Eimen Abdin

Die Persistenz der Ordnung

Uberlegungen zu einer Ontologie der Macht
im Anschluss an Laclau und Heidegger

https://doi.ora/10.5771/6783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [{=) FTzTy



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YOUNG
ACADEMICS

hhhhhhhhhhh

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11.



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/dol.org/10.5771/8783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=) ImmTy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eimen Abdin

Die Persistenz der Ordnung

Uberlegungen zu einer Ontologie der Macht
im Anschluss an Laclau und Heidegger

Mit einem Vorwort von Prof. Dr. Matthias Flatscher

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/6783828850743 - am 21.01.2026, , 21:28:11, hi ttps:/ /wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [()ISmmETy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eimen Abdin
Die Persistenz der Ordnung
Uberlegungen zu einer Ontologie der Macht im Anschluss an Laclau und Heidegger

Young Academics: Philosophie; Bd. 6
1. Auflage 2023

© Der Autor

Publiziert von:

Tectum —ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3—5 | 76530 Baden-Baden | Deutschland
www.tectum-verlag.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3—5 | 76530 Baden-Baden | Deutschland

ISBN (Print) 978-3-8288-4938-9
ISBN (ePDF) 978-3-8288-5074-3
ISSN 2940-0821

Onlineversion
DOI: https://doi.org/10.5771/9783828850743 Tectum eLibrary

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Angaben sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung —
Nicht kommerziell — Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

https://doi.ora/10.5771/6783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ EETaTY


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Wer politische Theorie im Riickgriff auf Uberlegungen Martin Heideggers
betreiben will, steht in der Regel vor der nicht geringen Aufgabe, sich mit
dessen (hochschul-)politischem Engagement wihrend der NS-Zeit und
seinen menschenverachtenden antisemitischen Auferungen auseinander-
zusetzen. Eimen Abdins Arbeit Die Persistenz der Ordnung. Uberlegungen
zu einer Ontologie der Macht im Anschluss an Heidegger und Laclau ent-
zieht sich dieser gerade nach der Publikation der Schwarzen Hefte inter-
national verhandelten Kontroverse, indem sie sich strikt an Uberlegun—
gen zu einer Ontologie des Politischen hilt und zugleich zeigt, was sich
aus einer wechselseitigen Relektiire der beiden Referenzautoren Martin
Heidegger und Ernesto Laclau systematisch fiir Fragen der Beharrlich-
keit soziopolitischer Ordnungen gewinnen ldsst. Den theoretischen Hin-
tergrund dieser Diskussion bildet ein postfundamentalistischer Ansatz.

Das Konzept des Postfundamentalismus erhilt erstmals durch die
Monographie Die politische Differenz (2010) von Oliver Marchart eine
fiir die Politische Theorie umfassende systematische Ausarbeitung. Mar-
chart macht mit seinen Uberlegungen zum einen deutlich, dass sich sein
Verstandnis von Postfundamentalismus zwar von >Fundamentalismenc
unterschiedlicher Spielarten — wie letzte Gewissheiten, revisionsresisten-
te Prinzipien oder transzendentale Werte — abgrenzt; seine Kritik rich-
tet sich dabei an rezente Theorieauffassungen, die etwa die Gesetze des
Marktes, den genetischen Code oder die Rationalitdt als unumstoflliche
Fundamente begreifen. Doch neben dieser Zuriickweisung von Letzt-
begriindungsversuchen zeigt er zum anderen auf, dass es nicht um eine
Uberwindung des Fundamentalismus im Sinne eines platten Antifunda-
mentalismus geht, sondern zugleich partielle Griindungen unumgdnglich
sind. Entgegen einem frei flottierenden Relativismus betont Marchart
die Notwendigkeit von voriibergehenden Stabilisierungen. Marchart ver-
steht daher unter Postfundamentalismus weder einen Fundamentalismus
noch einen Antifundamentalismus, sondern insistiert trotz (oder besser:
aufgrund) der Abwesenheit eines letzten Grundes auf der Notwendigkeit
vorldufiger Griindungen.

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Im Vordergrund der von Marchart initiierten perspektivischen Lektii-
re stehen Autoren wie Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Zen-
trale Impulse des post-fundamentalistischen Diskurses gehen jedoch von
phidnomenologischen Denktraditionen aus. Um die Figur einer Abwesen-
heit eines letzten Grundes, die gerade in dieser Abwesenheit aber anwe-
send bleibt, ideengeschichtlich zu verorten, greift Marchart in der zuvor
angefiihrten Monographie umfangreich auf Martin Heideggers Spatwerk
zuriick. Denn wenn Heidegger in Abgrenzung zur Metaphysik deutlich
macht, dass er nicht nach einem »ersten Prinzip« oder »letzten Ursache«
sucht, die gleichsam alles Seiende begriindet, verschwindet die Frage nach
dem Grund auch im Heidegger’schen Seinsdenken nicht v6llig. Denn der
Grund griindet nach Heidegger als » Ab-Grund«. Das heif3t: Keine Griin-
dung erweist sich als letzte und nicht weiter befragbare. Der Grund bleibt
mit der eigenen Abgriindigkeit konfrontiert und kann daher stets von
Neuem zur Disposition gestellt werden.

Wihrend innerhalb der Politischen Theorie stets das Augenmerk auf
die mogliche Politisierung des Sozialen und damit die radikale Kontin-
genz jeder Ordnung gelegt wurde, schldgt Abdin in seiner Untersuchung
die gegenldufige Fragerichtung ein und geht der Trdigheit des Politischen
nach. In einer ambitionierten Relektiire der beiden Bezugsautoren Mar-
tin Heidegger und Ernesto Laclau wird nicht nur in die politische Onto-
logie des Postfundamentalismus rekonstruiert, sondern in Riickgrift auf
das Spatwerk von Heidegger eine latent angelegte »Ontologie der Macht«
explizit herausgearbeitet. Die Persistenz des Grundes wird mit einer aus
Heideggers Uberlegungen extrapolierten Machttheorie erklirt, die das
Verstindnis des ontologisch gefassten Streitgeschehens von Ent- und Ver-
bergung in den Mittelpunkt der Erorterung stellt. Eimen Abdin schafft es
aus dieser Perspektive Heideggers politiktheoretische Relevanz in einer
produktiven Gegenlektiire herauszuarbeiten und fiir rezente politikthe-
oretische Diskussionen neu ins Gespréich zu bringen.

Prof. Dr. Matthias Flatscher

Vi

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Vorwort
Einleitung
1. Tour d’Horizon: Postfundamentalismus — Ontologische
Differenz, Kontingenz und Transzendentalismus
11 DieSeinsfrage als Zugang kontingenter Griindung
1.2 Radikale Kontingenz — Transzendentalismus und das Scheinproblem
der Zirkularitat
2. Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie
Laclaus
2.1 Zum Verhaltnis ontologischer und politischer Differenz
2.1.1  Kurzexkurs: Derridas Dekonstruktion von Husserls
Sprachauffassung
2.1.2  Zum Umfang der politischen Onto-Logik und Status
einer Ontologie des Politischen
2.1.3  Die Vorrangigkeit des Politischen
2.2 Ontologie des Politischen aus dem Moment
der Unentscheidbarkeit/Entscheidung
221  Unentscheidbarkeit und Entscheidung
2.2.2  DerTotalisierungseffekt der Macht
2.2.3  Diskurstheorie als Onto-Logik der Macht
2.24  Das Subjekt der Entscheidung als Subjekt der Macht
2.3 Schlussfolgerungen: Vorlaufige Rekonstruktion einer Ontologie

des Politischen

VI

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,

13

23
24

26

28
32

32
33
42
47
54

66


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

3. Dasstrittige Wesen des Seins

3.1 Physis als Aufgang und Abgang

3.2 Zum umfassenderen Verstandnis von Aletheia — Lichtung, Logos
und Onto-Theo-Logik

3.3 Zwischenresiimee

3.4 Demarkation des Seienden

4.  Zusammenfiihrungen: Repolitisierung der Polis —
Oder: Die Polis als Topos des Logos

Ausblick

Literaturverzeichnis

VIl

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy

79
80

85
97
103

107
129

135


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Wie vermutliche jede Krise verdeutlichte auch die Coronavirus-Pande-
mie - die internationale Notlage gilt mittlerweile als beendet -, dass trotz
aller epidemiologischer und virologischer Expertise und unterschiedlicher
Empfehlungen seitens der Wissenschaft, wie mit der Krise umgegangen
werden soll, es letzten Endes die Politik ist, die dariiber entscheidet. Dar-
auf deutet allein schon der engere internationale Vergleich dhnlich situ-
ierter Nationalstaaten, die in ihren doch unterschiedlichen MafSinahmen
und Strategien zur Pandemiebekdmpfung auffallen. Gewiss unterschei-
det sich der Pandemieverlauf von Region zu Region, was sich auch auf die
jeweilige Strategie niederschlégt, jedoch bleibt das Phianomen des Virus
im Grunde tiberall das Gleiche. Dass bei ndherer Betrachtung die Wissen-
schaft in ihrer Forschung grundsitzlich strittig und widerspriichlich ist
und daher, scheinbar wider Erwarten, weder absolute Prognosen liefern
noch ihre Heilsversprechen bedingungslos erfiillen kann, darf, nebenbei
bemerkt, nicht tiberraschen. Wenngleich ihr auch eine wegweisende Rolle
zukommt, bleibt es allem Anschein nach dabei, dass der Politik, obschon
in Abwagung unterschiedlicher Interessen und weiterer Faktoren, die letzt-
endliche Entscheidung zur Umsetzung bestimmter Mafinahmen obliegt.
Damit wird zweierlei impliziert, dass die politischen Entscheidungstréiger
das letzte Wort zur Einrichtung von Gesellschaft besitzen und ihre Ent-
scheidungen zwar nicht beliebig und doch auch immer anders ausfallen
konnten. Abstrahiert liefSe sich von einem (letztinstanzlichen) Horizont
der Politik reden, der kraft kontingenter Entscheidungen Gesellschaft ein-
richtet. Damit ist bereits das bezeichnende Merkmal fiir die postfunda-
mentalistische politische Theorie benannt, ndmlich die These der Kon-

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

tingenz gesellschaftlicher Griindung und damit die »Schwichung« von
Griinden, d.h. diese nicht mehr als unerschiitterlich zu betrachten.! Will
die These der Kontingenz ihren Allgemeingiiltigkeitsanspruch behaup-
ten, so muss sie auf ausnahmslos jede nur erdenkliche Form von Grund
zutreffen. Aufgrund der hier noch oberflichlich formulierten Verschrén-
kung von instituierender politischer Entscheidung und Kontingenz, geht
in der Ausweitung letzter auch die Politisierung unpolitischer Griinde
und Bereiche einher. Dergestalt miindet der Postfundamentalismus in der
Annahme eines grundsitzlich immer politischen Akts zur Griindung von
allem Intelligiblen und Existierenden. Diese Perspektive eines »Sein-qua-
das Politische«* besagt also, dass es nichts gibt, was vom Politischen unbe-
rithrt bleibt. Genau hier setzt die Fragestellung der vorliegenden Arbeit an.
Denn angesichts persistenter Ordnungen und Regime — man denke nur
an die ungebrochene Dominanz der kapitalistischen Produktionsweise
oder auch an die schleppende Umsetzung des Klimaschutzes — muss die
These eines letztlich politischen Horizonts von allem Gegebenen prima
facie eine Unnachgiebigkeit bestehender Verhiltnisse implizieren, eine
gewisse »Tragheit« des Politischen. Dass es abseits des postfundamenta-
listischen Denkens dafiir die unterschiedlichsten Erklarungsansitze gibt,
steht aufler Frage. Fiir den Postfundamentalismus scheint dahingehend
die an Gramsci anschliefSende Hegemonietheorie von Mouffe und Laclau
ergiebig. Allein Gramscis analoger Gebrauch des »Stellungskrieg[s] auch
auf dem Feld der Politik«®, der den politischen Kampf als einen kriftezeh-
renden und mithsamen ausweist, illustriert bereits jene » Trigheit« und
Unnachgiebigkeit und verspricht folglich, ihnen am ehesten gerecht zu
werden. Obwohl insbesondere Laclau die von Mouffe und ihm entworfe-
ne Hegemonietheorie, die wohlgemerkt zugleich eine Diskurstheorie ist,
verfeinert und weiterentwickelt, scheint einer ausdriicklichen Persistenz
des Bestehenden keine eingehende Aufmerksamkeit geschenkt zu wer-
den. Dabei finden sich in Laclaus Werken freilich Hinweise darauf: ein

1 Vgl Marchart, Oliver: Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, 3. Auflage, Berlin: Suhrkamp 2010/2016, S. 61-3.
Ebd,, S. 275.

3 Becker, Lia/Candeias, Marion/et al. (Hg.): Gramsci lesen. Einstieg in die Gefiingnishef-
te, Hamburg: Argument 2013, S. 76.

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Vergessen und Verbergen der instituierenden Griindungsakte zur Einrich-
tung von Gesellschaft und Objektivitit, was Laclau im Begrift der Sedi-
mentierung festhilt.* Jedoch soll es in der vorliegenden Arbeit nicht um
eine explizite Theorie der Sedimentierung gehen. Das postfundamenta-
listische Denken exponiert sich ja gerade dadurch, trotz der Schwichung
von Griinden, diese zuallererst vorauszusetzen, befindet es sich doch
»[...] topologisch am Rand des Fundamentalismus, nicht in dessen Jen-
seits [Hervorh. i. O.].«> Gerade angesichts eines letztlich alles umfassen-
den Begriffs des Politischen, der Gesellschaft in ihrer politischen Intensi-
tat unterschiedlich moduliert - bei Laclau das »Soziale« als das potentiell
reaktivierbare Politische im »Schlummerzustand«® —, scheint eine hin-
reichende und postfundamentalistische Bestimmung der Persistenz des
Grundes noch ausstindig. Die Arbeit macht sich daher zur Aufgabe, diese
Persistenz aus Laclaus (Euvre selbst zu erschlieflen und folgt dabei Mar-
charts richtungsweisender Weiterfithrung, die Denkweise Laclaus mit
jener Heideggers zu untermauern. Marcharts Identifizierung des »streng
Philosophischen« Laclaus, ndamlich die ontologische Differenz Heideg-
gers,” erlaubt es, Laclaus Hegemonie- und Diskurstheorie als eine politi-
sche Onto-Logik basierend auf einer von Laclau selbst nie ausformulier-
ten und doch impliziten Ontologie des Politischen zu begreifen.® In der
Radikalisierung des Antagonismus, dem vermutlich wichtigsten Begriff
Laclaus, skizziert Marchart schliefSlich selbst eine an Heidegger angelehn-
te Ontologie des Politischen, »a continuous movement of de- and re-groun-
ding [Hervorh. i. O.]«. Vor diesem Hintergrund setzt die folgende Unter-
suchung nicht an der politischen Onto-Logik sondern an der Ontologie
des Politischen an, soll die Persistenz an fundamentaler Bedeutung gewin-

4 Vgl Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, London & New
York: Verso 1990, S. 34.

5 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 260.

6 Vgl Marchart, Oliver: Thinking Antagonism. Political Ontology after Laclau, Edinburgh:
Edinburgh University Press 2018, S. 96, u. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Rev-
olution of Our Time, S. 35.

7 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz. Zum »streng Philosophi-
schen«am Werk Ernesto Laclaus, in: Diskurs — radikale Demokratie — Hegemonie. Zum
politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, hg. v. M. Nonhoff, Biele-
feld: transcript 2007, S. 103-22.

8 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 26.

3

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

nen. Sie wird jener von Marchart vorgezeichneten »Riickkehr zu Heideg-
ger« folgen und die in Laclaus Werk offengelegten Aspekte zur Persistenz
mit dem Denken Heideggers anreichern. In diesem Sinne sind die folgen-
den Rekonstruktionsversuche Laclaus immer schon von einer heidegge-
rianischen Denkweise bestimmt; und umgekehrt erfolgt auch die Relek-
tiire Heideggers durch eine unweigerlich Laclausche, d. h. freilich durch
eine politische Linse.

Der Gang durch die vorliegende Arbeit hin zu einer Rekonstruktion
der Laclauschen Ontologie des Politischen beginnt mit einem einfiihren-
den Kapitel zum Postfundamentalismus und beleuchtet den Begrift der
Kontingenz aus der Warte der Heidegger’schen Seinsfrage. Die darin dis-
kutierte ontologische Differenz leitet sonach iiber zur politischen Diffe-
renz, indem das Verhiltnis beider zueinander beleuchtet wird. Der damit
thematisierte Status der politischen Differenz ebnet den Einstieg in Lac-
laus Werk und verdeutlicht tiberdies die wesentliche Rolle der Entschei-
dung fiir den Begriff des Politischen als quasi Bruchkante und Wende-
punkt gesellschaftlicher Ordnung (Griindung und Entgriindung). Folglich
wird anhand der Entscheidung, ihrer wesentlichen Unentscheidbarkeit
und dem mit ihr einhergehenden Subjekt versucht, die Grundziige von
Laclaus impliziter Ontologie nachzuzeichnen. Dabei wird ein Machtbe-
griff angetroffen, den es gilt, in die weiteren Uberlegungen einfliefen zu
lassen. Es soll sich herausstellen, dass jener Machtbegrift nicht nur kons-
titutiv fiir die Laclau’sche Ontologie und deren Onto-Logik ist, sondern
dariiber hinaus vermag, jene offenzulegende Persistenz des Grundes und
ferner jeder Ordnung zu plausibilisieren. Weitergedacht fiihrt eine ent-
lang dieses Machtbegrifts konzipierte und vorldufige Rekonstruktion der
Ontologie gewissermafien in einen »ontologischen Engpass«, den es mit
Heidegger zu um- oder besser gesagt zu durchschiffen gilt. Erst mit Hei-
deggers Begriff des Streits, der nur in einer umfassenden Rekonstrukti-
on der Aletheia sein politik-theoretisches Potential entfaltet, lassen sich
Laclaus und Heideggers Denkweisen anndhern. In einer abschliefSenden
Zusammenfihrung wird der Versuch einer »Repolitisierung« Heideg-
gers unternommen, die im Wesentlichen auf eine Ontologie der Macht
hinauslduft und der Persistenz einer immer schon eingerichteten Ord-
nung Rechnung tragt.

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Tour d’Horizon: Postfundamentalismus —
Ontologische Differenz, Kontingenz und
Transzendentalismus

Mit seinen Grundiiberlegungen zur Metaphysik bzw. zur Ontologie ebne-
te Heidegger den Weg fiir das postfundamentalistische Denken und gilt
daher als dessen Wegbereiter.” Ausgehend von Heideggers Frage nach dem
Sein und der damit einhergehenden Problematisierung der Metaphysik
(die Destruktion der abendldndischen Metaphysik), soll der Gedanken-
gang hin zur Grundannahme des Postfundamentalismus erortert wer-
den, ndamlich die (radikale) Kontingenz der Gesellschaft. Die folgenden
Ausfithrungen sind nicht zuletzt fiir das Verstdndnis (und das Weiterden-
ken) von Laclaus politischer Theorie unerlésslich, stellen sie doch, wie
Marchart anmerkte, das »streng Philosophische« in Laclaus (Euvre dar.”

Bereits in Sein und Zeit macht Heidegger auf das Versdumnis der bis-
herigen abendlandischen Philosophie aufmerksam, die entscheidende und
grundlegende Frage nach dem (Sinn von) Sein unzureichend gestellt zu
haben. Diese Seinsvergessenheit, wie es auch in seinen weiteren Schriften
heifdt," bedeutet nicht ausschlief3lich das Nicht-Stellen der sogenannten
Seinsfrage, sondern eher ein nicht radikal zu Ende gedachtes und daher
verfehltes Unterfangen, welches die abendldndische Philosophie seit jeher

9 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 73.
10 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 103-22.
11 Vgl Heidegger, Martin: Wegmarken. Gesamtausgabe 9, hg. v. F.-W.v. Hermann, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1946/1976, S. 328.

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

ungeniigend umtreibt.”” Heideggers grundlegende Gedanken dazu, wie
sie auch fiir das postfundamentalistische Denken unerldsslich sind, sol-
len im Folgenden kurz dargelegt werden. Sie dienen als Leitfaden fiir die
vorliegende Arbeit.

11 Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

Die Schulphilosophie lehrt, dass wenn »[...] nach den ersten Griinden
und letzten Zwecken alles Geschehens [...]« gefragt wird, man in der phi-
losophischen Disziplin der Metaphysik gelandet ist, »[...] die sich mit den
tiber alle einzelnen Naturerscheinungen hinausgehenden Fragen des Seins
beschiftigt.«” Offensichtlich wird dies anhand dessen, was Heidegger die
Leitfrage der Philosophie nannte und in allgemeiner Weise bereits von
Aristoteles gestellt wurde," ndmlich: »Was ist das Seiende?«” Im Gegen-
satz zu den heutzutage gangigen Bereichsontologien der Wissenschaften,
die sich auf ein ausgewihltes Seiendes beschranken und dieses, wie auch
immer bestimmt, als ihren Untersuchungsgegenstand ausweisen, fragt die
Metaphysik gemifs der Leitfrage »nach dem Seienden als solchem [...]«
und daher auch nach dem Seienden im Ganzen und meint damit »[...]
das Gemeinsame und so Gemeine fiir jegliches Seiende [...].«'* Wenn nach
dem Seienden als solchem bzw. nach dem Seienden im Ganzen gefragt
wird, wird dabei versucht herauszufinden, »[...] was das Seiende als Sei-
endes ausmacht«”, was Seiendes in seinem Sein ist. Heidegger verdeutlicht
so den Unterschied zwischen dem eigentlich erfragten Sein und dem stets
befragten Seienden, wenn die Metaphysik danach strebt, das Seiende in

12 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage, Tiibingen: Max Niemeyer 1926/2006,
S.2-4u.21.

13 Burkard, Franz-Peter/Prechtl, Peter (Hg.): Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und
Definitionen, 3., erweiterte und aktualisierte Auflage, Stuttgart: ].B. Metzler 2008, S. 373.

14 Vgl. Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis). Gesamtausgabe 65, hg.
v. E-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1989, S. 75.

15 Heidegger, Martin: Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie.
Gesamtausgabe 31, hg. v. H. Tietjen, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1982, S. 39.

16 Heidegger, Martin: Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 75.

17 Heidegger, Martin: Vom Wesen der menschlichen Freiheit, S. 39.

6

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

seiner Gesamtheit zu ermitteln."” Dieser Unterschied zwischen Sein und
Seiendem bzw. zwischen Ontologie und Ontik, die ontologische Differenz,
berichtigt die Leitfrage der Philosophie, welche folglich lautet, was denn
das Sein des Seienden ist. Sie bleibt, so Heidegger, in gewisser Hinsicht
eine Bestimmungsfrage, denn sie fragt letztlich weiter »[nJach dem, was
das Wesen des Seins bestimmt [Hervorh. i. O.].«” In diesem Sinne wurde
Seiendes in seinem Sein, d.h. in seiner ersten Griindung bzw. in seinem
letzten Geschehen, auch immer schon innerhalb unterschiedlichster meta-
physischer Denkgebidude festgelegt, wie die historische » Wandlungsfiil-
le« des Seins verrit, so z. B. als Logos, Idee, Substanz, Geist, Monade, etc.?
Heideggers Kritik an der bisherigen Metaphysik zielt zunachst auf die Art
und Weise der jeweiligen Bestimmung des Seins selbst ab. In der steten
Bestimmung des Seienden als Seiendes bezieht sich die Metaphysik zwar
immer schon auf das Sein, ohne dieses zuvor selbst eingehend beleuchtet
zu haben. Dies ist u.a. gewissen Vorurteilen gegeniiber dem Seinsbegrift
innerhalb der Philosophie geschuldet. Entweder wurde er stets als der all-
gemeinste, der selbstverstindlichste oder gar der undefinierbarste Begriff
schlechthin verstanden,” was nicht zuletzt zur eingangs erwihnten Seins-
vergessenheit beitrug. Heidegger stellt fest, dass die Metaphysik »[...] sich
von ihrem Beginn bis in ihre Vollendung auf eine seltsame Weise in einer
durchgingigen Verwechslung von Seiendem und Sein«** bewegt: »Diese
Verwechslung ist freilich als Ereignis zu denken, nicht als ein Fehler. Sie
kann jhren Grund keineswegs in einer blofSen Nachldssigkeit des Denkens
haben oder in einer Fliichtigkeit des Sagens.«* Die historische »Wand-
lungsfiille« des Seins verrit tiberdies, dass das wie auch immer gefasste
Sein stets als etwas Gegenwirtiges gedacht wurde, wie Heidegger konklu-
diert: »Sein besagt seit der Frithe des abendldndisch-europiischen Den-
kens bis heute dasselbe wie Anwesen. Aus Anwesen, Anwesenheit spricht

18 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 6.

19 Heidegger, Martin: Vom Wesen der menschlichen Freiheit, S. 40.

20 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens. Gesamtausgabe 14, hg. v. E-W. v. Her-
mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1962/2007, S. 11.

21 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 2-3.

22 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 370.

23 Ebd.

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

Gegenwart.«** So verwies er u.a. bereits auf Descartes und Kant, um dar-
auf aufmerksam machen, dass beide das Sein als ein tiber Zeit erhabenes

Subjekt dachten,” als »[d]as reine Ich, das [...] aus aller Zeitlichkeit her-
aus und aller Zeit entgegenstellt [...]«* wird. Derrida kniipft an diese Ein-
sicht Heideggers an, wenn er bemerkt, dass die Geschichte der abendlédn-
dischen Metaphysik, wie auch die Geschichte des Abendlands selbst, als

eine Verkettung von Begriindungen gedacht werden kann, die trotz aller
konzeptueller und semantischer Verschiebungen eine Invariante aufweist,
ndmlich die der Prasenz.” Heidegger macht darauf aufmerksam, dass der
Anwesenheit, aus der Priasenz und letztlich die uns vertraute und quan-
titativ messbaren Zeitbestimmung gewonnen wird, ein urspriinglicheres

Zeitgeschehen innewohnt. An dieser Stelle kann nicht ausfiihrlich auf Hei-
deggers diesbeziiglichen Argumentationsgang Bezug genommen werden.
Es sei lediglich angemerkt, dass Zeit und Sein in einem engen Verhéltnis

mit einander stehen, zu einander gehoren (und letzten Endes in gewisser
Weise sogar dasselbe sind).?® Der Grundgedanke des spéten Heideggers

beliuft sich darauf, dass nimlich das »Gewesene« als auch das » Auf-uns-
zukommeng, trotz ihrer Abwesenheit, in gewisser Weise anwesend sind,
weil sie stets in die Gegenwart reichen, diese konstituieren und zugleich

vorenthalten; sehr vereinfacht gesagt: Vergangenes und Zukiinftiges gehen

uns stets etwas an und unterminieren sonach was auch immer wir als die

Gegenwart erfahren.”” Der Anwesenheit, aus der Gegenwart und Prasenz

»spricht«, wohnt zugleich eine Abwesenheit inne.*® (Diese paradoxe Figur
wird uns noch im folgenden Kapitel beschiftigen.)

24 Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 6.

25 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 23-4 u. 319-21.

26 Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Gesamtausgabe 3, hg. v.
E-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1991, S. 173.

27 Vgl. Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz [i.O.: Lécriture et la différence],
iibers. v. R. Gasché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972, S. 423-4.

28 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 24.

29 Vgl. ebd., S. 17-8.

30 Die der Anwesenheit innewohnende Abwesenheit erschliefit sich im Hinblick auf das
»Gewesene« und das »Auf-uns-zukommens, die beide in die Gegenwart »reichenc,
uns diese ermdglichen und zugleich vorenthalten. Die zeitliche Einheit von Gewesen-
heit, Gegenwart und Zukunft denkt Heidegger vom Reichen, Schicken oder Geben
her, wonach »es« Zeit und Sein »gibt«, wobei dieses »Es« das Anwesen von Abwesen

8

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

Diese paradox anmutende Figur der Anwesenheit, aus der einerseits
auf Gegenwart und Prisenz geschlossen wird, die andererseits eine stete
Abwesenheit erkennen lisst, findet sich in dhnlicher Weise in Heideggers
Versuch wieder, sich dem Sein begrifflich anzundhern, wobei auch hier
wiederum die Betonung auf Abwesenheit ausschlaggebend ist.

Soll nun Sein als das Sein des Seienden angemessener verstanden wer-
den, also als »[...] das, was Seiendes als Seiendes bestimmt [...]«*, so kann
Sein selbst nichts Seiendes sein. Sein kann génzlich nicht »sein« wie wir
im gewohnten verbalen Sinn diesen Begriff gebrauchen.” Da nur Seien-
des einen notwendigen Grund hat bzw. erst gegriindet Seiendes ist, kann
dieses »Grundgebende, das Sein selbst, keinen Grund haben. Jeder Ver-
such Sein zu erfassen, endet letztendlich darin, ein bestimmtes Seiendes
als dieses Sein zu verkldren.” Sein als letzter und ultimativer Grund kann
nicht gegriindet werden, weil es sich in der, wie Heidegger formuliert,
»Zustellung« von Griinden selbst jeder Griindung entzieht. Dieser Ent-
zug ist geradezu notwendig, um ferner als Grund zu dienen.** Es verhalt
sich viel mehr umgekehrt: In der Bestimmung und »Zdhmung« des Seins
entzieht man ihm sein wesentliches Charakteristikum, ndmlich das letzte
Fundament bereitzustellen fiir jede Begriindung und jedwedes Seiende.”

Damit wéren die Weichen gestellt von der bislang dargelegten Leitfra-
ge der Philosophie zur Grundfrage tiberzugehen, d.h. das Problem der
Griindung unter der Bedingung eines sich entziehenden bzw. abwesen-
den Grunds zu reflektieren.’® »Es ist«, wie Heidegger es bisweilen nennt,
»ein ritselhaftes Widerspiel zwischen dem Anspruch auf Zustellung des
Grundes und dem Entzug des Bodens«”, dessen Herkunft man zu den-
ken habe. Den entscheidenden Schritt dorthin stellt eine in angemesse-

nennt, Zeit und Sein zugleich verkniipft, jedoch selbst ritselhaft und unbestimmbar
bleibt; vgl. ebd., S. 18-24.

31 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 6.

32 Vgl ebd.

33 Vgl. Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund. Gesamtausgabe 10, hg. P. Jaeger, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1997, S. 184.

34 Vgl ebd., S. 47-8.

35 Vgl. Grondin, Jean: Einfiihrung zu Gadamer, Ttibingen, Mohr Siebeck 2000, S. 25.

36 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 71.

37 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 47-8.

9

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

ner Weise gedachte ontologische Differenz dar, die nicht mehr als simple
Unterscheidung zwischen Sein und Seiendem zu begreifen ist, sondern als
radikale Grenzziehung, als »das Nicht« zwischen beiden®, d.h. »[...] das
Nicht des Seienden und so das vom Seienden erfahrene Sein.«*

»Sein und Grundg, so prézisiert Heidegger, »(»sind«) das Selbe, nicht
das Gleiche [...].«** Wahrend im Gleichen die Verschiedenheit verschwin-
det und so alles zum gleichen Einerlei wird, erscheint sie im Selbem, als
dem »Zusammengehoren des Verschiedenen«*. Gemif$ dieses Zusam-
mengehorens des Verschiedenen folgt paradoxerweise, dass Sein zwar
wesentlich Grund »ist, i.S. der Zustellung von Griinden, dieser Grund
aber vom Sein selbst unterschieden werden muss:

Grund und Sein (»sind«) das Selbe, nicht das Gleiche, was schon
die Verschiedenheit der Namen »Sein« und »Grund« anzeigt. Sein
»istcim Wesen: Grund. Darum kann Sein nie erst noch einen Grund
haben, der es begriinden sollte. Demgemif3 bleibt der Grund vom
Sein weg. Der Grund bleibt ab vom Sein. Im Sinne solchen Ab-blei-
bens des Grundes vom Sein »ist« das Sein der Ab-Grund. Insofern
das Sein als solches in sich griindend ist, bleibt es selbst grundlos.*

Sein wird sonach gedacht als Ab-Grund, als Sein, das (in sich jedes Seien-
de) griindet, selbst aber unergriindbar bleibt.* Dieses Ausbleiben des Seins
ist demnach »[...] eine ausgezeichnete urspriingliche Art des Unerfiillt-,
des Leerlassens [...]«, die zwar die Unméglichkeit einer Letztbegriindung
insinuiert, positiv gewendet aber vielmehr »[...] eine ausgezeichnete Art
der Eroffnung«** darstellt; m. a. W. wird kraft dieses Ausbleibens des Seins
jedwede Griindung erst ermoglicht. Denn gemaf der fiir Heidegger eben
erwihnten und typischen Denkweise des Zusammengehorens des Ver-

38 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 123.

39 Ebd.

40 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76.

41 Vgl. Heidegger, Martin: Identitdit und Differenz. Gesamtausgabe 11., hg. v. E-W. v. Her-
mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 2006, S. 55.

42 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76-7.

43 Vgl. ebd.

44 Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 379.

10

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

schiedenen betont er: »Der Ab-Grund ist Ab-Grund [Hervorh. i. O.].«*
Wie Marchart mit Verweis auf Mattéi bemerkt, veranschaulicht die unter-
schiedlich gesetzte Kursivierung, dass beide Seiten des Begriffs, namlich
Sein als Ab-Grund i.S. des Ausbleibens und Entzugs, und Sein als Ab-
Grundi.S. der notwendigen Zustellung von Griinden (damit Seiendes erst

gegriindet Seiendes ist) zwar differenziert werden miissen, diese Diffe-

renzierung wiederum niemals eine eindeutige sein kann. Die Beziehung

zwischen Grund und Abgrund miisse vielmehr als chiastische begrif-
fen werden, in der Grund und Abgrund permanent ineinander tiberge-

hen.* Die ontologische Differenz, wie sie entlang der Leitfrage formu-
liert wurde, kann daher nicht mehr im gewohnten Unterschied zwischen

Sein und Seiendem bzw. Ontologie und Ontik gedacht werden. Da mit
der Grundfrage nach dem Sein selbst gefragt wird, dieses jedoch als Ab-

Grund griindet und sich in der Griindung des Seienden zugleich ent-
zieht, rickt vielmehr die »Herkunft« der ontologischen Differenz selbst

in den Blick. Der Unterschied zwischen Sein und Seienden wird, in einem
dekonstruierenden?” Schritt zuriick, zum Unter-Schied, indem das »Zwi-
schen«*, d.h. die Differenz als solche und damit die Difterenz als Diffe-
renz gedacht wird, das paradoxe Spiel zwischen Grund gebendem Sein

und gegriindetem Seienden, das beides auseinander-zueinander halt.”

Um sich einerseits von einer Metaphysik der Prisenz und deren Termi-

nologie abzugrenzen,*® und um andererseits die Differenz als Differenz
bzw. das Spiel von Grund und Abgrund zu kennzeichnen, griftf Heideg-

ger in einer bestimmten Schaffensphase auf den archaischen Begriff des

45
46
47

48
49
50

Ebd.

Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 69.

Obwohl Heidegger sein »Verfahren« Destruktion nannte, das aus dem Lateinischen
iibertragen soviel wie Abbau oder Abtragen bedeutet und nicht als Zerstorung tiber-
setzt werden darf, verwendet die vorliegende Arbeit Derridas weiterfithrenden Begriff
der Dekonstruktion, scheint dieser doch im akademischen Diskurs etablierter und ge-
ldufiger; vgl. Heidegger, Martin: Seminare. Gesamtausgabe 15, hg. v. C. Ochwadt, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1986, S. 337, u. Derrida, Jacques: The Ear of the Oth-
er. Otobiography, Transference, Translation [i.O.: Loreille de lautre], hg. v. C.V.
McDonald, iibers. v. P. Kamuf, New York: Schocken Book 1985, S. 86-7.

Vgl. Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 71.

Vgl. ebd., S. 71-2 u. 75-6.

Vgl. Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 436.

11

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

Seyns zuriick,” »[...] als den waltenden Unterschied von Sein und Seien-
dem«” Der Begriff markiert Heideggers Versuch, die ontologische Diffe-
renz aus ihrer urspriinglichen »Zerkliiftung« her zu denken, in der sich
Sein und Seiendes nicht mehr auf eine reine Prisenz reduzieren lassen.”
Die ontologische Differenz im herkdmmlichen Sinne wie auch die Meta-
physik im allgemeinen »[...] entstammen dem Walten der Differenz, die
Sein als Grund und Seiendes als gegriindet-begriindendes aus- und zuei-
nanderhilt [...].«** Erst aufgrund des Seyns, dieses (ent-)griindenden und
unabstellbaren Spiels von Grund und Abgrund, in welchem beide not-
wendig aufeinander verwiesen bleiben und dennoch niemals endgiiltig
tibereinstimmen, wird erst der Zugang zum Seienden als etwas Gegriin-
detes ermdglicht, eine endgiiltige und allumfassende Griindung zugleich
verunmaoglicht;* allgemeiner heifdt das: »Das Ontische wird durch jene
Instanz, das Ontologische, verunmdoglicht, welche es zuallererst moglich
macht.«’® Wie Marchart darauf hinweist,” bringt Derrida dieses Paradox
in seiner Variante der Heidegger’schen Differenz als Differenz, der Diffé-
rance, auf den Punkt: »Die *Differenz [Diftérance; Anm. d. Verf.] bringt
das hervor, was sie versagt, sie ermoglicht gerade das, was sie unmoglich
macht.«*® Die Pointe dabei ist, dass ohne Rekurs auf ein fundamentum
inconcussum, dennoch ein fundamentaler Aspekti. S. einer notwendigen
Griindung - damit Seiendes ist, scheint es irgendwie gegriindet sein zu
miissen — erhalten bleibt, der sich im Zusammengehoren des Verschiede-
nen bzw. in der Figur des Chiasmus widerspiegelt.*® Genau darin liegt nun
das Hauptargument des Postfundamentalismus und zugleich die Absage
an jede fundamentalistische aber auch an jede antifundamentalistische

51 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 71-2.

52 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 201.

53 Vgl. Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 75-6.

54 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76.

55 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 26.

56 Ebd.,S.197.

57 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie. Warum der ontologischen
Differenz die politische Differenz zugrunde liegt, in: Das Politische und die Politik, hg. v.
T. Bedorf u. K. Réttgers, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 149.

58 Derrida, Jacques: Grammatologie [i. O.: De la Grammatologie], 13. Auflage, tibers. v.
H.-J. Rheinberger u. H. Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983/2016, S. 248.

59 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 69.

12

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

Denkweisen. Weder kann ein universeller, immerwéhrender und endgiil-
tiger Grund fiir alles Seiende etabliert werden, noch kann iiberhaupt kein

Grund da sein, bleibt doch Seiendes notwendig auf etwas Griindendes

angewiesen, um zuallererst als Seiendes und ferner allgemein intelligibel

zu sein. Was damit problematisiert wird, ist nicht die weiterhin bestehen-
de Notwendigkeit der Griindung von Seiendem, sondern der ontologische

Status dieser Griindung, der nun als partiell, prozedural und vor allem

als kontingent definiert wird.*

1.2 Radikale Kontingenz — Transzendentalismus und
das Scheinproblem der Zirkularitat

Wird die Griindung des Seienden nun als kontingent verstanden, darf der
Begriff der Kontingenz dabei nicht mit Arbitraritdt gleichgesetzt werden.
Weder fillt die Griindung nach Belieben aus, noch ist sie das Ergebnis
eines omnipotenten Willens. Stets gibt es bestimmte Beweggriinde und
nicht zuletzt spezifische historische Konstellationen, die einem jeweili-
gen Grund die Griindungsfunktion zukommen lassen.® Stattdessen muss
der Kontingenzbegrift des Postfundamentalismus aus der Unméglich-
keit einer Letztbegriindung selbst und dem damit einhergehenden Schei-
tern jeder Griindung verstanden werden. Denn zunichst wird erst unter
dem Vorzeichen eines sich entziehenden letztinstanzlichen Grundes das
Feld pluraler und konkurrierender, d. h. kontingenter Griinde und Griin-
dungsversuche offengelegt, fiir welches nicht zuletzt auch die »Wand-
lungsfiille« des unterschiedlich interpretierten Seins ein Indiz darstellt.
Zugleich kann es keinem Griindungsversuch gelingen die Gesamtheit des
Seienden zu begriinden, das Sein als solches zu représentieren, was im
Wesentlichen einer Kongruenz zwischen Seiendem und Sein entspréche,
die jedoch, aufgrund des ab-griindigen Charakters des Seins und dem
steten Spiel der Differenz als Differenz, dezidiert ausgeschlossen wurde.

60 Vgl.ebd,, S. 63 u. 74-5.

61 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie, S. 146, u. Marchart, Oli-
ver: Das unmaogliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Gesellschaft, Ber-
lin: Suhrkamp 2013/18, S. 31-2.

13

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

Kontingenz muss vielmehr als operationaler Begrift verstanden werden,
»[...] der die notwendige Unmoglichkeit systemischer SchliefBung, oder
in ontologischer Terminologie, die Unmadglichkeit einer ungebrochenen
Seiendheit des Seins oder Grundes bezeichnet.«®* Soll weiters ein etwai-
ger Regress auf den Fundamentalismus vermieden werden, z. B. mit der
Behauptung, dass lediglich unter der gegenwirtigen historischen Kons-
tellation Sein nicht vollig gegriindet werden kénne, dann muss Kontin-
genz ausnahmslos auf jedwede Griindung bzw. jedweden Griindungsver-
such zutreffen, womit wir es mit Kontingenz im radikalen Sinne zu tun
haben, die iiberhistorische und suprakontextuelle Geltung beansprucht.®
Hierbei scheint sich allerdings ein Zirkel im Beweis anzukiindigen. Denn
wenn Kontingenz radikalen und somit universellen Giiltigkeitsanspruch
erhebt, kommt sie selbst wiederum unter den zwingenden Verdacht ihrer-
seits kontingent zu sein, womit fundamentalistischen Positionen wie-
der Tiir und Tor geoftnet wiren, gibe es doch, wegen des (scheinbaren)
Selbstwiderspruchs, erneut die Aussicht auf ein unerschiitterliches Fun-
dament, das nicht von Kontingenz betroffen wire.** Im Beharren auf die-
sen radikalen Kontingenzbegriff muss daher die Kontingenz selbst aus-
genommen werden: »Sie kann ihren Status nur behaupten in Differenz
zu sich selbst.«® Um diese Differenz zu sich selbst naher zu beleuchten,
muss abermals auf das Seyn, auf die Bedeutung des originaren und (ent-)
griindenden Spiels der Differenz als Differenz hingewiesen werden: sie
gibt die genuine Bedingung datiir vor, dass sich Seiendes als Seiendes
griindet. Mit der Betonung auf Bedingung klingt ein Apriorismus an, wie
man ihn vornehmlich aus Kants Transzendentalphilosophie kennt, und
der darin bestand, die zwar auf Erfahrung basierenden, aber nichtsdesto-
weniger von ihr unabhingigen Bedingungen (synthetische Urteile a pri-
ori) nachzuweisen.®® Wichtig dabei ist weniger Kants Erkenntnistheorie,
sondern die wesentliche Bewegung, die sich in jeder Art dieser Reflexi-
on widerspiegelt, ndmlich die Wendung weg von den Objekten und hin

62 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 78.

63 Vgl.a.a.0,S.78-9.

64 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie, S. 146.

65 Ebd.,S. 147.

66 Vgl. Reitze, Simon/Schiilein, Johann August: Wissenschaftstheorie fiir Einsteiger, 3. Auf-
lage, Wien: Facultas 2002/2012, S. 88.

14

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Radikale Kontingenz

zu ihren Bedingungen, welche jene erst ermdglichen. Demzufolge ist, wie
Laclau betonte, jede Operationalisierung, die sich demgeméf ausrichtet,
im strengen Sinne transzendental.”” Das bedeutet wiederum nicht unbe-
dingt, sich auf einen Fundamentalismus zuriickzuziehen, obzwar schon,
wie Kolb bemerkte, die Transzendentalphilosophie stets im Dienste eines
solchen stand.®® Der wesentliche Schritt, den Status radikaler Kontingenz
in Differenz zu sich selbst zu behaupten, liegt nun darin, diesen Status
als transzendentalen zu fassen, der zwar iiberhistorische Geltung bean-
sprucht, jedoch auf keinen Fundamentalismus zuriickfillt; ferner kann
dahingehend Heideggers Philosophie im Allgemeinen als transzenden-
tales Projekt verstanden werden, welches, abseits von Fundamentalis-
men, die Suche nach den Bedingungen von Griindungen nicht aufgibt.®
In zundchst scheinbar rein empirischer oder gar induktiver Weise kann
behauptet werden, dass (radikale) Kontingenz eine von der Erfahrung
abgeleitete Transzendentalie ist. Es gab, wie Marchart hervorhebt, ganz
bestimmte historische und lokalisierbare Bedingungen, die ein zuneh-
mendes Kontingenzbewusstsein begiinstigten, indem wir Kontingenz-
erfahrungen machten, der Kontingenz i.ii. S »begegneten«.”® Ubersetzt
ins ontologische Vokabular heif3t das, dass der ontische Boden, auf dem
wir seit jeher sicher zu stehen glaubten, sich zunehmend als unsicher
und instabil entpuppte. Zugleich — und darin scheint nun der Zirkel im
Beweis zu liegen - entspringt jedes transzendentale Argument selbst wie-
derum einem bestimmten historischen und ontischen Kontext, der dieses
selbst erst ermdglichte. Wir stoflen hierbei auf einen Zirkel: »Das Histo-
rische ist selbst die (sich immer verdndernde) Entstehungsbedingung des
Transzendentalen.«! Die Behauptung radikaler Kontingenz scheint sich
demzufolge in ihrer geschichtlichen Selbstreflexion selbst zu widerspre-
chen, weil sie aus formal-logischer Sicht etwas aussagt, was ihren eigenen
geschichtlichen Standpunkt zu konterkarieren scheint.

67 Laclau, Ernesto: Introduction, in: The Making of Political Identities, hg. v. ders., Lon-
don & New York: Verso 1994, S. 2.

68 Vgl. Kolb, David: The Critique of Pure Modernity. Hegel, Heidegger and After, London &
Chicago: The University of Chicago Press 1986, S. 173.

69 Vgl. ebd., u. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 73-4.

70 Vgl. ebd., S. 79-80.

71 Ebd, S. 81.

15

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

In dieser Hinsicht lésst sich eine Parallele zum historischen Universa-
lismus ziehen, der sich, aufgrund seines Anspruchs, alles sei geschichtlich,
ebenso in einen Selbstwiderspruch verstrickte und sich somit mit demsel-
ben Vorwurf konfrontiert sieht.”” Dabei darf Folgendes nicht iibersehen
werden. »Der Zirkel [Hervorh. i. O.]«, so Heidegger , »[...] ist nach den
elementarsten Regeln der Logik circulus vitiosus«; allerdings bleibt damit
»[...] das Geschift der historischen Auslegung a priori aus dem Bezirk
strenger Erkenntnis verbannt.«”®> Weniger relevant ist hierbei die zur Ein-
sicht gebrachte Unangemessenheit formallogischer Stringenz gegeniiber
der geschichtlichen Reflexion, sondern vielmehr der Giiltigkeitsanspruch
der Logik, der seine Absolutheit einbiifit. Wie Grondin daran erinnerte,
sind es eben solche, wie Heidegger sie nennt, »formaldialektischen Uber-
rumpelungsversuche«™, welche den historischen Universalititsanspruch
mithilfe der Logik zu iiberlisten versuchen, um die scheinbar heile Welt
des Logischen - und damit jene der Metaphysik — wiederherzustellen.”
Gadamer ergéinzte diesen Gedanken Heideggers durch den Hinweis, dass
es sich bei diesen »formal-dialektischen Uberrumpelungsversuchen« - das
Beharren auf den zirkuldren Beweisfehler - lediglich um einen »formalen
Schein« handle, denn »[s]o tiberzeugend sie scheinen, so sehr verfehlen sie
doch die eigentliche Sache.«” Weniger treffen sie den gefiirchteten Rela-
tivismus, der mit der steten Historisierung einherzugehen scheint, son-
dern vielmehr das formale Argumentieren selbst, indem der Wahrheits-
wert der Reflexion suspekt gemacht wird.”” In gleicher Weise darf sich
auch das Postulat radikaler Kontingenz nicht von solchen »Uberrumpe-
lungsversuchen« einschiichtern lassen.

72 Vgl. Grondin, Jean: Einfithrung in die philosophische Hermeneutik, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 2001, S. 23.

73 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage, Tiibingen: Max Niemeyer 1926/2006,
S.152.

74 Ebd, S. 250.

75 Vgl. Grondin, Jean: Einfithrung in die philosophische Hermeneutik, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 2001, S. 23.

76 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik. Gesammelte Werke 1, 6. Auflage, Ttibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1999,
S. 350.

77 Vgl. ebd.

16

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Radikale Kontingenz

Im Hinblick auf die historischen Entstehungsbedingungen bleibt der
zirkuldre Aspekt eines jeden transzendentalen Arguments natiirlich unwei-
gerlich bestehen. Man kann die Zirkularitit sogar noch weiter treiben.
Denn wie Malpas in einer Gegeniiberstellung von Kants und Heideggers
Transzendentalismus zeigt, besitzt jede Art der transzendentalen Argu-
mentation notwendig ein zirkuldres oder, laut Bubner,” ein selbstrefe-
rentielles Element, das tiber die historische Bedingtheit hinausgeht: Jede
Reflexion, welche die transzendentale Bedingungen der Moglichkeiten
zu ergriinden versucht, setzt bei dieser Ergriindung ihrerseits bereits das
noch zu Ergriindende, also jene transzendentalen Bedingungen der Mog-
lichkeiten voraus, die sie erst zu ergriinden versucht.”” Das transzenden-
tale Argument zeichnet sich sonach dadurch aus, das zu beweisen oder
zu demonstrieren, was es selbst zur Voraussetzung hat.* Sie Seinsfrage
selbst scheint davon freilich nicht ausgenommen, denn sie »[...] sucht
eine Antwort, die etwas im Fragen selbst schon irgendwie mit Vorgegebe-
nes bestimmt«*, das in gewisser, wenn auch zunichst in vager und unre-
flektierter Weise bereits irgendwie verstanden wird.*

Lasst man sich nicht weiter vom formal-logischen Zirkel im Beweis beir-
ren, so kann daraus der Schluss gezogen werden, dass es sich hinsichtlich
der ontologischen Bedingungen, auf welchen das transzendentale Argu-
ment selbst ruht und welche es zugleich zum Ausdruck zu bringen ver-
sucht, um etwas ginzlich anderes handelt, das von der formal-logischen
Struktur des transzendentalen Arguments selbst unterschieden werden
muss (und von ihr vermutlich nie v6llig eingeholt werden kann).** Folg-
lich kann Heidegger insistieren, es handle sich in der Beantwortung der
Frage nach dem (Sinn von) Sein »[...] nicht um eine ableitende Begriin-
dung, sondern um aufweisende Grund-Freilegung [...]« der (damals von

78 Vgl. Bubner, Riidiger: Kant, Transcendental Arguments and the Problem of Deduction,
in: The Review of Metaphysics, Vol. 28, No. 3, 1975, S. 462.

79 Vgl. Malpas, Jeff: The transcendental Circle, in: Australasian Journal of Philosophy,
Vol. 75. No. 1, 1997, S. 5.

80 Vgl. ebd.

81 Heidegger, Martin: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Gesamtausgabe 20, hg.
v. P. Jaeger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1979, S. 193.

82 Vgl. ebd.

83 Vgl. Malpas, Jeff: The transcendental Circle, S. 7.

17

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

ihm noch angestrebten Fundamental-) Ontologie, und somit auch nicht
um einen Zirkel im Beweis, sondern um eine, wenn auch merkwiirdige,
»Riick- oder Vorbezogenheit«.** Heideggers Dekonstruktion der abend-
lindische Metaphysik und die damit einhergehende Aufdeckung des
Seins als Ab-Grund, als Differenz als Differenz, als Seyn, etc. beruhen im
Wesentlichen auf dieser Grundeinsicht.

Demgemifd konnen auch Marcharts Ausfithrungen ausgelegt werden.
Die historische »Begegnung« mit dem Kontingenten, die ein erhohtes
Kontingenzbewusstsein und schlussendlich das Postulat radikaler Kon-
tingenz zur Folge hatte, kann also als ontologisch-aufdeckend verstan-
den werden, beruht sie doch nicht nur auf den historisch-empirischen
Bedingungen, denen sie unterworfen bleibt, sondern auf reflexive Reali-
sierung,® die tiber das Historisch-Empirische hinaus weist auf das onto-
logische Apriori. Im herkémmlichen, metaphysischen Vokabular lie-
e sich dahingehend von einer immanenten, d.h. ontischen Erfahrung
reden, die, ohne es zu kennzeichnen, auf etwas Transzendentes, ndmlich
auf den ontologisch abwesenden Grund deutet - eine Erfahrung imma-
nenter »Abgriindigkeit« anzeigend.

Daher kommt es zu keiner Inkohérenz, radikale Kontingenz zur all-
gemeingiiltigen, tiberhistorischen und nichtsdestoweniger historisch
bedingten Transzendentalie zu erkldren und dabei an einem an Derri-
da geschulten Quasi-Transzendentalismus festzuhalten.®® Das Pradikat
»quasi« gibt hierbei Auskunft tiber bereits angeschnittenes, und zwar in
zweierlei Hinsicht: erstens im Hinblick auf Historizitit, entspringt doch
jedes transzendentale Argument zwingend einer bestimmten histori-
schen Konstellation und bleibt daher stets historisch bedingt;*” zweitens
hinsichtlich der Moglichkeitsbedingungen, die, wie Derrida betont, para-
doxerweise zugleich Unméglichkeitsbedingungen darstellen.® Ubersetzt
ins onto-logische Vokabular finden wir auch hier die ontologische Diffe-

84 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 8.

85 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 80.

86 Vgl.ebd., S. 75-81.

87 Vgl. ebd, S. 81.

88 Vgl. Derrida, Jacques: Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus, in: Dekons-
truktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, hg. v. C. Moufte, tibers.
v. A. L. Hotbauer, Wien: Passagen Verlag 1999, S. 181-2.

18

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Radikale Kontingenz

renz wieder. Das quasi-transzendentale Argument wird daher vom Onti-
schen bedingt, wihrend es selbst die Bedingungen des Ontischen freizu-
legen sucht, wobei jenes zirkuldre Element des Transzendentalen auftritt.
Das Ontologische wiederum, d. h. das schliefllich Aufgedeckte, stellt dem-
nach das Seyn als jenes (ent-)griindende Spiel von Grund und Ab-Grund,
der Differenz als Differenz, dar, welches das Ontische ermdglicht und
zugleich verunmaoglicht, wobei sich hier ein radikaler Graben zwischen
Ontologie und Ontik (bzw. zwischen dem Transzendentalen und dem
Empirischen)® auftut, der den radikalen Unterschied zwischen der Struk-
tur des transzendentalen Arguments und ihren ontologischen Bedingun-
gen anzeigt. Wird akzeptiert, dass, wie Malpas und Bubner argumentie-
ren, jedes transzendentale Argument das auszudriicken versucht, wovon
es selbst bedingt wird, und rufen wir uns in Erinnerung, dass, aufgrund
des Spiels von Grund und Abgrund, Ontik und Ontologie — im Zusam-
mengehoren des Verschiedenen - nicht sauber getrennt, sondern vielmehr
chiastisch verschrénkt sind, so kann das quasi-transzendentale Argument
radikaler Kontingenz als Ausdruck des eigenen (seynsgeschichtlichen®)
Standorts und ferner als Ausdruck des Seyns selbst verstanden werden.
Denn das Postulat, jedwede Griindung sei kontingent, ist nicht nur eine
urteilende Aussage iiber den allgemeinen Status des Ontischen, sondern
ebenso Ausdruck des ihm zugrunde liegenden ontologischen Spiels von
Grund und Ab-Grund, seiner eigenen Moglichkeit und zugleich Unmog-
lichkeit. Deutlicher wird dies, wenn man bedenkt, dass, aufgrund der radi-
kalen Kontingenz, jeder Griindung und jedem Griindungsversuch stets
ein subversives Element eingeschrieben sein muss, welches die je eigene
Totalisierung unterbindet, die systemische SchliefSung verhindert, etc.”
Die These radikaler Kontingenz wire weder radikal noch transzendental,
wenn sie zunichst nicht ihr eigenes ontisches Terrain, von dem aus sie
artikuliert wird, selbst gefdhrden, ferner aber die ihr zugrunde liegende
Ontologie nicht in irgendeiner Weise anzeigen wiirde. Jene »Uberrum-
pelungsversuche« des Zirkels im Beweis konnen daher als jenes subver-
sive Element des Ontischen verstanden werden, wahrend sie ebenso den

89 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 79-80.
90 Vgl. Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 421.
91 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 191.

19

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

transzendentalen Anspruch des Arguments zu delegitimieren versuchen,
indem sie auf den Zirkel im Beweis des Transzendentalen verweisen, das
zu ergriinden, was bereits vorausgesetzt wird. Liest man hingegen das qua-
si-transzendentale Argument als »Grund-Freilegung«, dann driickt sich
gerade aufgrund der formal-logischen Widerspriichlichkeit seine ihm
zugrunde liegende Ontologie in demonstrativer Weise aus, ndmlich als
Unmoglichkeit einer letztinstanzlichen Griindung. Das quasi-transzen-
dentale Argument radikaler Kontingenz postuliert daher nicht nur die
radikale Kontingenz des Ontischen, sondern demonstriert in »selbst-sub-
versiver« Weise — »im Sinne Wittgensteins, dass das, was nicht gesagt, so
doch gezeigt werden kann [Hervorh. i.O.]«** -, dass ausnahmslos alles
vom steten Spiel der Differenz als Differenz betroffen ist.
Zusammenfassend darf festgehalten werden: Der Postfundamentalis-
mus zeichnet sich dadurch aus, ultimative Letztbegriindungen zwar zu
verabschieden, an der Notwendigkeit partieller und kontingenter Griin-
dungen jedoch festzuhalten. Diese Denkweise speist sich aus Heideggers
Dekonstruktion der abendlandischen Metaphysik, der Offenlegung des
Seins als Ab-Grund: Um als letztinstanzliche Griindung zu fungieren, kann
Sein nicht selbst auf einen weiteren Grund zuriickgefithrt werden; Sein
griindet in seiner Zustellung von Griinden als Ab-Grund, indem es sich
im Moment der Grundgebung dem Begriinden selbst entzieht, ja sogar
entziehen muss, soll es weiterhin als »Letztbegriindung« dienen. Der Ent-
zug des Seins darf hierbei nicht als etwas Defizitares oder gar als Problem
aufgefasst werden, das es zu tiberwinden oder zu I6sen gilt. Er stellt viel-
mehr einen ontologischen Umstand sui generis dar, der einerseits das Sei-
ende als etwas Gegriindetes erst ermdglicht, andererseits die Moglichkeit
einer endgiiltigen und universalen Letztbegriindung verabschiedet, und
zu guter Letzt die stete Offenheit jeder moglichen Griindung gewéhrt. Da

92 Was sich hierbei bereits ankiindigt, ist, wie es in Hegemonie und radikale Demokratie
heif3t, »der Antagonismus als Zeuge der Unméglichkeit«, hier allerdings schon onto-
logisch angesiedelt, wie anschlieflend an Marchart in den Folgekapiteln noch erértert
wird; Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur De-
konstruktion des Marxismus [i.O.: Hegemony & Socialist Strategy. Towards a radical
democratic politics], ibers. u. hg. v. M. Hintz u. G. Vorwaller, 5. iberarbeitete Auflage,
Wien: Passagen 1985/2015, S. 162, u. vgl. Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philo-
sophicus. Werkausgabe Band I, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 34.

20

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Radikale Kontingenz

Sein als Ab-Grund sowohl zustellender als auch abwesender Grund »ist«,
riickt hinsichtlich der herkdmmlichen ontologischen Differenz, in ihrer
fundamentalistischen Unterscheidung zwischen Sein und Seienden bzw.
zwischen Ontologie und Ontik, die Differenz als solche bzw. als Differenz
in den Fokus. Damit wird das grundlegendere Spiel zwischen Grund und
Abgrund verdeutlicht, das Seyn als »das Ereignis der Differenzierung als
solches«”, welches erst Seiendes als Seiendes griindet und dieses parado-
xerweise zugleich ent-griindet. Dieses Paradox verdeutlicht nicht zuletzt
die unterschiedlich gesetzte Kursivierung des Begrifts Ab-Grund - neben-
bei bemerkt eine Einsicht, die sich, dhnlich wie Derridas Wortschopfung
Deftérance, aus dem Wortbild und nicht aus dem Wortlaut ergibt. Seyn
ist somit der Name fiir das griindende und zugleich ent-griindende Spiel
zwischen Grund und Ab-Grund, welches beide aus- und zueinanderhilt,
sie chiastisch verschréankt, wihrend sie doch radikal getrennt bleiben.
Dabei wird nicht die Notwendigkeit von Griindungen dispensiert; damit
Seiendes als Seiendes ist, muss es gegriindet werden. Auf dem Spiel steht
lediglich der Status des unerschiitterlichen Fundaments jedweder Griin-
dung, weil das Seyn als Erméglichung von Griindungen zugleich deren
Unmoglichkeit i. S. ihrer Uneingeschrianktheit und ihrer Abgeschlossen-
heit darstellt. Dass Griinde nun als prekir, unabschlieflbar und radikal
kontingent, weil auf ausnahmslos jeden Grund zutreffend, begriffen wer-
den, d.h. auch anders gegriindet werden kénnen, kann sonach aus dem
Seyn selbst erschlossen werden. Kontingenz ist dahingehend der opera-
tionale Begriff, der die Unmoglichkeit jedes letztinstanzlichen Grundes
und zugleich die Notwendigkeit jeder Griindung benennt. Die Gefahr
des Zirkels im Beweis, in welche sich die Argumentation um den Begriff
der Kontingenz begibt, kann dabei als transzendentale Unternehmung
verstanden werden, die sich dadurch kennzeichnet, ihre grundlegenden
und bereits vorausgesetzten Bedingungen offenzulegen. Kontingenz, so
darf konkludiert werden, ist daher eine Transzendentalie, die, ausgehend
von einer bestimmten historischen Konjunktur, in selbstreflexiver Wei-
se »entdeckt, d. h. erfahren und offengelegt wurde. »So kommt es nicht
zur leisesten Inkohérenz, wenn« , wie Marchart betont, »behauptet wird,
Kontingenz sei eine allgemeingiiltige Transzendentalie und von tiberhis-

93 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 71.

21

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon
torischen Status, wihrend sowohl Erfahrung von Kontingenz als auch

deren reflexive Realisierung bestimmten historisch-empirischen Bedin-
gungen unterworfen bleiben [...].«*

94 Ebd, S. 80.

22

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Versuch einer Rekonstruktion der politischen
Ontologie Laclaus

Vor dem Hintergrund des vorangegangenen Kapitels, in dem versucht
wurde, den von Heidegger mafigeblich Weg bereiteten Postfundamenta-
lismus und die damit aufgestellte These radikaler Kontingenz darzulegen,
soll im Folgenden Laclaus politische Theorie beleuchtet werden. Genau
genommen wird es dabei sowohl um seine Diskurs- bzw. Hegemonie-
theorie als auch um die ihr zugrunde liegende politische Ontologie gehen,
wie sie wesentlich von Marchart entlang der ontologischen Differenz wei-
tergedacht wurde. Unter Beriicksichtigung der ontologischen Differenz
wird Laclaus Theorie in zunéchst rein analoger Weise dazu zu betrachten.
Den Ausgangspunkt stellt demnach die iibertragene Unterscheidung von
Ontologie und Ontik bzw. Sein und Seiendes auf Laclaus politisches Den-
ken dar, wonach von der politischen Differenz die Rede sein kann, wie sie
fiir das Feld linksheideggerianischer politischer Theorie zumindest impli-
zit maflgebend ist.”” Ubergehend zu Laclau kann demzufolge von einer
Ontologie des Politischen und einer politischen Onto-Logik gesprochen
werden,’ die, wie sich noch zeigen wird, letztlich einen (quasi-)transzen-
dentalen Anspruch erheben, das Seiende in seiner Gesamtheit von Grund
auf als politisch zu betrachten. Um nun auf die Fihrte eines angemesse-
nen Ansatzpunkts zu gelangen - es wird sich herausstellen, dass dieser
die Entscheidung ist —, der es erlaubt, Laclaus Ontologie mit dem Hei-
degger’schen Denken grundlegender zu verkniipfen, sei zunachst auf die
allgemeine Konzeption der politischen Differenz und ihr Verhéltnis zur

95 Vgl.a.a.0,,S.591F.
96 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 25.

23

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

bereits ausgefiihrten ontologischen Differenz verwiesen, wobei auch der
Begriff des Politischen an Kontur gewinnt.

21  Zum Verhaltnis ontologischer und politischer Differenz

Die politische Differenz, die zundchst eine rein begriffliche Unterschei-
dung zwischen dem Politischen und der Politik zu sein scheint, geht, Mey-
er zufolge, zuriick auf Aristoteles’ Kritik an Platons Politikverstdndnis.
Stark verkiirzt heif3t das: Platons Auffassung der guten Staatsfithrung halt
Aristoteles ein demokratisches Modell entgegen, das die grundsitzliche
Unterschiedlichkeit von Meinungen und Interessen urspriinglich gleicher
Menschen dem voraussetzt, was letztlich politisch geregelt werden soll.””
Vereinfacht gesagt, steht dem vom Staatswesen her gedeuteten Politikbe-
griff Platons ein Begrift der Politik gegeniiber, der seinem »Wesen nach
als Verstdndigungshandeln zwischen Gleichen bestimmt«®® wird. Umge-
miinzt in ein mittlerweile klassisches politikwissenschaftliches Vokabu-
lar, lief3e sich hierbei von einem engen Politikbegriff reden, also jener
der guten Staatsfithrung Platons, dem ein weiter gegentibersteht, nim-
lich das politische Gemeinwesen Gleicher bei Aristoteles. Von Interesse
sind hier allerdings nicht die Uberlegungen Platons oder Aristoteles’ zur
Staatsfithrung bzw. zur Demokratie, deren Ausfithrungen hier freilich
viel zu kurz greifen, und auch weniger die vergleichende Gegeniiberstel-
lung beider. Vielmehr geht es um die sich abzeichnende Bewegung hin
zum Wesenhaften der Politik, also weg von der guten Staatsfithrung und
hin zum Gemeinwesen als jene Voraussetzung, die zur Politik fiihrt. Was
dieser knappe und daher teils hinkende Vergleich verdeutlichen soll, ist
eine schon in Ansitzen erkennbare Akzentverschiebung von der augen-
scheinlichen Politik hin zu deren auszeichnenden und konstituierenden
Wesensmerkmalen, zum Wesen der Politik. Fiir die folgenden Ausfiih-
rungen reicht es aus, von dieser recht allgemein und bewusst vage gehal-

97 Vgl. Meyer, Thomas: Was ist Politik?, 2., iiberarb. u. erw. Auflage, Opladen: Leske +
Budrich 2003, S. 69.
98 Ebd.

24

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhaltnis ontologischer und politischer Differenz

tenen Variante der politischen Differenz® auszugehen, wie sie auch im
Anschluss an Lacoue-Labarthe und Nancy bzw. an die er6ffnende Arbeit
des von ihnen gegriindeten Centre de recherches philosophiques sur le poli-
tique verstanden wurde, ndmlich mit dem Anspruch auf einen Riickzug
der Politik zugunsten einer offenen Neuvermessung des Politischen.'
Die Parallele zur ontologischen Differenz macht sich dann bereits auffil-
lig bemerkbar, wenn der damit angestrebte Neuentwurf des Politischen
betont wird, den eben jene Riickbesinnung auf das Wesentliche der Poli-
tik einfordert. In Anlehnung an die Seinsvergessenheit liele sich hierbei
gar einer Politikvergessenheit — oder besser noch einem Vergessen des
Politischen — das Wort reden, die einem vorwiegend analytisch gepragten
Politikverstidndnis geschuldet zu sein scheint, das sich mit dem Formal-
politischen und zumeist rein empirisch Erfassbaren begniigt und somit
das Wesentliche verkennt. Unter postfundamentalistischen Vorzeichen
gilt vielmehr, dass das Politische als das Wesen der Politik der radikalen
Kontingenz Rechnung tragen muss. Das Politische darf deshalb nicht nur
als das Wesentliche augenscheinlicher Politik betrachtet oder, i.S. eines
weit angelegten Politikbegriffs, auf bestimmte soziale Spharen ausgeweitet
werden, wihrend fundamentalistische Spielarten davon weiterhin unbe-
rithrt bleiben. Was dabei auf dem Spiel steht, ist nicht zuletzt der unein-
geschriankte Objektivitatsanspruch besonders naturalistisch und physika-
listisch ausgerichteter Wissenschaften, der aus postfundamentalistischer
Sicht freilich nicht goutiert werden kann.

Um die These radikaler Kontingenz in Laclaus Ontologie des Politischen
hervorzuheben - eine Ontologie fiir das Seiende in seiner Gesamtheit —,
scheinen zwei Aspekte ausschlaggebend: Zum einen jene Denkfiguren'
Laclaus, die ein Moment der Inkommensurabilitit und Uneinholbarkeit

99 Fiir einen genealogischen Abriss und der paradigmatischen Unterscheidung in einen
assoziativen und einen dissoziativen Begriff des Politischen, vgl. Marchart, Oliver: Die
politische Differenz, S. 32-58.

100 Vgl. Bedorf, Thomas: Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz, in: Das
Politische und die Politik, hg. v. ders. u. K. Rottgers, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 13-4.

101 Diese Denkfiguren sind freilich vielfaltig und driicken sich genau dort aus, wo eine
radikale Differenz (der Differenz als Differenz) angenommen werden muss, wie etwa
in den Begriffen der Kontingenz, Freiheit, Dislozierung, etc., vgl. Marchart, Oliver:
Politik und ontologische Differenz, S. 117.

25

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

reflektieren, wihrend sie fiir das Soziale in seiner Gesamtheit konstitutiv
sind, wie z. B. seine Konzeption eines radikalen oder konstitutiven Auf3en,
die nicht zuletzt aus Laclaus Ubernahme psychoanalytischer Denkwei-
sen Lacans herriihrt (das Reale, objet petit a, point-du-capiton, etc.)"
zum anderen die Erkenntnis, dass es sich bei Laclaus Diskurstheorie, die
zugleich eine Hegemonietheorie ist, letztlich nicht um eine blofle Theorie
politischer Signifikation, sondern um eine politische Theorie von generel-
ler Signifikation handelt."”® Dabei darf nicht vergessen werden, dass das
von Laclau und Mouffe konzeptionell als Diskurs gefasste Soziale'™* kei-
ne fir sich separate lebensweltliche Dimension ndchst anderer, als viel-
mehr den umfassenden Fundus darstellt, aus dem auch das streng Wis-
senschaftliche seinen Riickhalt bezieht. Hierbei sei zunéchst an den auch
tiir Laclau und Mouffe mafigebenden Sprachbegrift Derridas erinnert,'”
der bereits in dessen Dekonstruktion Husserls zutage tritt und das Ver-
hiltnis von Sprache und Objektivitit {iberdenkt.

211 Kurzexkurs: Derridas Dekonstruktion von Husserls Sprachauffassung
Fir Husserl stellt die Geometrie das ideale Objekt des reinen Bewusst-
seins dar, also jenes Objekt, das zwar in seiner Abstraktion nie empirisch
auftritt, dennoch in dieser Weise représentiert werden kann, und sonach
dem Ideal objektiver Wissenschaft am néchsten kommt."” Die Geometrie
bedarf - in der Terminologie der Husserl'schen Phinomenologie gespro-
chen - keiner Epoché und keiner eidetischen Reduktion'”’, um sie als
reines, allgemeingiiltiges und ideales Phdnomen hervortreten zu lassen;

102 Vgl. Glynos, Jason/Stavrakakis, Yannis: Encounters of the Real. Sussing out the limits
of Laclau’s embrace of Lacan, in: Laclau: A critical reader, hg. v. S. Critchley u. O. Mar-
chart, London & New York: Routledge 2004, S. 201-5.

103 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 213.

104 Vgl. Laclau, Ernesto/Moufte, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 139-
49.

105 Vgl. ebd,, S. 146.

106 Vgl. Stocker, Barry: Derrida on Deconstruction, London: Routledge 2006, S. 100-1.

107 Epoché (¢moxn), und damit die eidetische Reduktion, kann stark verkiirzt als phino-
menologische Methode beschrieben werden, von der mundanen natiirlichen Einstel-
lung hin zum »reinen« phanomenalen Wesen eines Bewusstseinsinhalt zu abstrahie-
ren; vgl. §31 in Husserl, Edmund: Husserliana. GW III/1. Ideen zu einer reinen

26

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhaltnis ontologischer und politischer Differenz

d.h,, sie bedarf keiner Einklammerung unserer Lebenswelt oder Enthal-
tung unserer Vorurteile, bzw. keiner weiteren Idealisierung oder Abstrak-
tion, um sie als reinen intentionalen und objektiven Bewusstseinsinhalt
erfahren zu konnen. Vielmehr ist sie schon »fertiges Endprodukt« von
Idealisierungs- und Abstraktionsleistungen, das uneingeschriankte Giil-
tigkeit fiir sich beansprucht. Zwar erkennt Husserl zu Recht, dass es sich
bei der Mathematik und Geometrie um Methoden der Weltinterpretati-
on handelt und die demnach beschriebene Natur selbst eine zur Objek-
tivitdt hochstilisierte Methode ist,'”® und auch, dass es zur Tradierung
der Geometrie einer Mitteilungsgemeinschaft benétigt, die sich letztlich
auf Schrift und Sprache stiitzen muss.””” Dennoch hilt er an einer tran-
szendentalen Intersubjektivitdt fest, die kraft des idealen Charakters der
Sprache stets wieder gewonnen werden kann."® Derridas Kritik zielt nun
auf den Allgemeingiiltigkeitsanspruch dieser transzendentalen Inter-
subjektivitit selbst ab. Denn wie Husserl zu argumentieren, es géibe ver-
mittels jeweiliger Sprache und Kultur eine fiir die gesamte Menschheit
giiltige transzendentale Intersubjektivitit, bedeutet letztlich nichts ande-
res, als eine Universalisierung der je eigenen, ndmlich der européischen
Geschichtlichkeit."! Zwar liefert die Natur selbst den Nahrboden erster
Idealitdten; diese reine und prakulturelle Natur sei aber bereits seit jeher
unter dem Gero6ll der Kultur und Sprache verschiittet und stellt als letz-
te Moglichkeit von Kommunikation vielmehr ein unerreichbares Ide-

Phéinomenologie und phinomenologischen Philosophie. Erstes Buch, hg. v. K. Schuh-
mann, Den Haag: Martinus Nijoff 1976, S. 61-6.

108 Vgl. Husserl, Edmund: Husserliana. GW VI. Die Krisis der europdischen Wissenschaf-
ten und die transzendentale Phinomenologie. Eine Einleitung in die phidnomenologi-
sche Philosophie, hg. v. W. Biemel, Haag: Martinus Nijhoff 1976, S. 52.

109 Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, Miinchen: C.H. 1999, S. 39.

110 Dies verdeutlicht besonders Husserls Unterscheidung zwischen der Aussage und dem
Thematischen, vgl. Husserl, Edmund: Husserliana. GW V1. Die Krisis der europdischen
Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie. Eine Einleitung in die phd-
nomenologische Philosophie, hg. v. W. Biemel, Haag: Martinus Nijhoft 1976, S. 368-9.

111 Vgl. Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie [i. O.:
Edmund Husserl, lorigine de la géométrie. Traduction et introduction par Jacques Der-
rida], tibers. v. R. Hentschel u. A. Knopp, hg. v. R. Grathoff u. B. Waldenfels, Miin-
chen: Wilhelm Fink 1962/1987, S. 152-3.

27

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

al dar.? Jede Abstraktion und Reduktion von der sinnlichen Welt hin
zur prakulturellen primordialen »reinen« Natur erfordert immerzu ein
bestimmtes Verfahren - eine bestimmte Weltinterpretation im weites-
ten Sinne - und verlduft und somit stets »durch« die Kultur. Von einer
pri- oder transkulturellen Sphire, die jeder Gesellschaft grundsitzlich in
derselben Weise zuginglich wire, muss daher Abstand genommen wer-
den." Als letzter Garant der transzendentalen Subjektivitit dient schlief3-
lich nur die Schrift, die einer Mitteilungsgesellschaft die Uberlieferung
von Idealitat bzw. den Erhalt einer vollig idealen Objektivitat sichert."*
Der im Kern idealen und folglich univoken Sprachauffassung Husserls,
in ihrem Anspruch dieselbe Bedeutung stets wiedergewinnen zu konnen,
setzt Derrida eine grundsitzliche Aquivozitit der Sprache entgegen, vor
der selbst die Idealitdt und »Wahrheit« der Wissenschaften nicht gefeit
sind. Denn auch sie unterliegen einer grundsitzlichen Wiederholbarkeit,
die jedwede scheinbar absolute und letztlich immer sprachliche Identi-
tit unterminiert' — spater verwendet Derrida hierfiir den Begrift der Ite-
rabilitit bzw. Iterierbarkeit."® Wie schon in der Diskussion zum Quasi-
Transzendentalismus, begegnen wir auch hier jener paradoxen Denkfigur,
in der die Moglichkeitsbedingung zugleich fiir die Unméglichkeitsbedin-
gung steht, verdeutlicht anhand Schrift und im weiteren Sinne Sprache.

2.1.2 Zum Umfang der politischen Onto-Logik und Status einer Ontologie
des Politischen

Dieser kurze Exkurs soll nun zweierlei verdeutlichen. Zunichst sei auf

den Umfang des viel diskutierten Diskursbegrifts Laclau und Mouffes

verwiesen, indem abermals betont wird, dass es zwar eine Natur abseits

des Diskursiven gibt, diese aber niemals als solche festgehalten, sondern

112 Vgl. ebd,, S. 108.

113 Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, Miinchen: C.H. 1999, S. 55.

114 Vgl. Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie,
S.116.

115 Vgl. ebd,, S. 138.

116 Vgl. Derrida, Jacques: Randginge der Philosophie [i. O.: Marges de la philosophie], ibers.
v. G. Ahrens et al,, hg. v. P. Engelmann, Wien: Passagen 1972/1999, S. 339.

28

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhaltnis ontologischer und politischer Differenz

immer kraft bestimmter Diskurse konstruiert wird."” Folgt man nun Lac-
laus Auffassung, das Diskursive als »[...] das Ensemble der Phdnomene
gesellschaftlicher Sinnproduktion, das eine Gesellschaft hervorbringt«'®,
zu begreifen, dann gilt dabei weiterhin die phdnomenologische Einsicht,
dass Bedeutung und Sinnhaftigkeit die Bedingungen jedweder Erkenntnis,
d.h. den wirklichkeitser6ffnenden Bereich sui generis darstellen, damit

9 _ eine Einsicht also,

iiberhaupt etwas als etwas verstanden werden kann
deren fundamental-ontologische Grundlegung Heidegger bereits in Sein
und Zeit aufzeigt, wenn er das Verstehen in den Rang eines Existenzials
hebt."” Fiir die von Marchart weitergedachte Diskurs- und Hegemonie-
theorie Laclau und Mouffes, die politische Onto-Logik, sind Bedeutung
und Sinnhaftigkeit in ihrem Ausmaf3 letztlich derart umfassend, dass sie,
ins Heidegger’sche Vokabular iibersetzt, das gesamte ontische Terrain
konstituieren. M. a. W. handelt es sich bei Laclaus politischer Onto-Logik
schlie8lich um eine politische Theorie des Seienden in seiner Gesamtheit.

Wenn nun Laclaus Onto-Logik mit dem koinzidiert, was Heidegger
allgemein als das Seiende fasst, dann muss die grundlegende politische
Ontologie gar umfassender, d. h. fiir das Sein, entsprechende Geltung fin-
den. Dies bringt uns zum zweiten Aspekt, den der Exkurs zu Husserl und
Derrida zu verdeutlichen versucht. Im gleichen Ausmafd namlich, in dem
sich die reine Natur oder absolute Objektivitit als unerreichbares Ide-
al herausstellt, weil es immer schon unter dem Gerdll von Sprache, Kul-
tur, etc. verschiittet ist, erweist sich auch jede Ontologie, eine reine Leh-
re vom Sein des Seienden zu formulieren, als unmégliches Unterfangen.
Diese Unmoglichkeit rithrt einerseits von der letztendlichen Unbenenn-
barkeit des Seins, die sich ja bei Heidegger in den diversen Begrifflich-

117 Zur weiteren Klarstellung des Diskursbegriffs hinsichtlich des Verhaltnisses von Dis-
kursivem und Nicht-Diskursivem unter dem Aspekt des Sprachspiels Wittgensteins,
vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Post-Marxism without apologies, in: Mouffe,
Chantal: Hegemony, radical democracy, and the political, hg. v. J. Martin, London &
New York: Routledge 2013, S. 60-3.

118 Laclau, Ernesto: Politik und Ideologie im Marxismus. Kapitalismus - Faschismus - Po-
pulismus. mit einem Anhang »Populistischer Bruch und Diskurs« (i. O.: Politics and
Ideology in Marxist Theory. Capitalism — Fascism — Populism), iibers. v. G. Schmahl u.
E. Volker, Berlin: Argument-Verlag 1981, S. 176.

119 Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, S. 26-7.

120 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 148-51 u. 260.

29

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

keiten duflert, dem ontologischen Spiel gerecht zu werden, und anderer-
seits vom Umstand, dass jede Formulierung einer allgemeinen Ontologie
jeweils von einem spezifischen ontischen Horizont heraus getroffen wird.
Jede allgemeine Ontologie wird, wie Marchart dahingehend weiter aus-
tithrt, stets durch ein bestimmtes ontisches Terrain durchgearbeitet wer-
den miissen und deshalb immer von einer regionalen Ontologie iiber-
determiniert sein."” Von einem historischen Blickwinkel aus lief3e sich
freilich das Gleiche behaupten, dass ndmlich jede reine Ontologie nicht
zuletzt immer nur von einem spezifischen historischen Horizont heraus
formuliert und sonach ebenso, aufgrund dieser historischen Situiertheit,
stets von einem Perspektivismus bzw. Partikularismus »kontaminiert«
sein wird. Anstatt am Ideal einer reinen und allgemeinen Ontologie fest-
zuhalten und ihr unvermeidliches Scheitern mittels philosophischer Dis-
kurse zu verschleiern, ruft Marchart pointiert dazu auf, »[...] wie in den
martial arts, die eigene Schwiche in einen Vorteil [zu] verwandeln [Her-
vorh. i. O.].«*** Dieser vermeintlichen Aporie gilt es also nicht Abhilfe zu
schaffen, sondern anerkennend positiv zu wenden. Angesichts der post-
fundamentalistischen These, die zwar in der Erkenntnis der Unméglich-
keit und doch Notwendigkeit von Letztbegriindungen nicht von ihren
Formulierungen dispensiert, ergibt sich folgendes paradoxes Charakte-
ristikum fiir die allgemeine Ontologie. Aufgrund ihres unvermeidlichen
Scheiterns und des unumginglichen Umstands, stets auf Umwegen des
Ontischem entworfen zu werden, kann sie einerseits nur in Form einer
regionalen Ontologie bzw. einer Ontik gelingen, wonach sie freilich immer
hinter den idealisierten Erwartungen einer reinen Ontologie zuriickliegen
wird: Sie ist somit immer weniger als eine allgemeine Ontologie.””* Zugleich
driickt sich jedoch die Notwendigkeit der Letztbegriindung dadurch aus,
dass eine regionale Ontologie, trotz der etwaigen Méngel, die sie mit sich
bringt, stellvertretend fiir jene allgemeine Ontologie steht: Deshalb wird
sie andererseits immer auch mehr sein, als eine blofle Ontik.”* Unwei-
gerlich stellt sich hierbei die Frage nach jener partikularen Ontik - der

121 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie, S. 152-3.
122 Ebd, S. 152.

123 Vgl. ebd,, S. 152-3.

124 Vgl. ebd.

30

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhaltnis ontologischer und politischer Differenz

secunda philosophia —, die jenen unmoglichen Platz einer allgemeinen

Ontologie - einer prima philosophia'® - einnimmt. Unter dem Gesichts-
punkt der Unverfiigbarkeit der Natur, der Objektivitit oder auch des letz-
ten Grundes - die Ausgangsthese des Postfundamentalismus und die hier

grundlegende Problemstellung - steht keine Instanz parat, die eindeutig

aufjene gesuchte Ontik schlieflen ldsst. Wir haben es hier also mit einem

Moment der Unentscheidbarkeit zu tun, das zwar nicht ausdriicklich auf
eine bestimmte Ontik schlieflen ldsst, sondern zunichst die prekére Situ-
ation der Entscheidungsfindung selbst problematisiert. Es bedarf hierfiir

einer behelfsmifSigen Instanz, eines Supplements, das als provisorische

Stiitze der Entscheidungsfindung dient und zudem den Blick auf die Art

und Weise schirft, wie sich eine Entscheidung zugunsten einer bestimm-
ten Ontik durchsetzt. Im Begrift des Subjekts, wie er in Laclaus Ontologie

nebst jenen der Unentscheidbarkeit und der Entscheidung noch zu erldu-
tern sein wird — so weit darf an dieser Stelle vorgegriffen werden -, findet

sich jenes Provisorium. Vorerst muss der implizite Hinweis auf jenes Sup-
plement geniigen, wenn, wie Marchart festhilt, »[...] der Aufstieg einer
regionalen Ontologie in den prekiren Status einer allgemeinen Ontologie

am Ende des Tages nur auf einer kontingenten Entscheidung basieren«'?

kann, die selbst wiederum, wie jede Entscheidung, intrinsisch politischer
Natur ist."” Sich demnach fiir das politische Denken im Allgemeinen bzw.
fiir eine Ontologie des Politischen im Speziellen auszusprechen, die Auf-
gabe einer allgemeinen Ontologie zu {ibernehmen, ist zunéchst selbst ein

politisches Unterfangen, namlich »[...] eine Intervention vonseiten onti-
scher Politik in das depolitisierte Feld der Philosophie,«? ferner aber auf
Laclaus politische Theorie selbst zuriickzufithren, die Marcharts Argu-
mentation zugrunde liegt.

125 Fiir eine detaillierte Argumentation dazu, vgl. ebd.
126 Ebd., S. 153.

127 Vgl. ebd.

128 Ebd.

31

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

2.1.3 Die Vorrangigkeit des Politischen

Das Verhaltnis zwischen der ontologischen und der politischen Differenz
kann nun ins rechte Licht geriickt werden. Obzwar die ontologische Dif-
ferenz zur Erklarung der politischen wohl hilfreich sein mag, darf ihre
Vorrangigkeit zu Recht bezweifelt werden, rithrt diese doch vom Glau-
ben an eine Ontologie, die in jhrer Reinheit formuliert werden konnte.
Vielmehr muss das Gegenteilige anerkannt werden, dass es namlich kei-
nen privilegierten Standpunkt gibt, von dem aus sich solch eine Onto-
logie formulieren liefle. Halt man allerdings an der Notwendigkeit einer
allgemeinen Ontologie fest, die hier nicht zuletzt aufgrund des Umfangs
von Laclaus Hegemonie- und Diskurstheorie gefordert wird - die Koin-
zidenz von Diskurs und Seienden -, so wird es einer regionalen Ontolo-
gie (bzw. einer Ontik) obliegen, jene allgemeine Ontologie zu inkarnie-
ren. Sich dahingehend fiir eine bestimmte Ontologie auszusprechen, wie
dies Marchart fiir die politische Theorie tut, ist insofern selbst politisch,
als die Entscheidung zugunsten einer bestimmten Ontologie zunéchst in
das depolisierte Feld der Philosophie interveniert, zudem aber auf kein
unmittelbares und sie stiitzendes Fundament zuriickgreifen kann, das
sie in objektiver Weise rechtfertigen wiirde. Das hierbei zutage tretende
Moment der Unentscheidbarkeit, das tiberdies den kontingenten Charak-
ter jeder Entscheidung verdeutlicht - eine Entscheidung qua Abgrund -,
und die damit einhergehende Notwendigkeit eines die Entscheidung stiit-
zenden Provisoriums, eines Supplements und ferner eines Subjekts, stel-
len nun die Ansatzpunkte dar, anhand deren Laclaus Ontologie des Poli-
tischen rekonstruiert werden darf.

2.2 Ontologie des Politischen aus dem Moment
der Unentscheidbarkeit/Entscheidung

Auf die Gefahr hin, bereits Ausgefiithrtes zu wiederholen, sei, zwecks
Nachvollziehbarkeit, lediglich auf das Moment der Entscheidung rekur-
riert: Angesichts der Abwesenheit eines letzten Grundes bzw. des Fehlens
einer strikt objektiven Instanz, ldsst sich in keiner streng deterministi-
schen Weise jene Ontik eruieren, die der Verkorperung einer allgemei-

32

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

nen Ontologie am angemessensten scheint. Diese vermeintliche Sackgasse
legt zumindest zwei wesentliche Aspekte frei, die wohlgemerkt fiir jed-
wede Entscheidung Geltung haben: zum einen eben jene prekire Situa-
tion scheinbarer Ausweglosigkeit, ein Moment der Unentscheidbarkeit,
in der sich jede Entscheidung wiederfindet; zum anderen eine nichtsdes-
toweniger benétigte Instanz zur Entscheidungsfillung, ein Supplement,
vermoge dessen schlussendlich eine bestimmte Entscheidung getroffen
werden kann, ja sogar getroffen muss. Beide Begriffe bediirfen niherer
Reflexion, soll das Widerstidndige des vermeintlich Unpolitischen kon-
krete Formulierung finden. Sie werden im Folgenden vor dem Hinter-
grund der in Kapitel 1 bereits erorterten Ontologie Heideggers ausgelegt,
die als das ontologische Spiel der Differenz als Differenz begriffen wur-
de und fiir welche der unterschiedlich kursivierte Begriff des Ab-Grunds
beispielgebend sein wird. Dafiir sei der wesentliche Aspekt dieser ontolo-
gischen Auffassung kurz in Erinnerung gerufen: die Unmdoglichkeit der
Letztbegriindung, d. h. der unmégliche Umstand, dem sich immerzu ent-
ziehenden Sein jemals Herr zu werden, wihrend gerade aufgrund dieses
Entzugs jedwede gar notwendige, wenn auch kontingente Griindung des
Seienden iiberhaupt erst ermdglicht wird. Letztlich darf dabei nicht ver-
gessen werden, dass jede endgiiltige Benennung des Seins unweigerlich
auf das Terrain einer Metaphysik der Présenz fithrt, die ein bestimmtes
Seiendes als Sein verklart.

Obwohl beide Begrifte, die Unentscheidbarkeit und das Supplement,
engstens miteinander in Verbindung stehen, scheint der erste den logi-
schen Vorrang zu beanspruchen, legt er doch die grundlegenden Rah-
menbedingungen der prekiren Situation der Entscheidung frei, innerhalb
welcher sich erst die Entscheidung und folgend das Supplement eindeu-
tiger konturieren lassen.

2.21 Unentscheidbarkeit und Entscheidung

Gleich zu Beginn darf unmittelbar auf das eigenartige Paradox der Unent-
scheidbarkeit hingewiesen werden. Zum einen sollte die Unentscheidbar-
keit, Laclau zufolge, »buchstéblich als jene Bedingung genommen wer-

33

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

den, aus der sich keine Handlung mit Notwendigkeit ableitet«'*; zum
anderen fiithrt Derrida allerdings die Ausweglosigkeit gerade als jenes
wesentliche Kriterium an, das nicht nur zur Entscheidung dréingt, son-
dern diese sogar bedingt, soll sie eine wahrhaft freie Entscheidung und

130 »Eine wahre Ent-

keine blof3 vorprogrammierte Prozessabfolge sein.
scheidung entgeht immer dem, so lie3e sich mit Laclau ergénzen, »was
eine Regel unter sich zu subsumieren vermochte.«™! Unentscheidbarkeit
kann daher nicht als blof3e Erfahrung verstanden werden, vor der sprich-
wortlichen Qual der Wahl zweier oder mehrerer gleichgiiltiger Optionen
zu stehen, als vielmehr jene Erfahrung, die den gegenwirtigen kontin-

genten Griindungen vollig fremd ist:

The undecidable is not merely the oscillation or the tension between
two decisions; it is the experience of that which, though hetero-
geneous, foreign to the order of the calculable and the rule, is still
obliged [...] to give itself up to the impossible decision, while tak-

ing account of law and rules.”

Es liefe sich hierbei von einer Erfahrung des Ab-Grunds oder des Nichts
sprechen, von einer Not, die letztlich zur Entscheidung dringt, ja sogar
das Wesen jeder Entscheidung ausmacht. Die Bedingung der Moglichkeit
einer Entscheidung liegt sonach in ihrer Unentscheidbarkeit begriindet.
Anders formuliert kann die Unentscheidbarkeit als jener Umstand ver-
standen werden, in dem eine eindeutige und absolute Entscheidung zwar
unmoglich ist, diese Unmoglichkeit paradoxerweise aber die Ermoglichung
und gar Notwendigkeit folglich kontingenter und genuiner Entscheidun-
gen darstellt. Unentscheidbarkeit und Entscheidung scheinen dermafien
verschrinkt zu sein, dass sich im streng Heidegger’schen Sinne vielmehr

129 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz [i. O.: Emancipation(s)], iibers. v. O. Mar-
chart, Wien: Turia und Kant 1996/2002, S. 119.

130 Vgl. Derrida, Jacques: Force of Law: The »Mystical Foundation of Authority«, in: De-
construction of Justice, hg. v. D. Cornell et al., New York: Routledge 1992, S. 24.

131 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, in: Dekonstruktion und
Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, hg. v. C. Mouffe, tibers. v. A. L.
Hofbauer, Wien: Passagen Verlag 1999, S. 124.

132 Vgl. ebd.

34

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

behaupten liefle, sie wiren das Selbe (und nicht das Gleiche),"** womit der
Unter-Schied zwischen beiden, das sie Einende in ihrer Verschiedenheit
Ausdruck finde. Dies liefle sich unter der begrifflichen Mithilfe des Ab-
Grunds veranschaulichen: Wihrend das Moment der Unentscheidbarkeit
eher dem Ab-Grund entspriche, d.h. dem Ab- oder Ausbleibens einer ein-
deutigen Instanz zur Entscheidungsfindung - letztlich jene eines letzten
Grundes -, verwiese die Entscheidung selbst auf den Ab-Grund, also auf
die Erméglichung von Griindungen bzw. Entscheidungen, die erst ver-
moge des Ausbleibens des Seins geschaffen wiirde. Dabei darf nicht tiber-
sehen werden, dass der Ab-Grund ein paradoxes Verhiltnis chiastischer
Verschrankung beschreibt, womit im Grund immer auch das Abgriindige
erhalten bleibt und umgekehrt. Respektive wird in der Unentscheidbarkeit
bereits das Moment der Entscheidung angelegt sein, wihrend in der Ent-
scheidung immer ein Moment der Unentscheidbarkeit beherbergen wird.

Diese groben Voriiberlegungen lassen freilich den ontologischen Stel-
lenwert der Unentscheidbarkeit/Entscheidung vermuten, den es nun gilt
aus dem Denken Laclaus zu rekonstruieren.

Da Laclau seine Argumentation bezugnehmend auf Derrida entwickelt,
sei auf dessen Erlduterung verwiesen, in der die Figur des Ab-Grunds
bereits angelegt scheint, wenn er die Entscheidung selbst als konstitutiv
gespalten erachtet. Derrida erldutert die Entscheidung folgendermafien:
»Die Entscheidung verbindet und trennt auf einmal Vernunft und Wahn-
sinn; sie muf3 hier gleichzeitig als der urspriingliche Akt eines Befehls, eines
fiat, eines Dekrets, und als Rif3, eine Zisur, eine Trennung, ein Auseinan-
dertreten verstanden werden [Hervorh. i. O.].«** Der jeder Entscheidung
inhdrente Wahnsinn, von dem Derrida in Anlehnung an Kierkegaard
spricht, verdeutlicht eben jene basale Abgriindigkeit jeder Entscheidung
und zugleich die damit einhergehende Unméglichkeit einer eindeutigen
Entscheidungsfindung. Die Unentscheidbarkeit, als gewissermafien Aus-
gangspunkt jeder Entscheidung, kann nun mit Laclau préziser als eine
Situation »abgriindige[r] Unentscheidbarkeit«** beschrieben werden,

133 Vgl. Kap. 1.1, S. 7: »Sein und Grund (»sind«) das Selbe, nicht das Gleiche [...]«, in:
Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76.

134 Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, S. 65.

135 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 131.

35

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

»[...] aus der sich keine Handlung mit Notwendigkeit ableitet.«"*¢ Obzwar
Laclau das Pridikat »abgriindig« emphatisch und an jener zitierten Stelle
nur »um des Arguments Willen formuliert«"”, kann durchaus daran fest-
gehalten werden, trotz Laclaus scheinbaren Relativierung hin zur struk-
turierten Unentscheidbarkeit®. Denn wie sich gezeigt hat, entspricht der
Ab-Grund, wie er in Anschluss an Heidegger bislang dargelegt wurde, weni-
ger einer von Laclau vermuteten »selbstgentigsamen Prasenz«"’, als viel-
mehr einer Temporalisierung des Grundes, die sich im griindenden und
entgriindenden Spiel der Differenz als Differenz bekundet. Weiter befor-
dert wird dies im Ubrigen von Laclau selbst, wenn er gemeinsam mit Zac
sehr wohl erkennt, dass es einer »Durchquerung des Nichts«'*’, d. h. einer
Erfahrung des sich entziehenden Seins — des Ab-Grunds - benétigt, um
in gewisser Weise Zugang zum Sein zu erlangen, das eben nicht einer Lee-
re, als vielmehr der temporalisierten Differenz von Sein und Seiendem
entspricht." Spéter scheint sich Laclau der Auffassung eines chiastisch
gefassten Ab-Grunds, wie er von Marchart fiir das postfundamentalisti-
sche Denken fruchtbar gemacht wurde, durchaus anzuschlieflen, wenn
es da heif3t: »To say that the abyss itself is the ground does not purely and
simply mean the absence of a ground, which would be just an absence,
but rather to assert the presence of an absence [Hervorh. 1.O.].«*** Dieser
freilich Heidegger geschuldeten Betrachtungsweise einer abgriindigen
Unentscheidbarkeit wird nicht zuletzt durch die Einsicht Laclaus begiins-
tigt, dass die Dekonstruktion und das Aufzeigen von Unentscheidbarkeit
schlussendlich dasselbe sind."** In Anbetracht Heideggers Dekonstrukti-
on der abendldndischen Metaphysik, die im Kontingenzbewusstsein des
postfundamentalistischen Denkens miindet, wird deutlich, dass Dekons-

136 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 119.

137 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 131.

138 Vgl ebd,, S. 132.

139 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 119.

140 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 195.

141 Vgl. Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap: The Subject of Politics, in: The Mak-
ing of Political Identites, hg. v. ders., London & New York: Verso 1994, S. 29-30, u.
Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 195.

142 Laclau, Ernesto: The Rhetorical Foundations of Society, London/New York: Verso 2014,
S.118.

143 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, S. 126-7.

36

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

truktion, Kontingenz und Unentscheidbarkeit gemeinsam einhergehen;
oder in den Worten Laclaus: »Eine Struktur zu dekonstruieren ist das-
selbe, wie ihre Unentscheidbarkeit aufzuzeigen, den Abstand zwischen
der Pluralitdt der Arrangements, die aus ihr heraus moglich wiren, zu
dem aktuellen Arrangement zu zeigen, das letztlich bevorzugt wurde.«"**
Laclaus Forderung, die Dekonstruktion hitte die Aufgabe das Feld der
145 3

ist freilich eine politische, die, dhnlich
Marcharts Forderung der politischen Theorie als Erste Philosophie, auf

Unentscheidbarkeit auszuweiten,

eine Politisierung noch unpolitischer Bereiche abzielt. Unter Ausklam-
merung eines politischen Anspruchs fand diese Forderung, zumindest
in der streng als Disziplin gefassten Philosophie, bisweilen in Heideggers
Dekonstruktion der abendldndischen Metaphysik Anklang.

Es scheint daher in keinster Weise unangemessen Unentscheidbar-
keit als abgriindige oder, um einen kohdrenteren Begriff hinsichtlich der
bisherigen Ausfithrungen zur Kontingenz zu verwenden, als radikale"*
zu fassen, obgleich sie, wie Laclau betont, stets von bereits bestehenden
kontingenten Griinden mitgetragen wird."” Lediglich dies soll die diffe-
renzierte Formulierung strukturierter Unentscheidbarkeit ausdriicken,
dass wir es wohlgemerkt niemals mit einer »[...] Situation der volligen
Unentscheidbarkeit [...]« zu tun haben, »[...] in der jede Entscheidung
giiltig ist, blof3 weil sie eine Entscheidung ist [Hervorh. i. O.]«*, sondern
vielmehr mit einer Situation »[...] partielle[r] Destrukturierung, die den
Imperativ der Entscheidung ausmacht.«"** Das bedeutet nichts anderes,
als dass die Entscheidungsfindung immer auch auf ein bereits bestehen-
des, heterogenes und nicht zuletzt kontingentes Feld tatsiachlich zu Ver-
fiugung stehender Optionen rekurriert. Diese Differenzierung hin zur
strukturierten Unentscheidbarkeit, die im Wesentlichen Laclaus Begrift
der Dislozierung (oder Dislokation) kennzeichnet,”® gewéhrt einen ers-
ten wesentlichen Einblick in Laclaus Ontologie des Politischen.

144 Ebd.

145 Vgl. ebd., S. 135.

146 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 108-9.

147 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 131-2.
148 Ebd., S. 132.

149 Ebd.

150 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 60.

37

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

Laclau ist nicht an der Riickkehr zu origindren Griindungsmomenten
interessiert,” wie sie von Husserls Frage nach den ersten sinnstiftenden
Geometern vielleicht noch insinuiert wird** - ein unmdogliches Unter-
fangen, miisste sich solch ein Fragen doch einen nicht zu bewiltigen-
den Weg durch das Ger6ll von Sprache und Kultur bahnen, wie sich mit
Derrida herausstellt. Laclau geht es vielmehr um das Moment der Reak-
tivierung letztendlich politischer Griindungsakte, die Gesellschaft und
Objektivitit instituieren und schliefllich einen (quasi-)transzendenta-
len Horizont der Politik vermuten lassen:** »This moment of the institu-
tion of the social through contingent decisions is what I call »the politi-
cal.««® Im Derridaschen Sinne scheint es daher nur konsequent, wenn
Laclau das Moment der Unentscheidbarkeit limitiert und somit Sprache,
Kultur, etc., also letzten Endes dem Ontischen Rechnung trégt. Laclaus
Abneigung einer abgriindig begriffenen Unentscheidbarkeit mag folglich
nicht nur damit erklédrt werden, dass der Begriff des Abgriindigen einen
allumfassenden Abgrund vermuten ldsst, der jener von Laclau zu Recht
befiirchteten selbstgeniigsamen Présenz zu nahe kime. Vielmehr wiirde
sich damit jede lebensweltliche Implikation der Entscheidung selbst ver-
flichtigen, weil das Moment der Unentscheidbarkeit folgendermafien als
volliges, d. h. absolutes begriffen werden miisste. Hinsichtlich dessen wire
jede Entscheidung eine giiltige, eben weil sie eine Entscheidung wire, d. h.
vermoge ihrer Singularitdt, was wohlgemerkt auf eine Position der Omni-
potenz schlielen liefle, aus der heraus sie getroffen wiirde.”® Da im Falle
der vélligen Unentscheidbarkeit jedwede Struktur fehlt,””” wéren Unent-
scheidbarkeit und Entscheidung nicht unterschieden (i.S. des Unter-
Schieds), sondern lediglich das gleiche Einerlei. Es lief3e sich keine Dif-

151 Vgl. Laclau, Ernesto: Hegemony and the Future of Democracy: Ernesto Laclau’s Polit-
ical Philosophy, in: Race, Rhetoric, and the Postcolonial, hg. v. L. Worsham u. G.A. Ol-
son, Albany/New York: State University of New York Press 1999, S. 146.

152 Vgl. Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie,
S.50-1.

153 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 173.

154 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 113-4 u. 117-8.

155 Laclau, Ernesto: The Rhetorical Foundations of Society, S. 146.

156 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 132.

157 Vgl. ebd.

38

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

ferenz erkennen zwischen der absoluten — oder singuliren — Regel, der
jede Entscheidung doch entkommen muss, und der absoluten Unent-
scheidbarkeit. Demnach wire jede Entscheidung vermage ihrer Singula-
ritit eine legitime, letztlich aber ein Akt willkiirlicher Omnipotenz, der
selbst wiederum nichts anderes als eine absolute Regel sein konnte. Die
Limitierung dieser abgriindigen Unentscheidbarkeit zugunsten des Onti-
schen bewahrt nicht nur davor, in solch anscheinend rein formale Absur-
ditdten abzugleiten. Sie entspricht tiberdies einer Ontologie der Differenz
als Differenz und markiert den Ubergang vom rein Philosophischen zum
Politischen. Die hierfiir wesentliche Unterscheidung der Begriftspaare des
Singuldren/Absoluten einerseits und des Partikularen/Universalen ande-
rerseits, die die Kernbegriffe fiir Laclaus Hegemonie- und Diskurstheorie
darstellen, erlaubt dahingehend ein genaueres Verstandnis. Wohlgemerkt
findet sie zwar in dieser begrifflichen Scharfe in Laclaus Werk bisweilen
keine Erwdhnung; sie wurde allerdings von Marchart so vorgeschlagen,
um vor dem Hintergrund der Differenz als Differenz — dem streng Phi-
losophischen in Laclaus Werk - ein kohirentes Bild von Laclaus Hege-
monie- und Diskurstheorie zu zeichnen.”® Dahingehend wird es mdglich
sein, diese scheinbar rein philosophische Formulierung der abgriindigen
Unentscheidbarkeit nicht ganzlich zu verwerfen; sie konstituiert vielmehr
den ontologischen Rahmen, innerhalb dessen das Ontische seine Giil-
tigkeit erlangt. Denn was sich bisher zeigte, ist eine Gespaltenheit, die
sowohl den » Ausgangs-« als auch den »Endpunkt« jeder Entscheidung
durchwirkt: zum einen das strukturierte Arrangement der Unentscheid-
barkeit, zum anderen die Entscheidung selbst; letztes wurde mit Derrida
schon angedeutet. Die hier nun offenbare und triviale Einsicht, dass eine
Entscheidung auf das heterogene Feld bereits bestehender Wahlmoglich-
keiten zuriickgreifen muss und mithin selbst nur etwas Ontisches hervor-
bringen kann, darf nicht von einer ontologisch unterschiedenen Betrach-
tungsweise ablenken, gemif3 derer Laclau verstanden werden kann, wenn
er wie folgt festhalt: »[...] all decision is internally split: it is, on the one
hand, this decision (a precise ontic content) but it is, on the other hand,
a decision (it has the ontological function of bringing a certain closure to

158 Das Begriffspaar vor dem Hintergrund der Differenz als Differenz, vgl. Marchart, Oli-
ver: Politik und ontologische Differenz, S. 116-7.

39

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

what was structurally open) [Hervorh. i. O.].«" Die Unterscheidung zwi-
schen der ontologischen Funktion der Entscheidung und ihrem konkreten
ontischen Inhalt eréffnet sonach eine ontische Passage fiir die zunéchst
zwar unmogliche und dennoch notwendige Entscheidung - es ist der
Versuch eines Drahtseilakts iber den Abgrund, wenn man so will. Erst
jetzt, in der ontologischen Differenzierung zum Ontischen, gewinnt die
rein formal gefasste abgriindige Unentscheidbarkeit und damit auch das
Begriffspaar des Singuldren/Absoluten an Bedeutung. D. h., die ontisch zu
verstehenden Begriffe des Partikularen und Universalen zeigen tiber sich
hinaus auf ihre rein formalen Grenzbegriffe des Singuldren und Absoluten,

die »als ontologische Grenzfille«'®’

notwendig uneinholbar bleiben miis-
sen, um als Moglichkeitsbedingung der ersten fungieren zu konnen. Eben
darauf weist Marchart mit seinem Vorschlag einer Differenzierung zwi-

schen den Begriffspaaren Singuldr/Absolut und Partikular/Universal hin:

Das Singuldre und das Absolute sind Namen fiir jenen Zustand
von Partikularitdt/Universalitdt, der notwendig unmoglich blei-
ben muss, um als Moglichkeitsbedingung fiir das Spiel zwischen

dem Partikularen und Universalen gelten zu konnen."

Das Singuldre und das Absolute stehen somit fiir die ontologische Funk-
tion — oder die Inhaltsfunktion (eines abwesenden Subjekts)'* -, die in
der rein formalen Ausfithrung zur abgriindigen bzw. absoluten Unent-
scheidbarkeit und der damit einhergehenden singulédren Entscheidung
bereits ausgedriickt wurde. Erst in der Differenzierung gewinnen beide
Begriffspaare ihre Bedeutung und verdeutlichen mithin jene Passage, die,
Laclaus Einschitzung zufolge, eine, wenn auch immer prekire, Entschei-
dung nichtsdestoweniger ermoglichen.'® Das Moment der Unentscheid-
barkeit bleibt ontologisch betrachtet zwar ein absoluter — es gehort zum

159 Laclau, Ernesto: Identity and Hegemony: The Role of Universality in the Constitution
of Political Logics, in: Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj: Contingency, He-
gemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left, London: Verso 2000, S. 79.

160 Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 116.

161 Ebd.

162 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 133.

163 Vgl. ebd,, S. 133-4.

40

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

Wesen jeder Entscheidung dazu -, wihrend es hinsichtlich seiner fak-
tischen, d.h. ontischen Kontexte limitiert wird zur strukturierten oder
eben universalen Unentscheidbarkeit. Jede Entscheidung wird demnach
selbst strukturiert, d.h. in ihrem Entscheidungsspielraum eingegrenzt
sein, weil sie immer mit Riicksicht auf ontische Kontexte getroffen wird,
die ihr Moment der Unentscheidbarkeit limitieren. Obwohl ihr ontolo-
gischer Status weiterhin dem der Singularitit entspricht, wird sie nicht
aufgrund ihrer Beliebigkeit, sondern kraft ihrer Bestimmtheit zugunsten
einer der aus dem Feld tatsdchlich zur Verfiigung stehenden Moglichkei-
ten eine giiltige sein, indem sich namlich in ihr einer dieser Moglichkei-
ten manifestiert. Jede Entscheidung ist daher niemals eine rein singulére,
als vielmehr immer eine bestimmte und somit Tréger eines partikularen
Inhalts hinsichtlich eines gewissermafien universalen und nicht absolu-
ten Moments von Unentscheidbarkeit. Zugleich besagt die ontologische
Funktion allerdings auch, dass ihr ein Moment des Universalen immer
inhérent sein wird. Waren in der formal-ontologischen Funktion das Sin-
guldre und das Absolute anscheinend noch koinzident, so ergibt sich in
ihrer ontischen Unterscheidung ein konstitutives Spannungsverhéltnis
zwischen dem Partikularen und dem Universalen: ein stetes und unauf-
hebbares dialektisches Spiel zwischen beiden.'** Denn ferner gilt, dass jede
Partikularitit nur eine solche im Verhiltnis zu anderen Partikularitdten
ist, d.h. unter Voraussetzung einer Totalitdt,'"® also immer hinsichtlich
eines umfassenden oder universalen Gesichtspunkts.

Einen entscheidenden Aspekt scheint die von Laclau aufgezeigt onti-
sche Passage jedoch noch auszusparen. Gemeint ist nicht die augenschein-
lich noch ausstehende Instanz, die notwendig hinter jeder Entscheidung
steht und das Laclau das Subjekt der Entscheidung nennt — denn schlief3-
lich scheint jede Entscheidung einen entscheidungs- und wirkungsméch-
tigen Akteur o. dgl. zu bediirfen, der letzten Endes die Entscheidung trifft.
Gesucht wird vielmehr das von der formal-ontologischen Funktion eben-
so verlangte ontische Aquivalent zur Omnipotenz, namlich Macht, auf
das die singuldre Entscheidung hinsichtlich einer absoluten Unentscheid-
barkeit schlief3en ldsst. Diese hier notwendige Unterscheidung zwischen

164 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 116-7.
165 Vgl. Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 38.

41

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

einer rein ontologisch verstandenen Macht, wie sie die formal-ontologi-
sche Funktion im Begriff der Omnipotenz nahelegt, und einer ontischen
Macht, impliziert Laclau bereits, wenn er die der Macht innewohnenden
Zweideutigkeit unterstreicht: » Any power is nevertheless ambiguous: to
repress something entails the capacity to repress, which involves power;
but it also entails the need to repress, which involves limitation of pow-
er [Hervorh. i. O.].«%¢ Deutlicher tritt diese Differenzierung in der unter-
schiedlich gesetzten Grofschreibung im zusammen mit Zac verfassten
Aufsatz Minding the Gap zutage, wenn es da heif3t: »It is only if Power
is impossible that actual power can exist on the social terrain.«'* Darin
zeichnen die beiden Autoren die der Macht zugrunde liegende paradoxe
Logik nach, die sich in einer der Unentscheidbarkeit und Entscheidung
ganz dhnlichen ontologischen Funktion formulieren und dabei tiefer bli-
cken lésst. Soll nun das breitere Ausmaf3 von Unentscheidbarkeit und Ent-
scheidung weitergedacht werden, bedarf es einer Reflexion ihres impli-
ziten Machtbegriffs.

2.2.2 Der Totalisierungseffekt der Macht

Zunichst gilt es den uniiberbriickbaren und doch notwendigen Unter-
schied zwischen dem Ontologischen und dem Ontischen hervorzuheben:
der konstitutive Spalt zwischen einer allgemeinen Funktion der Macht
einerseits, die schliefllich soziale Griindung gewahrt, und das konkrete
politische Arrangement andererseits, das die Funktion erfiillt.'*®* Unge-
achtet dessen, ob Macht konzentriert von einem Zentrum aus geht, oder
aber mit mehreren unterschiedlichen Machtbestrebungen innerhalb der
Gesellschaft konkurriert, zielt Macht stets darauf ab, die Gesellschaft zu
totalisieren. Sie produziert das, was man unter Gesellschaft und im wei-
teren Sinne unter Objektivitit versteht — sie stellt also nichts anderes als
deren Quell dar."® Laclau und Zac nennen diese Totalisierung society
effect: »[...] the society effect is the constitution and representation of

166 Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 60.
167 Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 18.

168 Vgl ebd,, S. 21.

169 Vgl ebd,, S. 17.

42

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

the social totality as a coherent object resulting from the combination of
orderly effects that unfold from a unique centre of power.«”* Doch hier-
bei stellt sich sogleich die Unmoglichkeit uneingeschrinkter Macht her-
aus. Denn wire ihre Totalisierung absolut, wiirde sie von ihrem Zentrum

aus jedwede Identitdt regelrecht einverleiben. Zwischen den unterschied-
lichen Identititen innerhalb einer totalisierten Gesellschaft konnte nicht

unterschieden werden, weil jedwede Identitdt nur das Resultat jener wire,
die absolute Macht innehitte. Die Unterscheidung zwischen z.B. Eliten

und Subalterne kidme lediglich einer unterschiedlichen Positionierung

innerhalb einer einzigen und in sich geschlossenen Identitit gleich, weil

jedwede Identitét sich mit jener der Machtinstanz absolut identifizieren

wiirde. Eine absolute Macht, die absolute Totalisierung von Gesellschaft
und Objektivitit mit sich brachte, wiirde zwar einen absoluten Totalisie-
rungseffekt erzielen, sich jedoch damit selbst schlussendlich verflichti-
gen.”! Laclau und Zac konkludieren dahingehend: »[...] a situation of
absolute power must be one where the concept of power entirely loses its

meaning [Hervorh. d. Verf.]«”> Doch auch Uberlegungen hin zu einem

vermeintlich konsistenteren Begrift dezentralisierter Macht, der eine Plu-
ralitdit von Macht unterstellt, hitte nur sich niemals konstituierende und

stets limitierte Partikularitdten zur Folge, weil keine der Machtinstanzen

je dazu imstande wire, seine eigene Identitdt zu transzendieren, d. h. tat-
sidchliche Macht auszuiiben. Weder Gesellschaft noch Objektivitit konn-
ten sich realisieren, beruht deren Reprisentierbarkeit doch letztlich auf
einem Prinzip der Vereinheitlichung, das von den sich stets im Konflikt

befindlichen Partikularititen jedoch stindig untergraben wiirde.”

Um nun den fiir Gesellschaft und Objektivitiat notwendigen Totalisie-
rungseffekt der Macht beizubehalten, ohne dabei Gefahr zu laufen, einem
bedeutungslosen Konzept der Macht zu erliegen, muss Macht selbst als
limitiert verstanden werden. Zwar wohnt ihr weiterhin ein sich im Totali-
sierungseffekt ausdriickendes » Transzendieren« inne, das aber als Unméog-
lichkeit verstanden werden muss, Gesellschaft und Objektivitit jemals als

170 Ebd., S. 18.

171 Vgl. ebd., S. 17-8.
172 Ebd., S. 18.

173 Vgl. ebd.

43

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

ein in sich geschlossenes System zu griinden. Macht strebt also stets nach
einer unerreichbaren Fiille, die erst vermoge eines der Gesellschaft inha-
renten und konstitutiven Mangels gegeben ist.”* Diese Konzeption einer
folglich nie vollig zu griindenden und dennoch notwendigen Gesellschaft,
die Laclaus gesamtes (Euvre durchzieht, scheint in ihrer ontisch-ontolo-
gischen Differenzierung am offensichtlichsten an Stellen der Rezeption
Hobbes’ zutage gefordert. Laclau zufolge liegt der Verdienst Hobbes” dar-
in, dass der konstitutive Spalt zwischen sozialer Ordnung und totalem
Chaos - zwischen Grund und Abgrund - offenkundig wird. Denn hin-
sichtlich eines stets drohenden Naturzustands, d.h. eines Zustands rei-
ner Anomie, der jedwede soziale Strukturen und Normen vermissen lasst,
wird die konkrete und inhaltliche Gestaltung der Ordnung zunéchst nach-
rangig sein, insofern (eine) Ordnung iiberhaupt erst hergestellt werden

75 »Unter solchen Bedingungen [radikaler Desorganisation; Anm.

muss:
d. Verf.] [...] brauchen Menschen eine Ordnung, und deren tatséchlicher
Inhalt wird zu einer nebensichlichen Uberlegung [Hervorh. i. 0.]«7¢ Die
daraus abgeleiteten, notwendigen und hinreichenden Bedingungen jeder
Legitimierung von Gesellschaft und Macht entstammen daher nicht aus
deren »Inneremc, d.h. sie sind nicht Teil der Gesellschaft oder befinden
sich im Einzugsbereichs der Macht. Wie das Beispiel Hobbes” verdeut-
licht, kommen sie gleichsam von »auflen« hinzu, indem zunichst und
unter allen Umstdnden Anomie abgewendet bzw. soziale Ordnung her-
gestellt und garantiert werden muss.”” Ubersetzt man diese Gedanken-
ginge in ein ontologisches Vokabular, wird schnell ersichtlich, warum
Laclau die Legitimierung von Macht in den Rang eines abstrakten und
allgemeinen Prinzips erhebt, die sich von ihren historischen Ausformu-
lierungen unterscheidet.”® Entlang der bereits diskutierten Unterschei-
dung zwischen ontologischer Funktion und ontischem Inhalt, verweisen
sowohl der Totalisierungseffekt der Macht als auch ihre Legitimierung
auf eine Fiille hin, deren Erreichung das Konzept einer sich stets tran-

174 Vgl. ebd,, S. 18-9.

175 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 70-1, u. Lac-
lau, Ernesto: On Populist Reason, London & New York: Verso 2005, S. 88.

176 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 76.

177 Vgl. Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 20-1.

178 Vgl. ebd,, S. 22.

44

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

szendierenden Macht entleeren wiirde.”” Dahingehend bietet sich der
bereits gefallene Begriff der Omnipotenz als eben jene ontologische Grenz-
figur an, die hinsichtlich ihrer ontischen Entsprechung, namlich Macht,
uneinholbar bleiben muss — Macht zeigt gewissermafen formal anzei-
gend immer schon auf Omnipotenz. In Anbetracht des Totalisierungsef-
fekts, also der steten Tendenz, sich von einem Zentrum oder einer Identi-
tédt aus selbst zu transzendieren und auszubreiten, kime die Omnipotenz
einer Singularitdt gleich, die sich verabsolutiert. Das Singuldre und das
Absolute wiirden die ontologische und nie zu erreichende Dimensionali-
tit der ontischen Macht anzeigen, vermdge deren erst die schon ange-
deutete Dialektik zwischen Partikularitdt und Universalitét konstituiert
wird. Selbstredend wire Macht dann eine Partikularitit, die sich univer-
salisiert und doch nie vollig etablieren konnen wird. Was sich hier nun
zeigt ist, dass sich die bisherigen Begriftspaare des Singuldren/Absoluten
und des Partikularen/Universalen, wie auch die Funktion der Entschei-
dung kraft Unentscheidbarkeit auf das basale Spiel der Macht zurtickfiih-
ren lassen. Die véllige Entleerung des Singuldren und des Absoluten, wie
sie in der formal-ontologischen Funktion ersichtlich wurde, rithrt nicht
nur von ihrem ontologischen Status, Grenzbegriffe fiir das Partikulare
und das Universale zu sein, sondern ebenso daher, dass sie im Begriff der
Omnipotenz zusammentfallen: sie sind rein ontologisch betrachtet dassel-
be, letzten Endes nur andere Begriffe fiir das Sein. Wird i.S. einer radi-
kal konstruktivistischen Denkweise anerkannt, dass Macht der Quell von
Gesellschaft und Objektivitdt ist, ferner gar die Bedingung einer zuging-
lichen Welt darstellt, dann ldsst sich Macht streng als Grund lesen, der
Seiendes in seiner Gesamtheit durchdringt und griindet. Denn wie schon
Sein das Seiende zuerst ermdglicht, nur um es in seiner umfassenden

Konstituierung zu verunmoglichen'®

, scheint diese quasi-transzendenta-
le Figur genauso fiir den von Laclau und Zac formulierten Machtbegrift
zu gelten, wenn sie schreiben, ich wiederhole: »It is only if Power [nun
als Omnipotenz zu verstehen; Anm. d. Verf.] is impossible that actual

power can exist on the social terrain.«'® Entlang Heideggers Uberlegun-

179 Vgl. ebd.
180 Vgl. Kap. 1.1, S. 8-9.
181 Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 18.

45

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

gen lief3e sich behaupten, dass das Sein nicht nur den Grund des Seien-
den, sondern damit auch ontische Macht zustellt, von der es selbst frei-
lich ausgenommen werden muss. Sein als gewissermafien Ursprung der
Macht kann selbst nicht von ihr eingeholt oder gar beherrscht werden,
sondern muss sich ihr immerzu entziehen, um als deren Ursprung tiber-
haupt erst fungieren zu konnen. Dieser Entzug kann daher nur etwas
sein, das die Macht — genauer gesagt ihre »Transzendieren« — transzen-
diert, ndmlich eine uneinholbare Omnipotenz. Der Macht wohnt daher
selbst ein notwendiges Moment der Ohnmacht inne, vermoge dessen sie
tiberhaupt wirken kann. Dementsprechend wird es ihr auch nie gelingen,
das gesamte ontische Terrain jemals v6llig, d. h. absolut, zu griinden, was
sich in einem konstitutiven Mangel in der Gesellschaft bzw. Objektivitat
ausdriicken muss, der ihre vollige Schlieffung verhindert: » The reality of
power constructs the irreality of society as a structural lack accompany-
ing and distorting all social identities.«®® Die Existenz von Gesellschaft
und Objektivitiat auf Grund von Macht ldsst sich somit im Hinblick auf
die ontologische Differenzierung von Macht hin lesen, wenn nochmals
ihr ambiger Charakter unterstrichen wird: »Any power is nevertheless
ambiguous: to repress something entails the capacity to repress, which
involves power; but it also entails the need to repress, which involves lim-
itation of power [Hervorh. i. O.].«®

Gesellschaft und Objektivitit bediirfen also der Macht, und das in
zweierlei Hinsicht. Einerseits muss es auf ontologischer Ebene so etwas
wie eine Prinzip der Vereinheitlichung geben, vermoge dessen sie darstell-
und somit umsetzbar sind. Wie sich jedoch herausstellte, ist die Bedin-
gung der Macht paradoxerweise ihre eigene Unmoglichkeit, sich jemals
vollig zu konstituieren, wonach sich auch ein absoluter Totalisierungsef-
fekt zur Instituierung von Gesellschaft und Objektivitit nie einrichten wird.
Andererseits wird es auf ontischer Ebene immer auch potentielle sozia-
le Krifte geben, die einer bestehenden Ordnung zuwiderlaufen, wonach
es genauso der Macht bedarf, diese zu unterdriicken und wohlgemerkt
auch immerzu unterdriickt zu halten. Auf beiden Ebenen lisst sich sonach
ein Moment ablesen, das dem Einzugsbereich der Macht stets entkommt,

182 Ebd., S. 19.
183 Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 60.

46

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

ihre konstitutive Ohnmacht anzeigt und sie paradoxerweise aber zugleich
ermoglicht; ein Element der Uneinholbarkeit und Inkommensurabilitit,
das auf ein radikales oder konstitutives Auflen schlieflen lisst, wie es in
den Werken von Laclau und Moufte bisweilen unterschiedlich nuanciert
Erwihnung findet.”®* Dieses konstitutive Auflen muss zum einen die for-
mal-ontologische Dimensionalitit von Omnipotenz, das Singuldre und
das Absolute, konstitutiv ausklammern, weil der Begriff der Omnipotenz,
in seiner Koinzidenz des Singuldren und Absoluten, letzten Endes nur
eine Chiffre fiir die unerreichbare Fiille des Seins ist. Zum anderen muss
es jedoch einen notwendigen Totalisierungseffekt der Macht erlauben,
sich von einer Partikularitdt ausgehend zu universalisieren, ohne dabei je
eine vollige Schlieffung zu erreichen. Um dieses konstitutive AufSen, oder
besser gesagt den konstitutiven Spalt, hinsichtlich Macht und der damit
verkniipften Entscheidung im Moment der Unentscheidbarkeit nun wei-
terzudenken, bedarf es Werkzeuge, die Laclaus Diskurs- und Signifikati-
onstheorie zur Verfiigung stellt.

2.2.3 Diskurstheorie als Onto-Logik der Macht

Wihrend das Saussure’sche Sprachmodell von Differenzen ausgeht, die
innerhalb eines Sprachsystems erst an Bedeutung gewinnen,' stellt Laclau
in dekonstruktivistischer Manier die Grenzen des Systems infrage. Diese
miissen jenseits aller Differenzen und Bedeutungen gelegen sein, sollen
sie tatsdchliche Grenzen und nicht blof3 weitere Differenzen darstellen;'*
sie miissen radikal ausschlieflend sein: » Wahre Grenzen sind immer ant-
agonistisch.«’® Damit wird wohlgemerkt jede Form einer volligen sys-
temischen Schlieffung verabschiedet, denn was ausgeschlossen wird, ist
»schlicht das Prinzip der Positivitat: reines Sein.«'* Solch Grenzziehung

184 Vgl. ebd,, S. 18-26 u. 173, u. Moufte, Chantal: Uber das Politische. Wider die kosmo-
politische Illusion, tibers. v. N. Neumeier, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007, S. 23.

185 Vgl. Saussure, Ferdinand de: Grundlagen der allgemeinen Sprachwissenschaft, 3. Auf-
lage, hg. v. C. Bally u. A. Sechehaye, tibers. v. H. Lommel, Berlin/New York: de Gruy-
ter 1931/2001, S. 143-4.

186 Vgl. Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 66-7.

187 Ebd., S. 67.

188 Ebd., S. 68.

47

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

mittels radikaler AusschliefSung steht jedoch vor dem Problem der Unbe-
nennbarkeit ihrer eigenen Grenzen, wonach sich die Frage stellt, woher
die zur Bedeutungsproduktion nichtsdestoweniger notwendige Systema-
tizitdt oder Vereinheitlichung, m.a. W. der Totalisierungseffekt, herriihrt.
Laclau zufolge kann dies durch eine Subversion des Bezeichnungspro-
zesses selbst gelingen.”® Er folgt der Lacan’schen Einsicht, dass es trotz

Differenzen stets auch Gleichheit zwischen Identititen gibt, indem sich

die differierenden Identititen an einem bestimmten Knotenpunkt'® oder
einer Markierung orientieren.” Demgemaf3 wird sich eine der Identitd-
ten entleeren, d.h. ihren partikularen und sie kennzeichnenden Bedeu-
tungsinhalt ablegen, und die Systematizitdt oder Universalitit, »das Sys-
tem als reines Sein«"*?, gleichsam von »innen« repréasentieren miissen.
Jede Identitit ist somit konstitutiv gespalten: sie ist einerseits different zu

anderen Identitdten, d. h. partikular, besitzt andererseits aber einen uni-
versalen Aspekt, indem sie zugleich auf jenen leeren Signifikanten bezo-
gen ist, der die nie zu erreichende Totalitdt des Systems verkorpert. In

Laclaus Diskurstheorie herrschen also zwei gegenldufige Prinzipien, die

in ihrer Verschriankung erst Bedeutung konstruieren: eine Logik der Dif-
ferenz, in der jede Identitét differiert, insofern sie ihren partikularen und

sie kennzeichnenden Inhalt besitzt, und eine der Aquivalenz qua negati-
vum, in der sich eine ganz bestimmte Identitét ihres partikularen Inhalts

zu entledigen sucht und sich dazu anschickt, das System zu universali-
sieren. Identitdten partikularen Inhalts schlief3en sich um diesen leeren

Signifikanten zu Aquivalenzkette zusammen und konstituieren so das

universale Arrangement.”

Dieser kurze Exkurs gewahrt drei wesentliche Erkenntnisse. Die erste
besteht zunéchst darin, dass dem Antagonismus die entscheidende Rol-
le in der Konstitution jedweder Identitdt zukommt. Er kann folglich vor
dem Hintergrund des Heidegger’schen Ab-Grunds in dessen doppelten
Semantik, als das griindende und entgriindende Spiel des Seins ausge-

189 Vgl. ebd.,, S. 69.

190 Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 147.

191 Vgl. Lacan, Jacques: Struktur. Andersheit. Subjektkonstitution, hg. u. tibers. v. D. Fin-
kelde, Berlin: August Verlag 2016, S. 33.

192 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 69.

193 Vgl. ebd,, S. 68-70.

48

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

legt werden.”* In aller Schirfe grenzt er jedes Seiende auf das ab, was es
nicht ist, ndmlich Sein: »by way of delimitation vis-a-vis what it is not«'
und offenbart somit den jahen Ab-Grund, das stete Ausbleibens des Seins
und jeder Letztbegriindung, womit er jedwede absolute Griindung ver-
unmoglicht. »Er setzt jede Entitét in ein Un-Verhéltnis zu ihrem negati-
ven Auflen, gleichgiiltig, ob wir tiber Identitdten, Rollen, Gruppen oder
Akteure sprechen.«"*® Zugleich ist er wiederum der Ab-Grund, indem er
kraft radikalen Ausschlusses die Moglichkeit kontingenter Griindungen
einfithrt: »Der Antagonismus faltet ein Moment radikaler Negativitit ins
Innere des sozialen Relationsraumes und konstituiert so tiberhaupt erst
diesen Raum als Raum, wenn gleich nur als verzerrten.«'”” Jede Identi-
tat erscheint demnach im Lichte einer konstitutiven Spaltung zwischen
ihrem partikularem Inhalt und ihrer Bezogenheit zum universalen Arran-
gement eines sich entleerenden Signifikanten, der die Funktion der Griin-
dung iibernimmt und versucht, die letztlich abwesende Fiille des Seins zu
verkorpern. Dieser sich dabei abzeichnende Spalt durchzieht das Onti-
sche von Grund auf und sorgt fiir eine stete Ambivalenz, die sich in der
prinzipiellen Unentscheidbarkeit zwischen der Logik der Differenz und
jener der Aquivalenz ausdriickt.” Der hier von der Onto-Logik zum Aus-
druck gebrachte und auf der ontologischen Ebene angesiedelte Antago-
nismus stellt im Grunde den quasi-transzendentalen Horizont dar, der
das Seienden ermoglicht, nur um es in seiner absoluten und letztendli-
chen Griindung zu verhindern. In diesem Sinne stiftet der Antagonismus
erst die Kontingenz des Seienden, indem er jedwede Identitit blockiert
und sie zugleich bestatigt.'

Daraus wird die zweite Erkenntnis gewonnenen, dass die Unentscheid-
barkeit nun selbst die Regel, d. h. das konstitutive Moment des Seienden
darstellt, weil sich jede Identitit in einer konstitutiven Schwebe zwischen
ihrer Partikularitdt und ihrer universalen Griindung bzw. Ent-Griindung
befindet. Genau dahingehend, namlich auf Ent-Griindung, ldsst sich nun

194 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 61.

195 Ebd, S.207.

196 Marchart, Oliver: Das unmdogliche Objekt, S. 355.

197 Ebd.

198 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 109.

199 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 21.

49

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

auch Laclaus Begriff der Dislozierung prézisieren. Wie das Prifix Dis-
Lozierung oder Dis-Lokation erkennen lisst, benennt der Begriff eine 6rt-
liche Verlagerung oder Verschiebung: »a term that refers to the Latin locus,
and thus to a place within a topographical structure that has been pus-
hed »out of place«.«** Dislozierung driickt also die eigentliche Grundver-
fassung des Seienden aus, stets »bewegt« oder ver-riickt, d. h. im Wesent-
lichen temporalisiert (Zeit), zu sein,* wonach erst jedwede Griindung

nicht nur ermoglicht, als vielmehr noch erfordert wird - ein Anhalten

dieser steten Verschiebung. Denn wie Laclau daran erinnert, entspriche

der Zustand andauernder und umfassender Dislozierung einem sich nie

fixierenden Diskurs, in dem sich keine Bedeutung je stabilisieren konn-
te, letztlich dem Diskurs des Psychotikers.*”> Der Antagonismus als die

grundlegende ontologische Figur einer Ontologie des Politischen erlaubt

es schliefflich, sowohl die konstitutive Dis-Lozierung des Seienden als

auch deren »Anhalten«, d.h. Griindung, zu konzipieren: das griindende

und entgriindende Spiel des Seins, das ontisch mittels einer diskurstheo-
retisch gefassten Dialektik von Partikularitdt und Universalitit eingefan-
gen werden kann, was zum dritten Punkt tiberleitet.

Obwohl fiir Laclau und Moufte die Dialektik von Partikularitit und
Universalitdt den konzeptuellen Rahmen der Hegemonie- und Diskurs-
theorie bildet,?” darf sie in der vorliegenden Arbeit vor dem Hintergrund
einer basaleren Ontologie der Macht (Omnipotenz) gelesen werden. Denn
wie bereits ausgefiihrt wurde, legen Laclau und Zacs Ausfithrungen den
Schluss nahe, Macht im strengen Sinne als Grund zu lesen: Macht=Seien-
des. Daraus ergébe sich auch ein kohirenteres Bild von Laclaus Ontolo-
gie des Politischen gegeniiber seiner politischen Onto-Logik. Erstes wiir-
de das griindende und entgriindende Spiel des Antagonismus benennen,
das Macht (letztlich auf Basis von Machtkampfen) zustellt. Macht wirkt
dergestalt, dass sie immer eine partikulare Macht sein wird und sich der-
art einrichtet, indem sie die gleichsam auseinanderstrebenden Partiku-

200 Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 94.

201 Vgl ebd., S. 94-5.

202 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 90.

203 Vor allem hinsichtlich des Verhiltnisses von Artikulation und Aquivalenz, vgl.
Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 171-4.

50

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

larititen dennoch eint und zusammenhilt, und mithin Gesellschaft und
Objektivitdt herstellt - der Totalisierungseftekt der Macht. Die ontische
Einrichtung der Macht entspricht dann zweitem, ndmlich der Logik von
Differenz und Aquivalenz, vermoge deren jedwede Identitit ihre Griin-
dung und Bedeutung gewinnt, wenn auch immer in kontingenter und
prekdrer Weise. Dabei sei sogleich auf Folgendes hingewiesen: Da die
notwendige und hinreichende Bedingung der Legitimierung von Macht
zunidchst die Einrichtung von Macht an sich, d. h. die Griindung und das
(Weiter-)Bestehen irgendeiner Ordnung ist, wird sich jeder Diskurs iiber
und jeder Kampf um Macht nicht um Macht per se handeln, als immer
um deren konkreten Inhalt. Dariiber diirfen auch jene Diskurse nicht hin-
wegtduschen, die Macht als solche zu thematisieren scheinen, wie etwa in
Fragen um Machtverteilung o. A., rithren sie doch selbst immer von einer
ganz bestimmten Ordnung, d. h. von einer sich bereits universalisierten
Macht urspriinglich partikularen Inhalts. Deswegen diirfen Machtkdamp-
fe auch nicht i.S. von Macht innehabenden und somit positiv bestimm-
ten Kriften vorgestellt werden - hierfiir bote sicher eher Gramscis Begriff
des Krifteverhaltnisses an -, sondern als Kimpfe um Macht innerhalb
einer immer schon eingerichteten und nicht zuletzt auch immer bereits
bestimmten Ordnung. Der Kampf um Macht ist deshalb der Kampf um
deren Inhalt, der sich immerzu zu totalisieren anstellt. Was Gramsci als
Hegemonie bezeichnet, also im Kern die Ausweitung partikularer Interes-
sen auf breite Teile der Gesellschaft, mag hierbei - in einer (quasi-)trans-
zendentalen Bewegung — weniger als eine bestimmte Form der Machtaus-
tibung innerhalb der kapitalistischen Epoche, sondern eher als Ausdruck
des eigentlichen Wesens der Macht selbst begriffen werden, namlich derart
zu wirken. (Gleiches gilt freilich auch fiir liberale Ansitze, in denen sich
die Legitimierung der Politik auf den Konsens von Individuen stiitzt, wie
etwa spétestens seit Locke gedacht wird.) Auf den Punkt gebracht heifst
das, dass das Wesen der Macht, ndmlich ihr » Transzendieren, die je eige-
ne Partikularitit stets zu {ibersteigen, wie es sich im Totalisierungseftekt
ausdriickt, und Hegemonie wesentlich dasselbe sind. Dieses »Transzen-
dieren« der Macht bzw. Hegemonie, sich zu unversalisieren, ist freilich
bereits in Gramscis Schriften angelegt, wenn es da heif3t, dass

51

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

die eigenen korporativen Interessen in ihrer gegenwirtigen und
kiinftigen Entwicklung den korporativen Umbkreis, den einer blof3
6konomischen Gruppe, iiberschreiten und zu Interessen anderer
untergeordneter Gruppen werden kénnen und miissen. Dies ist
die Phase, die am eindeutigsten politisch ist, [...] es ist die Pha-
se, in der die zuvor aufgekeimten Ideologien »Partei« werden, zur
Konfrontation kommen und in den Kampf eintreten, bis eine ein-
zige von ihnen oder zumindest eine einzige Kombination dersel-
ben dazu tendiert, das Ubergewicht zu erlangen, sich tiber den
gesamten gesellschaftlichen Bereich zu verbreiten, wobei sie tiber
die Einheitlichkeit der 6konomischen und politischen Ziele hin-
aus auch die intellektuelle und moralische Einheit bewirkt, alle
Fragen, um die der Kampf entbrannt ist, nicht auf die korporati-
ve, sondern auf die »universale« Ebene stellt und iiber eine Reihe
untergeordneter Gruppen herrscht.?*

Wird nun anerkannt, dass die hier von Gramsci beschriebene Hegemo-
nie kein bestimmter Modus der Macht, sondern im Wesentlichen Macht
ist, d. h. die Art und Weise, wie sich Gesellschaft und Objektivitit, also
das Seiende einrichtet, dann kann auch das Moment der Dis-Lozierung
entlang dieses Machtverstindnisses begriffen werden, ndmlich als ein
Moment, in dem der Totalisierungseftekt der Macht zumindest teilweise
scheitert und Macht weniger universalisiert als eher in seiner begrenzten
Partikularitdt erfahrbar wird. Dabei darf die entscheidende die Rolle des
Antagonismus nicht iibersehen werden, die zunéchst zwar darin besteht,
die Konfrontationslinie der Parteien abzugrenzen, die um Hegemonie,
genauer gesagt um den Inhalt der Macht kdmpfen. Viel wichtiger aber
noch wird damit die ontologische Dimension des Antagonismus ersicht-
lich, ndmlich erst im Konflikt die kontingente Griindung des Seienden
und somit auch den konstitutive Entzug des Seins anzuzeigen. Hinsicht-
lich dessen darf zu Recht von einer Offenbarungsfunktion des Antago-
nismus die Rede sein, die die grundsitzliche Kontingenz der Objektivi-
tit decouvriert.””

204 Becker, Lia/Candeias, Marion/et al. (Hg.): Gramsci lesen, S. 31-2.
205 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 18.

52

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

Der quasi umgekehrte Fall, in dem sich Macht scheinbar verabsolutiert
und sich damit verfliichtigt, wie Laclau und Zac aufzeigen, darf nicht als
rein abstraktes Gedankenspiel, sondern als reale Ausformung der Macht
betrachtet werden. Das besagt im Grunde: Je hoher der Grad ihres Tota-
lisierungseftekts, desto schwerer wird sie als solche wahrgenommen wer-
den; m.a. W.: je universaler eine Macht, desto legitimer. Dies wird sich
immer auch am leeren Signifikanten gewissermaflen »ablesen« lassen,
indem er sich, aufgrund der Linge der Aquivalenzkette, scheinbar ver-
fliichtigt und kaum mehr erkennbar sein wird — auf dies wird nochmals
rekurriert werden.

Diese rudimentiren Uberlegungen zu einer basaleren Ontologie der
Macht scheinen angesichts des Status von Laclaus Diskurstheorie, eine
politische Theorie von Signifikation fiir das Seiende im Allgemeinen zu
sein, zwingend, weil damit jeder Identitdt ein grundsatzlich politischer
Charakter unterstellt wird.?*® Eine Ontologie des Politischen wird unter
dem Aspekt eines abwesenden letzten Grundes die dennoch notwendi-
gen wenn auch kontingenten Griindungen qua Macht reflektieren, indem
sie Laclaus These folgt, die da lautet: »[...] that the constitution of a social
identity is an act of power and that identity as such is power [Hervorh.
i.O.].« Marchart zieht daraus den notwendigen Schluss: » Aus dieser Per-
spektive sind Identitét, »Sein« und Macht ein und dasselbe [...].«*” Die
daraufbasierende politische Onto-Logik®®, also eine politische Logik des
Ontischen im Allgemeinen, wird nicht zwischen Macht und Hegemonie
unterscheiden und sie als die Art und Weise betrachten, wie das Seien-
de gegriindet wird. Diese unvermeidbaren Zwischenschritte erlauben es
nun, das Moment der Unentscheidbarkeit und damit auch die Entschei-
dung angemessener zu rekonstruieren.

206 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 213-6.
207 A.a.O,S.216.
208 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 25.

53

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

2.2.4 Das Subjekt der Entscheidung als Subjekt der Macht

Wird die erméglichende Passage, die Laclau skizziert, in der Uberbrii-
ckung des Abstands zwischen einer strukturierten Unentscheidbarkeit
und einer partikularen Entscheidung liegen, miissen dafiir die entschei-
denden Rollen des Antagonismus und der Macht expliziert werden. Die
strukturierte Unentscheidbarkeit als der quasi Ausgangspunkt jeder Ent-
scheidung ldsst sich jetzt als ein Moment der Ohnmacht prézisieren, in
welchem der Totalisierungseffekt der Macht bzw. ihre »hegemoniale Uni-
versalisierung« zumindest teilweise scheitert. Dadurch vermag das Wesen
von Gesellschaft und Objektivitit offenbar zu werden, ndmlich immer
schon dis-loziert, d. h. ent-griindet und unentscheidbar, und folglich auch
kontingent zu sein, womit Macht als solche erfahrbar wird. Der nihere
Umfang der strukturierten Unentscheidbarkeit entspricht im Wesentli-
chen dem dislozierten Feld und mag unterschiedliches Ausmafd anneh-
men, sogar an den Rand eines drohenden Kollapses jeder Ordnung treiben:
das Moment der Krise, in dem Macht schlieflich als illegitime erscheint,
weil sie Gefahr lduft, die bisherige Ordnung nicht mehr aufrecht erhalten
zu kénnen.?” Ungeachtet des Ausmafles werden bisweilen unterdriickte
und ausgeschlossene Krifte freigesetzt werden, die um die Besetzung des
dislozierten Felds und damit um die Bestimmung dieses einen partiku-
laren Inhalts der Entscheidung kimpfen. Genau das stellt den Kern jeder
strukturierten Unentscheidbarkeit dar: »[...] what this principle of struc-
tural undecidability does mean is that if two different groups have taken
different decisions, the relationship between them will be one of antago-
nism and power, since no ultimate rational grounds exist for their opting
either way.« Insinuiert dieses Krifteverhaltnis noch einen Machtbegrift
positiv ausgeformter Michte, so muss dieses Verhiltnis als eines um den
Kampf um Macht verstanden werden, indem die Parteien danach trach-
ten, Macht gleichsam zu inkarnieren - die folgenden Ausfithrungen wer-
den dieses Verhiltnis noch nédher beleuchten. Fest steht, dass die sozia-
len Krifte in einem antagonistischen Verhéltnis zueinander stehen und
sich jeweils unter dem Banner einer bestimmten Entscheidung als Tréger
eines partikularen Inhalts vereinen werden. Entlang der nun als Machtdi-
mensionen verstandenen Dialektik zwischen dem Partikularen und dem

209 Vgl. Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 22.

54

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

Universalen, wird sich der je partikulare Inhalt freilich tendenziell ent-
leeren, um ein universales Arrangement unterschiedlicher Identititen
unter sich zu einen; d. h. er wird sich in seiner Entleerung universalisie-
ren. Schliefflich bedarf die soziale Kraft, die letztendlich ihre bestimmte
Entscheidung durchsetzt, mindestens zweierlei: Sie muss zum einen die
hinreichende Legitimitit besitzen, um tiberhaupt Ordnung zu garantie-
ren und damit ferner Gesellschaft und Objektivitit (wieder) herzustellen;
zudem muss sie die konkreten opponierenden Krifte gleichsam unter-
werfen und auch unterdriickt halten, will sie auch weiterhin eine Schlie-
Bung bewahren. D.h.:

[...] taking a decision can only mean repressing possible alterna-
tives that are not carried out. In other words, that the >objectivity«
arising from a decision is formed, in its most fundamental sense,

as a power relationship.?°

Unterdriickung darf hier weniger im willkiirlichen oder missbrauchli-
chen Sinne als eher in Anlehnung an die psychoanalytische Verdringung

begriffen werden,™

als eine Form von Unterdriickung eben jener kon-
kreten Alternativen, die sich im Machtkampf nicht durchsetzen konn-
ten, mit dem aktuellen Arrangement nicht d'accord sind und von diesem

auch nicht geduldet werden kénnen:*?

»By >repression< we simply mean
the external suppression of a decision, conduct or belief, and the imposi-
tion of alternatives which are not in line with them. An act of conversion
thus means the repression of previous beliefs.«** Unterdriickung bedeu-
tet freilich ein antagonistischer, d.h. ein vom Arrangement aus betrach-
teter zwar radikaler aber nie unbedingt irreversibler Ausschluss, weil kei-
ne Form der Schlieffung vermdge des Antagonismus je eine absolute sein

wird, denn »[d]er Augenblick der >letzten< Naht kommt nie.«*

210 Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 30.

211 Vgl. Fink, Bruce: Lacan to the Letter. Reading Ecrits Closely, Minneapolis: University
of Minnesota Press 2004, S. 3.

212 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 31.

213 Ebd.

214 Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 121.

55

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

Diese hier nun dargelegte ontische Passage ist freilich kein freiste-
hendes Konzept, als vielmehr, wie eingangs erwihnt, eine gar notwen-
dige Limitierung der Unentscheidbarkeit und ihrer Entscheidung.” Der
Unentscheidbarkeit selbst, die nicht nur die Ausweglosigkeit der Ent-
scheidungsfindung darstellt, als vielmehr noch das Seiende von Grund
auf konstituiert — die prinzipielle Dis-Lozierung oder Ent-Griindung -,
kann freilich nicht entkommen werden: »Der Augenblick der Entschei-
dung bleibt sich selbst {iberlassen und ist nicht in der Lage, seine Griin-
de durch irgendein System von Regeln, die ihn transzendieren, aufzuwei-
sen; [...].«*® Somit bleibt auch der jeder Entscheidung inhdrente Wahnsinn,
trotz aller Limitierung, unvermeidbar, wie Laclau pointiert anmerkt: »Die
hochste Form der Rationalitét, die eine Gesellschaft je erreichen kann, ist
die des regulierten Wahnsinns.«*” Dieser Wahnsinn driickt sich gewisser-
maflen in der notwendigen und doch unméglichen Uberwindung einer
Abgriindigkeit aus, die angesichts Dislozierung allerdings zwingend wird.
Genauer gesagt muss es einer zwar bestimmten aber nichtsdestoweniger
auf sich alleine gestellten Entscheidung gelingen, in das dislozierte und
umkédmpfte Feld zu intervenieren, und versuchen, dessen strukturelle
Offenheit zu kitten. Laclau erkennt freilich, dass es sich hierbei um eine
Situation handelt, die eines Supplements bedarf,”® und dessen Funktion
es ist, eine Leerstelle oder Abwesenheit auszufiillen:*® »Irgendwo kann
etwas nicht von selbst voll werden, sondern kann sich nur vervollstindi-
gen, wenn es durch Zeichen und Vollmacht erfiillt wird [Hervorh. i. O.].«**
Die hier von Laclau angewandte Supplementenlogik ist also dem dislo-
zierten Arrangement geschuldet, dem es nicht moglich ist, seinen Mangel
aus sich selbst heraus zu beheben. In den Worten Laclaus heifit das, dass
»[...] die strukturale Determination darin scheitert, ihr eigener Grund zu
sein«, wonach sie »[...] durch kontingente Intervention supplementiert
werden muf3.«** Der Begrift des Supplements gewinnt weiter an Kontur,

215 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 134.
216 Ebd, S. 127.

217 Ebd, S. 134.

218 Vgl.a.a.0,S.127-8.

219 Vgl. Derrida, Jacques: Grammatologie, S. 250.

220 Ebd.

221 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 127.

56

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

wenn Laclau scharfsinnig die Entscheidung selbst als Supplement iden-
tifiziert,” die gleichsam ein handlungs- und wirkungsmachtiges Subjekt
evoziert: »Der Augenblick der Entscheidung [...] ist der Augenblick des
Subjekts.«** Dieses Subjekt zeichnet nun ein eigentiimlicher ontologischer
Status aus. Denn einerseits weist es eine gewisse Teilhabe am strukturellen
Arrangement auf, wird es doch unmittelbar von der Entscheidung, ferner
aber vom Moment der Dislozierung benoétigt, d.h. das Subjekt befindet
sich nicht auflerhalb des strukturalen Arrangements.”** Formal betrach-
tet ist es selbst der Ort eines bestimmten dislozierten Felds, der Abstand
strukturierter Unentscheidbarkeit und partikularer Entscheidung,” das
fehlende Puzzlestiick, um die Ohnmacht zu kaschieren: »Subject equals
the pure form of the structure’s dislocation, of its ineradicable distance
from itself.«**® Es hat also selbst die Gestalt eines Grundes,?”” muss ande-
rerseits »[...] aber auf gewisse Weise selbstbestimmt sein, weil es sich
auf nichts anderes als seine eigene Singularitit griinden kann«**; d.h. es
muss, aufgrund seiner Alleinstellung, gewissermaflen auch autonom vom
strukturalem Arrangement sein.”* Im Subjekt driickt sich demnach selbst
die grundlegende Paradoxie eines abwesenden letzten Grundes aus, der
damit die dennoch notwendigen und kontingenten Griindungen erméog-
licht. In dieser Doppeldeutigkeit ist das Subjekt zu verstehen: In gewis-
ser Weise muss es zum einen das »Machtvakuume« fiillen, d.h. die struk-
turale Dislozierung autheben, indem es Grund ist; zum anderen kommt
ihm aber selbst die Funktion einer Zustellung von Griinden zu, womit es
ebenso das Sein des Grundes »sein, es gleichsam inkarnieren muss. Das
Subjekt muss letzten Endes so etwas wie ein mit Vollmacht bzw. Omni-
potenz erfilltes Subjekt sein, das in seiner Gewihrleistung von Griin-
dungen zugleich sein eigener Grund »ist«. Was sich in dieser paradoxen
Selbstbezogenheit des Subjekts der Entscheidung zunachst widerzuspie-

222 Vgl. ebd., S. 127-8.

223 Ebd, S. 127.

224 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 30.
225 Vgl. ebd.

226 Ebd, S. 60.

227 Vgl. ebd,, S. 30.

228 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 128.

229 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 30.

57

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

geln scheint, ist das Auflerste der Metaphysik, wie es bereits Heideggers
Nietzsche-Lektiire zutage fordert.

Heideggers seinsgeschichtliche Interpretation Nietzsches entlarvt
das Denken dieses, so Heidegger, letzten Metaphysikers als eine zu Ende
gedachte Metaphysik der Subjektivitit, die in den Begrifflichkeiten des
Willens zur Macht und der ewigen Wiederkehr des Gleichen kulminiert.*
Vor dem Hintergrund der abgeschaftten metaphysischen Unterscheidung
des »ans sich Wahren« und des lediglich »Scheinbarens, zeichnet diese
Subjektivitit ein Wahrheitsbegriff aus, der Wahrheit auf ein blofles Fiir-
wahr-halten zuriickfithrt, das urspriinglichen Befehlscharakter besitzt und
dergestalt fiir die Bestidndigkeit und Verfestigung der Seiendheit sorgt.”!
M. a. W. ist das Wahre nur ein Fiir-wahr-Gehaltenes auf Basis eines letzt-
instanzlichen Befehlens. Die Parallele zwischen Nietzsches Wahrheitsbe-
griff und der diskutierten Unentscheidbarkeit/Entscheidung wird nicht
nur dann augenfillig, wenn wir uns Derridas Ausfithrungen ins Gedécht-
nis rufen, dass namlich die Entscheidung selbst »[...] als der urspriing-
liche Akt eines Befehls, eines fiat, eines Dekrets [Hervorh. i. O.] [...]«*?
verstanden werden kann. Mehr noch zeigt sie sich in Heideggers Frage
nach der Maf3-Gabe und Richtungsweise dieses Befehlens des Fiir-wahr-
haltens, also nach dessen Letztinstanz, die angesichts eines abwesenden
letzten Grundes nur aus sich selbst heraus gegeben sein kann.?* Erst hier
gewinnt Heideggers Dekonstruktion von Nietzsches Begrifflichkeit des
Willens zur Macht an Bedeutung:

Was versteht Nietzsche selbst unter dem Wort »Wille zur Macht«?
Was heifit Wille? Was heifit Wille zur Macht? Diese zwei Fragen
sind fiir Nietzsche nur eine; denn Wille ist fiir ihn nichts anderes
als Wille zur Macht, und Macht ist nichts anderes als das Wesen

230 Heidegger, Martin: Nietzsche II. Gesamtausgabe 6.2, hg. v. B. Schillbach, Frankfurt
a.M.: Vittorio Klostermann 1997, S. 9.

231 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche 1. Gesamtausgabe 6.1, hg. v. B. Schillbach, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1996, S. 572.

232 Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, S. 65.

233 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche I, S. 572.

58

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

des Willens. Wille zur Macht ist dann Wille zum Willen, d. h. Wol-
len ist: sich selbst wollen.?**

Dieser Willen zum Willen scheint sich ebenso in Laclaus Subjekt der
Entscheidung wiederzufinden, das sich in der Zustellung von Griinden
zugleich selbst begriinden muss. Indem Heidegger zu Recht die Macht als
das eigentliche Wesen des Willens erkennt, spricht er - zumindest impli-
zit — das aus, was Laclaus Subjekt der Entscheidung kennzeichnet, nim-
lich eine letztinstanzliche Selbstermiachtigung, die freilich auf jene bereits
diskutierte Omnipotenz schlieflen ldsst. Neben ihrem Totalisierungseftekt
besitzt die Macht also eine eigenartige und sie kennzeichnende Selbstbe-
zogenheit, wie Heidegger bereits ausfiihrt:

Zum Wesen der Macht gehort die Ubermichtigung ihrer selbst.
Diese entspringt der Macht selbst, sofern sie Befehl ist und als
Befehl sich selbst zur Ubermiachtigung der jeweiligen Machtstu-
fe erméchtigt. So ist die Macht stdndig unterwegs »zu« ihr selbst,
nicht nur zu einer niachsten Machtstufe, sondern zur Bemichti-
gung ihres reinen Wesens.*”

Das Wesen der Macht zeichnet sich also durch das (Un-)Vermégen aus,
sich selbst zu griinden und darin erst Grund zu geben, in sich (zu) griinden,
d.h. eine »Ermichtigung zur Uberméchtigung«®®, letztlich eine Macht zur
Macht.*” Totalisierungseffekt bzw. Zustellung von Griinden und Selbst-
begriindung gehen daher gemeinsam einher, was im Grunde besagt, dass
das Subjekt der Entscheidung im Wesentlichen ein Subjekt der Macht ist.
Wie schon der Postfundamentalismus an den Réndern des Funda-
mentalismus zu verorten ist,”*® so befindet sich auch der ins Auflerste
der Metaphysik gedachte Willen zum Willen und Laclaus Subjekt an den
Rindern der Metaphysik, ist doch der Glaube an eine letztendliche Uber-

234 Ebd, S. 33.

235 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 266.

236 A.a.O.

237 Vgl. ebd.

238 So die postfundamentalistische Selbstbeschreibung,vgl. Einleitung, S. 2.

59

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

windung der Metaphysik selbst eine metaphysische Figur.” Fiir das post-
fundamentalistische Denken wird es daher immer einen untilgbaren und
gar notwendigen metaphysischen Restbestand geben - einen »Willen zur
Griindung«**® -, der gewissermaflen eine Handlungsfahigkeit und Wir-
kungsmichtigkeit insinuiert und so erst zum politischen Handeln moti-
viert.”! Im Falle der Unentscheidbarkeit/Entscheidung stellt dieser Rest-
bestand das Subjekt dar, das notwendig zur Entscheidung dazugehort
und als handlungs- und wirkungsmachtig vorgestellt werden muss. Im
Gegensatz zur Metaphysik bzw. zum Fundamentalismus, liegt die post-
fundamentalistische Pointe im Aufzeigen der Aporien, die jeder Letztbe-
griindung inhidrent sind, und die hier in Derridas Begrift des Supplements
zum Ausdruck kommen. Davon zeugt auch jener Wahnsinn der Entschei-
dung, ndmlich vom Paradox eines sich selbst erméchtigenden Subjekts,
ferner von einer unmoglichen und doch notwendigen Letztbegriindung.

Es rithrt daher nicht von ungefihr, dass Laclau das supplementierende
Subjekt der Entscheidung schliefllich als eine Simulation Gottes bezeich-
net*? — wohlgemerkt eine Simulation von Omnipotenz —, in der sich ein
unweigerlicher Wahnsinn ausdriicken muss:

Eine Entscheidung zu treffen heiffit Gott verkorpern. Das bedeu-
tet zu behaupten, daf$ jemand zwar nicht Gott ist, er jedoch so zu
verfahren hat, als wire er Er. Der Wahnsinn der Entscheidung ist
dieser blinde Fleck in der Struktur, in dem etwas génzlich Ver-
schiedenartiges der Struktur - und in Folge auch vollig inaddqua-
tes — sie nichtsdestotrotz supplementieren muf3.*

Diese Simulation Gottes ldsst sich in ganz dhnlicher Weise mit Marcharts
Subjekt des Als-Ob wiedergeben.** So darf zunichst die gew6hnliche
Selbsteinschitzung, dass wir uns im Alltag als handlungs- und entschei-
dungsfihig erfahren, nicht tiber das psychoanalytisch informierte Subjekts

239 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 21.

240 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 146.

241 Vgl ebd,, S. 145-6.

242 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, 128.
243 Ebd., 128.

244 Vgl. Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 143-7.

60

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

des Mangels hinwegtduschen,’ das entlang der bisherigen Ausfithrungen
immer schon als ein dis-loziertes, ent-griindetes oder ver-riicktes Sub-
jekt vermoge der Abwesenheit des Seins — dhnlich dem Realen Lacans™® -
umschrieben werden kann. Weit vom voluntaristischen Irrglauben ent-
fernt, man konnte politische Umwilzungen, letztlich das Momente der
Unentscheidbarkeit und seine Entscheidung, durch schieren Willen her-
aufbeschworen, ist hier vielmehr das Phantasma der eigenen Potenz und
Entscheidungsmacht zugange. Vereinfacht gesagt, handeln und agieren
wir in den meisten Fillen so, als ob es unserem freien Willen entsprechen
wiirde.?” Demnach miissen wir, Laclau zufolge, so tun, als ob wir Gott
wiren, indem wir uns der Einbildung einer souverdnen Entscheidungs-
macht hingeben, uns somit dem Wahnsinn stellen und den »blinden Fleck
in der Struktur«, d.h. den uniiberbriickbaren Abstand zwischen Unent-
scheidbarkeit und Entscheidung, zu iiberwinden wagen. Hinter diesem
Phantasma verbirgt sich freilich das Versprechen auf eine Fiille, das Ima-
gindre im Lacan’schen Sinne, das ein uniformierendes Bild der Unver-
sehrtheit verspricht.*® Angesichts der konstitutiv dis-lozierten Verfasst-
heit jeder Identitdt bleibt die Erfiillung dessen zwar ein unerreichbares
Unterfangen, das nichtsdestoweniger stets angestrebt werden muss, soll
sich so etwas wie Gesellschaft und Objektivitit, ein Totalisierungseffekt,
einrichten.

Vor diesem Hintergrund wird das Subjekt der Entscheidung bzw. der
Macht, aufgrund des selbstgriindenden Charakters der Entscheidung, eher
i.S. des psychoanalytischen Subjekts des Mangels zu verstehen sein;**’ ein
Subjekt der Ohnmacht, das in immerzu zum Scheitern verurteilten Pro-
zessen der Identifikation versucht, einen konstitutiven Mangel zu tiber-
winden, um eine nie zu erreichende Fiille zu erlangen.”’ Das Subjekt ist
sonach ein vermoge von Identifikationsprozessen auszufiillender Grund
entlang der Machtdimensionen des Partikularen und Universalen. Im

245 Vgl. Stavrakakis, Yannis: Lacan and the Political, London & New York: Routledge 1999,
S. 130.

246 Vgl. ebd.

247 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 145.

248 Vgl. Lang, Hermann: Strukturale Psychoanalyse, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, S. 18.

249 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, 138.

250 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 134-5.

61

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

partikularen Inhalt der Entscheidung wird sich die abwesende Fiille des
Subjekts, sein universales Moment, selbst widerspiegeln, indem er zur
Projektionsfliche von Identifikation wird und ein Versprechen nach ver-

meintlicher Fiille geben muss:*!

»The lack is precisely the locus of the sub-
ject, whose relation with the structures take place through various pro-
cesses of identification (in the psychoanalytical sense).« Genauer heif3t
das, dass sich der partikulare Inhalt gegentiber dem antagonistischen Aus-
schluss entleeren muss, um somit so etwas wie die abwesende Fiille des
Seins zu représentieren, in die sich die dislozierten Elemente einschrei-

b en252

und zu Aquivalenzketten zusammenschlieffen kénnen. Der Min-
destanspruch an den partikularen Inhalt der Entscheidung besteht also
darin, eben genau jenes dislozierte Feld und seine Elemente gewisser-
maflen »wortlich« zu reprisentieren, wonach eine kontingente Naht,
also eine prekire ontische SchliefSung, geschaffen, d. h. nichts anderes als
Hegemonie und Griindung hergestellt wird. Das Subjekt der Entscheidung
und damit sein zugestellter Grund werden von der bestehenden Struk-
tur reabsorbiert, womit auch freilich das Subjekt verschwindet und zur
struktural determinierten Subjektposition wird.”* Die Entscheidung, die
dem hochst politischen Moment der Unentscheidbarkeit entsprungen ist,
wird schlief3lich selbst zur (neuen) Regel und Teil des Sozialen, wodurch
ein Vergessen ihrer politischen Griindungsakte und ein Verbergungs-

effekt einsetzt. Das vormals dislozierte Arrangement sedimentiert sich:

Insofar as an act of institution has been successful, a »forgetting of
the origins«< tends to occur; the system of possible alternatives tends
to vanish and the traces of the original contingency to fade. In this
way, the instituted tends to assume the form of a mere objective
presence. This is the moment of sedimentation. It is important to
realize that this fading entails a concealment.*®

251 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 62-3.
252 Vgl. ebd.

253 Vgl. ebd,, S. 63-4.

254 Vgl.ebd,, S. 61.

255 A.a.0,,S. 34.

62

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

Doch neben diesem Mindestanspruch birgt der partikulare Inhalt immer
auch weiteres Potential zur Universalisierung. Denn seine grundsétzli-
che Ambiguitdt, immer auch universal zu sein, bedeutet ja letztlich, ein
zwar nie erfiillbares Versprechen von Fiille dennoch in Aussicht zu stellen,
das sich in seinem stets metaphorischen oder gar mythischen Charakter
ausdriicken wird.®® Aufgrund dessen wird sich der Inhalt auch niemals

257 was es dis-

semantisch sattigen und bleibt daher immerzu unvollstindig,
lozierten Elementen aus anderen destrukturierten Arrangements grund-
satzlich erlaubt, sich ebenso darin einzuschreiben. Doch dieser Umstand
erweist sich als zweischneidiges Schwert, der in der Entleerung des Macht-
begriffs bereits angedeutet wurde. Gewiss ist es fiir jeden hegemonialen
Kampf vorteilhaft, dass sich die partikularen Inhalte bestimmter Machtbe-
strebungen universalisieren und von breiten Teilen der Gesellschaft mit-
getragen werden, wenn bspw. der Signifikant » Arbeiterkampf« zur Ein-
schreibungsfldche weiterer Formen eines Befreiungskampfes gegen »das
Regime« wird.?® Dieser hegemoniale Sieg hat aber seinen Preis, weil im
Zuge weiterer Einschreibungen der partikulare Inhalt Gefahr lduft, derart
entleert zu werden, dass sein urspriinglicher Inhalt, bspw. konkrete For-
derungen seitens Arbeiter, dadurch zu verblassen oder gar zu verschwin-
den droht.” Diskurstheoretisch heif3t das: je linger die Aquivalenzkette,
desto leerer der Signifikant, der die Kette reprasentiert. Laclau bringt die-
se Paradoxie wie folgt auf den Punkt: »Somit tendiert die hegemoniale
Operation - gerade aufgrund ihres Erfolgs — dazu, ihre Verkettung mit
der Kraft, die ihr urspriinglicher Griinder und Nutzniefler war, zu bre-
chen [Hervorh. i.0.]«*® Diese stets potentielle Entleerung des Inhalts
geht zwar aus seinem prinzipiell metaphorischen Charakter hervor, darf
aber nicht von der ontologischen Funktion ablenken, eine abwesende
Fiille reprasentieren zu miissen. Im partikularen Inhalt wird sich stets
jener eigentiimliche Status des Subjekts der Entscheidung widerspiegeln,
weder vollig vom Strukturellen Arrangement losgeldst zu sein, noch mit

256 Vgl. ebd., S. 62-3.

257 Vgl. ebd.

258 Vgl. Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 76-7.
259 Vgl. ebd.

260 Ebd, S.77.

63

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

dem dislozierten Feld zu koinzidieren, gilt es doch gerade letztes zu griin-
den. Je mehr sich der partikulare Inhalt zu universalisieren vermag, des-
to geloster und distanzierter wird er sowohl aus der Warte des dislozier-
ten Felds als auch aus jener der sedimentierten Objektivitdt sein. D.h. er
wird generell immer schon aufierhalb seiner »eigenen« Strukturen wahr-
genommen werden, was im Grunde nichts anderes bedeutet, als dass die
konkreten politischen Forderungen bestimmter Nutznief3er, egal ob nun
jene der Subalternen oder der herrschenden Elite, gewissermafien immer
schon auflerhalb derer gelegen sind.* Genau genommen besteht kein ein-
deutiges Maf3 zwischen dem dislozierten Feld, das es zu hegemonisieren
gilt, und die dafiir vorgesehene (neue) Ordnung, die eine SchliefSung ver-
spricht.?* Dies scheint im Grunde die wesentliche Voraussetzung dafiir
zu sein, dass sich das metaphorische Moment eines partikularen Inhalts
radikalisiert, womit der sich entleerende und partikulare Inhalt dazu ten-
diert, zum Mythos zu werden: »By myth we mean a space of representa-
tion which bears no relation of continuity with the dominant »structural
objectivity«.«* Jedes hegemoniale Verhiltnis besitzt daher mythischen
Charakter und ist eine stete Gratwanderung zwischen ihrem partikula-
ren Inhalt und ihrer Tendenz, tiber den eigenen Mythos hinauszuwach-
sen. Uberwiegt zu sehr sein partikulares Moment, dann wird es auch
nicht moglich sein, unterschiedliche Krifte zu biindeln und ein dislozier-
tes Feld zu hegemonisieren; dominiert hingegen die universale Dimen-
sion, indem sich eine Unmenge an Elemente in den partikularen Inhalt
einschreibt und es gleichsam zu viel Identifikation mit ihm gibt, entsteht
daraus weit mehr als nur ein Mythos,”** namlich schlussendlich das, was
Laclau einen imagindren Horizont nennt:** »[T]he moment of representa-
tion of the very form of fullness dominates to such an extent that it beco-
mes the unlimited horizon of inscription of any social demand and any
possible dislocation. In such an event, myth is transformed into an ima-
ginary [Hervorh. i. O.].«**® Als Modus des Versprechens einer unerreich-

261 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 64-5.
262 Vgl. ebd,, S. 65.

263 Ebd, S.61.

264 Vgl. ebd., S. 66-7.

265 Vgl.ebd., S. 64 u. 78-9.

266 Ebd, S. 64.

64

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ontologie des Politischen

baren Fiille befindet sich der imagindre Horizont nicht nur auflerhalb
jedweder Dislozierung; vielmehr noch muss er jenseits der Objektivitit
selbst gelegen sein, eben weil er dieses Versprechen letzten Endes nicht
einlgsen kann.?” Er ist daher ein »gescheitertes« Objekt oder ein Quasi-
Objekt, das letztlich den Rahmen der Objektivitit selbst absteckt:*® »The
imaginary is a horizon: it is not one among other objects but an absolute
limit which structures a field of intelligibility and is thus the condition of
possibility for the emergence of any object.«** Streng ontologisch gele-
sen ist es ihm vermoge seiner Distanz zum konkreten Inhalt und zu jeder
Form der Einschreibung aber méglich, jene vermeintliche Fiille, d. h. jede
nur erdenkliche Art sozialer Griindung, in Aussicht zu stellen: »[...] the
general form of fullness is exactly equivalent to the general form of pos-
sibility.«*® Das Wesen des imaginaren Horizonts scheint demzufolge in
einem radikalen Indeterminismus zu liegen, in ihm jedwede Form von
Moglichkeit zu erkennen, die sich allerdings nicht in der strikten Aus-
klammerung von Determiniertheit ausdriickt: »this would consist of an
operation that could only be conceivable on the basis of fullness of the
category of >determination« and would thus leave the latter intact«*”.. Da
der imaginédren Horizonts jenseits der Objektivitit liegt und daher nicht
unmittelbar reprisentiert werden kann, wird sich seine Priasenz, d. h. sein
wesentlicher Indeterminismus, in der allumfassenden Subversion jedwe-
den Determinismus offenbaren, also letztlich in Form von Dislozierung:
»[...] through a subversion of all determination, that is through the asser-
tion of its presence in a context that destroys its own possibility. That is

exactly what we have termed dislocation.«*”

Der imaginidre Horizont als
das Phantasma schierer Moglichkeit gestattet es also, die sedimentierte
Objektivitit selbst als kontingent wahrzunehmen, indem sie gleichsam
eine Uberfiille an Sein reprisentiert gegeniiber dem gegenwirtigen Arran-
gement. Letzten Endes entspricht der imagindre Horizont im Kern einem

positiv imaginierten konstitutiven Auflen, das Moment radikaler Negati-

267 Vgl. ebd.
268 Vgl. ebd.
269 Ebd, S. 64.
270 Ebd., S.79.
271 Ebd.

272 A.a.O.

65

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

vitdt im Gewand scheinbar unbegrenzter Moglichkeiten, das sich in ihrer
Unbestimmtheit dadurch duflern wird, jedwede Identitit von Grund auf
als dis-loziert wahrzunehmen; eine Wahrnehmung und Erfahrbarkeit, die
sich freilich nur vermoge des Antagonismus offenkundig wird. Der ima-
gindre Horizont als anscheinend endloser Fundus an Griindungsmaoglich-
keiten wird sich folglich in bestimmten antagonistischen Verhéltnissen
konkretisieren miissen, womit es wiederum der Betonung des partikula-
re Pols jeder hegemonialen Formation bedarf. Der Kreis des Politischen
scheint sich somit zu schliefSen.

Es sei abschlieflend kurz vermerkt, dass im Grunde kein Unterschied
darin besteht, ob der stete Entzug des Seins als eine Art produktiver Man-
gel, wie im Falle des konstitutiven Auflen, oder eben als schiere Uberfiille,
wie in Form des imagindren Horizonts, konzipiert wird - eine Ontologie
des Mangels oder eine des Uberschusses.””” Sowohl Mangel als Uberschuss
sind, wie Laclau dahingehend anmerkt, die beiden Seiten ein und dersel-
ben Medaille eines einzigartigen ontologischen Zustands: »It is because
there is lack, conceived as deficient being, that excess becomes possib-
le.«*”* Im Grunde gilt letzten Endes daher: »fullness and emptiness in fact

become synonymous.«*”>

2.3 Schlussfolgerungen: Vorlaufige Rekonstruktion
einer Ontologie des Politischen

Wie die dargelegte Rekonstruktion der Unentscheidbarkeit/Entschei-
dung verdeutlicht, orientiert sich Laclau an der ontologischen Differenz,
wenn er auf eine ontologische Funktion verweist, die von ihrem onti-
schen Inhalt unterschieden werden muss — der Unter-Schied, in dem bei-
de Seiten zwar radikal getrennt und dennoch aufeinander verwiese blei-
ben. Das Ontologische gilt dabei immer als Ermoglichung und zugleich

273 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 61.

274 Laclau, Ernesto: The future of radical democracy, in: Radical Democracy. Politics be-
tween abundance and lack, hg. L. Tender u. L. Thomassen, Manchester & New York:
Manchester University Press 2005, S. 256.

275 Laclau, Ernesto: The Rhetorical Foundations of Society, S. 130.

66

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussfolgerungen

Verunmoglichung des Ontischen. Letztem tragt Laclau nicht nur ange-
messen Rechnung, als er damit dem Politischen einen Weg zur Vorrangig-
keit gegeniiber dem Philosophischen ebnet, bleibt doch das rein Ontolo-
gische leer, wenn es nicht auf seinen konkreten Inhalt hin konzipiert wird.
Dabei kommt den unterschiedenen Begriftfspaaren des Singuldren/Abso-
luten und Partikularen/Universalen eine mafigebende Rolle zu, weil sie
die Eckpfeiler darstellen, anhand deren sich die Dimension des Ontolo-
gischen und des Ontischen, genauer genommen eine Ontologie des Poli-
tischen und eine politische Onto-Logik konzipieren lassen. Wahrend mit
dieser ontisch-ontologischen Unterscheidung Laclaus Hegemonie- und
Diskurstheorie seine onto-logische Ausformulierung hin zur Logik der
Differenz und Aquivalenz erfihrt, gestattet sie das ontische Griindungs-
moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung auf eine Ontologie des
Politischen hin auszulegen.

Der unter-schiedenen Begriffspaare folgend ist das Moment der Unent-
scheidbarkeit weder ein absolutes, noch wird die Entscheidung ausschlief3-
lich eine solche vermdoge ihrer Singularitdt sein. Obwohl der Aporie der
Unentscheidbarkeit nicht entkommen werden kann - die Unentscheid-
barkeit ist das Wesen der Entscheidung -, er6ffnet Laclau gleichwohl eine
prekire Passage, indem er das Moment der Unentscheidbarkeit und sei-
ne Entscheidung limitiert. Die Unentscheidbarkeit ist immer eine struk-
turierte hinsichtlich ihres faktischen Kontextes, wahrend die sich dar-
aus ergebende Entscheidung je eine solche vermoge ihrer inhaltlichen
Bestimmtheit sein wird. Die mittels Limitierung nun prézisierte Passage
entspricht demnach dem Abstand vom Moment strukturierter oder uni-
versaler Unentscheidbarkeit hin zur partikularen Entscheidung. Struk-
tural betrachtet kann am Abstand selbst ein Ausbleiben eines Grundes
abgelesen werden: eine Art Kluft entlang der Dimensionalitit von Parti-
kularen/Universalen, die das dislozierte Feld darstellt, das es mit der Ent-
scheidung zu griinden gilt. Wird dabei berticksichtigt, dass jede Entschei-
dung und jeder Griindungsakt letztlich immer auf Macht beruht, dann
bedarf es eines angemessenen Machtbegriffs, der nicht nur jene Dimen-
sionalitdt widerspiegelt, sondern Gesellschaft und Objektivitit grundstz-
lich als von Macht durchdrungen erfasst. In Ankniipfung an Laclau und
Zacs Uberlegungen zur Macht darf ein fundamentaler Machtbegriff for-

67

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

muliert werden, demzufolge Seiendes streng als von Macht durchwirkt
verstanden werden kann. Anhand des Begriffs der Omnipotenz wurde
versucht aufzuzeigen, dass die ontologischen Grenzfiguren des Singuli-
ren und Absoluten im Wesentlichen zusammenfallen und erst in ihrer
ontologischen Differenzierung hin zum Partikularen und Universalen
die Dimensionalitdt der Macht erméglichen, um sie in ihrer Uneinge-
schrianktheit zugleich zu unterbinden. Ontische Macht, nun verstanden
als eine sich universalisierende Partikularitdt, kann es nur geben, wenn
ihr ontologisches Pendant, also Omnipotenz i. S. einer sich verabsolutie-
renden Singularitdt - im Grunde nichts anderes als Sein —, unerreichbar
bleibt. Der Macht wohnt sonach ein Moment der Ohnmacht inne vermo-
ge dessen sie iberhaupt erst sein kann - etwas, das ihren Totalisierungs-
effekt (ihr stetes Transzendieren) selbst noch tibersteigt. Da sich Macht
deshalb nie absolut einrichten kann, erscheinen auch Gesellschaft und
Objektivitit von einem konstitutiven Mangel durchzogen, nie zur Gan-
ze und allumfassend gegriindet werden zu konnen. Dabei kommt dem
Antagonismus die entscheidende Rolle zu, diesem ontologischen Man-
gel Rechnung zu tragen. Denn was er ins Innere des sozialen Relations-
raumes faltet, ist ein Moment radikaler Negativitit, genauer gesagt, das
Moment radikaler Negativitdt schlechthin, nimlich der konstitutive Aus-
schluss von Omnipotenz. Was er also unter negativen Vorzeichen nach
innen stiilpt, ist die ontologische Dimensionalitit des Singuldren und
Absoluten, die erst den sozialen Raum der Macht entlang des Partiku-
laren und Universalen schaftt. Folglich kann jede Identitit insofern als
Ausdruck von Macht begriffen werden, als sie immer auch die der Macht
inne wohnende Ohnmacht aufweisen wird. Jede Identitit muss demzu-
folge als konstitutiv gespalten betrachtet werden, indem sie immer auch
die Ohnmacht, als Erméglichung und zugleich Verunméglichung von
Macht, ausdriickt. D.h., dass jede Identitit grundsatzlich unentscheid-
bar ist: Sie besitzt einerseits einen jeweiligen partikularen Inhalt, der in
der Logik der Differenz ausgedriickt wird; zugleich bleibt sie aber auf das
Seiende in dessen uneinholbaren Gesamtheit verwiesen, das als kons-
titutives Auflen - letztlich die Ausklammerung von Omnipotenz und
Sein im weiteren Sinne - gedacht werden kann, wonach ihr andererseits
auch immer ein Moment der Negativitit eigen ist, das sich in der Logik

68

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussfolgerungen

der Aquivalenz ausdriickt. Jede Identitit besitzt neben ihrem sie positi-
ven bestimmenden Inhalt also immer auch ein Moment der Negativitit,
»ein Nichts, das Differenzen zugleich verbindet und subvertiert [Hervorh.
i.0.]«*%, wonach Negativitit selbst reale Existenz gewinnt”’” — »letztlich

278 im Lacan’schen Sinne, also das Sein, das in sei-

die Prisenz des Realen«
nem Entzug doch anwesend »ist«. Somit ist jedwede Identitdt von Grund
auf dis-loziert, ent-griindet, ver-riickt, etc., also im Wesentlichen tempo-
ralisiert, was erst ein »Anhalten« dieser grundlegenden Temporalisie-
rung erlaubt: eine Griindung des Seienden i.S.v. Macht. Diskurstheore-
tisch formuliert wird es innerhalb des vom Antagonismus geschaffenen
Relationsraums einer Identitét partikularen Inhalts obliegen, die Funk-
tion der Griindung zu tibernehmen, indem sie sich tendenziell entleert
und dadurch universalisiert, um die unmdoglich zu erreichende Fiille des
Seins zu représentieren. Insofern tiberhaupt Macht i. S. der Griindung und
Ordnung erst her- und sichergestellt werden muss, damit ferner Gesell-
schaft und Objektivitit reprasentiert werden koénnen, wird der konkre-
te Inhalt der Macht zunéchst stets nachrangig sein. Dergestalt wird sich
Macht immer schon als eine bestimmte Ordnung etabliert haben. Der
Machtkampf ist daher weniger als Kampf unterschiedlicher »Méchte« zu
verstehen, als vielmehr der Kampf um Macht, d. h. um deren konkreten
Inhalt, also letzten Endes ein Kampf um Hegemonie.

Entlang dieser rudimentidren Machtkonzeption ldsst sich nun das
Moment der Dislozierung bzw. der strukturierten Unentscheidbarkeit als
jene Situation betrachten, in welcher der Totalisierungseffekt einer par-
tikularen Macht teilweise versagt, Gesellschaft und Objektivitit in deren
Gesamtheit zu griinden - ein sich abzeichnendes Moment der Ohnmacht.
Indem unterschiedliche Kréfte um den partikularen Inhalt der Entschei-
dung kdmpfen, die das Moment der Unentscheidbarkeit zwingend for-
dert, wird die grundsitzliche Dis-Loziertheit jeder Identitit und fer-
ner gar das Ausbleiben des Seins preisgegeben, das sich quasi in dessen
»Multidimensionalitit« bekundet: eine Erfahrung der Kontingenz, Sei-

276 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 196.
277 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 165.
278 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 196.

69

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

endes immer auch anders griinden zu kénnen. Dieser Kampf um Macht
in Form konfligierender Inhalte und Gruppen ist nichts anderes, als der
Antagonismus in seiner ontischen Auspragung, der letztlich das Ausblei-
ben jedweder eindeutigen Letztinstanz und zugleich aber auch die Art
und Weise offenbart, wie jedwede Ordnung eingerichtet und das Seien-
de ge- bzw. entgriindet wird.

Diese ontisch-ontologische Doppelrolle des Antagonismus tritt dann
weiter zutage, wenn der eigenartige Status der Entscheidung betont wird:
Einerseits wird eine Entscheidung vom dislozierten Arrangement benotigt,
andererseits muss sie in gewisser Weise unabhéngig davon sein, weil sie
sich auf nichts anderes, als auf ihre eigene Singularitit berufen kann. Sie
befindet sich gewissermaflen immer schon auflerhalb jedweden Arran-
gements und bleibt dennoch auf die zur Disposition stehende Dislozie-
rung notwendig bezogen. Dieses Paradox einer sozusagen »unabhéingi-
gen Bezogenheit« tibertrégt sich auf das von der Entscheidung evozierte
Subjekt und wird darin weiter zugespitzt. In seiner ontologischen und
supplierenden Funktion entspricht das Subjekt der Entscheidung dem
Willen zum Willen, in dem sich das Wesen der Macht selbst bekundet,
ndmlich in der letztinstanzlichen Selbsterméchtigung omnipotent zu sein,
d.h. sich selbst Grund zu geben, das Sein gleichsam zu inkarnieren. Der-
gestalt mutet das Subjekt der Entscheidung scheinbar unabhingig vom
ontischen Arrangement an. Aufgrund der grundsitzlichen Uneinholbar-
keit von Sein/Omnipotenz, wird sich das Subjekt der Entscheidung aller-
dings nur kraft des konstitutiven Ausschlusses dessen, d. h. antagonistisch,
entlang der Machtdimension einer sich universalisierenden Partikulari-
tat konstituieren. Konkreter heifdt das, dass sich das Subjekt der Entschei-
dung immer als bestimmtes Subjekt manifestiert, dessen Bestimmtheit
vom partikularen Inhalt der Entscheidung selbst und tiberdies vom Aus-
schluss und von der Unterdriickung faktischer Entscheidungsalternati-
ven herrithrt. Darin driickt sich schlie3lich die Bezogenheit des Subjekts
zum Ontischen aus. D.h., dass sich eine auf Basis von Entscheidungen
gegriindete Ordnung zwar im radikalen Ausschluss von Sein/Omnipo-
tenz konstituiert; sie wird aber im Konkreten immer eine sein, die sich
kraft ganz bestimmter Ausschliisse und Unterdriickungsformen einrich-
tet und sich derart definiert. Der Erfolg einer partikularen Entscheidung,

70

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussfolgerungen

niamlich die (Wieder-)Herstellung und Wahrung von Gesellschaft und
Objektivitdt, hangt schliefllich vom Grad der Unterdriickung opponieren-
der Krifte ab, wonach es auf ontischer Ebene freilich profaner Machttech-
niken bedarf, eben jene Krifte moglichst in Schach zu halten, die die Ord-
nung zu unterminieren drohen. Vielmehr aber noch wird sich das Wesen
der Macht im Subjekt der Entscheidung selbst ausdriicken, indem es ihm
scheinbar gelingt, den Grund seiner selbst und damit die Entscheidung
als Grund zu zustellen. M. a. W. muss sich das Subjekt der Entscheidung
als letzte und allgemeingiiltige Instanz prasentieren und derart etablieren
- es muss ihm in gewisser Weise gelingen Causa sui und zugleich prima
Causa zu sein. Je eher es dazu in der Lage ist, sich selbst als letzter »wah-
rer« Grund und mithin auch als alternativlos darzustellen, desto unter-
driickter und ausgeschlossener ist auch jedwede konfligierende Alter-
native zu ihm, und desto erfolgreicher und umfassender die Griindung.
Diese zweifache Funktion des Subjekts, mit der Entscheidung sowohl
Grund zu zustellen als auch seinen eigenen Grund zu inkarnieren, duflert
sich im Versprechen nach vermeintlicher Fiille, das sich im partikularen
Inhalt der Entscheidung selbst widerspiegeln wird. Indem dieser sich ent-
leert, stellt er immer mehr dar als seinen partikularen Inhalt, ndmlich eine
abwesende Fiille, und dient somit als Projektionsflache von Identifikation,
in die sich die dislozierten Elemente einschreiben und zu Aquivalenzket-
ten zusammenschlieflen konnen. Wird ein gewisser Mindestanspruch zur
Griindung erfiillt, ndmlich die dislozierten Elemente gleichsam »wort-
lich« zu reprasentieren, tritt bereits der Effekt der Sedimentierung ein:
Das dislozierte Feld wird von Gesellschaft und Objektivitit reabsorbiert,
womit die bestehende Ordnung teils adjustiert wird. Wohlgemerkt folgt
dem Moment der Unentscheidbarkeit freilich kein radikaler Umbruch,
sondern ein »Ruck« innerhalb der Ordnung - Dis-Lozierung i.S.d. Ver-
Riickung -, eine partielle Verschiebung der um Macht ringenden Kréf-
teverhiltnisse innerhalb der Gesellschaft, wie es bereits Gramscis Begriff
des Stellungskriegs nahelegt. Die sich sedimentierende Entscheidung, die
qua Unentscheidbarkeit vormals selbst noch jeder Regel zu entkommen
suchte, wird nun selbst zur (neuen) Regel. Mit dem Moment der Insti-
tuierung geht folglich ein Verbergungseffekt einher, der das Moment der
Instituierung selbst und damit die alternativen Griindungsversuche, die

71

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

dadurch offenbarte Kontingenz, sowie die grundlegende Dimension von
Macht und Antagonismus unterdriickt und dazu gleichsam nétigt, die-
se zu vergessen, soll Objektivitit und Gesellschaft sichergestellt und dau-
erhaft gewéhrt werden. Dahingehend erweist sich eine Regel als giiltiger
und wirkungsmaéchtiger, je weniger sie an ihr instituierendes Moment
erinnert, d. h. durch kontingente Intervention gestort wird.

Der entscheidende Gedankenschritt zu einer Ontologie des Politischen
erschlieft sich abermals aus dem eigenartige Status des Subjekts, immer
schon auflerhalb des Ontischen gelegen und dennoch darauf bezogen zu
sein. Er rithrt freilich von der Natur des Seins her, sich in der Zustellung
von Griinden zu entziehen. Da das Subjekt und mit ihm die Entschei-
dung letzten Endes versucht, das Sein selbst zu prisentieren, wird ihm
dieses Charakteristikum bis zu einem gewissen Grad selbst zukommen.
Doch wihrend das Sein grundsétzlich uneinholbar bleibt, muss sich das
Subjekt selbst konstituieren, d.h. sich selbst Grund geben, womit es im
Wesentlichen in den Einzugsbereich des Ontischen fillt. Das Subjekt der
Entscheidung kann daher nicht nur als ein metaphysisches Subjekt son-
dern als ein Subjekt der Macht verstanden werden, weil sich in ihm der
selbstermichtigende Wille zum Willen, also nichts anderes als das Wesen
der Macht ausdriickt. Demnach darf die These formuliert werden, dass
die Verbergung wesentlich zur Macht selbst gehort. Denn im instituieren-
den Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung, das gleichsam dieses
zur Selbsterméchtigung gendtigte Subjekt heraufbeschwort, tritt infolge
erfolgreicher Griindung der Effekt eines Sich-Selbst-Verbergens ein, wie
es auch am sich entleerenden Signifikanten abgelesen werden kann, der
die Griindungsfunktion {ibernimmt: je linger die Aquivalenzkette, des-
to leerer der Signifikant, der die Kette représentiert. M. a. W. erweist sich
mit Zunahme der Aquivalenz eine hegemoniale Operation umfangrei-
cher und kompletter, wonach auch die Griindung scheinbar absoluter
erscheint. Darin spiegelt sich jene von Laclau und Zac aufgezeigte Ver-
flichtigung der Macht, die sich mit einem verabsolutierenden Totalisie-
rungseffekt einstellen wiirde.?”” Vielmehr noch darf fiir den Grundmodus
sedimentierter Praktiken vermutet werden, dass nicht nur das Signifi-
kat, also der Bedeutungsinhalt des sich entleerenden Signifikanten, zu

279 Vgl. Kap. 2.2.2, S. 29.

72

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussfolgerungen

verschwinden droht, als mehr noch der Signifikant selbst noch kaum zu
erkennen ist: der Fall, in dem sich die Sedimentierung derart vervoll-
standigt, dass die urspriingliche Dimension ihrer Instituierung schein-
bar vollig verschwindet und Gesellschaft und Objektivitét als reine Pra-
senz erscheinen.”®® Diskurstheoretisch formuliert wird die Gesamtheit
sedimentierter Praktiken lediglich in ihren positiven Identititen, also
als blof3e Differenz wahrgenommen, wihrend Spuren ihrer sie griinden-
den Negativitit vollig getilgt erscheinen. Wie schon das Subjekt der Ent-
scheidung sich niemals absolut konstituieren kénnen wird, so bleibt frei-
lich auch der stets mit der Sedimentierung einhergehende und nun auf
Macht zuriickzufithrende Verbergungseftekt kein volliger, birgt doch der
Konflikt das Potential, jedwede Sedimentierung zu reaktivieren und die
grundsitzliche Unentscheidbarkeit des Ontischen aufzuzeigen.” Wohl-
gemerkt besagt eine potentielle Reaktivierung von Sedimenten zugleich
aber auch, dass es immer gesellschaftliche Bereiche geben wird, die sich
resistenter gegen Konflikt erweisen und daher nur schwer zu reaktivieren
sind. Denn allein der Umstand, dass sich prinzipiell jede Dislozierung stets
vor dem Hintergrund der Sedimentierung abspielt, die beide im Zusam-
menspiel das Soziale als eine Unebenheit von unterschiedlich dislozierten
und sedimentierten Bereichen bilden,” lasst bereits den Verdacht auf-
keimen, dass nicht jeder Konflikt die bereits etablierte Ordnung entschei-
dend zu ver-riicken oder ferner an deren Grundfesten zu riitteln vermag.
Schlieflich haben wir es ja nie mit dem total ver-riickten Universum des
Psychotikers sondern immer mit partiellen Dislozierungen im Kontrast
zur Sedimentierung und zu tun, vielmehr noch mit einer immer schon
eingerichteten Ordnung, die gar die Voraussetzung fiir jedweden Kon-
flikt darstellt - ein gemeinschaftlicher Bereich (eine einende Aquivalenz-
kette), der es den dislozierten (flottierenden) Elementen erlaubt, sich neu
zu arrangieren.”® Dass es sich um eine Ordnung handeln muss, wird von
Laclau und Mouffe bereits am Beispiel der millenaristischen Bewegung
impliziert (ein Extrembeispiel der Aquivalenz). Darin stehen sich zwei

280 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 34.

281 Vgl. ebd,, S. 34-5.

282 Vgl. Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 73-4.

283 Vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 173.

73

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

radikal getrennte, die landliche und die stadtische Gesellschaft, gleich-
sam spiegelbildartig gegeniiber und stellen so fiir sich separate Ordnun-
gen dar. Da es kein einendes Moment gibt, auf das sich die beiden Lager
beziehen kénnen - kein »common ground« —, herrscht zwar ein Hochst-
mafl an Antagonismus, der in seiner Radikalitét aber ein Flottieren von
dislozierten Elementen von einem ins andere System verhindert, womit
ein hegemonialer Kampf - letztlich der Kampf um Macht innerhalb einer
bestehender Ordnung — unméglich wire.?®* Wir hitten es hierbei nicht
mit einem Kampf um Macht bzw. Hegemonie zu tun, sondern eher mit
einer martialischen Situation wie etwa jene des Buirgerkriegs. Diskursthe-
oretisch betrachtet liegen in diesem Beispiel zwei Aquivalenzketten vor,
zwei separate Ordnungen oder Systeme, die in ihrer radikalen Getrennt-
heit ein sie einendes Moment, eine Differenzkette, missen lassen. Doch
wie argumentiert wurde, rithrt diese notwendige und einende Differenz
selbst von einer bis an ihr Auf3erstes getriebene Aquivalenz, d.h. von einer
ganz bestimmten Ordnung, die derart komplett und umfassend erscheint,
dass der Signifikant ihrer Griindung selbst zu verschwinden droht. Hier-
nach lésst sich der Blick auf die Dislozierung und Unentscheidbarkeit
und den damit einhergehenden sozialen Konflikten etwas schirfen. So
darf aus Besagtem die Hypothese aufgestellt werden, dass die Intensitit
eines sozialen Antagonismus davon ab hingt, inwiefern diese einende
Ordnung selbst zur Disposition steht, auch wenn sie freilich niemals zur
Génze disloziert wird. Die Intensitét hat zwar infolge mit dem Ausmaf3
der Dislozierung selbst zu tun, rithrt aber in erster Linie von der Sub-
version der bestehenden und wohlgemerkt bestimmten Ordnung selbst,
d.h. ein »Dagegen-Sein« gegen den sie bestimmenden und sich tenden-
ziell verbergenden Inhalt. Das Moment der Unentscheidbarkeit, dem im
Scheitern der Zustellung von Griinden letztlich immer etwas krisenhaf-
tes eigen ist, evoziert ja jenes sich selbst griindende Subjekt, das in sei-
nem Grund gewissermaflen immer radikal antagonistisch zur Ordnung
erscheinen muss, weil es in seiner Grundgebung die Inkarnation des Sein
selbst anstrebt. Es istimmer schon losgeldst vom Ontischen und dennoch
darauf bezogen. Wird nun anerkannt, dass jedwede Form der Griindung
von jenem Subjekt gestiftet wird, so erweist sich der gesamte Horizont

284 Vgl. ebd,, S. 166.

74

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussfolgerungen

des Ontischen nicht nur als ein metaphysischer und von Macht durch-
wirkter, als vielmehr noch als ein Horizont, der sich selbst zuwider lauft.
Um diesen abstrahierenden Gedankenschritt nachvollziehbar zu gestal-
ten, bietet sich Laclaus Begriff des imagindren Horizonts an.

Wie bereits ausgefithrt wurde ergibt sich der imaginire Horizont aus
einer Radikalisierung des metaphorisches Charakters jeder hegemonia-
len Artikulation: ein bestimmter Signifikant tibernimmt die Griindungs-
funktion und entledigt sich seines Signifikats, um die Aquivalenz zu repri-
sentieren, womit gerade ihm eine auflerordentliche Polysemie eigen ist.
Der leere Signifikant wird sich daher tendenziell als Mythos, in seinem
Auflersten sogar in Form eines imaginiren Horizonts ausdriicken, der
dermaflen universalisiert zur Einschreibungsfliche jedweder hegemoni-
aler Forderung wird. Doch diese semantische Uberfrachtung kann nun
in zweierlei Hinsicht verstanden werden: Zum einen, wie schon erwihnt
wurde,® als eine Uberfiille des Seins, deren Prisenz oder Anwesenheit
sich in der Subversion jeder Prisenz bzw. Sedimentierung bekundet und
dislozierend auf die bestehende Ordnung wirkt; man konnte dies die sub-
versive Rolle des imagindren Horizonts nennen. Zum anderen als Aus-
druck einer universalisierten Macht, deren Totalisierungseffekt derart
absolut erscheint, so dass sich ihre Bestimmtheit tendenziell immer hin-
ter einer scheinbaren Uberfiille an Sein verbirgt, weil sie schlieSlich das
Sein selbst zu repréasentieren sucht. Da sich angesichts des Schreckgespens-
tes der Anomie immer schon eine Ordnung eingerichtet bzw. universa-
lisiert hat und diese auch als einender Aspekt jedem Kampf um Macht
bzw. Hegemonie als Voraussetzung gilt, muss der imagindre Horizont
zunichst als jene bestimmte Ordnung begriffen werden, deren Grund-
feste immer schon auflerhalb der Ordnung, d.h. auflerhalb von Gesell-
schaft und Objektivitit, gelegen ist und derart die Bedingung der Mog-
lichkeit fiir das Erscheinen jedweder Identitét darstellt. In diesem Sinne
lie3e sich freilich Laclau verstehen, wenn er den imagindren Horizont
zunéchst wie folgt beschreibt:

285 Vgl. Kap. 2.2.4, S. 44.

75

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

[I]t is not one among other objects but an absolute limit which
structures a field of intelligibility and is thus the condition of pos-
sibility for the emergence of any object. In this sense, the Chris-
tian millennium, the Enlightenment and positivism’s conception of
progress, communist society are all imaginaries: as modes of rep-
resentation of the very form of fullness, they are located beyond the
precariousness and dislocations typical of the world of objects.?*

Es lief3e sich dahingehend weiter ausfiithren, dass der imagindre Horizont
zuerst als ein sedimentiertes Subjekt verstanden werden kann, das sich
auflerhalb der Ordnung wihnend den dufiersten Rahmen der Gesellschaft
und Objektivitit absteckt, innerhalb dessen das Erscheinen jedes Objekts
zwar nicht strikt determiniert und doch immer schon in gewissen Bahnen
vorgezeichnet wird. I.d.S. ist auch die gesellschaftliche Gesamtheit in all
ihrer Unebenheit als eine immer schon gescheiterte Ordnung zu betrach-
ten, in der Dislozierung und Konflikt bereits integrativer Bestandteil sind,
wenn auch innerhalb eines breit abgesteckten Rahmens. Um das eman-
zipatorische Potential von Dislozierung und Konflikt zu wahren, muss
eben jener Rahmen selbst, also letztendlich die einende Ordnung i.S.d.
Bedingung der Moglichkeit von Konflikt und Dislozierung, zur unmog-
lichen Disposition gestellt werden. Diesbeziiglich gilt es den imagina-
ren Horizont in seiner zugleich subversiven Rolle zu denken, der derart
universalisiert und gleichsam abseits des Ontischen stérend und disrup-
tiv auf jede Form von Determination wirkt, indem er eine Uberfiille an
Sein représentiert. Sonach wird in dieser Doppelrolle von Griindung und
Entgriindung der imaginére Horizont eher im ontologischen Sinne aus-
zulegen sein, also gewissermaflen als Sein, das Seiendes ermdglicht und
zugleich seine absolute und endgiiltige Konstituierung unterbindet. D. h.
der imaginire Horizont der Griindung ist in eins mit jenem der Subver-
sion und demzufolge auch in sich grundsitzlich antagonistisch. Im Fall
der Unentscheidbarkeit bzw. des sozialen Antagonismus wird sich die-
se innere Strittigkeit ontisch manifestieren, indem sich die Uberfiille des
Seins in einem bestimmten und gleichwohl entleerenden Inhalt einer Ent-
scheidung konkretisiert und ferner ein Subjekt evoziert, das jenem Subjekt

286 Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 64.

76

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussfolgerungen

der Ordnung opponiert und danach strebt, sich gleichsam an dessen Stel-
le zu setzen. Der Kampf um die Ordnung ist daher nicht nur ein Kampf
um Macht, sondern ein Kampf um Subjektivitit. Einem urspriinglichen

Subjekt der Macht, das sich scheinbar absolut sedimentiert aulerhalb der
bestehenden Ordnung wihnt, steht im Moment der Unentscheidbarkeit/
Entscheidung ein v6llig anderes und doch selbes Subjekt in antagonisti-
scher Weise gegeniiber: anders weil es Triger eines bestimmten Inhalts

(einer Entscheidung) kontrar zur bestehenden Ordnung ist; dasselbe, weil
es ein sich selbst griindendes Subjekt der Macht ist und das Sein zu inkar-
nieren sucht. Weiter ldsst sich der Kampf um Macht letzten Endes als ein

Kampf um Sein abstrahieren, bei dem beide Seiten des Konflikts danach

streben, das Sein selbst zu reprasentieren. Es stellt somit den Bezugspunkt
des Konflikts dar, indem es verbindet und paradoxerweise doch radikal

trennt. In diesem gewissermaflen »Wettlauf« um die Verkorperung des

Seins hat allerdings die bestehende Ordnung immer schon einen Vor-
sprung, weil sie sich als Ordnung bereits eingerichtet hat und demnach

das Sein am ehesten verkorpert. Es darf daher vermutet werden, dass die

Unebenbheit des Sozialen und dessen Konfliktualitdt im Wesentlichen

selbst der Ordnung zugehorig sind; d. h. sie gibt immer schon den Rah-
men des Konflikts vor. Erst im Moment der Unentscheidbarkeit, in dem

dieser »Rahmeng, d. h. die Ordnung als universelle Grundgebung bzw. als

Bedingung der Moglichkeit von Konflikt, selbst zur unmdéglichen Dispo-
sition steht, lasst sich von einem sozialen Antagonismus reden. Da sich

das opponierende Subjekt nur innerhalb der bereits bestehenden Ordnung
manifestieren kann, bleibt es einerseits an dessen Rahmenbedingungen

gebunden, andererseits muss es in der letztendlichen Selbstgrundgebung

etwas der Ordnung radikal Anderes ausdriicken. Es stellt die Ordnung vor
eine (innere) ZerreifSprobe, ohne sie dadurch vollig zu entzweien. Um die-
sen Gedanken einer gewissermafien nach innen gerichteten Gegenwen-
digkeit angemessen weiterzuentwickeln, bedarf es einer Reflexion diese

hier nun offengelegten und vom Ontologischen herrithrenden »inneren

Strittigkeit«, wie sie in ganz dhnlicher auch von Heidegger in Form des

strittigen Wesens des Seins gedacht wurde.

77

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/dol.org/10.5771/8783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=) ImmTy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Das strittige Wesen des Seins

Wie das vorangegangene Kapitel zeigt, scheint eine Laclau’sche Ontolo-
gie des Politischen auf einen imagindren Horizont hinauszulaufen, der

in sich antagonistischer Natur ist. Um diesen weiter auszudifferenzieren

und dartiber hinaus etwaige Anhaltspunkt zu einer Radikalisierung des

Politischen offenzulegen, bedarf es einer Relektiire Heideggers, zumal er

in seiner spiteren, seinsgeschichtlichen Schaffensphase versucht, das Sein

urspriinglicher, d. h. aus dem vorsokratischen Gedankengut her, als etwas

Strittiges zu denken. Dem ersten Anschein folgend verspricht daher Hei-
deggers Begrift des (Ur-)Streits nahere Aufschliisse dariiber zu geben, wie

ein in sich antagonistischer Horizont i. S. einer in sich gerichteten Gegen-
wendigkeit gedacht werden kann. Hierfiir werden nun Heideggers Aus-
legungen der Physis (®vo1g) und der Aletheia (AAf0eia) rekonstruiert,
um sich an jenen ontologischen Streit heranzutasten. Diese beiden Begrif-
fe sind freilich nicht aus der Luft gegriffen, sondern insofern wesentlich,
als sie einerseits sowohl den Entzug des Seins als auch die Griindung des

Seienden ndher reflektieren, vielmehr aber noch, Heidegger zufolge, die

frithen Anfange der abendlédndischen Metaphysik markieren: »Im Anfang

seiner Geschichte lichtet sich Sein als Aufgang (¢Vo1g) und Entbergung
(&AnBewa). Von dort her gelangt es in das Geprige von Anwesenheit und

Bestandigkeit im Sinne des Verweilens (ovoia). Damit beginnt die eigent-
liche Metaphysik.«** Eben diesem Verhiltnis eines urspriinglich begriffe-
nen Seins, das letztlich als etwas Bestidndiges verstanden wurde, soll ent-
lang der Begriffe von Physis und Aletheia nachgegangen werden.

287 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 403.

79

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins
3.1 Physis als Aufgang und Abgang

Obzwar eine begriffliche Verengung schon in der griechischen Philoso-
phie zu erkennen ist, benennt Physis urspriinglich »[d]as Seiende als sol-
ches im Ganzen [...]«® und nicht das lediglich Physische, mit welchem
heutzutage meist das weltliche Materielle assoziiert und dem z.B. das
Psychische gegeniibergestellt wird.?® Physis als das Ganze des Seienden
zu fassen, bedeutet, es als »[...] das Sein selbst« zu begreifen, »kraft des-
sen das Seiende erst beobachtbar wird und bleibt.«*° Dieses » Werden«
und »Bleiben« des Seienden weisen bereits auf die nihere Bedeutung
des Begriffs selbst hin. Physis heifst soviel wie »das von sich aus Aufge-
hende (z.B. das Aufgehen einer Rose), das sich er6ffnende Entfalten, das
in solcher Entfaltung in die Erscheinung-Treten und in ihr sich Halten
und Verbleiben, kurz, das aufgehend-verweilende Walten.«*' Spitestens
an dieser Stelle sollte nun klar werden, dass Physis mehr benennt als nur
das sonst konkrete Gegebene. Dieser ersten Deutung folgend, liefle sich
vorerst von einem allem Seienden zugrunde liegenden Geschehen spre-
chen, das in paradoxer Weise sowohl den zeitlichen Fluss - Aufgehen,
Entfalten, Werden - als auch eine Form des Stillstands — Halten, Verblei-
ben, Verweilen - in sich vereint. Deutlicher wird diese eigenartige Bezie-
hung in den folgenden Passagen: »®v¥o1g meint das aufgehende Walten
und das von ihm durchwaltete Wéhren. In diesem aufgehend verweilen-
den Walten liegen >Werden< sowohl wie »Sein¢, im verengten Sinne des
starren Verharrens, beschlossen. ®Vo1¢ ist das Entstehen, aus dem Ver-
borgenen sich heraus- und dieses so erst in den Stand bringen.«** Hier-
bei darf dieses »Geschehen« der Physis nicht i.S. eines empirisch nach-
vollziehbaren Prozesses verstanden werden, der ja auf ontischer Ebene

293

verortet wire.”® Die Physis wird, wie schon erwéhnt, als Sein begriffen,

wonach sich die in dem »Walten« angedeutete Bezogenheit von »Wer-

288 Heidegger, Martin: Einfiihrung in die Metaphysik. Gesamtausgabe 40, 4. Auflage, hg.
v. P. Jaeger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983, S. 18.

289 Vgl. ebd.

290 Ebd, S.17.

291 Ebd, S.16.

292 A.a.0,S.17.

293 Vgl.ebd,, S. 16-7.

80

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physis als Aufgang und Abgang

den« und »Sein« auf der Ebene des Ontologischen befindet, liegen doch
in diesem »Walten« nicht nur beide »beschlossenc; es ist selbst zunéchst
»aufgehend« und »gewdhrend«. Diese noch etwas kryptisch klingenden
Ausfithrungen mogen anhand Barbarié¢s Erlauterungen verstindlicher
werden, wenn er daran erinnert, dass Heideggers Deutung der Physis als
(von sich aus) Aufgehen, diesem Aufgehen ein Moment des Sich-Schlie-
Ben wesentlich ist.** Heidegger hilt dazu in seiner Heraklit-Vorlesung
folgendes fest: »Im Aufgehen und als Aufgehen entgeht dieses keineswegs
dem Sichverschlieen, sondern nimmt dieses fiir sich in den Anspruch
als dasjenige, was das Aufgehen gewihrt und allein und stets die einzige
Gewihr fiir das Aufgehen gonnt.«*> Zum Aufgehen gehort also ein Sich-
Verschlielen, und zwar dergestalt, dass Aufgang (zunichst) eine Eroft-
nung und zugleich aber ein Sich-Schliefien in diesem erst selbst Eroft-
neten ist.”* Im Widerschein dieses Sich-Verschliefiens, des aufgehenden

297 wird im Eroffneten erst so etwas wie Offenheit

In-sich-zuriick-Gehens
gewihrt, und zwar insofern, als angesichts dessen erst das zuvor erwihn-
te »aufgehende Walten« und »das von ihm durchwaltete Wihren« dieses
»Werden« und »Sein« erscheinen lassen. M. a. W. wird dieses im Aufgang
Erofinete erst kraft des gleichzeitigen Sich-Verschliefiens weiterhin garan-
tiert; in dieser garantierten Offenheit gibt es nun dieses »Walten«, wel-
ches »Werden« und »Sein« gleichsam ermaglicht. Letztes, und mit ihm
enger gefasst »Verharren« oder »Stand, »steht« also derart im Erofine-
ten als das Standige, insofern es aus dem Verborgenen hervorgebracht
wird.??® M.a. W. ist das Stindige insoweit bestindig oder anhaltend, als
es immer auch ein Entstandenes oder Aufgegangenes (Durchwaltetes) ist,
wonach Physis angemessener als Ent-stehen bezeichnet werden kann.*”

Im Lichte des Aufgangs aus der Verborgenheit in die Offenheit, die wie-

294 Vgl. Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang. Studien zum Spitdenken Heideggers, Frei-
burg: Verlag Karl Alber 2016, S. 71.

295 Heidegger, Martin: Heraklit. Gesamtausgabe 55, hg. v. M. S. Fringe, Frankfurt a. M.:
Vittorio Klostermann 1994, S. 133.

296 Vgl. Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 71.

297 Vgl. Heidegger, Martin: Erlduterungen zu Holderlins Dichtung. Gesamtausgabe 4, hg.
v. E-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1981, S. 56.

298 Vgl. Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 71.

299 Vgl. ebd.

81

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

derum vom zeitgleichen Sich-Verschliefien, oder praziser, vom Riickgang
in jene Verborgenheit gewahrt wird, lasst sich begreifen, was Heidegger
unter Anwesung versteht: »Anwesung im Sinne des Hervorkommens in
das Unverborgene, das Sichstellen in das Offene.«**® Wohlgemerkt liegt
Heideggers »verbaler« Gebrauch des Begrifts Anwesung darin begriin-
det, ihn von der »substantivischen« Anwesenheit abzugrenzen, welche zu
sehr den Sinn einer Bestdndigkeit des Vorhandenen vermittelt.*”" Somit
wird signalisiert, dass der Anwesung als etwas (vermeintlich) Stehendes
zugleich eine gewisse Bewegtheit zukommt.** Damit scheint die Physis
in ihrer Tragweite begreifbarer zu werden: »®v0o1¢ ist das Hervorgehen
und Aufgehen, das Sichoffnen, das aufgehend zugleich zuriickgeht in den
Hervorgang und so in dem sich verschliefit, was je einem Anwesenden die
Anwesung gibt.«*” Entlang des Aufgangs als das urspriinglichere Hervor-
gehen aus der Verborgenheit und das Sich-Schlief3en als Abgang in jene
Verborgenheit, zeigt sich die Physis deutlicher »[a]ls die Ankunft und der

304 als

Entzug zugleich, als der Ausbruch und gleichzeitiges Weggehen«
sich verschlieffender Aufgang, der Anwesung gewihrt.*® Die vom Auf-
und Abgang der Physis durchdrungene Anwesung entlarvt somit jed-
wede Bestindigkeit oder Anwesenheit als etwas Ruhendes, das zugleich
duflerst bewegt ist: »[...] was an diesem Stehen als das Ruhen scheint, ist
in Wahrheit die Sammlung hochster Bewegtheit.«** Demnach lésst sich
das Standige als gespannte Ruhe verstehen, in der »[...] das Gegenwendi-
ge des Zum-Vorschein-Kommens und des aus der Anwesenheit Abtretens
zusammengehalten wird.«*”” Das Seiende ruht insofern als etwas Anwe-
sendes, als es sowohl vom Aufgang als auch vom Abgang (Abwesenheit
oder Entzug) quasi betroffen ist, kraft deren sich erst von jener gespann-
ten Ruhe hochster Bewegtheit reden lasst. Das Stehen ist daher eine

300 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 272.

301 Vgl. Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 72.

302 Vgl. ebd.

303 Heidegger, Martin: Erlduterungen zu Holderlins Dichtung, S. 56.

304 Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 72.

305 Vgl. ebd.

306 Ebd. u. vgl. Heidegger, Martin: Holzwege. Gesamtausgabe 5, hg. v. FE-W. v. Hermann,
Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1977, S. 34-5.

307 Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 73.

82

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Physis als Aufgang und Abgang

Ruhe, die nicht im Gegensatz zur Bewegung steht, d. h. diese ausschlief3t,
sondern die Bewegung vielmehr einschlief3t, denn »[n]ur das Beweg-
te kann ruhen«®®, wonach die Ruhe selbst eine Art der Bewegung dar-
stellt.** Obzwar Ruhe und Bewegtheit einander nicht ausschlieflen, bleibt
ihr eigenartiges Verhiltnis zueinander nichtsdestoweniger von einer tie-
fen, ndmlich vom Auf- und Abgang der Pyhsis herrithrenden Spannung
oder Gegenwendigkeit getragen, die erst in Heideggers Begriff des Streits
zunehmende Betonung findet. Angemessen wird der Streit, wie Barbari¢
nahelegt, nur ausgehend von der bereits erorterten Denkfigur des Zusam-
mengehorens des Verschiedenen (bzw. auf die Unterscheidung zwischen
dem Selben und dem Gleichen)* verstanden.** Demzufolge verweisen
die unterschiedlichen Formen des Streits (zwischen Welt und Erde, Maf3
und Unmaf3, Lichtung und Verbergung), wie sie unter anderem in Hei-
deggers Der Ursprung des Kunstwerks zur Geltung kommen, auf ein all-
gemeines Verhiltnis der Entgegensetzung, in welchem die so Entgegen-
gesetzten dennoch in einem sie einenden Bezug zueinander stehen: ein
Auseinander und gleichzeitiges Zueinander. Der Auf- und Abgang der
Physis, der erst Anwesung gewéhrt und die Bewegtheit jeder scheinbaren
Bestidndigkeit preisgibt, kann daher auf einen viel tiefer liegenden Streit
zurickgefiithrt werden: auf den »Urstreit«, in welchem die Wahrheit von
Lichtung und Verbergung geschieht.”

Der Vollstandigkeit halber sei hier erwihnt, dass die derart verstan-
dene Physis, als »[...] dieses Hin- und Her- des aufgehenden, sich ver-
schlieenden und in sich zuriick gehenden Hervorgehens, dieses Auf- und
Abtreten [...]«®, fiir die Griechen das Wesen des »Erscheinens« ausmach-
te.™ Obzwar schon von vorliegendem Interesse weniger das vorsokrati-
sche Verstandnis von Phianomenalitit ist, als vielmehr der in der Phy-
sis angelegte Streit in seiner Gegenwendigkeit von Aufgang und Abgang,

308 Heidegger, Martin: Holzwege. Gesamtausgabe 5, S. 34.

309 Vgl. ebd,, S. 34-5.

310 Vgl. Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 55.

311 Vgl Kap. 1.1,S. 7.

312 Vgl. Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 50.

313 Vgl. Heidegger, Martin: Holzwege. Gesamtausgabe 5, S. 42.
314 Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 73.

315 Vgl. ebd.

83

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

scheint die Frage nach dem Verlorengehen dieser urspriinglichen Auffas-
sung der Physis unerldsslich. Berechtigterweise fragt Barbari¢ nach dem
»Woher« des Absturzes der Physis. Dass diese »[...] glinzende Uberfiille
der aufgehenden, sich er6ffnenden und entfaltenden Anwesung [...]«*'*
der Physis sukzessive schwicher wurde und sich schlussendlich vollig
zuriickzog,” ndmlich hinter das Anwesende*® — Physis wird zum schlicht
Physischen -, scheint einer Gier nach der stets vorhandenen Bestindig-
keit geschuldet zu sein.” Wie Barbari¢ dahingehend einrdumt, mag auch
die Erkldrung, dass aufgrund der Begiinstigung und Absonderung dieser
einen Bedeutung die tiefe Zweideutigkeit der Physis verloren ging, nicht
hinreichen, um jene Obsession der Dauer und Konstanz zu rechtferti-
gen.”” Eher scheint im Sein selbst ein grundsitzliches Versdumnis inne-
zuwohnen, das eben jenen einseitigen Wandel beférdert™' - eine Ansicht,
die tibrigens auch Heidegger in Erwagung zog.*”> Wobei Barbari¢ dem
sogleich hinzufiigt, dass die damit angesprochene Seinsvergessenheit
zu kurz greift und gar irrefithrt in der Annahme, sie gehore schlicht »[... ]
in das durch sie selbst verhiillte Wesen des Seins.«*** Um eine Erklarung
bemiiht, und allem voran auch, um dem bereits aufgespiirten Streit auf
den Grund zu gehen, soll sich der Rekurs auf die urspriinglichere Alet-
heia (4An0eia) als vielversprechender erweisen, geht sie der Physis nicht
nur geschichtlich, sondern auch sachlich voran,*® was im Ubrigen die zur
Erwdhnung gebrachten Begriffe des Verborgenen und Unverborgenen
bzw. der »Urstreit« von Lichtung und Verbergung bereits erahnen lielen.

316 Ebd.,S.77.

317 Vgl. ebd.

318 Vgl. Heidegger, Martin: Das Ereignis. Gesamtausgabe 71, hg. v. E-W. v. Hermann,
Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 2009, S. 25.

319 Vgl. Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 77.

320 Vgl.ebd,, S. 78-9.

321 Vgl. ebd., S. 79.

322 Vgl. ebd.

323 Vgl. ebd.

324 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 364.

325 Vgl. Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 79-80.

84

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum umfassenderen Verstandnis von Aletheia

3.2 Zum umfassenderen Verstandnis von Aletheia —
Lichtung, Logos und Onto-Theo-Logik

Einleitend sei auf Heideggers Abgrenzung des Begriffs zur geldufigen Auf-
fassung verwiesen. Die gemeinhin als Wahrheit tibersetzte Aletheia hat,
so Heidegger, urspriinglich nichts mit einer Wahrheit zu tun, die begrif-
fen wird als Ubereinstimmung zwischen » Aussage und dem Sachzusam-

menhang [Hervorh. i. O.]«**

oder als »Angleichung der Sache an die
Erkenntnis« bzw. » Angleichung der Erkenntnis an die Sache«*”; sie hat
also nichts mit einem Wahrheitsbegriff i.S. einer Addquation gemein,**
in welcher Wahrheit (oder besser gesagt Richtigkeit oder Evidenz) dann
vorliegt, wenn, vereinfacht gesagt, Aussagen mit (objektiven) Gegeben-
heiten in richtiger Weise korrespondieren. Viel weniger noch darf, wie
Barbari¢ anmerkt, der von Heidegger vertretene Wahrheitsbegriff als
etwas aufgefasst werden, das in den Gesichtskreis der Erkenntnis oder
gar in jenen des Ewigen und Auflerzeitlichen fillt.** Diesen (ontischen)
Wahrheitsauffassungen versucht er vielmehr eine vorangehende Wahrheit
offenzulegen, die jene erst ermdglicht.*® Dafiir liest er Aletheia biswei-
len als A-Letheia (A-Ar0¢ta) und hebt damit den Term Lethe (A1) her-
vor,” der soviel wie Verborgenheit und wohlgemerkt auch Vergessenheit
bedeuten kann, und tibersetzt so Aletheia »wortlicher« als Unverborgen-
heit.*” Das in der Physis bereits zur Rede gebrachte Hervorkommen aus
dem Verborgenen, wie es zum Aufgang und zum Ent-stehen wesentlich
dazugehort, wird somit konkretisiert als Entbergung: das Hervorbringen
oder Uberfiihren (des Seienden) aus dem Verborgenen in Unverborgen-
heit; das Ans-Licht-Bringen und Anwesen-Lassen i.S. d. bereits erwahn-
ten Anwesung. Im Zusammenhang mit der Entbergung stoflen wir bis-

326 Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit. Gesamtausgabe 34, hg. v. H. Morchen,
Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1988, S. 11.

327 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 180.

328 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 85-6.

329 Vgl. Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 46.

330 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 85-6.

331 Vgl. Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsitze. Gesamtausgabe 7, hg. v. E-W. v. Her-
mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 2000, S. 225-6.

332 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 188.

85

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

weilen auf Ubersetzungen Heideggers in ein ausdriicklich ontologisches
Vokabular: »Das Sein entzieht sich, indem es sich in das Seiende ent-
birgt. [...] Indem sie [die A-Letheia; Anm. d. Verf.] Un-Verborgenheit
des Seienden bringt, stiftet sie erst Verborgenheit des Seins.«*** D. h. also,
dass zum Entbergen, welches Seiendes in die unverborgene Anwesung
bringt, es anwesend sein ldsst, wesentlich das Verborgene gehort, »[...]
die AnOn [Lethe; Anm. d. Verf.], als ihre Riicklage, aus der das Entbergen
gleichsam schopft.«*** Zugleich zieht sich jedoch das Sein im Entbergen
notwendigerweise zurtick, soll Unverborgenheit gewdhrt werden. (Wir
treffen hier auf die uns bereits vertraute Denkfigur eines ermdglichen-
den Entzugs, wie sie schon im Begriff des Ab-Grunds deutlich wurde.)**

Das urspriingliche Hervorkommen aus dem Verborgenen erldutert
Heidegger sonach entlang des Seinsbegriffs: »Sein des Seienden heif3t:

336

Sein, welches das Seiende ist [Hervorh. d. Verf.]«*¢, wihrend dieses »ist«

37 »Sein west hier in der Weise eines

transitiv verstanden werden muss:
Uberganges zum Seienden.«** Dieser Ubergang vom Sein zum Seienden
bedeutet, wie Heidegger unterstreicht, freilich nicht ein Hinzukommen
des Seins zum Seienden, als ob sich dem Seienden schlicht ein Sein hin-
zugesellt oder von diesem angegangen wird;** oder wie Poltner pointiert
festhalt: »Entbergung des Seienden, das Seiende ins Offene bringen meint
also weder ein nachtrégliches Bescheinen oder ein Verfrachten eines schon
Vorhandenen aus einer Dunkelkammer in einen Lichtraum [...].«**° Das
Sein wird also insofern als transitiv verstanden, als dem Ubergang kein
Seiendes voraus geht, welches bereits anwesend oder gar gegriindet ist.**
Vielmehr muss dieser Ubergang eher von einem urspriinglichen Wahr-
heitsgeschehen her begriffen werden: als »[d]as Geschehnis des Entber-

333 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 337.

334 Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsitze, S. 226.

335 Vgl. Kap. 1.1, S. 7-8.

336 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 70-1.

337 Vgl.ebd,, S. 71.

338 Ebd.

339 Vgl.a.a.O.

340 Poltner, Gunther: Zeit-Gabe. Zum Ereignisdenken des spéten Heidegger, in: Das Spdt-
werk Heideggers. Ereignis — Sage — Geviert, hg. v. D. Barbari¢, Wiirzburg: Konigshau-
sen & Neumann 2007, S. 31.

341 Vgl. ebd,, S. 30.

86

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum umfassenderen Verstandnis von Aletheia

gens, d.h. der Wahrheit [...]«**, also vom Griinden des Seins her, wie
Poltner in einer Fufinote anmerkt.’** Dieses Griinden des Seins, wohlge-
merkt im Genitivus subiectivus zu verstehen, bringt das Seiende als sol-
ches, d.h. als etwas Anwesendes i.S. der Anwesung, tiberhaupt erst her-
vor: »Das Ubergehen ergibt das Wohin seines Ubergangs, im Ubergehen
wird zumal die Stitte der Ankunft erbildet. Das, wobei das iibergehen-
de Sein ankommt, wird im Ubergehen selbst erst gestiftet.«** Den nihe-
ren Ubergang beschreibt Heidegger dann wie folgt: »Sein geht iiber (das)
hin, kommt entbergend iiber (das), was durch solche Uberkommnis erst
als von sich her Unverborgenes ankommt. Ankunft heifit: sich bergen in
Unverborgenheit: also geborgen anwihren: Seiendes sein.«** Und wei-
ter: »Sein zeigt sich als die entbergende Uberkommnis. Seiendes als sol-
ches erscheint in der Weise der in die Unverborgenheit sich bergenden
Ankunft.«**® Der Ubergang lisst sich demzufolge von zwei Seiten schil-
dern: einerseits von der »entbergenden Uberkommnis«, andererseits
von der »bergenden Ankunft«. Wahrend letztes im Grunde nichts ande-
res bedeutet als der in der Physis bereits diskutierte Aufgang aus dem
Verborgenen, in welchem Seiendes zur Ruhe kommt und im Offenen
anwesend »steht«, verweist Heideggers Formulierung der »entbergen-
den Uberkommnis« nicht nur auf das {ibergehende Geschehen aus dem
Verborgenen, also auf die Entbergung. Ebenso wird damit, hochst vor-
sichtig ausgedriickt, der Ubergang des Seins i. S. einer » Transzendenz«*
des Seins gemeint, der Seiendes nicht nur als Seiendes erst hervorbringt,
sondern dieses stets bedingt und es auch raumlich und zeitlich »tiber-
holt« (Uberkommnis i. S. des Uberholens*®) bzw. iibersteigt: »So wie die
Offenheit der rdumlichen Nihe jedes nahe und ferne Ding, von diesem
her gesehen, iibersteigt, so ist das Sein wesenhaft weiter als alles Seien-

342 Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsitze, S. 26.

343 Vgl. ebd,, S. 31.

344 Ebd., S.30-1.

345 Heidegger, Martin: Identitdit und Differenz, S. 71.

346 Ebd.

347 Vgl. ebd,, S. 73.

348 Vgl. Novak, Ales: Der Begriff »Austragc als Bestimmung des Seins bei Martin Heideg-
ger, in: Phdnomenologische Forschungen, hg. v. K.-H. Lembeck et al., Hamburg: Felix
Meiner Verlag 2014, S. 211-2.

87

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

de [...].«** Zugleich ist dieses Ubersteigen nicht nur eine Uneinholbarkeit
oder ein Entzug, wie von Heidegger am Beispiel des Rdumlichen veran-
schaulicht wird, sondern auch stets etwas, das dem Seienden zu-kommt
(siehe Zustellung®’), und besonders am temporalen Charakter des Seins
erkennbar wird, wie Schwan dazu erldutert:

In der Ubergingigkeit ist das Sein dem Seienden einerseits immer
»vorweg« als das, was in der Zuwendung dem Seienden erst zukommt
und auf es >zu-kommt«. Damit ist ihm dennoch keine Seinswei-
se jenseits alles Seienden eigen, aus dem es seine Herkunft hitte,
sondern >zu-kiinftig« kommt das Sein tiber alles Seiende so, daf8
es in ihm immer schon »an-kommt« und als Anwesen >waltet<.”

Wie die Passage berichtigt, ist Sein im so dargelegten Ubergang keine
positive Transzendenz, kime es derart doch potentiell in den Einzugs-
bereich des Seienden. Die »entbergende Uberkommnis«, in welcher das
Sein das Seiende tiberholt und somit uneinholbar wird, lisst Seiendes als
solches erst anwesend sein, indem es diesem, in zeitlicher und rdumlicher
bzw. phianomenologischer Hinsicht, »von allen Seiten« her zu-kommt,
und zwar dergestalt, wie Novak erldutert, »dass das Sein die Unverbor-
genheit, in der das Seiende sich als ein solches stabilisiert, zur Gestalt
bringt und dadurch erst erscheint, allererst >schaffen< muss.«** Wohlge-
merkt sind beide Seiten dieses Geschehens — ob der Begrift des Gesche-
hens hier tiberhaupt noch angebracht ist, sei dahingestellt -, also »ent-
bergende Uberkommnis« und »bergende Ankunft«, nicht als Abfolge,
sondern als »einheitliches« Geschehen zu verstehen: »Eines geschieht als
das andere.«* Dies wird umso deutlicher, wenn Heidegger auf seine uns
bereits wohl vertraute Denkfigur des Zusammengehorens des Verschie-

349 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 336-7.

350 Vgl. Kap. 1.1, S. 6-7.

351 Schwan, Alexander: Politische Philosophie im Denken Heideggers, Opladen: Westdeut-
scher Verlag 1989, S. 35.

352 Novak, Ales: Der Begriff »Austrag« als Bestimmung des Seins bei Martin Heidegger,
S.211.

353 Vgl. Poltner, Glinther: Zeit-Gabe, S. 31.

88

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum umfassenderen Verstandnis von Aletheia

denen zuriickgreift, um die paradoxe Beziehung von Uberkommnis und
Ankunft bzw. Sein und Seiendem zu erldutern:

Sein im Sinne der entbergenden Uberkommnis und Seiendes als
solches im Sinne der sich bergenden Ankunft wesen als die so
Unterschiedenen aus dem Selben, dem Unter-Schied. Dieser ver-
gibt erst und hilt auseinander das Zwischen, worin Uberkommnis
und Ankunft zueinander gehalten, auseinander-zueinander getra-
gen sind. Die Differenz von Sein und Seiendem ist als der Unter-
Schied von Uberkommnis und Ankunft: der entbergend-bergen-
de Austrag beider. Im Austrag waltet Lichtung des sich verhiillend
Verschlielenden, welches Walten das Aus- und Zueinander von
Uberkommnis und Ankunft vergibt [Hervorh. i. O.].%*

Damit erscheint das urspriingliche Entbergungsgeschehen, i.S. d. im Geni-
tivus subiectivus verstandenen Griindens des Seins, als entbergend-ber-
gender Austrag von Uberkommnis und Ankunft, in welchem Sein und
Seiendes zwar getrennt und dennoch aufeinander verwiesen bleiben,
insofern namlich, als Sein zunichst Seiendes anwesend sein lisst, es sich
jedoch zugleich in Verborgenheit zuriickzieht, damit Seiendes als solches
erst sein kann. Die im Austrag waltende Lichtung darf dabei mit der Ent-
bergung gleichgesetzt werden, denn wéihrend zur Entbergung das Ver-
borgene als deren Riicklage gehort, bezieht die Lichtung gleichermafien
vom Verborgenen her ihre Herkunft. »Die Lichtung, in die das Seiende
hereinsteht«, so Heidegger, »ist in sich zugleich Verbergung.«** Der Aus-
trag, der erst dieses Walten von Lichtung und Verbergung vergibt, kraft
deren Seiendes anwesend sein kann, ist natiirlich nichts anderes als der
(Ur-)Streit, in welchem die so Entgegengesetzten, ndmlich Lichtung und
Verbergung, dennoch in einem einenden Verhiltnis zueinanderstehen:
Er trigt beide auseinander und zueinander zugleich.

Aus diesem Austrag schopft die abendlédndische Metaphysik, die sich
derart stets in ihren epochalen Pragungen lichtete (als Physis, Logos, Idee,

354 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 71.
355 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 40.

89

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

37 wobei der Aus-

etc.), ihre, wie Heidegger es nennt, »Wesensherkunft«
trag selbst, obzwar stets anwesend, dennoch »[...] als der Austrag verbor-
gen und so vergessen bleibt in einer sich selbst noch entziehenden Ver-
gessenheit [Hervorh. i. O.].«** Sein zeigte sich selbst lediglich als Sein des
Seienden (Gen. subj.), also stets nur als zustellender Grund, ohne dabei
jeden Austrag, d.h. »das Wesen des Seins als das Spiel selber«*® zu den-
ken. Denn dieses Vergessen des Austrags ist, wie Heidegger schreibt, nicht
der menschlichen Vergesslichkeit geschuldet, als ob der Austrag nachtrég-
lich davon befallen wire, sondern es gehort wesentlich zur Entbergung,
und zwar im selben Mafle, wie zu ihr die Verbergung gehort.* Im sel-
ben Atemzug, in welchem Verborgenheit hier als Riicklage fiir Unver-
bogenheit dient,* liele sich mithin von der Seinsvergessenheit als jene
Riicklage reden, die uns erst an das Sein zu erinnern vermag, wie Hei-
deggers Ausfithrungen an anderer Stelle nahelegen, wenn er vom Sein als
dem Vergessensten und zugleich Erinnerndsten spricht.** Verbergen und
Vergessen gehen also nicht nur zusammen einher, wie es die Mehrdeutig-
keit der Lethe nahelegt;** vielmehr wire ohne sie weder ein Entbergen
noch ein Erinnern méglich. Die Seinsvergessenheit zeigt sich somit im
Lichte der Entbergung selbst als zugehorig zum Austrag. Demzufolge lie-
L3¢ sich gar vom Streit zwischen Vergessen und Erinnern das Wort reden.

Wie der Austrag nun selbst, und damit auch die von ihm mitgetrage-
ne Seinsvergessenheit, seit dem Beginn der abendldndischen Metaphysik
der Vergessenheit anheimfielen - hier kiindigt sich ein »doppeltes« Ver-
gessen an -, zeichnet Heidegger nach, indem er dem bisher dargelegten
urspriinglichen Entbergungsgeschehen i.S. d. Griinden des Seins im Geniti-
vus subiectivus, ein diesem entgegengesetztes Griinden des Seins im Geni-

356 Vgl. Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 72-3.

357 Vgl.ebd,, S. 74.

358 Vgl.ebd,, S. 74.

359 Ebd, S. 72.

360 Vgl. ebd., S. 59-60.

361 Vgl. Heidegger, Martin: Vortrdge und Aufstze, S. 226.

362 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 252.

363 Fiir Heideggers weitere Interpretation der Lethe (Vergessung, Verborgenheit), die zur
Verbergung gehort, vgl. Heidegger, Martin: Parmenides. Gesamtausgabe 54, hg. v.
M. S. Frings, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1992, S. 106-12.

90

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum umfassenderen Verstandnis von Aletheia

tivus obiectivus nachzeichnet, ein »nachtrégliches« Geschehen also, das
sich vielleicht als gegenldufiges » Verbergungsgeschehen« bezeichnen liefe:

Das Sein zeigt sich in der entbergenden Uberkommnis als das Vor-
liegenlassen des Ankommenden, als das Griinden in den mannig-
faltigen Weisen des Her- und Vorbringens. Das Seiende als solches,
die sich in die Unverborgenheit bergende Ankunft ist das Gegriin-
dete, das als Gegriindetes und so als Erwirktes auf seine Weise griin-
det, ndmlich wirkt, d. h. verursacht. Der Austrag von Griindendem

und Gegriindetem als solchem hilt beide nicht nur auseinander,
er hilt sie im Zueinander. Die Auseinandergetragenen sind derge-
stalt in den Austrag verspannt, daf$ nicht nur Sein als Grund das

Seiende griindet, sondern das Seiende seinerseits auf seine Weise

das Sein griindet, es verursacht. Solches vermag das Seiende nur,
insofern es die Fiille des Seins »ist«: als das Seiendste.***

Der urspriinglichen Entbergung, in welcher das Sein zunéchst das Sei-
ende derart griindet, als es dieses lediglich vorliegen lasst, folgt nun eine

gegenldufige (weitere) »Verbergungs, in der das Seiende selbst das Sein

griindet, i.S. des Wirkens oder Verursachens. Dies geschieht dergestalt,
als das Seiende in der Lage ist als das hochste Seiende, das Seiendste, das

Sein selbst gleichsam zu »inkarnieren«. Kurz gesagt: Sein griindet zwar
urspriinglich Seiendes, indem es dieses zunichst vorliegen und es anwe-
sen ldsst, nur um von diesem selbst wiederum begriindet zu werden.
Demnach kann der Austrag, der Sein und Seiendes aus- und zueinander
hilt, als das Griinden des Seins in zweifacher Hinsicht interpretiert wer-
den: sowohl als das Griinden des Seins (Gen. subj.) im Austrag von Uber-
kommnis und Ankunft als auch als das Griinden des Seins (Gen. obj.) im

Austrag von Griindendem und Gegriindetem. Der wesentliche Unter-
schied ldsst sich schliellich an der Art und Weise ablesen, wie das Seien-
de jeweils gegriindet wird. Ausgehend vom Austrag von Uberkommnis

und Ankunft, griindet das Seiende, Heideggers Ausfithrungen zufolge,
zundchst im Logos (Adyog): »Sein west als Adyog im Sinne des Grundes,

364 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 74-5.

91

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

des Vorliegenlassens.«**® Ohne detailliert auf Heideggers Interpretation
des Logos einzugehen, soll lediglich darauf verwiesen werden, dass er
diesen Begriff vor dem Hintergrund des altgriechischen Légein (Aéyetv)
her deutet, das in seiner Ambiguitit zwei wesentliche Grundbedeutun-
gen birgt. Denn néchst zur sprachlichen Bedeutung — »Aéyewv heift: sagen
und reden«**® —, die nebst Ratio, Vernunft, Sinn, etc. wohl am geldufigs-
ten mit dem Begriff des Logos assoziiert wird,” kommt ihm iberdies die
Konnotation eines Nieder-, Vor- und Zusammenlegens zu, die Heidegger
am Beispiel der agrarischen Lese, entlang von Begriffen wie Ahren- und
Traubenlese, aber auch Auf- und Auslesen versucht deutlich zu machen.**
Er hilt fest: »Das uns bekanntere Lesen, namlich das einer Schrift, bleibt
eine, obzwar die vorgedringte Art des Lesens im Sinne von: zusammen-
ins-Vorliegen-bringen.«** Obzwar schon untrennbar verbunden, ist hier
weniger Heideggers vom Légein her interpretierte und urspriingliche

Sprachauffassung von Interesse,”°

sondern der Aspekt dieses urspriing-
lich unverborgenen »Zusammenc, der sich in den sprachlichen Dimensi-
onen des Sagens, Redens und Lesens widerspiegelt, wenn es da z. B. heifit:
»Sagen ist Aéyewv. [...] Er [der Satz eben; Anm. d. Verf.] nennt das unaus-
denkliche Geheimnis, dafd sich das Sprechen der Sprache aus der Unver-
borgenheit des Anwesenden ereignet und sich geméf3 dem Vorliegen des
Anwesenden als das beisammen-vor-liegen-Lassen bestimmt.«*”* Ahn-
lich der gespannten Ruhe der Physis, die in sich die hochste Bewegtheit
zusammenhilt - sie »durchwaltet« den Logos¥* -, zeigt sich auch der
Logos vom Légein her gedeutet als etwas mannigfaltig Vorliegendes, der

das »Auseinander- und Gegenstrebige in eine Zusammengehorigkeit«

365 Ebd., S.75.

366 Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsitze, S. 214.

367 Vgl. ebd.

368 Vgl.ebd., S. 215-6.

369 Ebd, S.215.

370 Vgl hierfiir drei weiterfithrende Ansétze zu Heideggers Interpretation von Logos und
Légein, in: Gregorio, Giuliana: Vor der Metaphysik? Heidegger, Heraklit und die Suche
nach einer »urspriinglicheren Logik«, in: Perspektiven der Metaphysik im »postmeta-
physischen« Zeitalter, hg. v. P-L. Coriando u. T. Rock, Berlin: Dunker & Humboldt,
S. 148-56.

371 Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsitze, S. 218.

372 Vgl. Heidegger, Martin: Einfiihrung in die Metaphysik, S. 142.

92

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum umfassenderen Verstandnis von Aletheia

sammelt und so »[...] aus der Einigung des Gegenstrebigen dieses in der
hochsten Schirfe seiner Spannung [behilt].«*”” Der Logos wird wesent-
lich begleitet von einem Zusammen oder einem Einenden: »der Adyogim

74 was libersetzt

Sinne des versammelnden Vorliegenlassens:"Ev ITavta«
so viel wie »Eins ist Alles [Hervorh. i. O.]«*” bedeutet. Mit dieser Formel
Heraklits wird bereits der Grundstein dafiir gelegt, was die abendldndi-
sche Metaphysik als solche gemif3 der Leitfrage je auszeichnete, namlich
das Sein und mit ihr die ontologische Differenz als einzigartigen und
zugleich als den allgemeinsten Sachverhalt zu denken: die Einzigartig-
keit und zugleich Universalitit der ontologischen Differenz.”’® Demnach
ergibt sich auch eben jene Deutung Heideggers: »Der Adyog versammelt,
griindend, alles in das Allgemeine und versammelt begriindend alles aus
dem Einzigen.«””” Im Hinblick darauf gestaltet sich die Frage nach dem
Sein des Seienden in zweifacher Weise: Zum einen fragt sie nach dem

378

Seienden im allgemeinen als Seiendes,”® wonach das Sein des Seienden

von »[...] der ergriitndenden Einheit des Allgemeinsten, d. h. des tiberall
Gleich-Giiltigen [...]«” her gedacht wird: Metaphysik ist hier Ontologie.
Zum anderen fragt sie, welches und wie das Seiende i. S. des hochsten Sei-
enden ist,”®® womit das Sein des Seienden gemif3 der »[...] begriinden-
den Einheit der Allheit, d.h. des Hochsten tiber allem«* gedacht wird:

Metaphysik stellt somit, wenn auch implizit, »die Frage nach dem Gétt-

382

lichen und nach dem Gott«*®, und ist folglich Theologie. Weniger inter-

essiert im Moment eine Erklarung auf die naheliegende Frage, »[...] wie
der Gott in die Philosophie kommt«*®, als vielmehr die Art und Weise,
wie die abendlidndische Philosophie sich, Heidegger zufolge, gegriindet

373 A.a.O.

374 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 65.

375 Ubers. n. Bruno Snell, in: Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsiitze, S. 213.

376 Vgl. Heidegger, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik. Gesamtausgabe 29/30, hg. v.
F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983, S. 520.

377 Heidegger, Martin: Identitdit und Differenz, S. 75.

378 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 449.

379 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 66.

380 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 449.

381 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 66.

382 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 449.

383 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 67.

93

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

hat, namlich als Onto-Theo-Logie, oder priziser: als Onto-Theo-Logik.***
Denn im Unterschied zur wissenschaftlich konnotierten Logie (-Logia),
die ihren Gegenstand hinsichtlich seines Grunds in einen (von bestimm-
ten Gesetzmaifligkeiten gepriagten) Begriindungszusammenhang stellt
und deshalb »logisch«, d. h. bereits gegriindet, ist, zeichnet sich die hier
verstandene Logik dadurch aus, dass sie die Logik des Logos (Adyog) ist,
d.h. also eine Logik, die dem Ergriinden des Seienden als solchem und

dem Begriinden des Seienden im Ganzen Rede steht:***

Die -Logia ist jeweils das Ganze eines Begriindungszusammen-
hanges, worin die Gegenstinde der Wissenschaften im Hinblick
auf ihren Grund vorgestellt, d. h. Begriffen werden. Die Ontolo-
gie aber und die Theologie sind »Logien, insofern sie das Seiende
als solches ergriinden und im Ganzen begriinden. Sie geben vom
Sein als dem Grund des Seienden Rechenschaft. Sie stehen dem
Aoyog Rede und sind in einem wesenhaften Sinne Adyog-gemaifs,
d.h. die Logik des Adyog. Demgemaif3 heifSen sie genauer Onto-
Logik und Theo-Logik. Die Metaphysik ist sachgemafer und deut-
licher gedacht: Onto-Theo-Logik.*®

Kraft dieser Logik darf die onto-theologisch verfasste Metaphysik nicht als

»Zusammenschluf3 zweier fiir sich bestehender Disziplinen«**’

gedeutet
werden, als wire sie, je ihrer Ausrichtung entsprechend, entweder Onto-
logie oder Theologie. Vielmehr ist sie sowohl Ontologie als auch Theolo-
gie, aufgrund der »Einheit dessen, was in der Ontologik und Theologik
befragt und gedacht wird: Das Seiende als solches im Allgemeinen und
Ersten in Einem mit dem Seienden als solchem im Hochsten und Letz-
ten [Hervorh. i. O.].«** Die Beziehung zwischen Ontologie und Theolo-
gie, die sich aus dem Erfragten selbst ergibt, konkretisiert Heidegger nun

weiter: »Die Einheit dieses Einen [Hervorh. d. Verf.] ist von solcher Art,

384 Vgl. ebd,, S. 66.
385 Vgl. ebd.

386 Ebd.

387 Ebd., S. 68.
388 Ebd.

94

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum umfassenderen Verstandnis von Aletheia

dafd das Letzte auf seine Weise das Erste begriindet und das Erste auf sei-
ne Weise das Letzte.«*® Die onto-theologisch verstandene Metaphysik ist
also zugleich Ontologie und Theologie, insofern sie sich des Problems der
(Letzt-)Grindung von zwei Seiten gleichzeitig annimmt.*® Wie Thomson
nahelegt, konnte man die Onto-Theo-Logik sonach als doppelte Griin-
dung verstehen: zum einen als ontologische »bottom-up«, wonach von
der grundlegendsten Konzeptions des Seienden auf das Seiende im All-
gemeinen geschlossen wird, d.h. also eine Griindung, die gleichsam von

innen nach auflen erfolgt; zum anderen als theologische »top-downg,
demzufolge das Seiende im Allgemeinen vom hochsten Seienden abge-
leitet wird, d.h. eine Griindung von auflen nach innen.* Etwaigen Ver-
mutungen, wie es aus philosophischer Sicht zu solch einer Metaphysik
kam, kann hier nicht weiter nachgegangen werden.*? Festzuhalten bleibt,
dass die Onto-Theo-Logik keiner geschichtlichen Entwicklung geschul-
det ist, in welcher die genuin philosophische Ontologie bzw. die griechi-
sche Metaphysik um den gottlichen Aspekt der christlichen Theologie im
Nachhinein »bereichert« wurde.*” Heidegger insistiert, dass der theolo-
gische Charakter der Ontologie mit der Art und Weise zu tun hat, »[...]

wie sich von frith an das Seiende als das Seiende entborgen hat.«*** Der
entscheidende Aspekt ist jener, dass im Logos das Onto-Theologische,
wie es in der heraklitischen Formel auf den Punkt gebracht wird, bereits

angelegt scheint:

Sein west als Adyog im Sinne des Grundes, des Vorliegenlassens.
Derselbe Adyog ist als Versammlung das Einende, das"Ev. Dieses
“Ev jedoch ist zwiefiltig: Einmal das Eine Einende im Sinne des
iberall Ersten und so Allgemeinsten und zugleich das Eine Einen-
de im Sinne des Hochsten (Zeus).>”

389 Ebd.

390 Vgl. Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology: Technology and the Politics of Edu-
cation, Cambridge: Cambridge University Press 2005, S. 18.

391 Vgl. ebd.

392 Fiir eine philosophische Problematisierung der Onto-Theologie, vgl. ebd., S. 30-38.

393 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 379.

394 Ebd.

395 Heidegger, Martin: Identitdit und Differenz 6, S. 75.

95

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

Damit verdeutlicht sich auch der Zusammenhang zwischen dem Aus-
trag von Uberkommnis und Ankunft und jenem von Griindendem und
Gegriindetem, der schliefllich darin besteht, wie das Seiende seine jewei-
lige stets onto-theologische Griindung erfahrt. Beztiglich erstem griindet
das Seiende derart, als es entborgen und ankommend vorliegen gelassen
wird. Dieses Vorliegenlassen wird durch das sich in Verborgenheit zurtick-
ziehende Sein ermoglicht, welches dadurch erst Lichtung und Offenheit
des so vorliegenden Seienden gewihrt. Das Seiende wird demnach von
der Verbergung, d.h. vom Entzug des Seins her gedeutet. Dem entge-
gen wirkt dieses so gegriindete Seiende, indem es sich in der gewahrten
Offenheit, in welcher ja bereits das Onto-Theologische angelegt ist, eben
derart entfaltet. »Das Seiende«, merkt Schwan an, »stellt sich in der Lich-
tung vor das Sein, es spreizt sich gegen das es lichtende Sein auf; [...].«**
Es liegt also nicht mehr nur vor, sondern strebt gleichsam das sich ent-
ziehende Sein so selbst zu begriinden. Der Austrag von Uberkommnis
und Ankunft wird dabei ebenso in onto-theologischer Weise iiberschat-
tet, d. h. (weiter) verborgen, wie freilich das sich bereits entziehende bzw.
verbergende Sein selbst — ein doppeltes Verbergen, demzufolge auch von
einem Verbergungsgeschehen die Rede war: vom Austrag von Griinden-
dem und Gegriindetem oder das Griinden des Seins in seiner Rezipro-
zitdt, wenn man so will. Vielmehr kann der (Ur-)Streit zwischen Lich-
tung und Verbergung, wie er zuvor im Austrag von Uberkommnis und
Ankunft hervorgehoben wurde, umfassender ausgelegt werden: als Streit
zwischen Lichtung, d.h. Austrag von Uberkommnis und Ankunft, und
Verbergung, d.h. Austrag von Griindendem und Gegriindetem. Geméf3
Heideggers Denkformel des Zusammengehoren des Verschiedenen, sind
Lichtung und Verbergung, das Selbe, rithren doch beide von dem sie einen-
den Streit. Dadurch wird erst die nun folgende Passage verstandlicher, die
den Austrag von Griindendem und Gegriindetem in den Begriffen des
Austrags von Uberkommnis und Ankunft wiedergibt:

Insofern Sein als Sein des Seienden, als die Differenz, als der Austrag
west, wahrt das Aus- und Zueinander von Griinden und Begriin-
den, griindet Sein das Seiende, begriindet das Seiende als das Sei-

396 Schwan, Alexander: Politische Philosophie im Denken Heideggers, S. 29.

96

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum umfassenderen Verstandnis von Aletheia

endste das Sein. Eines iiberkommt das Andere, Eines kommt im
Anderen an. Uberkommnis und Ankunft erscheinen wechselwei-
se ineinander im Widerschein. Von der Differenz her gesprochen,
heiflt dies: Der Austrag ist ein Kreisen, das Umeinanderkreisen
von Sein und Seiendem.*”

Der Austrag kulminiert schlieSlich in jenem Umeinanderkreisen von
Sein und Seiendem, welches letztlich nichts Weiteres ist, als eine Varian-
te der Differenz als Differenz bzw. des griindenden und entgriindenden
Spiel des Seyns, wie sie bereits in Kapitel 1 diskutiert wurden. Dem hier
aufkommenden Schein zum Trotze, einen unnétigen Umweg gegangen
zu sein, nur um auf bereits Ausgefiihrtes zu stofSen, verschafft uns dieser
bislang beschrittene Pfad der Rekonstruktion von Physis und Aletheia
wesentliche Ankniipfungspunkte, die uns den Grundziigen der ontolo-
gischen Dimension des Politischen naherbringen. Dafiir sei der Austrag
in seinem bislang dargelegten Umfang und unter Miteinbeziehung der
Erlduterungen zur Physis rekapituliert.

3.3 Zwischenresiimee

L. Lichtung oder das Griinden des Seins: Im Geschehen urspriinglicher
Entbergung zeigt sich der Austrag zunichst als jener von Uberkomm-
nis und Ankunft. Die Uberkommnis benennt zunichst die ontologische
Seite der Entbergung, genauer gesagt stellt sie den Hintergrund dar, vor
welchem das Seiende urspriinglich griindet. Dafiir bringt das Sein einer-
seits das Seiende aus dem Verborgenen ins Unverborgene und iibersteigt
das Seienden zugleich, um andererseits in diesem Uberstieg, und damit
im Riickzug seiner selbst ins Verborgene, das mithin »geschaffene« Offe-
ne auch weiterhin in seiner Offenheit zu gewéhren. Etwas salopp formu-
liert heifdt das, dass das Sein die Ankunft des Seienden so gleichsam lei-
tet und vorbereitet, indem es das Seiende aus dem Verborgenen lotst, nur
um beim fliichtigsten Anblick von Unverborgenheit gleich kehrtzuma-
chen und wieder ins Verborgene zu verschwinden, damit das Seiende in

397 Heidegger, Martin: Identitdit und Differenz, S. 75-6.

97

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

dieser Unverborgenheit ungestort verweilen kann. Die derart gebilde-
te Ankunftsstitte fiir das Seiende ist durchwirkt von dieser eigenarti-
gen Bewegtheit des Seins, wie sie entlang der Ausfithrungen zur Physis
beschrieben wurde, ndmlich als Aufgang und Abgang, als Ausbruch und
Entzug zugleich, im Schofle deren sich jedweder Aufenthalt als etwas
Bewegtes herausstellen muss. Was in diesem »geschaffenen« Offenen ent-
steht und zum (vermeintlichen) Stillstand kommt, liegt zwar so vor, wie es
urspriinglich in Erscheinung tritt, ndmlich im Zustand einer augenschein-
lichen Ruhe, der sich jedoch als eine Versammlung hochster Bewegtheit
entpuppt, d.h. als ein Zustand gespannter Ruhe, der die Bewegtheit des
Seins (ihren Auf- und Abgang) zusammenhilt. In der somit umschrie-
benen Anwesung spiegelt sich demnach diese Bewegtheit des Seins wider,
d.h. die Art und Weise, wie das sich verbergende Sein urspriinglich Sei-
endes vorliegen ldsst. Von der Warte dieses ent-stehenden und ankom-
menden Seienden, erweist sich das entziehende Sein nun nicht als solider
Grund, sondern als Sein- oder Vorliegenlassen. Es west i.S. der Anwesung
als Grund, als »urspriinglicher« Logos, in welchen das Seiende entborgen
wird und schliefilich in seiner Mannigfaltigkeit und Uberfiille zum Vor-
liegen kommt. Dergestalt griindet Sein das Seiende, wonach der Austrag
von Uberkommnis und Ankunft auch als das Griinden des Seins (Gen.
subj.) bezeichnet wurde, als die sich aus der Verbergung des Seins (Gen.
subj.) ergebende Lichtung. Was also gelichtet wird, ist zwar »nur« das Sei-
ende, das derart vorliegend das Weiterbestehen der Offenheit garantiert.
Gleichwohl ist dadurch der Entzug des Seins erfahrbar, also das Verbor-
gene als jene Riicklage, aus dem sich die Lichtung gleichsam speist, und
damit auch der Austrag selbst, d.h. das grundlegende paradoxe Verhilt-
nis, in welchem Sein und Seiendes zugleich auseinander und doch zuei-
nander getragen sind.

2. Verbergung oder Griinden des Seins: Erst aus dem scheinbaren Zwi-
schenschritt des griindenden Logos, geht die der Entbergung gegenlaufi-
ge Verbergung des Seins (Gen. obj.) hervor, der Austrag von Griindendem
und Gegriindetem. Denn die Anwesung und vielmehr noch die gespann-
te Ruhe hochster Bewegtheit lassen bereits einen weiteren wesentlichen
Aspekt erahnen, wie das Sein als Logos anwest, ndmlich als Vorliegenlassen
des Seienden, welches iiberdies das so mannigfaltig Anwesende zugleich

98

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischenrestiimee

einend versammelt, geméf3 der heraklitischen Formel »Eins ist Alles«, in
welcher sich das onto-theologische Moment bereits ankiindigt. Denn die-
ses Eine, welches das Seiende in seiner Mannigfaltigkeit und Uberfiille
vorliegen ldsst und ferner eint, ist freilich das verbergende Sein, das in sei-
nem Entzug tiberhaupt erst Unverborgenheit und Offenheit, und damit
die Anwesung im Logos gewihrt. Jeder Versuch es (letztgiiltig) zu benen-
nen, stoflt daher auf diesen Logos und lduft darauf hinaus, ihn selbst zu
bestimmen. Folglich legt jede Bestimmung oder gar Beherrschung die-
ses Logos, die Logik des Logos, quasi Rechenschaft von (und vor) ihm
ab, d.h., dass sich in einer derartigen Logik der Logos selbst reflektieren
wird, und zwar in zweierlei Hinsicht: einerseits als das im Allgemeinsten
und andrerseits als das im Hochsten einende Eine,** d. h. als Onto-Theo-
Logik. Derart griindet das Seiende seinerseits das Sein, weshalb hier vom
Griinden des Seins im Genitivus obiectivus die Rede war.

Der Austrag ist zusammenfassend sowohl jener von Uberkommnis und
Ankunft als auch der von Griindendem und Gegriindetem, das Griinden
des Seins in seiner Reziprozitit. Die Verwendung der zweideutigen Geni-
tivverbindung, obzwar sie schon zu verwirren vermag, soll nichtsdesto-
weniger die »Gleichzeitigkeit« kennzeichnen, die fiir den Austrag wesent-
lich ist. D.h., dass quasi riickblickend beide Weisen des Austrags nur von
ihrer gemeinsamen Verschriankung her in ihrem - wenn auch sicherlich
nicht vollig ausschopfenden — Umfang begreitbar werden. Daher liegt es
nahe, sie unter den Begrift des (Ur-)Streits*® (das Ereignis) zwischen Lich-
tung und Verbergung zu subsumieren, in welchem die so Unterschiede-
nen zwar geeint sind, doch niemals koinzidieren, sondern sich einander
umbkreisend iiberkommen und ineinander ankommen: »Im Streit tragt
jedes das andere tiber sich hinaus.«*”® Die Frage nach der wie auch immer
gefassten Abfolge beider Geschehen riickt damit ebenso in den Hinter-
grund, wie die scheinbar mégliche Riickkehr zu einem (vermeintlichen)

398 Fiir weiterfithrende Ausfithrungen zur (impliziten) Negativen Theologie in Heideg-
gers Denken, vgl. Schmiedl-Neuburg, Hilmar: Negative Theologie bei Adorno, Derri-
da, Wittgenstein und Heidegger, in: Gott ohne Theismus? Neue Positionen zu einer zeit-
losen Frage, hg. v. T. Rentsch, Miinster: mentis 2016, S. 121-3.

399 Vgl. Heidegger, Martin: Holzwege, S. 42.

400 Ebd., S. 35.

99

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

»Naturzustand« des urspriinglichen (»vor-onto-theologischen«) Logos.*
Weiter abstrahierend gelangen wir im Grunde zur bereits in Kapitel 1 the-
matisierten Differenz als Differenz, zum griindenden und entgriinden-
den Spiel des Seyns, das hier im Austrag zur Geltung kommt. Das ent-
bergende Sein, das sich sogleich verbirgt, um Unverborgenheit und somit
das darin ankommende Seiende zu gewihren, spiegelt nichts anderes, als
den abgriindigen Charakter des Seins selbst. Demnach ist sein Verbergen
einerseits der ermdglichende Entzug das Seiende als Seiendes tiberhaupt
zu griinden, welches »zunéchst« im Logos vorliegend erscheint. Folglich
ist es dem Seienden auch moglich sich gegen das Sein aufzuspreizen, d. h.
es in onto-theologischer Weise zu verbergen und schliefllich vergessen
zu machen. Jedoch stellt das Verbergen des Seins (Gen. subj.) anderer-
seits auch die Unmaoglichkeit jeder volligen und umfassenden onto-theo-
logischen SchliefSung dar, d. h. den steten Entzug des Seins. Da sich das
Sein somit jeder Bestimmung und Beherrschung widersetzt, bleibt auch
jeder Versuch des Seienden als das Seiendste vergeblich, die Fiille des
Seins jemals onto-theologisch zu »inkarnieren« bzw. zu begriinden. Eben
daraus ergibt sich erst der Streit, in welchem Sein und Seiendes einander
umbkreisen und sich gegenseitig (zu) tiberkommen (versuchen), also jene
paradoxe Beziehung zwischen Sein und Seiendem, wie sie bereits am chi-
astisch begriffenen Ab-Grund verdeutlicht wurde. Erst die Unmoglich-
keit das Sein ginzlich zu reprisentieren - die produktive Abwesenheit
des Seins, wie es in einer Fufinote bei Marchart heif$t*”> — ermdoglicht erst
den Austrag, der bislang in den Begriffen der Differenz als Differenz bzw.
als das griindende und ent-griindende Spiel des Seyns gefasst wurde. Der
Austrag benennt hier, wie schon das Seyn, »[...] weder die ontologische
noch die ontische Seite der ontologischen Differenz, sondern das Ereig-
nis ihrer Differenzierung als solches.«**

Obwohl wir freilich auf bereits Erortertes stoflen, erweitert die darge-
legte Rekonstruktion des Austrags entlang der Begriftlichkeit von Phy-

401 Vgl. dazu Heideggers quasi apophatische Haltung, um jenem (urspriinglichen) Lo-
gos bzw. der Wahrheit des Sein zu entsprechen, in: Péggeler, Otto: Der Denkweg Mar-
tin Heideggers, Pfullingen: Neske 1990, S. 275-6.

402 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz., S. 67.

403 Ebd., S.71-2.

100

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischenrestiimee

sis und Aletheia die bisherigen Ausfithrungen zur Ontologie um drei
wesentliche Aspekte.

1. Das Verhiltnis von Vergessenheit und Verborgenheit: Einerseits gibt
es ein grundsitzliches Verbergen des Seins (Gen. subj.), wie es im Aus-
trag von Uberkommnis und Ankunft geschildert wurde, also einen genui-
nen Entzug, der erst das Offene stiftet und im Widerschein des lediglich
vom Entzug her vorliegenden Seienden die erdffnete Offenheit weiterhin
gewihrt — Lichtung. Andererseits begriindet das Seiende nun selbst wie-
derum das Sein, wodurch es sich in dieser Offenheit aufspreizt und so
den Entzug des Seins, gleichsam abschirmend, tiberdeckt. - Man kénn-
te freilich von der Lichtung sprechen, die dermafien erhellend das Ver-
bergen des Seins selbst noch verbirgt. Das damit gegebene doppelte Ver-
bergen liefle sich freilich auf das damit assoziierte Vergessen iibertragen,
wonach nicht nur von einem grundlegenden Vergessen die Rede wire,
sondern von einem weiteren, ndmlich einem der Onto-Theo-Logik zuge-
horenden Vergessen, welches erstes befordert. Man hitte es sonach mit
einer Weise des »doppelten Vergessens« zu tun, welches obendrein ver-
gisst, dass etwas vergessen wurde.*** An dieser Stelle muss allerdings an
Barbari¢ Kritik erinnert werden, wenn er mahnt, die Seinsvergessenheit
nicht zu leichtfertig dem genuinen Entzug des Seins zu zuschreiben, wel-
cher erst Anwesung und das Griinden im Logos gewihrt. Es darf bezwei-
felt werden, ob damit das Sein, genauer gesagt dessen gegenwendiges bzw.
entziehendes Wesen, tatsichlich vergessen ist, wird doch dieses Griinden
im Logos erst von jenem Entzug des Seins selbst erfahren. Das Sein bleibt
hier zwar verborgen, doch nicht notwendig vergessen, sondern gewis-
sermaflen spiirbar abwesend. Daher scheint es nahe zu liegen, sich nicht
zu vorschnell auf ein genuines Vergessen festzulegen und es vielmehr in
jener Onto-Theo-Logik, i.S. eines »einfachen« Vergessens, zu vermuten,
das mit dem doppelten Verbergen einhergeht. M.a. W. ist es die onto-
theologische Beherrschung und Griindung des Logos, die vom Verges-
sen begleitet wird und dieses vermutlich weiter befordert.

2. Die Unterscheidung im Logos: Im Logos finden wir jenen »Grunds,
in welchem das Seiende insofern griindet, als das entbergende und sich
sogleich verbergende Sein das Seiende vorliegen ldsst. Dieses Vorliegen-

404 Vgl. Thomson, lain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 41.

101

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

lassen des Seienden ist im Grunde nichts anderes, als das Seiende vom
Entzug des Seins her gedeutet, vom Auf- und Abgang des Seins. Dem-
nach scheint das Seiende auch in jenen paradoxen Zustand hochst beweg-
ter Ruhe versetzt zu sein, ein (Ent-)Stehen im Offenen, in welchem zwar
das Onto-Theologische bereits angelegt, allerdings noch unbestimmt ist.
Die Bestimmung oder gar Beherrschung des Logos, die sich aus dem Ver-
such ergibt, das Sein selbst zu begriinden, ist schlief3lich die Logik dieses
Logos und spiegelt letztlich das im Logos bereits angelegte Onto-Theolo-
gische wider, wonach sie Onto-Theo-Logik ist. Aufgrund des bereits im
Logos angelegten onto-theologischen Moments, liegt der Schluss nahe,
die Onto-Theo-Logik als wesentlich zum Logos zugehorig zu begrei-
fen: »Sie [Onto- und Theologie; Anm. d. Verf.] stehen dem Adyog Rede
und sind in einem wesenhaften Sinne Adyog-gemif3, d. h. die Logik des
Aoyog.«** Insofern die Onto-Theo-Logik die Logik des Logos ist, ldsst
sich auch das Seiende in zweierlei Hinsicht bestimmen: einerseits vom
Entzug des Seins her, also im Logos ankommend und vorliegend, ande-
rerseits vom Verbergen bzw. Vergessen dieses Entzugs, d. h. Seiendes als
in der Onto-Theo-Logik gegriindet. Wihrend im Ersten das Seiende in
jener gespannten Ruhe hochster Bewegtheit vorliegt, in welcher ihm die
Anwesung, der Auf- und Abgang des Seins, d.h. im Grunde der Entzug
des Seins, gleichsam »anzusehen« ist, tritt im Zweiten diese Ruhe hin-
ter das starre Verharren, hinter das Anwesende oder das reine Physische.
Folglich herrscht im Logos bereits der Streit von Lichtung und Verber-
gung, der sich schliellich am Seienden selbst ablesen lisst.

3. Griindung des Ontischen als Onto-Theo-Logik: Nicht nur im Hin-
blick auf die Metaphysik, sondern allgemein erweist sich die vom Streit
her verstandene Onto-Theo-Logik als grundlegendes Arrangement des
Ontischen. Die Onto-Theo-Logik griindet jedwedes Seiende von zwei Sei-
ten gleichzeitig: ontologisch bottom-up bzw. von innen nach aufien und

theologisch top-down bzw. von aufen nach innen.**

405 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 66.

406 Es lief3e sich vielleicht auch von einer ontologischen Horizontalitit und einer theo-
logischen Vertikalitét reden, die gemeinsam die »Matrix« des Ontischen konstituie-
ren und so die zu bestimmende Seiendheit des Seienden vorgeben.

102

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Demarkation des Seienden

3.4 Demarkation des Seienden

Wenn nun im Logos das Seiende jeweils unterschiedlich vorliegt, zum
einen entborgen als etwas Vorliegen-Gelassenes, zum anderen als etwas
onto-theologisch Gegriindetes, drangt sich die Frage nach einem Kriteri-
um auf, das es erlaubt, diese beiden Seins-Weisen des Seienden zu unter-
scheiden. Das dafiir mafigebliche Moment scheint sich im Austrag von
Uberkommnis und Ankunft wiederzufinden, genauer gesagt in im eigen-
artigen Ubergang des Seins zum Seienden, in jenem, um Péltner zu para-
phrasieren, »Wohin« des Ubergangs, in dem die Ankunftsstitte fiir das Sei-
ende erbildet wird.*” Das darin ankommende oder ent-stehende Seiende
liegt versammelt in der gespannten Ruhe hochster Bewegtheit vor, enger
gefasst als etwas zum Verharren Gebrachtes oder zu Stande Gekomme-
nes. Entscheidend ist nun hierbei die Frage, wie dieser Schein der Ruhe,
diese Unbewegtheit »ermessen« oder erfahren wird. Néher betrachtet,
erschlief3t sich das Verharren oder der Stand nur, wenn die gespannte
Ruhe von ihrer »festigenden Grenze« her begriffen wird: »Die festigende
Grenze ist das Ruhende — namlich in der Fiille der Bewegtheit - [...].«*%
Denn was diese festigende Grenze hier benennt, ist das Seiende, welches
erst »umrissen, in die Grenze eingelassen [...], in den Umrif3 gebracht«**
tiberhaupt Seiendes ist. Allgemein gilt daher, wie Barbari¢ ausfiihrt: »Jedes
Seiende west erst dadurch an, dass es umrissen, d. h. in die Grenze einge-
lassen und in die Gestalt als den Umriss gebracht wird.«*° Das versam-
melt vorliegende Seiende griindet also dergestalt im Logos, wie es von sei-
ner Grenze her erscheint. Die Grenze selbst ist dabei nicht (im positiven
Sinne) etwas Umschliefendes, in der das Seiende eingeschlossen gleich-
sam endet, d.h. »[...] worin dieses Seiende aufthort, sondern das, woher
ihm sein Sein erst zugelassen wird.«"" Darin driickt sich die Uberkomm-
nis des Seins aus, also jenes Zu-kommen des Seins zum Seienden, in dem
es das Seiende uneinholbar tiberschreitet, dieses gleichsam immer schon

407 Vgl. Poltner, Giinther: Zeit-Gabe, S. 30-1.
408 Heidegger, Martin: Holzwege., S. 71.

409 Ebd.

410 Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 48.
411 Vgl. ebd.

103

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

ankommen lisst und derart die Grenze des Seienden, und somit das Sei-
ende selbst, gewihrt. »Die Grenze [...]«, so Heidegger, »riegelt nicht ab,
sondern bringt als hervorgebrachte selber das Anwesende erst zum Schei-
nen. Grenze gibt frei ins Unverborgene; [...].«*? Damit erscheint auch die
Ankunft des Seienden von der Grenze her, die zunichst nicht verschlief3t,
sondern die Bewegtheit der gespannten Ruhe, und damit den Entzug des
Seins, preisgibt, womit schlief3lich die (weitere) Offenheit gewahrt wird.
M.a.W.: An der Grenze zeigt sich letztlich der Streit von Lichtung und
Verbergung selbst, d.h. Lichtung des im Logos vorliegenden Seienden
und Verbergung i.S. des Entzugs des Seins, und damit freilich das para-
doxe Verhiltnis des Auseinander-Zueinander von Sein und Seiendem, wie
er im Austrag geschildert wurde. An ihr, so darf gefolgert werden, wird
»jene offene Mitte«*” des (Ur-)Streits zwischen Lichtung und Verbergung
erstritten.”* Anhand der Figur des Chiasmus, wie sie am Begriff des Ab-
Grund abzulesen war,*” lief2e sich weiter verdeutlichen, dass die Grenze
axial verstanden werden kann, die Sein und Seiendes aus- und zueinan-
der hilt und um welche Sein und Seiendes einander umkreisen, gleichsam
umschlungen einander iiberkommen und ineinander tibergehen. Kurz
und einfacher gesagt, tut sich an der Grenze selbst der Abgrund*¢ auf. Die
Grenze als jene Instanz, welche die Bewegtheit des Seienden festigt und
damit fiir dessen gespannte Ruhe sorgt, ist letztlich nur vom Entzug des
Seins her intelligibel und erkennbar. Im Umkehrschluss heifdt das aller-
dings, dass mit der Verbergung des Entzugs — das doppelte Verbergen -,
die mit der Onto-Theo-Logik einhergeht, auch die Grenze in ihrer anzei-
genden Funktion der hochsten Bewegtheit zu verschwinden droht, womit
das Seiende lediglich als das Anwesende erfahren wird (und nicht mehr
i.S. der Anwesung). Dieses Streben der Onto-Theo-Logik, das sich entzie-
hende Sein in seinen Einzugsbereich zu bringen, verbirgt nicht nur den
Entzug des Seins, sondern auch die Grenze in ihrer Funktion die Bewegt-
heit des Seienden zusammenzuhalten. Je zunehmender und umgreifen-

412 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 71.

413 Ebd,, S. 42.

414 Vgl ebd.

415 Vgl Kap. 1.1, S. 8-9.

416 Das Ab-bleiben und zugleich das Zustellen des Grundes, vgl. Kap. 1.1, S. 7-8.

104

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Demarkation des Seienden

der die Onto-Theo-Logik, desto eher erscheint die Grenze nur noch als
jene des starren Verharrens (wenn auch der konstitutive Entzug des Seins
keine endgiiltige onto-theologische Schlieffung erlaubt).

Mit dem Begrift der Grenze scheinen wir nun an den entscheiden-
den Dreh- und Angelpunkt angelangt zu sein, von dem aus das Ontolo-
gische in einen umfassenderen Blick genommen werden kann, denn je
nach Art und Weise der Grenze, tritt das Seiende nun selbst in Erschei-
nung: Vom Entzug des Seins her, oder als »abgriindige« Grenze, zeigt sie
sich in ihrer Funktion, die Bewegtheit des Seienden zusammenzuhal-
ten, wonach das Seiende als jene gespannte Ruhe hochster Bewegtheit
erscheint, als etwas Anwesendes (i. S. des Anwesung), welches im Logos
vorliegt. Wird sie hingegen als blofle Umschlieffung des Seienden ver-
standen, verweist sie auf nichts anderes als auf Seiendes selbst, d. h. auf
das Seiende in seiner jeweiligen Identitdt und damit auf anderes Seiendes
(bzw. auf das Seiendste) und ist sonach lediglich Differenz. In der Ver-
kennung des sich entziehenden Seins, steht Seiendes zwar (in sich) diffe-
riert, gleichwohl aber abgeschlossen und eingegrenzt lediglich als etwas
onto-theologisch Gegriindetes fest.

Wird diese wesentliche Bedeutung der Grenze fiir den Streit einmal
anerkannt, bedarf es eines Grenzbegriffs, welcher der Abgriindigkeit der
Grenze bzw. der Inkommensurabilitit des Seins gerecht wird. Diesen fin-
den wir freilich bei Laclau, der, wie bereits ausgefithrt wurde, scharfsin-
nig erkennt, dass eine solch »abgriindige« Grenze nur eine des absoluten
Ausschlusses sein kann: »Im Falle einer AusschliefSung haben wir dage-
gen authentische Grenzen, da die Aktualisierung dessen, was jenseits der
Grenze der AusschliefSung liegt, die Unméglichkeit dessen beinhaltet, was
diesseits der Grenze liegt. Wahre Grenzen sind immer antagonistisch [Her-
vorh. d. Verf.].«"” Was also bislang im Streit von Lichtung und Verbergung
erortert wurde, ldsst sich schlussendlich von der antagonistischen Grenze
aus betrachten, was uns erlaubt, den Begriffen Heideggers, mit welchen er
das Ontologische zu umschreiben versucht, wie eben Austrag, Streit, Spiel,
etc., jenen des Antagonismus anzureihen, als Anzeige des Griindens und
Entgriindens, jenem Ereignis der Differenzierung. Der derart verstandene
Antagonismus stellt schlussendlich den Dreh- und Angelpunkt der nun

417 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 67.

105

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das strittige Wesen des Seins

umfassender zu rekonstruierenden ontologischen Dimension des Politi-
schen dar. Er zeigt die radikale Grenze auf und offenbart somit das strit-
tige Wesen des Seienden, in Anbetracht deren »[k]ein Seiendes [...] ein-
fach nur vor[-liegt] und besteht; vielmehr muss es, um zu sein, immer
erstritten werden.«*® Dementsprechend wohnt jedem (wie auch immer
gegriindeten) Seienden ein »Stof3 ins Offene«*” inne.**

418 Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 48.
419 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 53.
420 Vgl. Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang, S. 48.

106

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Zusammenfuhrungen: Repolitisierung der Polis —
Oder: Die Polis als Topos des Logos

Der vorangegangene Ausflug ins scheinbar rein Philosophische darf nicht
iber dessen politik-theoretische Relevanz hinwegtduschen. Freilich rithrt
dieser Purismus von Heideggers Emphase des Seinsbegriffs und tiberdies
von seinen, euphemistisch gesprochen, politischen Fehltritten, die mit
Ausnahme weniger Schriften vermutlich den Riickzug in die ausschlief3-
lich philosophische Kontemplation weiter beforderten. Die dabei auf-
kommende, biographisch aufschlussreiche und mit politischer Spreng-
kraft beladene Frage, warum er sich derart ins Philosophische zurtickzieht,
mag hier zu sehr auf Abwege fithren."” Aus ontologischer Perspektive
konnte womdglich dahingehend argumentiert werden, dass Heidegger
nihere Analysen des Seienden, vor allem der Gesellschaft und Politik,
deswegen scheut, um das Sein vor jedweder ontischen Kontaminierung
abzuschirmen und damit dessen Offenheit zu bewahren. Und eine noch
wohlwollendere Betrachtungsweise wiirde diesen Riickzug ins rein Phi-
losophische gar als gliickliche Wendung deuten, die es der politischen
Theorie gestattet, Heideggers Denken in fruchtbarer Weise wiederzuent-
decken. Thomson merkt dahingehend in einer Fufinote an, dass Heideg-
ger in Sein und Zeit, nebst weiteren Wissenschaften, die sich im weites-
ten Sinne mit der menschlichen Existenz (dem Dasein) beschiftigen, die
der Politik bezeichnenderweise in Anfithrungszeichen setzt,** vermutlich

421 Heideggers politischer Engfithrung und Enttauschung am Nazismus folgte der Riick-
zug ins reine Denken, der solch »Fehlleistung« nicht mehr zuliefle; vgl. Marchart, Oli-
ver: Die politische Differenz, S. 251-3.

422 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 16.

107

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

unter dem Vorbehalt, die ndhere Entwicklung der damals jungen Staats-
und Politikwissenschaft noch nicht genau abschitzen zu kénnen, also ob
sie sich auch tatsichlich zu einer »normalen, d. h. szientistischen, Wis-
senschaft entwickeln wiirde.*” Allein Heideggers spiter Befund gegen-
tiber der Staats- und Politikwissenschaft, mit keinem modernen Begrift
des »Politischen« das eigentliche Wesen der griechischen Polis je verste-
hen zu kénnen,** sollte authorchen lassen und kiindigt bereits eine post-
heideggerianische politische Philosophie an, wie sie u.a. in den Werken
von Laclau und Mouffe vorzufinden ist.** Heideggers zur Obsession gera-
tenen Frage nach Wesen des Seins gestattet es ihm nicht nur eine nihe-
re Kritik an der Staats- und Politikwissenschaft zu formulieren, sondern,
so liele sich behaupten, ermoglicht der modernen politischen Theorie
in gewisser Weise eine angemessene Reformulierung ihres auszeichnen-
den Kernbegrifts, namlich die des Politischen.

So zielt die Kritik Heideggers auf das neuzeitlichen Staatsdenken,
genauer gesagt auf dessen verfehlten Machtbegriff, der auf der ungedach-
ten metaphysischen Voraussetzung beruht, »daf3 sich das Wesen der Wahr-
heit zur Gewif8heit und d. h. zur SelbstgewifSheit des sich auf sich selbst
stellenden Menschenwesens gewandelt hat, und daf} dieses auf der Subjek-
tivitat des Bewuf3tseins beruht.«** Entscheidend ist dabei nicht der neu-
zeitliche Machtbegrift selbst, sondern der Umstand, Macht immer schon
irgendwie als etwas bestimmt zu haben, ohne zuvor ihr Wesen zu reflek-
tieren.*”” Die Bestimmungen der Macht durch das neuzeitliche Staats-
denken beruhen auf jenem sich gewandelten Wesen der Wahrheit, also
auf jener »Selbstgewif3heit des sich auf sich selbst stellenden Menschen-
wesens«, hinter dem sich nichts anderes verbirgt, als die von Nietzsche
bis in ihr Auf8erstes gedachte Metaphysik, nimlich der bereits bekannte
Wille zum Willen, der als das eigentliche Wesen der Macht identifiziert
wurde.*”® Jedwede Theoretisierungen und Beurteilungen von Macht, die
auf dieser metaphysischen Voraussetzung unreflektiert aufbauen, ver-

423 Vgl. Thomson, lain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 107-8.
424 Vgl. Heidegger, Martin: Parmenides, S. 134-5.

425 Vgl. Thomson, lain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 108.
426 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 135.

427 Vgl ebd,, S. 134-5.

428 Vgl. Kap. 2.2.4, S. 39-40.

108

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

fehlen demnach das Wesen der Macht, entstammen sie paradoxerweise
doch ihr selbst. Heideggers seinsgeschichtlicher Betrachtungsweise fol-
gend setzt mit dem Beginn der Sokratischen Philosophie eine »Wandlung
von @votg und Aéyog und damit die Wandlung ihres Bezugs zueinander«
ein, und somit »ein Abfall vom anfinglichen Anfang«*?, der die neuzeit-
liche Subjektivitit einleitet. Dementsprechend interpretiert er Platos Poli-
teia auf eine Zdsur mit der vorsokratischen Philosophie hin,*° als »[d]ie
letzte Sage des Griechentums vom verborgenen Gegenwesen der dAn0ea,
der A\jOn«**": ein Bruch mit dem frithgriechischen Denken, der zugleich
den Beginn einer Metaphysik der Prisenz markiert und die abendléndi-
sche Philosophie bis ins moderne Denken der Wissenschaft und Tech-
nik nachhaltig bestimmt.**

Wenn Heidegger nun gegeniiber der Staats- und Politikwissenschaft
konkludiert, dass »[k]ein moderner Begriff>des Politischen« [zu]reicht [...],

um das Wesen der mOAiG zu fassen«**

, scheint seine Emphase auf das Wesen
des Seins angesichts eines immer schon von Macht durchwirkten Staats-
und Politikwissenschaft gar notwendig, um jenen Bruch mit dem frith-
griechischen Denken anzuzeigen und ferner eine angemessene Wieder-
gewinnung eines Begriffs des Politischen zu ermdglichen. M. a. W. scheint
es gerade diese Betonung auf das fiir die moderne Wissenschaft unverfiig-
baren Sein zu sein, die es gestattet, das Politische aus dem uns verstellten
Denken der Frithgriechen fruchtbar zu machen. Was dabei gemeint ist,
lasst sich mit Heideggers Technikkritik parallelisieren. In ganz dhnlicher
Weise identifiziert Heidegger das Wesen der Technik als etwas ganz und
gar Nicht-Technisches, was vom Umstand herriihrt, dass der gegenwiérti-
ge und von der Technik und Wissenschaft mafigebend geprigte Horizont,
sein eigenes Wesen zu ergriinden, nicht imstande ist. Diesen unvermo-
genden Umstand bringt Luckner wie folgt auf den Punkt: »[D]em Den-
ken der Technik (gen. obj.) kann es nicht gelingen, das Technische in sei-
nem Wesen zu erfassen, wenn es auf dem Denken der Technik (gen. subj.)

429 Heidegger, Martin: Einfithrung in die Metaphysik, S. 197.

430 Vgl. Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion. Heideggers Entpolitisierung der
Politeia bei Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida, Bielefeld: transcript 2020, S. 55-6.

431 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 130.

432 Vgl. Poggeler, Otto: Der Denkweg Martin Heideggers, S. 231.

433 Heidegger, Martin: Parmenides., S. 135.

109

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

schon beruht.«*** Dasselbe gilt auch fiir die moderne Staats- und Politik-
wissenschaft (vermutlich fiir die Wissenschaft im Allgemeinen), die auf
der Metaphysik eines sich selbst setzenden Subjekts beruht, also selbst
der wesentliche Ausdruck von Macht ist, und es daher kraft eigener Mit-
tel und Denkweisen nicht vermag, einen angemessenen Begriff des Poli-
tischen zu formulieren, geschweige denn ihr eigenes Wesen zu ergriinden.
Dahingehend mag Heideggers Insistenz auf das Sein und sein Rekurs auf
das Frithgriechische zwar reiner Philosophismus sein, der sich aber viel-
leicht als ein unvermeidbarer Umweg herausstellen soll und retrospektiv
erst eine angemessene Repolitisierung des Entpolitisierten** erméglicht.

Zunichst darf daher mit Bedacht Heideggers Auslegung der Politeia
gefolgt werden, die besagt, dass »[...] das Wesen der griechischen moAig
im Wesen der dAr0eta griindet«** und deshalb nichts Politisches ist. Hei-
deggers Gedankenschritt, der den Zusammenhang zwischen Aletheia
und Polis herstellt, ist einfach nachzuvollziehen:

Wenn némlich die &Ar0eia als die Unverborgenheit alles Seiende
in seiner Anwesenheit (und d.h. eben griechisch in seinem Sein)
bestimmt, dann muf3 wohl auch die noAwg, und sie sogar vor allem,
im Bereich dieser Bestimmung durch die &An0eia stehen, wenn
anders die mOAg dasjenige meint, worin das Menschentum der
Griechen die Mitte seines Seins hat.*”

Vor dem Hintergrund der Aletheia, eben jenem urspriinglichen Wahr-
heitsgeschehen, das das Seiende aus dem Verborgenen gleichsam hervor-
treten und versammelt vorliegen lasst, unterzieht Heidegger den Begrift
der Polis (ITOAL) einer semantischen und etymologischen Interpretati-
on, um sowohl seine engere Bedeutung als auch den urspriinglich onto-
logischen Bezug offenzulegen. Er schreibt:

434 Luckner, Andreas: Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld: transcript 2008,
S. 94.

435 Zu Heideggers »Entpolitisierung des Politischen«, vgl. Rother, Ralf: Das Politische der
Dekonstruktion, S. 55-62.

436 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 132.

437 Ebd.

110

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

[ToA ist der tONog, der Pol, der Ort, um den sich in eigentiimlicher
Weise alles dreht, was an Seiendem dem Griechentum erscheint.
Der Polist der Ort, um den sich alles Seiende wendet, so zwar, daf3
im Bereich dieses Ortes sich zeigt, welche Wendung und Bewandt-
nis es mit dem Seienden hat.

Der Pol lafit als dieser Ort das Seiende in seinem Sein jeweils im
Ganzen seiner Bewandtnis erscheinen. Der Pol macht nicht und
schafft nicht das Seiende in seinem Sein, sondern als Pol ist er die
Stétte der Unverborgenheit des Seienden im Ganzen. Die oA ist
das Wesen des Ortes, wir sagen die Ortschaft fiir den geschichtli-
chen Aufenthalt des griechischen Menschentums. Weil die moAig
jeweilen das Ganze des Seienden so oder so in das Unverborgene
seiner Bewandtnis kommen 1if3t, deshalb ist die moAic wesenhaft
auf das Sein des Seienden bezogen. Zwischen oAl und »Sein«

waltet ein anfinglicher Bezug.**

In der nun als Pol verstandenen Polis driickt sich freilich Vertrautes aus,
nidmlich der Aspekt des urspriinglichen Versammelns, wie er schon in
den Ausfiithrungen tiber den Logos anklang*® und hier explizit an sozia-
ler Dimension gewinnt. Wurde die Aletheia zunéchst als das Griinden des
Seins (Gen. subj.) beschrieben, das das Seiende im vom Légein her gedeu-
teten Logos griinden und dergestalt als etwas mannigfaltig Vorliegendes
und zugleich Versammeltes erscheinen ldsst, so ereignet sich in der Polis
eben genau dieses selbe Griinden des Seins, indem im Pol das vorliegen-
de und hochst bewegte Seiende zusammengehalten und geeint ihre Stétte
findet. Nebenbei bemerkt lisst diese knappe Gegeniiberstellung von Logos
und Polis bereits einen engen Bezug beider vermuten. Wie Heidegger wei-
ter betont, ist die derart verstandene Polis »[...] weder die Stadt noch der
Staat und vollends nicht die fatale Mischung dieser beiden in sich bereits
ungemaflen Kennzeichnungen, also nicht der vielberufene >Stadtstaat««**.
Als griindendes Moment des Zusammenkommens ist sie vom neuzeitli-
chen und modernen Staatsdenken grundlegend zu unterscheiden. Weder

438 Ebd., S. 132-3.
439 Vgl Kap. 3.2, S. 61-4.
440 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 133.

111

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

geht sie aus dem Hobbesschen Vertrag oder der Schmitt'schen Feind-
schaft hervor, noch aus der Praxis menschlicher Sprach- und Handluns-
gakte im Arendt'schen oder Haberms'schen Sinne.**! Verfehlt erscheinen
daher auch Interpretationen der Polis als utopischer Vorgrift auf eine kom-
mende und geplante Stadt oder generell als etwas in sich faktisch Politi-
siertes.*”* Bei der frithgriechischen Polis, zumindest so wie Heidegger sie
versteht, geht es eher um das Wesen des Ortes selbst, um eine eigenarti-
ge Form der Lokalitit, die auf eine Ortlichkeit hinweist, ohne dabei ein
ausgewiesenes Terrain abzustecken, geschweige denn einen expliziten Ort
zu benennen. In gewisser Weise scheint die Polis selbst formal anzeigend
tiir einen Versuch der Seinslokalisierung zu sein, die Heidegger mit dem
ontologisch konnotierten Begriff des Terrestrischen in Abgrenzung zum
ontischen Territorialen auszuarbeiten sucht.**® Die Polis ist daher »nicht
Stadt, nicht Staat, wohl aber die Stitte seines Wesens.«*** Und weiter:

In dieser Wesensstdtte sammelt sich urspriinglich die Einheit alles des-
sen, was als das Unverborgene auf den Menschen zu west und so sich ihm
zuweist als das, worauf er in seinem Sein angewiesen bleibt. Die oALg ist
die in sich gesammelte Stitte der Unverborgenheit des Seienden.**

Es liele sich zusammenfassend gar behaupten, dass die Polis der Topos
des Logos ist, in dem das entborgene Seiende versammelt vorliegt geméaf3
der Heraklit’sche Formel »Ev ITavta«*¢, d.h. »Eins ist Alles [Hervorh.
i.0.].«* In ihr ereignet sich ein von der Aletheia her gedachtes urspriing-
liches Griinden des Seins (Gen. subj.), in welchem sich das Sein entzieht,
sich verbirgt, und Seiendes (von sich aus) als eine Uberfiille hochster
Bewegtheit den Menschen angeht, auf ihn »zu west, d. h. auf ihn gleich-
sam zu-kommt in seinem (noch) unbestimmten Sein. M. a. W.: In der Polis
liegt das Seiende zwar bereits versammelt jedoch noch unentschieden vor,
was nichts anderes bedeutet, als dass die Polis der zunéichst urspriingli-
che Ort der Unentscheidbarkeit und Temporalisierung ist, oder, im Lac-

441 Vgl. Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion, S. 57-8.

442 Vgl. ebd., S. 58.

443 Vgl ebd.

444 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 133.

445 Ebd.

446 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 65.

447 Ubers. n. Bruno Snell, in: Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsitze, S. 213.

112

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

lau’schen Vokabular, der originédre Ort der Dis-Lozierung. Das lasst nun
eine zur Unentscheidbarkeit zugehorige Entscheidung vermuten, auf die
erst anhand der umfassenden Darlegung der Aletheia geschlossen wer-

den kann. Denn wie bereits dargelegt wurde,**

gehort zur Entbergung
die Lethe, also die Verborgenheit und Vergessenheit. Heidegger fiihrt

dies weiter aus:

Wenn nun aber, wie das Wort sagt, zur dAr|0eia das streithafte
Wesen gehort, und wenn das Streithafte auch im Gegensitzlichen
der Verstellung und der Vergessung erscheint, dann muf3 in der
TONG als der Wesensstitte des Menschen alles duflerste Gegenwe-
sen und darin alles Unwesen zum Unverborgenen und zum Sei-
enden, d.h. das Unseiende in der Mannigfaltigkeit seines Gegen-

wesens, walten.**

An dieser Stelle muss auf Folgendes abermals hingewiesen werden. Ent-
gegen der anscheinend verbreiteten Interpretation Heideggers, den Streit
blofl als jenen zwischen Lichtung und Verbergung zu betrachten,** gilt
es Poltners Hinweis zu folgen und vom urspriinglichen Griinden des
Seins (Gen. subj.) auszugehen, in welchem das Verbergen wesentlich zum
Sein gehort, das dergestalt das Seiende erst lichtet.*! Denn erst im Ent-
zug des Seins wird jedwede Griindung, zuallererst jenes unentschiedene
Vorliegen-Lassen des Seienden iiberhaupt gewiahrt. Das Gegensitzliche
der Verstellung und Vergessung, das Un-Wesen, ist nicht notwendig die
konstitutive Verbergung des Seins (Gen. subj.) selbst. Deshalb greift das
Strittige der Aletheia zu kurz, wird es nur auf dieses genuine Entbergungs-
geschehen hin gedacht. Wohl wissentlich gegen Heideggers Ausfithrun-
gen®” wird die Auslegung Péltners durch Barbari¢s Hinweis bestérkt, die
Seinsvergessenheit nicht allzu leichtfertig dem sich verbergenden Sein zu
zuschreiben. Umfassend verstanden ist das streithafte Wesen der Aletheia

448 Vgl. Kap. 3.2, S. 57 u. 60.

449 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 133.

450 Vgl. Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion, S. 60.
451 Vgl. Kap. 3.2, S. 58.

452 Vgl. hierfiir Heidegger, Martin: Parmenides, S. 140.

113

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

das Griinden des Seins in seiner Reziprozitit, d. h. sowohl das urspriingli-
che Griinden des Seins (Gen. subj.) als auch dessen Gegensitzliches, nim-
lich das Griinden des Seins (Gen. obj.).** Das dufSerste Gegenwesen des
im Logos bereits versammelt Vorliegen-Lassens des noch unentschiede-
nen Seienden ist die Begriindung und gar Beherrschung dieses so entbor-
genen Seienden, indem das Seiende nun selbst das Sein begriindet, und
zwar derart, wie es schon im Logos bzw. in der Polis vorliegt: »Der Adyog
versammelt, griitndend, alles in das Allgemeine und versammelt begriin-
dend alles aus dem Einzigen.«*** Wihrend mit Heidegger argumentiert
wurde, dass das Seiende nun seinerseits als Onto-Theologie, d. h. als »[d]
as Seiende als solches im Allgemeinen und Ersten in Einem mit dem Sei-
enden als solchem im Hochsten und Letzten [Hervorh. i. O.]«** das Sein
zu griinden sucht, drangt sich vor dem Hintergrund von Laclau und Zacs
Ausfithrungen der Verdacht auf, dass es sich bei der Onto-Theologie um
nichts anderes als um Macht handelt, teilen doch sowohl Onto-Theologie
als auch Macht jene im Logos bzw. in der Polis bereits angelegte Dimen-
sionalitdt des Einen und zugleich Allgemeinen - fiir die Macht entsprach
diese Dimensionalitdt dem Partikularen und Universalen, wie sie sich in
der ontologischen Differenz zur Omnipotenz, dem Singuliren und Abso-
luten, her zeigt.**® Bei genauer Betrachtung lieffen sich Macht und Onto-
Theologie als dasselbe auslegen. Denn was sich zunichst im Vorliegen-
Lassen des noch unentschiedenen Seienden im Logos bekundet, ist eine
alles Seiende umgreifende Potenzialitit, also eine »Omni-Potenz«, die
letztlich stets transzendierend dem Menschen entkommt (und stets auf
ihn zu kommt) und ihm somit seine eigene Ohnmacht vor Augen fiihrt.
Es scheint, dass sich letzten Endes in den Begriffen Logos und Onto-Theo-
logie, aber auch Macht bzw. Omnipotenz ein und dieselbe Dimensionali-
tat widerspiegelt, ndmlich nach dem Schema eines Hochsten, das zugleich
das Allgemeinste darstellt — das ontologische Singulire/Absolute und des-
sen ontisches Pendant des Partikularen/Universalen. Die hier berechtig-

453 Sowohl der Austrag von Uberkommnis und Ankunft als auch der von Griindendem
und Gegriindetem, vgl. Kap. 3.3, S. 66-7.

454 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 75.

455 Ebd. S. 68.

456 Vgl. Kap. 2.2.2,S. 30-1.

114

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

te Frage nach der eigentlichen Herkunft dieser Dimensionalitit, also ob
sie nun dem Logos oder der Polis entspringt, weist auf einen Scheideweg
zwischen Philosophie (und auch Theologie) und politischer Theorie hin.
Dass die Priferenz des letzten keiner bloflen Willkiir als vielmehr einer
Notwendigkeit entspringt, angesichts der These radikaler Kontingenz*”
und dem Status einer Ersten Philosophie**, wurde bereits erortert. Auch
jener urspriingliche Entzug des Seins, eine Uberfiille und Bewegtheit ex
negativo, mag gewendet auf den Begriff der Omnipotenz nicht unbedingt
die Philosophie, sondern eher die politische Theorie beférdern. Gleichwohl
muss zugegeben werden, dass der Bezug zum Theologischen nicht vollig
gekappt werden kann, rithrt er doch auch von einer immer schon mit dem
Gottlichen assoziierten Machtvorstellung.*® Gesetzt zur Aletheia gehort
die Onto-Theologie (das Griinden des Seins) als das eigentliche Gegen-
wesen der Lichtung (das Griinden des Seins), liele sich sogar unmittelbar
mit Heidegger gegen Heidegger argumentieren, und zwar insofern, als die
gegenwirtige und unsere Epoche bestimmende Metaphysik, mit Nietz-
sches ins Auferste gebracht, der Willen zur Macht (gemeinsam mit der
ewigen Wiederkehr des Gleichen)*" ist, der die neuzeitliche und moderne
Subjektivitit bestimmt und als das eigentliche Wesen der Macht identifi-
ziert wurde: »Der »Wille zur Macht« ist das Wesen der Macht.«**! Folglich
ist das Wesen der Polis in ihrer Gespaltenheit zum einen tiberhaupt nicht
politisch, weil es i.S. des Griindens des Seins Lichtung ist, zum anderen
aber immerzu politisch, weil es i.S. des Griinden des Seins Onto-Theolo-
gie ist, letztlich der Wille zum Willen. D. h., dass nicht nur eine als Onto-
Theologie verstandene Metaphysik letztlich Macht ist — das eigentliche
»Meta« der Physik -, sondern auch, dass Macht, und damit das Politische,
konstitutiv zur Aletheia und zur Polis gehoren. Konkreter nachzuvollzie-
hen ist diese gewonnene Einsicht freilich nur aus einer politik-theoreti-
schen Perspektive, und zwar in der Betonung auf die Unentscheidbar-
keit/Entscheidung. Denn das vom Entzug des Seins zunéchst gelichtete

457 Vgl Kap. 1.2, S. 10-4.

458 Vgl. Kap. 2.1.2, S. 20-1.

459 Vgl. Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 19.

460 Vgl. Thomson, Tain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 16 u. 22.
461 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 267.

115

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Seiende ist ein vorliegen-gelassenes und demnach ein noch unentschie-
denes. Im selben Atemzug, wie das sich entziehende Sein jedwede Griin-
dung erst ermoglicht, gewéhrt es ebenso jene Unentscheidbarkeit, die zur
Entscheidung geradezu dringt. Das damit hervor-gerufene und vollig
auf sich allein gestellte Subjekt der Entscheidung steht, die Entscheidung
supplementierend, vor der unméglichen und doch notwendigen Heraus-
forderung in der Zustellung von Grund sein eigener Grund zu sein. Im
Subjekt der Entscheidung kommt der Wille zum Willen zum Ausdruck,
womit es, wie schon ausgefiihrt, im Grunde ein Subjekt der Macht ist.
Wird das onto-theologische Gegenwesen und mit ihm das Politische
in Form der Macht als zugehorig zur Aletheia und iiberdies die Polis als
Topos des Logos anerkannt, so darf daraus gefolgert werden, dass die
Polis als Pol der Vergesellschaftung nicht nur den sozialen Ndhrboden fiir
den Logos liefert, als vielmehr das strittige Wesen der Aletheia selbst aus-
driickt. Einerseits versammelt der Pol das Seiende, und zwar vom konsti-
tutiven Entzug des Seins: Dergestalt liegt das Seiende noch unentschieden
in einer gespannten Ruhe hdchster Bewegtheit vor, worin sich die Uber-
fillle des Seins bekundet, eine Art der Omnipotenz, die eine Ohnmacht
zumutet — das Griinden des Seins. Andererseits wirkt im Pol zugleich das
Gegensitzliche dazu, eben jene nun als Macht verstandene Onto-Theo-
logie, d. h. eine Griindung und Bemichtigung dieses so entborgenen Sei-
enden - das Griinden des Seins, das jene hochste Bewegtheit hinter dem
starren Verharren verschwinden lésst. Erst das dynamische Widerspiel
dieser beiden »Seinsmodi« von Entgriindung und onto-theologische
Griindung scheint das strittige Wesen der Aletheia in seinem nun ange-
messenen Ausmaf3 wiederzugeben. Die Unterscheidung und zugleich
Sichtbarmachung dieser Weisen lésst sich nur vom Ontischen her deu-
ten, genau genommen von der Art und Weise, wie das Seiende umris-
sen wird. Vom konstitutiven Entzug des Seins her erscheint die Grenze
als gleichsam von Auflen auf das Seiende zukommend und ldsst es so in
diese eingelassen als jene gespannte Ruhe hochster Bewegtheit vorliegen
(anwesen). Mit Laclau wissen wir, dass eine Grenze, die auf etwas Inkom-
mensurables deuten soll, nur eine antagonistische Grenze des radikalen
Ausschlusses sein kann. Erst anhand des Antagonismus und der Lac-
lau’schen Diskurstheorie ldsst sich die eigenartige gespannte Ruhe einer

116

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

hochsten Bewegtheit des Seienden prézisieren. So faltet der Antagonis-
mus ein Moment radikaler Negativitat zwar ins Innere und bildet somit

den sozialen Raum ab, nur um damit zugleich eine dem Seienden stets

transzendierende und konstitutive Instanz aufzuzeigen, ndmlich das radi-
kale oder konstitutive Auflen - letztlich die Unmdoglichkeit, das Sein bzw.
eine absolute Letztbegriindung jemals in den Einzugsbereich des Onti-
schen zu bringen. Das Seiende, das von der Warte dieser absoluten Gren-
ze betrachtet wird, offenbart sich insofern als etwas Bewegtes und Tem-
poralisiertes, als es zwar als Seiendes ist, iiber dessen Sein allerdings noch

nicht endgiiltig entschieden wurde. Von einer grundsitzlichen Negativi-
tat durchdrungen erscheint jede Identitit in der konstitutiv unentscheid-
baren Schwebe zwischen ihrem partikularen Inhalt (Differenz) und ihrer
universalen Griindung (Aquivalenz) als etwas dis-loziertes, ent-griindetes

oder ver-riicktes, d.h. als etwas Temporalisiertes. Wird die Grenze hin-
gegen von einem im Einzugsbereich des Ontischen verortet und gegriin-
deten Sein her erfahren, so wird das Seiende nicht mehr als eine anta-
gonistische Faltung wahrgenommen, die ein konstitutives Moment der
Negativitdt stiftet und das Seienden in jener gespannten Ruhe hochster
Bewegtheit bzw. in jener unentscheidbaren Schwebe hilt. Vielmehr ver-
schwindet dadurch das konstitutive Moment der Negativitit und damit
auch die hochste Bewegtheit hinter der gespannten Ruhe, womit das Sei-
ende im Grunde nur mehr als blofle Positivitit erfahren wird, als starres

Verharren im Rahmen onto-theologischer Griindung. Unter der Voraus-
setzung der Griindung des Seienden als dem Hochsten in eins mit dem

Allgemeinsten erfihrt jedes Seiende als Seiendes seine Bestimmung. Dis-
kurstheoretisch wird die onto-theologische Griindung anhand des lee-
ren Signifikanten angezeigt: eine bestimmte Identitét, die sich ihres par-
tikularen Inhalts entledigt und sich dergestalt universalisiert, so dass sie

einend als gleichsam hochstes Seiendes die Allgemeinheit des Seienden

(das Sein) reprisentiert. Im dufersten Fall scheint die Griindung derma-
Ben komplett, d.h. sedimentiert, so dass der leere Signifikant selbst zu
verschwinden droht, wonach jedwedes Seiende rein positiv als different
erfahren wird. D. h.: Je umfassender die Logik der Aquivalenz, desto eher
erscheinen Identititen als blof3e Differenz, ein Umstand, der sich letzten

Endes auf die Weise zuriickfiithren lasst, wie sich Macht i.S. ihres absolu-

117

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

ten Totalisierungseffekt scheinbar verfliichtigt und sich nichtsdestoweni-
ger als bestimmte Ordnung instituiert.*®> Derart spreizt sich das Seiende
gegen das Sein auf und verbirgt es.

Die eben geschilderte Sedimentierung wird also von einem, wie Lac-
lau erkennt, Verbergungseffekt begleitet, der zugleich einem Vergessen
des instituierenden Griindungsmoments entspricht. Genau hier zeigt sich,
dass die Seinsvergessenheit nicht allein dem sich verbergenden Sein zuge-
schrieben werden darf, gehort sie doch ebenso zum Griinden des Seins,
d.h. zur Art und Weise, wie sich Seiendes einrichtet, ndmlich entlang der
onto-theologischen Dimensionalitdt, die als jene der Macht identifiziert
wurde. Das nachtrégliche Verbergen und Vergessen gehort also wesent-
lich zur Macht, was das Griindungsmoment umso deutlicher zeigt. Im
Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung stellt das Subjekt der Ent-
scheidung (als das Hochste) Ordnung (das Allgemeinste), also Objekti-
vitdt und Gesellschaft, (wieder) her. Um die Ordnung auch weiterhin zu
garantieren, muss das sich selbst begriindende Subjekt seine es unter-
minierenden Entgegnungen marginalisieren und ausrdumen, indem der
Griindungsakt selbst und damit die grundsitzliche Kontingenz jeder Ins-
tituierung verdringt oder gar verschleiert wird (z.B. kraft Essentialisie-
rung und letztgiiltiger Wahrheitsanspriiche). Diese Unterdriickung stellt
sogar eine Notwendigkeit dar, kraft derer eine instituierte Ordnung tiber-
haupt dauerhaft bestehen kann. Je effektiver dies vonstattengeht, d. h. je
weniger an die radikale Kontingenz erinnert wird, desto reibungsloser
und ungestorter vermag die Institution zu wirken. Der Offenbarungs-
funktion des Antagonismus kommt also zuallererst die Aufgabe des Erin-
nerns an Kontingenz zu, ferner ein Erinnern an die Unmaglichkeit abso-
luter Letztbegriindung.

Aus den nun zusammengetragenen Uberlegungen lésst sich zunichst
schlieflen, dass Laclaus Diskurs- und Hegemonietheorie streng genom-
men mehr als eine politische Onto-Logik sondern préziser eine politi-
sche Onto-Theo-Logik ist, genau genommen eine Logik des Logos, die
den beiden »Seinsmodi« von Griindung und Entgriindung Rechnung
tréagt. Sie reflektiert einerseits die onto-theologische Dimensionalitét der
Macht in Form des leeren Signifikanten, der als gewissermaflen hochste

462 Vgl. Kap. 2.2.3, S. 35 u. Kap. 2.3, S. 48-9.

118

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Identitat weitere Identitdten (in ihrer Allgemeinheit) gleichsam an sich
bindet, andererseits aber ebenso das im Logos noch Unentschiedene, das
sich in der prinzipiellen Unentscheidbarkeit zwischen Aquivalenz und
Differenz bekundet, wonach jede Identitit von Grund aufgespalten, d. h.
dis-loziert, ist.

Viel wichtiger aber noch ist schlussendlich die metaphysische Veror-
tung des in sich strittigen Seins in der Polis als den Pol: ein dynamisches
Zusammenkommen des reziproken Griindens des Seins. Der postfunda-
mentalistischen Denkweise folgend, die in der Schwichung und gar Sub-
version von Griinden zuallererst einen Grund vorauszusetzen hat, gilt es
daher zunichst das Griinden des Seins in seiner vollen Tragweite zu den-
ken. Denn wie schon Laclau und Zac mit Hobbes betonen, ist angesichts
drohender Anomie immer schon von einer eingerichteten Ordnung aus-
zugehen, einem Pol, in dem nicht nur der Topos des Logos und dessen
beiden »Seinsmodi« verortet liegen, sondern zuallererst das Griinden des
Seins immer schon Vorrang besitzt. Zwar ist es vordergriindig die Ent-
scheidung als Griindungsakt, die aus dem Moment der Unentscheidbar-
keit hervorgehend die Dislozierung authebt und somit Ordnung (wieder)
herstellt. Doch der Agens dieses Akts bleibt in letzter Instanz das Subjekt
der Entscheidung, das, nun als ein Subjekt der Macht begriffen, mit der
Zustellungen von Grund, d. h. mit der Entscheidung, zugleich sein eigener
Grund sein muss. Zugespitzt stellt eben diese paradoxe Zwangslage der
Selbstbegriindung und Selbsterméchtigung den entscheidenden Aspekt dar,
der die Einrichtung der Ordnung angemessen erklért. Wie bereits ange-

deutet wurde*®®

,sind die beiden Aufgaben des Subjekts, sowohl Grund zu
zustellen als auch sich selbst zu begriinden, keine separaten Bestrebun-
gen, sondern engsten miteinander verkniipft, um nicht zu sagen dasselbe.
Auf genau dies scheint Heidegger hinzuweisen, dass namlich der Befehl

der Selbsterméchtigung immer auch zur nidchsten Machtstufe erméchtigt:

Zum Wesen der Macht gehort die Ubermichtigung ihrer selbst.
Diese entspringt der Macht selbst, sofern sie Befehl ist und als
Befehl sich selbst zur Ubermiachtigung der jeweiligen Machtstu-
fe ermichtigt. So ist die Macht stindig unterwegs »zu« ihr selbst,

463 Vgl. Kap. 2.2.4, S. 39.

119

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

nicht nur zu einer niachsten Machtstufe, sondern zur Bemaichti-

gung ihres reinen Wesens.**

Und sonach bedeutet Machtsteigerung, d. h. in der Entscheidung Grund
zu zustellen, umgekehrt immer auch Erméchtigung des eigenen Wesen
der Macht, also Selbstermachtigung:

Damit aber der Wille zur Macht als Ubermichtigung eine Stufe
tibersteigen kann, muf$ diese Stufe nicht nur erreicht, sondern fest-
gehalten und gesichert werden. Nur aus solcher Machtsicherheit
1af3t sich die erreichte Macht erhohen. Machtsteigerung ist daher in
sich zugleich wieder Machterhaltung. Die Macht kann sich selbst
zu einer Ubermichtigung nur erméchtigen, indem sie Steigerung
und Erhaltung zumal befiehlt.**®

Der bereits erorterte konstitutive Mangel der Macht,*® den auch Heideg-
ger ansatzweise erkennt,'” darf in einem ersten Gedankenschritt nicht

unmittelbar als Limitierung oder Versagen der Macht begriffen werden,
wie dies noch im Begriff der Ohnmacht nahegelegt wurde.*® Ungeachtet

dessen, woher er nun herriihrt, ob vom konstitutiven Entzug des Seins

und der Unmoglichkeit der Selbstbegriindung, von der Idee unerreich-
barer Omnipotenz oder vom niemals absoluten Totalisierungseffekts der
Macht, er gehort wesentlich zur Macht selbst, er erhélt und befordert sie.
Die Macht bedarf ihrer Ohnmacht geradezu, um tiberhaupt sein zu kén-
nen, ndmlich in Form eines, wie Laclau und Zac aufzeigen, Totalisierungs-
effekts: ein stetes Ubersteigen ohne jemals »anzukommenc. Erst in der
Reziprozitit des Griinden des Seins ist das ontische Griinden von Macht
angemessen nachzuzeichnen. Im Austrag von Sein und Seienden, im
Umeinanderkreisen beider, in welchem das Eine das Andere tiberkommt
und im Anderen ankommt, begriindet das Seiende als das Seiendste, das

464 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 266.

465 Ebd,, S.267-8.

466 Vgl. Kap. 2.2.2,S.30-1.

467 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche I, S. 263.
468 Vgl. Kap. 2.2.2, S. 31.

120

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Hochste und zugleich Allgemeinste, seinerseits das Sein: »Das Griinden
selber erscheint innerhalb der Lichtung des Austrags als etwas, das ist,
was somit selber, als Seiendes, die entsprechende Begriindung durch Sei-
endes, d.h. die Verursachung und zwar die durch die hochste Ursache
verlangt [Hervorh. i. O.].«** Dieses derartige Seiende, das als das Seiend-
ste versucht das Sein zu iiberkommen und damit im Sein immer schon
ankommt, ist freilich das Subjekt selbst, in seinem letztlich vergeblichen
Versuch, das Sein zu inkarnieren und sich selbst zu erméachtigen, womit
ihm ein konstitutiver Mangel zukommt. Aus der Warte der Macht ist die
Selbstermichtigung, d.h. die Ubermichtigung des eigenen Wesens der
Macht und die Uberkommnis des Seins (Gen. obj.) letzten Endes dassel-
be. In der freilich niemals vollig zu bewerkstelligenden Unternehmung,
das Sein zu inkarnieren, versucht das Seiende gewissermafien das Sein
zu reprisentieren, womit es ihm in pervertierter Weise dhnelt. Dieses
Griinden des Seins (Gen. obj.) scheint das Griinden des Seins (Gen. subj.)
gleichsam invertiert wiederzugeben. Wihrend vom jenseitig verorteten
Sein das Seiende in seiner festigenden Grenze als hochst bewegt erscheint,
wird in der diesseitigen Verortung des Seins das Sein gleichsam simuliert.
In onto-theologischer Weise wird der feste Rahmen abgesteckt, innerhalb
dessen es zu einer gar benotigten Bewegtheit kommt — quasi eine Perver-
sion der Physis: ein starres Verharren, das in vorgezeichneten Bahnen Bewe-
gung zuldsst. In diesem Sinn muss zuerst auch Laclaus imaginédrer Hori-
zont verstanden werden, als das absolute Auflerste und gewissermaf3en
jenseits von Gesellschaft und Objektivitit Verortete, dass dadurch erst
das breite und dennoch vorstrukturierte Spektrum, wie Seiendes erscheint
und erfahrbar wird, vorgibt.*”* Macht befindet sich als Meta-Physik immer
schon abseits vom Ontischen und bleibt doch untrennbar darauf bezo-
gen, was schon am eigenartigen Status des Subjekts abzulesen war.*”! Das
Versprechen nach einer letztlich nie zu erreichenden Fiille, genauer gesagt
das stindige Versprechen i.S. der steten Selbstermachtigung und Uber-
michtigung gewdhrt in einem starren Ausmafd zwar hochste Bewegung,

469 Heidegger, Martin: Identitdit und Differenz, S. 75-6.

470 Vgl. Kap. 2.3, S. 50-1, u. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our
Time, S. 64.

471 Vgl. Kap. 2.3, S. 47.

121

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

darfjedoch nicht iiber die letztinstanzliche onto-theologische Griindung
hinwegtiauschen. Dieser so verstandene imaginare Horizont lasst sich mit
Heideggers Auslegung des Begrifts der Epoche gleichsetzen. Ausgehend
vom altgriechischen Epoché*? (¢moyr|), was soviel wie »an sich halten«
heifdt,"”? muss der Begrift der Epoche als das Anhalten der steten Wand-
lungs-fiille des Seins verstanden werden. Wie Thomson néher ausfiihrt,
meint Heidegger damit, »[...] that each ontotheologically structured met-
aphysical postulate that succeeds in establishing our understanding of the
being of entities effectively >holds back« the floodwaters of ontological
historicity for a time - the time of an >epoch.«** Die Epoche oder auch
der imaginire Horizont sind also onto-theologisch zu verstehen, als Griin-
den des Hochsten und zugleich Allgemeinen, das letztlich den Stillstand
von genuiner Zeitlichkeit bewirkt und Dis-Lozierung verhindert. Derge-
stalt ist jedwede Ordnung in ihrem Auflersten auch immer schon einge-
richtet, und zwar i.S. d. Polis als eine Art der Besetzung dieses Pols. Die-
ser onto-theologische Bezug von Pol und Horizont wird dann ersichtlich,
wenn uns Gadamer daran erinnert, dass der »Horizont [...] der Gesichts-
kreis [ist], der all das umfafst und umschlief$t, was von einem Punkt aus
sichtbar ist.«*” D.h. der Pol oder Punkt stellt als Hochstes eine Bezugs-
mitte dar, von deren Warte aus erst alles als das Allgemeine einsichtig
wird. Innerhalb dieses fest abgesteckten Horizonts wird ein Spektrum
er6ffnet, das dem Seienden eine gewisse Bewegtheit zugesteht. Um jene
in ihren Bahnen bereits vorgezeichnete Bewegtheit zu gewédhren, kann
die derartige Ordnung aber nicht selbst zur Disposition stehen, stellt sie
doch in ihrer Griindungsfunktion jenen Horizont iiberhaupt erst parat.
Als absolutes Limit ist sie jenseits des Ontischen gelegen und bleibt trotz-
dem darauf bezogen. Dies lisst jede Form der Dislozierung mit Skepsis
begegnen, weil gemutmaf3t werden muss, dass eine Ordnung i.S. einer
Meta-Physik der Macht ihrer Unterminierung nicht nur entgegenwirkt,
sondern diese sogar vorwegnimmt. Denn zur Selbstermichtigung und

472 Vgl. die Bedeutung im Kontext der Phinomenologie Husserls in Kap. 2.1.1, S. 18, Fuf3-
note 107.

473 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 13.

474 Thomson, Tain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 19-20.

475 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode, S. 307.

122

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Machtsteigerung gehort auch, »[...] daf die Macht selbst und nur sie die
Bedingungen der Steigerung und der Erhaltung setzt.«"’® D.h. der kons-
titutive Mangel wird von der Macht vereinnahmt und ist ihr deshalb
eigen — der Mangel ist quasi der »Motor« der Macht. Metaphorisch den
Motorsport bemiiht, kann der Kampf um Macht bzw. um den Pol, als Ren-
nen verstanden werden kann, bei dem das Subjekt der Ordnung nicht nur
die Pole-Position belegt und scheinbar uneinholbar weit voraus liegt, son-
dern die Spielregeln des Rennens selbst vorschreibt. Es muss daher der
grundlegende Verdacht gelten, dass sich die Ordnung ihrer Subversion
gewissermaflen gewahr ist und sie in ihren Machterhalt miteinbezieht.
Der konstitutive Mangel, die eigene Ohnmacht, duflert sich nicht nur im
Versprechen einer Fiille, vielmehr noch verdeckt dieses Versprechen jenen
Mangel, indem es das Sein im Gewand vermeintlicher Uberfiille und jener
vorgezeichneten Bewegtheit gleichsam vor-tiuscht. Eine nun unumging-
liche begriffliche Unterscheidung scheint hierbei angebracht, ndmlich
zwischen Dislozierung und Konflikt einerseits, und Dis-Lozierung und
antagonistischer Konflikt andererseits. Wahrend erste im Wesentlichen
zur Ordnung gehoren, sie befordern und gar festigen, vermogen zweite
die Ordnung maf3geblich zu beeinflussen und gar an ihren Grundfesten
zu rittelt. Jedoch sehen sich der antagonistische Konflikt und die Dis-
Lozierung mit der Aporie der einenden Ordnung konfrontiert, aus der
nicht ausgebrochen werden kann und innerhalb derer sie erscheinen miis-
sen. Schlieflich haben wir es niemals mit einer Reinform des Antagonis-
mus zu tun, wie Laclau und Mouffe am Beispiel der millenaristischen

77 als vielmehr mit einem Antagonismus, der

Bewegung verdeutlichen,
auf ein gemeinsames und einendes Terrain rekurriert. Der millenaristi-
sche Konflikt ist zwar ein antagonistischer, weil darin zwei fundamental
getrennte Ordnungen aufeinandertreffen, d.h. er ist ein Kampf zweier
Pole, daher aber auch alles andere als politisch. Das Politische ist hinge-
gen die »Kunst« eines bi- oder gar multipolaren Konflikts innerhalb einer
Ordnung, die als Voraussetzung des Konflikts scheinbar selbst nicht zur
Disposition stehen kann. Dies wird allein schon daran ersichtlich, dass

sich, quasiphdnomenologisch gesprochen, jede Dislozierung als solche

476 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 268.
477 Vgl. Kap. 2.3, S. 49.

123

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

erst vor dem Hintergrund der Sedimentierung abzusetzen vermag. Die
Aporie verdichtet sich weiter, wenn die Dislozierung als Dis-Lozierung,
d.h. im Kern als Unentscheidbarkeit, und die damit einhergehende Ent-
scheidung als die des Subjekts der Macht begriffen wird. Beide Seiten,
sowohl das Moment der Unentscheidbarkeit als auch das kraft Entschei-
dung evozierte Subjekt, erscheinen stets blockiert. Weder ist das Moment
der Unentscheidbarkeit ein absolutes — es ist stets strukturiert —, noch
wird es der Entscheidung bzw. ihrem Subjekt jemals gelingen, sich letzt-
giiltig zu instituieren. Nichtsdestoweniger haben wir es nur mit einem
tatsachlich politischen d.h. antagonistischen Konflikt zu tun, wenn die
Ordnung als jener Rahmen der Erméglichung von Konflikt paradoxer-
weise selbst zur Disposition steht. Faltet der Antagonismus ein Moment
radikaler Negativitdt, den konstitutiven Ausschluss des Seins, ins Innere
und gibt somit erst Raum fiir Griindung frei, so zeichnet den antagonis-
tischen Konflikt eine antagonistische Faltung innerhalb der bestehenden
und das Sein inkarnierenden Ordnung selbst aus. Dies scheint nur in
jenem Maf3e zu gelingen, als der inhédrente Mangel der Macht widerstdn-
dig wird und konkrete antagonistische Form annimmt. Was im Konflikt
zum Ausdruck kommen muss, ist nicht nur ein Moment des Mangels bzw.
der Ohnmacht, sondern etwas der Ordnung radikal Fremdes, das in sei-
ner Andersartigkeit der Ordnung gewissermafSen Konkurrenz macht. So
ist es das Moment der Unentscheidbarkeit, das eine Entscheidung fordert,
mithin ein Subjekt evoziert und dieses gleichsam ins Innere der Ordnung
faltet. In der letztlich notwendigen Bedradngnis, sich mit der Entschei-
dung selbst zu begriinden, beansprucht dieses Subjekt nun seinerseits
Griindung und ferner die Ordnung selbst. Wie argumentiert wurde,**
stehen sich im Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung im Grun-
de zwei Subjekte bzw. Ordnungen gegentiiber, zwei Pole, die inhaltlich
zwar (vollig) anders und formal doch dieselben sind. Diese Selbigkeit ist
schlussendlich durch den Pol selbst gegeben, ndmlich im Kampf um Macht
und Ordnung. Paradoxerweise ist das Politische demnach der einende
Streit um diese Einheit, ein Kampf um den Pol, der die Gesellschaft vor
eine innere Zerreifiprobe stellt. Derart ist der Polemos, wie Heidegger

478 Vgl. Kap. 2.3, S.51.

124

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

Heraklit auslegt, »kein Krieg nach menschlicher Weise«*”, sondern eine
einende Aus-Einandersetzung: »Die Auseinandersetzung trennt weder,
noch zerstort sie gar die Einheit. Sie bildet diese, ist Sammlung (A6yoc).
IToAepog [Polemos] und Adyog [Logos; Anm. d. Verf.] sind dasselbe.«**
Diese Einheit, die sich als »das Umeinanderkreisen von Sein und Seien-

481 entfaltet, in dem das Eine das Andere iiberkommt, kann nun ver-

den«
standenen werden als ein Umeinanderkreisen antagonistischer Subjekte,
die in ihrer jeweiligen Selbsterméchtigung zugleich einander tiberméch-
tigen. Zu Ende gedacht scheint das Politische als der Kampf um Macht,
d.h. der Kampf um das eigentliche »Meta-« hinter dem Physischen, nicht
nur auf einen Kampf um die Besetzung des Pols, sondern mehr noch auf
einen Wettlauf um Letztbegriindung hinauszulaufen, in dem es schlief3-
lich darum geht, das Sein selbst zu inkarnieren und zu représentieren
(oder dies zumindest vorzutiuschen). Gemaf dieser Einheit, also einer
»trennenden Selbigkeit«, darf auch, Laclaus imagindrer Horizont aufge-
fasst werden. Er ist zwar zuallererst ein Horizont der Macht, der im ste-
ten Streben nach seiner Erweiterung zugleich Grund zustellt. Dabei darf
nicht die Bedeutung des Imagindren vergessen werden, das im Wesentli-
chen ein uniformierendes Bild der Unversehrtheit — das Versprechen nach
Fiille - verspricht, welches nicht der Realitdt entspricht, vielmehr noch
diese verfalscht und kaschiert*®? — letztlich den Streit selbst verdeckt (das
Reale). Der imagindre Horizont der Macht, so liefe sich folgern, bedarf
sogar des Imagindren, das sich eben in jenem Versprechen nach Fiille
ausdriickt. Erst im Bewusstwerden dessen, dass es ich dabei um ein Phan-
tasma handelt, wird man sich des kontingenten Charakters des Horizonts
gewahr, was zugleich bedeutet, dass sich das Versprechen nach der ver-
meintlichen Fiille in unterschiedlichster Weise geben ldsst. Die darin
erkannte Uberfiille des Seins scheint es nun zu sein, die dem imaginaren
Horizont sein subversives Charakteristikum verleiht. Auch hierbei geht
es letztlich um denselben Horizont, der erst im imaginierten Unterschied
zu sich selbst, in sich strittig wird; d.h. der Horizont der Griindung ist

479 Heidegger, Martin: Einfiihrung in die Metaphysik, S. 66.
480 Ebd.

481 Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 75.

482 Vgl. Lang, Hermann: Strukturale Psychoanalyse, S. 18.

125

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

anders vorgestellt zugleich jener der Subversion. Um jedoch dis-lozierend
auf die Ordnung zu wirken, muss sich der Horizont der Subversion im
Konflikt konkretisieren, was uns wiederum zum anatgonistischen Kon-
flikt im Moment der Unentscheidbarkeit und dem damit einhergehen-
den opponierenden Subjekt bringt. Es muss in jener Selbigkeit letzten
Endes etwas radikal Fremdes - das Sein — zum Ausdruck bringen, will es
die bestehende und sich immer schon vorweg befindliche Ordnung, inner-
halb derer es sich manifestiert, auch tatsachlich storen und nachhaltig
andern. Fiir eine etwaige Konzeptualisierung dessen, die hier nicht aus-
fithrlicher erortert werden kann, gilte es folgendes zu bedenken: einer-
seits den Status des opponierenden Subjekts, der formal, d. h. ontologisch,
derselbe jedoch inhaltlich, d.h. ontisch, ein véllig anderer wie jener der
Ordnung ist; andererseits kommt dem opponierenden Subjekt im Moment
der Unentscheidbarkeit letztlich Aufgabe der Selbstgrundgebung zu. Aus
beiden Aspekten erschlief3t sich eine eigenartige Selbstbezogenheit, die
sich im antagonistischen Konflikt diskursiv duflern muss. Zur Veranschau-
lichung dessen muss das oft beanspruchte Szenario des ArbeiterInnens-
treiks bzw. des Tarifstreit herhalten. Unter dem Gesichtspunkt einer sich
immer schon im » Vorweg« befindlichen Ordnung muss davon ausgegan-
gen werden, dass die typischen Inhalte der Forderungen seitens der Arbei-
terInnenschaft, z. B. diverse ArbeitnehmerInnenrechte, Vergiitung, sozi-
ale Absicherung, etc., sich immer schon im Rahmen dessen bewegen, was
die Ordnung vorzeichnet. Wir treffen hier zwar auf Dislozierung und
Konflikt, die aber in ihren unterschiedlichen Verldufen vorstrukturiert
wenn nicht sogar vorausbestimmt sind. So sehr sich diese hegemoniale
Operation auch auf weitere Teile der Gesellschaft ausbreiten wiirde, so
sehr entspriche sie doch selbst nur wiederum der bestehenden Ordnung,
ungeachtet ihrer hegemonialen Verschiebungen. Wie die Ausfithrungen

* wird sich der Grad des Antagonismus jedes

hingegen gezeigt haben,
Konflikts und ferner die stete Intensitdt des Politischen daran messen,
inwiefern die Ordnung selbst zur unmaglichen Disposition steht und vor
die innere Zerreiflprobe gestellt wird, was erst dann zu gelingen scheint,
wenn etwas der Ordnung radikal Fremdes Ausdruck findet, indem sich

etwas ihr antagonistisches in ihrem Inneren ent-faltet. Dabei geht es in

483 Vgl. Kap. 2.3, S. 49.

126

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfihrungen

erster Linie weniger um das Ausmafi der Dislozierung bzw. um den Umfang
der hegemonialen Operation (die Linge der Aquivalenzkette), also nicht
um ein gewissermaflen quantitatives Kriterium, als vielmehr um etwas
Qualitatives, das sich in Form der eben noch genannten und eigenarti-
gen Selbstbezogenheit des Subjekts duflern miisste. Fiir den konkreten
Diskurs des ArbeiterInnenstreiks wiirde das bedeuten, dass sich in der
hegemonialen Artikulation etwas abzeichnet miisste, das sich vollig abseits
des Erwartbaren bewegt, indem bspw. die Forderungen nicht bei jenen
bekannten und im Grunde Identitit verhdrtenden Inhalten stehen blei-
ben, sondern in selbstgriindender Weise (neu) artikuliert werden, was es
tiberhaupt bedeutet, ArbeiterIn zu sein. »Man muf3«, um dahingehend
Bloch zu bemiihen, »[...] tiber das Ziel hinausschieflen konnen, um es

zu treffen.«*%

Die Forderungen hitten zur Aufgabe, das Erwartbare der-
art zu ibertreffen, so dass damit ein neuer Horizont erschlossen wiirde,
der das stets strukturierte Moment der Unentscheidbarkeit neu zu struk-
turieren im Stande wire. Mithin finde auch jenes wesentlich Unentscheid-
bare jeder wahrhaften Entscheidung Betonung, weil sie auf Grundlage
dieses neu Erschlossenen jeder gingigen Regel entkdme. SchliefSlich driickt
sich auch der letztlich jeder wahrhaften Entscheidung inhdrente Wahn-
sinn, wie mit Laclau ausgefiihrt wurde, in der immer schon zum Schei-
tern verurteilten Simulation Gottes bzw. in der Selbstbegriindung aus,
womit wohlgemerkt immerzu ein Wagnis einhergeht, die eigene bisher
gleichsam angestammte Identitdt, im bisherigen Beispiel die der Arbei-
terIn, zu riskieren und »aufs Spiel zu setzen«. Dieser existentielle Umstand
einer hyperbolisch artikulierten »Selbstgefihrdung« muss von der War-
te der Ordnung bzw. des gegenwirtigen Horizonts aus unweigerlich als
etwas Wahnsinniges und Verriicktes anmuten.

484 Bloch, Ernst: Antizipierte Realitit — wie geschieht und was leistet utopisches Denken?,
in: Wissenschaft und Planung. Universititstage 1965, Berlin: de Gruyter 1965, S. 13.

127

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/dol.org/10.5771/8783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=) ImmTy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick

In Anbetracht des aufgezeigten und gleichsam »tiefer« gelegenen Macht-
begriffs erscheint freilich der Kampf um Hegemonie mehr im Lichte eines
letztendlichen Machtkampfs um die Reaktivierung bzw. Politisierung ins-
titutionalisierter und fest sedimentierter Entscheidungen. Damit riickt die
Bestidndigkeit des Sozialen in den Fokus, wie es hinsichtlich einer politi-
schen Ontologie angemessen scheint, die Gesellschaft ausnahmslos vom
Politischen durchdrungen sieht. Erst eine von einem basalen Machtbegrift
getragene politische Ontologie gestaltet diese Bestdndigkeit nachvollzieh-
barer. Indem Macht als Grund gefasst wird, wurde versucht offenzulegen,
dass ein grundsitzliches Verbergen und vor allem Vergessen instituieren-
der Akte und ferner die letztinstanzlich immer politische Griindung des
Seienden wesentlich zur Macht selbst geh6ren und dieser bedarf, um als
etwas Instituiertes tiberhaupt wirkungs- und steuerungsmichtig zu sein.
Das Maf} der Wirkungs- und Steuerungsmacht einer Institution ist der-
art gedacht immer abhingig vom Grad kontingenter und sie storender
Intervention, d.h. je weniger sie gestort wird, desto wirkungsmachtiger
ist sie. Fuir weiterfithrende Reflexionen um etwaige Konzeptionen post-
fundamentalistischer Instituierung mag der Begriff des Vergessens als
Anstof8 dienen, um dieses Verhiltnis zwischen Wirkungsmacht und dis-
ruptiver Intervention zu iiberdenken und tiberdies womdoglich Ankniip-
fung zu finden an eine zu instituierende und grundsitzliche Offenheit
gegeniiber demokratischer Gestaltung — die schlussendlich unméoglich
zu instituierende Offenheit des Seins.

Mehr noch weist eine als Macht immer schon eingerichtete Gesellschaft
zwar einen konstitutiven Mangel auf, der jedoch als der Macht wesentlich

129

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick

begriffen werden muss. Der Macht wohnt also ein konstitutiv krisenhaf-
tes Moment inne, das sie zuallererst als Macht iiberhaupt erméglicht. Der
konstitutiven Prekaritdt und Konfliktualitit der Gesellschaft muss daher,
ganz 1. S. Gramscis, zunichst mit Pessimismus begegnet werden, weil die
Vermutung nahe liegt, dass die subversiven Elemente der Macht und die
soziale Briichigkeit gewissermaflen der Macht und der Ordnung selbst
zugehorig sind. Jede derart eingerichtete Gesellschaft ist ihren subversiven
Kriften immerzu eine Schritt voraus und gibt so immer schon die Spiel-
regeln des Widerstands vor. Im duflersten und rein rechtlich betrachte-
ten Fall, lauft jede Opposition Gefahr, die Grenzen des Legalen zu tiber-
schreiten, weil sich der Widerstand gegen das System als solches zugleich
auch gegen die von ihm vorgegebenen Spielregeln richtet, wie Marcuse
aufmerksam macht*®; die Opposition mochte letzten Endes ihre eigenen
Regeln setzen. Angesichts des Moments, in welchem sich Macht also sol-
che zu offenbaren scheint, ndmlich die Entscheidung, hitten ankniipfende
Reflexionen einer immer schon im Vorweg befindlichen Macht zunéchst
nicht notwendig das scheinbar uniiberschaubare Sammelsurium unter-
schiedlicher Machttechniken zur Entscheidungsfillung und deren Durch-
setzung zu analysieren, sondern eher die Bedingungen der Entscheidung
selbst, wie sie etwa Lukes mit den Begriffen »agenda-setting« und »pre-
ference-shaping« einzufangen versucht,*® also wie Entscheidungen (und
mit ihr das Moment der Unentscheidbarkeit) stets vorstrukturiert werden.
Viel bedeutender mag der Eigenartige Status der Macht und ihres Sub-
jekts erscheinen, in der Beforderung der hartnéckigen Persistenz jeder Ord-
nung zwar auf diese bezogen und doch gleichsam abseits davon gelegen
zu sein, wonach Macht im Wesentlichen die eigentliche Metaphysik dar-
stellt und den imagindren Horizont unserer Epoche griindet. Die dahin-
gehend naheliegendste Frage, was denn nun diesen Horizont in seiner
Spezifitat kennzeichnet bzw. wie unsere Epoche letztinstanzlich griindet,
scheint allen unmittelbaren Uberlegungen zur Entscheidung und Unent-
scheidbarkeit voranzugehen, weil erst auf Basis ihrer Beantwortung die
stete Strukturiertheit der Entscheidung und tiberdies die Reproduktion

485 Vgl. Marcuse, Herbert: An Essay on Liberation, Boston: Beacon Press 1969/2000, S. 66.
486 Vgl. Hay, Colin: Political Analysis. A Critical Introduction, Basingstoke/Hampshire:
Palgrave 2002, S. 178-82.

130

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick

der Macht schirfere Konturen fanden, ferner aber noch darauf griindend
emanzipatorische Strategien entwickeln werden konnten. Es darfan dieser
Stelle an Heideggers Replik auf Marx erinnert werden, wenn er bezugneh-
mend auf dessen altbekannte elfte These iiber Feuerbach, »[d]ie Philoso-
phen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt aber dar-
auf an, sie zu verdndern«*¥, erwidert, »[...] daf3 eine Weltveranderung
eine Anderung der Weltvorstellung voraussetzt und dafl eine Weltvorstel-
lung nur dadurch zu gewinnen ist, dafy man die Welt zureichend inter-
pretiert [Hervorh. i. O.]«**® Eine dahingehende Interpretation hitte zual-
lererst den letztinstanzlich als Macht verstandenen imagindren Horizont
bzw. dessen Phantasma zu spezifizieren und danach die Aufgabe, einen
Konnex zur steten Vorstrukturiertheit politischer Entscheidung offenzule-
gen. Eine derartige Verbindung mag im Hinblick auf die mikropolitische
Ebene zwar exorbitant wirken, erweist sich angesichts einer globalisier-
ten Welt aber vielleicht angebrachter als vermutet. Allein die mittlerwei-
le zum soziologischen Usus gehdrenden Konzepte zu sozialen Manifesta-
tionen der Globalisierung, wie etwa die wechselseitige Abhéngigkeit von
Lokalitdt und Globalitit, die Entgrenzung sozialer Riume und vor allem
die Kompression von Raum und Zeit,** deuten schon auf jenen Konnex
hin. Gerade letztes mag einen entscheidenden Hinweis auf die Spezifitit
der Epoche unserer Zeit und damit auch einen direkten Ankniipfungs-
punkt fiir weitere Uberlegungen liefern. Wenn Heidegger von einer »Herr-

490 charakterisiert er damit unsere auf

schaft des Abstandslosen« spricht,
Technologie und Wissenschaft griindende (spit-)moderne Epoche und
nimmt mithin eine entscheidende Einsicht der Globalisierungsforschung
bereits vorweg. Es gélte daher das Verhiltnis zwischen (dem Wesen der)
Technologie (und mit ihr die Wissenschaft) und dem Politischen néher zu
beleuchten, unter der Hypothese, dass vermutlich nirgendwo das Phantas-

ma der Omnipotenz dermaflen offenkundig gelebt bzw. imaginiert wird,

487 Marx, Karl: Thesen iiber Feuerbach, in: MEW. Band 3, Berlin: Dietz Verlag 1978, S. 7.

488 Wisser, Richard (Hg.): Martin Heidegger im Gesprich, Freiburg/Miinchen: Verlag Karl
Alber 1970, S. 69.

489 Vgl. Hochgern, Josef: Globalisierung verstirkt sozialen Wandel, in: Staat — Globalisie-
rung - Migration, hg. v. J. Dvorak u. H. Miickler, Wien: Facultas 2011, S. 98-9.

490 Vgl. Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsitze, S. 167 u. 183.

131

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick

wie in der szientistischen Wissenschaft mit ihrem Vermogen, die globa-
lisierte Welt auf Grundlage des Technischen zu griinden.

Ferner mag fiir die Laclau-Forschung eine allfillige Lektiire zu Hei-
deggers Auslegung des Logos die politische Onto-Logik weiter erhel-
len, gibt sie doch nichts anderes als das basale Spiel des griitndenden und
entgriindenden Seins wieder. Sowohl der Logos als auch die Onto-Logik
zeugen von jenen beiden »Seinsmodi«, in deren Spannungsverhiltnis
sich das Seiende erst konstituiert. Die vorgeschlagene Erweiterung zu
einer politischen Onto-Theo-Logik soll lediglich die Dimensionalitét der
Macht andeuten, die von der Art und Weise herriihrt, wie Seiendes im
Logos bereits einend und versammelt vorliegt. Die Diskurstheorie als Aus-
druck von Hegemonie bzw. einer gleichsam tiefer liegenden Macht griin-
det gewissermafien doppelt, namlich simultan »top down« und »bottom
up«. Macht, d.h. die Beherrschung des Logos, wird in gewisser Weise
immer auch einen theologischen Aspekt i.S. eines Hochsten bzw. Parti-
kularen besitzen, wovon der leere Signifikant in Laclaus Diskurstheorie
zeugt. Es bote sich also an, Laclaus politische Tropologie bezugnehmend
zum Heidegger’schen Logos und ferner auch seine mystischen und the-
istischen Rekurse vor dem Hintergrund des dargelegten onto-theologi-
schen Machtbegriffs zu lesen.

Zu guter Letzt wird erst angesichts der Instituierung eines als der Wil-
len zum Willen verstandenen Machtbegriffs Heideggers Gelassenheit
tiir politik-theoretische Reflexionen fruchtbar gemacht und damit viel-
leicht sogar die fundamentalistischen Restbestinde des Postfundamen-
talismus ein kleines Stiick weiter hinter sich gelassen, weil hier der Pfad
einer Verwindung der Metaphysik beschritten wiirde. Die Gelassenheit
ist ein eigenartiges Ja- und zugleich Nein-Sagen und wiirde gegeniiber
dem Willen zum Willen zu einem Willen des Nicht-Wollens werden,**
dass dem Wollen, d.h. einem grundlegenden Moment der Macht, zwar
nicht entkommen kann und daher zunéchst immer ein Opponieren und
eine Zuriickdrangen bestehender Ordnung darstellte, sich in der Beherr-
schung des vom Zuriickgedringten nun Freigegebenen jedoch zuriick-
hielt. Damit ist nichts anderes gemeint, als dass man in der Form hochster

491 Heidegger, Martin: Feldweg-Gespriche. Gesamtausgabe 77, hg. v. 1. Schiifiler, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1995, S. 77-8.

132

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick

Opposition gegen eine bestimmte Ordnung nicht selbst an deren Stelle
zu treten strebt, um Macht auszuiiben. Gerade in Zeiten des Klimawan-
dels mag in der Gelassenheit ein politisches Potential gelegen sein, das
der Beherrschung der Umwelt radikal entgegensteht, ohne dabei selbst
die Umwelt in gewandelter Form wiederum zu beherrschen. Begrifflich-
keiten wie etwa de-growth oder negatives Wachstum kdmen dabei ad hoc
in den Sinn fiir denkbare Ankniipfungspunkte.

133

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/dol.org/10.5771/8783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=) ImmTy


https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Barbari¢, Damir: Zum anderen Anfang. Studien zum Spdtdenken Heideggers,
Freiburg: Verlag Karl Alber 2016.

Becker, Lia/Candeias, Marion/et al. (Hg.): Gramsci lesen. Einstieg in die Gefing-
nishefte, Hamburg: Argument 2013.

Bedorf, Thomas: Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz, in:
Das Politische und die Politik, hg. v. ders. u. K. Rottgers, Berlin: Suhr-
kamp 2010, S. 13-37.

Bloch, Ernst: Antizipierte Realitit — wie geschieht und was leistet utopisches
Denken?, in: Wissenschaft und Planung. Universitdtstage 1965, Berlin: de
Gruyter 1965, S. 5-15.

Bubner, Rudiger: Kant, Transcendental Arguments and the Problem of Deduc-
tion, in: The Review of Metaphysics, Vol. 28, No. 3,1975, S. 453-467.
Burkard, Franz-Peter/Prechtl, Peter (Hg.): Metzler Lexikon Philosophie. Begrif-
fe und Definitionen, 3., erweiterte und aktualisierte Auflage, Stuttgart:

].B. Metzler 2008.

Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie
[i. O.: Edmund Husserl, lorigine de la géométrie. Traduction et introduction
par Jacques Derridal, iibers. v. R. Hentschel u. A. Knopp, hg. v. R. Grat-
hoff u. B. Waldenfels, Miinchen: Wilhelm Fink 1962/1987.

— Die Schrift und die Differenz [i. O.: Lécriture et la différence], tibers. v. R. Gas-
ché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972.

— Randgdnge der Philosophie [i. O.: Marges de la philosophie], tibers. v. G. Ahrens
et al,, hg. v. P. Engelmann, Wien: Passagen 1972/1999.

— Grammatologie [i. O.: De la Grammatologie], 13. Auflage, tibers. v. H.-]. Rhein-
berger u. H. Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983/2016.

135

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— The Ear of the Other. Otobiography, Transference, Translation [i.O.: Loreille
de lautre], hg. v. C.V. McDonald, tibers. v. P. Kamuf, New York: Schock-
en Book 1985.

— Force of Law: The »Mystical Foundation of Authority«, in: Deconstruction of
Justice, hg. v. D. Cornell et al., New York: Routledge 1992, S. 3-67.

— Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus, in: Dekonstruktion
und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, hg. v. C. Mouf-
fe, tibers. v. A. L. Hofbauer, Wien: Passagen Verlag 1999, S. 171-95.

Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, Miinchen: C.H. Beck 1999.

Fink, Bruce: Lacan to the Letter. Reading Ecrits Closely, Minneapolis: Univer-
sity of Minnesota Press 2004.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik. Gesammelte Werke 1, 6. Auflage, Tiibingen: J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck) 1999.

Glynos, Jason/Stavrakakis, Yannis: Encounters of the Real. Sussing out the limits
of Laclau’s embrace of Lacan, in: Laclau: A critical reader, hg. v. S. Critch-
ley u. O. Marchart, London & New York: Routledge 2004, S. 201-16.

Gregorio, Giuliana: Vor der Metaphysik? Heidegger, Heraklit und die Suche
nach einer »urspriinglicheren Logik«, in: Perspektiven der Metaphysik im
»postmetaphysischen« Zeitalter, hg. v. P.-L. Coriando u. T. Rock, Berlin:
Dunker & Humboldt, S. 145-56.

Grondin, Jean: Einfiihrung zu Gadamer, Tiibingen, Mohr Siebeck 2000.

— Einfiihrung in die philosophische Hermeneutik, Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft 2001.

Hay, Colin: Political Analysis. A Critical Introduction, Basingstoke/Hamp-
shire: Palgrave 2002.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage, Tibingen: Max Niemeyer
1926/2006.

— Kant und das Problem der Metaphysik. Gesamtausgabe 3, hg. v. F.-W. v. Her-
mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1991.

— Erlduterungen zu Holderlins Dichtung. Gesamtausgabe 4, hg. v. E-W. v. Her-
mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1981.

— Holzwege. Gesamtausgabe 5, hg. v. E-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann 1977.

136

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— Nietzsche 1. Gesamtausgabe 6.1, hg. v. B. Schillbach, Frankfurt a. M.: Vitto-
rio Klostermann 1996.

— Nietzsche II. Gesamtausgabe 6.2, hg. v. B. Schillbach, Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann 1997.

— Vortrige und Aufsitze. Gesamtausgabe 7, hg. v. E-W. v. Hermann, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 2000.

— Wegmarken. Gesamtausgabe 9, hg. v. E-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.:
Vittorio Klostermann 1946/1976.

— Der Satz vom Grund. Gesamtausgabe 10, hg. P. Jaeger, Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann 1997.

— Identitdit und Differenz. Gesamtausgabe 11., hg. v. E-W. v. Hermann, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 2006.

— Zur Sache des Denkens. Gesamtausgabe 14, hg. v. F-W. v. Hermann, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1962/2007.

— Seminare. Gesamtausgabe 15, hg. v. C. Ochwadt, Frankfurt a. M.: Vittorio
Klostermann 1986.

— Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Gesamtausgabe 20, hg. v. P. Jae-
ger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1979.

— Grundbegriffe der Metaphysik. Gesamtausgabe 29/30, hg. v. E-W. v. Her-
mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983.

— Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie. Gesamt-
ausgabe 31, hg. v. H. Tietjen, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1982.

— Vom Wesen der Wahrheit. Gesamtausgabe 34, hg. v. H. Morchen, Frankfurt
a. M.: Vittorio Klostermann 1988.

— Einfiihrung in die Metaphysik. Gesamtausgabe 40, 4. Auflage, hg. v. P. Jae-
ger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983.

— Parmenides. Gesamtausgabe 54, hg. v. M. S. Frings, Frankfurt a. M.: Vitto-
rio Klostermann 1992.

— Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis). Gesamtausgabe 65, hg. v. E-W. v.
Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1989.

— Das Ereignis. Gesamtausgabe 71, hg. v. E-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.:
Vittorio Klostermann 2009.

— Feldweg-Gespriche. Gesamtausgabe 77, hg. v. 1. Schiifdler, Frankfurt a. M..:
Vittorio Klostermann 1995.

137

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Hochgern, Josef: Globalisierung verstirkt sozialen Wandel, in: Staat - Glo-
balisierung — Migration, hg. v. ]. Dvorak u. H. Miickler, Wien: Facultas
2011, S. 91-106.

Husserl, Edmund: Husserliana. GW I1I/1. Ideen zu einer reinen Phédnomeno-
logie und phédnomenologischen Philosophie. Erstes Buch, hg. v. K. Schuh-
mann, Den Haag: Martinus Nijoff 1976.

— Husserliana. GW V1. Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phinomenologie. Eine Einleitung in die phianomenologi-
sche Philosophie, hg. v. W. Biemel, Haag: Martinus Nijhoft 1976.

Kolb, David: The Critique of Pure Modernity. Hegel, Heidegger and After, Lon-
don & Chicago: The University of Chicago Press 1986.

Lacan, Jacques: Struktur. Andersheit. Subjektkonstitution, hg. u. tibers. v. D.
Finkelde, Berlin: August Verlag 2016.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus [i. O.: Hegemony & Socialist Strategy.
Towards a radical democratic politics], tibers. u. hg. v. M. Hintz u. G. Vor-
waller, 5. iiberarbeitete Auflage, Wien: Passagen 1985/2015.

— Post-Marxism without apologies, in: Moufte, Chantal: Hegemony, radical
democracy, and the political, hg. v. ]. Martin, London & New York: Rout-
ledge 2013, S. 58-88.

Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap: The Subject of Politics, in: The
Making of Political Identites, hg. v. ders., London & New York: Verso
1994, S. 11-39.

Laclau, Ernesto: Politik und Ideologie im Marxismus. Kapitalismus — Faschis-
mus — Populismus. mit einem Anhang » Populistischer Bruch und Diskurs«
(i. O.: Politics and Ideology in Marxist Theory. Capitalism — Fascism — Popu-
lism), ibers. v. G. Schmahl u. E. Volker, Berlin: Argument-Verlag 1981.

— New Reflections on The Revolution of Our Time, London & New York: Ver-
$0 1990.

— Introduction, in: The Making of Political Identities, hg. v. ders., London &
New York: Verso 1994, S. 1-10.

— Emanczipation und Differenz [i. O.: Emancipation(s)], tibers. v. O. Marchart,
Wien: Turia und Kant 1996/2002.

138

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, in: Dekonstruktion und Prag-
matismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, hg. v. C. Mouffe, {ibers.
v. A. L. Hofbauer, Wien: Passagen Verlag 1999, S. 111-54.

— Hegemony and the Future of Democracy: Ernesto Laclau’s Political Philosophy,
in: Race, Rhetoric, and the Postcolonial, hg. v. L. Worsham u. G. A. Olson,
Albany/New York: State University of New York Press 1999, S. 129-62.

— Identity and Hegemony: The Role of Universality in the Constitution of Polit-
ical Logics, in: Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj: Contingency,
Hegemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left, London:
Verso 2000, S. 44-89.

— On Populist Reason, London & New York: Verso 2005.

— The future of radical democracy, in: Radical Democracy. Politics between
abundance and lack, hg. L. Tender u. L. Thomassen, Manchester & New
York: Manchester University Press 2005, S. 256-62.

— The Rhetorical Foundations of Society, London/New York: Verso 2014.

Lang, Hermann: Strukturale Psychoanalyse, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999,
S. 18.Lang, Hermann: Strukturale Psychoanalyse, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1999.

Luckner, Andreas: Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld: tran-
script 2008.

Malpas, Jeft: The transcendental Circle, in: Australasian Journal of Philosophy,
Vol. 75. No. 1, 1997, S. 1-20.

Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz. Zum »streng Philosophi-
schen« am Werk Ernesto Laclaus, in: Diskurs - radikale Demokratie — Hege-
monie. Zum politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe,
hg. v. M. Nonhoft, Bielefeld: transcript 2007, S. 103-22.

— Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou,
Laclau und Agamben, 3. Auflage, Berlin: Suhrkamp 2010/2016.

— Das unmdogliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Gesell-
schaft, Berlin: Suhrkamp 2013/18.

— Politische Theorie als erste Philosophie. Warum der ontologischen Differenz
die politische Differenz zugrunde liegt, in: Das Politische und die Politik,
hg. v. T. Bedorf u. K. Rottgers, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 143-58.

— Thinking Antagonism. Political Ontology after Laclau, Edinburgh: Edin-
burgh University Press 2018.

139

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Marcuse, Herbert: An Essay on Liberation, Boston: Beacon Press 1969/2000.

Marx, Karl: Thesen iiber Feuerbach, in: MEW. Band 3, Berlin: Dietz Verlag
1978, 5-7.

Meyer, Thomas: Was ist Politik?, 2., iiberarb. u. erw. Auflage, Opladen: Les-
ke + Budrich 2003

Mouffe, Chantal: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, iibers.
v. N. Neumeier, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.

Novak, Ales: Der Begriff »Austrag« als Bestimmung des Seins bei Martin Hei-
degger, in: Phdnomenologische Forschungen, hg. v. K.-H. Lembeck et al.,
Hamburg: Felix Meiner Verlag 2014, S. 205-16.

Poggeler, Otto: Der Denkweg Martin Heideggers, Pfullingen: Neske 1990.

Poltner, Guinther: Zeit-Gabe. Zum Ereignisdenken des spiten Heidegger, in:
Das Spdtwerk Heideggers. Ereignis — Sage — Geviert, hg. v. D. Barbari¢,
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2007, S. 29-42.

Reitze, Simon/Schiilein, Johann August: Wissenschaftstheorie fiir Einsteiger,
3. Auflage, Wien: Facultas 2002/2012.

Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion. Heideggers Entpolitisierung der
Politeia bei Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida, Bielefeld: transcript 2020.

Saussure, Ferdinand de: Grundlagen der allgemeinen Sprachwissenschaft,
3. Auflage, hg. v. C. Bally u. A. Sechehaye, tibers. v. H. Lommel, Berlin/
New York: de Gruyter 1931/2001.

Schmiedl-Neuburg, Hilmar: Negative Theologie bei Adorno, Derrida, Wittgen-
stein und Heidegger, in: Gott ohne Theismus? Neue Positionen zu einer zeit-
losen Frage, hg. v. T. Rentsch, Miinster: mentis 2016, S. 109-26.

Schwan, Alexander: Politische Philosophie im Denken Heideggers, Opladen:
Westdeutscher Verlag 1989.

Stavrakakis, Yannis: Lacan and the Political, London & New York: Routled-
ge 1999.

Stocker, Barry: Derrida on Deconstruction, London: Routledge 2006.

Thomson, lain D.: Heidegger on Ontotheology: Technology and the Politics of
Education, Cambridge: Cambridge University Press 2005.

Wisser, Richard (Hg.): Martin Heidegger im Gesprdch, Freiburg/Miinchen:
Verlag Karl Alber 1970.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus. Werkausgabe Band I,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006.

140

https://dok.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01,2026, 21:28:11,



https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Einleitung
	1. 	Tour d’Horizon: Postfundamentalismus – Ontologische Differenz, Kontingenz und Transzendentalismus
	1.1 	Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Gründung
	1.2 	Radikale Kontingenz – Transzendentalismus und das Scheinproblem der Zirkularität

	2. 	Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus
	2.1 	Zum Verhältnis ontologischer und politischer Differenz
	2.1.1 	Kurzexkurs: Derridas Dekonstruktion von Husserls Sprachauffassung
	2.1.2 	Zum Umfang der politischen Onto-Logik und Status einer Ontologie des Politischen
	2.1.3 	Die Vorrangigkeit des Politischen

	2.2 	Ontologie des Politischen aus dem Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung
	2.2.1 	Unentscheidbarkeit und Entscheidung
	2.2.2 	Der Totalisierungseffekt der Macht
	2.2.3 	Diskurstheorie als Onto-Logik der Macht
	2.2.4 	Das Subjekt der Entscheidung als Subjekt der Macht

	2.3 	Schlussfolgerungen: Vorläufige Rekonstruktion einer Ontologie des Politischen

	3. 	Das strittige Wesen des Seins
	3.1  Physis als Aufgang und Abgang
	3.2 	Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia – Lichtung, Logos und Onto-Theo-Logik
	3.3 	Zwischenresümee
	3.4 	Demarkation des Seienden

	4. 	Zusammenführungen: Repolitisierung der Polis – Oder: Die Polis als Topos des Logos
	Ausblick
	Literaturverzeichnis

