
YOUNG  
ACADEMICS 

Te
ct

um
 

Te
ct

um
 

Philosophie 
6

Eimen Abdin

Die Persistenz der Ordnung
Überlegungen zu einer Ontologie der Macht 
im Anschluss an Laclau und Heidegger

D
ie

 P
er

si
st

en
z 

de
r O

rd
nu

ng
Ei

m
en

 A
bd

in

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


YOUNG  
ACADEMICS 
Philosophie | 6

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eimen Abdin

Die Persistenz der Ordnung 
Überlegungen zu einer Ontologie der Macht 
im Anschluss an Laclau und Heidegger

Mit einem Vorwort von Prof. Dr. Matthias Flatscher

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eimen Abdin
Die Persistenz der Ordnung
Überlegungen zu einer Ontologie der Macht im Anschluss an Laclau und Heidegger

Young Academics: Philosophie; Bd. 6
1. Auflage 2023

© Der Autor

Publiziert von: 
Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden | Deutschland 
www.tectum-verlag.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden | Deutschland

ISBN (Print) 978-3-8288-4938-9
ISBN (ePDF) 978-3-8288-5074-3
ISSN 2940-0821

DOI: https://doi.org/10.5771/9783828850743

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Angaben sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung –  
Nicht kommerziell – Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

Onlineversion 
Tectum eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V

Vorwort

Wer politische Theorie im Rückgriff auf Überlegungen Martin Heideggers 
betreiben will, steht in der Regel vor der nicht geringen Aufgabe, sich mit 
dessen (hochschul-)politischem Engagement während der NS-Zeit und 
seinen menschenverachtenden antisemitischen Äußerungen auseinander-
zusetzen. Eimen Abdins Arbeit Die Persistenz der Ordnung. Überlegungen 
zu einer Ontologie der Macht im Anschluss an Heidegger und Laclau ent-
zieht sich dieser gerade nach der Publikation der Schwarzen Hefte inter-
national verhandelten Kontroverse, indem sie sich strikt an Überlegun-
gen zu einer Ontologie des Politischen hält und zugleich zeigt, was sich 
aus einer wechselseitigen Relektüre der beiden Referenzautoren Martin 
Heidegger und Ernesto Laclau systematisch für Fragen der Beharrlich-
keit soziopolitischer Ordnungen gewinnen lässt. Den theoretischen Hin-
tergrund dieser Diskussion bildet ein postfundamentalistischer Ansatz.

Das Konzept des Postfundamentalismus erhält erstmals durch die 
Monographie Die politische Differenz (2010) von Oliver Marchart eine 
für die Politische Theorie umfassende systematische Ausarbeitung. Mar-
chart macht mit seinen Überlegungen zum einen deutlich, dass sich sein 
Verständnis von Postfundamentalismus zwar von ›Fundamentalismen‹ 
unterschiedlicher Spielarten – wie letzte Gewissheiten, revisionsresisten-
te Prinzipien oder transzendentale Werte – abgrenzt; seine Kritik rich-
tet sich dabei an rezente Theorieauffassungen, die etwa die Gesetze des 
Marktes, den genetischen Code oder die Rationalität als unumstößliche 
Fundamente begreifen. Doch neben dieser Zurückweisung von Letzt-
begründungsversuchen zeigt er zum anderen auf, dass es nicht um eine 
Überwindung des Fundamentalismus im Sinne eines platten Antifunda-
mentalismus geht, sondern zugleich partielle Gründungen unumgänglich 
sind. Entgegen einem frei flottierenden Relativismus betont Marchart 
die Notwendigkeit von vorübergehenden Stabilisierungen. Marchart ver-
steht daher unter Postfundamentalismus weder einen Fundamentalismus 
noch einen Antifundamentalismus, sondern insistiert trotz (oder besser: 
aufgrund) der Abwesenheit eines letzten Grundes auf der Notwendigkeit 
vorläufiger Gründungen. 

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Vordergrund der von Marchart initiierten perspektivischen Lektü-
re stehen Autoren wie Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Zen-
trale Impulse des post-fundamentalistischen Diskurses gehen jedoch von 
phänomenologischen Denktraditionen aus. Um die Figur einer Abwesen-
heit eines letzten Grundes, die gerade in dieser Abwesenheit aber anwe-
send bleibt, ideengeschichtlich zu verorten, greift Marchart in der zuvor 
angeführten Monographie umfangreich auf Martin Heideggers Spätwerk 
zurück. Denn wenn Heidegger in Abgrenzung zur Metaphysik deutlich 
macht, dass er nicht nach einem »ersten Prinzip« oder »letzten Ursache« 
sucht, die gleichsam alles Seiende begründet, verschwindet die Frage nach 
dem Grund auch im Heidegger’schen Seinsdenken nicht völlig. Denn der 
Grund gründet nach Heidegger als »Ab-Grund«. Das heißt: Keine Grün-
dung erweist sich als letzte und nicht weiter befragbare. Der Grund bleibt 
mit der eigenen Abgründigkeit konfrontiert und kann daher stets von 
Neuem zur Disposition gestellt werden. 

Während innerhalb der Politischen Theorie stets das Augenmerk auf 
die mögliche Politisierung des Sozialen und damit die radikale Kontin-
genz jeder Ordnung gelegt wurde, schlägt Abdin in seiner Untersuchung 
die gegenläufige Fragerichtung ein und geht der Trägheit des Politischen 
nach. In einer ambitionierten Relektüre der beiden Bezugsautoren Mar-
tin Heidegger und Ernesto Laclau wird nicht nur in die politische Onto-
logie des Postfundamentalismus rekonstruiert, sondern in Rückgriff auf 
das Spätwerk von Heidegger eine latent angelegte »Ontologie der Macht« 
explizit herausgearbeitet. Die Persistenz des Grundes wird mit einer aus 
Heideggers Überlegungen extrapolierten Machttheorie erklärt, die das 
Verständnis des ontologisch gefassten Streitgeschehens von Ent- und Ver-
bergung in den Mittelpunkt der Erörterung stellt. Eimen Abdin schafft es 
aus dieser Perspektive Heideggers politiktheoretische Relevanz in einer 
produktiven Gegenlektüre herauszuarbeiten und für rezente politikthe-
oretische Diskussionen neu ins Gespräch zu bringen.

Prof. Dr. Matthias Flatscher

VI

Vorwort

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII

Inhalt

Vorwort	� V

Einleitung	�  1

1. 	 Tour d’Horizon: Postfundamentalismus – Ontologische  
Differenz, Kontingenz und Transzendentalismus	�  5

1.1 	 Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Gründung	�  6

1.2 	 Radikale Kontingenz – Transzendentalismus und das Scheinproblem  
der Zirkularität	�  13

2. 	 Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie  
Laclaus	�  23

2.1 	 Zum Verhältnis ontologischer und politischer Differenz	�  24
2.1.1 	 Kurzexkurs: Derridas Dekonstruktion von Husserls  

Sprachauffassung	�  26
2.1.2 	 Zum Umfang der politischen Onto-Logik und Status 

einer Ontologie des Politischen	�  28
2.1.3 	 Die Vorrangigkeit des Politischen	�  32

2.2 	 Ontologie des Politischen aus dem Moment 
der Unentscheidbarkeit/Entscheidung	�  32
2.2.1 	 Unentscheidbarkeit und Entscheidung	�  33
2.2.2 	 Der Totalisierungseffekt der Macht	� 42
2.2.3 	 Diskurstheorie als Onto-Logik der Macht	�  47
2.2.4 	 Das Subjekt der Entscheidung als Subjekt der Macht	�  54

2.3 	 Schlussfolgerungen: Vorläufige Rekonstruktion einer Ontologie  
des Politischen	�  66

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VIII

Inhalt

3. Das strittige Wesen des Seins 79
	 Physis als Aufgang und Abgang	� 80

3.2 	 Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia – Lichtung, Logos 
und Onto-Theo-Logik	�  85

3.3 	 Zwischenresümee	� 97

3.4 	 Demarkation des Seienden	� 103

4. Zusammenführungen: Repolitisierung der Polis –
Oder: Die Polis als Topos des Logos 107

Ausblick 129

Literaturverzeichnis 135

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1

Einleitung

Wie vermutliche jede Krise verdeutlichte auch die Coronavirus-Pande-
mie – die internationale Notlage gilt mittlerweile als beendet –, dass trotz 
aller epidemiologischer und virologischer Expertise und unterschiedlicher 
Empfehlungen seitens der Wissenschaft, wie mit der Krise umgegangen 
werden soll, es letzten Endes die Politik ist, die darüber entscheidet. Dar-
auf deutet allein schon der engere internationale Vergleich ähnlich situ-
ierter Nationalstaaten, die in ihren doch unterschiedlichen Maßnahmen 
und Strategien zur Pandemiebekämpfung auffallen. Gewiss unterschei-
det sich der Pandemieverlauf von Region zu Region, was sich auch auf die 
jeweilige Strategie niederschlägt, jedoch bleibt das Phänomen des Virus 
im Grunde überall das Gleiche. Dass bei näherer Betrachtung die Wissen-
schaft in ihrer Forschung grundsätzlich strittig und widersprüchlich ist 
und daher, scheinbar wider Erwarten, weder absolute Prognosen liefern 
noch ihre Heilsversprechen bedingungslos erfüllen kann, darf, nebenbei 
bemerkt, nicht überraschen. Wenngleich ihr auch eine wegweisende Rolle 
zukommt, bleibt es allem Anschein nach dabei, dass der Politik, obschon 
in Abwägung unterschiedlicher Interessen und weiterer Faktoren, die letzt-
endliche Entscheidung zur Umsetzung bestimmter Maßnahmen obliegt. 
Damit wird zweierlei impliziert, dass die politischen Entscheidungsträger 
das letzte Wort zur Einrichtung von Gesellschaft besitzen und ihre Ent-
scheidungen zwar nicht beliebig und doch auch immer anders ausfallen 
könnten. Abstrahiert ließe sich von einem (letztinstanzlichen) Horizont 
der Politik reden, der kraft kontingenter Entscheidungen Gesellschaft ein-
richtet. Damit ist bereits das bezeichnende Merkmal für die postfunda-
mentalistische politische Theorie benannt, nämlich die These der Kon-

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tingenz gesellschaftlicher Gründung und damit die »Schwächung« von 
Gründen, d. h. diese nicht mehr als unerschütterlich zu betrachten.1 Will 
die These der Kontingenz ihren Allgemeingültigkeitsanspruch behaup-
ten, so muss sie auf ausnahmslos jede nur erdenkliche Form von Grund 
zutreffen. Aufgrund der hier noch oberflächlich formulierten Verschrän-
kung von instituierender politischer Entscheidung und Kontingenz, geht 
in der Ausweitung letzter auch die Politisierung unpolitischer Gründe 
und Bereiche einher. Dergestalt mündet der Postfundamentalismus in der 
Annahme eines grundsätzlich immer politischen Akts zur Gründung von 
allem Intelligiblen und Existierenden. Diese Perspektive eines »Sein-qua-
das Politische«2 besagt also, dass es nichts gibt, was vom Politischen unbe-
rührt bleibt. Genau hier setzt die Fragestellung der vorliegenden Arbeit an. 
Denn angesichts persistenter Ordnungen und Regime – man denke nur 
an die ungebrochene Dominanz der kapitalistischen Produktionsweise 
oder auch an die schleppende Umsetzung des Klimaschutzes – muss die 
These eines letztlich politischen Horizonts von allem Gegebenen prima 
facie eine Unnachgiebigkeit bestehender Verhältnisse implizieren, eine 
gewisse »Trägheit« des Politischen. Dass es abseits des postfundamenta-
listischen Denkens dafür die unterschiedlichsten Erklärungsansätze gibt, 
steht außer Frage. Für den Postfundamentalismus scheint dahingehend 
die an Gramsci anschließende Hegemonietheorie von Mouffe und Laclau 
ergiebig. Allein Gramscis analoger Gebrauch des »Stellungskrieg[s] auch 
auf dem Feld der Politik«3, der den politischen Kampf als einen kräftezeh-
renden und mühsamen ausweist, illustriert bereits jene »Trägheit« und 
Unnachgiebigkeit und verspricht folglich, ihnen am ehesten gerecht zu 
werden. Obwohl insbesondere Laclau die von Mouffe und ihm entworfe-
ne Hegemonietheorie, die wohlgemerkt zugleich eine Diskurstheorie ist, 
verfeinert und weiterentwickelt, scheint einer ausdrücklichen Persistenz 
des Bestehenden keine eingehende Aufmerksamkeit geschenkt zu wer-
den. Dabei finden sich in Laclaus Werken freilich Hinweise darauf: ein 

1	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, 
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, 3. Auflage, Berlin: Suhrkamp 2010/2016, S. 61–3.

2	 Ebd., S. 275.
3	 Becker, Lia/Candeias, Marion/et al. (Hg.): Gramsci lesen. Einstieg in die Gefängnishef-

te, Hamburg: Argument 2013, S. 76.

2

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vergessen und Verbergen der instituierenden Gründungsakte zur Einrich-
tung von Gesellschaft und Objektivität, was Laclau im Begriff der Sedi-
mentierung festhält.4 Jedoch soll es in der vorliegenden Arbeit nicht um 
eine explizite Theorie der Sedimentierung gehen. Das postfundamenta-
listische Denken exponiert sich ja gerade dadurch, trotz der Schwächung 
von Gründen, diese zuallererst vorauszusetzen, befindet es sich doch 
»[…] topologisch am Rand des Fundamentalismus, nicht in dessen Jen-
seits [Hervorh. i. O.].«5 Gerade angesichts eines letztlich alles umfassen-
den Begriffs des Politischen, der Gesellschaft in ihrer politischen Intensi-
tät unterschiedlich moduliert – bei Laclau das »Soziale« als das potentiell 
reaktivierbare Politische im »Schlummerzustand«6 –, scheint eine hin-
reichende und postfundamentalistische Bestimmung der Persistenz des 
Grundes noch ausständig. Die Arbeit macht sich daher zur Aufgabe, diese 
Persistenz aus Laclaus Œuvre selbst zu erschließen und folgt dabei Mar-
charts richtungsweisender Weiterführung, die Denkweise Laclaus mit 
jener Heideggers zu untermauern. Marcharts Identifizierung des »streng 
Philosophischen« Laclaus, nämlich die ontologische Differenz Heideg-
gers,7 erlaubt es, Laclaus Hegemonie- und Diskurstheorie als eine politi-
sche Onto-Logik basierend auf einer von Laclau selbst nie ausformulier-
ten und doch impliziten Ontologie des Politischen zu begreifen.8 In der 
Radikalisierung des Antagonismus, dem vermutlich wichtigsten Begriff 
Laclaus, skizziert Marchart schließlich selbst eine an Heidegger angelehn-
te Ontologie des Politischen, »a continuous movement of de- and re-groun-
ding [Hervorh. i. O.]«. Vor diesem Hintergrund setzt die folgende Unter-
suchung nicht an der politischen Onto-Logik sondern an der Ontologie 
des Politischen an, soll die Persistenz an fundamentaler Bedeutung gewin-

4	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, London & New 
York: Verso 1990, S. 34.

5	 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 260.
6	 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism. Political Ontology after Laclau, Edinburgh: 

Edinburgh University Press 2018, S. 96, u. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Rev-
olution of Our Time, S. 35.

7	 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz. Zum »streng Philosophi-
schen«am Werk Ernesto Laclaus, in: Diskurs – radikale Demokratie – Hegemonie. Zum 
politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, hg. v. M. Nonhoff, Biele-
feld: transcript 2007, S. 103–22.

8	 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 26.

3

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nen. Sie wird jener von Marchart vorgezeichneten »Rückkehr zu Heideg-
ger« folgen und die in Laclaus Werk offengelegten Aspekte zur Persistenz 
mit dem Denken Heideggers anreichern. In diesem Sinne sind die folgen-
den Rekonstruktionsversuche Laclaus immer schon von einer heidegge-
rianischen Denkweise bestimmt; und umgekehrt erfolgt auch die Relek-
türe Heideggers durch eine unweigerlich Laclau’sche, d. h. freilich durch 
eine politische Linse.

Der Gang durch die vorliegende Arbeit hin zu einer Rekonstruktion 
der Laclau’schen Ontologie des Politischen beginnt mit einem einführen-
den Kapitel zum Postfundamentalismus und beleuchtet den Begriff der 
Kontingenz aus der Warte der Heidegger’schen Seinsfrage. Die darin dis-
kutierte ontologische Differenz leitet sonach über zur politischen Diffe-
renz, indem das Verhältnis beider zueinander beleuchtet wird. Der damit 
thematisierte Status der politischen Differenz ebnet den Einstieg in Lac-
laus Werk und verdeutlicht überdies die wesentliche Rolle der Entschei-
dung für den Begriff des Politischen als quasi Bruchkante und Wende-
punkt gesellschaftlicher Ordnung (Gründung und Entgründung). Folglich 
wird anhand der Entscheidung, ihrer wesentlichen Unentscheidbarkeit 
und dem mit ihr einhergehenden Subjekt versucht, die Grundzüge von 
Laclaus impliziter Ontologie nachzuzeichnen. Dabei wird ein Machtbe-
griff angetroffen, den es gilt, in die weiteren Überlegungen einfließen zu 
lassen. Es soll sich herausstellen, dass jener Machtbegriff nicht nur kons-
titutiv für die Laclau’sche Ontologie und deren Onto-Logik ist, sondern 
darüber hinaus vermag, jene offenzulegende Persistenz des Grundes und 
ferner jeder Ordnung zu plausibilisieren. Weitergedacht führt eine ent-
lang dieses Machtbegriffs konzipierte und vorläufige Rekonstruktion der 
Ontologie gewissermaßen in einen »ontologischen Engpass«, den es mit 
Heidegger zu um- oder besser gesagt zu durchschiffen gilt. Erst mit Hei-
deggers Begriff des Streits, der nur in einer umfassenden Rekonstrukti-
on der Aletheia sein politik-theoretisches Potential entfaltet, lassen sich 
Laclaus und Heideggers Denkweisen annähern. In einer abschließenden 
Zusammenführung wird der Versuch einer »Repolitisierung« Heideg-
gers unternommen, die im Wesentlichen auf eine Ontologie der Macht 
hinausläuft und der Persistenz einer immer schon eingerichteten Ord-
nung Rechnung trägt.

4

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5

1. 	 Tour d’Horizon: Postfundamentalismus – 
Ontologische Differenz, Kontingenz und 
Transzendentalismus

Mit seinen Grundüberlegungen zur Metaphysik bzw. zur Ontologie ebne-
te Heidegger den Weg für das postfundamentalistische Denken und gilt 
daher als dessen Wegbereiter.9 Ausgehend von Heideggers Frage nach dem 
Sein und der damit einhergehenden Problematisierung der Metaphysik 
(die Destruktion der abendländischen Metaphysik), soll der Gedanken-
gang hin zur Grundannahme des Postfundamentalismus erörtert wer-
den, nämlich die (radikale) Kontingenz der Gesellschaft. Die folgenden 
Ausführungen sind nicht zuletzt für das Verständnis (und das Weiterden-
ken) von Laclaus politischer Theorie unerlässlich, stellen sie doch, wie 
Marchart anmerkte, das »streng Philosophische« in Laclaus Œuvre dar.10

Bereits in Sein und Zeit macht Heidegger auf das Versäumnis der bis-
herigen abendländischen Philosophie aufmerksam, die entscheidende und 
grundlegende Frage nach dem (Sinn von) Sein unzureichend gestellt zu 
haben. Diese Seinsvergessenheit, wie es auch in seinen weiteren Schriften 
heißt,11 bedeutet nicht ausschließlich das Nicht-Stellen der sogenannten 
Seinsfrage, sondern eher ein nicht radikal zu Ende gedachtes und daher 
verfehltes Unterfangen, welches die abendländische Philosophie seit jeher 

19	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 73.
10	 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 103–22.
11	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken. Gesamtausgabe 9, hg. v. F.-W. v. Hermann, Frank-

furt a. M.: Vittorio Klostermann 1946/1976, S. 328.

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ungenügend umtreibt.12 Heideggers grundlegende Gedanken dazu, wie 
sie auch für das postfundamentalistische Denken unerlässlich sind, sol-
len im Folgenden kurz dargelegt werden. Sie dienen als Leitfaden für die 
vorliegende Arbeit.

1.1 	 Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Gründung

Die Schulphilosophie lehrt, dass wenn »[…] nach den ersten Gründen 
und letzten Zwecken alles Geschehens […]« gefragt wird, man in der phi-
losophischen Disziplin der Metaphysik gelandet ist, »[…] die sich mit den 
über alle einzelnen Naturerscheinungen hinausgehenden Fragen des Seins 
beschäftigt.«13 Offensichtlich wird dies anhand dessen, was Heidegger die 
Leitfrage der Philosophie nannte und in allgemeiner Weise bereits von 
Aristoteles gestellt wurde,14 nämlich: »Was ist das Seiende?«15 Im Gegen-
satz zu den heutzutage gängigen Bereichsontologien der Wissenschaften, 
die sich auf ein ausgewähltes Seiendes beschränken und dieses, wie auch 
immer bestimmt, als ihren Untersuchungsgegenstand ausweisen, fragt die 
Metaphysik gemäß der Leitfrage »nach dem Seienden als solchem […]« 
und daher auch nach dem Seienden im Ganzen und meint damit »[…] 
das Gemeinsame und so Gemeine für jegliches Seiende […].«16 Wenn nach 
dem Seienden als solchem bzw. nach dem Seienden im Ganzen gefragt 
wird, wird dabei versucht herauszufinden, »[…] was das Seiende als Sei-
endes ausmacht«17, was Seiendes in seinem Sein ist. Heidegger verdeutlicht 
so den Unterschied zwischen dem eigentlich erfragten Sein und dem stets 
befragten Seienden, wenn die Metaphysik danach strebt, das Seiende in 

12	 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage, Tübingen: Max Niemeyer 1926/2006, 
S. 2–4 u. 21.

13	 Burkard, Franz-Peter/Prechtl, Peter (Hg.): Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und 
Definitionen, 3., erweiterte und aktualisierte Auflage, Stuttgart: J.B. Metzler 2008, S. 373.

14	 Vgl. Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis). Gesamtausgabe 65, hg. 
v. F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1989, S. 75.

15	 Heidegger, Martin: Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie. 
Gesamtausgabe 31, hg. v. H. Tietjen, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1982, S. 39.

16	 Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 75.
17	 Heidegger, Martin: Vom Wesen der menschlichen Freiheit, S. 39.

6

Tour d’Horizon

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


seiner Gesamtheit zu ermitteln.18 Dieser Unterschied zwischen Sein und 
Seiendem bzw. zwischen Ontologie und Ontik, die ontologische Differenz, 
berichtigt die Leitfrage der Philosophie, welche folglich lautet, was denn 
das Sein des Seienden ist. Sie bleibt, so Heidegger, in gewisser Hinsicht 
eine Bestimmungsfrage, denn sie fragt letztlich weiter »[n]ach dem, was 
das Wesen des Seins bestimmt [Hervorh. i. O.].«19 In diesem Sinne wurde 
Seiendes in seinem Sein, d. h. in seiner ersten Gründung bzw. in seinem 
letzten Geschehen, auch immer schon innerhalb unterschiedlichster meta-
physischer Denkgebäude festgelegt, wie die historische »Wandlungsfül-
le« des Seins verrät, so z. B. als Logos, Idee, Substanz, Geist, Monade, etc.20 
Heideggers Kritik an der bisherigen Metaphysik zielt zunächst auf die Art 
und Weise der jeweiligen Bestimmung des Seins selbst ab. In der steten 
Bestimmung des Seienden als Seiendes bezieht sich die Metaphysik zwar 
immer schon auf das Sein, ohne dieses zuvor selbst eingehend beleuchtet 
zu haben. Dies ist u. a. gewissen Vorurteilen gegenüber dem Seinsbegriff 
innerhalb der Philosophie geschuldet. Entweder wurde er stets als der all-
gemeinste, der selbstverständlichste oder gar der undefinierbarste Begriff 
schlechthin verstanden,21 was nicht zuletzt zur eingangs erwähnten Seins-
vergessenheit beitrug. Heidegger stellt fest, dass die Metaphysik »[…] sich 
von ihrem Beginn bis in ihre Vollendung auf eine seltsame Weise in einer 
durchgängigen Verwechslung von Seiendem und Sein«22 bewegt: »Diese 
Verwechslung ist freilich als Ereignis zu denken, nicht als ein Fehler. Sie 
kann ihren Grund keineswegs in einer bloßen Nachlässigkeit des Denkens 
haben oder in einer Flüchtigkeit des Sagens.«23 Die historische »Wand-
lungsfülle« des Seins verrät überdies, dass das wie auch immer gefasste 
Sein stets als etwas Gegenwärtiges gedacht wurde, wie Heidegger konklu-
diert: »Sein besagt seit der Frühe des abendländisch-europäischen Den-
kens bis heute dasselbe wie Anwesen. Aus Anwesen, Anwesenheit spricht 

18	 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 6.
19	 Heidegger, Martin: Vom Wesen der menschlichen Freiheit, S. 40.
20	 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens. Gesamtausgabe 14, hg. v. F.-W. v. Her-

mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1962/2007, S. 11.
21	 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 2–3.
22	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 370.
23	 Ebd.

7

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Gründung

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegenwart.«24 So verwies er u. a. bereits auf Descartes und Kant, um dar-
auf aufmerksam machen, dass beide das Sein als ein über Zeit erhabenes 
Subjekt dachten,25 als »[d]as reine Ich, das […] aus aller Zeitlichkeit her-
aus und aller Zeit entgegenstellt […]«26 wird. Derrida knüpft an diese Ein-
sicht Heideggers an, wenn er bemerkt, dass die Geschichte der abendlän-
dischen Metaphysik, wie auch die Geschichte des Abendlands selbst, als 
eine Verkettung von Begründungen gedacht werden kann, die trotz aller 
konzeptueller und semantischer Verschiebungen eine Invariante aufweist, 
nämlich die der Präsenz.27 Heidegger macht darauf aufmerksam, dass der 
Anwesenheit, aus der Präsenz und letztlich die uns vertraute und quan-
titativ messbaren Zeitbestimmung gewonnen wird, ein ursprünglicheres 
Zeitgeschehen innewohnt. An dieser Stelle kann nicht ausführlich auf Hei-
deggers diesbezüglichen Argumentationsgang Bezug genommen werden. 
Es sei lediglich angemerkt, dass Zeit und Sein in einem engen Verhältnis 
mit einander stehen, zu einander gehören (und letzten Endes in gewisser 
Weise sogar dasselbe sind).28 Der Grundgedanke des späten Heideggers 
beläuft sich darauf, dass nämlich das »Gewesene« als auch das »Auf-uns-
zukommen«, trotz ihrer Abwesenheit, in gewisser Weise anwesend sind, 
weil sie stets in die Gegenwart reichen, diese konstituieren und zugleich 
vorenthalten; sehr vereinfacht gesagt: Vergangenes und Zukünftiges gehen 
uns stets etwas an und unterminieren sonach was auch immer wir als die 
Gegenwart erfahren.29 Der Anwesenheit, aus der Gegenwart und Präsenz 
»spricht«, wohnt zugleich eine Abwesenheit inne.30 (Diese paradoxe Figur 
wird uns noch im folgenden Kapitel beschäftigen.)

24	 Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 6.
25	 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 23–4 u. 319–21.
26	 Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Gesamtausgabe 3, hg. v.  

F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1991, S. 173.
27	 Vgl. Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz [i. O.: L’écriture et la différence], 

übers. v. R. Gasché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972, S. 423–4.
28	 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 24.
29	 Vgl. ebd., S. 17–8.
30	 Die der Anwesenheit innewohnende Abwesenheit erschließt sich im Hinblick auf das 

»Gewesene« und das »Auf-uns-zukommen«, die beide in die Gegenwart »reichen«, 
uns diese ermöglichen und zugleich vorenthalten. Die zeitliche Einheit von Gewesen-
heit, Gegenwart und Zukunft denkt Heidegger vom Reichen, Schicken oder Geben 
her, wonach »es« Zeit und Sein »gibt«, wobei dieses »Es« das Anwesen von Abwesen 

8

Tour d’Horizon

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diese paradox anmutende Figur der Anwesenheit, aus der einerseits 
auf Gegenwart und Präsenz geschlossen wird, die andererseits eine stete 
Abwesenheit erkennen lässt, findet sich in ähnlicher Weise in Heideggers 
Versuch wieder, sich dem Sein begrifflich anzunähern, wobei auch hier 
wiederum die Betonung auf Abwesenheit ausschlaggebend ist.

Soll nun Sein als das Sein des Seienden angemessener verstanden wer-
den, also als »[…] das, was Seiendes als Seiendes bestimmt […]«31, so kann 
Sein selbst nichts Seiendes sein. Sein kann gänzlich nicht »sein« wie wir 
im gewohnten verbalen Sinn diesen Begriff gebrauchen.32 Da nur Seien-
des einen notwendigen Grund hat bzw. erst gegründet Seiendes ist, kann 
dieses »Grundgebende«, das Sein selbst, keinen Grund haben. Jeder Ver-
such Sein zu erfassen, endet letztendlich darin, ein bestimmtes Seiendes 
als dieses Sein zu verklären.33 Sein als letzter und ultimativer Grund kann 
nicht gegründet werden, weil es sich in der, wie Heidegger formuliert, 
»Zustellung« von Gründen selbst jeder Gründung entzieht. Dieser Ent-
zug ist geradezu notwendig, um ferner als Grund zu dienen.34 Es verhält 
sich viel mehr umgekehrt: In der Bestimmung und »Zähmung« des Seins 
entzieht man ihm sein wesentliches Charakteristikum, nämlich das letzte 
Fundament bereitzustellen für jede Begründung und jedwedes Seiende.35

Damit wären die Weichen gestellt von der bislang dargelegten Leitfra-
ge der Philosophie zur Grundfrage überzugehen, d. h. das Problem der 
Gründung unter der Bedingung eines sich entziehenden bzw. abwesen-
den Grunds zu reflektieren.36 »Es ist«, wie Heidegger es bisweilen nennt, 
»ein rätselhaftes Widerspiel zwischen dem Anspruch auf Zustellung des 
Grundes und dem Entzug des Bodens«37, dessen Herkunft man zu den-
ken habe. Den entscheidenden Schritt dorthin stellt eine in angemesse-

nennt, Zeit und Sein zugleich verknüpft, jedoch selbst rätselhaft und unbestimmbar 
bleibt; vgl. ebd., S. 18–24.

31	 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 6.
32	 Vgl. ebd.
33	 Vgl. Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund. Gesamtausgabe 10, hg. P. Jaeger, Frank-

furt a. M.: Vittorio Klostermann 1997, S. 184.
34	 Vgl. ebd., S. 47–8.
35	 Vgl. Grondin, Jean: Einführung zu Gadamer, Tübingen, Mohr Siebeck 2000, S. 25.
36	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 71.
37	 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 47–8.

9

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Gründung

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ner Weise gedachte ontologische Differenz dar, die nicht mehr als simple 
Unterscheidung zwischen Sein und Seiendem zu begreifen ist, sondern als 
radikale Grenzziehung, als »das Nicht« zwischen beiden38, d. h. »[…] das 
Nicht des Seienden und so das vom Seienden erfahrene Sein.«39

»Sein und Grund«, so präzisiert Heidegger, »(»sind«) das Selbe, nicht 
das Gleiche […].«40 Während im Gleichen die Verschiedenheit verschwin-
det und so alles zum gleichen Einerlei wird, erscheint sie im Selbem, als 
dem »Zusammengehören des Verschiedenen«41. Gemäß dieses Zusam-
mengehörens des Verschiedenen folgt paradoxerweise, dass Sein zwar 
wesentlich Grund »ist«, i. S. der Zustellung von Gründen, dieser Grund 
aber vom Sein selbst unterschieden werden muss:

Grund und Sein (»sind«) das Selbe, nicht das Gleiche, was schon 
die Verschiedenheit der Namen »Sein« und »Grund« anzeigt. Sein 
›ist‹ im Wesen: Grund. Darum kann Sein nie erst noch einen Grund 
haben, der es begründen sollte. Demgemäß bleibt der Grund vom 
Sein weg. Der Grund bleibt ab vom Sein. Im Sinne solchen Ab-blei-
bens des Grundes vom Sein ›ist‹ das Sein der Ab-Grund. Insofern 
das Sein als solches in sich gründend ist, bleibt es selbst grundlos.42

Sein wird sonach gedacht als Ab-Grund, als Sein, das (in sich jedes Seien-
de) gründet, selbst aber unergründbar bleibt.43 Dieses Ausbleiben des Seins 
ist demnach »[…] eine ausgezeichnete ursprüngliche Art des Unerfüllt-, 
des Leerlassens […]«, die zwar die Unmöglichkeit einer Letztbegründung 
insinuiert, positiv gewendet aber vielmehr »[…] eine ausgezeichnete Art 
der Eröffnung«44 darstellt; m. a. W. wird kraft dieses Ausbleibens des Seins 
jedwede Gründung erst ermöglicht. Denn gemäß der für Heidegger eben 
erwähnten und typischen Denkweise des Zusammengehörens des Ver-

38	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 123.
39	 Ebd.
40	 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76.
41	 Vgl. Heidegger, Martin: Identität und Differenz. Gesamtausgabe 11., hg. v. F.-W. v. Her-

mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 2006, S. 55.
42	 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76–7.
43	 Vgl. ebd.
44	 Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 379.

10

Tour d’Horizon

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schiedenen betont er: »Der Ab-Grund ist Ab-Grund [Hervorh. i. O.].«45 
Wie Marchart mit Verweis auf Mattéi bemerkt, veranschaulicht die unter-
schiedlich gesetzte Kursivierung, dass beide Seiten des Begriffs, nämlich 
Sein als Ab-Grund i. S. des Ausbleibens und Entzugs, und Sein als Ab-
Grund i. S. der notwendigen Zustellung von Gründen (damit Seiendes erst 
gegründet Seiendes ist) zwar differenziert werden müssen, diese Diffe-
renzierung wiederum niemals eine eindeutige sein kann. Die Beziehung 
zwischen Grund und Abgrund müsse vielmehr als chiastische begrif-
fen werden, in der Grund und Abgrund permanent ineinander überge-
hen.46 Die ontologische Differenz, wie sie entlang der Leitfrage formu-
liert wurde, kann daher nicht mehr im gewohnten Unterschied zwischen 
Sein und Seiendem bzw. Ontologie und Ontik gedacht werden. Da mit 
der Grundfrage nach dem Sein selbst gefragt wird, dieses jedoch als Ab-
Grund gründet und sich in der Gründung des Seienden zugleich ent-
zieht, rückt vielmehr die »Herkunft« der ontologischen Differenz selbst 
in den Blick. Der Unterschied zwischen Sein und Seienden wird, in einem 
dekonstruierenden47 Schritt zurück, zum Unter-Schied, indem das »Zwi-
schen«48, d. h. die Differenz als solche und damit die Differenz als Diffe-
renz gedacht wird, das paradoxe Spiel zwischen Grund gebendem Sein 
und gegründetem Seienden, das beides auseinander-zueinander hält.49 
Um sich einerseits von einer Metaphysik der Präsenz und deren Termi-
nologie abzugrenzen,50 und um andererseits die Differenz als Differenz 
bzw. das Spiel von Grund und Abgrund zu kennzeichnen, griff Heideg-
ger in einer bestimmten Schaffensphase auf den archaischen Begriff des 

45	 Ebd.
46	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 69.
47	 Obwohl Heidegger sein »Verfahren« Destruktion nannte, das aus dem Lateinischen 

übertragen soviel wie Abbau oder Abtragen bedeutet und nicht als Zerstörung über-
setzt werden darf, verwendet die vorliegende Arbeit Derridas weiterführenden Begriff 
der Dekonstruktion, scheint dieser doch im akademischen Diskurs etablierter und ge-
läufiger; vgl. Heidegger, Martin: Seminare. Gesamtausgabe 15, hg. v. C. Ochwadt, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1986, S. 337, u. Derrida, Jacques: The Ear of the Oth-
er. Otobiography, Transference, Translation [i. O.: L’oreille de l’autre], hg. v. C.V. 
McDonald, übers. v. P. Kamuf, New York: Schocken Book 1985, S. 86–7.

48	 Vgl. Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 71.
49	 Vgl. ebd., S. 71–2 u. 75–6.
50	 Vgl. Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 436.

11

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Gründung

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Seyns zurück,51 »[…] als den waltenden Unterschied von Sein und Seien-
dem«52 Der Begriff markiert Heideggers Versuch, die ontologische Diffe-
renz aus ihrer ursprünglichen »Zerklüftung« her zu denken, in der sich 
Sein und Seiendes nicht mehr auf eine reine Präsenz reduzieren lassen.53 
Die ontologische Differenz im herkömmlichen Sinne wie auch die Meta-
physik im allgemeinen »[…] entstammen dem Walten der Differenz, die 
Sein als Grund und Seiendes als gegründet-begründendes aus- und zuei-
nanderhält […].«54 Erst aufgrund des Seyns, dieses (ent-)gründenden und 
unabstellbaren Spiels von Grund und Abgrund, in welchem beide not-
wendig aufeinander verwiesen bleiben und dennoch niemals endgültig 
übereinstimmen, wird erst der Zugang zum Seienden als etwas Gegrün-
detes ermöglicht, eine endgültige und allumfassende Gründung zugleich 
verunmöglicht;55 allgemeiner heißt das: »Das Ontische wird durch jene 
Instanz, das Ontologische, verunmöglicht, welche es zuallererst möglich 
macht.«56 Wie Marchart darauf hinweist,57 bringt Derrida dieses Paradox 
in seiner Variante der Heidegger’schen Differenz als Differenz, der Diffé-
rance, auf den Punkt: »Die *Differenz [Différance; Anm. d. Verf.] bringt 
das hervor, was sie versagt, sie ermöglicht gerade das, was sie unmöglich 
macht.«58 Die Pointe dabei ist, dass ohne Rekurs auf ein fundamentum 
inconcussum, dennoch ein fundamentaler Aspekt i. S. einer notwendigen 
Gründung – damit Seiendes ist, scheint es irgendwie gegründet sein zu 
müssen – erhalten bleibt, der sich im Zusammengehören des Verschiede-
nen bzw. in der Figur des Chiasmus widerspiegelt.59 Genau darin liegt nun 
das Hauptargument des Postfundamentalismus und zugleich die Absage 
an jede fundamentalistische aber auch an jede antifundamentalistische 

51	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 71–2.
52	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 201.
53	 Vgl. Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 75–6.
54	 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76.
55	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 26.
56	 Ebd., S. 197.
57	 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie. Warum der ontologischen 

Differenz die politische Differenz zugrunde liegt, in: Das Politische und die Politik, hg. v. 
T. Bedorf u. K. Röttgers, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 149.

58	 Derrida, Jacques: Grammatologie [i. O.: De la Grammatologie], 13. Auflage, übers. v. 
H.-J. Rheinberger u. H. Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983/2016, S. 248.

59	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 69.

12

Tour d’Horizon

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denkweisen. Weder kann ein universeller, immerwährender und endgül-
tiger Grund für alles Seiende etabliert werden, noch kann überhaupt kein 
Grund da sein, bleibt doch Seiendes notwendig auf etwas Gründendes 
angewiesen, um zuallererst als Seiendes und ferner allgemein intelligibel 
zu sein. Was damit problematisiert wird, ist nicht die weiterhin bestehen-
de Notwendigkeit der Gründung von Seiendem, sondern der ontologische 
Status dieser Gründung, der nun als partiell, prozedural und vor allem 
als kontingent definiert wird.60

1.2 	 Radikale Kontingenz – Transzendentalismus und  
das Scheinproblem der Zirkularität

Wird die Gründung des Seienden nun als kontingent verstanden, darf der 
Begriff der Kontingenz dabei nicht mit Arbitrarität gleichgesetzt werden. 
Weder fällt die Gründung nach Belieben aus, noch ist sie das Ergebnis 
eines omnipotenten Willens. Stets gibt es bestimmte Beweggründe und 
nicht zuletzt spezifische historische Konstellationen, die einem jeweili-
gen Grund die Gründungsfunktion zukommen lassen.61 Stattdessen muss 
der Kontingenzbegriff des Postfundamentalismus aus der Unmöglich-
keit einer Letztbegründung selbst und dem damit einhergehenden Schei-
tern jeder Gründung verstanden werden. Denn zunächst wird erst unter 
dem Vorzeichen eines sich entziehenden letztinstanzlichen Grundes das 
Feld pluraler und konkurrierender, d. h. kontingenter Gründe und Grün-
dungsversuche offengelegt, für welches nicht zuletzt auch die »Wand-
lungsfülle« des unterschiedlich interpretierten Seins ein Indiz darstellt. 
Zugleich kann es keinem Gründungsversuch gelingen die Gesamtheit des 
Seienden zu begründen, das Sein als solches zu repräsentieren, was im 
Wesentlichen einer Kongruenz zwischen Seiendem und Sein entspräche, 
die jedoch, aufgrund des ab-gründigen Charakters des Seins und dem 
steten Spiel der Differenz als Differenz, dezidiert ausgeschlossen wurde. 

60	 Vgl. ebd., S. 63 u. 74–5.
61	 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie, S. 146, u. Marchart, Oli-

ver: Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Gesellschaft, Ber-
lin: Suhrkamp 2013/18, S. 31–2.

13

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Gründung

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontingenz muss vielmehr als operationaler Begriff verstanden werden, 
»[…] der die notwendige Unmöglichkeit systemischer Schließung, oder 
in ontologischer Terminologie, die Unmöglichkeit einer ungebrochenen 
Seiendheit des Seins oder Grundes bezeichnet.«62 Soll weiters ein etwai-
ger Regress auf den Fundamentalismus vermieden werden, z. B. mit der 
Behauptung, dass lediglich unter der gegenwärtigen historischen Kons-
tellation Sein nicht völlig gegründet werden könne, dann muss Kontin-
genz ausnahmslos auf jedwede Gründung bzw. jedweden Gründungsver-
such zutreffen, womit wir es mit Kontingenz im radikalen Sinne zu tun 
haben, die überhistorische und suprakontextuelle Geltung beansprucht.63 
Hierbei scheint sich allerdings ein Zirkel im Beweis anzukündigen. Denn 
wenn Kontingenz radikalen und somit universellen Gültigkeitsanspruch 
erhebt, kommt sie selbst wiederum unter den zwingenden Verdacht ihrer-
seits kontingent zu sein, womit fundamentalistischen Positionen wie-
der Tür und Tor geöffnet wären, gäbe es doch, wegen des (scheinbaren) 
Selbstwiderspruchs, erneut die Aussicht auf ein unerschütterliches Fun-
dament, das nicht von Kontingenz betroffen wäre.64 Im Beharren auf die-
sen radikalen Kontingenzbegriff muss daher die Kontingenz selbst aus-
genommen werden: »Sie kann ihren Status nur behaupten in Differenz 
zu sich selbst.«65 Um diese Differenz zu sich selbst näher zu beleuchten, 
muss abermals auf das Seyn, auf die Bedeutung des originären und (ent-)
gründenden Spiels der Differenz als Differenz hingewiesen werden: sie 
gibt die genuine Bedingung dafür vor, dass sich Seiendes als Seiendes 
gründet. Mit der Betonung auf Bedingung klingt ein Apriorismus an, wie 
man ihn vornehmlich aus Kants Transzendentalphilosophie kennt, und 
der darin bestand, die zwar auf Erfahrung basierenden, aber nichtsdesto-
weniger von ihr unabhängigen Bedingungen (synthetische Urteile a pri-
ori) nachzuweisen.66 Wichtig dabei ist weniger Kants Erkenntnistheorie, 
sondern die wesentliche Bewegung, die sich in jeder Art dieser Reflexi-
on widerspiegelt, nämlich die Wendung weg von den Objekten und hin 

62	 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 78.
63	 Vgl. a. a. O., S. 78–9.
64	 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie, S. 146.
65	 Ebd., S. 147.
66	 Vgl. Reitze, Simon/Schülein, Johann August: Wissenschaftstheorie für Einsteiger, 3. Auf-

lage, Wien: Facultas 2002/2012, S. 88.

14

Tour d’Horizon

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zu ihren Bedingungen, welche jene erst ermöglichen. Demzufolge ist, wie 
Laclau betonte, jede Operationalisierung, die sich demgemäß ausrichtet, 
im strengen Sinne transzendental.67 Das bedeutet wiederum nicht unbe-
dingt, sich auf einen Fundamentalismus zurückzuziehen, obzwar schon, 
wie Kolb bemerkte, die Transzendentalphilosophie stets im Dienste eines 
solchen stand.68 Der wesentliche Schritt, den Status radikaler Kontingenz 
in Differenz zu sich selbst zu behaupten, liegt nun darin, diesen Status 
als transzendentalen zu fassen, der zwar überhistorische Geltung bean-
sprucht, jedoch auf keinen Fundamentalismus zurückfällt; ferner kann 
dahingehend Heideggers Philosophie im Allgemeinen als transzenden-
tales Projekt verstanden werden, welches, abseits von Fundamentalis-
men, die Suche nach den Bedingungen von Gründungen nicht aufgibt.69 
In zunächst scheinbar rein empirischer oder gar induktiver Weise kann 
behauptet werden, dass (radikale) Kontingenz eine von der Erfahrung 
abgeleitete Transzendentalie ist. Es gab, wie Marchart hervorhebt, ganz 
bestimmte historische und lokalisierbare Bedingungen, die ein zuneh-
mendes Kontingenzbewusstsein begünstigten, indem wir Kontingenz-
erfahrungen machten, der Kontingenz i. ü. S »begegneten«.70 Übersetzt 
ins ontologische Vokabular heißt das, dass der ontische Boden, auf dem 
wir seit jeher sicher zu stehen glaubten, sich zunehmend als unsicher 
und instabil entpuppte. Zugleich – und darin scheint nun der Zirkel im 
Beweis zu liegen – entspringt jedes transzendentale Argument selbst wie-
derum einem bestimmten historischen und ontischen Kontext, der dieses 
selbst erst ermöglichte. Wir stoßen hierbei auf einen Zirkel: »Das Histo-
rische ist selbst die (sich immer verändernde) Entstehungsbedingung des 
Transzendentalen.«71 Die Behauptung radikaler Kontingenz scheint sich 
demzufolge in ihrer geschichtlichen Selbstreflexion selbst zu widerspre-
chen, weil sie aus formal-logischer Sicht etwas aussagt, was ihren eigenen 
geschichtlichen Standpunkt zu konterkarieren scheint.

67	 Laclau, Ernesto: Introduction, in: The Making of Political Identities, hg. v. ders., Lon-
don & New York: Verso 1994, S. 2.

68	 Vgl. Kolb, David: The Critique of Pure Modernity. Hegel, Heidegger and After, London & 
Chicago: The University of Chicago Press 1986, S. 173.

69	 Vgl. ebd., u. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 73–4.
70	 Vgl. ebd., S. 79–80.
71	 Ebd., S. 81.

15

Radikale Kontingenz

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


In dieser Hinsicht lässt sich eine Parallele zum historischen Universa-
lismus ziehen, der sich, aufgrund seines Anspruchs, alles sei geschichtlich, 
ebenso in einen Selbstwiderspruch verstrickte und sich somit mit demsel-
ben Vorwurf konfrontiert sieht.72 Dabei darf Folgendes nicht übersehen 
werden. »Der Zirkel [Hervorh. i. O.]«, so Heidegger , »[…] ist nach den 
elementarsten Regeln der Logik circulus vitiosus«; allerdings bleibt damit 
»[…] das Geschäft der historischen Auslegung a priori aus dem Bezirk 
strenger Erkenntnis verbannt.«73 Weniger relevant ist hierbei die zur Ein-
sicht gebrachte Unangemessenheit formallogischer Stringenz gegenüber 
der geschichtlichen Reflexion, sondern vielmehr der Gültigkeitsanspruch 
der Logik, der seine Absolutheit einbüßt. Wie Grondin daran erinnerte, 
sind es eben solche, wie Heidegger sie nennt, »formaldialektischen Über-
rumpelungsversuche«74, welche den historischen Universalitätsanspruch 
mithilfe der Logik zu überlisten versuchen, um die scheinbar heile Welt 
des Logischen – und damit jene der Metaphysik – wiederherzustellen.75 
Gadamer ergänzte diesen Gedanken Heideggers durch den Hinweis, dass 
es sich bei diesen »formal-dialektischen Überrumpelungsversuchen« – das 
Beharren auf den zirkulären Beweisfehler – lediglich um einen »formalen 
Schein« handle, denn »[s]o überzeugend sie scheinen, so sehr verfehlen sie 
doch die eigentliche Sache.«76 Weniger treffen sie den gefürchteten Rela-
tivismus, der mit der steten Historisierung einherzugehen scheint, son-
dern vielmehr das formale Argumentieren selbst, indem der Wahrheits-
wert der Reflexion suspekt gemacht wird.77 In gleicher Weise darf sich 
auch das Postulat radikaler Kontingenz nicht von solchen »Überrumpe-
lungsversuchen« einschüchtern lassen.

72	 Vgl. Grondin, Jean: Einführung in die philosophische Hermeneutik, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 2001, S. 23.

73	 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage, Tübingen: Max Niemeyer 1926/2006, 
S. 152.

74	 Ebd., S. 250.
75	 Vgl. Grondin, Jean: Einführung in die philosophische Hermeneutik, Darmstadt: Wis-

senschaftliche Buchgesellschaft 2001, S. 23.
76	 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Her-

meneutik. Gesammelte Werke 1, 6. Auflage, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1999, 
S. 350.

77	 Vgl. ebd.

16

Tour d’Horizon

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Hinblick auf die historischen Entstehungsbedingungen bleibt der 
zirkuläre Aspekt eines jeden transzendentalen Arguments natürlich unwei-
gerlich bestehen. Man kann die Zirkularität sogar noch weiter treiben. 
Denn wie Malpas in einer Gegenüberstellung von Kants und Heideggers 
Transzendentalismus zeigt, besitzt jede Art der transzendentalen Argu-
mentation notwendig ein zirkuläres oder, laut Bubner,78 ein selbstrefe-
rentielles Element, das über die historische Bedingtheit hinausgeht: Jede 
Reflexion, welche die transzendentale Bedingungen der Möglichkeiten 
zu ergründen versucht, setzt bei dieser Ergründung ihrerseits bereits das 
noch zu Ergründende, also jene transzendentalen Bedingungen der Mög-
lichkeiten voraus, die sie erst zu ergründen versucht.79 Das transzenden-
tale Argument zeichnet sich sonach dadurch aus, das zu beweisen oder 
zu demonstrieren, was es selbst zur Voraussetzung hat.80 Sie Seinsfrage 
selbst scheint davon freilich nicht ausgenommen, denn sie »[…] sucht 
eine Antwort, die etwas im Fragen selbst schon irgendwie mit Vorgegebe-
nes bestimmt«81, das in gewisser, wenn auch zunächst in vager und unre-
flektierter Weise bereits irgendwie verstanden wird.82

Lässt man sich nicht weiter vom formal-logischen Zirkel im Beweis beir-
ren, so kann daraus der Schluss gezogen werden, dass es sich hinsichtlich 
der ontologischen Bedingungen, auf welchen das transzendentale Argu-
ment selbst ruht und welche es zugleich zum Ausdruck zu bringen ver-
sucht, um etwas gänzlich anderes handelt, das von der formal-logischen 
Struktur des transzendentalen Arguments selbst unterschieden werden 
muss (und von ihr vermutlich nie völlig eingeholt werden kann).83 Folg-
lich kann Heidegger insistieren, es handle sich in der Beantwortung der 
Frage nach dem (Sinn von) Sein »[…] nicht um eine ableitende Begrün-
dung, sondern um aufweisende Grund-Freilegung […]« der (damals von 

78	 Vgl. Bubner, Rüdiger: Kant, Transcendental Arguments and the Problem of Deduction, 
in: The Review of Metaphysics, Vol. 28, No. 3, 1975, S. 462.

79	 Vgl. Malpas, Jeff: The transcendental Circle, in: Australasian Journal of Philosophy, 
Vol. 75. No. 1, 1997, S. 5.

80	 Vgl. ebd.
81	 Heidegger, Martin: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Gesamtausgabe 20, hg. 

v. P. Jaeger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1979, S. 193.
82	 Vgl. ebd.
83	 Vgl. Malpas, Jeff: The transcendental Circle, S. 7.

17

Radikale Kontingenz

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ihm noch angestrebten Fundamental-) Ontologie, und somit auch nicht 
um einen Zirkel im Beweis, sondern um eine, wenn auch merkwürdige, 
»Rück- oder Vorbezogenheit«.84 Heideggers Dekonstruktion der abend-
ländische Metaphysik und die damit einhergehende Aufdeckung des 
Seins als Ab-Grund, als Differenz als Differenz, als Seyn, etc. beruhen im 
Wesentlichen auf dieser Grundeinsicht.

Demgemäß können auch Marcharts Ausführungen ausgelegt werden. 
Die historische »Begegnung« mit dem Kontingenten, die ein erhöhtes 
Kontingenzbewusstsein und schlussendlich das Postulat radikaler Kon-
tingenz zur Folge hatte, kann also als ontologisch-aufdeckend verstan-
den werden, beruht sie doch nicht nur auf den historisch-empirischen 
Bedingungen, denen sie unterworfen bleibt, sondern auf reflexive Reali-
sierung,85 die über das Historisch-Empirische hinaus weist auf das onto-
logische Apriori. Im herkömmlichen, metaphysischen Vokabular lie-
ße sich dahingehend von einer immanenten, d. h. ontischen Erfahrung 
reden, die, ohne es zu kennzeichnen, auf etwas Transzendentes, nämlich 
auf den ontologisch abwesenden Grund deutet – eine Erfahrung imma-
nenter »Abgründigkeit« anzeigend.

Daher kommt es zu keiner Inkohärenz, radikale Kontingenz zur all-
gemeingültigen, überhistorischen und nichtsdestoweniger historisch 
bedingten Transzendentalie zu erklären und dabei an einem an Derri-
da geschulten Quasi-Transzendentalismus festzuhalten.86 Das Prädikat 
»quasi« gibt hierbei Auskunft über bereits angeschnittenes, und zwar in 
zweierlei Hinsicht: erstens im Hinblick auf Historizität, entspringt doch 
jedes transzendentale Argument zwingend einer bestimmten histori-
schen Konstellation und bleibt daher stets historisch bedingt;87 zweitens 
hinsichtlich der Möglichkeitsbedingungen, die, wie Derrida betont, para-
doxerweise zugleich Unmöglichkeitsbedingungen darstellen.88 Übersetzt 
ins onto-logische Vokabular finden wir auch hier die ontologische Diffe-

84	 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 8.
85	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 80.
86	 Vgl. ebd., S. 75–81.
87	 Vgl. ebd., S. 81.
88	 Vgl. Derrida, Jacques: Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus, in: Dekons-

truktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, hg. v. C. Mouffe, übers. 
v. A. L. Hofbauer, Wien: Passagen Verlag 1999, S. 181–2.

18

Tour d’Horizon

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


renz wieder. Das quasi-transzendentale Argument wird daher vom Onti-
schen bedingt, während es selbst die Bedingungen des Ontischen freizu-
legen sucht, wobei jenes zirkuläre Element des Transzendentalen auftritt. 
Das Ontologische wiederum, d. h. das schließlich Aufgedeckte, stellt dem-
nach das Seyn als jenes (ent-)gründende Spiel von Grund und Ab-Grund, 
der Differenz als Differenz, dar, welches das Ontische ermöglicht und 
zugleich verunmöglicht, wobei sich hier ein radikaler Graben zwischen 
Ontologie und Ontik (bzw. zwischen dem Transzendentalen und dem 
Empirischen)89 auftut, der den radikalen Unterschied zwischen der Struk-
tur des transzendentalen Arguments und ihren ontologischen Bedingun-
gen anzeigt. Wird akzeptiert, dass, wie Malpas und Bubner argumentie-
ren, jedes transzendentale Argument das auszudrücken versucht, wovon 
es selbst bedingt wird, und rufen wir uns in Erinnerung, dass, aufgrund 
des Spiels von Grund und Abgrund, Ontik und Ontologie – im Zusam-
mengehören des Verschiedenen – nicht sauber getrennt, sondern vielmehr 
chiastisch verschränkt sind, so kann das quasi-transzendentale Argument 
radikaler Kontingenz als Ausdruck des eigenen (seynsgeschichtlichen90) 
Standorts und ferner als Ausdruck des Seyns selbst verstanden werden. 
Denn das Postulat, jedwede Gründung sei kontingent, ist nicht nur eine 
urteilende Aussage über den allgemeinen Status des Ontischen, sondern 
ebenso Ausdruck des ihm zugrunde liegenden ontologischen Spiels von 
Grund und Ab-Grund, seiner eigenen Möglichkeit und zugleich Unmög-
lichkeit. Deutlicher wird dies, wenn man bedenkt, dass, aufgrund der radi-
kalen Kontingenz, jeder Gründung und jedem Gründungsversuch stets 
ein subversives Element eingeschrieben sein muss, welches die je eigene 
Totalisierung unterbindet, die systemische Schließung verhindert, etc.91 
Die These radikaler Kontingenz wäre weder radikal noch transzendental, 
wenn sie zunächst nicht ihr eigenes ontisches Terrain, von dem aus sie 
artikuliert wird, selbst gefährden, ferner aber die ihr zugrunde liegende 
Ontologie nicht in irgendeiner Weise anzeigen würde. Jene »Überrum-
pelungsversuche« des Zirkels im Beweis können daher als jenes subver-
sive Element des Ontischen verstanden werden, während sie ebenso den 

89	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 79–80.
90	 Vgl. Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 421.
91	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 191.

19

Radikale Kontingenz

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


transzendentalen Anspruch des Arguments zu delegitimieren versuchen, 
indem sie auf den Zirkel im Beweis des Transzendentalen verweisen, das 
zu ergründen, was bereits vorausgesetzt wird. Liest man hingegen das qua-
si-transzendentale Argument als »Grund-Freilegung«, dann drückt sich 
gerade aufgrund der formal-logischen Widersprüchlichkeit seine ihm 
zugrunde liegende Ontologie in demonstrativer Weise aus, nämlich als 
Unmöglichkeit einer letztinstanzlichen Gründung. Das quasi-transzen-
dentale Argument radikaler Kontingenz postuliert daher nicht nur die 
radikale Kontingenz des Ontischen, sondern demonstriert in »selbst-sub-
versiver« Weise – »im Sinne Wittgensteins, dass das, was nicht gesagt, so 
doch gezeigt werden kann [Hervorh. i. O.]«92 –, dass ausnahmslos alles 
vom steten Spiel der Differenz als Differenz betroffen ist.

Zusammenfassend darf festgehalten werden: Der Postfundamentalis-
mus zeichnet sich dadurch aus, ultimative Letztbegründungen zwar zu 
verabschieden, an der Notwendigkeit partieller und kontingenter Grün-
dungen jedoch festzuhalten. Diese Denkweise speist sich aus Heideggers 
Dekonstruktion der abendländischen Metaphysik, der Offenlegung des 
Seins als Ab-Grund: Um als letztinstanzliche Gründung zu fungieren, kann 
Sein nicht selbst auf einen weiteren Grund zurückgeführt werden; Sein 
gründet in seiner Zustellung von Gründen als Ab-Grund, indem es sich 
im Moment der Grundgebung dem Begründen selbst entzieht, ja sogar 
entziehen muss, soll es weiterhin als »Letztbegründung« dienen. Der Ent-
zug des Seins darf hierbei nicht als etwas Defizitäres oder gar als Problem 
aufgefasst werden, das es zu überwinden oder zu lösen gilt. Er stellt viel-
mehr einen ontologischen Umstand sui generis dar, der einerseits das Sei-
ende als etwas Gegründetes erst ermöglicht, andererseits die Möglichkeit 
einer endgültigen und universalen Letztbegründung verabschiedet, und 
zu guter Letzt die stete Offenheit jeder möglichen Gründung gewährt. Da 

92	 Was sich hierbei bereits ankündigt, ist, wie es in Hegemonie und radikale Demokratie 
heißt, »der Antagonismus als Zeuge der Unmöglichkeit«, hier allerdings schon onto-
logisch angesiedelt, wie anschließend an Marchart in den Folgekapiteln noch erörtert 
wird; Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur De-
konstruktion des Marxismus [i. O.: Hegemony & Socialist Strategy. Towards a radical 
democratic politics], übers. u. hg. v. M. Hintz u. G. Vorwaller, 5. überarbeitete Auflage, 
Wien: Passagen 1985/2015, S. 162, u. vgl. Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philo
sophicus. Werkausgabe Band I, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 34.

20

Tour d’Horizon

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sein als Ab-Grund sowohl zustellender als auch abwesender Grund »ist«, 
rückt hinsichtlich der herkömmlichen ontologischen Differenz, in ihrer 
fundamentalistischen Unterscheidung zwischen Sein und Seienden bzw. 
zwischen Ontologie und Ontik, die Differenz als solche bzw. als Differenz 
in den Fokus. Damit wird das grundlegendere Spiel zwischen Grund und 
Abgrund verdeutlicht, das Seyn als »das Ereignis der Differenzierung als 
solches«93, welches erst Seiendes als Seiendes gründet und dieses parado-
xerweise zugleich ent-gründet. Dieses Paradox verdeutlicht nicht zuletzt 
die unterschiedlich gesetzte Kursivierung des Begriffs Ab-Grund – neben-
bei bemerkt eine Einsicht, die sich, ähnlich wie Derridas Wortschöpfung 
Defférance, aus dem Wortbild und nicht aus dem Wortlaut ergibt. Seyn 
ist somit der Name für das gründende und zugleich ent-gründende Spiel 
zwischen Grund und Ab-Grund, welches beide aus- und zueinanderhält, 
sie chiastisch verschränkt, während sie doch radikal getrennt bleiben. 
Dabei wird nicht die Notwendigkeit von Gründungen dispensiert; damit 
Seiendes als Seiendes ist, muss es gegründet werden. Auf dem Spiel steht 
lediglich der Status des unerschütterlichen Fundaments jedweder Grün-
dung, weil das Seyn als Ermöglichung von Gründungen zugleich deren 
Unmöglichkeit i. S. ihrer Uneingeschränktheit und ihrer Abgeschlossen-
heit darstellt. Dass Gründe nun als prekär, unabschließbar und radikal 
kontingent, weil auf ausnahmslos jeden Grund zutreffend, begriffen wer-
den, d. h. auch anders gegründet werden können, kann sonach aus dem 
Seyn selbst erschlossen werden. Kontingenz ist dahingehend der opera-
tionale Begriff, der die Unmöglichkeit jedes letztinstanzlichen Grundes 
und zugleich die Notwendigkeit jeder Gründung benennt. Die Gefahr 
des Zirkels im Beweis, in welche sich die Argumentation um den Begriff 
der Kontingenz begibt, kann dabei als transzendentale Unternehmung 
verstanden werden, die sich dadurch kennzeichnet, ihre grundlegenden 
und bereits vorausgesetzten Bedingungen offenzulegen. Kontingenz, so 
darf konkludiert werden, ist daher eine Transzendentalie, die, ausgehend 
von einer bestimmten historischen Konjunktur, in selbstreflexiver Wei-
se »entdeckt«, d. h. erfahren und offengelegt wurde. »So kommt es nicht 
zur leisesten Inkohärenz, wenn« , wie Marchart betont, »behauptet wird, 
Kontingenz sei eine allgemeingültige Transzendentalie und von überhis-

93	 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 71.

21

Radikale Kontingenz

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


torischen Status, während sowohl Erfahrung von Kontingenz als auch 
deren reflexive Realisierung bestimmten historisch-empirischen Bedin-
gungen unterworfen bleiben […].«94

94	 Ebd., S. 80.

22

Tour d’Horizon

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


23

2. 	 Versuch einer Rekonstruktion der politischen 
Ontologie Laclaus

Vor dem Hintergrund des vorangegangenen Kapitels, in dem versucht 
wurde, den von Heidegger maßgeblich Weg bereiteten Postfundamenta-
lismus und die damit aufgestellte These radikaler Kontingenz darzulegen, 
soll im Folgenden Laclaus politische Theorie beleuchtet werden. Genau 
genommen wird es dabei sowohl um seine Diskurs- bzw. Hegemonie
theorie als auch um die ihr zugrunde liegende politische Ontologie gehen, 
wie sie wesentlich von Marchart entlang der ontologischen Differenz wei-
tergedacht wurde. Unter Berücksichtigung der ontologischen Differenz 
wird Laclaus Theorie in zunächst rein analoger Weise dazu zu betrachten. 
Den Ausgangspunkt stellt demnach die übertragene Unterscheidung von 
Ontologie und Ontik bzw. Sein und Seiendes auf Laclaus politisches Den-
ken dar, wonach von der politischen Differenz die Rede sein kann, wie sie 
für das Feld linksheideggerianischer politischer Theorie zumindest impli-
zit maßgebend ist.95 Übergehend zu Laclau kann demzufolge von einer 
Ontologie des Politischen und einer politischen Onto-Logik gesprochen 
werden,96 die, wie sich noch zeigen wird, letztlich einen (quasi-)transzen-
dentalen Anspruch erheben, das Seiende in seiner Gesamtheit von Grund 
auf als politisch zu betrachten. Um nun auf die Fährte eines angemesse-
nen Ansatzpunkts zu gelangen – es wird sich herausstellen, dass dieser 
die Entscheidung ist –, der es erlaubt, Laclaus Ontologie mit dem Hei-
degger’schen Denken grundlegender zu verknüpfen, sei zunächst auf die 
allgemeine Konzeption der politischen Differenz und ihr Verhältnis zur 

95	 Vgl. a. a. O., S. 59 ff.
96	 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bereits ausgeführten ontologischen Differenz verwiesen, wobei auch der 
Begriff des Politischen an Kontur gewinnt.

2.1 	 Zum Verhältnis ontologischer und politischer Differenz

Die politische Differenz, die zunächst eine rein begriffliche Unterschei-
dung zwischen dem Politischen und der Politik zu sein scheint, geht, Mey-
er zufolge, zurück auf Aristoteles’ Kritik an Platons Politikverständnis. 
Stark verkürzt heißt das: Platons Auffassung der guten Staatsführung hält 
Aristoteles ein demokratisches Modell entgegen, das die grundsätzliche 
Unterschiedlichkeit von Meinungen und Interessen ursprünglich gleicher 
Menschen dem voraussetzt, was letztlich politisch geregelt werden soll.97 
Vereinfacht gesagt, steht dem vom Staatswesen her gedeuteten Politikbe-
griff Platons ein Begriff der Politik gegenüber, der seinem »Wesen nach 
als Verständigungshandeln zwischen Gleichen bestimmt«98 wird. Umge-
münzt in ein mittlerweile klassisches politikwissenschaftliches Vokabu-
lar, ließe sich hierbei von einem engen Politikbegriff reden, also jener 
der guten Staatsführung Platons, dem ein weiter gegenübersteht, näm-
lich das politische Gemeinwesen Gleicher bei Aristoteles. Von Interesse 
sind hier allerdings nicht die Überlegungen Platons oder Aristoteles’ zur 
Staatsführung bzw. zur Demokratie, deren Ausführungen hier freilich 
viel zu kurz greifen, und auch weniger die vergleichende Gegenüberstel-
lung beider. Vielmehr geht es um die sich abzeichnende Bewegung hin 
zum Wesenhaften der Politik, also weg von der guten Staatsführung und 
hin zum Gemeinwesen als jene Voraussetzung, die zur Politik führt. Was 
dieser knappe und daher teils hinkende Vergleich verdeutlichen soll, ist 
eine schon in Ansätzen erkennbare Akzentverschiebung von der augen-
scheinlichen Politik hin zu deren auszeichnenden und konstituierenden 
Wesensmerkmalen, zum Wesen der Politik. Für die folgenden Ausfüh-
rungen reicht es aus, von dieser recht allgemein und bewusst vage gehal-

97	 Vgl. Meyer, Thomas: Was ist Politik?, 2., überarb. u. erw. Auflage, Opladen: Leske + 
Budrich 2003, S. 69.

98	 Ebd.

24

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tenen Variante der politischen Differenz99 auszugehen, wie sie auch im 
Anschluss an Lacoue-Labarthe und Nancy bzw. an die eröffnende Arbeit 
des von ihnen gegründeten Centre de recherches philosophiques sur le poli-
tique verstanden wurde, nämlich mit dem Anspruch auf einen Rückzug 
der Politik zugunsten einer offenen Neuvermessung des Politischen.100 
Die Parallele zur ontologischen Differenz macht sich dann bereits auffäl-
lig bemerkbar, wenn der damit angestrebte Neuentwurf des Politischen 
betont wird, den eben jene Rückbesinnung auf das Wesentliche der Poli-
tik einfordert. In Anlehnung an die Seinsvergessenheit ließe sich hierbei 
gar einer Politikvergessenheit – oder besser noch einem Vergessen des 
Politischen – das Wort reden, die einem vorwiegend analytisch geprägten 
Politikverständnis geschuldet zu sein scheint, das sich mit dem Formal-
politischen und zumeist rein empirisch Erfassbaren begnügt und somit 
das Wesentliche verkennt. Unter postfundamentalistischen Vorzeichen 
gilt vielmehr, dass das Politische als das Wesen der Politik der radikalen 
Kontingenz Rechnung tragen muss. Das Politische darf deshalb nicht nur 
als das Wesentliche augenscheinlicher Politik betrachtet oder, i. S. eines 
weit angelegten Politikbegriffs, auf bestimmte soziale Sphären ausgeweitet 
werden, während fundamentalistische Spielarten davon weiterhin unbe-
rührt bleiben. Was dabei auf dem Spiel steht, ist nicht zuletzt der unein-
geschränkte Objektivitätsanspruch besonders naturalistisch und physika-
listisch ausgerichteter Wissenschaften, der aus postfundamentalistischer 
Sicht freilich nicht goutiert werden kann.

Um die These radikaler Kontingenz in Laclaus Ontologie des Politischen 
hervorzuheben – eine Ontologie für das Seiende in seiner Gesamtheit –, 
scheinen zwei Aspekte ausschlaggebend: Zum einen jene Denkfiguren101 
Laclaus, die ein Moment der Inkommensurabilität und Uneinholbarkeit 

199	 Für einen genealogischen Abriss und der paradigmatischen Unterscheidung in einen 
assoziativen und einen dissoziativen Begriff des Politischen, vgl. Marchart, Oliver: Die 
politische Differenz, S. 32–58.

100	 Vgl. Bedorf, Thomas: Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz, in: Das 
Politische und die Politik, hg. v. ders. u. K. Röttgers, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 13–4.

101	 Diese Denkfiguren sind freilich vielfältig und drücken sich genau dort aus, wo eine 
radikale Differenz (der Differenz als Differenz) angenommen werden muss, wie etwa 
in den Begriffen der Kontingenz, Freiheit, Dislozierung, etc., vgl. Marchart, Oliver: 
Politik und ontologische Differenz, S. 117.

25

Zum Verhältnis ontologischer und politischer Differenz

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


reflektieren, während sie für das Soziale in seiner Gesamtheit konstitutiv 
sind, wie z. B. seine Konzeption eines radikalen oder konstitutiven Außen, 
die nicht zuletzt aus Laclaus Übernahme psychoanalytischer Denkwei-
sen Lacans herrührt (das Reale, objet petit a, point-du-capiton, etc.)102; 
zum anderen die Erkenntnis, dass es sich bei Laclaus Diskurstheorie, die 
zugleich eine Hegemonietheorie ist, letztlich nicht um eine bloße Theorie 
politischer Signifikation, sondern um eine politische Theorie von generel-
ler Signifikation handelt.103 Dabei darf nicht vergessen werden, dass das 
von Laclau und Mouffe konzeptionell als Diskurs gefasste Soziale104 kei-
ne für sich separate lebensweltliche Dimension nächst anderer, als viel-
mehr den umfassenden Fundus darstellt, aus dem auch das streng Wis-
senschaftliche seinen Rückhalt bezieht. Hierbei sei zunächst an den auch 
für Laclau und Mouffe maßgebenden Sprachbegriff Derridas erinnert,105 
der bereits in dessen Dekonstruktion Husserls zutage tritt und das Ver-
hältnis von Sprache und Objektivität überdenkt.

2.1.1 	 Kurzexkurs: Derridas Dekonstruktion von Husserls Sprachauffassung
Für Husserl stellt die Geometrie das ideale Objekt des reinen Bewusst-
seins dar, also jenes Objekt, das zwar in seiner Abstraktion nie empirisch 
auftritt, dennoch in dieser Weise repräsentiert werden kann, und sonach 
dem Ideal objektiver Wissenschaft am nächsten kommt.106 Die Geometrie 
bedarf – in der Terminologie der Husserl’schen Phänomenologie gespro-
chen – keiner Epoché und keiner eidetischen Reduktion107, um sie als 
reines, allgemeingültiges und ideales Phänomen hervortreten zu lassen; 

102	 Vgl. Glynos, Jason/Stavrakakis, Yannis: Encounters of the Real. Sussing out the limits 
of Laclau’s embrace of Lacan, in: Laclau: A critical reader, hg. v. S. Critchley u. O. Mar-
chart, London & New York: Routledge 2004, S. 201–5.

103	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 213.
104	 Vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 139–

49.
105	 Vgl. ebd., S. 146.
106	 Vgl. Stocker, Barry: Derrida on Deconstruction, London: Routledge 2006, S. 100–1.
107	 Epoché (ἐποχή), und damit die eidetische Reduktion, kann stark verkürzt als phäno-

menologische Methode beschrieben werden, von der mundanen natürlichen Einstel-
lung hin zum »reinen« phänomenalen Wesen eines Bewusstseinsinhalt zu abstrahie-
ren; vgl. §31 in Husserl, Edmund: Husserliana. GW III/1. Ideen zu einer reinen 

26

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


d. h., sie bedarf keiner Einklammerung unserer Lebenswelt oder Enthal-
tung unserer Vorurteile, bzw. keiner weiteren Idealisierung oder Abstrak-
tion, um sie als reinen intentionalen und objektiven Bewusstseinsinhalt 
erfahren zu können. Vielmehr ist sie schon »fertiges Endprodukt« von 
Idealisierungs- und Abstraktionsleistungen, das uneingeschränkte Gül-
tigkeit für sich beansprucht. Zwar erkennt Husserl zu Recht, dass es sich 
bei der Mathematik und Geometrie um Methoden der Weltinterpretati-
on handelt und die demnach beschriebene Natur selbst eine zur Objek-
tivität hochstilisierte Methode ist,108 und auch, dass es zur Tradierung 
der Geometrie einer Mitteilungsgemeinschaft benötigt, die sich letztlich 
auf Schrift und Sprache stützen muss.109 Dennoch hält er an einer tran-
szendentalen Intersubjektivität fest, die kraft des idealen Charakters der 
Sprache stets wieder gewonnen werden kann.110 Derridas Kritik zielt nun 
auf den Allgemeingültigkeitsanspruch dieser transzendentalen Inter-
subjektivität selbst ab. Denn wie Husserl zu argumentieren, es gäbe ver-
mittels jeweiliger Sprache und Kultur eine für die gesamte Menschheit 
gültige transzendentale Intersubjektivität, bedeutet letztlich nichts ande-
res, als eine Universalisierung der je eigenen, nämlich der europäischen 
Geschichtlichkeit.111 Zwar liefert die Natur selbst den Nährboden erster 
Idealitäten; diese reine und präkulturelle Natur sei aber bereits seit jeher 
unter dem Geröll der Kultur und Sprache verschüttet und stellt als letz-
te Möglichkeit von Kommunikation vielmehr ein unerreichbares Ide-

Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch, hg. v. K. Schuh-
mann, Den Haag: Martinus Nijoff 1976, S. 61–6.

108	 Vgl. Husserl, Edmund: Husserliana. GW VI. Die Krisis der europäischen Wissenschaf-
ten und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologi-
sche Philosophie, hg. v. W. Biemel, Haag: Martinus Nijhoff 1976, S. 52.

109	 Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, München: C.H. 1999, S. 39.
110	 Dies verdeutlicht besonders Husserls Unterscheidung zwischen der Aussage und dem 

Thematischen, vgl. Husserl, Edmund: Husserliana. GW VI. Die Krisis der europäischen 
Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phä-
nomenologische Philosophie, hg. v. W. Biemel, Haag: Martinus Nijhoff 1976, S. 368–9.

111	 Vgl. Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie [i. O.: 
Edmund Husserl, l’origine de la géométrie. Traduction et introduction par Jacques Der-
rida], übers. v. R. Hentschel u. A. Knopp, hg. v. R. Grathoff u. B. Waldenfels, Mün-
chen: Wilhelm Fink 1962/1987, S. 152–3.

27

Zum Verhältnis ontologischer und politischer Differenz

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


al dar.112 Jede Abstraktion und Reduktion von der sinnlichen Welt hin 
zur präkulturellen primordialen »reinen« Natur erfordert immerzu ein 
bestimmtes Verfahren – eine bestimmte Weltinterpretation im weites-
ten Sinne – und verläuft und somit stets »durch« die Kultur. Von einer 
prä- oder transkulturellen Sphäre, die jeder Gesellschaft grundsätzlich in 
derselben Weise zugänglich wäre, muss daher Abstand genommen wer-
den.113 Als letzter Garant der transzendentalen Subjektivität dient schließ-
lich nur die Schrift, die einer Mitteilungsgesellschaft die Überlieferung 
von Idealität bzw. den Erhalt einer völlig idealen Objektivität sichert.114 
Der im Kern idealen und folglich univoken Sprachauffassung Husserls, 
in ihrem Anspruch dieselbe Bedeutung stets wiedergewinnen zu können, 
setzt Derrida eine grundsätzliche Äquivozität der Sprache entgegen, vor 
der selbst die Idealität und »Wahrheit« der Wissenschaften nicht gefeit 
sind. Denn auch sie unterliegen einer grundsätzlichen Wiederholbarkeit, 
die jedwede scheinbar absolute und letztlich immer sprachliche Identi-
tät unterminiert115 – später verwendet Derrida hierfür den Begriff der Ite-
rabilität bzw. Iterierbarkeit.116 Wie schon in der Diskussion zum Quasi-
Transzendentalismus, begegnen wir auch hier jener paradoxen Denkfigur, 
in der die Möglichkeitsbedingung zugleich für die Unmöglichkeitsbedin-
gung steht, verdeutlicht anhand Schrift und im weiteren Sinne Sprache.

2.1.2 	 Zum Umfang der politischen Onto-Logik und Status einer Ontologie 
des Politischen

Dieser kurze Exkurs soll nun zweierlei verdeutlichen. Zunächst sei auf 
den Umfang des viel diskutierten Diskursbegriffs Laclau und Mouffes 
verwiesen, indem abermals betont wird, dass es zwar eine Natur abseits 
des Diskursiven gibt, diese aber niemals als solche festgehalten, sondern 

112	 Vgl. ebd., S. 108.
113	 Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, München: C.H. 1999, S. 55.
114	 Vgl. Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie, 

S. 116.
115	 Vgl. ebd., S. 138.
116	 Vgl. Derrida, Jacques: Randgänge der Philosophie [i. O.: Marges de la philosophie], übers. 

v. G. Ahrens et al., hg. v. P. Engelmann, Wien: Passagen 1972/1999, S. 339.

28

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


immer kraft bestimmter Diskurse konstruiert wird.117 Folgt man nun Lac-
laus Auffassung, das Diskursive als »[…] das Ensemble der Phänomene 
gesellschaftlicher Sinnproduktion, das eine Gesellschaft hervorbringt«118, 
zu begreifen, dann gilt dabei weiterhin die phänomenologische Einsicht, 
dass Bedeutung und Sinnhaftigkeit die Bedingungen jedweder Erkenntnis, 
d. h. den wirklichkeitseröffnenden Bereich sui generis darstellen, damit 
überhaupt etwas als etwas verstanden werden kann119 – eine Einsicht also, 
deren fundamental-ontologische Grundlegung Heidegger bereits in Sein 
und Zeit aufzeigt, wenn er das Verstehen in den Rang eines Existenzials 
hebt.120 Für die von Marchart weitergedachte Diskurs- und Hegemonie-
theorie Laclau und Mouffes, die politische Onto-Logik, sind Bedeutung 
und Sinnhaftigkeit in ihrem Ausmaß letztlich derart umfassend, dass sie, 
ins Heidegger’sche Vokabular übersetzt, das gesamte ontische Terrain 
konstituieren. M. a. W. handelt es sich bei Laclaus politischer Onto-Logik 
schließlich um eine politische Theorie des Seienden in seiner Gesamtheit.

Wenn nun Laclaus Onto-Logik mit dem koinzidiert, was Heidegger 
allgemein als das Seiende fasst, dann muss die grundlegende politische 
Ontologie gar umfassender, d. h. für das Sein, entsprechende Geltung fin-
den. Dies bringt uns zum zweiten Aspekt, den der Exkurs zu Husserl und 
Derrida zu verdeutlichen versucht. Im gleichen Ausmaß nämlich, in dem 
sich die reine Natur oder absolute Objektivität als unerreichbares Ide-
al herausstellt, weil es immer schon unter dem Geröll von Sprache, Kul-
tur, etc. verschüttet ist, erweist sich auch jede Ontologie, eine reine Leh-
re vom Sein des Seienden zu formulieren, als unmögliches Unterfangen. 
Diese Unmöglichkeit rührt einerseits von der letztendlichen Unbenenn-
barkeit des Seins, die sich ja bei Heidegger in den diversen Begrifflich-

117	 Zur weiteren Klarstellung des Diskursbegriffs hinsichtlich des Verhältnisses von Dis-
kursivem und Nicht-Diskursivem unter dem Aspekt des Sprachspiels Wittgensteins, 
vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Post-Marxism without apologies, in: Mouffe, 
Chantal: Hegemony, radical democracy, and the political, hg. v. J. Martin, London & 
New York: Routledge 2013, S. 60–3.

118	 Laclau, Ernesto: Politik und Ideologie im Marxismus. Kapitalismus – Faschismus – Po-
pulismus. mit einem Anhang »Populistischer Bruch und Diskurs« (i. O.: Politics and 
Ideology in Marxist Theory. Capitalism – Fascism – Populism), übers. v. G. Schmahl u. 
E. Volker, Berlin: Argument-Verlag 1981, S. 176.

119	 Vgl. Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, S. 26–7.
120	 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 148–51 u. 260.

29

Zum Verhältnis ontologischer und politischer Differenz

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


keiten äußert, dem ontologischen Spiel gerecht zu werden, und anderer-
seits vom Umstand, dass jede Formulierung einer allgemeinen Ontologie 
jeweils von einem spezifischen ontischen Horizont heraus getroffen wird. 
Jede allgemeine Ontologie wird, wie Marchart dahingehend weiter aus-
führt, stets durch ein bestimmtes ontisches Terrain durchgearbeitet wer-
den müssen und deshalb immer von einer regionalen Ontologie über-
determiniert sein.121 Von einem historischen Blickwinkel aus ließe sich 
freilich das Gleiche behaupten, dass nämlich jede reine Ontologie nicht 
zuletzt immer nur von einem spezifischen historischen Horizont heraus 
formuliert und sonach ebenso, aufgrund dieser historischen Situiertheit, 
stets von einem Perspektivismus bzw. Partikularismus »kontaminiert« 
sein wird. Anstatt am Ideal einer reinen und allgemeinen Ontologie fest-
zuhalten und ihr unvermeidliches Scheitern mittels philosophischer Dis-
kurse zu verschleiern, ruft Marchart pointiert dazu auf, »[…] wie in den 
martial arts, die eigene Schwäche in einen Vorteil [zu] verwandeln [Her-
vorh. i. O.].«122 Dieser vermeintlichen Aporie gilt es also nicht Abhilfe zu 
schaffen, sondern anerkennend positiv zu wenden. Angesichts der post-
fundamentalistischen These, die zwar in der Erkenntnis der Unmöglich-
keit und doch Notwendigkeit von Letztbegründungen nicht von ihren 
Formulierungen dispensiert, ergibt sich folgendes paradoxes Charakte-
ristikum für die allgemeine Ontologie. Aufgrund ihres unvermeidlichen 
Scheiterns und des unumgänglichen Umstands, stets auf Umwegen des 
Ontischem entworfen zu werden, kann sie einerseits nur in Form einer 
regionalen Ontologie bzw. einer Ontik gelingen, wonach sie freilich immer 
hinter den idealisierten Erwartungen einer reinen Ontologie zurückliegen 
wird: Sie ist somit immer weniger als eine allgemeine Ontologie.123 Zugleich 
drückt sich jedoch die Notwendigkeit der Letztbegründung dadurch aus, 
dass eine regionale Ontologie, trotz der etwaigen Mängel, die sie mit sich 
bringt, stellvertretend für jene allgemeine Ontologie steht: Deshalb wird 
sie andererseits immer auch mehr sein, als eine bloße Ontik.124 Unwei-
gerlich stellt sich hierbei die Frage nach jener partikularen Ontik – der 

121	 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie, S. 152–3.
122	 Ebd., S. 152.
123	 Vgl. ebd., S. 152–3.
124	 Vgl. ebd.

30

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


secunda philosophia –, die jenen unmöglichen Platz einer allgemeinen 
Ontologie – einer prima philosophia125 – einnimmt. Unter dem Gesichts-
punkt der Unverfügbarkeit der Natur, der Objektivität oder auch des letz-
ten Grundes – die Ausgangsthese des Postfundamentalismus und die hier 
grundlegende Problemstellung – steht keine Instanz parat, die eindeutig 
auf jene gesuchte Ontik schließen lässt. Wir haben es hier also mit einem 
Moment der Unentscheidbarkeit zu tun, das zwar nicht ausdrücklich auf 
eine bestimmte Ontik schließen lässt, sondern zunächst die prekäre Situ-
ation der Entscheidungsfindung selbst problematisiert. Es bedarf hierfür 
einer behelfsmäßigen Instanz, eines Supplements, das als provisorische 
Stütze der Entscheidungsfindung dient und zudem den Blick auf die Art 
und Weise schärft, wie sich eine Entscheidung zugunsten einer bestimm-
ten Ontik durchsetzt. Im Begriff des Subjekts, wie er in Laclaus Ontologie 
nebst jenen der Unentscheidbarkeit und der Entscheidung noch zu erläu-
tern sein wird – so weit darf an dieser Stelle vorgegriffen werden –, findet 
sich jenes Provisorium. Vorerst muss der implizite Hinweis auf jenes Sup-
plement genügen, wenn, wie Marchart festhält, »[…] der Aufstieg einer 
regionalen Ontologie in den prekären Status einer allgemeinen Ontologie 
am Ende des Tages nur auf einer kontingenten Entscheidung basieren«126 
kann, die selbst wiederum, wie jede Entscheidung, intrinsisch politischer 
Natur ist.127 Sich demnach für das politische Denken im Allgemeinen bzw. 
für eine Ontologie des Politischen im Speziellen auszusprechen, die Auf-
gabe einer allgemeinen Ontologie zu übernehmen, ist zunächst selbst ein 
politisches Unterfangen, nämlich »[…] eine Intervention vonseiten onti-
scher Politik in das depolitisierte Feld der Philosophie,«128 ferner aber auf 
Laclaus politische Theorie selbst zurückzuführen, die Marcharts Argu-
mentation zugrunde liegt.

125	 Für eine detaillierte Argumentation dazu, vgl. ebd.
126	 Ebd., S. 153.
127	 Vgl. ebd.
128	 Ebd.

31

Zum Verhältnis ontologischer und politischer Differenz

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2.1.3 	 Die Vorrangigkeit des Politischen
Das Verhältnis zwischen der ontologischen und der politischen Differenz 
kann nun ins rechte Licht gerückt werden. Obzwar die ontologische Dif-
ferenz zur Erklärung der politischen wohl hilfreich sein mag, darf ihre 
Vorrangigkeit zu Recht bezweifelt werden, rührt diese doch vom Glau-
ben an eine Ontologie, die in ihrer Reinheit formuliert werden könnte. 
Vielmehr muss das Gegenteilige anerkannt werden, dass es nämlich kei-
nen privilegierten Standpunkt gibt, von dem aus sich solch eine Onto-
logie formulieren ließe. Hält man allerdings an der Notwendigkeit einer 
allgemeinen Ontologie fest, die hier nicht zuletzt aufgrund des Umfangs 
von Laclaus Hegemonie- und Diskurstheorie gefordert wird – die Koin-
zidenz von Diskurs und Seienden –, so wird es einer regionalen Ontolo-
gie (bzw. einer Ontik) obliegen, jene allgemeine Ontologie zu inkarnie-
ren. Sich dahingehend für eine bestimmte Ontologie auszusprechen, wie 
dies Marchart für die politische Theorie tut, ist insofern selbst politisch, 
als die Entscheidung zugunsten einer bestimmten Ontologie zunächst in 
das depolisierte Feld der Philosophie interveniert, zudem aber auf kein 
unmittelbares und sie stützendes Fundament zurückgreifen kann, das 
sie in objektiver Weise rechtfertigen würde. Das hierbei zutage tretende 
Moment der Unentscheidbarkeit, das überdies den kontingenten Charak-
ter jeder Entscheidung verdeutlicht – eine Entscheidung qua Abgrund –, 
und die damit einhergehende Notwendigkeit eines die Entscheidung stüt-
zenden Provisoriums, eines Supplements und ferner eines Subjekts, stel-
len nun die Ansatzpunkte dar, anhand deren Laclaus Ontologie des Poli-
tischen rekonstruiert werden darf.

2.2 	 Ontologie des Politischen aus dem Moment  
der Unentscheidbarkeit/Entscheidung

Auf die Gefahr hin, bereits Ausgeführtes zu wiederholen, sei, zwecks 
Nachvollziehbarkeit, lediglich auf das Moment der Entscheidung rekur-
riert: Angesichts der Abwesenheit eines letzten Grundes bzw. des Fehlens 
einer strikt objektiven Instanz, lässt sich in keiner streng deterministi-
schen Weise jene Ontik eruieren, die der Verkörperung einer allgemei-

32

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nen Ontologie am angemessensten scheint. Diese vermeintliche Sackgasse 
legt zumindest zwei wesentliche Aspekte frei, die wohlgemerkt für jed-
wede Entscheidung Geltung haben: zum einen eben jene prekäre Situa-
tion scheinbarer Ausweglosigkeit, ein Moment der Unentscheidbarkeit, 
in der sich jede Entscheidung wiederfindet; zum anderen eine nichtsdes-
toweniger benötigte Instanz zur Entscheidungsfällung, ein Supplement, 
vermöge dessen schlussendlich eine bestimmte Entscheidung getroffen 
werden kann, ja sogar getroffen muss. Beide Begriffe bedürfen näherer 
Reflexion, soll das Widerständige des vermeintlich Unpolitischen kon-
krete Formulierung finden. Sie werden im Folgenden vor dem Hinter-
grund der in Kapitel 1 bereits erörterten Ontologie Heideggers ausgelegt, 
die als das ontologische Spiel der Differenz als Differenz begriffen wur-
de und für welche der unterschiedlich kursivierte Begriff des Ab-Grunds 
beispielgebend sein wird. Dafür sei der wesentliche Aspekt dieser ontolo-
gischen Auffassung kurz in Erinnerung gerufen: die Unmöglichkeit der 
Letztbegründung, d. h. der unmögliche Umstand, dem sich immerzu ent-
ziehenden Sein jemals Herr zu werden, während gerade aufgrund dieses 
Entzugs jedwede gar notwendige, wenn auch kontingente Gründung des 
Seienden überhaupt erst ermöglicht wird. Letztlich darf dabei nicht ver-
gessen werden, dass jede endgültige Benennung des Seins unweigerlich 
auf das Terrain einer Metaphysik der Präsenz führt, die ein bestimmtes 
Seiendes als Sein verklärt.

Obwohl beide Begriffe, die Unentscheidbarkeit und das Supplement, 
engstens miteinander in Verbindung stehen, scheint der erste den logi-
schen Vorrang zu beanspruchen, legt er doch die grundlegenden Rah-
menbedingungen der prekären Situation der Entscheidung frei, innerhalb 
welcher sich erst die Entscheidung und folgend das Supplement eindeu-
tiger konturieren lassen.

2.2.1 	 Unentscheidbarkeit und Entscheidung
Gleich zu Beginn darf unmittelbar auf das eigenartige Paradox der Unent-
scheidbarkeit hingewiesen werden. Zum einen sollte die Unentscheidbar-
keit, Laclau zufolge, »buchstäblich als jene Bedingung genommen wer-

33

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den, aus der sich keine Handlung mit Notwendigkeit ableitet«129; zum 
anderen führt Derrida allerdings die Ausweglosigkeit gerade als jenes 
wesentliche Kriterium an, das nicht nur zur Entscheidung drängt, son-
dern diese sogar bedingt, soll sie eine wahrhaft freie Entscheidung und 
keine bloß vorprogrammierte Prozessabfolge sein.130 »Eine wahre Ent-
scheidung entgeht immer dem«, so ließe sich mit Laclau ergänzen, »was 
eine Regel unter sich zu subsumieren vermöchte.«131 Unentscheidbarkeit 
kann daher nicht als bloße Erfahrung verstanden werden, vor der sprich-
wörtlichen Qual der Wahl zweier oder mehrerer gleichgültiger Optionen 
zu stehen, als vielmehr jene Erfahrung, die den gegenwärtigen kontin-
genten Gründungen völlig fremd ist:

The undecidable is not merely the oscillation or the tension between 
two decisions; it is the experience of that which, though hetero-
geneous, foreign to the order of the calculable and the rule, is still 
obliged […] to give itself up to the impossible decision, while tak-
ing account of law and rules.132

Es ließe sich hierbei von einer Erfahrung des Ab-Grunds oder des Nichts 
sprechen, von einer Not, die letztlich zur Entscheidung drängt, ja sogar 
das Wesen jeder Entscheidung ausmacht. Die Bedingung der Möglichkeit 
einer Entscheidung liegt sonach in ihrer Unentscheidbarkeit begründet. 
Anders formuliert kann die Unentscheidbarkeit als jener Umstand ver-
standen werden, in dem eine eindeutige und absolute Entscheidung zwar 
unmöglich ist, diese Unmöglichkeit paradoxerweise aber die Ermöglichung 
und gar Notwendigkeit folglich kontingenter und genuiner Entscheidun-
gen darstellt. Unentscheidbarkeit und Entscheidung scheinen dermaßen 
verschränkt zu sein, dass sich im streng Heidegger’schen Sinne vielmehr 

129	 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz [i. O.: Emancipation(s)], übers. v. O. Mar-
chart, Wien: Turia und Kant 1996/2002, S. 119.

130	 Vgl. Derrida, Jacques: Force of Law: The »Mystical Foundation of Authority«, in: De-
construction of Justice, hg. v. D. Cornell et al., New York: Routledge 1992, S. 24.

131	 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, in: Dekonstruktion und 
Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, hg. v. C. Mouffe, übers. v. A. L. 
Hofbauer, Wien: Passagen Verlag 1999, S. 124.

132	 Vgl. ebd.

34

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


behaupten ließe, sie wären das Selbe (und nicht das Gleiche),133 womit der 
Unter-Schied zwischen beiden, das sie Einende in ihrer Verschiedenheit 
Ausdruck fände. Dies ließe sich unter der begrifflichen Mithilfe des Ab-
Grunds veranschaulichen: Während das Moment der Unentscheidbarkeit 
eher dem Ab-Grund entspräche, d. h. dem Ab- oder Ausbleibens einer ein-
deutigen Instanz zur Entscheidungsfindung – letztlich jene eines letzten 
Grundes –, verwiese die Entscheidung selbst auf den Ab-Grund, also auf 
die Ermöglichung von Gründungen bzw. Entscheidungen, die erst ver-
möge des Ausbleibens des Seins geschaffen würde. Dabei darf nicht über-
sehen werden, dass der Ab-Grund ein paradoxes Verhältnis chiastischer 
Verschränkung beschreibt, womit im Grund immer auch das Abgründige 
erhalten bleibt und umgekehrt. Respektive wird in der Unentscheidbarkeit 
bereits das Moment der Entscheidung angelegt sein, während in der Ent-
scheidung immer ein Moment der Unentscheidbarkeit beherbergen wird.

Diese groben Vorüberlegungen lassen freilich den ontologischen Stel-
lenwert der Unentscheidbarkeit/Entscheidung vermuten, den es nun gilt 
aus dem Denken Laclaus zu rekonstruieren.

Da Laclau seine Argumentation bezugnehmend auf Derrida entwickelt, 
sei auf dessen Erläuterung verwiesen, in der die Figur des Ab-Grunds 
bereits angelegt scheint, wenn er die Entscheidung selbst als konstitutiv 
gespalten erachtet. Derrida erläutert die Entscheidung folgendermaßen: 
»Die Entscheidung verbindet und trennt auf einmal Vernunft und Wahn-
sinn; sie muß hier gleichzeitig als der ursprüngliche Akt eines Befehls, eines 
fiat, eines Dekrets, und als Riß, eine Zäsur, eine Trennung, ein Auseinan-
dertreten verstanden werden [Hervorh. i. O.].«134 Der jeder Entscheidung 
inhärente Wahnsinn, von dem Derrida in Anlehnung an Kierkegaard 
spricht, verdeutlicht eben jene basale Abgründigkeit jeder Entscheidung 
und zugleich die damit einhergehende Unmöglichkeit einer eindeutigen 
Entscheidungsfindung. Die Unentscheidbarkeit, als gewissermaßen Aus-
gangspunkt jeder Entscheidung, kann nun mit Laclau präziser als eine 
Situation »abgründige[r] Unentscheidbarkeit«135 beschrieben werden, 

133	 Vgl. Kap. 1.1, S. 7: »Sein und Grund (»sind«) das Selbe, nicht das Gleiche […]«, in: 
Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76.

134	 Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, S. 65.
135	 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 131.

35

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»[…] aus der sich keine Handlung mit Notwendigkeit ableitet.«136 Obzwar 
Laclau das Prädikat »abgründig« emphatisch und an jener zitierten Stelle 
nur »um des Arguments Willen formuliert«137, kann durchaus daran fest-
gehalten werden, trotz Laclaus scheinbaren Relativierung hin zur struk-
turierten Unentscheidbarkeit138. Denn wie sich gezeigt hat, entspricht der 
Ab-Grund, wie er in Anschluss an Heidegger bislang dargelegt wurde, weni-
ger einer von Laclau vermuteten »selbstgenügsamen Präsenz«139, als viel-
mehr einer Temporalisierung des Grundes, die sich im gründenden und 
entgründenden Spiel der Differenz als Differenz bekundet. Weiter beför-
dert wird dies im Übrigen von Laclau selbst, wenn er gemeinsam mit Zac 
sehr wohl erkennt, dass es einer »Durchquerung des Nichts«140, d. h. einer 
Erfahrung des sich entziehenden Seins – des Ab-Grunds – benötigt, um 
in gewisser Weise Zugang zum Sein zu erlangen, das eben nicht einer Lee-
re, als vielmehr der temporalisierten Differenz von Sein und Seiendem 
entspricht.141 Später scheint sich Laclau der Auffassung eines chiastisch 
gefassten Ab-Grunds, wie er von Marchart für das postfundamentalisti-
sche Denken fruchtbar gemacht wurde, durchaus anzuschließen, wenn 
es da heißt: »To say that the abyss itself is the ground does not purely and 
simply mean the absence of a ground, which would be just an absence, 
but rather to assert the presence of an absence [Hervorh. I.O.].«142 Dieser 
freilich Heidegger geschuldeten Betrachtungsweise einer abgründigen 
Unentscheidbarkeit wird nicht zuletzt durch die Einsicht Laclaus begüns-
tigt, dass die Dekonstruktion und das Aufzeigen von Unentscheidbarkeit 
schlussendlich dasselbe sind.143 In Anbetracht Heideggers Dekonstrukti-
on der abendländischen Metaphysik, die im Kontingenzbewusstsein des 
postfundamentalistischen Denkens mündet, wird deutlich, dass Dekons-

136	 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 119.
137	 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 131.
138	 Vgl. ebd., S. 132.
139	 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 119.
140	 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 195.
141	 Vgl. Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap: The Subject of Politics, in: The Mak-

ing of Political Identites, hg. v. ders., London & New York: Verso 1994, S. 29–30, u. 
Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 195.

142	 Laclau, Ernesto: The Rhetorical Foundations of Society, London/New York: Verso 2014, 
S. 118.

143	 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, S. 126–7.

36

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


truktion, Kontingenz und Unentscheidbarkeit gemeinsam einhergehen; 
oder in den Worten Laclaus: »Eine Struktur zu dekonstruieren ist das-
selbe, wie ihre Unentscheidbarkeit aufzuzeigen, den Abstand zwischen 
der Pluralität der Arrangements, die aus ihr heraus möglich wären, zu 
dem aktuellen Arrangement zu zeigen, das letztlich bevorzugt wurde.«144 
Laclaus Forderung, die Dekonstruktion hätte die Aufgabe das Feld der 
Unentscheidbarkeit auszuweiten,145 ist freilich eine politische, die, ähnlich 
Marcharts Forderung der politischen Theorie als Erste Philosophie, auf 
eine Politisierung noch unpolitischer Bereiche abzielt. Unter Ausklam-
merung eines politischen Anspruchs fand diese Forderung, zumindest 
in der streng als Disziplin gefassten Philosophie, bisweilen in Heideggers 
Dekonstruktion der abendländischen Metaphysik Anklang.

Es scheint daher in keinster Weise unangemessen Unentscheidbar-
keit als abgründige oder, um einen kohärenteren Begriff hinsichtlich der 
bisherigen Ausführungen zur Kontingenz zu verwenden, als radikale146 
zu fassen, obgleich sie, wie Laclau betont, stets von bereits bestehenden 
kontingenten Gründen mitgetragen wird.147 Lediglich dies soll die diffe-
renzierte Formulierung strukturierter Unentscheidbarkeit ausdrücken, 
dass wir es wohlgemerkt niemals mit einer »[…] Situation der völligen 
Unentscheidbarkeit […]« zu tun haben, »[…] in der jede Entscheidung 
gültig ist, bloß weil sie eine Entscheidung ist [Hervorh. i. O.]«148, sondern 
vielmehr mit einer Situation »[…] partielle[r] Destrukturierung, die den 
Imperativ der Entscheidung ausmacht.«149 Das bedeutet nichts anderes, 
als dass die Entscheidungsfindung immer auch auf ein bereits bestehen-
des, heterogenes und nicht zuletzt kontingentes Feld tatsächlich zu Ver-
fügung stehender Optionen rekurriert. Diese Differenzierung hin zur 
strukturierten Unentscheidbarkeit, die im Wesentlichen Laclaus Begriff 
der Dislozierung (oder Dislokation) kennzeichnet,150 gewährt einen ers-
ten wesentlichen Einblick in Laclaus Ontologie des Politischen.

144	 Ebd.
145	 Vgl. ebd., S. 135.
146	 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 108–9.
147	 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 131–2.
148	 Ebd., S. 132.
149	 Ebd.
150	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 60.

37

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Laclau ist nicht an der Rückkehr zu originären Gründungsmomenten 
interessiert,151 wie sie von Husserls Frage nach den ersten sinnstiftenden 
Geometern vielleicht noch insinuiert wird152 – ein unmögliches Unter-
fangen, müsste sich solch ein Fragen doch einen nicht zu bewältigen-
den Weg durch das Geröll von Sprache und Kultur bahnen, wie sich mit 
Derrida herausstellt. Laclau geht es vielmehr um das Moment der Reak-
tivierung letztendlich politischer Gründungsakte, die Gesellschaft und 
Objektivität instituieren153 und schließlich einen (quasi-)transzendenta-
len Horizont der Politik vermuten lassen:154 »This moment of the institu-
tion of the social through contingent decisions is what I call ›the politi-
cal.‹«155 Im Derrida’schen Sinne scheint es daher nur konsequent, wenn 
Laclau das Moment der Unentscheidbarkeit limitiert und somit Sprache, 
Kultur, etc., also letzten Endes dem Ontischen Rechnung trägt. Laclaus 
Abneigung einer abgründig begriffenen Unentscheidbarkeit mag folglich 
nicht nur damit erklärt werden, dass der Begriff des Abgründigen einen 
allumfassenden Abgrund vermuten lässt, der jener von Laclau zu Recht 
befürchteten selbstgenügsamen Präsenz zu nahe käme. Vielmehr würde 
sich damit jede lebensweltliche Implikation der Entscheidung selbst ver-
flüchtigen, weil das Moment der Unentscheidbarkeit folgendermaßen als 
völliges, d. h. absolutes begriffen werden müsste. Hinsichtlich dessen wäre 
jede Entscheidung eine gültige, eben weil sie eine Entscheidung wäre, d. h. 
vermöge ihrer Singularität, was wohlgemerkt auf eine Position der Omni-
potenz schließen ließe, aus der heraus sie getroffen würde.156 Da im Falle 
der völligen Unentscheidbarkeit jedwede Struktur fehlt,157 wären Unent-
scheidbarkeit und Entscheidung nicht unterschieden (i. S. des Unter-
Schieds), sondern lediglich das gleiche Einerlei. Es ließe sich keine Dif-

151	 Vgl. Laclau, Ernesto: Hegemony and the Future of Democracy: Ernesto Laclau’s Polit-
ical Philosophy, in: Race, Rhetoric, and the Postcolonial, hg. v. L. Worsham u. G.A. Ol-
son, Albany/New York: State University of New York Press 1999, S. 146.

152	 Vgl. Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie, 
S. 50–1.

153	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 173.
154	 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 113–4 u. 117–8.
155	 Laclau, Ernesto: The Rhetorical Foundations of Society, S. 146.
156	 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 132.
157	 Vgl. ebd.

38

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ferenz erkennen zwischen der absoluten – oder singulären – Regel, der 
jede Entscheidung doch entkommen muss, und der absoluten Unent-
scheidbarkeit. Demnach wäre jede Entscheidung vermöge ihrer Singula-
rität eine legitime, letztlich aber ein Akt willkürlicher Omnipotenz, der 
selbst wiederum nichts anderes als eine absolute Regel sein könnte. Die 
Limitierung dieser abgründigen Unentscheidbarkeit zugunsten des Onti-
schen bewahrt nicht nur davor, in solch anscheinend rein formale Absur-
ditäten abzugleiten. Sie entspricht überdies einer Ontologie der Differenz 
als Differenz und markiert den Übergang vom rein Philosophischen zum 
Politischen. Die hierfür wesentliche Unterscheidung der Begriffspaare des 
Singulären/Absoluten einerseits und des Partikularen/Universalen ande-
rerseits, die die Kernbegriffe für Laclaus Hegemonie- und Diskurstheorie 
darstellen, erlaubt dahingehend ein genaueres Verständnis. Wohlgemerkt 
findet sie zwar in dieser begrifflichen Schärfe in Laclaus Werk bisweilen 
keine Erwähnung; sie wurde allerdings von Marchart so vorgeschlagen, 
um vor dem Hintergrund der Differenz als Differenz – dem streng Phi-
losophischen in Laclaus Werk – ein kohärentes Bild von Laclaus Hege-
monie- und Diskurstheorie zu zeichnen.158 Dahingehend wird es möglich 
sein, diese scheinbar rein philosophische Formulierung der abgründigen 
Unentscheidbarkeit nicht gänzlich zu verwerfen; sie konstituiert vielmehr 
den ontologischen Rahmen, innerhalb dessen das Ontische seine Gül-
tigkeit erlangt. Denn was sich bisher zeigte, ist eine Gespaltenheit, die 
sowohl den »Ausgangs-« als auch den »Endpunkt« jeder Entscheidung 
durchwirkt: zum einen das strukturierte Arrangement der Unentscheid-
barkeit, zum anderen die Entscheidung selbst; letztes wurde mit Derrida 
schon angedeutet. Die hier nun offenbare und triviale Einsicht, dass eine 
Entscheidung auf das heterogene Feld bereits bestehender Wahlmöglich-
keiten zurückgreifen muss und mithin selbst nur etwas Ontisches hervor-
bringen kann, darf nicht von einer ontologisch unterschiedenen Betrach-
tungsweise ablenken, gemäß derer Laclau verstanden werden kann, wenn 
er wie folgt festhält: »[…] all decision is internally split: it is, on the one 
hand, this decision (a precise ontic content) but it is, on the other hand, 
a decision (it has the ontological function of bringing a certain closure to 

158	 Das Begriffspaar vor dem Hintergrund der Differenz als Differenz, vgl. Marchart, Oli-
ver: Politik und ontologische Differenz, S. 116–7.

39

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


what was structurally open) [Hervorh. i. O.].«159 Die Unterscheidung zwi-
schen der ontologischen Funktion der Entscheidung und ihrem konkreten 
ontischen Inhalt eröffnet sonach eine ontische Passage für die zunächst 
zwar unmögliche und dennoch notwendige Entscheidung – es ist der 
Versuch eines Drahtseilakts über den Abgrund, wenn man so will. Erst 
jetzt, in der ontologischen Differenzierung zum Ontischen, gewinnt die 
rein formal gefasste abgründige Unentscheidbarkeit und damit auch das 
Begriffspaar des Singulären/Absoluten an Bedeutung. D. h., die ontisch zu 
verstehenden Begriffe des Partikularen und Universalen zeigen über sich 
hinaus auf ihre rein formalen Grenzbegriffe des Singulären und Absoluten, 
die »als ontologische Grenzfälle«160 notwendig uneinholbar bleiben müs-
sen, um als Möglichkeitsbedingung der ersten fungieren zu können. Eben 
darauf weist Marchart mit seinem Vorschlag einer Differenzierung zwi-
schen den Begriffspaaren Singulär/Absolut und Partikular/Universal hin:

Das Singuläre und das Absolute sind Namen für jenen Zustand 
von Partikularität/Universalität, der notwendig unmöglich blei-
ben muss, um als Möglichkeitsbedingung für das Spiel zwischen 
dem Partikularen und Universalen gelten zu können.161

Das Singuläre und das Absolute stehen somit für die ontologische Funk-
tion – oder die Inhaltsfunktion (eines abwesenden Subjekts)162 –, die in 
der rein formalen Ausführung zur abgründigen bzw. absoluten Unent-
scheidbarkeit und der damit einhergehenden singulären Entscheidung 
bereits ausgedrückt wurde. Erst in der Differenzierung gewinnen beide 
Begriffspaare ihre Bedeutung und verdeutlichen mithin jene Passage, die, 
Laclaus Einschätzung zufolge, eine, wenn auch immer prekäre, Entschei-
dung nichtsdestoweniger ermöglichen.163 Das Moment der Unentscheid-
barkeit bleibt ontologisch betrachtet zwar ein absoluter – es gehört zum 

159	 Laclau, Ernesto: Identity and Hegemony: The Role of Universality in the Constitution 
of Political Logics, in: Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj: Contingency, He-
gemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left, London: Verso 2000, S. 79.

160	 Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 116.
161	 Ebd.
162	 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 133.
163	 Vgl. ebd., S. 133–4.

40

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wesen jeder Entscheidung dazu –, während es hinsichtlich seiner fak-
tischen, d. h. ontischen Kontexte limitiert wird zur strukturierten oder 
eben universalen Unentscheidbarkeit. Jede Entscheidung wird demnach 
selbst strukturiert, d. h. in ihrem Entscheidungsspielraum eingegrenzt 
sein, weil sie immer mit Rücksicht auf ontische Kontexte getroffen wird, 
die ihr Moment der Unentscheidbarkeit limitieren. Obwohl ihr ontolo-
gischer Status weiterhin dem der Singularität entspricht, wird sie nicht 
aufgrund ihrer Beliebigkeit, sondern kraft ihrer Bestimmtheit zugunsten 
einer der aus dem Feld tatsächlich zur Verfügung stehenden Möglichkei-
ten eine gültige sein, indem sich nämlich in ihr einer dieser Möglichkei-
ten manifestiert. Jede Entscheidung ist daher niemals eine rein singuläre, 
als vielmehr immer eine bestimmte und somit Träger eines partikularen 
Inhalts hinsichtlich eines gewissermaßen universalen und nicht absolu-
ten Moments von Unentscheidbarkeit. Zugleich besagt die ontologische 
Funktion allerdings auch, dass ihr ein Moment des Universalen immer 
inhärent sein wird. Waren in der formal-ontologischen Funktion das Sin-
guläre und das Absolute anscheinend noch koinzident, so ergibt sich in 
ihrer ontischen Unterscheidung ein konstitutives Spannungsverhältnis 
zwischen dem Partikularen und dem Universalen: ein stetes und unauf-
hebbares dialektisches Spiel zwischen beiden.164 Denn ferner gilt, dass jede 
Partikularität nur eine solche im Verhältnis zu anderen Partikularitäten 
ist, d. h. unter Voraussetzung einer Totalität,165 also immer hinsichtlich 
eines umfassenden oder universalen Gesichtspunkts.

Einen entscheidenden Aspekt scheint die von Laclau aufgezeigt onti-
sche Passage jedoch noch auszusparen. Gemeint ist nicht die augenschein-
lich noch ausstehende Instanz, die notwendig hinter jeder Entscheidung 
steht und das Laclau das Subjekt der Entscheidung nennt – denn schließ-
lich scheint jede Entscheidung einen entscheidungs- und wirkungsmäch-
tigen Akteur o. dgl. zu bedürfen, der letzten Endes die Entscheidung trifft. 
Gesucht wird vielmehr das von der formal-ontologischen Funktion eben-
so verlangte ontische Äquivalent zur Omnipotenz, nämlich Macht, auf 
das die singuläre Entscheidung hinsichtlich einer absoluten Unentscheid-
barkeit schließen lässt. Diese hier notwendige Unterscheidung zwischen 

164	 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 116–7.
165	 Vgl. Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 38.

41

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einer rein ontologisch verstandenen Macht, wie sie die formal-ontologi-
sche Funktion im Begriff der Omnipotenz nahelegt, und einer ontischen 
Macht, impliziert Laclau bereits, wenn er die der Macht innewohnenden 
Zweideutigkeit unterstreicht: »Any power is nevertheless ambiguous: to 
repress something entails the capacity to repress, which involves power; 
but it also entails the need to repress, which involves limitation of pow-
er [Hervorh. i. O.].«166 Deutlicher tritt diese Differenzierung in der unter-
schiedlich gesetzten Großschreibung im zusammen mit Zac verfassten 
Aufsatz Minding the Gap zutage, wenn es da heißt: »It is only if Power 
is impossible that actual power can exist on the social terrain.«167 Darin 
zeichnen die beiden Autoren die der Macht zugrunde liegende paradoxe 
Logik nach, die sich in einer der Unentscheidbarkeit und Entscheidung 
ganz ähnlichen ontologischen Funktion formulieren und dabei tiefer bli-
cken lässt. Soll nun das breitere Ausmaß von Unentscheidbarkeit und Ent-
scheidung weitergedacht werden, bedarf es einer Reflexion ihres impli-
ziten Machtbegriffs.

2.2.2 	Der Totalisierungseffekt der Macht
Zunächst gilt es den unüberbrückbaren und doch notwendigen Unter-
schied zwischen dem Ontologischen und dem Ontischen hervorzuheben: 
der konstitutive Spalt zwischen einer allgemeinen Funktion der Macht 
einerseits, die schließlich soziale Gründung gewährt, und das konkrete 
politische Arrangement andererseits, das die Funktion erfüllt.168 Unge-
achtet dessen, ob Macht konzentriert von einem Zentrum aus geht, oder 
aber mit mehreren unterschiedlichen Machtbestrebungen innerhalb der 
Gesellschaft konkurriert, zielt Macht stets darauf ab, die Gesellschaft zu 
totalisieren. Sie produziert das, was man unter Gesellschaft und im wei-
teren Sinne unter Objektivität versteht – sie stellt also nichts anderes als 
deren Quell dar.169 Laclau und Zac nennen diese Totalisierung society 
effect: »[…] the society effect is the constitution and representation of 

166	 Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 60.
167	 Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 18.
168	 Vgl. ebd., S. 21.
169	 Vgl. ebd., S. 17.

42

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


the social totality as a coherent object resulting from the combination of 
orderly effects that unfold from a unique centre of power.«170 Doch hier-
bei stellt sich sogleich die Unmöglichkeit uneingeschränkter Macht her-
aus. Denn wäre ihre Totalisierung absolut, würde sie von ihrem Zentrum 
aus jedwede Identität regelrecht einverleiben. Zwischen den unterschied-
lichen Identitäten innerhalb einer totalisierten Gesellschaft könnte nicht 
unterschieden werden, weil jedwede Identität nur das Resultat jener wäre, 
die absolute Macht innehätte. Die Unterscheidung zwischen z. B. Eliten 
und Subalterne käme lediglich einer unterschiedlichen Positionierung 
innerhalb einer einzigen und in sich geschlossenen Identität gleich, weil 
jedwede Identität sich mit jener der Machtinstanz absolut identifizieren 
würde. Eine absolute Macht, die absolute Totalisierung von Gesellschaft 
und Objektivität mit sich brächte, würde zwar einen absoluten Totalisie-
rungseffekt erzielen, sich jedoch damit selbst schlussendlich verflüchti-
gen.171 Laclau und Zac konkludieren dahingehend: »[…] a situation of 
absolute power must be one where the concept of power entirely loses its 
meaning [Hervorh. d. Verf.]«172 Doch auch Überlegungen hin zu einem 
vermeintlich konsistenteren Begriff dezentralisierter Macht, der eine Plu-
ralität von Macht unterstellt, hätte nur sich niemals konstituierende und 
stets limitierte Partikularitäten zur Folge, weil keine der Machtinstanzen 
je dazu imstande wäre, seine eigene Identität zu transzendieren, d. h. tat-
sächliche Macht auszuüben. Weder Gesellschaft noch Objektivität könn-
ten sich realisieren, beruht deren Repräsentierbarkeit doch letztlich auf 
einem Prinzip der Vereinheitlichung, das von den sich stets im Konflikt 
befindlichen Partikularitäten jedoch ständig untergraben würde.173

Um nun den für Gesellschaft und Objektivität notwendigen Totalisie-
rungseffekt der Macht beizubehalten, ohne dabei Gefahr zu laufen, einem 
bedeutungslosen Konzept der Macht zu erliegen, muss Macht selbst als 
limitiert verstanden werden. Zwar wohnt ihr weiterhin ein sich im Totali-
sierungseffekt ausdrückendes »Transzendieren« inne, das aber als Unmög-
lichkeit verstanden werden muss, Gesellschaft und Objektivität jemals als 

170	 Ebd., S. 18.
171	 Vgl. ebd., S. 17–8.
172	 Ebd., S. 18.
173	 Vgl. ebd.

43

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ein in sich geschlossenes System zu gründen. Macht strebt also stets nach 
einer unerreichbaren Fülle, die erst vermöge eines der Gesellschaft inhä-
renten und konstitutiven Mangels gegeben ist.174 Diese Konzeption einer 
folglich nie völlig zu gründenden und dennoch notwendigen Gesellschaft, 
die Laclaus gesamtes Œuvre durchzieht, scheint in ihrer ontisch-ontolo-
gischen Differenzierung am offensichtlichsten an Stellen der Rezeption 
Hobbes’ zutage gefördert. Laclau zufolge liegt der Verdienst Hobbes’ dar-
in, dass der konstitutive Spalt zwischen sozialer Ordnung und totalem 
Chaos – zwischen Grund und Abgrund – offenkundig wird. Denn hin-
sichtlich eines stets drohenden Naturzustands, d. h. eines Zustands rei-
ner Anomie, der jedwede soziale Strukturen und Normen vermissen lässt, 
wird die konkrete und inhaltliche Gestaltung der Ordnung zunächst nach-
rangig sein, insofern (eine) Ordnung überhaupt erst hergestellt werden 
muss:175 »Unter solchen Bedingungen [radikaler Desorganisation; Anm. 
d. Verf.] […] brauchen Menschen eine Ordnung, und deren tatsächlicher 
Inhalt wird zu einer nebensächlichen Überlegung [Hervorh. i. O.]«176 Die 
daraus abgeleiteten, notwendigen und hinreichenden Bedingungen jeder 
Legitimierung von Gesellschaft und Macht entstammen daher nicht aus 
deren »Innerem«, d. h. sie sind nicht Teil der Gesellschaft oder befinden 
sich im Einzugsbereichs der Macht. Wie das Beispiel Hobbes’ verdeut-
licht, kommen sie gleichsam von »außen« hinzu, indem zunächst und 
unter allen Umständen Anomie abgewendet bzw. soziale Ordnung her-
gestellt und garantiert werden muss.177 Übersetzt man diese Gedanken-
gänge in ein ontologisches Vokabular, wird schnell ersichtlich, warum 
Laclau die Legitimierung von Macht in den Rang eines abstrakten und 
allgemeinen Prinzips erhebt, die sich von ihren historischen Ausformu-
lierungen unterscheidet.178 Entlang der bereits diskutierten Unterschei-
dung zwischen ontologischer Funktion und ontischem Inhalt, verweisen 
sowohl der Totalisierungseffekt der Macht als auch ihre Legitimierung 
auf eine Fülle hin, deren Erreichung das Konzept einer sich stets tran-

174	 Vgl. ebd., S. 18–9.
175	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 70–1, u. Lac-

lau, Ernesto: On Populist Reason, London & New York: Verso 2005, S. 88.
176	 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 76.
177	 Vgl. Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 20–1.
178	 Vgl. ebd., S. 22.

44

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


szendierenden Macht entleeren würde.179 Dahingehend bietet sich der 
bereits gefallene Begriff der Omnipotenz als eben jene ontologische Grenz-
figur an, die hinsichtlich ihrer ontischen Entsprechung, nämlich Macht, 
uneinholbar bleiben muss – Macht zeigt gewissermaßen formal anzei-
gend immer schon auf Omnipotenz. In Anbetracht des Totalisierungsef-
fekts, also der steten Tendenz, sich von einem Zentrum oder einer Identi-
tät aus selbst zu transzendieren und auszubreiten, käme die Omnipotenz 
einer Singularität gleich, die sich verabsolutiert. Das Singuläre und das 
Absolute würden die ontologische und nie zu erreichende Dimensionali-
tät der ontischen Macht anzeigen, vermöge deren erst die schon ange-
deutete Dialektik zwischen Partikularität und Universalität konstituiert 
wird. Selbstredend wäre Macht dann eine Partikularität, die sich univer-
salisiert und doch nie völlig etablieren können wird. Was sich hier nun 
zeigt ist, dass sich die bisherigen Begriffspaare des Singulären/Absoluten 
und des Partikularen/Universalen, wie auch die Funktion der Entschei-
dung kraft Unentscheidbarkeit auf das basale Spiel der Macht zurückfüh-
ren lassen. Die völlige Entleerung des Singulären und des Absoluten, wie 
sie in der formal-ontologischen Funktion ersichtlich wurde, rührt nicht 
nur von ihrem ontologischen Status, Grenzbegriffe für das Partikulare 
und das Universale zu sein, sondern ebenso daher, dass sie im Begriff der 
Omnipotenz zusammenfallen: sie sind rein ontologisch betrachtet dassel-
be, letzten Endes nur andere Begriffe für das Sein. Wird i. S. einer radi-
kal konstruktivistischen Denkweise anerkannt, dass Macht der Quell von 
Gesellschaft und Objektivität ist, ferner gar die Bedingung einer zugäng-
lichen Welt darstellt, dann lässt sich Macht streng als Grund lesen, der 
Seiendes in seiner Gesamtheit durchdringt und gründet. Denn wie schon 
Sein das Seiende zuerst ermöglicht, nur um es in seiner umfassenden 
Konstituierung zu verunmöglichen180, scheint diese quasi-transzendenta-
le Figur genauso für den von Laclau und Zac formulierten Machtbegriff 
zu gelten, wenn sie schreiben, ich wiederhole: »It is only if Power [nun 
als Omnipotenz zu verstehen; Anm. d. Verf.] is impossible that actual 
power can exist on the social terrain.«181 Entlang Heideggers Überlegun-

179	 Vgl. ebd.
180	 Vgl. Kap. 1.1, S. 8–9.
181	 Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 18.

45

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gen ließe sich behaupten, dass das Sein nicht nur den Grund des Seien-
den, sondern damit auch ontische Macht zustellt, von der es selbst frei-
lich ausgenommen werden muss. Sein als gewissermaßen Ursprung der 
Macht kann selbst nicht von ihr eingeholt oder gar beherrscht werden, 
sondern muss sich ihr immerzu entziehen, um als deren Ursprung über-
haupt erst fungieren zu können. Dieser Entzug kann daher nur etwas 
sein, das die Macht – genauer gesagt ihre »Transzendieren« – transzen-
diert, nämlich eine uneinholbare Omnipotenz. Der Macht wohnt daher 
selbst ein notwendiges Moment der Ohnmacht inne, vermöge dessen sie 
überhaupt wirken kann. Dementsprechend wird es ihr auch nie gelingen, 
das gesamte ontische Terrain jemals völlig, d. h. absolut, zu gründen, was 
sich in einem konstitutiven Mangel in der Gesellschaft bzw. Objektivität 
ausdrücken muss, der ihre völlige Schließung verhindert: »The reality of 
power constructs the irreality of society as a structural lack accompany-
ing and distorting all social identities.«182 Die Existenz von Gesellschaft 
und Objektivität auf Grund von Macht lässt sich somit im Hinblick auf 
die ontologische Differenzierung von Macht hin lesen, wenn nochmals 
ihr ambiger Charakter unterstrichen wird: »Any power is nevertheless 
ambiguous: to repress something entails the capacity to repress, which 
involves power; but it also entails the need to repress, which involves lim-
itation of power [Hervorh. i. O.].«183

Gesellschaft und Objektivität bedürfen also der Macht, und das in 
zweierlei Hinsicht. Einerseits muss es auf ontologischer Ebene so etwas 
wie eine Prinzip der Vereinheitlichung geben, vermöge dessen sie darstell- 
und somit umsetzbar sind. Wie sich jedoch herausstellte, ist die Bedin-
gung der Macht paradoxerweise ihre eigene Unmöglichkeit, sich jemals 
völlig zu konstituieren, wonach sich auch ein absoluter Totalisierungsef-
fekt zur Instituierung von Gesellschaft und Objektivität nie einrichten wird. 
Andererseits wird es auf ontischer Ebene immer auch potentielle sozia-
le Kräfte geben, die einer bestehenden Ordnung zuwiderlaufen, wonach 
es genauso der Macht bedarf, diese zu unterdrücken und wohlgemerkt 
auch immerzu unterdrückt zu halten. Auf beiden Ebenen lässt sich sonach 
ein Moment ablesen, das dem Einzugsbereich der Macht stets entkommt, 

182	 Ebd., S. 19.
183	 Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 60.

46

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ihre konstitutive Ohnmacht anzeigt und sie paradoxerweise aber zugleich 
ermöglicht; ein Element der Uneinholbarkeit und Inkommensurabilität, 
das auf ein radikales oder konstitutives Außen schließen lässt, wie es in 
den Werken von Laclau und Mouffe bisweilen unterschiedlich nuanciert 
Erwähnung findet.184 Dieses konstitutive Außen muss zum einen die for-
mal-ontologische Dimensionalität von Omnipotenz, das Singuläre und 
das Absolute, konstitutiv ausklammern, weil der Begriff der Omnipotenz, 
in seiner Koinzidenz des Singulären und Absoluten, letzten Endes nur 
eine Chiffre für die unerreichbare Fülle des Seins ist. Zum anderen muss 
es jedoch einen notwendigen Totalisierungseffekt der Macht erlauben, 
sich von einer Partikularität ausgehend zu universalisieren, ohne dabei je 
eine völlige Schließung zu erreichen. Um dieses konstitutive Außen, oder 
besser gesagt den konstitutiven Spalt, hinsichtlich Macht und der damit 
verknüpften Entscheidung im Moment der Unentscheidbarkeit nun wei-
terzudenken, bedarf es Werkzeuge, die Laclaus Diskurs- und Signifikati-
onstheorie zur Verfügung stellt.

2.2.3 	Diskurstheorie als Onto-Logik der Macht
Während das Saussure’sche Sprachmodell von Differenzen ausgeht, die 
innerhalb eines Sprachsystems erst an Bedeutung gewinnen,185 stellt Laclau 
in dekonstruktivistischer Manier die Grenzen des Systems infrage. Diese 
müssen jenseits aller Differenzen und Bedeutungen gelegen sein, sollen 
sie tatsächliche Grenzen und nicht bloß weitere Differenzen darstellen;186 
sie müssen radikal ausschließend sein: »Wahre Grenzen sind immer ant-
agonistisch.«187 Damit wird wohlgemerkt jede Form einer völligen sys-
temischen Schließung verabschiedet, denn was ausgeschlossen wird, ist 
»schlicht das Prinzip der Positivität: reines Sein.«188 Solch Grenzziehung 

184	 Vgl. ebd., S. 18–26 u. 173, u. Mouffe, Chantal: Über das Politische. Wider die kosmo-
politische Illusion, übers. v. N. Neumeier, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007, S. 23.

185	 Vgl. Saussure, Ferdinand de: Grundlagen der allgemeinen Sprachwissenschaft, 3. Auf-
lage, hg. v. C. Bally u. A. Sechehaye, übers. v. H. Lommel, Berlin/New York: de Gruy-
ter 1931/2001, S. 143–4.

186	 Vgl. Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 66–7.
187	 Ebd., S. 67.
188	 Ebd., S. 68.

47

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mittels radikaler Ausschließung steht jedoch vor dem Problem der Unbe-
nennbarkeit ihrer eigenen Grenzen, wonach sich die Frage stellt, woher 
die zur Bedeutungsproduktion nichtsdestoweniger notwendige Systema-
tizität oder Vereinheitlichung, m. a. W. der Totalisierungseffekt, herrührt. 
Laclau zufolge kann dies durch eine Subversion des Bezeichnungspro-
zesses selbst gelingen.189 Er folgt der Lacan’schen Einsicht, dass es trotz 
Differenzen stets auch Gleichheit zwischen Identitäten gibt, indem sich 
die differierenden Identitäten an einem bestimmten Knotenpunkt190 oder 
einer Markierung orientieren.191 Demgemäß wird sich eine der Identitä-
ten entleeren, d. h. ihren partikularen und sie kennzeichnenden Bedeu-
tungsinhalt ablegen, und die Systematizität oder Universalität, »das Sys-
tem als reines Sein«192, gleichsam von »innen« repräsentieren müssen. 
Jede Identität ist somit konstitutiv gespalten: sie ist einerseits different zu 
anderen Identitäten, d. h. partikular, besitzt andererseits aber einen uni-
versalen Aspekt, indem sie zugleich auf jenen leeren Signifikanten bezo-
gen ist, der die nie zu erreichende Totalität des Systems verkörpert. In 
Laclaus Diskurstheorie herrschen also zwei gegenläufige Prinzipien, die 
in ihrer Verschränkung erst Bedeutung konstruieren: eine Logik der Dif-
ferenz, in der jede Identität differiert, insofern sie ihren partikularen und 
sie kennzeichnenden Inhalt besitzt, und eine der Äquivalenz qua negati-
vum, in der sich eine ganz bestimmte Identität ihres partikularen Inhalts 
zu entledigen sucht und sich dazu anschickt, das System zu universali-
sieren. Identitäten partikularen Inhalts schließen sich um diesen leeren 
Signifikanten zu Äquivalenzkette zusammen und konstituieren so das 
universale Arrangement.193

Dieser kurze Exkurs gewährt drei wesentliche Erkenntnisse. Die erste 
besteht zunächst darin, dass dem Antagonismus die entscheidende Rol-
le in der Konstitution jedweder Identität zukommt. Er kann folglich vor 
dem Hintergrund des Heidegger’schen Ab-Grunds in dessen doppelten 
Semantik, als das gründende und entgründende Spiel des Seins ausge-

189	 Vgl. ebd., S. 69.
190	 Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 147.
191	 Vgl. Lacan, Jacques: Struktur. Andersheit. Subjektkonstitution, hg. u. übers. v. D. Fin-

kelde, Berlin: August Verlag 2016, S. 33.
192	 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 69.
193	 Vgl. ebd., S. 68–70.

48

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


legt werden.194 In aller Schärfe grenzt er jedes Seiende auf das ab, was es 
nicht ist, nämlich Sein: »by way of delimitation vis-à-vis what it is not«195 
und offenbart somit den jähen Ab-Grund, das stete Ausbleibens des Seins 
und jeder Letztbegründung, womit er jedwede absolute Gründung ver-
unmöglicht. »Er setzt jede Entität in ein Un-Verhältnis zu ihrem negati-
ven Außen, gleichgültig, ob wir über Identitäten, Rollen, Gruppen oder 
Akteure sprechen.«196 Zugleich ist er wiederum der Ab-Grund, indem er 
kraft radikalen Ausschlusses die Möglichkeit kontingenter Gründungen 
einführt: »Der Antagonismus faltet ein Moment radikaler Negativität ins 
Innere des sozialen Relationsraumes und konstituiert so überhaupt erst 
diesen Raum als Raum, wenn gleich nur als verzerrten.«197 Jede Identi-
tät erscheint demnach im Lichte einer konstitutiven Spaltung zwischen 
ihrem partikularem Inhalt und ihrer Bezogenheit zum universalen Arran-
gement eines sich entleerenden Signifikanten, der die Funktion der Grün-
dung übernimmt und versucht, die letztlich abwesende Fülle des Seins zu 
verkörpern. Dieser sich dabei abzeichnende Spalt durchzieht das Onti-
sche von Grund auf und sorgt für eine stete Ambivalenz, die sich in der 
prinzipiellen Unentscheidbarkeit zwischen der Logik der Differenz und 
jener der Äquivalenz ausdrückt.198 Der hier von der Onto-Logik zum Aus-
druck gebrachte und auf der ontologischen Ebene angesiedelte Antago-
nismus stellt im Grunde den quasi-transzendentalen Horizont dar, der 
das Seienden ermöglicht, nur um es in seiner absoluten und letztendli-
chen Gründung zu verhindern. In diesem Sinne stiftet der Antagonismus 
erst die Kontingenz des Seienden, indem er jedwede Identität blockiert 
und sie zugleich bestätigt.199

Daraus wird die zweite Erkenntnis gewonnenen, dass die Unentscheid-
barkeit nun selbst die Regel, d. h. das konstitutive Moment des Seienden 
darstellt, weil sich jede Identität in einer konstitutiven Schwebe zwischen 
ihrer Partikularität und ihrer universalen Gründung bzw. Ent-Gründung 
befindet. Genau dahingehend, nämlich auf Ent-Gründung, lässt sich nun 

194	 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 61.
195	 Ebd., S. 207.
196	 Marchart, Oliver: Das unmögliche Objekt, S. 355.
197	 Ebd.
198	 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 109.
199	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 21.

49

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auch Laclaus Begriff der Dislozierung präzisieren. Wie das Präfix Dis-
Lozierung oder Dis-Lokation erkennen lässt, benennt der Begriff eine ört-
liche Verlagerung oder Verschiebung: »a term that refers to the Latin locus, 
and thus to a place within a topographical structure that has been pus-
hed ›out of place‹.«200 Dislozierung drückt also die eigentliche Grundver-
fassung des Seienden aus, stets »bewegt« oder ver-rückt, d. h. im Wesent-
lichen temporalisiert (Zeit), zu sein,201 wonach erst jedwede Gründung 
nicht nur ermöglicht, als vielmehr noch erfordert wird – ein Anhalten 
dieser steten Verschiebung. Denn wie Laclau daran erinnert, entspräche 
der Zustand andauernder und umfassender Dislozierung einem sich nie 
fixierenden Diskurs, in dem sich keine Bedeutung je stabilisieren könn-
te, letztlich dem Diskurs des Psychotikers.202 Der Antagonismus als die 
grundlegende ontologische Figur einer Ontologie des Politischen erlaubt 
es schließlich, sowohl die konstitutive Dis-Lozierung des Seienden als 
auch deren »Anhalten«, d. h. Gründung, zu konzipieren: das gründende 
und entgründende Spiel des Seins, das ontisch mittels einer diskurstheo-
retisch gefassten Dialektik von Partikularität und Universalität eingefan-
gen werden kann, was zum dritten Punkt überleitet.

Obwohl für Laclau und Mouffe die Dialektik von Partikularität und 
Universalität den konzeptuellen Rahmen der Hegemonie- und Diskurs-
theorie bildet,203 darf sie in der vorliegenden Arbeit vor dem Hintergrund 
einer basaleren Ontologie der Macht (Omnipotenz) gelesen werden. Denn 
wie bereits ausgeführt wurde, legen Laclau und Zacs Ausführungen den 
Schluss nahe, Macht im strengen Sinne als Grund zu lesen: Macht=Seien-
des. Daraus ergäbe sich auch ein kohärenteres Bild von Laclaus Ontolo-
gie des Politischen gegenüber seiner politischen Onto-Logik. Erstes wür-
de das gründende und entgründende Spiel des Antagonismus benennen, 
das Macht (letztlich auf Basis von Machtkämpfen) zustellt. Macht wirkt 
dergestalt, dass sie immer eine partikulare Macht sein wird und sich der-
art einrichtet, indem sie die gleichsam auseinanderstrebenden Partiku-

200	 Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 94.
201	 Vgl. ebd., S. 94–5.
202	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 90.
203	 Vor allem hinsichtlich des Verhältnisses von Artikulation und Äquivalenz, vgl.  

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 171–4.

50

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


laritäten dennoch eint und zusammenhält, und mithin Gesellschaft und 
Objektivität herstellt – der Totalisierungseffekt der Macht. Die ontische 
Einrichtung der Macht entspricht dann zweitem, nämlich der Logik von 
Differenz und Äquivalenz, vermöge deren jedwede Identität ihre Grün-
dung und Bedeutung gewinnt, wenn auch immer in kontingenter und 
prekärer Weise. Dabei sei sogleich auf Folgendes hingewiesen: Da die 
notwendige und hinreichende Bedingung der Legitimierung von Macht 
zunächst die Einrichtung von Macht an sich, d. h. die Gründung und das 
(Weiter-)Bestehen irgendeiner Ordnung ist, wird sich jeder Diskurs über 
und jeder Kampf um Macht nicht um Macht per se handeln, als immer 
um deren konkreten Inhalt. Darüber dürfen auch jene Diskurse nicht hin-
wegtäuschen, die Macht als solche zu thematisieren scheinen, wie etwa in 
Fragen um Machtverteilung o. Ä., rühren sie doch selbst immer von einer 
ganz bestimmten Ordnung, d. h. von einer sich bereits universalisierten 
Macht ursprünglich partikularen Inhalts. Deswegen dürfen Machtkämp-
fe auch nicht i. S. von Macht innehabenden und somit positiv bestimm-
ten Kräften vorgestellt werden – hierfür böte sicher eher Gramscis Begriff 
des Kräfteverhältnisses an –, sondern als Kämpfe um Macht innerhalb 
einer immer schon eingerichteten und nicht zuletzt auch immer bereits 
bestimmten Ordnung. Der Kampf um Macht ist deshalb der Kampf um 
deren Inhalt, der sich immerzu zu totalisieren anstellt. Was Gramsci als 
Hegemonie bezeichnet, also im Kern die Ausweitung partikularer Interes-
sen auf breite Teile der Gesellschaft, mag hierbei – in einer (quasi-)trans-
zendentalen Bewegung – weniger als eine bestimmte Form der Machtaus-
übung innerhalb der kapitalistischen Epoche, sondern eher als Ausdruck 
des eigentlichen Wesens der Macht selbst begriffen werden, nämlich derart 
zu wirken. (Gleiches gilt freilich auch für liberale Ansätze, in denen sich 
die Legitimierung der Politik auf den Konsens von Individuen stützt, wie 
etwa spätestens seit Locke gedacht wird.) Auf den Punkt gebracht heißt 
das, dass das Wesen der Macht, nämlich ihr »Transzendieren«, die je eige-
ne Partikularität stets zu übersteigen, wie es sich im Totalisierungseffekt 
ausdrückt, und Hegemonie wesentlich dasselbe sind. Dieses »Transzen-
dieren« der Macht bzw. Hegemonie, sich zu unversalisieren, ist freilich 
bereits in Gramscis Schriften angelegt, wenn es da heißt, dass

51

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die eigenen korporativen Interessen in ihrer gegenwärtigen und 
künftigen Entwicklung den korporativen Umkreis, den einer bloß 
ökonomischen Gruppe, überschreiten und zu Interessen anderer 
untergeordneter Gruppen werden können und müssen. Dies ist 
die Phase, die am eindeutigsten politisch ist, […] es ist die Pha-
se, in der die zuvor aufgekeimten Ideologien »Partei« werden, zur 
Konfrontation kommen und in den Kampf eintreten, bis eine ein-
zige von ihnen oder zumindest eine einzige Kombination dersel-
ben dazu tendiert, das Übergewicht zu erlangen, sich über den 
gesamten gesellschaftlichen Bereich zu verbreiten, wobei sie über 
die Einheitlichkeit der ökonomischen und politischen Ziele hin-
aus auch die intellektuelle und moralische Einheit bewirkt, alle 
Fragen, um die der Kampf entbrannt ist, nicht auf die korporati-
ve, sondern auf die »universale« Ebene stellt und über eine Reihe 
untergeordneter Gruppen herrscht.204

Wird nun anerkannt, dass die hier von Gramsci beschriebene Hegemo-
nie kein bestimmter Modus der Macht, sondern im Wesentlichen Macht 
ist, d. h. die Art und Weise, wie sich Gesellschaft und Objektivität, also 
das Seiende einrichtet, dann kann auch das Moment der Dis-Lozierung 
entlang dieses Machtverständnisses begriffen werden, nämlich als ein 
Moment, in dem der Totalisierungseffekt der Macht zumindest teilweise 
scheitert und Macht weniger universalisiert als eher in seiner begrenzten 
Partikularität erfahrbar wird. Dabei darf die entscheidende die Rolle des 
Antagonismus nicht übersehen werden, die zunächst zwar darin besteht, 
die Konfrontationslinie der Parteien abzugrenzen, die um Hegemonie, 
genauer gesagt um den Inhalt der Macht kämpfen. Viel wichtiger aber 
noch wird damit die ontologische Dimension des Antagonismus ersicht-
lich, nämlich erst im Konflikt die kontingente Gründung des Seienden 
und somit auch den konstitutive Entzug des Seins anzuzeigen. Hinsicht-
lich dessen darf zu Recht von einer Offenbarungsfunktion des Antago-
nismus die Rede sein, die die grundsätzliche Kontingenz der Objektivi-
tät decouvriert.205

204	 Becker, Lia/Candeias, Marion/et al. (Hg.): Gramsci lesen, S. 31–2.
205	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 18.

52

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der quasi umgekehrte Fall, in dem sich Macht scheinbar verabsolutiert 
und sich damit verflüchtigt, wie Laclau und Zac aufzeigen, darf nicht als 
rein abstraktes Gedankenspiel, sondern als reale Ausformung der Macht 
betrachtet werden. Das besagt im Grunde: Je höher der Grad ihres Tota-
lisierungseffekts, desto schwerer wird sie als solche wahrgenommen wer-
den; m. a. W.: je universaler eine Macht, desto legitimer. Dies wird sich 
immer auch am leeren Signifikanten gewissermaßen »ablesen« lassen, 
indem er sich, aufgrund der Länge der Äquivalenzkette, scheinbar ver-
flüchtigt und kaum mehr erkennbar sein wird – auf dies wird nochmals 
rekurriert werden.

Diese rudimentären Überlegungen zu einer basaleren Ontologie der 
Macht scheinen angesichts des Status von Laclaus Diskurstheorie, eine 
politische Theorie von Signifikation für das Seiende im Allgemeinen zu 
sein, zwingend, weil damit jeder Identität ein grundsätzlich politischer 
Charakter unterstellt wird.206 Eine Ontologie des Politischen wird unter 
dem Aspekt eines abwesenden letzten Grundes die dennoch notwendi-
gen wenn auch kontingenten Gründungen qua Macht reflektieren, indem 
sie Laclaus These folgt, die da lautet: »[…] that the constitution of a social 
identity is an act of power and that identity as such is power [Hervorh. 
i. O.].« Marchart zieht daraus den notwendigen Schluss: »Aus dieser Per-
spektive sind Identität, ›Sein‹ und Macht ein und dasselbe […].«207 Die 
darauf basierende politische Onto-Logik208, also eine politische Logik des 
Ontischen im Allgemeinen, wird nicht zwischen Macht und Hegemonie 
unterscheiden und sie als die Art und Weise betrachten, wie das Seien-
de gegründet wird. Diese unvermeidbaren Zwischenschritte erlauben es 
nun, das Moment der Unentscheidbarkeit und damit auch die Entschei-
dung angemessener zu rekonstruieren.

206	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 213–6.
207	 A. a. O., S. 216.
208	 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 25.

53

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2.2.4 	Das Subjekt der Entscheidung als Subjekt der Macht
Wird die ermöglichende Passage, die Laclau skizziert, in der Überbrü-
ckung des Abstands zwischen einer strukturierten Unentscheidbarkeit 
und einer partikularen Entscheidung liegen, müssen dafür die entschei-
denden Rollen des Antagonismus und der Macht expliziert werden. Die 
strukturierte Unentscheidbarkeit als der quasi Ausgangspunkt jeder Ent-
scheidung lässt sich jetzt als ein Moment der Ohnmacht präzisieren, in 
welchem der Totalisierungseffekt der Macht bzw. ihre »hegemoniale Uni-
versalisierung« zumindest teilweise scheitert. Dadurch vermag das Wesen 
von Gesellschaft und Objektivität offenbar zu werden, nämlich immer 
schon dis-loziert, d. h. ent-gründet und unentscheidbar, und folglich auch 
kontingent zu sein, womit Macht als solche erfahrbar wird. Der nähere 
Umfang der strukturierten Unentscheidbarkeit entspricht im Wesentli-
chen dem dislozierten Feld und mag unterschiedliches Ausmaß anneh-
men, sogar an den Rand eines drohenden Kollapses jeder Ordnung treiben: 
das Moment der Krise, in dem Macht schließlich als illegitime erscheint, 
weil sie Gefahr läuft, die bisherige Ordnung nicht mehr aufrecht erhalten 
zu können.209 Ungeachtet des Ausmaßes werden bisweilen unterdrückte 
und ausgeschlossene Kräfte freigesetzt werden, die um die Besetzung des 
dislozierten Felds und damit um die Bestimmung dieses einen partiku-
laren Inhalts der Entscheidung kämpfen. Genau das stellt den Kern jeder 
strukturierten Unentscheidbarkeit dar: »[…] what this principle of struc-
tural undecidability does mean is that if two different groups have taken 
different decisions, the relationship between them will be one of antago-
nism and power, since no ultimate rational grounds exist for their opting 
either way.« Insinuiert dieses Kräfteverhältnis noch einen Machtbegriff 
positiv ausgeformter Mächte, so muss dieses Verhältnis als eines um den 
Kampf um Macht verstanden werden, indem die Parteien danach trach-
ten, Macht gleichsam zu inkarnieren – die folgenden Ausführungen wer-
den dieses Verhältnis noch näher beleuchten. Fest steht, dass die sozia-
len Kräfte in einem antagonistischen Verhältnis zueinander stehen und 
sich jeweils unter dem Banner einer bestimmten Entscheidung als Träger 
eines partikularen Inhalts vereinen werden. Entlang der nun als Machtdi-
mensionen verstandenen Dialektik zwischen dem Partikularen und dem 

209	 Vgl. Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 22.

54

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Universalen, wird sich der je partikulare Inhalt freilich tendenziell ent-
leeren, um ein universales Arrangement unterschiedlicher Identitäten 
unter sich zu einen; d. h. er wird sich in seiner Entleerung universalisie-
ren. Schließlich bedarf die soziale Kraft, die letztendlich ihre bestimmte 
Entscheidung durchsetzt, mindestens zweierlei: Sie muss zum einen die 
hinreichende Legitimität besitzen, um überhaupt Ordnung zu garantie-
ren und damit ferner Gesellschaft und Objektivität (wieder) herzustellen; 
zudem muss sie die konkreten opponierenden Kräfte gleichsam unter-
werfen und auch unterdrückt halten, will sie auch weiterhin eine Schlie-
ßung bewahren. D. h.:

[…] taking a decision can only mean repressing possible alterna-
tives that are not carried out. In other words, that the ›objectivity‹ 
arising from a decision is formed, in its most fundamental sense, 
as a power relationship.210

Unterdrückung darf hier weniger im willkürlichen oder missbräuchli-
chen Sinne als eher in Anlehnung an die psychoanalytische Verdrängung 
begriffen werden,211 als eine Form von Unterdrückung eben jener kon-
kreten Alternativen, die sich im Machtkampf nicht durchsetzen konn-
ten, mit dem aktuellen Arrangement nicht d’accord sind und von diesem 
auch nicht geduldet werden können:212 »By ›repression‹ we simply mean 
the external suppression of a decision, conduct or belief, and the imposi-
tion of alternatives which are not in line with them. An act of conversion 
thus means the repression of previous beliefs.«213 Unterdrückung bedeu-
tet freilich ein antagonistischer, d. h. ein vom Arrangement aus betrach-
teter zwar radikaler aber nie unbedingt irreversibler Ausschluss, weil kei-
ne Form der Schließung vermöge des Antagonismus je eine absolute sein 
wird, denn »[d]er Augenblick der ›letzten‹ Naht kommt nie.«214

210	 Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 30.
211	 Vgl. Fink, Bruce: Lacan to the Letter. Reading Écrits Closely, Minneapolis: University 

of Minnesota Press 2004, S. 3.
212	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 31.
213	 Ebd.
214	 Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 121.

55

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diese hier nun dargelegte ontische Passage ist freilich kein freiste-
hendes Konzept, als vielmehr, wie eingangs erwähnt, eine gar notwen-
dige Limitierung der Unentscheidbarkeit und ihrer Entscheidung.215 Der 
Unentscheidbarkeit selbst, die nicht nur die Ausweglosigkeit der Ent-
scheidungsfindung darstellt, als vielmehr noch das Seiende von Grund 
auf konstituiert – die prinzipielle Dis-Lozierung oder Ent-Gründung –, 
kann freilich nicht entkommen werden: »Der Augenblick der Entschei-
dung bleibt sich selbst überlassen und ist nicht in der Lage, seine Grün-
de durch irgendein System von Regeln, die ihn transzendieren, aufzuwei-
sen; […].«216 Somit bleibt auch der jeder Entscheidung inhärente Wahnsinn, 
trotz aller Limitierung, unvermeidbar, wie Laclau pointiert anmerkt: »Die 
höchste Form der Rationalität, die eine Gesellschaft je erreichen kann, ist 
die des regulierten Wahnsinns.«217 Dieser Wahnsinn drückt sich gewisser-
maßen in der notwendigen und doch unmöglichen Überwindung einer 
Abgründigkeit aus, die angesichts Dislozierung allerdings zwingend wird. 
Genauer gesagt muss es einer zwar bestimmten aber nichtsdestoweniger 
auf sich alleine gestellten Entscheidung gelingen, in das dislozierte und 
umkämpfte Feld zu intervenieren, und versuchen, dessen strukturelle 
Offenheit zu kitten. Laclau erkennt freilich, dass es sich hierbei um eine 
Situation handelt, die eines Supplements bedarf,218 und dessen Funktion 
es ist, eine Leerstelle oder Abwesenheit auszufüllen:219 »Irgendwo kann 
etwas nicht von selbst voll werden, sondern kann sich nur vervollständi-
gen, wenn es durch Zeichen und Vollmacht erfüllt wird [Hervorh. i. O.].«220 
Die hier von Laclau angewandte Supplementenlogik ist also dem dislo-
zierten Arrangement geschuldet, dem es nicht möglich ist, seinen Mangel 
aus sich selbst heraus zu beheben. In den Worten Laclaus heißt das, dass 
»[…] die strukturale Determination darin scheitert, ihr eigener Grund zu 
sein«, wonach sie »[…] durch kontingente Intervention supplementiert 
werden muß.«221 Der Begriff des Supplements gewinnt weiter an Kontur, 

215	 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 134.
216	 Ebd., S. 127.
217	 Ebd., S. 134.
218	 Vgl. a. a. O., S. 127–8.
219	 Vgl. Derrida, Jacques: Grammatologie, S. 250.
220	 Ebd.
221	 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 127.

56

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wenn Laclau scharfsinnig die Entscheidung selbst als Supplement iden-
tifiziert,222 die gleichsam ein handlungs- und wirkungsmächtiges Subjekt 
evoziert: »Der Augenblick der Entscheidung […] ist der Augenblick des 
Subjekts.«223 Dieses Subjekt zeichnet nun ein eigentümlicher ontologischer 
Status aus. Denn einerseits weist es eine gewisse Teilhabe am strukturellen 
Arrangement auf, wird es doch unmittelbar von der Entscheidung, ferner 
aber vom Moment der Dislozierung benötigt, d. h. das Subjekt befindet 
sich nicht außerhalb des strukturalen Arrangements.224 Formal betrach-
tet ist es selbst der Ort eines bestimmten dislozierten Felds, der Abstand 
strukturierter Unentscheidbarkeit und partikularer Entscheidung,225 das 
fehlende Puzzlestück, um die Ohnmacht zu kaschieren: »Subject equals 
the pure form of the structure’s dislocation, of its ineradicable distance 
from itself.«226 Es hat also selbst die Gestalt eines Grundes,227 muss ande-
rerseits »[…] aber auf gewisse Weise selbstbestimmt sein, weil es sich 
auf nichts anderes als seine eigene Singularität gründen kann«228; d. h. es 
muss, aufgrund seiner Alleinstellung, gewissermaßen auch autonom vom 
strukturalem Arrangement sein.229 Im Subjekt drückt sich demnach selbst 
die grundlegende Paradoxie eines abwesenden letzten Grundes aus, der 
damit die dennoch notwendigen und kontingenten Gründungen ermög-
licht. In dieser Doppeldeutigkeit ist das Subjekt zu verstehen: In gewis-
ser Weise muss es zum einen das »Machtvakuum« füllen, d. h. die struk-
turale Dislozierung aufheben, indem es Grund ist; zum anderen kommt 
ihm aber selbst die Funktion einer Zustellung von Gründen zu, womit es 
ebenso das Sein des Grundes »sein«, es gleichsam inkarnieren muss. Das 
Subjekt muss letzten Endes so etwas wie ein mit Vollmacht bzw. Omni-
potenz erfülltes Subjekt sein, das in seiner Gewährleistung von Grün-
dungen zugleich sein eigener Grund »ist«. Was sich in dieser paradoxen 
Selbstbezogenheit des Subjekts der Entscheidung zunächst widerzuspie-

222	 Vgl. ebd., S. 127–8.
223	 Ebd., S. 127.
224	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 30.
225	 Vgl. ebd.
226	 Ebd., S. 60.
227	 Vgl. ebd., S. 30.
228	 Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 128.
229	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 30.

57

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


geln scheint, ist das Äußerste der Metaphysik, wie es bereits Heideggers 
Nietzsche-Lektüre zutage fördert.

Heideggers seinsgeschichtliche Interpretation Nietzsches entlarvt 
das Denken dieses, so Heidegger, letzten Metaphysikers als eine zu Ende 
gedachte Metaphysik der Subjektivität, die in den Begrifflichkeiten des 
Willens zur Macht und der ewigen Wiederkehr des Gleichen kulminiert.230 
Vor dem Hintergrund der abgeschafften metaphysischen Unterscheidung 
des »ans sich Wahren« und des lediglich »Scheinbaren«, zeichnet diese 
Subjektivität ein Wahrheitsbegriff aus, der Wahrheit auf ein bloßes Für-
wahr-halten zurückführt, das ursprünglichen Befehlscharakter besitzt und 
dergestalt für die Beständigkeit und Verfestigung der Seiendheit sorgt.231 
M. a. W. ist das Wahre nur ein Für-wahr-Gehaltenes auf Basis eines letzt-
instanzlichen Befehlens. Die Parallele zwischen Nietzsches Wahrheitsbe-
griff und der diskutierten Unentscheidbarkeit/Entscheidung wird nicht 
nur dann augenfällig, wenn wir uns Derridas Ausführungen ins Gedächt-
nis rufen, dass nämlich die Entscheidung selbst »[…] als der ursprüng-
liche Akt eines Befehls, eines fiat, eines Dekrets [Hervorh. i. O.] […]«232 
verstanden werden kann. Mehr noch zeigt sie sich in Heideggers Frage 
nach der Maß-Gabe und Richtungsweise dieses Befehlens des Für-wahr-
haltens, also nach dessen Letztinstanz, die angesichts eines abwesenden 
letzten Grundes nur aus sich selbst heraus gegeben sein kann.233 Erst hier 
gewinnt Heideggers Dekonstruktion von Nietzsches Begrifflichkeit des 
Willens zur Macht an Bedeutung:

Was versteht Nietzsche selbst unter dem Wort »Wille zur Macht«? 
Was heißt Wille? Was heißt Wille zur Macht? Diese zwei Fragen 
sind für Nietzsche nur eine; denn Wille ist für ihn nichts anderes 
als Wille zur Macht, und Macht ist nichts anderes als das Wesen 

230	 Heidegger, Martin: Nietzsche II. Gesamtausgabe 6.2, hg. v. B. Schillbach, Frankfurt 
a. M.: Vittorio Klostermann 1997, S. 9.

231	 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche I. Gesamtausgabe 6.1, hg. v. B. Schillbach, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1996, S. 572.

232	 Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, S. 65.
233	 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche I, S. 572.

58

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Willens. Wille zur Macht ist dann Wille zum Willen, d. h. Wol-
len ist: sich selbst wollen.234

Dieser Willen zum Willen scheint sich ebenso in Laclaus Subjekt der 
Entscheidung wiederzufinden, das sich in der Zustellung von Gründen 
zugleich selbst begründen muss. Indem Heidegger zu Recht die Macht als 
das eigentliche Wesen des Willens erkennt, spricht er – zumindest impli-
zit – das aus, was Laclaus Subjekt der Entscheidung kennzeichnet, näm-
lich eine letztinstanzliche Selbstermächtigung, die freilich auf jene bereits 
diskutierte Omnipotenz schließen lässt. Neben ihrem Totalisierungseffekt 
besitzt die Macht also eine eigenartige und sie kennzeichnende Selbstbe-
zogenheit, wie Heidegger bereits ausführt:

Zum Wesen der Macht gehört die Übermächtigung ihrer selbst. 
Diese entspringt der Macht selbst, sofern sie Befehl ist und als 
Befehl sich selbst zur Übermächtigung der jeweiligen Machtstu-
fe ermächtigt. So ist die Macht ständig unterwegs »zu« ihr selbst, 
nicht nur zu einer nächsten Machtstufe, sondern zur Bemächti-
gung ihres reinen Wesens.235

Das Wesen der Macht zeichnet sich also durch das (Un-)Vermögen aus, 
sich selbst zu gründen und darin erst Grund zu geben, in sich (zu) gründen, 
d. h. eine »Ermächtigung zur Übermächtigung«236, letztlich eine Macht zur 
Macht.237 Totalisierungseffekt bzw. Zustellung von Gründen und Selbst-
begründung gehen daher gemeinsam einher, was im Grunde besagt, dass 
das Subjekt der Entscheidung im Wesentlichen ein Subjekt der Macht ist.

Wie schon der Postfundamentalismus an den Rändern des Funda-
mentalismus zu verorten ist,238 so befindet sich auch der ins Äußerste 
der Metaphysik gedachte Willen zum Willen und Laclaus Subjekt an den 
Rändern der Metaphysik, ist doch der Glaube an eine letztendliche Über-

234	 Ebd., S. 33.
235	 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 266.
236	 A. a. O.
237	 Vgl. ebd.
238	 So die postfundamentalistische Selbstbeschreibung,vgl. Einleitung, S. 2.

59

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


windung der Metaphysik selbst eine metaphysische Figur.239 Für das post-
fundamentalistische Denken wird es daher immer einen untilgbaren und 
gar notwendigen metaphysischen Restbestand geben – einen »Willen zur 
Gründung«240 –, der gewissermaßen eine Handlungsfähigkeit und Wir-
kungsmächtigkeit insinuiert und so erst zum politischen Handeln moti-
viert.241 Im Falle der Unentscheidbarkeit/Entscheidung stellt dieser Rest-
bestand das Subjekt dar, das notwendig zur Entscheidung dazugehört 
und als handlungs- und wirkungsmächtig vorgestellt werden muss. Im 
Gegensatz zur Metaphysik bzw. zum Fundamentalismus, liegt die post-
fundamentalistische Pointe im Aufzeigen der Aporien, die jeder Letztbe-
gründung inhärent sind, und die hier in Derridas Begriff des Supplements 
zum Ausdruck kommen. Davon zeugt auch jener Wahnsinn der Entschei-
dung, nämlich vom Paradox eines sich selbst ermächtigenden Subjekts, 
ferner von einer unmöglichen und doch notwendigen Letztbegründung.

Es rührt daher nicht von ungefähr, dass Laclau das supplementierende 
Subjekt der Entscheidung schließlich als eine Simulation Gottes bezeich-
net242 – wohlgemerkt eine Simulation von Omnipotenz –, in der sich ein 
unweigerlicher Wahnsinn ausdrücken muss:

Eine Entscheidung zu treffen heißt Gott verkörpern. Das bedeu-
tet zu behaupten, daß jemand zwar nicht Gott ist, er jedoch so zu 
verfahren hat, als wäre er Er. Der Wahnsinn der Entscheidung ist 
dieser blinde Fleck in der Struktur, in dem etwas gänzlich Ver-
schiedenartiges der Struktur – und in Folge auch völlig inadäqua-
tes – sie nichtsdestotrotz supplementieren muß.243

Diese Simulation Gottes lässt sich in ganz ähnlicher Weise mit Marcharts 
Subjekt des Als-Ob wiedergeben.244 So darf zunächst die gewöhnliche 
Selbsteinschätzung, dass wir uns im Alltag als handlungs- und entschei-
dungsfähig erfahren, nicht über das psychoanalytisch informierte Subjekts 

239	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 21.
240	 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 146.
241	 Vgl. ebd., S. 145–6.
242	 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, 128.
243	 Ebd., 128.
244	 Vgl. Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 143–7.

60

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Mangels hinwegtäuschen,245 das entlang der bisherigen Ausführungen 
immer schon als ein dis-loziertes, ent-gründetes oder ver-rücktes Sub-
jekt vermöge der Abwesenheit des Seins – ähnlich dem Realen Lacans246 – 
umschrieben werden kann. Weit vom voluntaristischen Irrglauben ent-
fernt, man könnte politische Umwälzungen, letztlich das Momente der 
Unentscheidbarkeit und seine Entscheidung, durch schieren Willen her-
aufbeschwören, ist hier vielmehr das Phantasma der eigenen Potenz und 
Entscheidungsmacht zugange. Vereinfacht gesagt, handeln und agieren 
wir in den meisten Fällen so, als ob es unserem freien Willen entsprechen 
würde.247 Demnach müssen wir, Laclau zufolge, so tun, als ob wir Gott 
wären, indem wir uns der Einbildung einer souveränen Entscheidungs-
macht hingeben, uns somit dem Wahnsinn stellen und den »blinden Fleck 
in der Struktur«, d. h. den unüberbrückbaren Abstand zwischen Unent-
scheidbarkeit und Entscheidung, zu überwinden wagen. Hinter diesem 
Phantasma verbirgt sich freilich das Versprechen auf eine Fülle, das Ima-
ginäre im Lacan’schen Sinne, das ein uniformierendes Bild der Unver-
sehrtheit verspricht.248 Angesichts der konstitutiv dis-lozierten Verfasst-
heit jeder Identität bleibt die Erfüllung dessen zwar ein unerreichbares 
Unterfangen, das nichtsdestoweniger stets angestrebt werden muss, soll 
sich so etwas wie Gesellschaft und Objektivität, ein Totalisierungseffekt, 
einrichten.

Vor diesem Hintergrund wird das Subjekt der Entscheidung bzw. der 
Macht, aufgrund des selbstgründenden Charakters der Entscheidung, eher 
i. S. des psychoanalytischen Subjekts des Mangels zu verstehen sein;249 ein 
Subjekt der Ohnmacht, das in immerzu zum Scheitern verurteilten Pro-
zessen der Identifikation versucht, einen konstitutiven Mangel zu über-
winden, um eine nie zu erreichende Fülle zu erlangen.250 Das Subjekt ist 
sonach ein vermöge von Identifikationsprozessen auszufüllender Grund 
entlang der Machtdimensionen des Partikularen und Universalen. Im 

245	 Vgl. Stavrakakis, Yannis: Lacan and the Political, London & New York: Routledge 1999, 
S. 130.

246	 Vgl. ebd.
247	 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 145.
248	 Vgl. Lang, Hermann: Strukturale Psychoanalyse, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, S. 18.
249	 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, 138.
250	 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 134–5.

61

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


partikularen Inhalt der Entscheidung wird sich die abwesende Fülle des 
Subjekts, sein universales Moment, selbst widerspiegeln, indem er zur 
Projektionsfläche von Identifikation wird und ein Versprechen nach ver-
meintlicher Fülle geben muss:251 »The lack is precisely the locus of the sub-
ject, whose relation with the structures take place through various pro-
cesses of identification (in the psychoanalytical sense).« Genauer heißt 
das, dass sich der partikulare Inhalt gegenüber dem antagonistischen Aus-
schluss entleeren muss, um somit so etwas wie die abwesende Fülle des 
Seins zu repräsentieren, in die sich die dislozierten Elemente einschrei-
ben252 und zu Äquivalenzketten zusammenschließen können. Der Min-
destanspruch an den partikularen Inhalt der Entscheidung besteht also 
darin, eben genau jenes dislozierte Feld und seine Elemente gewisser-
maßen »wörtlich« zu repräsentieren,253 wonach eine kontingente Naht, 
also eine prekäre ontische Schließung, geschaffen, d. h. nichts anderes als 
Hegemonie und Gründung hergestellt wird. Das Subjekt der Entscheidung 
und damit sein zugestellter Grund werden von der bestehenden Struk-
tur reabsorbiert, womit auch freilich das Subjekt verschwindet und zur 
struktural determinierten Subjektposition wird.254 Die Entscheidung, die 
dem höchst politischen Moment der Unentscheidbarkeit entsprungen ist, 
wird schließlich selbst zur (neuen) Regel und Teil des Sozialen, wodurch 
ein Vergessen ihrer politischen Gründungsakte und ein Verbergungs-
effekt einsetzt. Das vormals dislozierte Arrangement sedimentiert sich:

Insofar as an act of institution has been successful, a ›forgetting of 
the origins‹ tends to occur; the system of possible alternatives tends 
to vanish and the traces of the original contingency to fade. In this 
way, the instituted tends to assume the form of a mere objective 
presence. This is the moment of sedimentation. It is important to 
realize that this fading entails a concealment.255

251	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 62–3.
252	 Vgl. ebd.
253	 Vgl. ebd., S. 63–4.
254	 Vgl. ebd., S. 61.
255	 A. a. O., S. 34.

62

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Doch neben diesem Mindestanspruch birgt der partikulare Inhalt immer 
auch weiteres Potential zur Universalisierung. Denn seine grundsätzli-
che Ambiguität, immer auch universal zu sein, bedeutet ja letztlich, ein 
zwar nie erfüllbares Versprechen von Fülle dennoch in Aussicht zu stellen, 
das sich in seinem stets metaphorischen oder gar mythischen Charakter 
ausdrücken wird.256 Aufgrund dessen wird sich der Inhalt auch niemals 
semantisch sättigen und bleibt daher immerzu unvollständig,257 was es dis-
lozierten Elementen aus anderen destrukturierten Arrangements grund-
sätzlich erlaubt, sich ebenso darin einzuschreiben. Doch dieser Umstand 
erweist sich als zweischneidiges Schwert, der in der Entleerung des Macht-
begriffs bereits angedeutet wurde. Gewiss ist es für jeden hegemonialen 
Kampf vorteilhaft, dass sich die partikularen Inhalte bestimmter Machtbe-
strebungen universalisieren und von breiten Teilen der Gesellschaft mit-
getragen werden, wenn bspw. der Signifikant »Arbeiterkampf« zur Ein-
schreibungsfläche weiterer Formen eines Befreiungskampfes gegen »das 
Regime« wird.258 Dieser hegemoniale Sieg hat aber seinen Preis, weil im 
Zuge weiterer Einschreibungen der partikulare Inhalt Gefahr läuft, derart 
entleert zu werden, dass sein ursprünglicher Inhalt, bspw. konkrete For-
derungen seitens Arbeiter, dadurch zu verblassen oder gar zu verschwin-
den droht.259 Diskurstheoretisch heißt das: je länger die Äquivalenzkette, 
desto leerer der Signifikant, der die Kette repräsentiert. Laclau bringt die-
se Paradoxie wie folgt auf den Punkt: »Somit tendiert die hegemoniale 
Operation – gerade aufgrund ihres Erfolgs – dazu, ihre Verkettung mit 
der Kraft, die ihr ursprünglicher Gründer und Nutznießer war, zu bre-
chen [Hervorh. i. O.]«260 Diese stets potentielle Entleerung des Inhalts 
geht zwar aus seinem prinzipiell metaphorischen Charakter hervor, darf 
aber nicht von der ontologischen Funktion ablenken, eine abwesende 
Fülle repräsentieren zu müssen. Im partikularen Inhalt wird sich stets 
jener eigentümliche Status des Subjekts der Entscheidung widerspiegeln, 
weder völlig vom Strukturellen Arrangement losgelöst zu sein, noch mit 

256	 Vgl. ebd., S. 62–3.
257	 Vgl. ebd.
258	 Vgl. Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 76–7.
259	 Vgl. ebd.
260	 Ebd, S. 77.

63

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dem dislozierten Feld zu koinzidieren, gilt es doch gerade letztes zu grün-
den. Je mehr sich der partikulare Inhalt zu universalisieren vermag, des-
to gelöster und distanzierter wird er sowohl aus der Warte des dislozier-
ten Felds als auch aus jener der sedimentierten Objektivität sein. D. h. er 
wird generell immer schon außerhalb seiner »eigenen« Strukturen wahr-
genommen werden, was im Grunde nichts anderes bedeutet, als dass die 
konkreten politischen Forderungen bestimmter Nutznießer, egal ob nun 
jene der Subalternen oder der herrschenden Elite, gewissermaßen immer 
schon außerhalb derer gelegen sind.261 Genau genommen besteht kein ein-
deutiges Maß zwischen dem dislozierten Feld, das es zu hegemonisieren 
gilt, und die dafür vorgesehene (neue) Ordnung, die eine Schließung ver-
spricht.262 Dies scheint im Grunde die wesentliche Voraussetzung dafür 
zu sein, dass sich das metaphorische Moment eines partikularen Inhalts 
radikalisiert, womit der sich entleerende und partikulare Inhalt dazu ten-
diert, zum Mythos zu werden: »By myth we mean a space of representa-
tion which bears no relation of continuity with the dominant ›structural 
objectivity‹.«263 Jedes hegemoniale Verhältnis besitzt daher mythischen 
Charakter und ist eine stete Gratwanderung zwischen ihrem partikula-
ren Inhalt und ihrer Tendenz, über den eigenen Mythos hinauszuwach-
sen. Überwiegt zu sehr sein partikulares Moment, dann wird es auch 
nicht möglich sein, unterschiedliche Kräfte zu bündeln und ein dislozier-
tes Feld zu hegemonisieren; dominiert hingegen die universale Dimen-
sion, indem sich eine Unmenge an Elemente in den partikularen Inhalt 
einschreibt und es gleichsam zu viel Identifikation mit ihm gibt, entsteht 
daraus weit mehr als nur ein Mythos,264 nämlich schlussendlich das, was 
Laclau einen imaginären Horizont nennt:265 »[T]he moment of representa-
tion of the very form of fullness dominates to such an extent that it beco-
mes the unlimited horizon of inscription of any social demand and any 
possible dislocation. In such an event, myth is transformed into an ima-
ginary [Hervorh. i. O.].«266 Als Modus des Versprechens einer unerreich-

261	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 64–5.
262	 Vgl. ebd., S. 65.
263	 Ebd., S. 61.
264	 Vgl. ebd., S. 66–7.
265	 Vgl. ebd., S. 64 u. 78–9.
266	 Ebd., S. 64.

64

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


baren Fülle befindet sich der imaginäre Horizont nicht nur außerhalb 
jedweder Dislozierung; vielmehr noch muss er jenseits der Objektivität 
selbst gelegen sein, eben weil er dieses Versprechen letzten Endes nicht 
einlösen kann.267 Er ist daher ein »gescheitertes« Objekt oder ein Quasi-
Objekt, das letztlich den Rahmen der Objektivität selbst absteckt:268 »The 
imaginary is a horizon: it is not one among other objects but an absolute 
limit which structures a field of intelligibility and is thus the condition of 
possibility for the emergence of any object.«269 Streng ontologisch gele-
sen ist es ihm vermöge seiner Distanz zum konkreten Inhalt und zu jeder 
Form der Einschreibung aber möglich, jene vermeintliche Fülle, d. h. jede 
nur erdenkliche Art sozialer Gründung, in Aussicht zu stellen: »[…] the 
general form of fullness is exactly equivalent to the general form of pos-
sibility.«270 Das Wesen des imaginären Horizonts scheint demzufolge in 
einem radikalen Indeterminismus zu liegen, in ihm jedwede Form von 
Möglichkeit zu erkennen, die sich allerdings nicht in der strikten Aus-
klammerung von Determiniertheit ausdrückt: »this would consist of an 
operation that could only be conceivable on the basis of fullness of the 
category of ›determination‹ and would thus leave the latter intact«271. Da 
der imaginären Horizonts jenseits der Objektivität liegt und daher nicht 
unmittelbar repräsentiert werden kann, wird sich seine Präsenz, d. h. sein 
wesentlicher Indeterminismus, in der allumfassenden Subversion jedwe-
den Determinismus offenbaren, also letztlich in Form von Dislozierung: 
»[…] through a subversion of all determination, that is through the asser-
tion of its presence in a context that destroys its own possibility. That is 
exactly what we have termed dislocation.«272 Der imaginäre Horizont als 
das Phantasma schierer Möglichkeit gestattet es also, die sedimentierte 
Objektivität selbst als kontingent wahrzunehmen, indem sie gleichsam 
eine Überfülle an Sein repräsentiert gegenüber dem gegenwärtigen Arran-
gement. Letzten Endes entspricht der imaginäre Horizont im Kern einem 
positiv imaginierten konstitutiven Außen, das Moment radikaler Negati-

267	 Vgl. ebd.
268	 Vgl. ebd.
269	 Ebd., S. 64.
270	 Ebd., S. 79.
271	 Ebd.
272	 A. a. O.

65

Ontologie des Politischen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vität im Gewand scheinbar unbegrenzter Möglichkeiten, das sich in ihrer 
Unbestimmtheit dadurch äußern wird, jedwede Identität von Grund auf 
als dis-loziert wahrzunehmen; eine Wahrnehmung und Erfahrbarkeit, die 
sich freilich nur vermöge des Antagonismus offenkundig wird. Der ima-
ginäre Horizont als anscheinend endloser Fundus an Gründungsmöglich-
keiten wird sich folglich in bestimmten antagonistischen Verhältnissen 
konkretisieren müssen, womit es wiederum der Betonung des partikula-
re Pols jeder hegemonialen Formation bedarf. Der Kreis des Politischen 
scheint sich somit zu schließen.

Es sei abschließend kurz vermerkt, dass im Grunde kein Unterschied 
darin besteht, ob der stete Entzug des Seins als eine Art produktiver Man-
gel, wie im Falle des konstitutiven Außen, oder eben als schiere Überfülle, 
wie in Form des imaginären Horizonts, konzipiert wird – eine Ontologie 
des Mangels oder eine des Überschusses.273 Sowohl Mangel als Überschuss 
sind, wie Laclau dahingehend anmerkt, die beiden Seiten ein und dersel-
ben Medaille eines einzigartigen ontologischen Zustands: »It is because 
there is lack, conceived as deficient being, that excess becomes possib-
le.«274 Im Grunde gilt letzten Endes daher: »fullness and emptiness in fact 
become synonymous.«275

2.3 	 Schlussfolgerungen: Vorläufige Rekonstruktion  
einer Ontologie des Politischen

Wie die dargelegte Rekonstruktion der Unentscheidbarkeit/Entschei-
dung verdeutlicht, orientiert sich Laclau an der ontologischen Differenz, 
wenn er auf eine ontologische Funktion verweist, die von ihrem onti-
schen Inhalt unterschieden werden muss – der Unter-Schied, in dem bei-
de Seiten zwar radikal getrennt und dennoch aufeinander verwiese blei-
ben. Das Ontologische gilt dabei immer als Ermöglichung und zugleich 

273	 Vgl. Marchart, Oliver: Thinking Antagonism, S. 61.
274	 Laclau, Ernesto: The future of radical democracy, in: Radical Democracy. Politics be-

tween abundance and lack, hg. L. Tønder u. L. Thomassen, Manchester & New York: 
Manchester University Press 2005, S. 256.

275	 Laclau, Ernesto: The Rhetorical Foundations of Society, S. 130.

66

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verunmöglichung des Ontischen. Letztem trägt Laclau nicht nur ange-
messen Rechnung, als er damit dem Politischen einen Weg zur Vorrangig-
keit gegenüber dem Philosophischen ebnet, bleibt doch das rein Ontolo-
gische leer, wenn es nicht auf seinen konkreten Inhalt hin konzipiert wird. 
Dabei kommt den unterschiedenen Begriffspaaren des Singulären/Abso-
luten und Partikularen/Universalen eine maßgebende Rolle zu, weil sie 
die Eckpfeiler darstellen, anhand deren sich die Dimension des Ontolo-
gischen und des Ontischen, genauer genommen eine Ontologie des Poli-
tischen und eine politische Onto-Logik konzipieren lassen. Während mit 
dieser ontisch-ontologischen Unterscheidung Laclaus Hegemonie- und 
Diskurstheorie seine onto-logische Ausformulierung hin zur Logik der 
Differenz und Äquivalenz erfährt, gestattet sie das ontische Gründungs-
moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung auf eine Ontologie des 
Politischen hin auszulegen.

Der unter-schiedenen Begriffspaare folgend ist das Moment der Unent-
scheidbarkeit weder ein absolutes, noch wird die Entscheidung ausschließ-
lich eine solche vermöge ihrer Singularität sein. Obwohl der Aporie der 
Unentscheidbarkeit nicht entkommen werden kann – die Unentscheid-
barkeit ist das Wesen der Entscheidung –, eröffnet Laclau gleichwohl eine 
prekäre Passage, indem er das Moment der Unentscheidbarkeit und sei-
ne Entscheidung limitiert. Die Unentscheidbarkeit ist immer eine struk-
turierte hinsichtlich ihres faktischen Kontextes, während die sich dar-
aus ergebende Entscheidung je eine solche vermöge ihrer inhaltlichen 
Bestimmtheit sein wird. Die mittels Limitierung nun präzisierte Passage 
entspricht demnach dem Abstand vom Moment strukturierter oder uni-
versaler Unentscheidbarkeit hin zur partikularen Entscheidung. Struk-
tural betrachtet kann am Abstand selbst ein Ausbleiben eines Grundes 
abgelesen werden: eine Art Kluft entlang der Dimensionalität von Parti-
kularen/Universalen, die das dislozierte Feld darstellt, das es mit der Ent-
scheidung zu gründen gilt. Wird dabei berücksichtigt, dass jede Entschei-
dung und jeder Gründungsakt letztlich immer auf Macht beruht, dann 
bedarf es eines angemessenen Machtbegriffs, der nicht nur jene Dimen-
sionalität widerspiegelt, sondern Gesellschaft und Objektivität grundsätz-
lich als von Macht durchdrungen erfasst. In Anknüpfung an Laclau und 
Zacs Überlegungen zur Macht darf ein fundamentaler Machtbegriff for-

67

Schlussfolgerungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


muliert werden, demzufolge Seiendes streng als von Macht durchwirkt 
verstanden werden kann. Anhand des Begriffs der Omnipotenz wurde 
versucht aufzuzeigen, dass die ontologischen Grenzfiguren des Singulä-
ren und Absoluten im Wesentlichen zusammenfallen und erst in ihrer 
ontologischen Differenzierung hin zum Partikularen und Universalen 
die Dimensionalität der Macht ermöglichen, um sie in ihrer Uneinge-
schränktheit zugleich zu unterbinden. Ontische Macht, nun verstanden 
als eine sich universalisierende Partikularität, kann es nur geben, wenn 
ihr ontologisches Pendant, also Omnipotenz i. S. einer sich verabsolutie-
renden Singularität – im Grunde nichts anderes als Sein –, unerreichbar 
bleibt. Der Macht wohnt sonach ein Moment der Ohnmacht inne vermö-
ge dessen sie überhaupt erst sein kann – etwas, das ihren Totalisierungs-
effekt (ihr stetes Transzendieren) selbst noch übersteigt. Da sich Macht 
deshalb nie absolut einrichten kann, erscheinen auch Gesellschaft und 
Objektivität von einem konstitutiven Mangel durchzogen, nie zur Gän-
ze und allumfassend gegründet werden zu können. Dabei kommt dem 
Antagonismus die entscheidende Rolle zu, diesem ontologischen Man-
gel Rechnung zu tragen. Denn was er ins Innere des sozialen Relations-
raumes faltet, ist ein Moment radikaler Negativität, genauer gesagt, das 
Moment radikaler Negativität schlechthin, nämlich der konstitutive Aus-
schluss von Omnipotenz. Was er also unter negativen Vorzeichen nach 
innen stülpt, ist die ontologische Dimensionalität des Singulären und 
Absoluten, die erst den sozialen Raum der Macht entlang des Partiku-
laren und Universalen schafft. Folglich kann jede Identität insofern als 
Ausdruck von Macht begriffen werden, als sie immer auch die der Macht 
inne wohnende Ohnmacht aufweisen wird. Jede Identität muss demzu-
folge als konstitutiv gespalten betrachtet werden, indem sie immer auch 
die Ohnmacht, als Ermöglichung und zugleich Verunmöglichung von 
Macht, ausdrückt. D. h., dass jede Identität grundsätzlich unentscheid-
bar ist: Sie besitzt einerseits einen jeweiligen partikularen Inhalt, der in 
der Logik der Differenz ausgedrückt wird; zugleich bleibt sie aber auf das 
Seiende in dessen uneinholbaren Gesamtheit verwiesen, das als kons-
titutives Außen – letztlich die Ausklammerung von Omnipotenz und 
Sein im weiteren Sinne – gedacht werden kann, wonach ihr andererseits 
auch immer ein Moment der Negativität eigen ist, das sich in der Logik 

68

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Äquivalenz ausdrückt. Jede Identität besitzt neben ihrem sie positi-
ven bestimmenden Inhalt also immer auch ein Moment der Negativität, 
»ein Nichts, das Differenzen zugleich verbindet und subvertiert [Hervorh. 
i. O.]«276, wonach Negativität selbst reale Existenz gewinnt277 – »letztlich 
die Präsenz des Realen«278 im Lacan’schen Sinne, also das Sein, das in sei-
nem Entzug doch anwesend »ist«. Somit ist jedwede Identität von Grund 
auf dis-loziert, ent-gründet, ver-rückt, etc., also im Wesentlichen tempo-
ralisiert, was erst ein »Anhalten« dieser grundlegenden Temporalisie-
rung erlaubt: eine Gründung des Seienden i. S. v. Macht. Diskurstheore-
tisch formuliert wird es innerhalb des vom Antagonismus geschaffenen 
Relationsraums einer Identität partikularen Inhalts obliegen, die Funk-
tion der Gründung zu übernehmen, indem sie sich tendenziell entleert 
und dadurch universalisiert, um die unmöglich zu erreichende Fülle des 
Seins zu repräsentieren. Insofern überhaupt Macht i. S. der Gründung und 
Ordnung erst her- und sichergestellt werden muss, damit ferner Gesell-
schaft und Objektivität repräsentiert werden können, wird der konkre-
te Inhalt der Macht zunächst stets nachrangig sein. Dergestalt wird sich 
Macht immer schon als eine bestimmte Ordnung etabliert haben. Der 
Machtkampf ist daher weniger als Kampf unterschiedlicher »Mächte« zu 
verstehen, als vielmehr der Kampf um Macht, d. h. um deren konkreten 
Inhalt, also letzten Endes ein Kampf um Hegemonie.

Entlang dieser rudimentären Machtkonzeption lässt sich nun das 
Moment der Dislozierung bzw. der strukturierten Unentscheidbarkeit als 
jene Situation betrachten, in welcher der Totalisierungseffekt einer par-
tikularen Macht teilweise versagt, Gesellschaft und Objektivität in deren 
Gesamtheit zu gründen – ein sich abzeichnendes Moment der Ohnmacht. 
Indem unterschiedliche Kräfte um den partikularen Inhalt der Entschei-
dung kämpfen, die das Moment der Unentscheidbarkeit zwingend for-
dert, wird die grundsätzliche Dis-Loziertheit jeder Identität und fer-
ner gar das Ausbleiben des Seins preisgegeben, das sich quasi in dessen 
»Multidimensionalität« bekundet: eine Erfahrung der Kontingenz, Sei-

276	 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 196.
277	 Vgl. Laclau, Ernesto: Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, S. 165.
278	 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 196.

69

Schlussfolgerungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


endes immer auch anders gründen zu können. Dieser Kampf um Macht 
in Form konfligierender Inhalte und Gruppen ist nichts anderes, als der 
Antagonismus in seiner ontischen Ausprägung, der letztlich das Ausblei-
ben jedweder eindeutigen Letztinstanz und zugleich aber auch die Art 
und Weise offenbart, wie jedwede Ordnung eingerichtet und das Seien-
de ge- bzw. entgründet wird.

Diese ontisch-ontologische Doppelrolle des Antagonismus tritt dann 
weiter zutage, wenn der eigenartige Status der Entscheidung betont wird: 
Einerseits wird eine Entscheidung vom dislozierten Arrangement benötigt, 
andererseits muss sie in gewisser Weise unabhängig davon sein, weil sie 
sich auf nichts anderes, als auf ihre eigene Singularität berufen kann. Sie 
befindet sich gewissermaßen immer schon außerhalb jedweden Arran-
gements und bleibt dennoch auf die zur Disposition stehende Dislozie-
rung notwendig bezogen. Dieses Paradox einer sozusagen »unabhängi-
gen Bezogenheit« überträgt sich auf das von der Entscheidung evozierte 
Subjekt und wird darin weiter zugespitzt. In seiner ontologischen und 
supplierenden Funktion entspricht das Subjekt der Entscheidung dem 
Willen zum Willen, in dem sich das Wesen der Macht selbst bekundet, 
nämlich in der letztinstanzlichen Selbstermächtigung omnipotent zu sein, 
d. h. sich selbst Grund zu geben, das Sein gleichsam zu inkarnieren. Der-
gestalt mutet das Subjekt der Entscheidung scheinbar unabhängig vom 
ontischen Arrangement an. Aufgrund der grundsätzlichen Uneinholbar-
keit von Sein/Omnipotenz, wird sich das Subjekt der Entscheidung aller-
dings nur kraft des konstitutiven Ausschlusses dessen, d. h. antagonistisch, 
entlang der Machtdimension einer sich universalisierenden Partikulari-
tät konstituieren. Konkreter heißt das, dass sich das Subjekt der Entschei-
dung immer als bestimmtes Subjekt manifestiert, dessen Bestimmtheit 
vom partikularen Inhalt der Entscheidung selbst und überdies vom Aus-
schluss und von der Unterdrückung faktischer Entscheidungsalternati-
ven herrührt. Darin drückt sich schließlich die Bezogenheit des Subjekts 
zum Ontischen aus. D. h., dass sich eine auf Basis von Entscheidungen 
gegründete Ordnung zwar im radikalen Ausschluss von Sein/Omnipo-
tenz konstituiert; sie wird aber im Konkreten immer eine sein, die sich 
kraft ganz bestimmter Ausschlüsse und Unterdrückungsformen einrich-
tet und sich derart definiert. Der Erfolg einer partikularen Entscheidung, 

70

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nämlich die (Wieder-)Herstellung und Wahrung von Gesellschaft und 
Objektivität, hängt schließlich vom Grad der Unterdrückung opponieren-
der Kräfte ab, wonach es auf ontischer Ebene freilich profaner Machttech-
niken bedarf, eben jene Kräfte möglichst in Schach zu halten, die die Ord-
nung zu unterminieren drohen. Vielmehr aber noch wird sich das Wesen 
der Macht im Subjekt der Entscheidung selbst ausdrücken, indem es ihm 
scheinbar gelingt, den Grund seiner selbst und damit die Entscheidung 
als Grund zu zustellen. M. a. W. muss sich das Subjekt der Entscheidung 
als letzte und allgemeingültige Instanz präsentieren und derart etablieren 

– es muss ihm in gewisser Weise gelingen Causa sui und zugleich prima 
Causa zu sein. Je eher es dazu in der Lage ist, sich selbst als letzter »wah-
rer« Grund und mithin auch als alternativlos darzustellen, desto unter-
drückter und ausgeschlossener ist auch jedwede konfligierende Alter-
native zu ihm, und desto erfolgreicher und umfassender die Gründung.

Diese zweifache Funktion des Subjekts, mit der Entscheidung sowohl 
Grund zu zustellen als auch seinen eigenen Grund zu inkarnieren, äußert 
sich im Versprechen nach vermeintlicher Fülle, das sich im partikularen 
Inhalt der Entscheidung selbst widerspiegeln wird. Indem dieser sich ent-
leert, stellt er immer mehr dar als seinen partikularen Inhalt, nämlich eine 
abwesende Fülle, und dient somit als Projektionsfläche von Identifikation, 
in die sich die dislozierten Elemente einschreiben und zu Äquivalenzket-
ten zusammenschließen können. Wird ein gewisser Mindestanspruch zur 
Gründung erfüllt, nämlich die dislozierten Elemente gleichsam »wört-
lich« zu repräsentieren, tritt bereits der Effekt der Sedimentierung ein: 
Das dislozierte Feld wird von Gesellschaft und Objektivität reabsorbiert, 
womit die bestehende Ordnung teils adjustiert wird. Wohlgemerkt folgt 
dem Moment der Unentscheidbarkeit freilich kein radikaler Umbruch, 
sondern ein »Ruck« innerhalb der Ordnung – Dis-Lozierung i. S. d. Ver-
Rückung –, eine partielle Verschiebung der um Macht ringenden Kräf-
teverhältnisse innerhalb der Gesellschaft, wie es bereits Gramscis Begriff 
des Stellungskriegs nahelegt. Die sich sedimentierende Entscheidung, die 
qua Unentscheidbarkeit vormals selbst noch jeder Regel zu entkommen 
suchte, wird nun selbst zur (neuen) Regel. Mit dem Moment der Insti-
tuierung geht folglich ein Verbergungseffekt einher, der das Moment der 
Instituierung selbst und damit die alternativen Gründungsversuche, die 

71

Schlussfolgerungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dadurch offenbarte Kontingenz, sowie die grundlegende Dimension von 
Macht und Antagonismus unterdrückt und dazu gleichsam nötigt, die-
se zu vergessen, soll Objektivität und Gesellschaft sichergestellt und dau-
erhaft gewährt werden. Dahingehend erweist sich eine Regel als gültiger 
und wirkungsmächtiger, je weniger sie an ihr instituierendes Moment 
erinnert, d. h. durch kontingente Intervention gestört wird.

Der entscheidende Gedankenschritt zu einer Ontologie des Politischen 
erschließt sich abermals aus dem eigenartige Status des Subjekts, immer 
schon außerhalb des Ontischen gelegen und dennoch darauf bezogen zu 
sein. Er rührt freilich von der Natur des Seins her, sich in der Zustellung 
von Gründen zu entziehen. Da das Subjekt und mit ihm die Entschei-
dung letzten Endes versucht, das Sein selbst zu präsentieren, wird ihm 
dieses Charakteristikum bis zu einem gewissen Grad selbst zukommen. 
Doch während das Sein grundsätzlich uneinholbar bleibt, muss sich das 
Subjekt selbst konstituieren, d. h. sich selbst Grund geben, womit es im 
Wesentlichen in den Einzugsbereich des Ontischen fällt. Das Subjekt der 
Entscheidung kann daher nicht nur als ein metaphysisches Subjekt son-
dern als ein Subjekt der Macht verstanden werden, weil sich in ihm der 
selbstermächtigende Wille zum Willen, also nichts anderes als das Wesen 
der Macht ausdrückt. Demnach darf die These formuliert werden, dass 
die Verbergung wesentlich zur Macht selbst gehört. Denn im instituieren-
den Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung, das gleichsam dieses 
zur Selbstermächtigung genötigte Subjekt heraufbeschwört, tritt infolge 
erfolgreicher Gründung der Effekt eines Sich-Selbst-Verbergens ein, wie 
es auch am sich entleerenden Signifikanten abgelesen werden kann, der 
die Gründungsfunktion übernimmt: je länger die Äquivalenzkette, des-
to leerer der Signifikant, der die Kette repräsentiert. M. a. W. erweist sich 
mit Zunahme der Äquivalenz eine hegemoniale Operation umfangrei-
cher und kompletter, wonach auch die Gründung scheinbar absoluter 
erscheint. Darin spiegelt sich jene von Laclau und Zac aufgezeigte Ver-
flüchtigung der Macht, die sich mit einem verabsolutierenden Totalisie-
rungseffekt einstellen würde.279 Vielmehr noch darf für den Grundmodus 
sedimentierter Praktiken vermutet werden, dass nicht nur das Signifi-
kat, also der Bedeutungsinhalt des sich entleerenden Signifikanten, zu 

279	 Vgl. Kap. 2.2.2, S. 29.

72

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


verschwinden droht, als mehr noch der Signifikant selbst noch kaum zu 
erkennen ist: der Fall, in dem sich die Sedimentierung derart vervoll-
ständigt, dass die ursprüngliche Dimension ihrer Instituierung schein-
bar völlig verschwindet und Gesellschaft und Objektivität als reine Prä-
senz erscheinen.280 Diskurstheoretisch formuliert wird die Gesamtheit 
sedimentierter Praktiken lediglich in ihren positiven Identitäten, also 
als bloße Differenz wahrgenommen, während Spuren ihrer sie gründen-
den Negativität völlig getilgt erscheinen. Wie schon das Subjekt der Ent-
scheidung sich niemals absolut konstituieren können wird, so bleibt frei-
lich auch der stets mit der Sedimentierung einhergehende und nun auf 
Macht zurückzuführende Verbergungseffekt kein völliger, birgt doch der 
Konflikt das Potential, jedwede Sedimentierung zu reaktivieren und die 
grundsätzliche Unentscheidbarkeit des Ontischen aufzuzeigen.281 Wohl-
gemerkt besagt eine potentielle Reaktivierung von Sedimenten zugleich 
aber auch, dass es immer gesellschaftliche Bereiche geben wird, die sich 
resistenter gegen Konflikt erweisen und daher nur schwer zu reaktivieren 
sind. Denn allein der Umstand, dass sich prinzipiell jede Dislozierung stets 
vor dem Hintergrund der Sedimentierung abspielt, die beide im Zusam-
menspiel das Soziale als eine Unebenheit von unterschiedlich dislozierten 
und sedimentierten Bereichen bilden,282 lässt bereits den Verdacht auf-
keimen, dass nicht jeder Konflikt die bereits etablierte Ordnung entschei-
dend zu ver-rücken oder ferner an deren Grundfesten zu rütteln vermag. 
Schließlich haben wir es ja nie mit dem total ver-rückten Universum des 
Psychotikers sondern immer mit partiellen Dislozierungen im Kontrast 
zur Sedimentierung und zu tun, vielmehr noch mit einer immer schon 
eingerichteten Ordnung, die gar die Voraussetzung für jedweden Kon-
flikt darstellt – ein gemeinschaftlicher Bereich (eine einende Äquivalenz-
kette), der es den dislozierten (flottierenden) Elementen erlaubt, sich neu 
zu arrangieren.283 Dass es sich um eine Ordnung handeln muss, wird von 
Laclau und Mouffe bereits am Beispiel der millenaristischen Bewegung 
impliziert (ein Extrembeispiel der Äquivalenz). Darin stehen sich zwei 

280	 Vgl. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 34.
281	 Vgl. ebd., S. 34–5.
282	 Vgl. Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 73–4.
283	 Vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie, S. 173.

73

Schlussfolgerungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


radikal getrennte, die ländliche und die städtische Gesellschaft, gleich-
sam spiegelbildartig gegenüber und stellen so für sich separate Ordnun-
gen dar. Da es kein einendes Moment gibt, auf das sich die beiden Lager 
beziehen können – kein »common ground« –, herrscht zwar ein Höchst-
maß an Antagonismus, der in seiner Radikalität aber ein Flottieren von 
dislozierten Elementen von einem ins andere System verhindert, womit 
ein hegemonialer Kampf – letztlich der Kampf um Macht innerhalb einer 
bestehender Ordnung – unmöglich wäre.284 Wir hätten es hierbei nicht 
mit einem Kampf um Macht bzw. Hegemonie zu tun, sondern eher mit 
einer martialischen Situation wie etwa jene des Bürgerkriegs. Diskursthe-
oretisch betrachtet liegen in diesem Beispiel zwei Äquivalenzketten vor, 
zwei separate Ordnungen oder Systeme, die in ihrer radikalen Getrennt-
heit ein sie einendes Moment, eine Differenzkette, missen lassen. Doch 
wie argumentiert wurde, rührt diese notwendige und einende Differenz 
selbst von einer bis an ihr Äußerstes getriebene Äquivalenz, d. h. von einer 
ganz bestimmten Ordnung, die derart komplett und umfassend erscheint, 
dass der Signifikant ihrer Gründung selbst zu verschwinden droht. Hier-
nach lässt sich der Blick auf die Dislozierung und Unentscheidbarkeit 
und den damit einhergehenden sozialen Konflikten etwas schärfen. So 
darf aus Besagtem die Hypothese aufgestellt werden, dass die Intensität 
eines sozialen Antagonismus davon ab hängt, inwiefern diese einende 
Ordnung selbst zur Disposition steht, auch wenn sie freilich niemals zur 
Gänze disloziert wird. Die Intensität hat zwar infolge mit dem Ausmaß 
der Dislozierung selbst zu tun, rührt aber in erster Linie von der Sub-
version der bestehenden und wohlgemerkt bestimmten Ordnung selbst, 
d. h. ein »Dagegen-Sein« gegen den sie bestimmenden und sich tenden-
ziell verbergenden Inhalt. Das Moment der Unentscheidbarkeit, dem im 
Scheitern der Zustellung von Gründen letztlich immer etwas krisenhaf-
tes eigen ist, evoziert ja jenes sich selbst gründende Subjekt, das in sei-
nem Grund gewissermaßen immer radikal antagonistisch zur Ordnung 
erscheinen muss, weil es in seiner Grundgebung die Inkarnation des Sein 
selbst anstrebt. Es ist immer schon losgelöst vom Ontischen und dennoch 
darauf bezogen. Wird nun anerkannt, dass jedwede Form der Gründung 
von jenem Subjekt gestiftet wird, so erweist sich der gesamte Horizont 

284	 Vgl. ebd., S. 166.

74

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Ontischen nicht nur als ein metaphysischer und von Macht durch-
wirkter, als vielmehr noch als ein Horizont, der sich selbst zuwider läuft. 
Um diesen abstrahierenden Gedankenschritt nachvollziehbar zu gestal-
ten, bietet sich Laclaus Begriff des imaginären Horizonts an.

Wie bereits ausgeführt wurde ergibt sich der imaginäre Horizont aus 
einer Radikalisierung des metaphorisches Charakters jeder hegemonia-
len Artikulation: ein bestimmter Signifikant übernimmt die Gründungs-
funktion und entledigt sich seines Signifikats, um die Äquivalenz zu reprä-
sentieren, womit gerade ihm eine außerordentliche Polysemie eigen ist. 
Der leere Signifikant wird sich daher tendenziell als Mythos, in seinem 
Äußersten sogar in Form eines imaginären Horizonts ausdrücken, der 
dermaßen universalisiert zur Einschreibungsfläche jedweder hegemoni-
aler Forderung wird. Doch diese semantische Überfrachtung kann nun 
in zweierlei Hinsicht verstanden werden: Zum einen, wie schon erwähnt 
wurde,285 als eine Überfülle des Seins, deren Präsenz oder Anwesenheit 
sich in der Subversion jeder Präsenz bzw. Sedimentierung bekundet und 
dislozierend auf die bestehende Ordnung wirkt; man könnte dies die sub-
versive Rolle des imaginären Horizonts nennen. Zum anderen als Aus-
druck einer universalisierten Macht, deren Totalisierungseffekt derart 
absolut erscheint, so dass sich ihre Bestimmtheit tendenziell immer hin-
ter einer scheinbaren Überfülle an Sein verbirgt, weil sie schließlich das 
Sein selbst zu repräsentieren sucht. Da sich angesichts des Schreckgespens-
tes der Anomie immer schon eine Ordnung eingerichtet bzw. universa-
lisiert hat und diese auch als einender Aspekt jedem Kampf um Macht 
bzw. Hegemonie als Voraussetzung gilt, muss der imaginäre Horizont 
zunächst als jene bestimmte Ordnung begriffen werden, deren Grund-
feste immer schon außerhalb der Ordnung, d. h. außerhalb von Gesell-
schaft und Objektivität, gelegen ist und derart die Bedingung der Mög-
lichkeit für das Erscheinen jedweder Identität darstellt. In diesem Sinne 
ließe sich freilich Laclau verstehen, wenn er den imaginären Horizont 
zunächst wie folgt beschreibt:

285	 Vgl. Kap. 2.2.4, S. 44.

75

Schlussfolgerungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


[I]t is not one among other objects but an absolute limit which 
structures a field of intelligibility and is thus the condition of pos-
sibility for the emergence of any object. In this sense, the Chris-
tian millennium, the Enlightenment and positivism’s conception of 
progress, communist society are all imaginaries: as modes of rep-
resentation of the very form of fullness, they are located beyond the 
precariousness and dislocations typical of the world of objects.286

Es ließe sich dahingehend weiter ausführen, dass der imaginäre Horizont 
zuerst als ein sedimentiertes Subjekt verstanden werden kann, das sich 
außerhalb der Ordnung wähnend den äußersten Rahmen der Gesellschaft 
und Objektivität absteckt, innerhalb dessen das Erscheinen jedes Objekts 
zwar nicht strikt determiniert und doch immer schon in gewissen Bahnen 
vorgezeichnet wird. I. d. S. ist auch die gesellschaftliche Gesamtheit in all 
ihrer Unebenheit als eine immer schon gescheiterte Ordnung zu betrach-
ten, in der Dislozierung und Konflikt bereits integrativer Bestandteil sind, 
wenn auch innerhalb eines breit abgesteckten Rahmens. Um das eman-
zipatorische Potential von Dislozierung und Konflikt zu wahren, muss 
eben jener Rahmen selbst, also letztendlich die einende Ordnung i. S. d. 
Bedingung der Möglichkeit von Konflikt und Dislozierung, zur unmög-
lichen Disposition gestellt werden. Diesbezüglich gilt es den imaginä-
ren Horizont in seiner zugleich subversiven Rolle zu denken, der derart 
universalisiert und gleichsam abseits des Ontischen störend und disrup-
tiv auf jede Form von Determination wirkt, indem er eine Überfülle an 
Sein repräsentiert. Sonach wird in dieser Doppelrolle von Gründung und 
Entgründung der imaginäre Horizont eher im ontologischen Sinne aus-
zulegen sein, also gewissermaßen als Sein, das Seiendes ermöglicht und 
zugleich seine absolute und endgültige Konstituierung unterbindet. D. h. 
der imaginäre Horizont der Gründung ist in eins mit jenem der Subver-
sion und demzufolge auch in sich grundsätzlich antagonistisch. Im Fall 
der Unentscheidbarkeit bzw. des sozialen Antagonismus wird sich die-
se innere Strittigkeit ontisch manifestieren, indem sich die Überfülle des 
Seins in einem bestimmten und gleichwohl entleerenden Inhalt einer Ent-
scheidung konkretisiert und ferner ein Subjekt evoziert, das jenem Subjekt 

286	 Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our Time, S. 64.

76

Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Ordnung opponiert und danach strebt, sich gleichsam an dessen Stel-
le zu setzen. Der Kampf um die Ordnung ist daher nicht nur ein Kampf 
um Macht, sondern ein Kampf um Subjektivität. Einem ursprünglichen 
Subjekt der Macht, das sich scheinbar absolut sedimentiert außerhalb der 
bestehenden Ordnung wähnt, steht im Moment der Unentscheidbarkeit/
Entscheidung ein völlig anderes und doch selbes Subjekt in antagonisti-
scher Weise gegenüber: anders weil es Träger eines bestimmten Inhalts 
(einer Entscheidung) konträr zur bestehenden Ordnung ist; dasselbe, weil 
es ein sich selbst gründendes Subjekt der Macht ist und das Sein zu inkar-
nieren sucht. Weiter lässt sich der Kampf um Macht letzten Endes als ein 
Kampf um Sein abstrahieren, bei dem beide Seiten des Konflikts danach 
streben, das Sein selbst zu repräsentieren. Es stellt somit den Bezugspunkt 
des Konflikts dar, indem es verbindet und paradoxerweise doch radikal 
trennt. In diesem gewissermaßen »Wettlauf« um die Verkörperung des 
Seins hat allerdings die bestehende Ordnung immer schon einen Vor-
sprung, weil sie sich als Ordnung bereits eingerichtet hat und demnach 
das Sein am ehesten verkörpert. Es darf daher vermutet werden, dass die 
Unebenheit des Sozialen und dessen Konfliktualität im Wesentlichen 
selbst der Ordnung zugehörig sind; d. h. sie gibt immer schon den Rah-
men des Konflikts vor. Erst im Moment der Unentscheidbarkeit, in dem 
dieser »Rahmen«, d. h. die Ordnung als universelle Grundgebung bzw. als 
Bedingung der Möglichkeit von Konflikt, selbst zur unmöglichen Dispo-
sition steht, lässt sich von einem sozialen Antagonismus reden. Da sich 
das opponierende Subjekt nur innerhalb der bereits bestehenden Ordnung 
manifestieren kann, bleibt es einerseits an dessen Rahmenbedingungen 
gebunden, andererseits muss es in der letztendlichen Selbstgrundgebung 
etwas der Ordnung radikal Anderes ausdrücken. Es stellt die Ordnung vor 
eine (innere) Zerreißprobe, ohne sie dadurch völlig zu entzweien. Um die-
sen Gedanken einer gewissermaßen nach innen gerichteten Gegenwen-
digkeit angemessen weiterzuentwickeln, bedarf es einer Reflexion diese 
hier nun offengelegten und vom Ontologischen herrührenden »inneren 
Strittigkeit«, wie sie in ganz ähnlicher auch von Heidegger in Form des 
strittigen Wesens des Seins gedacht wurde.

77

Schlussfolgerungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


79

3. 	 Das strittige Wesen des Seins

Wie das vorangegangene Kapitel zeigt, scheint eine Laclau’sche Ontolo-
gie des Politischen auf einen imaginären Horizont hinauszulaufen, der 
in sich antagonistischer Natur ist. Um diesen weiter auszudifferenzieren 
und darüber hinaus etwaige Anhaltspunkt zu einer Radikalisierung des 
Politischen offenzulegen, bedarf es einer Relektüre Heideggers, zumal er 
in seiner späteren, seinsgeschichtlichen Schaffensphase versucht, das Sein 
ursprünglicher, d. h. aus dem vorsokratischen Gedankengut her, als etwas 
Strittiges zu denken. Dem ersten Anschein folgend verspricht daher Hei-
deggers Begriff des (Ur-)Streits nähere Aufschlüsse darüber zu geben, wie 
ein in sich antagonistischer Horizont i. S. einer in sich gerichteten Gegen-
wendigkeit gedacht werden kann. Hierfür werden nun Heideggers Aus-
legungen der Physis (Φύσις) und der Aletheia (Ἀλήθεια) rekonstruiert, 
um sich an jenen ontologischen Streit heranzutasten. Diese beiden Begrif-
fe sind freilich nicht aus der Luft gegriffen, sondern insofern wesentlich, 
als sie einerseits sowohl den Entzug des Seins als auch die Gründung des 
Seienden näher reflektieren, vielmehr aber noch, Heidegger zufolge, die 
frühen Anfänge der abendländischen Metaphysik markieren: »Im Anfang 
seiner Geschichte lichtet sich Sein als Aufgang (φύσις) und Entbergung 
(ἀλήθεια). Von dort her gelangt es in das Gepräge von Anwesenheit und 
Beständigkeit im Sinne des Verweilens (ούσία). Damit beginnt die eigent-
liche Metaphysik.«287 Eben diesem Verhältnis eines ursprünglich begriffe-
nen Seins, das letztlich als etwas Beständiges verstanden wurde, soll ent-
lang der Begriffe von Physis und Aletheia nachgegangen werden.

287	 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 403.

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80

Das strittige Wesen des Seins

3.1  Physis als Aufgang und Abgang

Obzwar eine begriffliche Verengung schon in der griechischen Philoso-
phie zu erkennen ist, benennt Physis ursprünglich »[d]as Seiende als sol-
ches im Ganzen […]«288 und nicht das lediglich Physische, mit welchem 
heutzutage meist das weltliche Materielle assoziiert und dem z. B. das 
Psychische gegenübergestellt wird.289 Physis als das Ganze des Seienden 
zu fassen, bedeutet, es als »[…] das Sein selbst« zu begreifen, »kraft des-
sen das Seiende erst beobachtbar wird und bleibt.«290 Dieses »Werden« 
und »Bleiben« des Seienden weisen bereits auf die nähere Bedeutung 
des Begriffs selbst hin. Physis heißt soviel wie »das von sich aus Aufge-
hende (z. B. das Aufgehen einer Rose), das sich eröffnende Entfalten, das 
in solcher Entfaltung in die Erscheinung-Treten und in ihr sich Halten 
und Verbleiben, kurz, das aufgehend-verweilende Walten.«291 Spätestens 
an dieser Stelle sollte nun klar werden, dass Physis mehr benennt als nur 
das sonst konkrete Gegebene. Dieser ersten Deutung folgend, ließe sich 
vorerst von einem allem Seienden zugrunde liegenden Geschehen spre-
chen, das in paradoxer Weise sowohl den zeitlichen Fluss – Aufgehen, 
Entfalten, Werden – als auch eine Form des Stillstands – Halten, Verblei-
ben, Verweilen – in sich vereint. Deutlicher wird diese eigenartige Bezie-
hung in den folgenden Passagen: »Φύσις meint das aufgehende Walten 
und das von ihm durchwaltete Währen. In diesem aufgehend verweilen-
den Walten liegen ›Werden‹ sowohl wie ›Sein‹, im verengten Sinne des 
starren Verharrens, beschlossen. Φύσις ist das Entstehen, aus dem Ver-
borgenen sich heraus- und dieses so erst in den Stand bringen.«292 Hier-
bei darf dieses »Geschehen« der Physis nicht i. S. eines empirisch nach-
vollziehbaren Prozesses verstanden werden, der ja auf ontischer Ebene 
verortet wäre.293 Die Physis wird, wie schon erwähnt, als Sein begriffen, 
wonach sich die in dem »Walten« angedeutete Bezogenheit von »Wer-

288 Heidegger, Martin: Einführung in die Metaphysik. Gesamtausgabe 40, 4. Auflage, hg. 
v. P. Jaeger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983, S. 18.

289 Vgl. ebd.
290 Ebd., S. 17.
291 Ebd., S. 16.
292 A. a. O., S. 17.
293 Vgl. ebd., S. 16–7.

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den« und »Sein« auf der Ebene des Ontologischen befindet, liegen doch 
in diesem »Walten« nicht nur beide »beschlossen«; es ist selbst zunächst 
»aufgehend« und »gewährend«. Diese noch etwas kryptisch klingenden 
Ausführungen mögen anhand Barbarićs Erläuterungen verständlicher 
werden, wenn er daran erinnert, dass Heideggers Deutung der Physis als 
(von sich aus) Aufgehen, diesem Aufgehen ein Moment des Sich-Schlie-
ßen wesentlich ist.294 Heidegger hält dazu in seiner Heraklit-Vorlesung 
folgendes fest: »Im Aufgehen und als Aufgehen entgeht dieses keineswegs 
dem Sichverschließen, sondern nimmt dieses für sich in den Anspruch 
als dasjenige, was das Aufgehen gewährt und allein und stets die einzige 
Gewähr für das Aufgehen gönnt.«295 Zum Aufgehen gehört also ein Sich-
Verschließen, und zwar dergestalt, dass Aufgang (zunächst) eine Eröff-
nung und zugleich aber ein Sich-Schließen in diesem erst selbst Eröff-
neten ist.296 Im Widerschein dieses Sich-Verschließens, des aufgehenden 
In-sich-zurück-Gehens297, wird im Eröffneten erst so etwas wie Offenheit 
gewährt, und zwar insofern, als angesichts dessen erst das zuvor erwähn-
te »aufgehende Walten« und »das von ihm durchwaltete Währen« dieses 
»Werden« und »Sein« erscheinen lassen. M. a. W. wird dieses im Aufgang 
Eröffnete erst kraft des gleichzeitigen Sich-Verschließens weiterhin garan-
tiert; in dieser garantierten Offenheit gibt es nun dieses »Walten«, wel-
ches »Werden« und »Sein« gleichsam ermöglicht. Letztes, und mit ihm 
enger gefasst »Verharren« oder »Stand«, »steht« also derart im Eröffne-
ten als das Ständige, insofern es aus dem Verborgenen hervorgebracht 
wird.298 M. a. W. ist das Ständige insoweit beständig oder anhaltend, als 
es immer auch ein Entstandenes oder Aufgegangenes (Durchwaltetes) ist, 
wonach Physis angemessener als Ent-stehen bezeichnet werden kann.299 
Im Lichte des Aufgangs aus der Verborgenheit in die Offenheit, die wie-

294	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang. Studien zum Spätdenken Heideggers, Frei-
burg: Verlag Karl Alber 2016, S. 71.

295	 Heidegger, Martin: Heraklit. Gesamtausgabe 55, hg. v. M. S. Fringe, Frankfurt a. M.: 
Vittorio Klostermann 1994, S. 133.

296	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 71.
297	 Vgl. Heidegger, Martin: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Gesamtausgabe 4, hg. 

v. F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1981, S. 56.
298	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 71.
299	 Vgl. ebd.

81

Physis als Aufgang und Abgang

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


derum vom zeitgleichen Sich-Verschließen, oder präziser, vom Rückgang 
in jene Verborgenheit gewährt wird, lässt sich begreifen, was Heidegger 
unter Anwesung versteht: »Anwesung im Sinne des Hervorkommens in 
das Unverborgene, das Sichstellen in das Offene.«300 Wohlgemerkt liegt 
Heideggers »verbaler« Gebrauch des Begriffs Anwesung darin begrün-
det, ihn von der »substantivischen« Anwesenheit abzugrenzen, welche zu 
sehr den Sinn einer Beständigkeit des Vorhandenen vermittelt.301 Somit 
wird signalisiert, dass der Anwesung als etwas (vermeintlich) Stehendes 
zugleich eine gewisse Bewegtheit zukommt.302 Damit scheint die Physis 
in ihrer Tragweite begreifbarer zu werden: »Φύσις ist das Hervorgehen 
und Aufgehen, das Sichöffnen, das aufgehend zugleich zurückgeht in den 
Hervorgang und so in dem sich verschließt, was je einem Anwesenden die 
Anwesung gibt.«303 Entlang des Aufgangs als das ursprünglichere Hervor-
gehen aus der Verborgenheit und das Sich-Schließen als Abgang in jene 
Verborgenheit, zeigt sich die Physis deutlicher »[a]ls die Ankunft und der 
Entzug zugleich, als der Ausbruch und gleichzeitiges Weggehen«304, als 
sich verschließender Aufgang, der Anwesung gewährt.305 Die vom Auf- 
und Abgang der Physis durchdrungene Anwesung entlarvt somit jed-
wede Beständigkeit oder Anwesenheit als etwas Ruhendes, das zugleich 
äußerst bewegt ist: »[…] was an diesem Stehen als das Ruhen scheint, ist 
in Wahrheit die Sammlung höchster Bewegtheit.«306 Demnach lässt sich 
das Ständige als gespannte Ruhe verstehen, in der »[…] das Gegenwendi-
ge des Zum-Vorschein-Kommens und des aus der Anwesenheit Abtretens 
zusammengehalten wird.«307 Das Seiende ruht insofern als etwas Anwe-
sendes, als es sowohl vom Aufgang als auch vom Abgang (Abwesenheit 
oder Entzug) quasi betroffen ist, kraft deren sich erst von jener gespann-
ten Ruhe höchster Bewegtheit reden lässt. Das Stehen ist daher eine 

300	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 272.
301	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 72.
302	 Vgl. ebd.
303	 Heidegger, Martin: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, S. 56.
304	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 72.
305	 Vgl. ebd.
306	 Ebd. u. vgl. Heidegger, Martin: Holzwege. Gesamtausgabe 5, hg. v. F.-W. v. Hermann, 

Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1977, S. 34–5.
307	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 73.

82

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ruhe, die nicht im Gegensatz zur Bewegung steht, d. h. diese ausschließt, 
sondern die Bewegung vielmehr einschließt, denn »[n]ur das Beweg-
te kann ruhen«308, wonach die Ruhe selbst eine Art der Bewegung dar-
stellt.309 Obzwar Ruhe und Bewegtheit einander nicht ausschließen, bleibt 
ihr eigenartiges Verhältnis zueinander nichtsdestoweniger von einer tie-
fen, nämlich vom Auf- und Abgang der Pyhsis herrührenden Spannung 
oder Gegenwendigkeit getragen, die erst in Heideggers Begriff des Streits 
zunehmende Betonung findet. Angemessen wird der Streit, wie Barbarić 
nahelegt, nur ausgehend von der bereits erörterten Denkfigur des Zusam-
mengehörens des Verschiedenen310 (bzw. auf die Unterscheidung zwischen 
dem Selben und dem Gleichen)311 verstanden.312 Demzufolge verweisen 
die unterschiedlichen Formen des Streits (zwischen Welt und Erde, Maß 
und Unmaß, Lichtung und Verbergung), wie sie unter anderem in Hei-
deggers Der Ursprung des Kunstwerks zur Geltung kommen, auf ein all-
gemeines Verhältnis der Entgegensetzung, in welchem die so Entgegen-
gesetzten dennoch in einem sie einenden Bezug zueinander stehen: ein 
Auseinander und gleichzeitiges Zueinander. Der Auf- und Abgang der 
Physis, der erst Anwesung gewährt und die Bewegtheit jeder scheinbaren 
Beständigkeit preisgibt, kann daher auf einen viel tiefer liegenden Streit 
zurückgeführt werden: auf den »Urstreit«, in welchem die Wahrheit von 
Lichtung und Verbergung geschieht.313

Der Vollständigkeit halber sei hier erwähnt, dass die derart verstan-
dene Physis, als »[…] dieses Hin- und Her- des aufgehenden, sich ver-
schließenden und in sich zurück gehenden Hervorgehens, dieses Auf- und 
Abtreten […]«314, für die Griechen das Wesen des »Erscheinens« ausmach-
te.315 Obzwar schon von vorliegendem Interesse weniger das vorsokrati-
sche Verständnis von Phänomenalität ist, als vielmehr der in der Phy-
sis angelegte Streit in seiner Gegenwendigkeit von Aufgang und Abgang, 

308	 Heidegger, Martin: Holzwege. Gesamtausgabe 5, S. 34.
309	 Vgl. ebd., S. 34–5.
310	 Vgl. Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 55.
311	 Vgl. Kap. 1.1, S. 7.
312	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 50.
313	 Vgl. Heidegger, Martin: Holzwege. Gesamtausgabe 5, S. 42.
314	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 73.
315	 Vgl. ebd.

83

Physis als Aufgang und Abgang

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scheint die Frage nach dem Verlorengehen dieser ursprünglichen Auffas-
sung der Physis unerlässlich. Berechtigterweise fragt Barbarić nach dem 
»Woher« des Absturzes der Physis. Dass diese »[…] glänzende Überfülle 
der aufgehenden, sich eröffnenden und entfaltenden Anwesung […]«316 
der Physis sukzessive schwächer wurde und sich schlussendlich völlig 
zurückzog,317 nämlich hinter das Anwesende318 – Physis wird zum schlicht 
Physischen –, scheint einer Gier nach der stets vorhandenen Beständig-
keit geschuldet zu sein.319 Wie Barbarić dahingehend einräumt, mag auch 
die Erklärung, dass aufgrund der Begünstigung und Absonderung dieser 
einen Bedeutung die tiefe Zweideutigkeit der Physis verloren ging, nicht 
hinreichen, um jene Obsession der Dauer und Konstanz zu rechtferti-
gen.320 Eher scheint im Sein selbst ein grundsätzliches Versäumnis inne-
zuwohnen, das eben jenen einseitigen Wandel befördert321 – eine Ansicht, 
die übrigens auch Heidegger in Erwägung zog.322 Wobei Barbarić dem 
sogleich hinzufügt,323 dass die damit angesprochene Seinsvergessenheit 
zu kurz greift und gar irreführt in der Annahme, sie gehöre schlicht »[…] 
in das durch sie selbst verhüllte Wesen des Seins.«324 Um eine Erklärung 
bemüht, und allem voran auch, um dem bereits aufgespürten Streit auf 
den Grund zu gehen, soll sich der Rekurs auf die ursprünglichere Alet-
heia (ἀλήθεια) als vielversprechender erweisen, geht sie der Physis nicht 
nur geschichtlich, sondern auch sachlich voran,325 was im Übrigen die zur 
Erwähnung gebrachten Begriffe des Verborgenen und Unverborgenen 
bzw. der »Urstreit« von Lichtung und Verbergung bereits erahnen ließen.

316	 Ebd., S. 77.
317	 Vgl. ebd.
318	 Vgl. Heidegger, Martin: Das Ereignis. Gesamtausgabe 71, hg. v. F.-W. v. Hermann, 

Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 2009, S. 25.
319	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 77.
320	 Vgl. ebd., S. 78–9.
321	 Vgl. ebd., S. 79.
322	 Vgl. ebd.
323	 Vgl. ebd.
324	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 364.
325	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 79–80.

84

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.2 	 Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia –  
Lichtung, Logos und Onto-Theo-Logik

Einleitend sei auf Heideggers Abgrenzung des Begriffs zur geläufigen Auf-
fassung verwiesen. Die gemeinhin als Wahrheit übersetzte Aletheia hat, 
so Heidegger, ursprünglich nichts mit einer Wahrheit zu tun, die begrif-
fen wird als Übereinstimmung zwischen »Aussage und dem Sachzusam-
menhang [Hervorh. i. O.]«326 oder als »Angleichung der Sache an die 
Erkenntnis« bzw. »Angleichung der Erkenntnis an die Sache«327; sie hat 
also nichts mit einem Wahrheitsbegriff i. S. einer Adäquation gemein,328 
in welcher Wahrheit (oder besser gesagt Richtigkeit oder Evidenz) dann 
vorliegt, wenn, vereinfacht gesagt, Aussagen mit (objektiven) Gegeben-
heiten in richtiger Weise korrespondieren. Viel weniger noch darf, wie 
Barbarić anmerkt, der von Heidegger vertretene Wahrheitsbegriff als 
etwas aufgefasst werden, das in den Gesichtskreis der Erkenntnis oder 
gar in jenen des Ewigen und Außerzeitlichen fällt.329 Diesen (ontischen) 
Wahrheitsauffassungen versucht er vielmehr eine vorangehende Wahrheit 
offenzulegen, die jene erst ermöglicht.330 Dafür liest er Aletheia biswei-
len als A-Letheia (Ά-Λήθεια) und hebt damit den Term Lethe (λήθη) her-
vor,331 der soviel wie Verborgenheit und wohlgemerkt auch Vergessenheit 
bedeuten kann, und übersetzt so Aletheia »wörtlicher« als Unverborgen-
heit.332 Das in der Physis bereits zur Rede gebrachte Hervorkommen aus 
dem Verborgenen, wie es zum Aufgang und zum Ent-stehen wesentlich 
dazugehört, wird somit konkretisiert als Entbergung: das Hervorbringen 
oder Überführen (des Seienden) aus dem Verborgenen in Unverborgen-
heit; das Ans-Licht-Bringen und Anwesen-Lassen i. S. d. bereits erwähn-
ten Anwesung. Im Zusammenhang mit der Entbergung stoßen wir bis-

326	 Heidegger, Martin: Vom Wesen der Wahrheit. Gesamtausgabe 34, hg. v. H. Mörchen, 
Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1988, S. 11.

327	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 180.
328	 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 85–6.
329	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 46.
330	 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 85–6.
331	 Vgl. Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze. Gesamtausgabe 7, hg. v. F.-W. v. Her-

mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 2000, S. 225–6.
332	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 188.

85

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


weilen auf Übersetzungen Heideggers in ein ausdrücklich ontologisches 
Vokabular: »Das Sein entzieht sich, indem es sich in das Seiende ent-
birgt. […] Indem sie [die A-Letheia; Anm. d. Verf.] Un-Verborgenheit 
des Seienden bringt, stiftet sie erst Verborgenheit des Seins.«333 D. h. also, 
dass zum Entbergen, welches Seiendes in die unverborgene Anwesung 
bringt, es anwesend sein lässt, wesentlich das Verborgene gehört, »[…] 
die Λήθη [Lethe; Anm. d. Verf.], als ihre Rücklage, aus der das Entbergen 
gleichsam schöpft.«334 Zugleich zieht sich jedoch das Sein im Entbergen 
notwendigerweise zurück, soll Unverborgenheit gewährt werden. (Wir 
treffen hier auf die uns bereits vertraute Denkfigur eines ermöglichen-
den Entzugs, wie sie schon im Begriff des Ab-Grunds deutlich wurde.)335

Das ursprüngliche Hervorkommen aus dem Verborgenen erläutert 
Heidegger sonach entlang des Seinsbegriffs: »Sein des Seienden heißt: 
Sein, welches das Seiende ist [Hervorh. d. Verf.]«336, während dieses »ist« 
transitiv verstanden werden muss:337 »Sein west hier in der Weise eines 
Überganges zum Seienden.«338 Dieser Übergang vom Sein zum Seienden 
bedeutet, wie Heidegger unterstreicht, freilich nicht ein Hinzukommen 
des Seins zum Seienden, als ob sich dem Seienden schlicht ein Sein hin-
zugesellt oder von diesem angegangen wird;339 oder wie Pöltner pointiert 
festhält: »Entbergung des Seienden, das Seiende ins Offene bringen meint 
also weder ein nachträgliches Bescheinen oder ein Verfrachten eines schon 
Vorhandenen aus einer Dunkelkammer in einen Lichtraum […].«340 Das 
Sein wird also insofern als transitiv verstanden, als dem Übergang kein 
Seiendes voraus geht, welches bereits anwesend oder gar gegründet ist.341 
Vielmehr muss dieser Übergang eher von einem ursprünglichen Wahr-
heitsgeschehen her begriffen werden: als »[d]as Geschehnis des Entber-

333	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 337.
334	 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 226.
335	 Vgl. Kap. 1.1, S. 7–8.
336	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 70–1.
337	 Vgl. ebd., S. 71.
338	 Ebd.
339	 Vgl. a. a. O.
340	 Pöltner, Günther: Zeit-Gabe. Zum Ereignisdenken des späten Heidegger, in: Das Spät-

werk Heideggers. Ereignis – Sage – Geviert, hg. v. D. Barbarić, Würzburg: Königshau-
sen & Neumann 2007, S. 31.

341	 Vgl. ebd., S. 30.

86

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gens, d. h. der Wahrheit […]«342, also vom Gründen des Seins her, wie 
Pöltner in einer Fußnote anmerkt.343 Dieses Gründen des Seins, wohlge-
merkt im Genitivus subiectivus zu verstehen, bringt das Seiende als sol-
ches, d. h. als etwas Anwesendes i. S. der Anwesung, überhaupt erst her-
vor: »Das Übergehen ergibt das Wohin seines Übergangs, im Übergehen 
wird zumal die Stätte der Ankunft erbildet. Das, wobei das übergehen-
de Sein ankommt, wird im Übergehen selbst erst gestiftet.«344 Den nähe-
ren Übergang beschreibt Heidegger dann wie folgt: »Sein geht über (das) 
hin, kommt entbergend über (das), was durch solche Überkommnis erst 
als von sich her Unverborgenes ankommt. Ankunft heißt: sich bergen in 
Unverborgenheit: also geborgen anwähren: Seiendes sein.«345 Und wei-
ter: »Sein zeigt sich als die entbergende Überkommnis. Seiendes als sol-
ches erscheint in der Weise der in die Unverborgenheit sich bergenden 
Ankunft.«346 Der Übergang lässt sich demzufolge von zwei Seiten schil-
dern: einerseits von der »entbergenden Überkommnis«, andererseits 
von der »bergenden Ankunft«. Während letztes im Grunde nichts ande-
res bedeutet als der in der Physis bereits diskutierte Aufgang aus dem 
Verborgenen, in welchem Seiendes zur Ruhe kommt und im Offenen 
anwesend »steht«, verweist Heideggers Formulierung der »entbergen-
den Überkommnis« nicht nur auf das übergehende Geschehen aus dem 
Verborgenen, also auf die Entbergung. Ebenso wird damit, höchst vor-
sichtig ausgedrückt, der Übergang des Seins i. S. einer »Transzendenz«347 
des Seins gemeint, der Seiendes nicht nur als Seiendes erst hervorbringt, 
sondern dieses stets bedingt und es auch räumlich und zeitlich »über-
holt« (Überkommnis i. S. des Überholens348) bzw. übersteigt: »So wie die 
Offenheit der räumlichen Nähe jedes nahe und ferne Ding, von diesem 
her gesehen, übersteigt, so ist das Sein wesenhaft weiter als alles Seien-

342	 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 26.
343	 Vgl. ebd., S. 31.
344	 Ebd., S. 30–1.
345	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 71.
346	 Ebd.
347	 Vgl. ebd., S. 73.
348	 Vgl. Novák, Aleš: Der Begriff ›Austrag‹ als Bestimmung des Seins bei Martin Heideg-

ger, in: Phänomenologische Forschungen, hg. v. K.-H. Lembeck et al., Hamburg: Felix 
Meiner Verlag 2014, S. 211–2.

87

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


de […].«349 Zugleich ist dieses Übersteigen nicht nur eine Uneinholbarkeit 
oder ein Entzug, wie von Heidegger am Beispiel des Räumlichen veran-
schaulicht wird, sondern auch stets etwas, das dem Seienden zu-kommt 
(siehe Zustellung350), und besonders am temporalen Charakter des Seins 
erkennbar wird, wie Schwan dazu erläutert:

In der Übergängigkeit ist das Sein dem Seienden einerseits immer 
›vorweg‹ als das, was in der Zuwendung dem Seienden erst zukommt 
und auf es ›zu-kommt‹. Damit ist ihm dennoch keine Seinswei-
se jenseits alles Seienden eigen, aus dem es seine Herkunft hätte, 
sondern ›zu-künftig‹ kommt das Sein über alles Seiende so, daß 
es in ihm immer schon »an-kommt« und als Anwesen ›waltet‹.351

Wie die Passage berichtigt, ist Sein im so dargelegten Übergang keine 
positive Transzendenz, käme es derart doch potentiell in den Einzugs-
bereich des Seienden. Die »entbergende Überkommnis«, in welcher das 
Sein das Seiende überholt und somit uneinholbar wird, lässt Seiendes als 
solches erst anwesend sein, indem es diesem, in zeitlicher und räumlicher 
bzw. phänomenologischer Hinsicht, »von allen Seiten« her zu-kommt, 
und zwar dergestalt, wie Novák erläutert, »dass das Sein die Unverbor-
genheit, in der das Seiende sich als ein solches stabilisiert, zur Gestalt 
bringt und dadurch erst erscheint, allererst ›schaffen‹ muss.«352 Wohlge-
merkt sind beide Seiten dieses Geschehens – ob der Begriff des Gesche-
hens hier überhaupt noch angebracht ist, sei dahingestellt –, also »ent-
bergende Überkommnis« und »bergende Ankunft«, nicht als Abfolge, 
sondern als »einheitliches« Geschehen zu verstehen: »Eines geschieht als 
das andere.«353 Dies wird umso deutlicher, wenn Heidegger auf seine uns 
bereits wohl vertraute Denkfigur des Zusammengehörens des Verschie-

349	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 336–7.
350	 Vgl. Kap. 1.1, S. 6–7.
351	 Schwan, Alexander: Politische Philosophie im Denken Heideggers, Opladen: Westdeut-

scher Verlag 1989, S. 35.
352	 Novák, Aleš: Der Begriff ›Austrag‹ als Bestimmung des Seins bei Martin Heidegger, 

S. 211.
353	 Vgl. Pöltner, Günther: Zeit-Gabe, S. 31.

88

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


denen zurückgreift, um die paradoxe Beziehung von Überkommnis und 
Ankunft bzw. Sein und Seiendem zu erläutern:

Sein im Sinne der entbergenden Überkommnis und Seiendes als 
solches im Sinne der sich bergenden Ankunft wesen als die so 
Unterschiedenen aus dem Selben, dem Unter-Schied. Dieser ver-
gibt erst und hält auseinander das Zwischen, worin Überkommnis 
und Ankunft zueinander gehalten, auseinander-zueinander getra-
gen sind. Die Differenz von Sein und Seiendem ist als der Unter-
Schied von Überkommnis und Ankunft: der entbergend-bergen-
de Austrag beider. Im Austrag waltet Lichtung des sich verhüllend 
Verschließenden, welches Walten das Aus- und Zueinander von 
Überkommnis und Ankunft vergibt [Hervorh. i. O.].354

Damit erscheint das ursprüngliche Entbergungsgeschehen, i. S. d. im Geni-
tivus subiectivus verstandenen Gründens des Seins, als entbergend-ber-
gender Austrag von Überkommnis und Ankunft, in welchem Sein und 
Seiendes zwar getrennt und dennoch aufeinander verwiesen bleiben, 
insofern nämlich, als Sein zunächst Seiendes anwesend sein lässt, es sich 
jedoch zugleich in Verborgenheit zurückzieht, damit Seiendes als solches 
erst sein kann. Die im Austrag waltende Lichtung darf dabei mit der Ent-
bergung gleichgesetzt werden, denn während zur Entbergung das Ver-
borgene als deren Rücklage gehört, bezieht die Lichtung gleichermaßen 
vom Verborgenen her ihre Herkunft. »Die Lichtung, in die das Seiende 
hereinsteht«, so Heidegger, »ist in sich zugleich Verbergung.«355 Der Aus-
trag, der erst dieses Walten von Lichtung und Verbergung vergibt, kraft 
deren Seiendes anwesend sein kann, ist natürlich nichts anderes als der 
(Ur-)Streit, in welchem die so Entgegengesetzten, nämlich Lichtung und 
Verbergung, dennoch in einem einenden Verhältnis zueinanderstehen: 
Er trägt beide auseinander und zueinander zugleich.

Aus diesem Austrag schöpft die abendländische Metaphysik, die sich 
derart stets in ihren epochalen Prägungen lichtete (als Physis, Logos, Idee, 

354	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 71.
355	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 40.

89

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


etc.)356, ihre, wie Heidegger es nennt, »Wesensherkunft«357, wobei der Aus-
trag selbst, obzwar stets anwesend, dennoch »[…] als der Austrag verbor-
gen und so vergessen bleibt in einer sich selbst noch entziehenden Ver-
gessenheit [Hervorh. i. O.].«358 Sein zeigte sich selbst lediglich als Sein des 
Seienden (Gen. subj.), also stets nur als zustellender Grund, ohne dabei 
jeden Austrag, d. h. »das Wesen des Seins als das Spiel selber«359 zu den-
ken. Denn dieses Vergessen des Austrags ist, wie Heidegger schreibt, nicht 
der menschlichen Vergesslichkeit geschuldet, als ob der Austrag nachträg-
lich davon befallen wäre, sondern es gehört wesentlich zur Entbergung, 
und zwar im selben Maße, wie zu ihr die Verbergung gehört.360 Im sel-
ben Atemzug, in welchem Verborgenheit hier als Rücklage für Unver-
bogenheit dient,361 ließe sich mithin von der Seinsvergessenheit als jene 
Rücklage reden, die uns erst an das Sein zu erinnern vermag, wie Hei-
deggers Ausführungen an anderer Stelle nahelegen, wenn er vom Sein als 
dem Vergessensten und zugleich Erinnerndsten spricht.362 Verbergen und 
Vergessen gehen also nicht nur zusammen einher, wie es die Mehrdeutig-
keit der Lethe nahelegt;363 vielmehr wäre ohne sie weder ein Entbergen 
noch ein Erinnern möglich. Die Seinsvergessenheit zeigt sich somit im 
Lichte der Entbergung selbst als zugehörig zum Austrag. Demzufolge lie-
ße sich gar vom Streit zwischen Vergessen und Erinnern das Wort reden.

Wie der Austrag nun selbst, und damit auch die von ihm mitgetrage-
ne Seinsvergessenheit, seit dem Beginn der abendländischen Metaphysik 
der Vergessenheit anheimfielen – hier kündigt sich ein »doppeltes« Ver-
gessen an –, zeichnet Heidegger nach, indem er dem bisher dargelegten 
ursprünglichen Entbergungsgeschehen i. S. d. Gründen des Seins im Geniti-
vus subiectivus, ein diesem entgegengesetztes Gründen des Seins im Geni-

356	 Vgl. Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 72–3.
357	 Vgl. ebd., S. 74.
358	 Vgl. ebd., S. 74.
359	 Ebd., S. 72.
360	 Vgl. ebd., S. 59–60.
361	 Vgl. Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 226.
362	 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 252.
363	 Für Heideggers weitere Interpretation der Lethe (Vergessung, Verborgenheit), die zur 

Verbergung gehört, vgl. Heidegger, Martin: Parmenides. Gesamtausgabe 54, hg. v. 
M. S. Frings, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1992, S. 106–12.

90

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tivus obiectivus nachzeichnet, ein »nachträgliches« Geschehen also, das 
sich vielleicht als gegenläufiges »Verbergungsgeschehen« bezeichnen ließe:

Das Sein zeigt sich in der entbergenden Überkommnis als das Vor-
liegenlassen des Ankommenden, als das Gründen in den mannig-
faltigen Weisen des Her- und Vorbringens. Das Seiende als solches, 
die sich in die Unverborgenheit bergende Ankunft ist das Gegrün-
dete, das als Gegründetes und so als Erwirktes auf seine Weise grün-
det, nämlich wirkt, d. h. verursacht. Der Austrag von Gründendem 
und Gegründetem als solchem hält beide nicht nur auseinander, 
er hält sie im Zueinander. Die Auseinandergetragenen sind derge-
stalt in den Austrag verspannt, daß nicht nur Sein als Grund das 
Seiende gründet, sondern das Seiende seinerseits auf seine Weise 
das Sein gründet, es verursacht. Solches vermag das Seiende nur, 
insofern es die Fülle des Seins »ist«: als das Seiendste.364

Der ursprünglichen Entbergung, in welcher das Sein zunächst das Sei-
ende derart gründet, als es dieses lediglich vorliegen lässt, folgt nun eine 
gegenläufige (weitere) »Verbergung«, in der das Seiende selbst das Sein 
gründet, i. S. des Wirkens oder Verursachens. Dies geschieht dergestalt, 
als das Seiende in der Lage ist als das höchste Seiende, das Seiendste, das 
Sein selbst gleichsam zu »inkarnieren«. Kurz gesagt: Sein gründet zwar 
ursprünglich Seiendes, indem es dieses zunächst vorliegen und es anwe-
sen lässt, nur um von diesem selbst wiederum begründet zu werden. 
Demnach kann der Austrag, der Sein und Seiendes aus- und zueinander 
hält, als das Gründen des Seins in zweifacher Hinsicht interpretiert wer-
den: sowohl als das Gründen des Seins (Gen. subj.) im Austrag von Über-
kommnis und Ankunft als auch als das Gründen des Seins (Gen. obj.) im 
Austrag von Gründendem und Gegründetem. Der wesentliche Unter-
schied lässt sich schließlich an der Art und Weise ablesen, wie das Seien-
de jeweils gegründet wird. Ausgehend vom Austrag von Überkommnis 
und Ankunft, gründet das Seiende, Heideggers Ausführungen zufolge, 
zunächst im Logos (Λόγος): »Sein west als Λόγος im Sinne des Grundes, 

364	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 74–5.

91

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Vorliegenlassens.«365 Ohne detailliert auf Heideggers Interpretation 
des Logos einzugehen, soll lediglich darauf verwiesen werden, dass er 
diesen Begriff vor dem Hintergrund des altgriechischen Légein (λέγειν) 
her deutet, das in seiner Ambiguität zwei wesentliche Grundbedeutun-
gen birgt. Denn nächst zur sprachlichen Bedeutung – »λέγειν heißt: sagen 
und reden«366 –, die nebst Ratio, Vernunft, Sinn, etc. wohl am geläufigs-
ten mit dem Begriff des Logos assoziiert wird,367 kommt ihm überdies die 
Konnotation eines Nieder-, Vor- und Zusammenlegens zu, die Heidegger 
am Beispiel der agrarischen Lese, entlang von Begriffen wie Ähren- und 
Traubenlese, aber auch Auf- und Auslesen versucht deutlich zu machen.368 
Er hält fest: »Das uns bekanntere Lesen, nämlich das einer Schrift, bleibt 
eine, obzwar die vorgedrängte Art des Lesens im Sinne von: zusammen-
ins-Vorliegen-bringen.«369 Obzwar schon untrennbar verbunden, ist hier 
weniger Heideggers vom Légein her interpretierte und ursprüngliche 
Sprachauffassung von Interesse,370 sondern der Aspekt dieses ursprüng-
lich unverborgenen »Zusammen«, der sich in den sprachlichen Dimensi-
onen des Sagens, Redens und Lesens widerspiegelt, wenn es da z. B. heißt: 
»Sagen ist λέγειν. […] Er [der Satz eben; Anm. d. Verf.] nennt das unaus-
denkliche Geheimnis, daß sich das Sprechen der Sprache aus der Unver-
borgenheit des Anwesenden ereignet und sich gemäß dem Vorliegen des 
Anwesenden als das beisammen-vor-liegen-Lassen bestimmt.«371 Ähn-
lich der gespannten Ruhe der Physis, die in sich die höchste Bewegtheit 
zusammenhält – sie »durchwaltet« den Logos372 –, zeigt sich auch der 
Logos vom Légein her gedeutet als etwas mannigfaltig Vorliegendes, der 
das »Auseinander- und Gegenstrebige in eine Zusammengehörigkeit« 

365	 Ebd., S. 75.
366	 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 214.
367	 Vgl. ebd.
368	 Vgl. ebd., S. 215–6.
369	 Ebd., S. 215.
370	 Vgl. hierfür drei weiterführende Ansätze zu Heideggers Interpretation von Logos und 

Légein, in: Gregorio, Giuliana: Vor der Metaphysik? Heidegger, Heraklit und die Suche 
nach einer »ursprünglicheren Logik«, in: Perspektiven der Metaphysik im »postmeta-
physischen« Zeitalter, hg. v. P.-L. Coriando u. T. Röck, Berlin: Dunker & Humboldt, 
S. 148–56.

371	 Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 218.
372	 Vgl. Heidegger, Martin: Einführung in die Metaphysik, S. 142.

92

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sammelt und so »[…] aus der Einigung des Gegenstrebigen dieses in der 
höchsten Schärfe seiner Spannung [behält].«373 Der Logos wird wesent-
lich begleitet von einem Zusammen oder einem Einenden: »der Λόγος im 
Sinne des versammelnden Vorliegenlassens: Ἕν Πάντα«374, was übersetzt 
so viel wie »Eins ist Alles [Hervorh. i. O.]«375 bedeutet. Mit dieser Formel 
Heraklits wird bereits der Grundstein dafür gelegt, was die abendländi-
sche Metaphysik als solche gemäß der Leitfrage je auszeichnete, nämlich 
das Sein und mit ihr die ontologische Differenz als einzigartigen und 
zugleich als den allgemeinsten Sachverhalt zu denken: die Einzigartig-
keit und zugleich Universalität der ontologischen Differenz.376 Demnach 
ergibt sich auch eben jene Deutung Heideggers: »Der Λόγος versammelt, 
gründend, alles in das Allgemeine und versammelt begründend alles aus 
dem Einzigen.«377 Im Hinblick darauf gestaltet sich die Frage nach dem 
Sein des Seienden in zweifacher Weise: Zum einen fragt sie nach dem 
Seienden im allgemeinen als Seiendes,378 wonach das Sein des Seienden 
von »[…] der ergründenden Einheit des Allgemeinsten, d. h. des überall 
Gleich-Gültigen […]«379 her gedacht wird: Metaphysik ist hier Ontologie. 
Zum anderen fragt sie, welches und wie das Seiende i. S. des höchsten Sei-
enden ist,380 womit das Sein des Seienden gemäß der »[…] begründen-
den Einheit der Allheit, d. h. des Höchsten über allem«381 gedacht wird: 
Metaphysik stellt somit, wenn auch implizit, »die Frage nach dem Gött-
lichen und nach dem Gott«382, und ist folglich Theologie. Weniger inter-
essiert im Moment eine Erklärung auf die naheliegende Frage, »[…] wie 
der Gott in die Philosophie kommt«383, als vielmehr die Art und Weise, 
wie die abendländische Philosophie sich, Heidegger zufolge, gegründet 

373	 A. a. O.
374	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 65.
375	 Übers. n. Bruno Snell, in: Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 213.
376	 Vgl. Heidegger, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik. Gesamtausgabe 29/30, hg. v. 

F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983, S. 520.
377	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 75.
378	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 449.
379	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 66.
380	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 449.
381	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 66.
382	 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 449.
383	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 67.

93

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hat, nämlich als Onto-Theo-Logie, oder präziser: als Onto-Theo-Logik.384 
Denn im Unterschied zur wissenschaftlich konnotierten Logie (-Logia), 
die ihren Gegenstand hinsichtlich seines Grunds in einen (von bestimm-
ten Gesetzmäßigkeiten geprägten) Begründungszusammenhang stellt 
und deshalb »logisch«, d. h. bereits gegründet, ist, zeichnet sich die hier 
verstandene Logik dadurch aus, dass sie die Logik des Logos (Λόγος) ist, 
d. h. also eine Logik, die dem Ergründen des Seienden als solchem und 
dem Begründen des Seienden im Ganzen Rede steht:385

Die -Logia ist jeweils das Ganze eines Begründungszusammen-
hanges, worin die Gegenstände der Wissenschaften im Hinblick 
auf ihren Grund vorgestellt, d. h. Begriffen werden. Die Ontolo-
gie aber und die Theologie sind »Logien«, insofern sie das Seiende 
als solches ergründen und im Ganzen begründen. Sie geben vom 
Sein als dem Grund des Seienden Rechenschaft. Sie stehen dem 
Λόγος Rede und sind in einem wesenhaften Sinne Λόγος-gemäß, 
d. h. die Logik des Λόγος. Demgemäß heißen sie genauer Onto-
Logik und Theo-Logik. Die Metaphysik ist sachgemäßer und deut-
licher gedacht: Onto-Theo-Logik.386

Kraft dieser Logik darf die onto-theologisch verfasste Metaphysik nicht als 
»Zusammenschluß zweier für sich bestehender Disziplinen«387 gedeutet 
werden, als wäre sie, je ihrer Ausrichtung entsprechend, entweder Onto-
logie oder Theologie. Vielmehr ist sie sowohl Ontologie als auch Theolo-
gie, aufgrund der »Einheit dessen, was in der Ontologik und Theologik 
befragt und gedacht wird: Das Seiende als solches im Allgemeinen und 
Ersten in Einem mit dem Seienden als solchem im Höchsten und Letz-
ten [Hervorh. i. O.].«388 Die Beziehung zwischen Ontologie und Theolo-
gie, die sich aus dem Erfragten selbst ergibt, konkretisiert Heidegger nun 
weiter: »Die Einheit dieses Einen [Hervorh. d. Verf.] ist von solcher Art, 

384	 Vgl. ebd., S. 66.
385	 Vgl. ebd.
386	 Ebd.
387	 Ebd., S. 68.
388	 Ebd.

94

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


daß das Letzte auf seine Weise das Erste begründet und das Erste auf sei-
ne Weise das Letzte.«389 Die onto-theologisch verstandene Metaphysik ist 
also zugleich Ontologie und Theologie, insofern sie sich des Problems der 
(Letzt-)Gründung von zwei Seiten gleichzeitig annimmt.390 Wie Thomson 
nahelegt, könnte man die Onto-Theo-Logik sonach als doppelte Grün-
dung verstehen: zum einen als ontologische »bottom-up«, wonach von 
der grundlegendsten Konzeptions des Seienden auf das Seiende im All-
gemeinen geschlossen wird, d. h. also eine Gründung, die gleichsam von 
innen nach außen erfolgt; zum anderen als theologische »top-down«, 
demzufolge das Seiende im Allgemeinen vom höchsten Seienden abge-
leitet wird, d. h. eine Gründung von außen nach innen.391 Etwaigen Ver-
mutungen, wie es aus philosophischer Sicht zu solch einer Metaphysik 
kam, kann hier nicht weiter nachgegangen werden.392 Festzuhalten bleibt, 
dass die Onto-Theo-Logik keiner geschichtlichen Entwicklung geschul-
det ist, in welcher die genuin philosophische Ontologie bzw. die griechi-
sche Metaphysik um den göttlichen Aspekt der christlichen Theologie im 
Nachhinein »bereichert« wurde.393 Heidegger insistiert, dass der theolo-
gische Charakter der Ontologie mit der Art und Weise zu tun hat, »[…] 
wie sich von früh an das Seiende als das Seiende entborgen hat.«394 Der 
entscheidende Aspekt ist jener, dass im Logos das Onto-Theologische, 
wie es in der heraklitischen Formel auf den Punkt gebracht wird, bereits 
angelegt scheint:

Sein west als Λόγος im Sinne des Grundes, des Vorliegenlassens. 
Derselbe Λόγος ist als Versammlung das Einende, das Ἕν. Dieses 
Ἕν jedoch ist zwiefältig: Einmal das Eine Einende im Sinne des 
überall Ersten und so Allgemeinsten und zugleich das Eine Einen-
de im Sinne des Höchsten (Zeus).395

389	 Ebd.
390	 Vgl. Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology: Technology and the Politics of Edu-

cation, Cambridge: Cambridge University Press 2005, S. 18.
391	 Vgl. ebd.
392	 Für eine philosophische Problematisierung der Onto-Theologie, vgl. ebd., S. 30–38.
393	 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 379.
394	 Ebd.
395	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz 6, S. 75.

95

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Damit verdeutlicht sich auch der Zusammenhang zwischen dem Aus-
trag von Überkommnis und Ankunft und jenem von Gründendem und 
Gegründetem, der schließlich darin besteht, wie das Seiende seine jewei-
lige stets onto-theologische Gründung erfährt. Bezüglich erstem gründet 
das Seiende derart, als es entborgen und ankommend vorliegen gelassen 
wird. Dieses Vorliegenlassen wird durch das sich in Verborgenheit zurück-
ziehende Sein ermöglicht, welches dadurch erst Lichtung und Offenheit 
des so vorliegenden Seienden gewährt. Das Seiende wird demnach von 
der Verbergung, d. h. vom Entzug des Seins her gedeutet. Dem entge-
gen wirkt dieses so gegründete Seiende, indem es sich in der gewährten 
Offenheit, in welcher ja bereits das Onto-Theologische angelegt ist, eben 
derart entfaltet. »Das Seiende«, merkt Schwan an, »stellt sich in der Lich-
tung vor das Sein, es spreizt sich gegen das es lichtende Sein auf; […].«396 
Es liegt also nicht mehr nur vor, sondern strebt gleichsam das sich ent-
ziehende Sein so selbst zu begründen. Der Austrag von Überkommnis 
und Ankunft wird dabei ebenso in onto-theologischer Weise überschat-
tet, d. h. (weiter) verborgen, wie freilich das sich bereits entziehende bzw. 
verbergende Sein selbst – ein doppeltes Verbergen, demzufolge auch von 
einem Verbergungsgeschehen die Rede war: vom Austrag von Gründen-
dem und Gegründetem oder das Gründen des Seins in seiner Rezipro-
zität, wenn man so will. Vielmehr kann der (Ur-)Streit zwischen Lich-
tung und Verbergung, wie er zuvor im Austrag von Überkommnis und 
Ankunft hervorgehoben wurde, umfassender ausgelegt werden: als Streit 
zwischen Lichtung, d. h. Austrag von Überkommnis und Ankunft, und 
Verbergung, d. h. Austrag von Gründendem und Gegründetem. Gemäß 
Heideggers Denkformel des Zusammengehören des Verschiedenen, sind 
Lichtung und Verbergung, das Selbe, rühren doch beide von dem sie einen-
den Streit. Dadurch wird erst die nun folgende Passage verständlicher, die 
den Austrag von Gründendem und Gegründetem in den Begriffen des 
Austrags von Überkommnis und Ankunft wiedergibt:

Insofern Sein als Sein des Seienden, als die Differenz, als der Austrag 
west, währt das Aus- und Zueinander von Gründen und Begrün-
den, gründet Sein das Seiende, begründet das Seiende als das Sei-

396	 Schwan, Alexander: Politische Philosophie im Denken Heideggers, S. 29.

96

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


endste das Sein. Eines überkommt das Andere, Eines kommt im 
Anderen an. Überkommnis und Ankunft erscheinen wechselwei-
se ineinander im Widerschein. Von der Differenz her gesprochen, 
heißt dies: Der Austrag ist ein Kreisen, das Umeinanderkreisen 
von Sein und Seiendem.397

Der Austrag kulminiert schließlich in jenem Umeinanderkreisen von 
Sein und Seiendem, welches letztlich nichts Weiteres ist, als eine Varian-
te der Differenz als Differenz bzw. des gründenden und entgründenden 
Spiel des Seyns, wie sie bereits in Kapitel 1 diskutiert wurden. Dem hier 
aufkommenden Schein zum Trotze, einen unnötigen Umweg gegangen 
zu sein, nur um auf bereits Ausgeführtes zu stoßen, verschafft uns dieser 
bislang beschrittene Pfad der Rekonstruktion von Physis und Aletheia 
wesentliche Anknüpfungspunkte, die uns den Grundzügen der ontolo-
gischen Dimension des Politischen näherbringen. Dafür sei der Austrag 
in seinem bislang dargelegten Umfang und unter Miteinbeziehung der 
Erläuterungen zur Physis rekapituliert.

3.3 	 Zwischenresümee

1. Lichtung oder das Gründen des Seins: Im Geschehen ursprünglicher 
Entbergung zeigt sich der Austrag zunächst als jener von Überkomm-
nis und Ankunft. Die Überkommnis benennt zunächst die ontologische 
Seite der Entbergung, genauer gesagt stellt sie den Hintergrund dar, vor 
welchem das Seiende ursprünglich gründet. Dafür bringt das Sein einer-
seits das Seiende aus dem Verborgenen ins Unverborgene und übersteigt 
das Seienden zugleich, um andererseits in diesem Überstieg, und damit 
im Rückzug seiner selbst ins Verborgene, das mithin »geschaffene« Offe-
ne auch weiterhin in seiner Offenheit zu gewähren. Etwas salopp formu-
liert heißt das, dass das Sein die Ankunft des Seienden so gleichsam lei-
tet und vorbereitet, indem es das Seiende aus dem Verborgenen lotst, nur 
um beim flüchtigsten Anblick von Unverborgenheit gleich kehrtzuma-
chen und wieder ins Verborgene zu verschwinden, damit das Seiende in 

397	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 75–6.

97

Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dieser Unverborgenheit ungestört verweilen kann. Die derart gebilde-
te Ankunftsstätte für das Seiende ist durchwirkt von dieser eigenarti-
gen Bewegtheit des Seins, wie sie entlang der Ausführungen zur Physis 
beschrieben wurde, nämlich als Aufgang und Abgang, als Ausbruch und 
Entzug zugleich, im Schoße deren sich jedweder Aufenthalt als etwas 
Bewegtes herausstellen muss. Was in diesem »geschaffenen« Offenen ent-
steht und zum (vermeintlichen) Stillstand kommt, liegt zwar so vor, wie es 
ursprünglich in Erscheinung tritt, nämlich im Zustand einer augenschein-
lichen Ruhe, der sich jedoch als eine Versammlung höchster Bewegtheit 
entpuppt, d. h. als ein Zustand gespannter Ruhe, der die Bewegtheit des 
Seins (ihren Auf- und Abgang) zusammenhält. In der somit umschrie-
benen Anwesung spiegelt sich demnach diese Bewegtheit des Seins wider, 
d. h. die Art und Weise, wie das sich verbergende Sein ursprünglich Sei-
endes vorliegen lässt. Von der Warte dieses ent-stehenden und ankom-
menden Seienden, erweist sich das entziehende Sein nun nicht als solider 
Grund, sondern als Sein- oder Vorliegenlassen. Es west i. S. der Anwesung 
als Grund, als »ursprünglicher« Logos, in welchen das Seiende entborgen 
wird und schließlich in seiner Mannigfaltigkeit und Überfülle zum Vor-
liegen kommt. Dergestalt gründet Sein das Seiende, wonach der Austrag 
von Überkommnis und Ankunft auch als das Gründen des Seins (Gen. 
subj.) bezeichnet wurde, als die sich aus der Verbergung des Seins (Gen. 
subj.) ergebende Lichtung. Was also gelichtet wird, ist zwar »nur« das Sei-
ende, das derart vorliegend das Weiterbestehen der Offenheit garantiert. 
Gleichwohl ist dadurch der Entzug des Seins erfahrbar, also das Verbor-
gene als jene Rücklage, aus dem sich die Lichtung gleichsam speist, und 
damit auch der Austrag selbst, d. h. das grundlegende paradoxe Verhält-
nis, in welchem Sein und Seiendes zugleich auseinander und doch zuei-
nander getragen sind.

2. Verbergung oder Gründen des Seins: Erst aus dem scheinbaren Zwi-
schenschritt des gründenden Logos, geht die der Entbergung gegenläufi-
ge Verbergung des Seins (Gen. obj.) hervor, der Austrag von Gründendem 
und Gegründetem. Denn die Anwesung und vielmehr noch die gespann-
te Ruhe höchster Bewegtheit lassen bereits einen weiteren wesentlichen 
Aspekt erahnen, wie das Sein als Logos anwest, nämlich als Vorliegenlassen 
des Seienden, welches überdies das so mannigfaltig Anwesende zugleich 

98

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einend versammelt, gemäß der heraklitischen Formel »Eins ist Alles«, in 
welcher sich das onto-theologische Moment bereits ankündigt. Denn die-
ses Eine, welches das Seiende in seiner Mannigfaltigkeit und Überfülle 
vorliegen lässt und ferner eint, ist freilich das verbergende Sein, das in sei-
nem Entzug überhaupt erst Unverborgenheit und Offenheit, und damit 
die Anwesung im Logos gewährt. Jeder Versuch es (letztgültig) zu benen-
nen, stößt daher auf diesen Logos und läuft darauf hinaus, ihn selbst zu 
bestimmen. Folglich legt jede Bestimmung oder gar Beherrschung die-
ses Logos, die Logik des Logos, quasi Rechenschaft von (und vor) ihm 
ab, d. h., dass sich in einer derartigen Logik der Logos selbst reflektieren 
wird, und zwar in zweierlei Hinsicht: einerseits als das im Allgemeinsten 
und andrerseits als das im Höchsten einende Eine,398 d. h. als Onto-Theo-
Logik. Derart gründet das Seiende seinerseits das Sein, weshalb hier vom 
Gründen des Seins im Genitivus obiectivus die Rede war.

Der Austrag ist zusammenfassend sowohl jener von Überkommnis und 
Ankunft als auch der von Gründendem und Gegründetem, das Gründen 
des Seins in seiner Reziprozität. Die Verwendung der zweideutigen Geni-
tivverbindung, obzwar sie schon zu verwirren vermag, soll nichtsdesto-
weniger die »Gleichzeitigkeit« kennzeichnen, die für den Austrag wesent-
lich ist. D. h., dass quasi rückblickend beide Weisen des Austrags nur von 
ihrer gemeinsamen Verschränkung her in ihrem – wenn auch sicherlich 
nicht völlig ausschöpfenden – Umfang begreifbar werden. Daher liegt es 
nahe, sie unter den Begriff des (Ur-)Streits399 (das Ereignis) zwischen Lich-
tung und Verbergung zu subsumieren, in welchem die so Unterschiede-
nen zwar geeint sind, doch niemals koinzidieren, sondern sich einander 
umkreisend überkommen und ineinander ankommen: »Im Streit trägt 
jedes das andere über sich hinaus.«400 Die Frage nach der wie auch immer 
gefassten Abfolge beider Geschehen rückt damit ebenso in den Hinter-
grund, wie die scheinbar mögliche Rückkehr zu einem (vermeintlichen) 

398	 Für weiterführende Ausführungen zur (impliziten) Negativen Theologie in Heideg-
gers Denken, vgl. Schmiedl-Neuburg, Hilmar: Negative Theologie bei Adorno, Derri-
da, Wittgenstein und Heidegger, in: Gott ohne Theismus? Neue Positionen zu einer zeit-
losen Frage, hg. v. T. Rentsch, Münster: mentis 2016, S. 121–3.

399	 Vgl. Heidegger, Martin: Holzwege, S. 42.
400	 Ebd., S. 35.

99

Zwischenresümee

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Naturzustand« des ursprünglichen (»vor-onto-theologischen«) Logos.401 
Weiter abstrahierend gelangen wir im Grunde zur bereits in Kapitel 1 the-
matisierten Differenz als Differenz, zum gründenden und entgründen-
den Spiel des Seyns, das hier im Austrag zur Geltung kommt. Das ent-
bergende Sein, das sich sogleich verbirgt, um Unverborgenheit und somit 
das darin ankommende Seiende zu gewähren, spiegelt nichts anderes, als 
den abgründigen Charakter des Seins selbst. Demnach ist sein Verbergen 
einerseits der ermöglichende Entzug das Seiende als Seiendes überhaupt 
zu gründen, welches »zunächst« im Logos vorliegend erscheint. Folglich 
ist es dem Seienden auch möglich sich gegen das Sein aufzuspreizen, d. h. 
es in onto-theologischer Weise zu verbergen und schließlich vergessen 
zu machen. Jedoch stellt das Verbergen des Seins (Gen. subj.) anderer-
seits auch die Unmöglichkeit jeder völligen und umfassenden onto-theo-
logischen Schließung dar, d. h. den steten Entzug des Seins. Da sich das 
Sein somit jeder Bestimmung und Beherrschung widersetzt, bleibt auch 
jeder Versuch des Seienden als das Seiendste vergeblich, die Fülle des 
Seins jemals onto-theologisch zu »inkarnieren« bzw. zu begründen. Eben 
daraus ergibt sich erst der Streit, in welchem Sein und Seiendes einander 
umkreisen und sich gegenseitig (zu) überkommen (versuchen), also jene 
paradoxe Beziehung zwischen Sein und Seiendem, wie sie bereits am chi-
astisch begriffenen Ab-Grund verdeutlicht wurde. Erst die Unmöglich-
keit das Sein gänzlich zu repräsentieren – die produktive Abwesenheit 
des Seins, wie es in einer Fußnote bei Marchart heißt402 – ermöglicht erst 
den Austrag, der bislang in den Begriffen der Differenz als Differenz bzw. 
als das gründende und ent-gründende Spiel des Seyns gefasst wurde. Der 
Austrag benennt hier, wie schon das Seyn, »[…] weder die ontologische 
noch die ontische Seite der ontologischen Differenz, sondern das Ereig-
nis ihrer Differenzierung als solches.«403

Obwohl wir freilich auf bereits Erörtertes stoßen, erweitert die darge-
legte Rekonstruktion des Austrags entlang der Begrifflichkeit von Phy-

401	 Vgl. dazu Heideggers quasi apophatische Haltung, um jenem (ursprünglichen) Lo-
gos bzw. der Wahrheit des Sein zu entsprechen, in: Pöggeler, Otto: Der Denkweg Mar-
tin Heideggers, Pfullingen: Neske 1990, S. 275–6.

402	 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz., S. 67.
403	 Ebd., S. 71–2.

100

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sis und Aletheia die bisherigen Ausführungen zur Ontologie um drei 
wesentliche Aspekte.

1. Das Verhältnis von Vergessenheit und Verborgenheit: Einerseits gibt 
es ein grundsätzliches Verbergen des Seins (Gen. subj.), wie es im Aus-
trag von Überkommnis und Ankunft geschildert wurde, also einen genui-
nen Entzug, der erst das Offene stiftet und im Widerschein des lediglich 
vom Entzug her vorliegenden Seienden die eröffnete Offenheit weiterhin 
gewährt – Lichtung. Andererseits begründet das Seiende nun selbst wie-
derum das Sein, wodurch es sich in dieser Offenheit aufspreizt und so 
den Entzug des Seins, gleichsam abschirmend, überdeckt. – Man könn-
te freilich von der Lichtung sprechen, die dermaßen erhellend das Ver-
bergen des Seins selbst noch verbirgt. Das damit gegebene doppelte Ver-
bergen ließe sich freilich auf das damit assoziierte Vergessen übertragen, 
wonach nicht nur von einem grundlegenden Vergessen die Rede wäre, 
sondern von einem weiteren, nämlich einem der Onto-Theo-Logik zuge-
hörenden Vergessen, welches erstes befördert. Man hätte es sonach mit 
einer Weise des »doppelten Vergessens« zu tun, welches obendrein ver-
gisst, dass etwas vergessen wurde.404 An dieser Stelle muss allerdings an 
Barbarić Kritik erinnert werden, wenn er mahnt, die Seinsvergessenheit 
nicht zu leichtfertig dem genuinen Entzug des Seins zu zuschreiben, wel-
cher erst Anwesung und das Gründen im Logos gewährt. Es darf bezwei-
felt werden, ob damit das Sein, genauer gesagt dessen gegenwendiges bzw. 
entziehendes Wesen, tatsächlich vergessen ist, wird doch dieses Gründen 
im Logos erst von jenem Entzug des Seins selbst erfahren. Das Sein bleibt 
hier zwar verborgen, doch nicht notwendig vergessen, sondern gewis-
sermaßen spürbar abwesend. Daher scheint es nahe zu liegen, sich nicht 
zu vorschnell auf ein genuines Vergessen festzulegen und es vielmehr in 
jener Onto-Theo-Logik, i. S. eines »einfachen« Vergessens, zu vermuten, 
das mit dem doppelten Verbergen einhergeht. M. a. W. ist es die onto-
theologische Beherrschung und Gründung des Logos, die vom Verges-
sen begleitet wird und dieses vermutlich weiter befördert.

2. Die Unterscheidung im Logos: Im Logos finden wir jenen »Grund«, 
in welchem das Seiende insofern gründet, als das entbergende und sich 
sogleich verbergende Sein das Seiende vorliegen lässt. Dieses Vorliegen-

404	 Vgl. Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 41.

101

Zwischenresümee

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lassen des Seienden ist im Grunde nichts anderes, als das Seiende vom 
Entzug des Seins her gedeutet, vom Auf- und Abgang des Seins. Dem-
nach scheint das Seiende auch in jenen paradoxen Zustand höchst beweg-
ter Ruhe versetzt zu sein, ein (Ent-)Stehen im Offenen, in welchem zwar 
das Onto-Theologische bereits angelegt, allerdings noch unbestimmt ist. 
Die Bestimmung oder gar Beherrschung des Logos, die sich aus dem Ver-
such ergibt, das Sein selbst zu begründen, ist schließlich die Logik dieses 
Logos und spiegelt letztlich das im Logos bereits angelegte Onto-Theolo-
gische wider, wonach sie Onto-Theo-Logik ist. Aufgrund des bereits im 
Logos angelegten onto-theologischen Moments, liegt der Schluss nahe, 
die Onto-Theo-Logik als wesentlich zum Logos zugehörig zu begrei-
fen: »Sie [Onto- und Theologie; Anm. d. Verf.] stehen dem Λόγος Rede 
und sind in einem wesenhaften Sinne Λόγος-gemäß, d. h. die Logik des 
Λόγος.«405 Insofern die Onto-Theo-Logik die Logik des Logos ist, lässt 
sich auch das Seiende in zweierlei Hinsicht bestimmen: einerseits vom 
Entzug des Seins her, also im Logos ankommend und vorliegend, ande-
rerseits vom Verbergen bzw. Vergessen dieses Entzugs, d. h. Seiendes als 
in der Onto-Theo-Logik gegründet. Während im Ersten das Seiende in 
jener gespannten Ruhe höchster Bewegtheit vorliegt, in welcher ihm die 
Anwesung, der Auf- und Abgang des Seins, d. h. im Grunde der Entzug 
des Seins, gleichsam »anzusehen« ist, tritt im Zweiten diese Ruhe hin-
ter das starre Verharren, hinter das Anwesende oder das reine Physische. 
Folglich herrscht im Logos bereits der Streit von Lichtung und Verber-
gung, der sich schließlich am Seienden selbst ablesen lässt.

3. Gründung des Ontischen als Onto-Theo-Logik: Nicht nur im Hin-
blick auf die Metaphysik, sondern allgemein erweist sich die vom Streit 
her verstandene Onto-Theo-Logik als grundlegendes Arrangement des 
Ontischen. Die Onto-Theo-Logik gründet jedwedes Seiende von zwei Sei-
ten gleichzeitig: ontologisch bottom-up bzw. von innen nach außen und 
theologisch top-down bzw. von außen nach innen.406

405	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 66.
406	 Es ließe sich vielleicht auch von einer ontologischen Horizontalität und einer theo-

logischen Vertikalität reden, die gemeinsam die »Matrix« des Ontischen konstituie-
ren und so die zu bestimmende Seiendheit des Seienden vorgeben.

102

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.4 	 Demarkation des Seienden

Wenn nun im Logos das Seiende jeweils unterschiedlich vorliegt, zum 
einen entborgen als etwas Vorliegen-Gelassenes, zum anderen als etwas 
onto-theologisch Gegründetes, drängt sich die Frage nach einem Kriteri-
um auf, das es erlaubt, diese beiden Seins-Weisen des Seienden zu unter-
scheiden. Das dafür maßgebliche Moment scheint sich im Austrag von 
Überkommnis und Ankunft wiederzufinden, genauer gesagt in im eigen-
artigen Übergang des Seins zum Seienden, in jenem, um Pöltner zu para-
phrasieren, »Wohin« des Übergangs, in dem die Ankunftsstätte für das Sei-
ende erbildet wird.407 Das darin ankommende oder ent-stehende Seiende 
liegt versammelt in der gespannten Ruhe höchster Bewegtheit vor, enger 
gefasst als etwas zum Verharren Gebrachtes oder zu Stande Gekomme-
nes. Entscheidend ist nun hierbei die Frage, wie dieser Schein der Ruhe, 
diese Unbewegtheit »ermessen« oder erfahren wird. Näher betrachtet, 
erschließt sich das Verharren oder der Stand nur, wenn die gespannte 
Ruhe von ihrer »festigenden Grenze« her begriffen wird: »Die festigende 
Grenze ist das Ruhende — nämlich in der Fülle der Bewegtheit – […].«408 
Denn was diese festigende Grenze hier benennt, ist das Seiende, welches 
erst »umrissen, in die Grenze eingelassen […], in den Umriß gebracht«409 
überhaupt Seiendes ist. Allgemein gilt daher, wie Barbarić ausführt: »Jedes 
Seiende west erst dadurch an, dass es umrissen, d. h. in die Grenze einge-
lassen und in die Gestalt als den Umriss gebracht wird.«410 Das versam-
melt vorliegende Seiende gründet also dergestalt im Logos, wie es von sei-
ner Grenze her erscheint. Die Grenze selbst ist dabei nicht (im positiven 
Sinne) etwas Umschließendes, in der das Seiende eingeschlossen gleich-
sam endet, d. h. »[…] worin dieses Seiende aufhört, sondern das, woher 
ihm sein Sein erst zugelassen wird.«411 Darin drückt sich die Überkomm-
nis des Seins aus, also jenes Zu-kommen des Seins zum Seienden, in dem 
es das Seiende uneinholbar überschreitet, dieses gleichsam immer schon 

407	 Vgl. Pöltner, Günther: Zeit-Gabe, S. 30–1.
408	 Heidegger, Martin: Holzwege., S. 71.
409	 Ebd.
410	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 48.
411	 Vgl. ebd.

103

Demarkation des Seienden

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ankommen lässt und derart die Grenze des Seienden, und somit das Sei-
ende selbst, gewährt. »Die Grenze […]«, so Heidegger, »riegelt nicht ab, 
sondern bringt als hervorgebrachte selber das Anwesende erst zum Schei-
nen. Grenze gibt frei ins Unverborgene; […].«412 Damit erscheint auch die 
Ankunft des Seienden von der Grenze her, die zunächst nicht verschließt, 
sondern die Bewegtheit der gespannten Ruhe, und damit den Entzug des 
Seins, preisgibt, womit schließlich die (weitere) Offenheit gewahrt wird. 
M. a. W.: An der Grenze zeigt sich letztlich der Streit von Lichtung und 
Verbergung selbst, d. h. Lichtung des im Logos vorliegenden Seienden 
und Verbergung i. S. des Entzugs des Seins, und damit freilich das para-
doxe Verhältnis des Auseinander-Zueinander von Sein und Seiendem, wie 
er im Austrag geschildert wurde. An ihr, so darf gefolgert werden, wird 
»jene offene Mitte«413 des (Ur-)Streits zwischen Lichtung und Verbergung 
erstritten.414 Anhand der Figur des Chiasmus, wie sie am Begriff des Ab-
Grund abzulesen war,415 ließe sich weiter verdeutlichen, dass die Grenze 
axial verstanden werden kann, die Sein und Seiendes aus- und zueinan-
der hält und um welche Sein und Seiendes einander umkreisen, gleichsam 
umschlungen einander überkommen und ineinander übergehen. Kurz 
und einfacher gesagt, tut sich an der Grenze selbst der Abgrund416 auf. Die 
Grenze als jene Instanz, welche die Bewegtheit des Seienden festigt und 
damit für dessen gespannte Ruhe sorgt, ist letztlich nur vom Entzug des 
Seins her intelligibel und erkennbar. Im Umkehrschluss heißt das aller-
dings, dass mit der Verbergung des Entzugs – das doppelte Verbergen –, 
die mit der Onto-Theo-Logik einhergeht, auch die Grenze in ihrer anzei-
genden Funktion der höchsten Bewegtheit zu verschwinden droht, womit 
das Seiende lediglich als das Anwesende erfahren wird (und nicht mehr 
i. S. der Anwesung). Dieses Streben der Onto-Theo-Logik, das sich entzie-
hende Sein in seinen Einzugsbereich zu bringen, verbirgt nicht nur den 
Entzug des Seins, sondern auch die Grenze in ihrer Funktion die Bewegt-
heit des Seienden zusammenzuhalten. Je zunehmender und umgreifen-

412	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 71.
413	 Ebd., S. 42.
414	 Vgl. ebd.
415	 Vgl. Kap. 1.1, S. 8–9.
416	 Das Ab-bleiben und zugleich das Zustellen des Grundes, vgl. Kap. 1.1, S. 7–8.

104

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der die Onto-Theo-Logik, desto eher erscheint die Grenze nur noch als 
jene des starren Verharrens (wenn auch der konstitutive Entzug des Seins 
keine endgültige onto-theologische Schließung erlaubt).

Mit dem Begriff der Grenze scheinen wir nun an den entscheiden-
den Dreh- und Angelpunkt angelangt zu sein, von dem aus das Ontolo-
gische in einen umfassenderen Blick genommen werden kann, denn je 
nach Art und Weise der Grenze, tritt das Seiende nun selbst in Erschei-
nung: Vom Entzug des Seins her, oder als »abgründige« Grenze, zeigt sie 
sich in ihrer Funktion, die Bewegtheit des Seienden zusammenzuhal-
ten, wonach das Seiende als jene gespannte Ruhe höchster Bewegtheit 
erscheint, als etwas Anwesendes (i. S. des Anwesung), welches im Logos 
vorliegt. Wird sie hingegen als bloße Umschließung des Seienden ver-
standen, verweist sie auf nichts anderes als auf Seiendes selbst, d. h. auf 
das Seiende in seiner jeweiligen Identität und damit auf anderes Seiendes 
(bzw. auf das Seiendste) und ist sonach lediglich Differenz. In der Ver-
kennung des sich entziehenden Seins, steht Seiendes zwar (in sich) diffe-
riert, gleichwohl aber abgeschlossen und eingegrenzt lediglich als etwas 
onto-theologisch Gegründetes fest.

Wird diese wesentliche Bedeutung der Grenze für den Streit einmal 
anerkannt, bedarf es eines Grenzbegriffs, welcher der Abgründigkeit der 
Grenze bzw. der Inkommensurabilität des Seins gerecht wird. Diesen fin-
den wir freilich bei Laclau, der, wie bereits ausgeführt wurde, scharfsin-
nig erkennt, dass eine solch »abgründige« Grenze nur eine des absoluten 
Ausschlusses sein kann: »Im Falle einer Ausschließung haben wir dage-
gen authentische Grenzen, da die Aktualisierung dessen, was jenseits der 
Grenze der Ausschließung liegt, die Unmöglichkeit dessen beinhaltet, was 
diesseits der Grenze liegt. Wahre Grenzen sind immer antagonistisch [Her-
vorh. d. Verf.].«417 Was also bislang im Streit von Lichtung und Verbergung 
erörtert wurde, lässt sich schlussendlich von der antagonistischen Grenze 
aus betrachten, was uns erlaubt, den Begriffen Heideggers, mit welchen er 
das Ontologische zu umschreiben versucht, wie eben Austrag, Streit, Spiel, 
etc., jenen des Antagonismus anzureihen, als Anzeige des Gründens und 
Entgründens, jenem Ereignis der Differenzierung. Der derart verstandene 
Antagonismus stellt schlussendlich den Dreh- und Angelpunkt der nun 

417	 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, S. 67.

105

Demarkation des Seienden

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


umfassender zu rekonstruierenden ontologischen Dimension des Politi-
schen dar. Er zeigt die radikale Grenze auf und offenbart somit das strit-
tige Wesen des Seienden, in Anbetracht deren »[k]ein Seiendes […] ein-
fach nur vor[-liegt] und besteht; vielmehr muss es, um zu sein, immer 
erstritten werden.«418 Dementsprechend wohnt jedem (wie auch immer 
gegründeten) Seienden ein »Stoß ins Offene«419 inne.420

418	 Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 48.
419	 Heidegger, Martin: Holzwege, S. 53.
420	 Vgl. Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang, S. 48.

106

Das strittige Wesen des Seins

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107

4. 	 Zusammenführungen: Repolitisierung der Polis – 
Oder: Die Polis als Topos des Logos

Der vorangegangene Ausflug ins scheinbar rein Philosophische darf nicht 
über dessen politik-theoretische Relevanz hinwegtäuschen. Freilich rührt 
dieser Purismus von Heideggers Emphase des Seinsbegriffs und überdies 
von seinen, euphemistisch gesprochen, politischen Fehltritten, die mit 
Ausnahme weniger Schriften vermutlich den Rückzug in die ausschließ-
lich philosophische Kontemplation weiter beförderten. Die dabei auf-
kommende, biographisch aufschlussreiche und mit politischer Spreng-
kraft beladene Frage, warum er sich derart ins Philosophische zurückzieht, 
mag hier zu sehr auf Abwege führen.421 Aus ontologischer Perspektive 
könnte womöglich dahingehend argumentiert werden, dass Heidegger 
nähere Analysen des Seienden, vor allem der Gesellschaft und Politik, 
deswegen scheut, um das Sein vor jedweder ontischen Kontaminierung 
abzuschirmen und damit dessen Offenheit zu bewahren. Und eine noch 
wohlwollendere Betrachtungsweise würde diesen Rückzug ins rein Phi-
losophische gar als glückliche Wendung deuten, die es der politischen 
Theorie gestattet, Heideggers Denken in fruchtbarer Weise wiederzuent-
decken. Thomson merkt dahingehend in einer Fußnote an, dass Heideg-
ger in Sein und Zeit, nebst weiteren Wissenschaften, die sich im weites-
ten Sinne mit der menschlichen Existenz (dem Dasein) beschäftigen, die 
der Politik bezeichnenderweise in Anführungszeichen setzt,422 vermutlich 

421	 Heideggers politischer Engführung und Enttäuschung am Nazismus folgte der Rück-
zug ins reine Denken, der solch »Fehlleistung« nicht mehr zuließe; vgl. Marchart, Oli-
ver: Die politische Differenz, S. 251–3.

422	 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 16.

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


unter dem Vorbehalt, die nähere Entwicklung der damals jungen Staats- 
und Politikwissenschaft noch nicht genau abschätzen zu können, also ob 
sie sich auch tatsächlich zu einer »normalen«, d. h. szientistischen, Wis-
senschaft entwickeln würde.423 Allein Heideggers später Befund gegen-
über der Staats- und Politikwissenschaft, mit keinem modernen Begriff 
des »Politischen« das eigentliche Wesen der griechischen Polis je verste-
hen zu können,424 sollte aufhorchen lassen und kündigt bereits eine post-
heideggerianische politische Philosophie an, wie sie u. a. in den Werken 
von Laclau und Mouffe vorzufinden ist.425 Heideggers zur Obsession gera-
tenen Frage nach Wesen des Seins gestattet es ihm nicht nur eine nähe-
re Kritik an der Staats- und Politikwissenschaft zu formulieren, sondern, 
so ließe sich behaupten, ermöglicht der modernen politischen Theorie 
in gewisser Weise eine angemessene Reformulierung ihres auszeichnen-
den Kernbegriffs, nämlich die des Politischen.

So zielt die Kritik Heideggers auf das neuzeitlichen Staatsdenken, 
genauer gesagt auf dessen verfehlten Machtbegriff, der auf der ungedach-
ten metaphysischen Voraussetzung beruht, »daß sich das Wesen der Wahr-
heit zur Gewißheit und d. h. zur Selbstgewißheit des sich auf sich selbst 
stellenden Menschenwesens gewandelt hat, und daß dieses auf der Subjek-
tivität des Bewußtseins beruht.«426 Entscheidend ist dabei nicht der neu-
zeitliche Machtbegriff selbst, sondern der Umstand, Macht immer schon 
irgendwie als etwas bestimmt zu haben, ohne zuvor ihr Wesen zu reflek-
tieren.427 Die Bestimmungen der Macht durch das neuzeitliche Staats-
denken beruhen auf jenem sich gewandelten Wesen der Wahrheit, also 
auf jener »Selbstgewißheit des sich auf sich selbst stellenden Menschen-
wesens«, hinter dem sich nichts anderes verbirgt, als die von Nietzsche 
bis in ihr Äußerstes gedachte Metaphysik, nämlich der bereits bekannte 
Wille zum Willen, der als das eigentliche Wesen der Macht identifiziert 
wurde.428 Jedwede Theoretisierungen und Beurteilungen von Macht, die 
auf dieser metaphysischen Voraussetzung unreflektiert aufbauen, ver-

423	 Vgl. Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 107–8.
424	 Vgl. Heidegger, Martin: Parmenides, S. 134–5.
425	 Vgl. Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 108.
426	 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 135.
427	 Vgl. ebd., S. 134–5.
428	 Vgl. Kap. 2.2.4, S. 39–40.

108

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fehlen demnach das Wesen der Macht, entstammen sie paradoxerweise 
doch ihr selbst. Heideggers seinsgeschichtlicher Betrachtungsweise fol-
gend setzt mit dem Beginn der Sokratischen Philosophie eine »Wandlung 
von φύσις und λόγος und damit die Wandlung ihres Bezugs zueinander« 
ein, und somit »ein Abfall vom anfänglichen Anfang«429, der die neuzeit-
liche Subjektivität einleitet. Dementsprechend interpretiert er Platos Poli-
teia auf eine Zäsur mit der vorsokratischen Philosophie hin,430 als »[d]ie 
letzte Sage des Griechentums vom verborgenen Gegenwesen der ἀλήθεια, 
der λήθη«431: ein Bruch mit dem frühgriechischen Denken, der zugleich 
den Beginn einer Metaphysik der Präsenz markiert und die abendländi-
sche Philosophie bis ins moderne Denken der Wissenschaft und Tech-
nik nachhaltig bestimmt.432

Wenn Heidegger nun gegenüber der Staats- und Politikwissenschaft 
konkludiert, dass »[k]ein moderner Begriff ›des Politischen‹ [zu]reicht […], 
um das Wesen der πόλις zu fassen«433, scheint seine Emphase auf das Wesen 
des Seins angesichts eines immer schon von Macht durchwirkten Staats- 
und Politikwissenschaft gar notwendig, um jenen Bruch mit dem früh-
griechischen Denken anzuzeigen und ferner eine angemessene Wieder-
gewinnung eines Begriffs des Politischen zu ermöglichen. M. a. W. scheint 
es gerade diese Betonung auf das für die moderne Wissenschaft unverfüg-
baren Sein zu sein, die es gestattet, das Politische aus dem uns verstellten 
Denken der Frühgriechen fruchtbar zu machen. Was dabei gemeint ist, 
lässt sich mit Heideggers Technikkritik parallelisieren. In ganz ähnlicher 
Weise identifiziert Heidegger das Wesen der Technik als etwas ganz und 
gar Nicht-Technisches, was vom Umstand herrührt, dass der gegenwärti-
ge und von der Technik und Wissenschaft maßgebend geprägte Horizont, 
sein eigenes Wesen zu ergründen, nicht imstande ist. Diesen unvermö-
genden Umstand bringt Luckner wie folgt auf den Punkt: »[D]em Den-
ken der Technik (gen. obj.) kann es nicht gelingen, das Technische in sei-
nem Wesen zu erfassen, wenn es auf dem Denken der Technik (gen. subj.) 

429	 Heidegger, Martin: Einführung in die Metaphysik, S. 197.
430	 Vgl. Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion. Heideggers Entpolitisierung der 

Politeia bei Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida, Bielefeld: transcript 2020, S. 55–6.
431	 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 130.
432	 Vgl. Pöggeler, Otto: Der Denkweg Martin Heideggers, S. 231.
433	 Heidegger, Martin: Parmenides., S. 135.

109

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schon beruht.«434 Dasselbe gilt auch für die moderne Staats- und Politik-
wissenschaft (vermutlich für die Wissenschaft im Allgemeinen), die auf 
der Metaphysik eines sich selbst setzenden Subjekts beruht, also selbst 
der wesentliche Ausdruck von Macht ist, und es daher kraft eigener Mit-
tel und Denkweisen nicht vermag, einen angemessenen Begriff des Poli-
tischen zu formulieren, geschweige denn ihr eigenes Wesen zu ergründen. 
Dahingehend mag Heideggers Insistenz auf das Sein und sein Rekurs auf 
das Frühgriechische zwar reiner Philosophismus sein, der sich aber viel-
leicht als ein unvermeidbarer Umweg herausstellen soll und retrospektiv 
erst eine angemessene Repolitisierung des Entpolitisierten435 ermöglicht.

Zunächst darf daher mit Bedacht Heideggers Auslegung der Politeia 
gefolgt werden, die besagt, dass »[…] das Wesen der griechischen πόλις 
im Wesen der ἀλήθεια gründet«436 und deshalb nichts Politisches ist. Hei-
deggers Gedankenschritt, der den Zusammenhang zwischen Aletheia 
und Polis herstellt, ist einfach nachzuvollziehen:

Wenn nämlich die ἀλήθεια als die Unverborgenheit alles Seiende 
in seiner Anwesenheit (und d. h. eben griechisch in seinem Sein) 
bestimmt, dann muß wohl auch die πόλις, und sie sogar vor allem, 
im Bereich dieser Bestimmung durch die ἀλήθεια stehen, wenn 
anders die πόλις dasjenige meint, worin das Menschentum der 
Griechen die Mitte seines Seins hat.437

Vor dem Hintergrund der Aletheia, eben jenem ursprünglichen Wahr-
heitsgeschehen, das das Seiende aus dem Verborgenen gleichsam hervor-
treten und versammelt vorliegen lässt, unterzieht Heidegger den Begriff 
der Polis (Πόλις) einer semantischen und etymologischen Interpretati-
on, um sowohl seine engere Bedeutung als auch den ursprünglich onto-
logischen Bezug offenzulegen. Er schreibt:

434	 Luckner, Andreas: Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld: transcript 2008, 
S. 94.

435	 Zu Heideggers »Entpolitisierung des Politischen«, vgl. Rother, Ralf: Das Politische der 
Dekonstruktion, S. 55–62.

436	 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 132.
437	 Ebd.

110

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Πόλις ist der πόλος, der Pol, der Ort, um den sich in eigentümlicher 
Weise alles dreht, was an Seiendem dem Griechentum erscheint. 
Der Pol ist der Ort, um den sich alles Seiende wendet, so zwar, daß 
im Bereich dieses Ortes sich zeigt, welche Wendung und Bewandt-
nis es mit dem Seienden hat.
Der Pol läßt als dieser Ort das Seiende in seinem Sein jeweils im 
Ganzen seiner Bewandtnis erscheinen. Der Pol macht nicht und 
schafft nicht das Seiende in seinem Sein, sondern als Pol ist er die 
Stätte der Unverborgenheit des Seienden im Ganzen. Die πόλις ist 
das Wesen des Ortes, wir sagen die Ortschaft für den geschichtli-
chen Aufenthalt des griechischen Menschentums. Weil die πόλις 
jeweilen das Ganze des Seienden so oder so in das Unverborgene 
seiner Bewandtnis kommen läßt, deshalb ist die πόλις wesenhaft 
auf das Sein des Seienden bezogen. Zwischen πόλις und »Sein« 
waltet ein anfänglicher Bezug.438

In der nun als Pol verstandenen Polis drückt sich freilich Vertrautes aus, 
nämlich der Aspekt des ursprünglichen Versammelns, wie er schon in 
den Ausführungen über den Logos anklang439 und hier explizit an sozia-
ler Dimension gewinnt. Wurde die Aletheia zunächst als das Gründen des 
Seins (Gen. subj.) beschrieben, das das Seiende im vom Légein her gedeu-
teten Logos gründen und dergestalt als etwas mannigfaltig Vorliegendes 
und zugleich Versammeltes erscheinen lässt, so ereignet sich in der Polis 
eben genau dieses selbe Gründen des Seins, indem im Pol das vorliegen-
de und höchst bewegte Seiende zusammengehalten und geeint ihre Stätte 
findet. Nebenbei bemerkt lässt diese knappe Gegenüberstellung von Logos 
und Polis bereits einen engen Bezug beider vermuten. Wie Heidegger wei-
ter betont, ist die derart verstandene Polis »[…] weder die Stadt noch der 
Staat und vollends nicht die fatale Mischung dieser beiden in sich bereits 
ungemäßen Kennzeichnungen, also nicht der vielberufene ›Stadtstaat‹«440. 
Als gründendes Moment des Zusammenkommens ist sie vom neuzeitli-
chen und modernen Staatsdenken grundlegend zu unterscheiden. Weder 

438	 Ebd., S. 132–3.
439	 Vgl. Kap. 3.2, S. 61–4.
440	 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 133.

111

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


geht sie aus dem Hobbes’schen Vertrag oder der Schmitt’schen Feind-
schaft hervor, noch aus der Praxis menschlicher Sprach- und Handluns-
gakte im Arendt’schen oder Haberms’schen Sinne.441 Verfehlt erscheinen 
daher auch Interpretationen der Polis als utopischer Vorgriff auf eine kom-
mende und geplante Stadt oder generell als etwas in sich faktisch Politi-
siertes.442 Bei der frühgriechischen Polis, zumindest so wie Heidegger sie 
versteht, geht es eher um das Wesen des Ortes selbst, um eine eigenarti-
ge Form der Lokalität, die auf eine Örtlichkeit hinweist, ohne dabei ein 
ausgewiesenes Terrain abzustecken, geschweige denn einen expliziten Ort 
zu benennen. In gewisser Weise scheint die Polis selbst formal anzeigend 
für einen Versuch der Seinslokalisierung zu sein, die Heidegger mit dem 
ontologisch konnotierten Begriff des Terrestrischen in Abgrenzung zum 
ontischen Territorialen auszuarbeiten sucht.443 Die Polis ist daher »nicht 
Stadt, nicht Staat, wohl aber die Stätte seines Wesens.«444 Und weiter:

In dieser Wesensstätte sammelt sich ursprünglich die Einheit alles des-
sen, was als das Unverborgene auf den Menschen zu west und so sich ihm 
zuweist als das, worauf er in seinem Sein angewiesen bleibt. Die πόλις ist 
die in sich gesammelte Stätte der Unverborgenheit des Seienden.445

Es ließe sich zusammenfassend gar behaupten, dass die Polis der Topos 
des Logos ist, in dem das entborgene Seiende versammelt vorliegt gemäß 
der Heraklit’sche Formel »Ἕν Πάντα«446, d. h. »Eins ist Alles [Hervorh. 
i. O.].«447 In ihr ereignet sich ein von der Aletheia her gedachtes ursprüng-
liches Gründen des Seins (Gen. subj.), in welchem sich das Sein entzieht, 
sich verbirgt, und Seiendes (von sich aus) als eine Überfülle höchster 
Bewegtheit den Menschen angeht, auf ihn »zu west«, d. h. auf ihn gleich-
sam zu-kommt in seinem (noch) unbestimmten Sein. M. a. W.: In der Polis 
liegt das Seiende zwar bereits versammelt jedoch noch unentschieden vor, 
was nichts anderes bedeutet, als dass die Polis der zunächst ursprüngli-
che Ort der Unentscheidbarkeit und Temporalisierung ist, oder, im Lac-

441	 Vgl. Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion, S. 57–8.
442	 Vgl. ebd., S. 58.
443	 Vgl. ebd.
444	 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 133.
445	 Ebd.
446	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 65.
447	 Übers. n. Bruno Snell, in: Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 213.

112

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lau’schen Vokabular, der originäre Ort der Dis-Lozierung. Das lässt nun 
eine zur Unentscheidbarkeit zugehörige Entscheidung vermuten, auf die 
erst anhand der umfassenden Darlegung der Aletheia geschlossen wer-
den kann. Denn wie bereits dargelegt wurde,448 gehört zur Entbergung 
die Lethe, also die Verborgenheit und Vergessenheit. Heidegger führt 
dies weiter aus:

Wenn nun aber, wie das Wort sagt, zur ἀλήθεια das streithafte 
Wesen gehört, und wenn das Streithafte auch im Gegensätzlichen 
der Verstellung und der Vergessung erscheint, dann muß in der 
πόλις als der Wesensstätte des Menschen alles äußerste Gegenwe-
sen und darin alles Unwesen zum Unverborgenen und zum Sei-
enden, d. h. das Unseiende in der Mannigfaltigkeit seines Gegen-
wesens, walten.449

An dieser Stelle muss auf Folgendes abermals hingewiesen werden. Ent-
gegen der anscheinend verbreiteten Interpretation Heideggers, den Streit 
bloß als jenen zwischen Lichtung und Verbergung zu betrachten,450 gilt 
es Pöltners Hinweis zu folgen und vom ursprünglichen Gründen des 
Seins (Gen. subj.) auszugehen, in welchem das Verbergen wesentlich zum 
Sein gehört, das dergestalt das Seiende erst lichtet.451 Denn erst im Ent-
zug des Seins wird jedwede Gründung, zuallererst jenes unentschiedene 
Vorliegen-Lassen des Seienden überhaupt gewährt. Das Gegensätzliche 
der Verstellung und Vergessung, das Un-Wesen, ist nicht notwendig die 
konstitutive Verbergung des Seins (Gen. subj.) selbst. Deshalb greift das 
Strittige der Aletheia zu kurz, wird es nur auf dieses genuine Entbergungs-
geschehen hin gedacht. Wohl wissentlich gegen Heideggers Ausführun-
gen452 wird die Auslegung Pöltners durch Barbarićs Hinweis bestärkt, die 
Seinsvergessenheit nicht allzu leichtfertig dem sich verbergenden Sein zu 
zuschreiben. Umfassend verstanden ist das streithafte Wesen der Aletheia 

448	 Vgl. Kap. 3.2, S. 57 u. 60.
449	 Heidegger, Martin: Parmenides, S. 133.
450	 Vgl. Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion, S. 60.
451	 Vgl. Kap. 3.2, S. 58.
452	 Vgl. hierfür Heidegger, Martin: Parmenides, S. 140.

113

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das Gründen des Seins in seiner Reziprozität, d. h. sowohl das ursprüngli-
che Gründen des Seins (Gen. subj.) als auch dessen Gegensätzliches, näm-
lich das Gründen des Seins (Gen. obj.).453 Das äußerste Gegenwesen des 
im Logos bereits versammelt Vorliegen-Lassens des noch unentschiede-
nen Seienden ist die Begründung und gar Beherrschung dieses so entbor-
genen Seienden, indem das Seiende nun selbst das Sein begründet, und 
zwar derart, wie es schon im Logos bzw. in der Polis vorliegt: »Der Λόγος 
versammelt, gründend, alles in das Allgemeine und versammelt begrün-
dend alles aus dem Einzigen.«454 Während mit Heidegger argumentiert 
wurde, dass das Seiende nun seinerseits als Onto-Theologie, d. h. als »[d]
as Seiende als solches im Allgemeinen und Ersten in Einem mit dem Sei-
enden als solchem im Höchsten und Letzten [Hervorh. i. O.]«455 das Sein 
zu gründen sucht, drängt sich vor dem Hintergrund von Laclau und Zacs 
Ausführungen der Verdacht auf, dass es sich bei der Onto-Theologie um 
nichts anderes als um Macht handelt, teilen doch sowohl Onto-Theologie 
als auch Macht jene im Logos bzw. in der Polis bereits angelegte Dimen-
sionalität des Einen und zugleich Allgemeinen – für die Macht entsprach 
diese Dimensionalität dem Partikularen und Universalen, wie sie sich in 
der ontologischen Differenz zur Omnipotenz, dem Singulären und Abso-
luten, her zeigt.456 Bei genauer Betrachtung ließen sich Macht und Onto-
Theologie als dasselbe auslegen. Denn was sich zunächst im Vorliegen-
Lassen des noch unentschiedenen Seienden im Logos bekundet, ist eine 
alles Seiende umgreifende Potenzialität, also eine »Omni-Potenz«, die 
letztlich stets transzendierend dem Menschen entkommt (und stets auf 
ihn zu kommt) und ihm somit seine eigene Ohnmacht vor Augen führt. 
Es scheint, dass sich letzten Endes in den Begriffen Logos und Onto-Theo-
logie, aber auch Macht bzw. Omnipotenz ein und dieselbe Dimensionali-
tät widerspiegelt, nämlich nach dem Schema eines Höchsten, das zugleich 
das Allgemeinste darstellt – das ontologische Singuläre/Absolute und des-
sen ontisches Pendant des Partikularen/Universalen. Die hier berechtig-

453	 Sowohl der Austrag von Überkommnis und Ankunft als auch der von Gründendem 
und Gegründetem, vgl. Kap. 3.3, S. 66–7.

454	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 75.
455	 Ebd. S. 68.
456	 Vgl. Kap. 2.2.2, S. 30–1.

114

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


te Frage nach der eigentlichen Herkunft dieser Dimensionalität, also ob 
sie nun dem Logos oder der Polis entspringt, weist auf einen Scheideweg 
zwischen Philosophie (und auch Theologie) und politischer Theorie hin. 
Dass die Präferenz des letzten keiner bloßen Willkür als vielmehr einer 
Notwendigkeit entspringt, angesichts der These radikaler Kontingenz457 
und dem Status einer Ersten Philosophie458, wurde bereits erörtert. Auch 
jener ursprüngliche Entzug des Seins, eine Überfülle und Bewegtheit ex 
negativo, mag gewendet auf den Begriff der Omnipotenz nicht unbedingt 
die Philosophie, sondern eher die politische Theorie befördern. Gleichwohl 
muss zugegeben werden, dass der Bezug zum Theologischen nicht völlig 
gekappt werden kann, rührt er doch auch von einer immer schon mit dem 
Göttlichen assoziierten Machtvorstellung.459 Gesetzt zur Aletheia gehört 
die Onto-Theologie (das Gründen des Seins) als das eigentliche Gegen-
wesen der Lichtung (das Gründen des Seins), ließe sich sogar unmittelbar 
mit Heidegger gegen Heidegger argumentieren, und zwar insofern, als die 
gegenwärtige und unsere Epoche bestimmende Metaphysik, mit Nietz-
sches ins Äußerste gebracht, der Willen zur Macht (gemeinsam mit der 
ewigen Wiederkehr des Gleichen)460 ist, der die neuzeitliche und moderne 
Subjektivität bestimmt und als das eigentliche Wesen der Macht identifi-
ziert wurde: »Der ›Wille zur Macht‹ ist das Wesen der Macht.«461 Folglich 
ist das Wesen der Polis in ihrer Gespaltenheit zum einen überhaupt nicht 
politisch, weil es i. S. des Gründens des Seins Lichtung ist, zum anderen 
aber immerzu politisch, weil es i. S. des Gründen des Seins Onto-Theolo-
gie ist, letztlich der Wille zum Willen. D. h., dass nicht nur eine als Onto-
Theologie verstandene Metaphysik letztlich Macht ist – das eigentliche 
»Meta« der Physik –, sondern auch, dass Macht, und damit das Politische, 
konstitutiv zur Aletheia und zur Polis gehören. Konkreter nachzuvollzie-
hen ist diese gewonnene Einsicht freilich nur aus einer politik-theoreti-
schen Perspektive, und zwar in der Betonung auf die Unentscheidbar-
keit/Entscheidung. Denn das vom Entzug des Seins zunächst gelichtete 

457	 Vgl. Kap. 1.2, S. 10–4.
458	 Vgl. Kap. 2.1.2, S. 20–1.
459	 Vgl. Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap, S. 19.
460	 Vgl. Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 16 u. 22.
461	 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 267.

115

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Seiende ist ein vorliegen-gelassenes und demnach ein noch unentschie-
denes. Im selben Atemzug, wie das sich entziehende Sein jedwede Grün-
dung erst ermöglicht, gewährt es ebenso jene Unentscheidbarkeit, die zur 
Entscheidung geradezu drängt. Das damit hervor-gerufene und völlig 
auf sich allein gestellte Subjekt der Entscheidung steht, die Entscheidung 
supplementierend, vor der unmöglichen und doch notwendigen Heraus-
forderung in der Zustellung von Grund sein eigener Grund zu sein. Im 
Subjekt der Entscheidung kommt der Wille zum Willen zum Ausdruck, 
womit es, wie schon ausgeführt, im Grunde ein Subjekt der Macht ist.

Wird das onto-theologische Gegenwesen und mit ihm das Politische 
in Form der Macht als zugehörig zur Aletheia und überdies die Polis als 
Topos des Logos anerkannt, so darf daraus gefolgert werden, dass die 
Polis als Pol der Vergesellschaftung nicht nur den sozialen Nährboden für 
den Logos liefert, als vielmehr das strittige Wesen der Aletheia selbst aus-
drückt. Einerseits versammelt der Pol das Seiende, und zwar vom konsti-
tutiven Entzug des Seins: Dergestalt liegt das Seiende noch unentschieden 
in einer gespannten Ruhe höchster Bewegtheit vor, worin sich die Über-
fülle des Seins bekundet, eine Art der Omnipotenz, die eine Ohnmacht 
zumutet – das Gründen des Seins. Andererseits wirkt im Pol zugleich das 
Gegensätzliche dazu, eben jene nun als Macht verstandene Onto-Theo-
logie, d. h. eine Gründung und Bemächtigung dieses so entborgenen Sei-
enden – das Gründen des Seins, das jene höchste Bewegtheit hinter dem 
starren Verharren verschwinden lässt. Erst das dynamische Widerspiel 
dieser beiden »Seinsmodi« von Entgründung und onto-theologische 
Gründung scheint das strittige Wesen der Aletheia in seinem nun ange-
messenen Ausmaß wiederzugeben. Die Unterscheidung und zugleich 
Sichtbarmachung dieser Weisen lässt sich nur vom Ontischen her deu-
ten, genau genommen von der Art und Weise, wie das Seiende umris-
sen wird. Vom konstitutiven Entzug des Seins her erscheint die Grenze 
als gleichsam von Außen auf das Seiende zukommend und lässt es so in 
diese eingelassen als jene gespannte Ruhe höchster Bewegtheit vorliegen 
(anwesen). Mit Laclau wissen wir, dass eine Grenze, die auf etwas Inkom-
mensurables deuten soll, nur eine antagonistische Grenze des radikalen 
Ausschlusses sein kann. Erst anhand des Antagonismus und der Lac-
lau’schen Diskurstheorie lässt sich die eigenartige gespannte Ruhe einer 

116

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


höchsten Bewegtheit des Seienden präzisieren. So faltet der Antagonis-
mus ein Moment radikaler Negativität zwar ins Innere und bildet somit 
den sozialen Raum ab, nur um damit zugleich eine dem Seienden stets 
transzendierende und konstitutive Instanz aufzuzeigen, nämlich das radi-
kale oder konstitutive Außen – letztlich die Unmöglichkeit, das Sein bzw. 
eine absolute Letztbegründung jemals in den Einzugsbereich des Onti-
schen zu bringen. Das Seiende, das von der Warte dieser absoluten Gren-
ze betrachtet wird, offenbart sich insofern als etwas Bewegtes und Tem-
poralisiertes, als es zwar als Seiendes ist, über dessen Sein allerdings noch 
nicht endgültig entschieden wurde. Von einer grundsätzlichen Negativi-
tät durchdrungen erscheint jede Identität in der konstitutiv unentscheid-
baren Schwebe zwischen ihrem partikularen Inhalt (Differenz) und ihrer 
universalen Gründung (Äquivalenz) als etwas dis-loziertes, ent-gründetes 
oder ver-rücktes, d. h. als etwas Temporalisiertes. Wird die Grenze hin-
gegen von einem im Einzugsbereich des Ontischen verortet und gegrün-
deten Sein her erfahren, so wird das Seiende nicht mehr als eine anta-
gonistische Faltung wahrgenommen, die ein konstitutives Moment der 
Negativität stiftet und das Seienden in jener gespannten Ruhe höchster 
Bewegtheit bzw. in jener unentscheidbaren Schwebe hält. Vielmehr ver-
schwindet dadurch das konstitutive Moment der Negativität und damit 
auch die höchste Bewegtheit hinter der gespannten Ruhe, womit das Sei-
ende im Grunde nur mehr als bloße Positivität erfahren wird, als starres 
Verharren im Rahmen onto-theologischer Gründung. Unter der Voraus-
setzung der Gründung des Seienden als dem Höchsten in eins mit dem 
Allgemeinsten erfährt jedes Seiende als Seiendes seine Bestimmung. Dis-
kurstheoretisch wird die onto-theologische Gründung anhand des lee-
ren Signifikanten angezeigt: eine bestimmte Identität, die sich ihres par-
tikularen Inhalts entledigt und sich dergestalt universalisiert, so dass sie 
einend als gleichsam höchstes Seiendes die Allgemeinheit des Seienden 
(das Sein) repräsentiert. Im äußersten Fall scheint die Gründung derma-
ßen komplett, d. h. sedimentiert, so dass der leere Signifikant selbst zu 
verschwinden droht, wonach jedwedes Seiende rein positiv als different 
erfahren wird. D. h.: Je umfassender die Logik der Äquivalenz, desto eher 
erscheinen Identitäten als bloße Differenz, ein Umstand, der sich letzten 
Endes auf die Weise zurückführen lässt, wie sich Macht i. S. ihres absolu-

117

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten Totalisierungseffekt scheinbar verflüchtigt und sich nichtsdestoweni-
ger als bestimmte Ordnung instituiert.462 Derart spreizt sich das Seiende 
gegen das Sein auf und verbirgt es.

Die eben geschilderte Sedimentierung wird also von einem, wie Lac-
lau erkennt, Verbergungseffekt begleitet, der zugleich einem Vergessen 
des instituierenden Gründungsmoments entspricht. Genau hier zeigt sich, 
dass die Seinsvergessenheit nicht allein dem sich verbergenden Sein zuge-
schrieben werden darf, gehört sie doch ebenso zum Gründen des Seins, 
d. h. zur Art und Weise, wie sich Seiendes einrichtet, nämlich entlang der 
onto-theologischen Dimensionalität, die als jene der Macht identifiziert 
wurde. Das nachträgliche Verbergen und Vergessen gehört also wesent-
lich zur Macht, was das Gründungsmoment umso deutlicher zeigt. Im 
Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung stellt das Subjekt der Ent-
scheidung (als das Höchste) Ordnung (das Allgemeinste), also Objekti-
vität und Gesellschaft, (wieder) her. Um die Ordnung auch weiterhin zu 
garantieren, muss das sich selbst begründende Subjekt seine es unter-
minierenden Entgegnungen marginalisieren und ausräumen, indem der 
Gründungsakt selbst und damit die grundsätzliche Kontingenz jeder Ins-
tituierung verdrängt oder gar verschleiert wird (z. B. kraft Essentialisie-
rung und letztgültiger Wahrheitsansprüche). Diese Unterdrückung stellt 
sogar eine Notwendigkeit dar, kraft derer eine instituierte Ordnung über-
haupt dauerhaft bestehen kann. Je effektiver dies vonstattengeht, d. h. je 
weniger an die radikale Kontingenz erinnert wird, desto reibungsloser 
und ungestörter vermag die Institution zu wirken. Der Offenbarungs-
funktion des Antagonismus kommt also zuallererst die Aufgabe des Erin-
nerns an Kontingenz zu, ferner ein Erinnern an die Unmöglichkeit abso-
luter Letztbegründung.

Aus den nun zusammengetragenen Überlegungen lässt sich zunächst 
schließen, dass Laclaus Diskurs- und Hegemonietheorie streng genom-
men mehr als eine politische Onto-Logik sondern präziser eine politi-
sche Onto-Theo-Logik ist, genau genommen eine Logik des Logos, die 
den beiden »Seinsmodi« von Gründung und Entgründung Rechnung 
trägt. Sie reflektiert einerseits die onto-theologische Dimensionalität der 
Macht in Form des leeren Signifikanten, der als gewissermaßen höchste 

462	 Vgl. Kap. 2.2.3, S. 35 u. Kap. 2.3, S. 48–9.

118

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Identität weitere Identitäten (in ihrer Allgemeinheit) gleichsam an sich 
bindet, andererseits aber ebenso das im Logos noch Unentschiedene, das 
sich in der prinzipiellen Unentscheidbarkeit zwischen Äquivalenz und 
Differenz bekundet, wonach jede Identität von Grund aufgespalten, d. h. 
dis-loziert, ist.

Viel wichtiger aber noch ist schlussendlich die metaphysische Veror-
tung des in sich strittigen Seins in der Polis als den Pol: ein dynamisches 
Zusammenkommen des reziproken Gründens des Seins. Der postfunda-
mentalistischen Denkweise folgend, die in der Schwächung und gar Sub-
version von Gründen zuallererst einen Grund vorauszusetzen hat, gilt es 
daher zunächst das Gründen des Seins in seiner vollen Tragweite zu den-
ken. Denn wie schon Laclau und Zac mit Hobbes betonen, ist angesichts 
drohender Anomie immer schon von einer eingerichteten Ordnung aus-
zugehen, einem Pol, in dem nicht nur der Topos des Logos und dessen 
beiden »Seinsmodi« verortet liegen, sondern zuallererst das Gründen des 
Seins immer schon Vorrang besitzt. Zwar ist es vordergründig die Ent-
scheidung als Gründungsakt, die aus dem Moment der Unentscheidbar-
keit hervorgehend die Dislozierung aufhebt und somit Ordnung (wieder) 
herstellt. Doch der Agens dieses Akts bleibt in letzter Instanz das Subjekt 
der Entscheidung, das, nun als ein Subjekt der Macht begriffen, mit der 
Zustellungen von Grund, d. h. mit der Entscheidung, zugleich sein eigener 
Grund sein muss. Zugespitzt stellt eben diese paradoxe Zwangslage der 
Selbstbegründung und Selbstermächtigung den entscheidenden Aspekt dar, 
der die Einrichtung der Ordnung angemessen erklärt. Wie bereits ange-
deutet wurde463, sind die beiden Aufgaben des Subjekts, sowohl Grund zu 
zustellen als auch sich selbst zu begründen, keine separaten Bestrebun-
gen, sondern engsten miteinander verknüpft, um nicht zu sagen dasselbe. 
Auf genau dies scheint Heidegger hinzuweisen, dass nämlich der Befehl 
der Selbstermächtigung immer auch zur nächsten Machtstufe ermächtigt:

Zum Wesen der Macht gehört die Übermächtigung ihrer selbst. 
Diese entspringt der Macht selbst, sofern sie Befehl ist und als 
Befehl sich selbst zur Übermächtigung der jeweiligen Machtstu-
fe ermächtigt. So ist die Macht ständig unterwegs »zu« ihr selbst, 

463	 Vgl. Kap. 2.2.4, S. 39.

119

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht nur zu einer nächsten Machtstufe, sondern zur Bemächti-
gung ihres reinen Wesens.464

Und sonach bedeutet Machtsteigerung, d. h. in der Entscheidung Grund 
zu zustellen, umgekehrt immer auch Ermächtigung des eigenen Wesen 
der Macht, also Selbstermächtigung:

Damit aber der Wille zur Macht als Übermächtigung eine Stufe 
übersteigen kann, muß diese Stufe nicht nur erreicht, sondern fest-
gehalten und gesichert werden. Nur aus solcher Machtsicherheit 
läßt sich die erreichte Macht erhöhen. Machtsteigerung ist daher in 
sich zugleich wieder Machterhaltung. Die Macht kann sich selbst 
zu einer Übermächtigung nur ermächtigen, indem sie Steigerung 
und Erhaltung zumal befiehlt.465

Der bereits erörterte konstitutive Mangel der Macht,466 den auch Heideg-
ger ansatzweise erkennt,467 darf in einem ersten Gedankenschritt nicht 
unmittelbar als Limitierung oder Versagen der Macht begriffen werden, 
wie dies noch im Begriff der Ohnmacht nahegelegt wurde.468 Ungeachtet 
dessen, woher er nun herrührt, ob vom konstitutiven Entzug des Seins 
und der Unmöglichkeit der Selbstbegründung, von der Idee unerreich-
barer Omnipotenz oder vom niemals absoluten Totalisierungseffekts der 
Macht, er gehört wesentlich zur Macht selbst, er erhält und befördert sie. 
Die Macht bedarf ihrer Ohnmacht geradezu, um überhaupt sein zu kön-
nen, nämlich in Form eines, wie Laclau und Zac aufzeigen, Totalisierungs-
effekts: ein stetes Übersteigen ohne jemals »anzukommen«. Erst in der 
Reziprozität des Gründen des Seins ist das ontische Gründen von Macht 
angemessen nachzuzeichnen. Im Austrag von Sein und Seienden, im 
Umeinanderkreisen beider, in welchem das Eine das Andere überkommt 
und im Anderen ankommt, begründet das Seiende als das Seiendste, das 

464	 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 266.
465	 Ebd., S. 267–8.
466	 Vgl. Kap. 2.2.2, S. 30–1.
467	 Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 263.
468	 Vgl. Kap. 2.2.2, S. 31.

120

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Höchste und zugleich Allgemeinste, seinerseits das Sein: »Das Gründen 
selber erscheint innerhalb der Lichtung des Austrags als etwas, das ist, 
was somit selber, als Seiendes, die entsprechende Begründung durch Sei-
endes, d. h. die Verursachung und zwar die durch die höchste Ursache 
verlangt [Hervorh. i. O.].«469 Dieses derartige Seiende, das als das Seiend-
ste versucht das Sein zu überkommen und damit im Sein immer schon 
ankommt, ist freilich das Subjekt selbst, in seinem letztlich vergeblichen 
Versuch, das Sein zu inkarnieren und sich selbst zu ermächtigen, womit 
ihm ein konstitutiver Mangel zukommt. Aus der Warte der Macht ist die 
Selbstermächtigung, d. h. die Übermächtigung des eigenen Wesens der 
Macht und die Überkommnis des Seins (Gen. obj.) letzten Endes dassel-
be. In der freilich niemals völlig zu bewerkstelligenden Unternehmung, 
das Sein zu inkarnieren, versucht das Seiende gewissermaßen das Sein 
zu repräsentieren, womit es ihm in pervertierter Weise ähnelt. Dieses 
Gründen des Seins (Gen. obj.) scheint das Gründen des Seins (Gen. subj.) 
gleichsam invertiert wiederzugeben. Während vom jenseitig verorteten 
Sein das Seiende in seiner festigenden Grenze als höchst bewegt erscheint, 
wird in der diesseitigen Verortung des Seins das Sein gleichsam simuliert. 
In onto-theologischer Weise wird der feste Rahmen abgesteckt, innerhalb 
dessen es zu einer gar benötigten Bewegtheit kommt – quasi eine Perver-
sion der Physis: ein starres Verharren, das in vorgezeichneten Bahnen Bewe-
gung zulässt. In diesem Sinn muss zuerst auch Laclaus imaginärer Hori-
zont verstanden werden, als das absolute Äußerste und gewissermaßen 
jenseits von Gesellschaft und Objektivität Verortete, dass dadurch erst 
das breite und dennoch vorstrukturierte Spektrum, wie Seiendes erscheint 
und erfahrbar wird, vorgibt.470 Macht befindet sich als Meta-Physik immer 
schon abseits vom Ontischen und bleibt doch untrennbar darauf bezo-
gen, was schon am eigenartigen Status des Subjekts abzulesen war.471 Das 
Versprechen nach einer letztlich nie zu erreichenden Fülle, genauer gesagt 
das ständige Versprechen i. S. der steten Selbstermächtigung und Über-
mächtigung gewährt in einem starren Ausmaß zwar höchste Bewegung, 

469	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 75–6.
470	 Vgl. Kap. 2.3, S. 50–1, u. Laclau, Ernesto: New Reflections on The Revolution of Our 

Time, S. 64.
471	 Vgl. Kap. 2.3, S. 47.

121

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


darf jedoch nicht über die letztinstanzliche onto-theologische Gründung 
hinwegtäuschen. Dieser so verstandene imaginäre Horizont lässt sich mit 
Heideggers Auslegung des Begriffs der Epoche gleichsetzen. Ausgehend 
vom altgriechischen Epoché472 (έποχή), was soviel wie »an sich halten« 
heißt,473 muss der Begriff der Epoche als das Anhalten der steten Wand-
lungs-fülle des Seins verstanden werden. Wie Thomson näher ausführt, 
meint Heidegger damit, »[…] that each ontotheologically structured met-
aphysical postulate that succeeds in establishing our understanding of the 
being of entities effectively ›holds back‹ the floodwaters of ontological 
historicity for a time – the time of an ›epoch.‹«474 Die Epoche oder auch 
der imaginäre Horizont sind also onto-theologisch zu verstehen, als Grün-
den des Höchsten und zugleich Allgemeinen, das letztlich den Stillstand 
von genuiner Zeitlichkeit bewirkt und Dis-Lozierung verhindert. Derge-
stalt ist jedwede Ordnung in ihrem Äußersten auch immer schon einge-
richtet, und zwar i. S. d. Polis als eine Art der Besetzung dieses Pols. Die-
ser onto-theologische Bezug von Pol und Horizont wird dann ersichtlich, 
wenn uns Gadamer daran erinnert, dass der »Horizont […] der Gesichts-
kreis [ist], der all das umfaßt und umschließt, was von einem Punkt aus 
sichtbar ist.«475 D. h. der Pol oder Punkt stellt als Höchstes eine Bezugs-
mitte dar, von deren Warte aus erst alles als das Allgemeine einsichtig 
wird. Innerhalb dieses fest abgesteckten Horizonts wird ein Spektrum 
eröffnet, das dem Seienden eine gewisse Bewegtheit zugesteht. Um jene 
in ihren Bahnen bereits vorgezeichnete Bewegtheit zu gewähren, kann 
die derartige Ordnung aber nicht selbst zur Disposition stehen, stellt sie 
doch in ihrer Gründungsfunktion jenen Horizont überhaupt erst parat. 
Als absolutes Limit ist sie jenseits des Ontischen gelegen und bleibt trotz-
dem darauf bezogen. Dies lässt jede Form der Dislozierung mit Skepsis 
begegnen, weil gemutmaßt werden muss, dass eine Ordnung i. S. einer 
Meta-Physik der Macht ihrer Unterminierung nicht nur entgegenwirkt, 
sondern diese sogar vorwegnimmt. Denn zur Selbstermächtigung und 

472	 Vgl. die Bedeutung im Kontext der Phänomenologie Husserls in Kap. 2.1.1, S. 18, Fuß-
note 107.

473	 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 13.
474	 Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology, S. 19–20.
475	 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode, S. 307.

122

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Machtsteigerung gehört auch, »[…] daß die Macht selbst und nur sie die 
Bedingungen der Steigerung und der Erhaltung setzt.«476 D. h. der kons-
titutive Mangel wird von der Macht vereinnahmt und ist ihr deshalb 
eigen – der Mangel ist quasi der »Motor« der Macht. Metaphorisch den 
Motorsport bemüht, kann der Kampf um Macht bzw. um den Pol, als Ren-
nen verstanden werden kann, bei dem das Subjekt der Ordnung nicht nur 
die Pole-Position belegt und scheinbar uneinholbar weit voraus liegt, son-
dern die Spielregeln des Rennens selbst vorschreibt. Es muss daher der 
grundlegende Verdacht gelten, dass sich die Ordnung ihrer Subversion 
gewissermaßen gewahr ist und sie in ihren Machterhalt miteinbezieht. 
Der konstitutive Mangel, die eigene Ohnmacht, äußert sich nicht nur im 
Versprechen einer Fülle, vielmehr noch verdeckt dieses Versprechen jenen 
Mangel, indem es das Sein im Gewand vermeintlicher Überfülle und jener 
vorgezeichneten Bewegtheit gleichsam vor-täuscht. Eine nun unumgäng-
liche begriffliche Unterscheidung scheint hierbei angebracht, nämlich 
zwischen Dislozierung und Konflikt einerseits, und Dis-Lozierung und 
antagonistischer Konflikt andererseits. Während erste im Wesentlichen 
zur Ordnung gehören, sie befördern und gar festigen, vermögen zweite 
die Ordnung maßgeblich zu beeinflussen und gar an ihren Grundfesten 
zu rüttelt. Jedoch sehen sich der antagonistische Konflikt und die Dis-
Lozierung mit der Aporie der einenden Ordnung konfrontiert, aus der 
nicht ausgebrochen werden kann und innerhalb derer sie erscheinen müs-
sen. Schließlich haben wir es niemals mit einer Reinform des Antagonis-
mus zu tun, wie Laclau und Mouffe am Beispiel der millenaristischen 
Bewegung verdeutlichen,477 als vielmehr mit einem Antagonismus, der 
auf ein gemeinsames und einendes Terrain rekurriert. Der millenaristi-
sche Konflikt ist zwar ein antagonistischer, weil darin zwei fundamental 
getrennte Ordnungen aufeinandertreffen, d. h. er ist ein Kampf zweier 
Pole, daher aber auch alles andere als politisch. Das Politische ist hinge-
gen die »Kunst« eines bi- oder gar multipolaren Konflikts innerhalb einer 
Ordnung, die als Voraussetzung des Konflikts scheinbar selbst nicht zur 
Disposition stehen kann. Dies wird allein schon daran ersichtlich, dass 
sich, quasiphänomenologisch gesprochen, jede Dislozierung als solche 

476	 Heidegger, Martin: Nietzsche II, S. 268.
477	 Vgl. Kap. 2.3, S. 49.

123

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


erst vor dem Hintergrund der Sedimentierung abzusetzen vermag. Die 
Aporie verdichtet sich weiter, wenn die Dislozierung als Dis-Lozierung, 
d. h. im Kern als Unentscheidbarkeit, und die damit einhergehende Ent-
scheidung als die des Subjekts der Macht begriffen wird. Beide Seiten, 
sowohl das Moment der Unentscheidbarkeit als auch das kraft Entschei-
dung evozierte Subjekt, erscheinen stets blockiert. Weder ist das Moment 
der Unentscheidbarkeit ein absolutes – es ist stets strukturiert –, noch 
wird es der Entscheidung bzw. ihrem Subjekt jemals gelingen, sich letzt-
gültig zu instituieren. Nichtsdestoweniger haben wir es nur mit einem 
tatsächlich politischen d. h. antagonistischen Konflikt zu tun, wenn die 
Ordnung als jener Rahmen der Ermöglichung von Konflikt paradoxer-
weise selbst zur Disposition steht. Faltet der Antagonismus ein Moment 
radikaler Negativität, den konstitutiven Ausschluss des Seins, ins Innere 
und gibt somit erst Raum für Gründung frei, so zeichnet den antagonis-
tischen Konflikt eine antagonistische Faltung innerhalb der bestehenden 
und das Sein inkarnierenden Ordnung selbst aus. Dies scheint nur in 
jenem Maße zu gelingen, als der inhärente Mangel der Macht widerstän-
dig wird und konkrete antagonistische Form annimmt. Was im Konflikt 
zum Ausdruck kommen muss, ist nicht nur ein Moment des Mangels bzw. 
der Ohnmacht, sondern etwas der Ordnung radikal Fremdes, das in sei-
ner Andersartigkeit der Ordnung gewissermaßen Konkurrenz macht. So 
ist es das Moment der Unentscheidbarkeit, das eine Entscheidung fordert, 
mithin ein Subjekt evoziert und dieses gleichsam ins Innere der Ordnung 
faltet. In der letztlich notwendigen Bedrängnis, sich mit der Entschei-
dung selbst zu begründen, beansprucht dieses Subjekt nun seinerseits 
Gründung und ferner die Ordnung selbst. Wie argumentiert wurde,478 
stehen sich im Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung im Grun-
de zwei Subjekte bzw. Ordnungen gegenüber, zwei Pole, die inhaltlich 
zwar (völlig) anders und formal doch dieselben sind. Diese Selbigkeit ist 
schlussendlich durch den Pol selbst gegeben, nämlich im Kampf um Macht 
und Ordnung. Paradoxerweise ist das Politische demnach der einende 
Streit um diese Einheit, ein Kampf um den Pol, der die Gesellschaft vor 
eine innere Zerreißprobe stellt. Derart ist der Polemos, wie Heidegger 

478	 Vgl. Kap. 2.3, S. 51.

124

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Heraklit auslegt, »kein Krieg nach menschlicher Weise«479, sondern eine 
einende Aus-Einandersetzung: »Die Auseinandersetzung trennt weder, 
noch zerstört sie gar die Einheit. Sie bildet diese, ist Sammlung (λόγος). 
Πόλεμος [Polemos] und λόγος [Logos; Anm. d. Verf.] sind dasselbe.«480 
Diese Einheit, die sich als »das Umeinanderkreisen von Sein und Seien-
den«481 entfaltet, in dem das Eine das Andere überkommt, kann nun ver-
standenen werden als ein Umeinanderkreisen antagonistischer Subjekte, 
die in ihrer jeweiligen Selbstermächtigung zugleich einander übermäch-
tigen. Zu Ende gedacht scheint das Politische als der Kampf um Macht, 
d. h. der Kampf um das eigentliche »Meta-« hinter dem Physischen, nicht 
nur auf einen Kampf um die Besetzung des Pols, sondern mehr noch auf 
einen Wettlauf um Letztbegründung hinauszulaufen, in dem es schließ-
lich darum geht, das Sein selbst zu inkarnieren und zu repräsentieren 
(oder dies zumindest vorzutäuschen). Gemäß dieser Einheit, also einer 
»trennenden Selbigkeit«, darf auch, Laclaus imaginärer Horizont aufge-
fasst werden. Er ist zwar zuallererst ein Horizont der Macht, der im ste-
ten Streben nach seiner Erweiterung zugleich Grund zustellt. Dabei darf 
nicht die Bedeutung des Imaginären vergessen werden, das im Wesentli-
chen ein uniformierendes Bild der Unversehrtheit – das Versprechen nach 
Fülle – verspricht, welches nicht der Realität entspricht, vielmehr noch 
diese verfälscht und kaschiert482 – letztlich den Streit selbst verdeckt (das 
Reale). Der imaginäre Horizont der Macht, so ließe sich folgern, bedarf 
sogar des Imaginären, das sich eben in jenem Versprechen nach Fülle 
ausdrückt. Erst im Bewusstwerden dessen, dass es ich dabei um ein Phan-
tasma handelt, wird man sich des kontingenten Charakters des Horizonts 
gewahr, was zugleich bedeutet, dass sich das Versprechen nach der ver-
meintlichen Fülle in unterschiedlichster Weise geben lässt. Die darin 
erkannte Überfülle des Seins scheint es nun zu sein, die dem imaginären 
Horizont sein subversives Charakteristikum verleiht. Auch hierbei geht 
es letztlich um denselben Horizont, der erst im imaginierten Unterschied 
zu sich selbst, in sich strittig wird; d. h. der Horizont der Gründung ist 

479	 Heidegger, Martin: Einführung in die Metaphysik, S. 66.
480	 Ebd.
481	 Heidegger, Martin: Identität und Differenz, S. 75.
482	 Vgl. Lang, Hermann: Strukturale Psychoanalyse, S. 18.

125

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anders vorgestellt zugleich jener der Subversion. Um jedoch dis-lozierend 
auf die Ordnung zu wirken, muss sich der Horizont der Subversion im 
Konflikt konkretisieren, was uns wiederum zum anatgonistischen Kon-
flikt im Moment der Unentscheidbarkeit und dem damit einhergehen-
den opponierenden Subjekt bringt. Es muss in jener Selbigkeit letzten 
Endes etwas radikal Fremdes – das Sein – zum Ausdruck bringen, will es 
die bestehende und sich immer schon vorweg befindliche Ordnung, inner-
halb derer es sich manifestiert, auch tatsächlich stören und nachhaltig 
ändern. Für eine etwaige Konzeptualisierung dessen, die hier nicht aus-
führlicher erörtert werden kann, gälte es folgendes zu bedenken: einer-
seits den Status des opponierenden Subjekts, der formal, d. h. ontologisch, 
derselbe jedoch inhaltlich, d. h. ontisch, ein völlig anderer wie jener der 
Ordnung ist; andererseits kommt dem opponierenden Subjekt im Moment 
der Unentscheidbarkeit letztlich Aufgabe der Selbstgrundgebung zu. Aus 
beiden Aspekten erschließt sich eine eigenartige Selbstbezogenheit, die 
sich im antagonistischen Konflikt diskursiv äußern muss. Zur Veranschau-
lichung dessen muss das oft beanspruchte Szenario des ArbeiterInnens-
treiks bzw. des Tarifstreit herhalten. Unter dem Gesichtspunkt einer sich 
immer schon im »Vorweg« befindlichen Ordnung muss davon ausgegan-
gen werden, dass die typischen Inhalte der Forderungen seitens der Arbei-
terInnenschaft, z. B. diverse ArbeitnehmerInnenrechte, Vergütung, sozi-
ale Absicherung, etc., sich immer schon im Rahmen dessen bewegen, was 
die Ordnung vorzeichnet. Wir treffen hier zwar auf Dislozierung und 
Konflikt, die aber in ihren unterschiedlichen Verläufen vorstrukturiert 
wenn nicht sogar vorausbestimmt sind. So sehr sich diese hegemoniale 
Operation auch auf weitere Teile der Gesellschaft ausbreiten würde, so 
sehr entspräche sie doch selbst nur wiederum der bestehenden Ordnung, 
ungeachtet ihrer hegemonialen Verschiebungen. Wie die Ausführungen 
hingegen gezeigt haben,483 wird sich der Grad des Antagonismus jedes 
Konflikts und ferner die stete Intensität des Politischen daran messen, 
inwiefern die Ordnung selbst zur unmöglichen Disposition steht und vor 
die innere Zerreißprobe gestellt wird, was erst dann zu gelingen scheint, 
wenn etwas der Ordnung radikal Fremdes Ausdruck findet, indem sich 
etwas ihr antagonistisches in ihrem Inneren ent-faltet. Dabei geht es in 

483	 Vgl. Kap. 2.3, S. 49.

126

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


erster Linie weniger um das Ausmaß der Dislozierung bzw. um den Umfang 
der hegemonialen Operation (die Länge der Äquivalenzkette), also nicht 
um ein gewissermaßen quantitatives Kriterium, als vielmehr um etwas 
Qualitatives, das sich in Form der eben noch genannten und eigenarti-
gen Selbstbezogenheit des Subjekts äußern müsste. Für den konkreten 
Diskurs des ArbeiterInnenstreiks würde das bedeuten, dass sich in der 
hegemonialen Artikulation etwas abzeichnet müsste, das sich völlig abseits 
des Erwartbaren bewegt, indem bspw. die Forderungen nicht bei jenen 
bekannten und im Grunde Identität verhärtenden Inhalten stehen blei-
ben, sondern in selbstgründender Weise (neu) artikuliert werden, was es 
überhaupt bedeutet, ArbeiterIn zu sein. »Man muß«, um dahingehend 
Bloch zu bemühen, »[…] über das Ziel hinausschießen können, um es 
zu treffen.«484 Die Forderungen hätten zur Aufgabe, das Erwartbare der-
art zu übertreffen, so dass damit ein neuer Horizont erschlossen würde, 
der das stets strukturierte Moment der Unentscheidbarkeit neu zu struk-
turieren im Stande wäre. Mithin fände auch jenes wesentlich Unentscheid-
bare jeder wahrhaften Entscheidung Betonung, weil sie auf Grundlage 
dieses neu Erschlossenen jeder gängigen Regel entkäme. Schließlich drückt 
sich auch der letztlich jeder wahrhaften Entscheidung inhärente Wahn-
sinn, wie mit Laclau ausgeführt wurde, in der immer schon zum Schei-
tern verurteilten Simulation Gottes bzw. in der Selbstbegründung aus, 
womit wohlgemerkt immerzu ein Wagnis einhergeht, die eigene bisher 
gleichsam angestammte Identität, im bisherigen Beispiel die der Arbei-
terIn, zu riskieren und »aufs Spiel zu setzen«. Dieser existentielle Umstand 
einer hyperbolisch artikulierten »Selbstgefährdung« muss von der War-
te der Ordnung bzw. des gegenwärtigen Horizonts aus unweigerlich als 
etwas Wahnsinniges und Verrücktes anmuten.

484	 Bloch, Ernst: Antizipierte Realität – wie geschieht und was leistet utopisches Denken?, 
in: Wissenschaft und Planung. Universitätstage 1965, Berlin: de Gruyter 1965, S. 13.

127

Zusammenführungen

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


129

Ausblick

In Anbetracht des aufgezeigten und gleichsam »tiefer« gelegenen Macht-
begriffs erscheint freilich der Kampf um Hegemonie mehr im Lichte eines 
letztendlichen Machtkampfs um die Reaktivierung bzw. Politisierung ins-
titutionalisierter und fest sedimentierter Entscheidungen. Damit rückt die 
Beständigkeit des Sozialen in den Fokus, wie es hinsichtlich einer politi-
schen Ontologie angemessen scheint, die Gesellschaft ausnahmslos vom 
Politischen durchdrungen sieht. Erst eine von einem basalen Machtbegriff 
getragene politische Ontologie gestaltet diese Beständigkeit nachvollzieh-
barer. Indem Macht als Grund gefasst wird, wurde versucht offenzulegen, 
dass ein grundsätzliches Verbergen und vor allem Vergessen instituieren-
der Akte und ferner die letztinstanzlich immer politische Gründung des 
Seienden wesentlich zur Macht selbst gehören und dieser bedarf, um als 
etwas Instituiertes überhaupt wirkungs- und steuerungsmächtig zu sein. 
Das Maß der Wirkungs- und Steuerungsmacht einer Institution ist der-
art gedacht immer abhängig vom Grad kontingenter und sie störender 
Intervention, d. h. je weniger sie gestört wird, desto wirkungsmächtiger 
ist sie. Für weiterführende Reflexionen um etwaige Konzeptionen post-
fundamentalistischer Instituierung mag der Begriff des Vergessens als 
Anstoß dienen, um dieses Verhältnis zwischen Wirkungsmacht und dis-
ruptiver Intervention zu überdenken und überdies womöglich Anknüp-
fung zu finden an eine zu instituierende und grundsätzliche Offenheit 
gegenüber demokratischer Gestaltung – die schlussendlich unmöglich 
zu instituierende Offenheit des Seins.

Mehr noch weist eine als Macht immer schon eingerichtete Gesellschaft 
zwar einen konstitutiven Mangel auf, der jedoch als der Macht wesentlich 

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


begriffen werden muss. Der Macht wohnt also ein konstitutiv krisenhaf-
tes Moment inne, das sie zuallererst als Macht überhaupt ermöglicht. Der 
konstitutiven Prekarität und Konfliktualität der Gesellschaft muss daher, 
ganz i. S. Gramscis, zunächst mit Pessimismus begegnet werden, weil die 
Vermutung nahe liegt, dass die subversiven Elemente der Macht und die 
soziale Brüchigkeit gewissermaßen der Macht und der Ordnung selbst 
zugehörig sind. Jede derart eingerichtete Gesellschaft ist ihren subversiven 
Kräften immerzu eine Schritt voraus und gibt so immer schon die Spiel-
regeln des Widerstands vor. Im äußersten und rein rechtlich betrachte-
ten Fall, läuft jede Opposition Gefahr, die Grenzen des Legalen zu über-
schreiten, weil sich der Widerstand gegen das System als solches zugleich 
auch gegen die von ihm vorgegebenen Spielregeln richtet, wie Marcuse 
aufmerksam macht485; die Opposition möchte letzten Endes ihre eigenen 
Regeln setzen. Angesichts des Moments, in welchem sich Macht also sol-
che zu offenbaren scheint, nämlich die Entscheidung, hätten anknüpfende 
Reflexionen einer immer schon im Vorweg befindlichen Macht zunächst 
nicht notwendig das scheinbar unüberschaubare Sammelsurium unter-
schiedlicher Machttechniken zur Entscheidungsfällung und deren Durch-
setzung zu analysieren, sondern eher die Bedingungen der Entscheidung 
selbst, wie sie etwa Lukes mit den Begriffen »agenda-setting« und »pre-
ference-shaping« einzufangen versucht,486 also wie Entscheidungen (und 
mit ihr das Moment der Unentscheidbarkeit) stets vorstrukturiert werden.

Viel bedeutender mag der Eigenartige Status der Macht und ihres Sub-
jekts erscheinen, in der Beförderung der hartnäckigen Persistenz jeder Ord-
nung zwar auf diese bezogen und doch gleichsam abseits davon gelegen 
zu sein, wonach Macht im Wesentlichen die eigentliche Metaphysik dar-
stellt und den imaginären Horizont unserer Epoche gründet. Die dahin-
gehend naheliegendste Frage, was denn nun diesen Horizont in seiner 
Spezifität kennzeichnet bzw. wie unsere Epoche letztinstanzlich gründet, 
scheint allen unmittelbaren Überlegungen zur Entscheidung und Unent-
scheidbarkeit voranzugehen, weil erst auf Basis ihrer Beantwortung die 
stete Strukturiertheit der Entscheidung und überdies die Reproduktion 

485	 Vgl. Marcuse, Herbert: An Essay on Liberation, Boston: Beacon Press 1969/2000, S. 66.
486	 Vgl. Hay, Colin: Political Analysis. A Critical Introduction, Basingstoke/Hampshire: 

Palgrave 2002, S. 178–82.

130

Ausblick

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Macht schärfere Konturen fänden, ferner aber noch darauf gründend 
emanzipatorische Strategien entwickeln werden könnten. Es darf an dieser 
Stelle an Heideggers Replik auf Marx erinnert werden, wenn er bezugneh-
mend auf dessen altbekannte elfte These über Feuerbach, »[d]ie Philoso-
phen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kömmt aber dar-
auf an, sie zu verändern«487, erwidert, »[…] daß eine Weltveränderung 
eine Änderung der Weltvorstellung voraussetzt und daß eine Weltvorstel-
lung nur dadurch zu gewinnen ist, daß man die Welt zureichend inter-
pretiert [Hervorh. i. O.]«488 Eine dahingehende Interpretation hätte zual-
lererst den letztinstanzlich als Macht verstandenen imaginären Horizont 
bzw. dessen Phantasma zu spezifizieren und danach die Aufgabe, einen 
Konnex zur steten Vorstrukturiertheit politischer Entscheidung offenzule-
gen. Eine derartige Verbindung mag im Hinblick auf die mikropolitische 
Ebene zwar exorbitant wirken, erweist sich angesichts einer globalisier-
ten Welt aber vielleicht angebrachter als vermutet. Allein die mittlerwei-
le zum soziologischen Usus gehörenden Konzepte zu sozialen Manifesta-
tionen der Globalisierung, wie etwa die wechselseitige Abhängigkeit von 
Lokalität und Globalität, die Entgrenzung sozialer Räume und vor allem 
die Kompression von Raum und Zeit,489 deuten schon auf jenen Konnex 
hin. Gerade letztes mag einen entscheidenden Hinweis auf die Spezifität 
der Epoche unserer Zeit und damit auch einen direkten Anknüpfungs-
punkt für weitere Überlegungen liefern. Wenn Heidegger von einer »Herr-
schaft des Abstandslosen« spricht,490 charakterisiert er damit unsere auf 
Technologie und Wissenschaft gründende (spät-)moderne Epoche und 
nimmt mithin eine entscheidende Einsicht der Globalisierungsforschung 
bereits vorweg. Es gälte daher das Verhältnis zwischen (dem Wesen der) 
Technologie (und mit ihr die Wissenschaft) und dem Politischen näher zu 
beleuchten, unter der Hypothese, dass vermutlich nirgendwo das Phantas-
ma der Omnipotenz dermaßen offenkundig gelebt bzw. imaginiert wird, 

487	 Marx, Karl: Thesen über Feuerbach, in: MEW. Band 3, Berlin: Dietz Verlag 1978, S. 7.
488	 Wisser, Richard (Hg.): Martin Heidegger im Gespräch, Freiburg/München: Verlag Karl 

Alber 1970, S. 69.
489	 Vgl. Hochgern, Josef: Globalisierung verstärkt sozialen Wandel, in: Staat – Globalisie-

rung – Migration, hg. v. J. Dvořák u. H. Mückler, Wien: Facultas 2011, S. 98–9.
490	 Vgl. Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, S. 167 u. 183.

131

Ausblick

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wie in der szientistischen Wissenschaft mit ihrem Vermögen, die globa-
lisierte Welt auf Grundlage des Technischen zu gründen.

Ferner mag für die Laclau-Forschung eine allfällige Lektüre zu Hei-
deggers Auslegung des Logos die politische Onto-Logik weiter erhel-
len, gibt sie doch nichts anderes als das basale Spiel des gründenden und 
entgründenden Seins wieder. Sowohl der Logos als auch die Onto-Logik 
zeugen von jenen beiden »Seinsmodi«, in deren Spannungsverhältnis 
sich das Seiende erst konstituiert. Die vorgeschlagene Erweiterung zu 
einer politischen Onto-Theo-Logik soll lediglich die Dimensionalität der 
Macht andeuten, die von der Art und Weise herrührt, wie Seiendes im 
Logos bereits einend und versammelt vorliegt. Die Diskurstheorie als Aus-
druck von Hegemonie bzw. einer gleichsam tiefer liegenden Macht grün-
det gewissermaßen doppelt, nämlich simultan »top down« und »bottom 
up«. Macht, d. h. die Beherrschung des Logos, wird in gewisser Weise 
immer auch einen theologischen Aspekt i. S. eines Höchsten bzw. Parti-
kularen besitzen, wovon der leere Signifikant in Laclaus Diskurstheorie 
zeugt. Es böte sich also an, Laclaus politische Tropologie bezugnehmend 
zum Heidegger’schen Logos und ferner auch seine mystischen und the-
istischen Rekurse vor dem Hintergrund des dargelegten onto-theologi-
schen Machtbegriffs zu lesen.

Zu guter Letzt wird erst angesichts der Instituierung eines als der Wil-
len zum Willen verstandenen Machtbegriffs Heideggers Gelassenheit 
für politik-theoretische Reflexionen fruchtbar gemacht und damit viel-
leicht sogar die fundamentalistischen Restbestände des Postfundamen-
talismus ein kleines Stück weiter hinter sich gelassen, weil hier der Pfad 
einer Verwindung der Metaphysik beschritten würde. Die Gelassenheit 
ist ein eigenartiges Ja- und zugleich Nein-Sagen und würde gegenüber 
dem Willen zum Willen zu einem Willen des Nicht-Wollens werden,491 
dass dem Wollen, d. h. einem grundlegenden Moment der Macht, zwar 
nicht entkommen kann und daher zunächst immer ein Opponieren und 
eine Zurückdrängen bestehender Ordnung darstellte, sich in der Beherr-
schung des vom Zurückgedrängten nun Freigegebenen jedoch zurück-
hielt. Damit ist nichts anderes gemeint, als dass man in der Form höchster 

491	 Heidegger, Martin: Feldweg-Gespräche. Gesamtausgabe 77, hg. v. I. Schüßler, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1995, S. 77–8.

132

Ausblick

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Opposition gegen eine bestimmte Ordnung nicht selbst an deren Stelle 
zu treten strebt, um Macht auszuüben. Gerade in Zeiten des Klimawan-
dels mag in der Gelassenheit ein politisches Potential gelegen sein, das 
der Beherrschung der Umwelt radikal entgegensteht, ohne dabei selbst 
die Umwelt in gewandelter Form wiederum zu beherrschen. Begrifflich-
keiten wie etwa de-growth oder negatives Wachstum kämen dabei ad hoc 
in den Sinn für denkbare Anknüpfungspunkte.

133

Ausblick

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

Literaturverzeichnis

Barbarić, Damir: Zum anderen Anfang. Studien zum Spätdenken Heideggers, 
Freiburg: Verlag Karl Alber 2016.

Becker, Lia/Candeias, Marion/et al. (Hg.): Gramsci lesen. Einstieg in die Gefäng-
nishefte, Hamburg: Argument 2013.

Bedorf, Thomas: Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz, in: 
Das Politische und die Politik, hg. v. ders. u. K. Röttgers, Berlin: Suhr-
kamp 2010, S. 13–37.

Bloch, Ernst: Antizipierte Realität – wie geschieht und was leistet utopisches 
Denken?, in: Wissenschaft und Planung. Universitätstage 1965, Berlin: de 
Gruyter 1965, S. 5–15.

Bubner, Rüdiger: Kant, Transcendental Arguments and the Problem of Deduc-
tion, in: The Review of Metaphysics, Vol. 28, No. 3, 1975, S. 453–467.

Burkard, Franz-Peter/Prechtl, Peter (Hg.): Metzler Lexikon Philosophie. Begrif-
fe und Definitionen, 3., erweiterte und aktualisierte Auflage, Stuttgart: 
J.B. Metzler 2008.

Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie 
[i. O.: Edmund Husserl, l’origine de la géométrie. Traduction et introduction 
par Jacques Derrida], übers. v. R. Hentschel u. A. Knopp, hg. v. R. Grat-
hoff u. B. Waldenfels, München: Wilhelm Fink 1962/1987.

— Die Schrift und die Differenz [i. O.: L’écriture et la différence], übers. v. R. Gas-
ché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972.

— Randgänge der Philosophie [i. O.: Marges de la philosophie], übers. v. G. Ahrens 
et al., hg. v. P. Engelmann, Wien: Passagen 1972/1999.

— Grammatologie [i. O.: De la Grammatologie], 13. Auflage, übers. v. H.-J. Rhein-
berger u. H. Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983/2016.

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


— The Ear of the Other. Otobiography, Transference, Translation [i. O.: L’oreille 
de l’autre], hg. v. C.V. McDonald, übers. v. P. Kamuf, New York: Schock-
en Book 1985.

— Force of Law: The »Mystical Foundation of Authority«, in: Deconstruction of 
Justice, hg. v. D. Cornell et al., New York: Routledge 1992, S. 3–67.

— Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus, in: Dekonstruktion 
und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, hg. v. C. Mouf-
fe, übers. v. A. L. Hofbauer, Wien: Passagen Verlag 1999, S. 171–95.

Dreisholtkamp, Uwe: Jacques Derrida, München: C.H. Beck 1999.
Fink, Bruce: Lacan to the Letter. Reading Écrits Closely, Minneapolis: Univer-

sity of Minnesota Press 2004.
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-

schen Hermeneutik. Gesammelte Werke 1, 6. Auflage, Tübingen: J.C.B. 
Mohr (Paul Siebeck) 1999.

Glynos, Jason/Stavrakakis, Yannis: Encounters of the Real. Sussing out the limits 
of Laclau’s embrace of Lacan, in: Laclau: A critical reader, hg. v. S. Critch-
ley u. O. Marchart, London & New York: Routledge 2004, S. 201–16.

Gregorio, Giuliana: Vor der Metaphysik? Heidegger, Heraklit und die Suche 
nach einer »ursprünglicheren Logik«, in: Perspektiven der Metaphysik im 
»postmetaphysischen« Zeitalter, hg. v. P.-L. Coriando u. T. Röck, Berlin: 
Dunker & Humboldt, S. 145–56.

Grondin, Jean: Einführung zu Gadamer, Tübingen, Mohr Siebeck 2000.
— Einführung in die philosophische Hermeneutik, Darmstadt: Wissenschaftli-

che Buchgesellschaft 2001.
Hay, Colin: Political Analysis. A Critical Introduction, Basingstoke/Hamp-

shire: Palgrave 2002.
Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage, Tübingen: Max Niemeyer 

1926/2006.
— Kant und das Problem der Metaphysik. Gesamtausgabe 3, hg. v. F.-W. v. Her-

mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1991.
— Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Gesamtausgabe 4, hg. v. F.-W. v. Her-

mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1981.
— Holzwege. Gesamtausgabe 5, hg. v. F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vit-

torio Klostermann 1977.

136

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


— Nietzsche I. Gesamtausgabe 6.1, hg. v. B. Schillbach, Frankfurt a. M.: Vitto-
rio Klostermann 1996.

— Nietzsche II. Gesamtausgabe 6.2, hg. v. B. Schillbach, Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann 1997.

— Vorträge und Aufsätze. Gesamtausgabe 7, hg. v. F.-W. v. Hermann, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 2000.

— Wegmarken. Gesamtausgabe 9, hg. v. F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: 
Vittorio Klostermann 1946/1976.

— Der Satz vom Grund. Gesamtausgabe 10, hg. P. Jaeger, Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann 1997.

— Identität und Differenz. Gesamtausgabe 11., hg. v. F.-W. v. Hermann, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 2006.

— Zur Sache des Denkens. Gesamtausgabe 14, hg. v. F.-W. v. Hermann, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1962/2007.

— Seminare. Gesamtausgabe 15, hg. v. C. Ochwadt, Frankfurt a. M.: Vittorio 
Klostermann 1986.

— Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Gesamtausgabe 20, hg. v. P. Jae-
ger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1979.

— Grundbegriffe der Metaphysik. Gesamtausgabe 29/30, hg. v. F.-W. v. Her-
mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983.

— Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie. Gesamt-
ausgabe 31, hg. v. H. Tietjen, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1982.

— Vom Wesen der Wahrheit. Gesamtausgabe 34, hg. v. H. Mörchen, Frankfurt 
a. M.: Vittorio Klostermann 1988.

— Einführung in die Metaphysik. Gesamtausgabe 40, 4. Auflage, hg. v. P. Jae-
ger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1983.

— Parmenides. Gesamtausgabe 54, hg. v. M. S. Frings, Frankfurt a. M.: Vitto-
rio Klostermann 1992.

— Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis). Gesamtausgabe 65, hg. v. F.-W. v. 
Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1989.

— Das Ereignis. Gesamtausgabe 71, hg. v. F.-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: 
Vittorio Klostermann 2009.

— Feldweg-Gespräche. Gesamtausgabe 77, hg. v. I. Schüßler, Frankfurt a. M.: 
Vittorio Klostermann 1995.

137

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hochgern, Josef: Globalisierung verstärkt sozialen Wandel, in: Staat – Glo-
balisierung – Migration, hg. v. J. Dvořák u. H. Mückler, Wien: Facultas 
2011, S. 91–106.

Husserl, Edmund: Husserliana. GW III/1. Ideen zu einer reinen Phänomeno-
logie und phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch, hg. v. K. Schuh-
mann, Den Haag: Martinus Nijoff 1976.

— Husserliana. GW VI. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 
transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologi-
sche Philosophie, hg. v. W. Biemel, Haag: Martinus Nijhoff 1976.

Kolb, David: The Critique of Pure Modernity. Hegel, Heidegger and After, Lon-
don & Chicago: The University of Chicago Press 1986.

Lacan, Jacques: Struktur. Andersheit. Subjektkonstitution, hg. u. übers. v. D. 
Finkelde, Berlin: August Verlag 2016.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur 
Dekonstruktion des Marxismus [i. O.: Hegemony & Socialist Strategy. 
Towards a radical democratic politics], übers. u. hg. v. M. Hintz u. G. Vor-
waller, 5. überarbeitete Auflage, Wien: Passagen 1985/2015.

— Post-Marxism without apologies, in: Mouffe, Chantal: Hegemony, radical 
democracy, and the political, hg. v. J. Martin, London & New York: Rout-
ledge 2013, S. 58–88.

Laclau, Ernesto/Zac, Lilian: Minding the Gap: The Subject of Politics, in: The 
Making of Political Identites, hg. v. ders., London & New York: Verso 
1994, S. 11–39.

Laclau, Ernesto: Politik und Ideologie im Marxismus. Kapitalismus – Faschis-
mus – Populismus. mit einem Anhang »Populistischer Bruch und Diskurs« 
(i. O.: Politics and Ideology in Marxist Theory. Capitalism – Fascism – Popu-
lism), übers. v. G. Schmahl u. E. Volker, Berlin: Argument-Verlag 1981.

— New Reflections on The Revolution of Our Time, London & New York: Ver-
so 1990.

— Introduction, in: The Making of Political Identities, hg. v. ders., London & 
New York: Verso 1994, S. 1–10.

— Emanzipation und Differenz [i. O.: Emancipation(s)], übers. v. O. Marchart, 
Wien: Turia und Kant 1996/2002.

138

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


— Dekonstruktion, Pragmatismus, Hegemonie, in: Dekonstruktion und Prag-
matismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, hg. v. C. Mouffe, übers. 
v. A. L. Hofbauer, Wien: Passagen Verlag 1999, S. 111–54.

— Hegemony and the Future of Democracy: Ernesto Laclau’s Political Philosophy, 
in: Race, Rhetoric, and the Postcolonial, hg. v. L. Worsham u. G. A. Olson, 
Albany/New York: State University of New York Press 1999, S. 129–62.

— Identity and Hegemony: The Role of Universality in the Constitution of Polit-
ical Logics, in: Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj: Contingency, 
Hegemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left, London: 
Verso 2000, S. 44–89.

— On Populist Reason, London & New York: Verso 2005.
— The future of radical democracy, in: Radical Democracy. Politics between 

abundance and lack, hg. L. Tønder u. L. Thomassen, Manchester & New 
York: Manchester University Press 2005, S. 256–62.

— The Rhetorical Foundations of Society, London/New York: Verso 2014.
Lang, Hermann: Strukturale Psychoanalyse, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, 

S. 18.Lang, Hermann: Strukturale Psychoanalyse, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1999.

Luckner, Andreas: Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld: tran-
script 2008.

Malpas, Jeff: The transcendental Circle, in: Australasian Journal of Philosophy, 
Vol. 75. No. 1, 1997, S. 1–20.

Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz. Zum »streng Philosophi-
schen« am Werk Ernesto Laclaus, in: Diskurs – radikale Demokratie – Hege-
monie. Zum politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, 
hg. v. M. Nonhoff, Bielefeld: transcript 2007, S. 103–22.

— Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou, 
Laclau und Agamben, 3. Auflage, Berlin: Suhrkamp 2010/2016.

— Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Gesell-
schaft, Berlin: Suhrkamp 2013/18.

— Politische Theorie als erste Philosophie. Warum der ontologischen Differenz 
die politische Differenz zugrunde liegt, in: Das Politische und die Politik, 
hg. v. T. Bedorf u. K. Röttgers, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 143–58.

— Thinking Antagonism. Political Ontology after Laclau, Edinburgh: Edin-
burgh University Press 2018.

139

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marcuse, Herbert: An Essay on Liberation, Boston: Beacon Press 1969/2000.
Marx, Karl: Thesen über Feuerbach, in: MEW. Band 3, Berlin: Dietz Verlag 

1978, 5–7.
Meyer, Thomas: Was ist Politik?, 2., überarb. u. erw. Auflage, Opladen: Les-

ke + Budrich 2003
Mouffe, Chantal: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, übers. 

v. N. Neumeier, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.
Novák, Aleš: Der Begriff ›Austrag‹ als Bestimmung des Seins bei Martin Hei-

degger, in: Phänomenologische Forschungen, hg. v. K.-H. Lembeck et al., 
Hamburg: Felix Meiner Verlag 2014, S. 205–16.

Pöggeler, Otto: Der Denkweg Martin Heideggers, Pfullingen: Neske 1990.
Pöltner, Günther: Zeit-Gabe. Zum Ereignisdenken des späten Heidegger, in: 

Das Spätwerk Heideggers. Ereignis – Sage – Geviert, hg. v. D. Barbarić, 
Würzburg: Königshausen & Neumann 2007, S. 29–42.

Reitze, Simon/Schülein, Johann August: Wissenschaftstheorie für Einsteiger, 
3. Auflage, Wien: Facultas 2002/2012.

Rother, Ralf: Das Politische der Dekonstruktion. Heideggers Entpolitisierung der 
Politeia bei Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida, Bielefeld: transcript 2020.

Saussure, Ferdinand de: Grundlagen der allgemeinen Sprachwissenschaft, 
3. Auflage, hg. v. C. Bally u. A. Sechehaye, übers. v. H. Lommel, Berlin/
New York: de Gruyter 1931/2001.

Schmiedl-Neuburg, Hilmar: Negative Theologie bei Adorno, Derrida, Wittgen-
stein und Heidegger, in: Gott ohne Theismus? Neue Positionen zu einer zeit-
losen Frage, hg. v. T. Rentsch, Münster: mentis 2016, S. 109–26.

Schwan, Alexander: Politische Philosophie im Denken Heideggers, Opladen: 
Westdeutscher Verlag 1989.

Stavrakakis, Yannis: Lacan and the Political, London & New York: Routled-
ge 1999.

Stocker, Barry: Derrida on Deconstruction, London: Routledge 2006.
Thomson, Iain D.: Heidegger on Ontotheology: Technology and the Politics of 

Education, Cambridge: Cambridge University Press 2005.
Wisser, Richard (Hg.): Martin Heidegger im Gespräch, Freiburg/München: 

Verlag Karl Alber 1970.
Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus. Werkausgabe Band I, 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006.

140

Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783828850743 - am 21.01.2026, 21:28:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828850743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Einleitung
	1. 	Tour d’Horizon: Postfundamentalismus – Ontologische Differenz, Kontingenz und Transzendentalismus
	1.1 	Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Gründung
	1.2 	Radikale Kontingenz – Transzendentalismus und das Scheinproblem der Zirkularität

	2. 	Versuch einer Rekonstruktion der politischen Ontologie Laclaus
	2.1 	Zum Verhältnis ontologischer und politischer Differenz
	2.1.1 	Kurzexkurs: Derridas Dekonstruktion von Husserls Sprachauffassung
	2.1.2 	Zum Umfang der politischen Onto-Logik und Status einer Ontologie des Politischen
	2.1.3 	Die Vorrangigkeit des Politischen

	2.2 	Ontologie des Politischen aus dem Moment der Unentscheidbarkeit/Entscheidung
	2.2.1 	Unentscheidbarkeit und Entscheidung
	2.2.2 	Der Totalisierungseffekt der Macht
	2.2.3 	Diskurstheorie als Onto-Logik der Macht
	2.2.4 	Das Subjekt der Entscheidung als Subjekt der Macht

	2.3 	Schlussfolgerungen: Vorläufige Rekonstruktion einer Ontologie des Politischen

	3. 	Das strittige Wesen des Seins
	3.1  Physis als Aufgang und Abgang
	3.2 	Zum umfassenderen Verständnis von Aletheia – Lichtung, Logos und Onto-Theo-Logik
	3.3 	Zwischenresümee
	3.4 	Demarkation des Seienden

	4. 	Zusammenführungen: Repolitisierung der Polis – Oder: Die Polis als Topos des Logos
	Ausblick
	Literaturverzeichnis

