178

Biography Matters

sie innerhalb dieses sRahmens« in ein Verhiltnis zu setzen. Damit wird die Situiertheit
ihres Selbst im Rahmen lebbarer Option sichtbar wie auch Momente der Mit-Gestaltung
analytisch re-konstruiert werden koénnen.

Diese These wird im Folgenden weiter entlang des Materials bearbeitet. Nachdem
zuvor KREUZEN II und KREISEN II als konstitutive Praktiken des Improvisierens dis-
kutiert wurden, wird im folgenden Kapitel die Improvisationspraxis selbst und damit
»doing biography as corporeality« zum Gegenstand.

3.4 SPURENII

In der Analyse der teilnehmenden Beobachtungen, der videographischen Sequenzen
und auch der den Prozess begleitenden Interviews und (Gruppen-)Diskussionen war
ein markanter begrifflicher Bezugspunkt das »Spiiren«, welches im Folgenden ent-
lang exemplarischer Materialausschnitte in seiner Vieldeutigkeit aufgefichert werden
soll. Durch die Verschrinkung praxistheoretischer und phinomenologischer Analysen
soll Spiiren — als zentraler Bezugspunkt der Teilnehmer*innen - sowohl als Beobach-
tungsphinomen als auch Erlebensweise des Improvisierens konturiert werden.* Da-
mit wird »die Bedeutsamkeit kommunikativ nicht zu erschlieRender, leiblicher Ver-
haltensdimensionen« (Antony 2019: 328) in zweierlei Hinsicht aufgegriffen: Als Praxis
kann Improvisieren einerseits in seiner performativen Dimension entlang von Prak-
tiken aufgeschliisselt werden, insofern es sich tiber unterschiedliche Akteure verteilt
im Vollzug ereignet und als leib-korperliche und diskursiv-materielle Konstellationen
materialisiert; dies stets in Relation zu sozialen Ordnungen, die in Praktiken einge-
lassen sind und die diese zugleich mitgestalten. Andererseits wird die performative
Dimension des Sich-Bewegens als Erfahrung seitens der Teilnehmer*innen relevant,
die den Bewegungsvollzug mit Sinnbeziigen versehen und sich als »bewegt« erfahren
und »spiiren« — also eine spezifische leib-kérperliche Spiirsinnigkeit im Improvisieren
kultivieren (wollen).3>

Spiiren wird im Folgenden durch vier Praktiken ausdifferenziert, die im Analyse-
prozess generiert wurden und Kennzeichen der erforschten Improvisationspraxis auf-
zeigen: Brithrungspraktiken, Zeigen und Zuschauen, Abbrechen und Aufhéren sowie
Reflektieren.

Die Analyse der einzelnen Praktiken in diesem Kapitel wird anschliefRend theore-
tisch gebiindelt und diskutiert in Bezug auf >doing biography as corporeality«.

34  Wie diese Analyse durch eine transsituative Brille zudem theoretisierend auf Biographie bezogen
werden kann, wird in Kap.4 entlang der Dimensionen der Verletzlichkeit, des Alter(n)s und der
Weiblichkeit als heterotopischen Raum ausgedeutet und als eine Praxis verkérperter Kritik disku-
tiert.

35 Zu Bewegung als sozial- und kulturwissenschaftliche Kategorie, vgl. Klein 2004; zum Sich-
Bewegen, vgl. Waldenfels 2007 und Huschka 2002; 2012a. Dass dies in hohem Mafe auch durch
die sich verandernden Kérper —durch Verletzungen und Alterungsprozesse — beeinflusst ist, wird
in Kap. 4 methodologisch reflektiert und theoretisiert.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography
3.4.1 Beriihrungspraktiken im Improvisieren

Die Teilnehmer*innen rekurrieren immer wieder auf »Spiiren« als zentrales Erlebens-
moment. Diese Begriffswahl der Teilnehmer*innen wirft die Frage auf, wie dieses Spii-
ren erlebt wird, wie es sich vollzieht und wie ein gemeinsames Verstindnis dieses Spii-
rens in der Praxis generiert wird.

Spiiren wird im Folgenden iiber die Begriffe des Berithrens und des Beriihrt-Seins
aufgeschliisselt (vgl. Lindemann 2014; Fritz-Hoffmann 2017a; b), da diese in praxeolo-
gischer Einstellung das Phinomen des Spiirens in seinen unterschiedlichen Dimensio-
nen des Affiziert-Seins ausdifferenzieren konnen: Sowohl als Selbstwahrnehmung oder
Selbstberithrung im Korperkontakt oder leiblichen Affiziert-Sein von Bewegungen und
Materialititen, wie auch durch atmosphirische Stimmungen, Vorstellungsbilder, Erin-
nerungen, Musik etc.3¢

Die folgenden Unterkapitel arbeiten spezifische Modi des Spiirens heraus, die durch
den Begriff der Berithrung theoretisch gerahmt werden.

3.4.1.1 Sich-Bewegen als performatives Phdnomen

»Was etwas ist und als was wir es betrachten, hingt gewiss von unseren Begriffen,
Rahmungen, Inszenierungen oder Konzepten und Medien ab, die das >Was< und >Als
was« als solche bestimmen, ausstellen, hervorbringen oder vermitteln; doch schreibt
sich hinter ihnen etwas ein, das sich als ebenso widerstindig erweist und sich ihren
Konstruktionen nicht fiigt wie es durchscheinend bleibt [..] namlich die Materialitat
ihrer Bedingungen selbst oder, im weitesten Sinne, die Tatsache ihrer Ex-sistenz, die
zugleich dafiir verantwortlich ist, dass es sie gibt.«

(Mersch 2012: 23, Herv.i.0.)37

In dieser Dualitit der Materialitit und des Diskursiven spannt sich auch das Phinomen
des Sich-bewegens bzw. der Bewegung als LeibKorper auf. Dabei erscheint der Korper

36  Fur eine phianomenologische Diskussion leiblicher Reflexivitit, die unterschiedliche Modi des
leiblichen Beriihrens ausfiihrt, vgl. Brinkmann 2016. Er differenziert zwischen>Sich-beriihren<und
»Den anderen beriihren<, um daraus eine Theorie >padagogischer Interattentionalititczu herzulei-
ten. Dadurch entwickelt er eine —auch fir praxeologische Zugiange anschlussfihige — Analyseper-
spektive auf Situationen, »in denen in der Materialitat und Machtformigkeit ordnungserhaltender
MafRnahmen [...] nicht nur Regeln und Normen reaktualisiert [werden], sondern in der Performanz
geteilter Aufmerksambkeit ereignishaft Individuelles aufscheint« (ebd.: 19). Dies markiert fir ihn
den Beginn von Bildungsprozessen, indem »[d]as Aufmerksam-Werden also (als Auffallen, Auf-
merken oder Bemerken) [..] als ein Anfangen-Kénnen« (ebd.) gelten kann. Dies wird in dieser Ar-
beit durch die Begriffe der De/Sensibilisierung und Des/Orientierung diskutiert.

37  Mit der Posthermeneutik entwickelt Mersch ein Denken, das Materialitat als »Ge-Gebensein, [...]
als die Anwesenheit eines Anderen schlechthin« (2012: 27) versteht. Er konzipiert dies als einen
Chiasmus zwischen »Zeigen und Sichzeigen, als Chiasmus zwischen Signifikation und Materialitit«
(ebd.). Diese Verflechtung bedeutet eine »negative Gegenwartigkeit, die durch Aisthesis—der
erkenntnisstiftenden Performativitit sinnlicher Wahrnehmung —eine ethische und 4sthetische
Haltung hervorruft (vgl. ebd. 27f.). Eben diese ethisch-dsthetische Haltung wird auch im Sich-
Bewegen relevant.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

179


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Biography Matters

als »Ausgangspunkt- und Zielscheibe einer Objektivierung, Metrisierung und Fragmen-
tierung von Bewegung [...], dessen Bewegungen zunichst an geometrische Raummus-
ter angeglichen und dann einer linearen Zeitordnung unterworfen werden. Es ist der
Korper, iiber den sich eine Einiibung in die Selbst-Bewegung und Bewegtheit des mo-
dernen Subjekts vollzieht« (Klein 2004: 8). Die Analyse von Bewegung stellt diese damit
nicht nur als ein physikalisches Phinomen dar, sondern als ein soziales und kulturel-
les Konzept, das in Beziehung zu seinen Kontexten untersucht werden muss.3® Aus
einer phinomenologischen Perspektive erscheint Bewegung als Selbstbewegung bzw.
Sich-Bewegen. Diese Bezogenheit auf den eigenen LeibKorper als Ausgangspunkt von
Bewegung wie auch als Wahrnehmungsmedium fiir (Selbst-)Bewegung wird in diesem
Kapitel itber den Begriff der Berithrung herausgearbeitet, als unterschiedliche Modi
wahrnehmenden Berithrens und Berithrt-Seins, durch die Bewegung erst als Phino-
men erfahrbar und beschreibbar wird.

(Selbst-)Bewegung zu beschreiben ist insofern eine Herausforderung, da im Voll-
zug »die Moglichkeit des Dortseins schon im aktuellen Hiersein mit da ist. [...] Das
Jetzt verweist in sich schon auf anderes, so daf$ Bewegung ein Durchgang, ein Uber-
gang ist und nicht aufzuteilen auf Abstinde, die man immer weiter verkleinern kann«
(Waldenfels 2016: 267). Damit entsteht die Frage nach dem »bewegende[n] Prinzip der
Bewegung selbst« (Huschka 2012a: 205), die insbesondere tanzwissenschaftlich aufge-
griffen wird.? Der eigne Kérper fungiert dabei als »Bezugsort« (2008: 177) fiir »Prozesse
der Selbstbildung, Reflexion und sinnlichen Bezugnahme zur Welt, die dsthetisch viel-
faltige Selbst-Entwiirfe in Bewegung mitfithrt« (ebd.: 176). Diese griinden im eigenen
Korper als Leib, der sich durch sein »Zur-Welt-sein< (Merleau-Ponty) auszeichnet: der
LeibKorper ist sinnlich-somatisch, leiblich-affektiv auf seine Umwelt bezogen, verhilt
sich perspektivisch-wahrnehmend und praktisch zu ihr und ist durch diese Relatio-
nalitit konstituiert (vgl. Laner 2019). Sich-Bewegen kann als Bewegungsphinomen im
Vollzug auch als dsthetische Erfahrung analysiert werden — das heif’t in der wahrneh-
menden Erfahrung der Dualitit des Kérper-Habens und Kérper-Seins (vgl. Brandstetter
2013 [2012]). Dabei ist diese Erfahrungen an die Performanz der tinzerischen Bewe-
gung gekoppelt, die als sinnlich-leibliches und soziales Phinomen spezifische Riume,
Zeiten und Wahrnehmungen generiert, die sich zwischen Selbstreferenzialitit und ge-
sellschaftlichen Ordnungen aufspannen (vgl. Brandstetter/Wulf 2007: 11f.).

38 In dem Sammelband werden unterschiedlichste Perspektiven konzeptionell ausgearbeitet, die
Anschlisse bieten, Bewegungsphanomene und -praktiken zu untersuchen. Auf Basis der empi-
rischen Grundlage dieser Arbeit, flieRen die einzelnen Beitrage in die Analyse ein.

39  Sie beziehtsich dabeiauf den Begriff der Energie im Sinne des griechischensenergeiacals »Wirk-
samkeit, wirkende Kraft« (2012a: 204). Damit, so Huschka komme Energie im Tanz eine dsthe-
tische Funktion zu. Sie fasst »das Energetische als dsthetische Kategorie« (ebd.: 203). Aus philo-
sophischer Perspektive kann der Begriff der >energeia< durch den Bezug auf die Zeitlichkeit von
Praxis verdeutlicht werden —und zwar entlang der aristotelischen Begriffe der skinesis< und »en-
ergeia« »Eine Bewegung (kinésis) sei dadurch charakterisiert, da ihr Ziel (telos) auRerhalb ihrer
liegt und eine Art Grenze (peras) darstellt. Sobald dieses erreicht wird, kommt die Bewegung an
ihr Ende, und hort folglich auf. Daher fallen hier Prasens und Perfekt auseinander [...]. Am Beispiel
einer Wahrnehmung: er sieht und hat zugleich gesehen« (Dilcher 2013: 216).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

Grundsitzlich wird von den Teilnehmer*innen wiederholt gedufRert, dass die wo-
chentliche Praxis einen ZeitRaum markiert, in dem sie fir sich »spiiren, wie man ei-
gentlich gerade ist«. Die routinierten (und ritualisierten) Abliufe zu Beginn der Stunde,
wie auch der Anfangskreis markieren einen wiederkehrenden Rhythmus, der ermog-
licht zu spiiren, >wie« sie >sinds, also eine Vergegenwirtigung des leiblichen Befindens
bzw. der existenzhaften Zustindlichkeit. Das kann zunichst als Verweis darauf gele-
sen werden, dass die Improvisationspraxis einen Raum des »>Sich-Erfahrens« eréffnet,
eine Art wahrnehmende Selbst-Affektion im Modus des Aisthetischen bzw. eine sinnli-
che Wahrnehmungserfahrung im Vollzug des Sich-Bewegens. Phinomenologisch wird
dieses sinnliche Gewahrwerden im Wahrnehmungsvorgang selbst als Bewegung ge-
dacht: »Bewegen und Wahrnehmen unterhalten in ihrer gegebenen Verstrickung, wo-
nach Wahrnehmung eben Selbstbewegung ist, ein spezifisches kohdrentes Verhaltnis. [...]
Der einsetzende Wahrnehmungsprozess ist die einsetzende Selbst-Bewegung« (Husch-
ka 2012a: 311f., Herv.i.O.; vgl. Waldenfels 2016). So beschreiben die Teilnehmer*innen,
dass sie die Anfangsphase nutzen, um »in Kontakt« mit sich zu kommen. Das von
Huschka benannte >bewegende Prinzip der Bewegungc ist das leib-korperliche >Zur-
Welt-Seing, das leiblich intentional in dieser situiert ist, d.h. praktisch auf dieses Da-
Sein bezogen ist und von den Teilnehmer*innen im Bewegungsvollzug wahrgenommen
wird. Das sinnlich-leibliche Wahrnehmen ist dann als ein synisthetisches und kinis-
thetisches Affiziert-Sein zu verstehen, durch das nicht nur Sinn konstruiert wird, son-
dern das in und durch die Sinnkonstruktionen zugleich Welt (mit)gestaltet. Mit ande-
ren Worten: Sich-Bewegen muss als performativ-aisthetischer und zwischenleiblicher
Prozess gedacht werden.*°

Huschka fasst den Korper als raumliches Phinomen, welches »dynamisch und po-
ros stets [in] Austauschprozessen transformatorischer Art« (2008:178) involviert ist. Ge-
rade die Porositit verweist auf die Doppelaspekthaftigkeit dieses Korpers, die sich als
korporale Differenz realisiert: Der Korper als riumliches Phinomen ist in Austausch-
prozesse involviert, die sich als leiblich-affektives Berithrt-Sein und sinnlich-somati-
schen Prozesse vollziehen. Dieser Austauschprozess ist damit ein rekursiver Wahrneh-
mungsprozess, der als (leibliche) Responsivitit (vgl. Waldenfels 2016) oder als dstheti-
sche Erfahrung gefasst werden kann (vgl. Brandstetter 2004; 2013). Durch beide Begriffe
wird der Prozess des Wahrnehmens bzw. der Vollzug der Bewegung selbst zum Gegen-
stand — und zwar in seinen differenziellen Beziigen auf den eigenen Korper, andere/s
wie auch auf Beweglichkeit selbst (vgl. Huschka 2012a).# In diesem >Gewahrwerdenc
(Kampf-Jansen) entsteht ein Moment, welches die leibliche Bezogenheit als ein Moment

40  Performativitit ist ein nahezu allprisenter Begriff in den Sozialwissenschaften, wohlgleich er so
vieldeutig wie uneinheitlich rezipiert und verwendet wird. So konstatiert Erika Fischer-Lichte ge-
neralisierend: »Was durch performative Akte hervorgebracht wird, entsteht erst, indem dieser Akt
vollzogen wird« (2012: 42, Herv.i.0.). Dieter Mersch zufolge durchkreuzt der Begriff der Perfor-
mativitat traditionelle Begriffspaare und den mit diesen verbundenen Dualismen, wodurch diese
auf»Uberschneidungen, Koalitionen oder Bruchstellen und Kontaminationen«hin zu analysieren
seien (2003: 69).

41 Auf tidnzerisches Sich-Bewegen bezogen, richten sich tanztechnische Praktiken in unterschiedli-
cher Weise auf den Kérper, um ihn zu mobilisieren, zu koordinieren und orientiert an Gestaltungs-
idealen auszubilden (Huschka 2012a: 207f.). Tanzerische Bewegungen sind somit auch normativ

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

181


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Biography Matters

der Alteritit offenbar werden lisst: als eine Bezogenheit auf das Andere, das dem Selbst
immer entzogen bleibt und dadurch nur als ein Differenzgeschehen zu denken ist. Sich
In-Bewegung erleben bezeichnet dann den Prozess dieses In-Beziehung-Seins, in dem
die Bewegung als Wahrnehmungsphinomen im Vollzug zum Gegenstand wird — und
dabei grundlegend auf den Koérper in seiner sinnlich-somatischen und leiblich-affekti-
ven Dimension verwiesen ist.

Dies soll als performatives Moment des Sich-Bewegens gefasst werden, in dem es
sich »zwischen einem widerfahrenden wie auch eingreifenden Bewegungsvollzug und
einem »es bewegt sich« [vollzieht], womit es als Ereignis erkennbar wird, das auf die Be-
wegung selbst verweist« (Huschka 2012a: 206). Performativitit steht in dieser Hinsicht
fiur »die Seite des Vollzugs, der spezifischen Prozessualitit des Praktischen« (Mersch
2003: 70, Herv.i.0.) — Performativitit zeichnet sich mit Mersch durch ihren Ereignis-
charakter aus, der nur als ein Beziehungsgeschehen gedacht werden kann (vgl. 2010:
18). Aus dieser Perspektive wird das performative Moment des Sich-Bewegens deut-
lich, denn

»Praktiken bezeichnen nicht nur etwas Symbolisches, sie missen auch saufgefiihrtc
werden. Sie gewinnen dadurch ihre Aktualitit, aber auch ihre Einzigartigkeit, ihre
unverwechselbare Prisenz. Performativitit und Prasenz gehdren zusammen: Hand-
lungen werden>ein-gesetzts, sie vollziehen sich, ohne dass schon vorentschieden wire,
was jeweils gesetzt ist, was sich vollzieht. Am Performativen zu betonen wire folglich
seine Ereignishaftigkeit, die Tatsache, dass geschieht« (ebd., Herv.i.0.).

Merschs posthermeneutischer Ansatz wurzelt im Konzept des >Sichzeigens«: Es ist nicht
vorhersehbar, was sich zeigt, denn wodurch sich Wahrnehmung etwas >zuwendet< oder
wie sie sich auf etwas oder sich selbst bezieht, >geschieht« erst im Vollzug — und das
ist das entscheidende Moment des Performativen. Das Ereignishafte prizisiert Mersch
als Alteritit im Sinne einer »negativen Gegenwirtigkeit, in der sich »etwas vernehm-
bar macht, was von sich her anspricht, angeht oder sich aufdringt und zuweilen auch
attackiert, in jedem Fall aber nicht gleichgiiltig ldsst« (2010: 28). Ahnlich wie es auch
Waldenfels fir die Verschrankung von Kérper und Leib im Selbst-, Welt- und Anderen-
bezug herausstellt, betont auch Mersch in seiner Theorie des Performativen ein chiasti-
sches Moment, das »von Anfang an ein Differenzdenken« (ebd.) einschliefst.**

orientiert und gepragt —werden von>kultivierten<Kérpern vollzogen — wie sie auch aufzeigen kén-
nen, dass Bewegung erst im Korperlichen bzw. Materiellen wahrnehmbar wird (vgl. ebd.: 209).

42 Wenngleich sich Mersch sich seiner Theorie des Performativen sprachphilosophisch nahert, ver-
weist er immer wieder auf die Ubertragbarkeit bzw. die Aufgabe der Ubertragung in andere Ge-
biete. Einen anderen theoretischen Zugang zu Performativitat bietet Erika Fischer-Lichte (2012:
54-68). Sie stellt mit Blick auf Auffiihrungen folgende Elemente als konstitutiv heraus: Leibliche
Ko-Prisenz, auch als Momente der Subjektivation in der wechselseitigen Bezogenheit auf ande-
re/s im Rahmen &sthetischer, sozialer oder politischer Prozesse, die sich durch plurale, z.T. wider-
spriichliche Erlebensweisen ausweisen. Fischer-Licht beleuchtet zudem das Moment der Unvor-
hersehbarkeit, der Emergenz, in dem »immer wieder mit dem Auftauchen nicht vorhersehbarer
Phinomene gerechnet werden (muss), die dem Geschehen eine neue, nicht einkalkulierte Wende
geben« (2012: 76).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

Wahrnehmen ist somit ein performativer Moment und Prozess des differenziellen
Berithrt-Seins. Das Wahrnehmen des Sich-Bewegens verweist auf das leibliche Gewahr-
werden des >Korpers-in-Bewegung« als eine Gleichzeitigkeit von korperlichem Bewe-
gungsvollzug und dessen leiblichen Erleben. Im Modus des Sich-Bewegens wird das Er-
leben von Bewegung scharf gestellt, welches durch Gegenwirtigkeit konstituiert ist und
Vollzugscharakter hat (vgl. Brinkmann/Willat 2019). Sich-Bewegen verweist damit auf
den (selbst-)wahrnehmenden Vollzug von Bewegung - sei es ein sinnliches Aufmerken
oder ein Eintauchen in propriozeptive Bewegungen, sei es die leiblich-somatische Re-
sonanz auf Wahrnehmungen (z.B. ein Zusammenzucken oder die sWeitung« des Brust-
raums) oder der wahrnehmende Vollzug der Eigenbewegung als riumliches Geschehen
(im doppelten Sinne als Propriozeption und als Erfahrung der Riumlichkeit von Bewe-
gung). Das Sich-Bewegen zeigt sich im Material also auch als dsthetische Erfahrung,
in dem Wahrnehmen und Sich-Bewegen sich wechselseitig zum Gegenstand haben.
Diese Form der Selbstwahrnehmung kann auch als »kinisthetisches Zuriickgebeugt-
sein auf sich selbst« (Brinkmann 2016: 15) bezeichnet werden. Anschaulich wird das
durch Auflerungen der Teilnehmer*innen, die nach solchen Phasen ihren Wahrneh-
mungsvollzug wihrend des Sich-Bewegens schildern: Beispielsweise kann durch die
langsame Bewegung der Wirbelsiule deren Motilitit differenziert und in Relation zu
anderen Korperbereichen beschrieben werden. Wihrend manche Bereiche als »durch-
lassig« empfunden werden, sind andere eher »holzig«, ein weitausholender Schwung
im Arm 15st eine Spiralbewegung von oben nach unten als Drehung aus etc. Im Wechsel
von Minimal- und impulsiven Bewegungen changiert die Wahrnehmung zwischen pro-
priozeptiven Bewegungserfahrungen und der Riumlichkeit der eigenen Bewegung, die
in Relation zu anderen Materialititen des Raums steht (der stiitzenden Festigkeit des
Bodens oder eines Musters an der Tiir, wie auch der nachgebenden, elastischen Gewe-
bestruktur eines anderen Korpers). Es generieren sich jedoch auch Vorstellungsbilder
und imaginierte Verbindungen (»holzig« oder auch »unter der Haut im eigenen Korper
surfenc), die das Sich-Bewegen als ein differenziertes und differenzierendes proprio-
zeptives Erleben ausweisen. Als dsthetische Erfahrung, »in der im Wechselspiel zwi-
schen isthetischer und propriozeptiver Wahrnehmung das Sinnlich-Leibliche imagi-
nir iiberschritten wird« (Brinkmann/Willat 2019: 836) bezieht sich dieses Erleben zwar
zunichst (generalisierend) auf subjektive Erfahrung. Im Forschungsprozess war dies
in den individuellen Momenten des Sich-Bewegens als fokussierte Selbst-Bezogenheit
deutlich, jedoch auch in Bezug auf Kontaktphasen oder Austauschphasen verlautbart.
Das nachtrigliche Versprachlichen stellte oft eine Suche nach Worten - ein Ringen um
Worte - dar, die das eigenleibliche Erleben veriufiern konnten. Die Austauschphasen,
wie spiter noch diskutiert wird, vermitteln zwischen leiblichen Erlebensweisen und
sprachlich-symbolischen Ordnungen und bieten zugleich das Potential, die bekannten
(Ein-)Ordnungsmuster der biographisch und kulturell verankerten Wahrnehmungs-
weisen und -horizonte zu transformieren. So kommt der dsthetischen Erfahrung auch
in der begleitenden oder nachtriglichen Versprachlichung ein transgressives Moment
zu, das nicht nur als ereignishaft und pathisch gefasst werden kann, sondern als ein
»prekires Zwischenphinomenc« (ebd.: 837), welches durch eine subjektiv empfundene
Zeitlichkeit charakterisiert ist.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

183


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Biography Matters

Dadurch, dass diese Prozesse routiniert Teil der Improvisationspraxis sind, ist ds-
thetische Erfahrung dann weniger ein unvorhersehbarer Moment des >Erscheinens«
oder der >Singularitit, wie es Mersch argumentiert. Es ist vielmehr Ergebnis einer Pra-
xis der Sensibilisierung, in dem das sinnlich-leibliche Sensorium praktisch auf das bezo-
gen ist, was als leibkorperliches Selbst (in-Bewegung) wahrgenommen wird. Letzteres
kann dabei durch die Praxis einen Transformations- bzw. Bildungsprozess durchlau-
fen, denn kommt die Wahrnehmungspraxis wiederholt zum Einsatz, gleicht das einem
Einiiben und Einspielen auf Wahrnehmungsmodalititen, die sich iiber den Verlauf der
Zeit als solche durch die praktische Aufmerksambkeit ausdifferenzieren bzw. habituali-
sieren (kénnen). Asthetische Erfahrung ist in diesem Sinne durch das sinnlich-leibliche
Einlassen auf den Vollzugsmoment geprigt und dennoch eingebettet in praxis-spezifi-
sche Sinnesordnungen.*?

Das Sich-Bewegen als aisthetischer Prozess bildet die Grundlage fiir die weiteren
Modi des Berithrens und Beriithrt-Seins in der Improvisationspraxis. Wenn hier bereits
(Selbst-)Bezogenheit und Responsivitit als zentrale Momente herausgestellt wurden,
soll dies in den folgenden Ausfithrungen, erstens, auf zwischen-leibliche Berithrun-
gen, zweitens, auf den (Haut-)Kontakt zwischen Teilnehmer*innen bezogen werden
und drittens, als Relationalitit auf materiell-diskursive Phinomene hin betrachtet wer-
den — dies im Sinne unterschiedlicher Modi von Grenz(be)ziehungen.

3.4.1.2  Beriihren und Beriihrt-Sein als (zwischen-)leibliches

Phanomen des Sich-Bewegens
Das folgende Kapitel diskutiert zunichst Berithrung und Berithrt-Sein als (zwi-
schen-)leiblichen (K6rper-)Kontakt, um anschlieRend Berithrung als ein Phinomen der
Grenzrealisierung zu konturieren. Wie kann aus und mit dem empirischen Material
diese responsive Dynamik als ein >In-Beziehung-zu« re-konstruiert werden?

Der Begriff der Responsivitit verweist auf eine Offenheit, eine Berithrbarkeit, und
auf ein empraktisches >Ich kann« (Merleau-Ponty). Die Improvisationspraxis wird daher
gleichermafien iiber beobachtbare, (trans-)situative Konstellationen analysiert wie auch
durch die Teilnehmer*innen-perspektiven eingefangen, da diese aufschlussreiche Er-
kenntnisse eréffnen, wie die Teilnehmer*innen sich im Prozess des Improvisierens er-
fahren, welche Anstrengungen sie unternehmen, um als Improvisierende (an-)erkenn-
bar zu werden und welche (Selbst-)Wahrnehmungsmodalititen sich darin bilden. Es
geht mithin auch um eine Analyse der Prozesse, durch die sich die Teilnehmer*innen
in den Improvisationspraktiken subjektivieren und als ein »spiirendes Selbst« verstehen
(lernen).

Wie die Darstellung der wochentlichen Stunden deutlich gemacht hat, gibt es
etablierte, kollektive Routinen, welche die Improvisationspraxis konstituieren, bspw.

43 Huschka spricht hier von einer »Wahrnehmungsschulung, die als eine Sensibilisierung fiir pro-
priozeptive, organische und vegetative Vorgiange im eigenen Kérper konzipiert wird und »Mikro-
prozesse« wahrnehmbar werden lésst; sie fasst diese Tanztechniken als somatisch, da sie auf phy-
sische, mentale und imaginative Zuginge zuriickgreifen, um die »Spirmodalitaten« der Eigen-
wahrnehmung auszudifferenzieren (2012a: 214).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

durch das ritualisierte Ankommen im Raum (vgl. Kap. KREUZEN II) und im Be-
griflungskreis (vgl. Kap. KREISEN II). In diesen Praktiken gibt es auch individuelle
Routinen, die als Einstimmungs-Praktiken vorbereitend auf das Improvisieren hin-
fithren, z.B. in tanzspezifische Kleidung wechseln, auf die Toilette gehen, Trinkwasser
in Reichweite positionieren, sich kurz mit jemandem austauschen, auf den Boden
legen, Warm-up-Bewegungsfolgen durchfithren, sich schiitteln oder sich zur Musik
bewegen. Diese Einstimmungs-Praktiken spielen sich im Tanzraum ab: Sie zeigen
eine Transitionsphase an, in der die Teilnehmer*innen meist individuell »im Kérper
ankommen« wollen und den Improvisationsraum dadurch fiir sich konstituieren. Nach
der ersten Ankommens- und Improvisationsphase entwickelt sich der Fortgang der
Stunden durch Impulse der Leiterin wie auch kollektive Reflexionen und >forschende«
Bewegungsprozesse.**

Ist die analytische Perspektive auf Prozesse leiblicher Responsivitit gerichtet, eroff-
net dies den Blick fiir die Relationalitit von Leiblichkeit, Wahrnehmen und Re-aktion
im Sinne einer praktischen Intentionalitit und Orientiertheit. Daher kann itber den Be-
griff der Responsivitit analysiert werden, was Gegenstand des Wahrnehmens wird und
wie es >berithrt< oder >anspricht«. Dies wird auch im Folgenden Zitat deutlich: »Aber wie
wir antworten, auf das, was wir wahrnehmen, liegt in unseren >Hindens, weil es einen
>Spielraum« von Moglichkeiten gibt, der in der >responsiven Differenz« zwischen >wor-
auf< und >wie« wir antworten liegt. [...] Unsere Antwort kommt gewissermaflen immer
schon zu spit, da die Erfahrung bereits in Gang gesetzt wurde« (Schiies 2016: 184f.).%°
So ist das Antworten zum einen habituell dispositioniert, zum anderen vollzieht es sich
innerhalb eines Spielraums, der sich erst in den situativen Akteurskonstellationen reali-
siert. Spannend ist die Wortwahl, dass es »in unseren Hinden liege<; es evoziert zugleich
einen Berithrungskontakt, den ich hier jedoch als leibkorperliches Affiziert-Sein ausle-
gen mochte, aber auch die Assoziation, dass es in der Differenz von sworauf antworten«
und >wie antworten« die Moglichkeit einer Entscheidung gibe. Schiies verweist jedoch
auch darauf, dass das Antworten zeitlich versetzt passiert, sozusagen als Re-Aktion auf
eine Erfahrung, die bereits im Gang ist und als eine bestimmte re-aktiv beantwortet
wird. Die beteiligten Akteure sind also als LeibKorper involviert, die unterschiedlich
sensibilisiert sind. Aus praxistheoretischer Perspektive spricht Schatzki von Affordan-
zen, die situativ Aufforderungscharakter haben (vgl. 2012). Damit ereignen sich die
situativen Vollziige durch unterschiedliche Sensibilititen als ein responsives Gesche-
hen, das darin jedoch stets auch auf leibkérperliche Dispositionen verwiesen bleibt,
wie es sich auch in praxis-spezifischen, historischen und diskursiven Ordnungen voll-
zieht und diese dabei hervorbringt oder auch iterativ >ver-setzen< bzw. transformieren

kann.4°

44  Das>forschende<Element zeigt sich insbesondere in den Austauschprozessen und den daraus ent-
stehenden Wiinschen etwas vertiefend zu wiederholen oder weiterzufiihren bzw. an etwas »dran-
bleiben«.

45  Schiies schliefdt hier an Butler (2016) und Waldenfels (2016) an.

46  >Ver-setzencist ein Begriff, durch den Mersch den Moment der Differenz in performativen Wieder-
holungspraktiken markiert (2010: 71). Er rekurriert dabei auf Derridas dekonstruktivistisches Mo-
ment der différance: die Wiederholbarkeit er6ffnet eine Praxis der »fortwahrenden Zirkulation,
die sich als »eine Wieder-holung, eine Zuriickholung oder Zitation eines anderswo Abgelegten«

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

185


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Biography Matters

Improvisieren, so beschreibt eine Teilnehmer*in, werde durch Momente des »Ein-
hakens« ausgeldst: Ihr zufolge generiert das, »was einen berithrt« eine Resonanz, die
dann in Bewegungsimpulse miindet im Sinne einer »Entscheidung aus dem Moment«
in Bewegung zu gehen. In ihrer Ausfithrung, wie sich das vollzieht, spricht sie einer-
seits davon, dass »der Korper entscheidet«, auf was sie reagiert, andererseits spricht
sie auch von Momenten des »Sich-Einlassens«, in denen sie sich dieses Einhakens »be-
wusst« ist. Das Improvisieren wird durch die Teilnehmer*innen als »Erfahrungsraumc
benannt, in dem sie sich erfahren: es ist ein »Empfinden durch dieses Korperlich-sein«.
Dabei, so eine Teilnehmer*in, erfihrt sie sich in einem »Wahrnehmen und Reagieren
auf anderes« — auf andere Kérper, den Raum bzw. die Umgebung, musikalische Impul-
se, Vorstellungsbilder oder Aufgaben. Sie beschreibt dies auch tiber die Einnahme einer
fragenden Haltung: »Was entsteht da fiir Bewegung in mir?«. Ahnlich wie es bereits
in Ausfithrungen zur Kontaktimprovisation beschrieben wurde, evoziert diese Haltung
ein Sich-Bewegen als responsiver LeibKorper, dessen Bewegungen nicht nur gemacht«
werden, sondern auch eine Eigendynamik haben: sie >entstehen< emergent im Vollzug
selbst (vgl. Novack 1990; Huschka 2012b). Praxeologisch lasst sich das responsive Sich-
Bewegen als ein »Situationspotential« (Briimmer 2014: 222 in Kleinschmidt 2019: 154)
verstehen, ein komplexes Gefiige, das sich aus und in spezifischen kérperlich-habitu-
ellen Dispositionen wie auch Akteurskonstellationen im Vollzug bildet.*”

Der >eigene« Korper-in-Bewegung bildet ein Teil dieses Gefliges und wird darin als
empfindender und empfundener, responsiver Leib erlebt und adressiert. Dabei ist der
LeibKorper zwar Medium der Erfahrung des Sich-Bewegens und dennoch ist das Ver-
hiltnis immer wieder auch ein Oszillieren zwischen >den Kérper zum Gegenstand ma-
chen« in Ubungen oder durch die Einwirkung auf Kérperteile, einem spiirenden >Hor-
chenc auf somatische und propriozeptive Empfindungen wie auch durch imaginierte,
atmosphirische, leibkérperliche Resonanzen.*® Genauso wird in Gruppenkonstellatio-
nen teilweise auch ein >Blick von aufienc eingenommen, um dramaturgisch-wahrneh-

beschreiben lasst (ebd.: 41f., Herv.i.0.). Diese Wiederholung sei nur als eine Duplizitit mit Dif-
ferenz zu denken — Iteration und Alteration markieren zwei gleichwertige Momente des Vollzugs
(vgl. ebd.).

47  Dasses hierauch transsituative Dynamiken gibt, steht hier nicht im Fokus und wird in Kap. 4 noch
weiter ausgefiihrt, vor allem in der Frage danach, wie die Improvisationspraxis gesellschaftspo-
litisch kontextualisiert werden kann. Die politischen Implikationen dieser Praxis werden im Fol-
genden aus dem Material heraus als >ageing trouble« (vgl. Haller 2005) entwickelt, das ich iiber
die Denkfigur der Heterotopie (Foucault) als eine leiblich-somatische Biographizitat fasse.

48  Als raum-zeitliches Geschehen ist Bewegung stets konstitutiv fir den wahrgenommenen und
wahrnehmbaren (Eigen-)Raum und dies in einem komplexen und situativen Gefiige von Proprio-
zeption und Kindsthesie im Umgehen mit/Ausgesetzsein gegeniiber physikalischen Kriften (wie
z.B. Gravitation), dem Betroffensein von Atmosphiren (Hasse 2014; Schmitz 2007) und Energi-
en (vgl. Gronau/Huschka 2019) sowie Materialititen von menschlichen und nicht-menschlichen
Situationsteilheiten. Dieses Ceflige kann durch die De/Sensibilisierungen leiblicher Selbste (vgl.
Lindemann 2014) als leibliche Grenzriume gefasst werden. Wahrnehmen als leibliches Phanomen
hat korperliche Grenzen im Sinne von »konvergierende([n], aber diskontinuierliche[n] Ansichten«
(Merleau-Ponty 1984: 66) und sinnlich konstituierten Wahrnehmungen und verweist dadurch auf
die Situiertheit der Wahrnehmenden, als leiblich-somatische Teile des Gefliges bzw. in iher leib-
lichen Situation (vgl. Gugutzer 2016).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

mend zu sondieren, >was es braucht« in Bezug auf das Bewegungsgeschehen, wie und
wo der eigene Korper als Teil einer Improvisationsphase eingesetzt wird. Alle diese Di-
mensionen des Berithrens und Berithrt-Seins zusammen bilden die responsive Subjek-
tivitdt:

»In betroffener Selbstgegebenheit schwindet die Distanz des Menschen zu seinem
Korper und tritt der Leib als Quelle von Subjektivitat hervor. Die Leibbeziehung kon-
stituiert sich indes als fragiles Selbstverhaltnis im Hinblick auf den subjektiven, spur-
baren Leib, die kreativ-performative Selbstinszenierung als body und die objektivier-
bare Vergegenstandlichung des Kérpers« (Gahlings 2016: 100; Herv. i.0.).

Die durch die (Zwischen-)Leiblichkeit konstituierte Subjektivitit ist damit so subjek-
tiv spiirbar wie sie durch mitweltliches und diskursives Wissen vermittelt ist, das in
machtvoller Weise auf die leibliche Selbstwahrnehmung Einfluss hat (vgl. Jiger 2004).

Dabei erscheint die so beschriebene responsive Subjektivitit in den Improvisati-
onspraktiken oft eher als eine zwischenleibliche Kollektivitit, die sich in der Beobach-
tung der Praxis im reflexartigen und raumiibergreifenden Re-Agieren auf andere Kor-
per zeigt. Zudem kann neben dem einzelnen LeibKérper auch ein kollektiver LeibKor-
per beobachtet werden, der, dem praktischen Sinn Bourdieus dhnlich, im Sinne eines
zwischenleiblichen >Spiirsinns< das Bewegungsgeschehen mitgestaltet (vgl. Briimmer
2014). Beobachtbar und auch erlebt wird dies im Speziellen »in der Gruppe, im Wider-
hall«, so eine Teilnehmer*in. Dies lisst sich auch als Phinomen des »Sichangeriihrt-
fithlens< oder als ein >Ergriffenwerdenc [fassen], das unserem Begreifen und Erfassen
uneinholbar vorausgeht« (Schiies 2016: 184). Der Vorgang des Wahrnehmens scheint
durch die anderen eine Intensivierung zu erfahren, weil die Prasenz der anderen im
Umgang mit den situativen Anforderungen wie ein Widerhall in den Wahrnehmungs-
prozess integriert ist. Dies spiegelt sich auch in den Beschreibungen der Improvisati-
onspraxis aus Teilnehmer*innenperspektive, die diese als wesentlich durch »Wahrneh-
men auf einer anderen Ebene« und »Reagieren« geprigt erleben. In diesem Sinne kann
leibliche Erfahrung auch beschrieben werden als die Erfahrung »von anderen berithrt
zu werden. Beriithrung ist dabei nicht zu verstehen als ein Aufeinandertreffen von Ober-
flichen, sondern als die Erfahrung, dass sich ein leiblicher Akteur auf einen anderen
richtet« (Lindemann 2014: 21).

Wahrend sich dieser Modus der Berithrung bzw. des Beriihrt-Seins mafigeblich als
zwischenleibliche Dynamik in der Begegnung zwischen LeibKérpern, anderen Mate-
rialititen und immateriellen Affizierungen ereignet, fokussiert das Folgende Kapitel
Momente des (Haut-)Kontakts.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

187


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Biography Matters

3.4.1.3 Improvisieren als Beriihrungsphanomen:
Spielarten des (Haut-)Kontakts*®

Es zeigt sich immer wieder, dass die Teilnehmer*innen den Improvisationsraum als
einen »eigenen Raum« wahrnehmen, in dem sie sich korperlich »viel niherkommen,
als das alltdglich iblich ist — sowohl durch die (mit-)geteilten Empfindungen im An-
fangskreis als auch leibkérperlich im Improvisieren. Dabei ist (Haut-)Kontakt prigend
fiir die Improvisationspraxis: Als Moment der Berithrung, aber auch als prozessleitendes
Geschehen, das sich durch den Kontakt in Bewegung emergent vollzieht.

So sind Berithrungsphinomene und -praktiken nicht nur »about the sking, sie
realisieren sich vielmehr »with or through the skin« (Ahmed/Stacey 2001: 1, Herv.i.0.).
(Haut-)Kontakt kann als »fleshy interface between bodies and worlds« analysiert
werden. Diese Ubergangs- und Grenzfliche fassen Ahmed und Stacey als ein »inter-em-
bodiment, [...] the mode of being-with and being-for, where one touches and is touched by others«
(ebd., Herv.i.0.). Haut ist damit nicht nur eine begrenzende Oberfliche, sondern eine
Materialisierung zeitlicher und riumlicher Spuren - sie archiviert und zeigt das Verge-
hen von Zeit durch Markierungen, Falten, Hautverinderungen etc. und kann dariiber
auch Auskiinfte geben; riumlich ist Haut insofern sie sich als Schichtung ausdehnen
und zusammenziehen kann und auch als Sinnesorgan den Korper als »bodyscape«
(ebd.: 2) umhiillt. Ahmed und Stacey verstehen Haut entsprechend als Grenzobjekt
und »site of exposure or connectedness«, durch welche die Grenzen zwischen Korpern
unstabil erscheinen und die aufzeigt, wie diese Grenzen auch durch Differenzen
tiberschritten werden »that refuse to be contained on the >inside< or the >outside< of
bodies« (ebd.: 3).°° Gerade der Aspekt der Grenzen und Grenziiberginge zwischen
Korpern zeigt sich besonders in Kontaktimprovisationen, was im Weiteren analytisch
ausdifferenziert wird — sowohl in Bezug auf (Haut-)Kontakt als Berithrungsmodus
und Charakteristikum der Improvisationspraxis als auch in Bezug auf soziale und
gesellschaftliche Differenzen, die in der Praxis prasent werden.

In ihrer historisch-ethnographischen Studie fasst Novack das Anliegen der Kontak-
timprovisation wie folgt: »[TThe most basic skills in contact improvisation are cultivat-
ing a state of awareness of weight and touch and learning to be disoriented« (1990: 153).
Dabei ist der sich durch den Kontakt zu einem oder mehreren Kérpern entwickeln-
de Bewegungsfluss ein »Spiel mit Schwerkraft, Impuls und Dynamik« (Kaltenbrun-
ner 1998: 10). Dabei wird Kontakt zunichst als Korperkontakt verstanden; Bewegung
entsteht im Medium der Berithrung von sich stindig verindernden Kontaktpunkten
und -flichen. Kern des Bewegungsgeschehens ist »the physical sensation of touch and
the pressure of weight« (Novack 1990: 150) wie auch »spatial disorientation« (ebd.: 151).

49  Die folgenden Ausfiihrungen enthalten Vorarbeiten und (leicht (iberarbeitete) Ausschnitte aus
dem Artikel »Sens(e)ations of Touch. Phanomenologische und machtkritische Analysen am Bei-
spiel von Kontaktimprovisation« (Spahn 2020b).

50  Sie reflektieren in feministischer Einstellung phianomenologische Uberlegungen Merleau-Pontys
kritisch, in dem sie seine Analysen von Wahrnehmung und Leiblichkeit als universalisierend be-
schreiben und betonen erlebte und gespiirte Zwischenleiblichkeit als »subject to forms of social
differentiation, although such differences cannot be found on the bodies of those who are mar-
ked« (ebd; 7).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

Zentral ist demnach das physische Spiiren dieser impulsgebenden wie auch desorien-
tierenden Einfliisse: Die Involvierten lernen in dieser Tanz- und Bewegungsform im
Bewegungsvollzug einen inneren Spiirsinn zu kultivieren. Lampert beschreibt dies als
Entwicklung eines »Beriihrungssinns« (2007: 155, Herv. LS) in den unvorhersehbaren Dy-
namiken des Kontakts. Huschka hebt hervor, dass der Kontakt zwar eine »eigenwillige
Verflechtung« (2012b: 309) darstelle, jedoch gerate im Vollzug stets »die Eigenwahrneh-
mung ins Wankenc, gerade weil sich Bewegung in einem Kontakt zwischen Kérpern
vollziehe. Bewegungsweisen sind ihr zufolge nicht nur auf andere menschliche Kérper
bezogen, sie werden im und durch den Kontakt zu anderem initiiert und prozessiert.
Dieses taktile, propriozeptive und kinisthetische Moment der Kontaktimprovisation
wird auch als »Zuhoren« — alsslistening« — gefasst (vgl. Brandstetter 2013). Wahrnehmen
und Sich-Bewegen vollziehen sich in und durch diesen Kontakt und sind damit auch
ein Bewegt-Werden und Bewegt-Sein.

Zwei Teilnehmer*innen berithren sich an den Oberarmen und bleiben in Kontakt. Sie
bewegen sich fast flieRend mit- und umeinander durch den Raum. Die Blicke schei-
nen ungerichtet—weder die andere fixierend, noch vollkommen unspezifisch. Viel-
mehr scheint die Wahrnehmung durch die Beriithrung geleitet zu sein. Eine platziert
ihre Hand kurz am Boden, wihrend die andere sich mit ihrem Oberkdrper an dem
Arm hochrollt und sich auf der Riickenflache ablegt; die Hand [6st sich wahrenddes-
sen bereits und der Arm bewegt sich in einem grofien Bogen mit. Dabei richtet sich
bereits der Oberkérper der Stiitzenden mit dem Cewicht der anderen langsam auf.
Diese macht einen Ausfallschritt und kann sich so mit Hilfe des sich hebenden Ober-
korpers aufstellen. Diejenige, die bis jetzt dieses Aufstehen vom Boden aus gestiitzt
hat, bleibt leicht nach vorne gebeugt, aber mit ihrem Becken mit dem anderen Kor-
per verbunden. Uber diese Kontaktfliche wendet sie sich zur Seite und schiebt ihren
Oberkérper um den anderen herum, bis ihr Kopf den Bauch der anderen beriihrt. [h-
re Arme bewegen sich horizontal weiter, bis sie wieder durch den Arm der anderen
Person »abgeholt< und durch die Berlihrung in eine neue Richtung umgeleitet wird.
Eine Person faltet sich in eine Hockposition; dadurch beugt sich die Hintere weit nach
vorne und dreht sich spiralférmig neben die andere zu Boden. Als sie neben dieser
ankommt, lehnt sie sich an ein Bein und rutscht dann an einem Beine entlang liber
den Boden. Wahrend des Rutschens hebt sich ein Fufl vom Boden und das Bein geht
in einem Bogen iiber den Korper, dabei bewegen sich die Arme Richtung Boden und
die Hande stiitzen den Beinschwung bis sie iber den Spann ins Liegen rutscht. Die
Korper entfernen sich voneinander, eine (iber den Boden rutschend, die andere dreht
sich aus der Hocke ins Sitzen.

Was in dieser Beschreibung deutlich wird, sind die sich stindig verindernden Kon-
taktpunkte und -flichen, die durch die wechselseitige Berithrung dynamisch aufeinan-
der bezogen sind. Diese grundlegende Bezogenheit wird in der Kontaktimprovisation
durch den Begriff des >responsiven Koérpers«< (vgl. Novack 1990: 186-189) gefasst:

»The body is not independent in contact improvisation. The spatial disorientation
unique to the dance form derives from the fact that the center of weight in the body
lies somewhere between two (or more) bodies and is constantly shifting. In one respect

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

189


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Biography Matters

body boundaries become very clear, because one is so aware of touch and weight on
the body surfaces; simultaneously, the body’s boundaries are also experienced as be-
ing very flexible, because one’s own sense of weight often merges with the weight of
another and changes rapidly as body positions change« (Novack 1990: 189, Herv.i.0.).

Zwar wird das Zwischen in seiner riumlich desorientierenden Eigenheit hervorge-
hoben, durch das eine ambivalente Gleichzeitigkeit von Korpergrenzziehung und
-durchlissigkeit entsteht, jedoch vor allem mit einem Fokus auf den gemeinsamen
Bewegungsfluss, der von Moment zu Moment emergiert. Huschka hebt dabei das
implizite Korperwissen im Sinne eines kinisthetischen Kénnens hervor, das »reflex-
ahnlich das Gleichgewicht blitzartig re-organisieren [und re-orientieren]« (2012b: 315)
konne. In der Betrachtung von Kontaktimprovisation ist auffillig, wie sich Bewegung
scheinbar flieRend, in schwingenden, kreisenden und spiralférmigen Bewegungen
zwischen Koérpern und in der wechselseitigen Bezogenheit und Dis/Balance entwi-
ckelt. Mit Blick auf Kérperkontakt betont auch Huschka das Zwischen als »Moment
der Anniherung in Kontakt, der irritierenden Suche im Tarieren von Fremdem und
Eigenem, ja de[s] mogliche Widerstand([s], de[s] Spalt[s], der in jenem inter-subjek-
tiven Zwischen-Raum existiert« (2012b: 318). Diese wechselseitige Bezogenheit kann
auch als Chiasmus beschrieben werden, mit dem Merleau-Ponty die Verflechtung von
>Berithren und Berithrt-sein< beschreibt (vgl. 1984; Waldenfels 2016) — und zwar insbe-
sondere als zwischenleibliches Geschehen, dem, wie Waldenfels elaboriert, immer ein
Moment der Alteritit, der Fremdheit inhirent ist.

In der beobachteten Improvisationspraxis, die immer wieder auch Kontaktimpro-
visation ist, zeigt sich dies in der starken Bezogenheit der Teilnehmer*innen aufein-
ander: »Ich habe ein Gefiithl dazu, wie sich dieser Korper so anfiihlt, weil ich deinen
Korper gespiirt hab’, gesehen hab’, gerade in der Andersheit«. Hier tritt der Aspekt
des zwischenleiblichen Spiirens im Kérperkontakt hervor — und zwar als Differenz. Mit
Waldenfels lisst sich dieser Differenzmoment weiterdenken: Leiblich existieren heif3t,
»daf man im Blick der Anderen und unter dem Zugriff der Anderen existiert. Mein
leibliches Verhalten hat immer schon eine 6ffentliche Seite« (2016: 240). Leiblichkeit
ist als ein >Zur-Welt-seinc« stets »auf die Anderen bezogen« (ebd.) und damit immer
als Zwischenleiblichkeit zu konzipieren. Die Aussage der Teilnehmer*in verdeutlicht,
wie ein Gefiithl zu dem anderen Kérper im Kontakt entsteht. Diese beschreibt Walden-
fels als Modus der Verschrinkung, in dem »Selbstbezug und Fremdbezug [...] synchron
zu lesen [sind]« (ebd.: 285). Durch ein wahrnehmendes und physisches Spiiren und
auch Sehen ist eine somatisch-leibliche Spur entstanden, die von der Teilnehmer*in
als >Gefiihl, das aus dem Spiiren entsteht, beschrieben wird — und die den direkten
und momenthaften Kontakt iiberdauert. »Der Zwischenleiblichkeit entspricht die Zwi-
schenwelt (intermonde), die sich von vornherein als Zwischensphire darstellt« (ebd.: 286,
Herv.i.0.). Wenngleich es also diese geteilte Zwischensphire gibt, betont die Teilneh-
mer*in auch die >Andersheit« des anderen Korpers und zwar in Differenz zum eigenen
Korper. Im Vollzug des Korperkontakts-in-Bewegung sind die Korper aufeinander an-
gewiesen, dadurch dass der Kontakt das Zentrum zwischen die Korper verlagert und
sich kontinuierlich verindert. Dennoch gibt es immer wieder auch Momente, in denen
die >Andersheit« erst dazu fithrt, den eigenen LeibKérper im und durch den Kontakt

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

wahrzunehmen. So formuliert auch Waldenfels: »Dieses Zwischen bedeutet nicht, daf
es ein A und ein B und einen Zwischenraum zwischen beiden gibt, sondern dieses Zwi-
schen bezeichnet die Sphire, die allererst zur Ausdifferenzierung von A und B fithrt«
(ebd.: 286).°" Mit Blick auf Eigenleib und Fremdleib bedeutet dies,

»dafd beide Resultate einer immer nur relativen Differenzierung sind. Eigenleib und
Fremdleib sind eigene Spharen, die jeweils durch einen Selbstbezug charakterisiert
sind und durch einen Fremdbezug, der in beide Richtungen verlauft. Dabei befinden
sich beide Sphéren in einer partiellen Deckung, sie sind mehr oder weniger gegen-
einander verschoben« (ebd.: 287).

Das Zwischen spannt demnach einen relationalen Raum auf, im Sinne eines konstitu-
tiven Geflechts, aus dem die*der Einzelne sich nicht herausldsen kann (vgl. ebd.: 288).
Zugleich stellt es ein Differenzierungsgeschehen dar, in dem sich die LeibKérper im
Kontakt als solche ausdifferenzieren und erleben.? In diesem Sinne zeichnet sich der
Kontakt als ein vielfiltiges Kontaktgeschehen aus, in dem die Einzelnen ein >Gespiir«
fiir die anderen Koérper entwickeln im Sinne eines Beriithrt-Seins — und trotzdem auch
ein (Korper-)Wissen reflexiv mobilisieren.

3.41.4  Zwischenfazit

Wahrnehmung und Sich-Bewegen vollziehen sich immer >In-Beziehung-zu« und be-
zeichnen ein Beziehungsgeflecht.”> Zwischenleiblichkeit wird im Folgenden jedoch
nicht nur als Responsivitit zwischen leiblichen Selbsten verstanden. Angesichts der
bereits dargelegten Verflechtung, ja, Angewiesenheit von Wahrnehmung auf andere/s,
aber auch ihrer konstitutiven und kontinuierlichen Einbettung in praxisspezifische
und soziale Ordnungen, soll im Weiteren nicht nur von Responsivitit die Rede sein.
Vielmehr bedarf es einer breiteren Kontextualisierung, in der Wahrnehmung als dy-
namischer Nexus in diskursiv-symbolischen und biographisch-kulturellen Ordnungen
verortet wird: Wird Wahrnehmung iiber das Sich-Bewegen analytisch aufgeschliisselt,
stellt sich die Frage, wie sie sich orientiert bzw. orientiert wird und was dies fiir eine
Analyse von (Subjektivierungs-)Praktiken zur Folge hat?

51 Diese Sphéare beschreibt Merleau-Ponty auch als Chiasmus, vgl. Gerlek/Kristensen 2017.

52 Bedorf (2011) unternimmt eine Auseinandersetzung mit dem/den Anderen, indem er Sozialphilo-
sophie durch Alteritdtstheoretiker und ihre Konzeptionen konturiert. Instruktiv sind seine Ausfiih-
rungen zur Problematik der Intersubjektivitdt, und damit auch die zum Subjektbegriff. Er rekur-
riertauf Intersubjektivititals einen»iibergreifende[n] Problembegriff firr das Verhaltnis von>Sub-
jekt< und Anderem« (ebd.: 11). Durch die Verschiebung zum Anderem signalisiert er »den Uber-
gang von Intersubjektivitit zu Sozialitat« (ebd.). Im Gegensatz zu Andersheit als Verschiedenheit,
versteht Bedorf Andersheit als »Erfahrung [...], dass sich etwas diesem [der symmetrischen Logik
des Seins, LS] gemeinsamen ontologischen Boden entzieht« (ebd.: 19). Andersheit wird hier nicht
als epistemisches, sondern als praktisches Problem betrachtet, insofern dieser Zugang tiber prak-
tische Interaktionen »davon ausgeht, dass wirimmer schon mit Anderen umgehen in gegebenen,
historisch vermittelten sozialen Praktiken« (ebd.: 187).

53  Dies wird insbesondere in Kap. 4 in Anlehnung an Butlers relationale Ontologie (vgl. 2016; 2015)
sowie in Bezug auf Loreys Konzeption des _Mit_ (vgl. 2017b) entfaltet.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

191


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Biography Matters

Mit einer praxeologischen Perspektiven stehen weniger spezifische Akteure als die
Verkettung und Ko-aktivitit von situativ aufeinandertreffenden und interagierenden
Beteiligten innerhalb raumlich-materieller und historisch-diskursiver Konstellationen
im Mittelpunkt. Die emergente Dynamik dieses Aufeinandertreffens ist Gegenstand
praxeologischer Analysen, welche die darin performativ entstehenden oder sich orga-
nisierenden Praktiken beschreiben. Sozialitit bzw. soziale Ordnungen werden also im
Modus des Vollzugs beobachtet und analysiert, sowohl in ihren Routinen als auch in
ihrem Entstehen oder ihrer Transformation. Die Akteurskonstellationen sind mithin
Knotenpunkte von Akteuren innerhalb materiell-diskursiver Kontexte, die sich zwar
(immer wieder) im Vollzug bilden (miissen), zugleich sind die Akteure — menschliche
wie auch nicht-menschliche - in spezifische Historizititen eingebettet, die ihren (sub-
jektivierenden) Spielraum abstecken. Subjektivitit, so auch Cooper Albright, konstitu-
iert sich in einem andauernden Prozess »zwischen somatischer Erfahrung und sozialen
Definitionen« (2011: 12, Ubersetzung LS); Kérper sind also durch komplexe somatisch-
biographische Spuren gepragt, die auch ihr leibliches >Zur-Welt-sein< konstituieren und
konfiguieren. Damit entsteht die Frage nach Méglichkeiten der (trans-)situativen Ver-
inderung von sozialen Praktiken durch die spiirenden und spuren-bildenden Korper.

Und dennoch ist es gerade der benannte >Spielraums, der eine Varianz inner-
halb sozialer Praktiken aufrechterhilt und provoziert. Wird im Improvisieren bspw.
Schwingen zum Thema, kann Schwingen zwischen dem Schwingen eines Korper-
teils, von Gliedmaflen oder einer ganzkorperlichen riumlichen Fortbewegung bis
hin zu einem interaktiven >Pendeln« variieren und gleichzeitig noch als Schwingen
(an-)erkennbar sein. Dieser Spielraum ist also auch ein Spiel mit Grenzen, in dem
situativ und im praktischen Tun ausgehandelt wird, wie Schwingen (noch) méglich
ist, ob z.B. im Rahmen der Praxis ein Aushandlungsraum entsteht, in dem Schwingen
auch ent-individualisiert auf eine Gruppe von Koérpern bezogen werden kann oder
Schwingen statt pendelartig auch vertikal im Raum (an-)erkannt wird. Hier wird die
prozessuale Logik von Praxis und Praktiken deutlich, die sich in und als ein relational-
responsives Zusammenspiel bildet. In Bezug auf die korperliche Praxis des Improvi-
sierens, wie sie hier erforscht wird, formen sich die teilnehmenden Menschen darin
durch die Verwicklung der Kérper in materiell-diskursive Vollziige zu spiirsinnigen
Improvisations-Subjekten. Dies kann durch die Untersuchung von Positionalitit und
Perspektivitit in Prozessen angeleitet sein, in denen die >Mitspielfihigkeit« (Britmmer)
von Menschen subjektivierend wirkt und das praktische Tun als »Geflecht hinweisen-
der wie zurechtweisender Adressierungen und Re-Adressierungen« (Alkemeyer et al.
2015b: 32) analysierbar wird — sowohl diskursiv als auch praktisch.

Aus phinomenologischer Perspektive beschreibt dies Waldenfels als ein synergeti-
sches Zwischen:

»Syndisthesis< heif’t wortlich Mit-Wahrnehmen und dies bezogen auf die verschie-
denen Sinnesmodalitaten. >Synergies, heifst wortlich Mit-tatigkeit (ergon = Werk, Ta-
tigkeit). [..] Synergie im Handeln bedeutet ein Ineinandergreifen von eigenem und
fremdem Tun. Hier geht es nicht um eine Interaktion im Sinne individueller Hand-
lungen, die durch irgendwelche Instanzen koordiniert wiirden. [...] Synergie bedeutet
jedoch keine Verkopplung individueller Apparate, sondern sie besagt wiederum, dafs

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

das Handeln sich zunichst in einer Zwischensphare abspielt, in der ich nicht eindeu-
tig entscheiden kann, was auf das Konto meiner Handlung und was auf das Konto
einer fremden Handlung geht. Entscheidend ist, dafs das Zwischen sich differenziert
und nicht aus Einzelleistungen zusammensetzt« (Waldenfels 2016: 289f.).

Wahrend es hier scheinbar vornehmlich um eine menschliche Zwischensphire im Han-
deln geht, konzipieren verschiedene Phinomenolog*innen dieses Zwischen auch als
Berithrungsphinomen, das Wahrnehmung zum Ausgangspunkt nimmt.>* So ist Zwi-
schenleiblichkeit, Waldenfels zufolge, »schon auf der Ebene der Wahrnehmung anzu-
setzen. Intersubjektiv wire — mit traditionellen Worten — eine Subjektivitit, die auf An-
dere iibergreift und nicht blofy additiv zusammengesetzt wire aus verschiedenen Sub-
jekten« (ebd.: 293).>> Indem Waldenfels die Frage nach Sozialitit zuriick an die Wahr-
nehmung bzw. ihren Vollzug bindet, wird der Aspekt der Offenheit und Perspektivitit
prasent.

Gerade die Verkniipfung phinomenologischer und praxeologischer Forschungsper-
spektiven erlaubt, Vollzugswirklichkeiten im Sinne sozialer Praktiken als interaktive
Verkettungen von Aktivititen verschiedener Akteure zu untersuchen. Dabei ermdog-
licht gerade die Praktiken-Perspektive Sozialitit materiell-diskursiv einzubetten und
auf ihre Ordnung(-sbildung)en hin zu untersuchen. Die Praxis-Perspektive hingegen
betrachtet Vollziige in ihrer situativen Emergenz und die akteursspezifischen >Leistun-
geng, durch welche im Vollzug Bedeutungen gebildet werden. Hier dhneln sich beide
Forschungsperspektiven in der Formulierung eines »synkretischen Wir« (vgl. ebd.: 304)
oder der Kollektivitit. Dennoch, und dies ist im hier diskutierten Forschungsprozess
relevant geworden, geht es auch darum, herauszufinden, wie die Teilnehmer*innen
nicht nur Vollzugsképer sind, sondern als leibliche Akteure diesen Vollzug immer posi-
tioniert erleben und sinnbildend >in« die Situationen verwickelt sind. Es gilt also neben
der beobachtbaren Dimension von Praxis auch ihre diskursiven und dispositionalen
Rahmungen einzubeziehen, in denen Praxis verortet ist.

Die Fundierung dieser Analyse im Begriff der Leiblichkeit rekurriert auf »eine prak-
tisch-existenzielle Differenz: Der Leib tritt immer sowohl als Kérperding wie auch als
Ausgangspunkt aller Erfahrung entgegen« (Bedorf 2015: 134). Der Begrift der Zwischen-
leiblichkeit erméglicht Praktiken als »Verflechtungszusammenhang« (ebd.: 143) zu ver-
stehen, so dass praxeographisch Vollzugswirklichkeiten auch in ihren (auszuhandeln-
den) Sinn- und Ordnungsdimensionen analysierbar sind. Insofern sich in dieser Arbeit
der Selbstbezug der Teilnehmer*innen als ein zentrales Charakteristikum herausgebil-
det hat, beziehen die Modi des Berithrens sowohl (tanz- und bewegungs-)kulturelle und

54  Auch auf den Forschungsprozess bezogen, geht jegliche Beobachtung auf einen Wahrnehmungs-
prozess zuriick und auch wenn mediale Aufzeichnungsmittel Einsatz finden, werden auch diese
Daten durch Forscher*innensubjekte analysiert, die diesen in epistemisch-methodologischen Dis-
kursfeldern Be-Deutungen abgewinnen.

55 Gerade diese Formulierungen kénnen im Licht des agentiellen Realismus Barads angemessener
durch den Begriff der Intra-Aktivitit beschrieben werden, indem nicht von Entititen ausgegangen
wird, sondern von relationalen Prozessen, in den—momenthaft —spezifische Phinomene emer-
gieren.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

193


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Biography Matters

historische Muster als auch die praktischen und diskursiven Momente des Selbstbezugs
ein. Selbstbezug zeigt sich dabei als relationales Berithrungsgeschehen.

In der Analyse der Praktiken des Berithrens wurde »Resonanz« ein gewichtiger Be-
griff, da er immer wieder durch die Teilnehmer*innen geiuflert wurde, um ihr Erle-
ben zu beschreiben — und zugleich zeigt sich darin auch ein angestrebtes aisthetisch-
asthetisches Ideal, die >Resonanzfihigkeit«. Dabei bezogen sich die Teilnehmer*innen
sowohl auf andere Teilnehmer*innen in einem responsiven und kinisthetischen Bewe-
gungsgeschehen, genauso jedoch auf Gegenstinde, spezifische Orte im Raum, Vorstel-
lungsbilder oder Stimmungen, in die sie zwischenleiblich, jedoch ohne Kdrperkontakt
involviert waren.>® Tatsichlich scheint die hier aufscheinende responsive Relationali-
tit ein Hauptkategorie zu sein, durch die re-konstruiert werden kann, wie genau sich
Berithrungsphinomene bilden, entwickeln und verindern oder abbrechen.

3.4.1.5 Beriihrung als Relationalitét

»Berlihrungen sind Bewegungen, sie sind Er-
eignisse und Beziehungen, sie sind Empfin-
dungen und sie sind affektiv, sie sind vor al-
lem eins: korperlich.«

(Egert 2016: 119)

Praxeologische Methodologien blicken auf Sozialitit als Geflecht. Durch ihren sozialon-
tologischen Zugang tiber soziale Praktiken stehen nicht nur menschliche Akteure und
ihr (interaktives) Tun im Fokus, daher ist ein analyseleitender Begriff >Relation< oder
sBeziehung«. Im Folgenden soll dies entlang des empirischen Materials vertiefend dis-
kutiert werden.

In seinem Nachdenken iiber die Involviertheit des Korpers in sozialen Praktiken
weisen Bourdieus Ausfithrungen an vielen Stellen — mehr oder weniger explizit und
meist in Abgrenzung — auch Anschliisse zu phinomenologischen Theoretikern auf. In
den folgenden Zitaten, kling das >In-der-Welt-sein< Heideggers an, durch welches die
existenzielle Exposition des Korpers in der Welt auch dazu fithren kann, Dispositionen
auszubilden, um dieser Welt, die den Korper »bis ins Innerste berithren< und gestalten,
zu begegnen:

»Weil der Kérper (in unterschiedlichem Ausmaf?) exponiert ist, weil er in der Welt ins
Spiel, in Gefahr gebracht wird, dem Risiko der Empfindung, der Verletzung, des Leids,
manchmal des Tods ausgesetzt, also gezwungen ist, die Welt ernst zu nehmen (und
nichts ist ernsthafter als die Empfindungen—sie berithren bis ins Innerste unserer
organischen Ausstattung hinein), ist er in der Lage, Dispositionen zu erwerben, die
ihrerseits eine Offnung zur Welt darstellen, das heifit zu den Strukturen der sozialen
Welt, deren leibgewordene Gestalt sie sind« (Bourdieu 2001: 180).

Bourdieus Aussage zufolge bilden sich Dispositionen als eine Reaktion auf das »Ausge-
setztsein« des Korpers und stellen eine Beziehung zwischen den Strukturen der sozialen

56  Fireine Analyse des sprachlichen Austauschs, siehe insbesondere Kap. »Reflektieren« sowie auch
»biography matters«.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

Welt und dem Kérper als Gestalt dieser leiblichen Beziehung her: »Die Beziehung zur
Welt ist eine Beziehung der Prisenz in der Welt, des in der Welt Seins im Sinne des
Welt Angehorens, ja des von ihr Besessenseins, eine Beziehung, in der weder Akteur
noch Gegenstand als solche definiert sind« (ebd.).

Individuen bilden sich in und aus ihrer Beziehung zur Welt. Diese Beziehung — im
Sinne eines Berithrt-Seins und Beriihrens — zeichnet sich mithin als eine generative
Relationalitit von Leiblichkeit, Kérperlichkeit und sozialer Mitwelt aus. Diese wird im
Folgenden als eine somatisch-sinnliche und leiblich-affektive Relationalitit gefasst, wie
dies auch in der Aussage einer Teilnehmer*in Ausdruck findet: »Das ist manchmal
kaum wahrnehmbar, dass da, dass das eine Resonanz ist, aber mir ist das oft sehr be-
wusst, dass ich da sehr stark reagiere auf das, was da im Raum passiert — neben mir,
hinter mir oder vor mir und was sich daraus entwickelt«. Die Teilnehmer*in reagiert
auf »das, was im Raum passiert« wihrend das, worauf sie reagiert, >kaum wahrnehm-
bar«ist. Dabei bezieht sie sich nicht spezifisch auf die Mittinzer*innen, sondern auf ih-
ren Umraum, was als ein synisthetisch-leibliches Wahrnehmen gedeutet werden kann,
das sich auch somatisch bemerkbar macht: Thr Kérper ist >exponiert« und reagiert, ob-
wohl die Teilnehmer*in selbst nicht genauer ausfithren kann, wie genau sich dieses
Wahrnehmen vollzieht, ob durch Sehen, Héren, Kontakt oder Licht- und Wirmever-
hiltnisse. Das, was hier als >Resonanz« beschrieben wird, verdeutlicht die Improvisati-
onspraxis als ein relationales und responsives Berithrungsgeschehen, welches sich nicht
nur iber den Haut- und Korperkontakt ereignet, sondern auch iiber das synisthetische
und leibliche Wahrnehmen im Sinne eines re-agierenden Sich-Bewegens. Die Teilneh-
mer*innen beschreiben das Improvisieren als ein »Explorieren«, »Ausprobieren« und
»Suchenc. Alle Begriffe verweisen auf den Bewegungsvollzug als einen Prozess, der sich
sowohl auf den eignen Kérper bezieht, den Kontakt mit einem oder mehreren Kér-
pern und anderen Materialititen, wie auch das Re-agieren auf den (atmosphirischen)
Umraum - beispielsweise durch Blicke, Bewegungsdynamiken von anderen oder auch
einen entstehenden Bezug, der sich in kirperlicher Distanz entwickelt und als ein zwi-
schenleibliches Bewegungsgeschehen vollzieht. Zudem ist der Boden ein steter >Kontakt-
partner< wie auch teilweise Wande oder Gegenstinde im Raum. Diese Aspekte sind in
dem gewohnten Raum meist hintergriindig prisent, dringen sich jedoch gerade dann
in den Vordergrund, wenn es einen Ortswechsel gibt. Dann wird der neue Ort korper-
lich erforscht.”” Gleichermafen prasent sind Vorstellungsbilder, (biographische) Erin-
nerungen oder Wissensgehalte (itber den Korper), die das Improvisieren mitgestalten
und als »resonanz-basierte Referenz« (Stern 2019: 77) fungieren.

57  Soist esim Sommer (blich, dass, je nach Wetterlage, einige Stunden in einem 6ffentlichen Park
stattfinden; zu anderen Zeitpunkten gab es Proben fiir einen Auftritt in einem zweistockigen
Kunstverein oder einige Stunden in einer Turnhalle. Jeder dieser Orte wurde in der Ankommens-
phase erkundet, die R&ume und ihre Materialititen exploriert: Die Teilnehmer*innen >erlaufenc
sich den Raum, bewegen sich durch den Raum, suchen Orte auf, an denen sie verweilen, oder
beobachten die anderen in ihrem Tun. Sie nehmen den Raum wahr, indem sie ihn sinnlich und
in-Bewegung erkunden. In dem anschlieflenden Austausch werden diese Raumerkundungen ge-
teilt, wird auf Entdeckungen aufmerksam gemacht oder das Raumerleben beschrieben. Oftmals
wird das eigene Raumerleben dabei entlang von Momenten des »Beriihrt-Seins« im Sinne einer
Bewegungs-Kartographie beschrieben und generiert. Vgl. dazu auch Kap. Zeigen und Zuschauen.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

195


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196  Biography Matters

Diese relationale Beziehung zeigt sich im Material insbesondere dann, wenn Situa-
tionen mit den bekannten Routinen brechen:

Zu Gast ist heute Dorian, der ein Graphik-Programm entwickelt hat, mit dem er Ka-
merabilder live iiber einen Beamer iibertragen kann und dabei die Bilder durch gra-
phische Effekte verdndert. Er betritt mit einer Teilnehmer*in, die dieses sExperiment¢
vorgeschlagen hatte, den Raum und hat zwei Kéfferchen mit Equipment dabei. Dori-
an erklart, was er fiir das Experiment braucht und alle Ankommenden helfen mit, den
Raum einzurichten. Der Raum, der sonst leergeraumt wird, wird heutet gefiillt mit
Dingen: einige Bianke werden aus dem Raum getragen, andere Bidnke in den Raum
getragen; zwei Banke werden fiir Dorian vor der Spiegelwand etwa zwei Meter von
der Wand entfernt aufgestellt, der Vorhang wird zugezogen und mit Klebeband ge-
glattet, sodass dort kurz darauf ein Beamerbild an den weifRen Vorhang gestrahlt
werden kann. Eine Kabeltrommel wird zu Dorians >Medieninsel<ausgerollt, wo er sei-
ne Gerdte aufbaut und verkabelt: seine Kamera mit dem Laptop und diesen mit ei-
nem kleinen Beamer. Die Kamera steht schrdg in den Raum gerichtet, der Beamer auf
einer Bank relativ mittig im Raum strahlt die Bilder an die Vorhangwand. Der >Tanz-
raum< wird durch diese Dinge verkleinert, weil die Kameraperspektive nun festlegt,
wo der Bewegungsraum beginnt und aufhort. Als das erste Bild an die Wand fillt,
laufen einige Teilnehmer*innen hin und her, um herauszufinden, welchen Raumbe-
reich die Kamera erfassen kann, der dann die Bewegungen als Bilder direkt auf die
Leinwand strahlt. Dabei fillt ihnen auf, dass die Ubertragung eine kurze zeitliche
Verzégerung hat und sie geben den Raum »ganz anders« wieder. Die Kamerabilder
sind nicht nur eine zeitversetzte und spiegelverkehrte Version des aufgenommenen
(Bewegungs-)Raums, Dorian kann mit seinem Programm die Kamerabilder auch ver-
vielfaltigen, Mandala-artig arrangieren oder ineinanderfliefien lassen (die hingende
Diskokugel an der Decke ist nun an drei Ecken des Beamerbildes zu sehen). Dies auch
mit farblichen oder Schatten-Effekten, so dass manchmal nur Schattenbilder auf der
Vorhangwand zu sehen waren. Drei Tanzer*innen fangen an, mit dem Kamerabild zu
interagieren—ihr Blick ist auf das Beamer-Bild gerichtet, das plotzlich wie ein Korrek-
tiv fir den Bewegungsspielraum wirkt: Wenn sie aus dem Bild verschwinden, laufen
sie hin und her, um herauszufinden, wann ihr Kérper wieder im Bild serscheint. Es sind
jetzt weniger die Korper >vor<der Kamera, die interagieren; es sind die Interaktionen
>im Kamerabilds, kurze Zeit nach ihren Bewegungen, die sie suchen.

Im Spiel mit ihren eigenen Schattenbildern entstehen durch die Uberlagerungen der
graphischen Kérper-Raum-Konstellationen plétzlich verschachtelte Raume, Tunnel,
Boxen, in denen sich die Tanzer*innen bewegen: eingeklemmt, wuchernd, iiberla-
gert, wachsend und schrumpfend. Das Beamerbild wird zum Bezugspunkt jeglicher
Interaktion. Nicht die Kérper neben, vor oder hinter den Tanzer*innen sind Bezugs-
punkt ihrer Bewegungen, sondern die virtuellen Korper auf der Vorhangwand, die
dort durch die graphische Ubersetzung in ganz eigenen, medial-vermittelten Riu-
men miteinander in Bewegung und Kontakt kommen. Es entwickelt sich geradezu
ein Spiel mit Kontaktpunkten und Kérperiiberlappungen, das durch die Perspektive
der Kamera entsteht, jedoch erst durch die zeitversetzte Ubersetzung in dem Bea-
merbild als solches sichtbar wird. Der sonst so typische Kérperkontakt ist medial in

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

den Bild-Raum verlegt, in dem nicht die Kdrper sich berlihren, sondern ihre Ab- oder
Teilbilder. Eine Teilnehmer*in steht smitten< im physischen Raum, aber so vor dem
Kameraauge, dass sie nur mit einem Arm aus dem Aufienbereich in den Bild-Raum
reinreicht; sie steht zwar mitten im Raum, aber ihre Bewegungen werden erst im Bea-
merbild als Interaktion erkennbar. Sie spielt mit diesem Grenzbereich, den Blick auf
das Beamerbild fokussiert. Weder die Kamera selbst noch andere Kérper sind erkenn-
bar als Referenzpunkte ihrer Bewegungen: In dem Spiel mit dem Beamerbild beriih-
ren, verschranken, streifen sich die Kdrperumrisse, ohne dass die Kérper im Tanzraum
sich tatsachlich beriithren, verschrinken oder streifen. Die Kérper stehen hinter- und
nebeneinander verteilt—es ist ein vermittelter Raum zwischen Kérper, Kamera und
Beamerbild. Bezugspunkt aber bleibt das Beamerbild, denn die Blicke bleiben auf die
Vorhangwand gerichtet, sie bildet Abbild, Korrektiv, Experimentierraum zugleich; sie
fungiert als eigentlicher Bewegungsraum.

Dorian sitzt vor seinem Laptop, dem Raum und auch dem Beamerbild zugewandt, er
hat eine Flasche Wasser neben sich stehen und driickt immer wieder auf seiner Tasta-
tur herum. Dann verandert sich das Beamerbild und die Kérper auf der Leinwand ver-
wandeln sich in neue riumliche und farbliche Bewegtbilder. [..] Eine Teilnehmer*in
interagiert mit der Kamera: sie ndhert sich so stark an die Vorhangwand an, dass ihr
Profil als Schatten auf der Vorhangwand zu sehen ist; das heifst, dass sie sich selbst
nicht mehr auf der Wand beobachten kann: »Ich kann mich nicht sehen!«, ruft sie fast
verzweifelt aus. Sie fragt andere, wie sie auf der Leinwand zu sehen ist, und ob sie
mit den anderen Kérpern im Raum, die sie nun nur dort sehen konnte, interagiert:
>Wo beginnt das Bild, mich zu erfassen? Wie viele Arme wird mein einer Arm auf dem
Beamerbild? Wie kann ich einen anderen Kérper berithren oder verformen durch das
Spiel mit Nahe und Distanz zu der Kamera? lhr Fokus bleibt das Beamerbild, das
sie nicht gut tibersehen kann, wiahrend ihr Sichtbezug andere Kérper im Raum sind.
Die Kérper im Raum agieren, um zu erfahren, was auf dem Beamerbild passiert. Als
Beobachter*in sehe ich vor allem auf das Bild fokussierte Kérper im Raum, die den
materiellen Raum zwar teilen, aber die Interaktionen finden Kamera- und Beamer-
vermittelt auf der Vorhangwand statt. Neben einigen Teilnehmer*innen, die standig
experimentieren (wollen), stehen immer auch einige eher unbewegt und zuschauend
im Raum — nicht an den Seitenwinden, sondern auRerhalb des Kamerabildes, das nun
den Tanzraum bestimmt. [...]

Waihrend des Abbaus erzihlt eine, die oft eher auRerhalb des Kamerabilds gestanden
hatte: »Ich war echt nicht ganz da —mich selbst zu sehen und im Blick zu haben, war
ungewohnt. Und ich war wertend mir selbst gegeniiber. Wenn ich mich in Bewegung
beobachtet habe, immer spater auf der Leinwand, habe ich mich nicht wohlgefiihlt
in meiner Haut«. Ein andere: »Ich bin nie eins mit meinem Abbild gewesen. Das war
eher ein>Spielgefahrte« fiir mich.« Und wieder eine andere: »Hier geht es eher um die
Wirkung, nicht ums Erleben, das ist der Unterschied fiir mich.«

In diesem Experiment zeigt sich eine ganz andere Form von Berithren und Beriithrt-Sein
durch und im Spiel mit den Medien und den medial vermittelten Kérperbildern. Das
Berithrungsgeschehen vollzieht sich medial vermittelt und erstreckt sich itber materiale
und virtuelle Raume und Kérper, indem das leibliche Hier als Ausgangspunkt des Sich-

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

197


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Biography Matters

Bewegens auf ein graphisch-iibersetztes Beamerbild an der Vorhangwand tibertragen
wurde. Sich-Bewegen fand sich-betrachtend statt. Sich in-Bewegung sehen (kénnen)
war ein ungewohnter Aspekt, der mit dem routinierten >Vorhang-schlief}en< zu Beginn
der Treffen brach. Was in dieser Stunde als Bewegung wahrgenommen und sich vor al-
lem als Bezugspunkt des Sich-Bewegens zeigte, war das Ab- bzw. Teilbild von den Teil-
nehmer*innenkérpern durch ein graphisch-animiertes und -modifiziertes Spiegelbild.
In den ersten Momenten standen die Teilnehmer*innen befremdet vor ithrem eigenen
Bild. Jede Eigenbewegung produzierte eine zeitversetzte Kérper-Raum-Konfiguration,
meist mit anderen Korpern im Bild, die als Teil des Bildes damit auch Teil des eigenen
Bewegungsprozesses wurden, ohne dass bewusst eine kinisthetische oder physische
Interaktion im Raum stattfand. Zwar waren aus einer distanzierten Beobachtungsper-
spektive immer noch Interaktionen zu sehen, jedoch fanden diese vermittelt iiber das
Medium des Bildes statt — die Raum- und Anderenwahrnehmung war damit gravie-
rend verdndert. Dieser Prozess war ein Prozess des Um-Lernens (Meyer-Drawe 1982):
in der bildhaften Verflechtung von Leib, anderen Korpern, Raum, Kamera(-raum), Bea-
merbild und Beamerkérpern verinderte sich dadurch auch die leibliche Eigenwahr-
nehmung (vgl. Huschka 2012a). Die anfingliche Desorientierung war ein kérperliches
Lernen: »Wenn mein rechter Arm sich hebt, ist der iiberhaupt im Bild? Und wenn ja, wie
viele Arme heben sich dann auf dem Bild und wo?« Die gruppenspezifische Norm des
Sich-Bewegens im und aus dem Hier wurde transformiert: Das eigen- und zwischen-
leibliche Hier wurde ver-setzt und als leib-korperliches Differenzgeschehen offenbar.
Zunichst war das Sich-Sehen eine Irritation, genauso jedoch auch die medial vermit-
telte Bezogenheit aufeinander iiber ein anderes Medium als die gewohnte materielle
Umgebung bzw. den direkten Kontakt mit anderen physischen Kérpern. Wurde zu-
vor von kinisthetischem und taktilem >listening« (Brandstetter 2013: 165) im Kontakt
gesprochen, ist das Hinhoren in dieser Situation ein komplexer Lernprozess, bei dem
sich die Eigen- und Fremdwahrnehmung tiber eine sich stindig verindernde Konfigu-
ration von Artefakten, Bildern, Kérpern und Riumen vollzieht — im Speziellen auch auf
bisher unbekannte Weise der eigenen Kontrolle entzogen, wenn beispielsweise die gra-
phische Darstellung wechselte oder jemand in den Kameraraum zwischen >mich« und
die Kamera trat und so >meinen Korper« verdeckte. Kommen sonst eher Haut, Atem,
Korperteile und -bereiche, visuelle Wahrnehmungen, raumliche Bezugsgroflen, andere
Materialititen, wie Kleidung, Boden- oder Wandbeschaffenheiten, Licht, Wirme etc.
in Kontakt, wird in diesem Experiment dieser Kontaktraum ein anderer, der in seiner
eigensinnigen Re-aktivitit erst kennengelernt werden muss.

Mit Ahmeds queer-phinomenologischen Denken kann diese Situation als Momente
der Desorientierung reflektiert werden: »Such moments when you >switch« dimensions
can be deeply disorienting. [..] They are moments in which you lose one perspective,
but the >loss« itself is not empty or waiting; it is an object, thick with presence« (2006:
158). Den Verlust der gewohnten Perspektive bezeichnet sie als dichte Prisenz, sodass
der Verlust eine Gegenwirtigkeit auslost. Die Teilnehmer*innen kénnen sich diesen
neuen Akteuren nicht entziehen, denn sie intervenieren in das eigenleibliche Wahr-
nehmen und Bewegen, was von den einzelnen Teilnehmer*innen sehr unterschiedlich
erlebt wird. Ubereinstimmend ist jedoch die Empfindung einer anfinglichen Stérung
der eigenleiblichen Wahrnehmung von Bewegung durch eine Situation, in der nicht nur

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

der eigene sinnlich-somatische Kérper oder der physische Kontakt zu anderen Riick-
meldung gibt, sondern dariiber hinaus auch ein zeitlich verzogert sichtbares und gra-
phisch verindertes Kérper- und Bewegungsbild. Das (kollektive) Experimentieren kann
auch als Arbeit an der Bewohnung des neuen Beziehungsgefiiges beschrieben werden,
als »[t]he work of inhabiting« (ebd.: 7) des neuen Korper-Raum-Gefiiges. An diesem Bei-
spiel kann mithin nicht nur die situative Improvisationspraxis re-konstruiert werden
im Umgang mit einem medial-materiellen Raum, vielmehr wird an diesem >Arbeitsein-
satz« deutlich, dass Erleben eingebettet ist in die Arbeit des Einwohnens. Einwohnen
bedeutet in diesem Kontext >mit etwas bekannt werden< und ist mit Ahmed gesprochen
auch als ein Affiziert-Sein zu verstehen, als die Art und Weise wie (soziale) Riume leib-
liche Spuren generieren (»impress«; ebd.: 7). Bekanntheit ist dann mehr ein Effekt von
Einwohnung als dessen Bedingung. Ahmed zufolge ist die Arbeit des Einwohnens eine
dynamische Aushandlung zwischen Bekanntem und Unbekanntem. Dies kann auch als
ein (kollektives) Lernen verstanden werden, in dem sich LeibKérper sinnlich um-orien-
tieren, um den spezifischen Situationsanforderungen gerecht zu werden — oder auch
nicht: einige Teilnehmer*innen standen >aulerhalb« des Kameraauges, entzogen sich
diesem Blick und blieben Beobachter*innen. Gerade der »>Blick von auflen< markierte
das Um-Orientieren als Differenz zu den bekannten Berithrungspraktiken, wie auch
die Kommentare aufzeigen.

Bezogen auf die Fragen nach Berithrungspraktiken zeigt sich in diesem Beispiel,
wie sich in sozialen Praktiken Grenzziehungsprozesse vollziehen — aber auch verschie-
ben kénnen —, in denen sozialer und kultureller Sinn performativ erzeugt wird (vgl.
Bedorf 2017: 57). Mit Blick auf menschliche Korper bleibt der lebendige Korper zwar
der »raumhafte[...] Nullpunkt, denn von ihm geht die Beziehung zum bzw. das Uber-
gehen in das Umfeld aus«, zugleich wird in diesem Beispiel greifbar, dass »der Korper
das Medium auf sich [bezieht], insofern er das Ubergehen des Mediums in den Kérper
ist« (Lindemann 2014: 89). Berithrungsrelationen bilden sich im Vollzug und in ihren
raum-zeitlich-sachlichen Umweltbeziigen — Lindemann fasst diesen relationalen Pro-
zess als ordnungsbildend. Dies kann durch das Konzept der Berithrungsformen noch
weiter ausgefithrt werden, in denen qua Grenzrealisierung »iiber Grenzen geschiede-
ne und zugleich in Beziehung gesetzte« (Fritz-Hoffmann 2017a: 92) Ausdrucksformen
entstehen. Berithrung versteht Fritz-Hoffman mit Plessner als reflexive Form affektiver
Betroffenheit, in der »jemand ein Ereignis als Teil des je eigenen Hier und Jetzt spii-
ren kannc (ebd.: 93). Damit schlief3t er an Lindemann an: Berithrt-Sein entspricht dann
»spezifischen Sensibilititsanforderungen [...], die sich im Rahmen jeweiliger Begren-
zungen der Mitwelt ergeben. Ein leibliches Selbst unterliegt einer historischen For-
mung, die den Leib [..] sensibilisiert bzw. desensibilisiert« (Lindemann 2014: 107 in
Fritz-Hoffmann 2017a: 183) dafiir, wie dieses leibliche Selbst mit wem oder was in Be-
ziehung steht.

Berithrungspraktiken kénnen in diesem Sinn als De/Sensibilisierungsprozesse ge-
lesen werden, in denen sich die LeibKérper mitweltlich bilden; die situativen Anfor-
derungen koénnen hier als Berithrungs-aufforderungen gedeutet werden, die bereits
gebildete Sensibilititen reaktivieren, verunsichern oder (situativ) verschieben kénnen.
Berithrungen erscheinen dadurch als »materielle Ereignisse, die die Korper in ihren
je spezifischen Konfigurationen und ihren affektiven Rhythmen hervorbringen« (Egert

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

199


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Biography Matters

2016: 119). Werden Korper so als prozessual und ereignishaft gefasst. Als Prozesse der
Materialisierung wohnt ihnen »gerade durch ihren Bezug zum anderen [...] ein Moment
der Instabilitit und Offenheit inne« (ebd.). In seiner tanzwissenschaftlichen (rezepti-
onsisthetischen) Arbeit im Anschluss an Deleuze und Guattari konzipiert Egert Korper
als Netzwerk oder Assemblage, die »stindig neue und andere Kérper« hervorbringen,
die »in den Berithrungen und ihren Relationen emergieren« (ebd.: 137).5% Egert analy-
siert und theoretisiert Berithrungen als Interferenzen vielfiltiger Relationen, was An-
schlusspunkte fiir die weiteren Analysen schafft. Jedoch bezieht er sich auf singulire
Auffithrungs-Ereignisse, in denen er weder die Erlebensweisen der untersuchten Kor-
per einbezieht noch die Praktiken untersucht, in denen diese spezifischen Berithrungs-
auseinandersetzungen entstehen und praktiziert werden, so dass die Berithrungsphi-
nomene in ihrer »Mannigfaltigkeit«, »Autonomie« und »Produktivitit« (vgl. ebd.: 13)
zwar entfaltet werden, eine Einbettung dieser Ereignisse in gesellschaftliche Verhalt-
nisse und diskursive Rahmungen - verstanden im foucaultschen Sinne als subjekti-
vierende MachtWissens-Komplexe — nicht passiert. »Auf ihrer affektiven Ebene ist die
Berithrung ein Ereignis am Knotenpunkt von Empfindung und Bewegung«, so Egert
(2016: 95), was die Zirkularitit von leib-korperlichem Wahrnehmen und Re-Agieren in
seiner situativen Ereignishaftigkeit hervorhebt und zugleich Fragen nach den Konsti-
tutionsbedingungen aufwirft, die das Affiziert-Sein nicht nur als Potentialitit fassen,
sondern als historisch, diskursiv und biographisch gerahmte, praktische De/Sensibi-
lisierungen begreift (vgl. Lindemann 2014). Wenngleich Egert Korper als relationales
Werden konzipiert (2016: 132), sind diese stets in biographische, diskursive und soma-
tische (Ge-)Schichten verstrickt und in ihnen geworden. Berithrungen >treffen« die Kor-
per in diesem Sinne als Ereignisse, Berithrung jedoch als autonom zu setzen, verstellt
den Blick auf die Macht-Wissens-Komplexe, durch die sie konstituiert sind und zugleich
Sozialitit ko-konstituieren.

Gerade diese Dimension soll im Weiteren deutlicher herausgearbeitet werden, ins-
besondere in Rekurs auf Ahmeds queer-phinomenologische Arbeit. Auch wenn die
Analyse von Konstellationen in ihren praktischen Vollzugslogiken Einblicke in prak-
tische Normativititen und Ordnung(-bildung)en gibt, sind diese zu kontextualisieren
und auf ihre historisch-kulturellen Rahmungen hin zu befragen, die konstitutiv und
produktiv zugleich wirken. Berithrungen sind in diesem Sinne also auch Differenz(ie-
rungs)-Prozesse (vgl. Hirschauer/Boll 2017).

3.4.1.6  Beriihrung als Grenzverhandlung

Vor dem Hintergrund der vorherigen Analyse erscheint Sinnlichkeit als Knotenpunkt
fiir Berithrungspraktiken. Dieses Verstindnis ermdglicht es, die konkreten Praktiken
der Ordnungs(um)bildung zu untersuchen, denn »[a]lle Praktiken basieren auf sinn-
lichen Erfahrungen« (Gébel/Prinz 2015: 9) — sowohl in ihren Wiederholungsstrukturen
als auch in desorientierenden oder irritierenden Momenten. Damit wird dem sinnlich-

58  Hier rekurriert er auf Mannings »Politics of Touch« (2007) sowie auf Deleuze und Guattaris ge-
meinsame Schriften, in denen die Begriffe des >Maschinischen<und der>Assemblage< entwickelt
wurden (vgl. Egert 2016, insb. Kap. 3).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

affektiven Erleben ein zentraler Ort in praxeologischen Zugingen zu Sozialitit einge-
raumt. Wahrnehmungen, so Gobel und Prinz, sind physiologisch und neuronal veran-
kert und gleichermafien in historisch und kulturell situierte Wahrnehmungsschemata
eingelassen, die sich in und durch soziale Praxis formen (vgl. ebd.). In diesem Sinne
ist von einer Pluralitit sinnlicher Ordnungen auszugehen, die sich als sinnliche Sensi-
bilititen entlang kollektiv geteilter und performativ (re)aktualisierter Wahrnehmungs-
schemata in Praktiken bilden. Als »kollektiv geteilte Repertoire(s) praktisch erworbener
Fertigkeiten des Wahrnehmens« (G6bel/Prinz 205: 9), ist sinnliche Wahrnehmung ist
demnach einerseits — sozial, historisch und kulturell - bedingt, andererseits bildet sie
sich in eben jenen bedingten/bedingenden Umwelten und ihrer materiellen Verfasst-
heit heraus. Wahrnehmende verfiigen durch und in diesen Prozessen iiber ein »synis-
thetisch, senso-motorische[s] Vermogen« (ebd.: 10), sie werden also als eine Potentia-
litit gedacht. Dadurch, dass sich Wahrnehmen praktisch in Situationen vollzieht bzw.
diese als solche konstituiert, bilden sich auch die Wahrnehmenden stets In-Beziehung
zu Anderem. Krisenhafte bzw. irritierende Momente, in denen die ausgebildeten und
habitualisierten Wahrnehmungsweisen den praktischen Anforderungen der raumlich-
materiellen Umwelten nicht entsprechen oder herausgefordert sind, weisen damit eine
Ahnlichkeit zu dsthetischer Erfahrung auf, in der Wahrnehmende sich ihrer Wahrneh-
mung im Vollzug gewahr werden und sie innerhalb eines Spielraums rekonfigurieren
konnen.

Dieses Vermogen kann in Rekurs auf Fritz-Hoffmann (2017a; b) weiter ausdifferen-
ziert werden. Sind zuvor die Modi des Berithrens und Berithrt-Seins aufgefichert wor-
den, eignet sich Fritz-Hoffmanns methodologischer Berithrungsbegriff, um die »Mate-
rialitit des Berithrens« (2017b:199) zu rahmen. In dieser Weise kann »die situative Wirk-
samkeit und Dringlichkeit des Erfahrungsraums sozialer Praxis« (ebd.: 200) erschlos-
sen werden. Berithrung, so argumentiert Fritz-Hoffmann, werde oftmals mit Hautkon-
takt bzw. dem Tastsinn gleichgesetzt. Er hingegen konzipiert Berithrung systematisch
als ein Phinomen, »welches in die Gegenstandsbereiche des Sensomotorischen, Psychi-
schen, Leiblich-Affektiven und Sozialen diffundiert« (ebd.: 202). Ihm zufolge lassen sich
vier Berithrungsformen unterscheiden, die als Grenzrealisierungen spezifische Wahr-
nehmungsbeziehungen erfassen.

Zunichst unterscheidet Fritz-Hoffmann zwischen Kontakt und Berithrung. Letzte-
re zeichnet sich dabei durch affektive Betroffenheit aus. Ihm zufolge manifestieren sich
in Kontakt- und Berithrungsformen verschiedene Grenzrealisierungen: Die erste nennt
er geometrische Kontaktform, in der Korper in ihren Konturen aneinandergrenzen, de-
ren Konturen und Rinder bestimmend sind (2017: 86), die zweite nennt er adaptive
Kontaktform, in der sich eine systemische Verinderung an einem Korper als Prozess
zeigt. Die dritte Form der Grenzrealisierung bezeichnet er als leibliche Kontaktform,
in der sich »im Spiiren die Grenze eines leiblichen Selbst realisiert« (ebd.: 90), dies im
Kontakt mit anderen (geometrischen) Kdrpern. Sie wird »nicht nur an der Ausdrucksge-
stalt geometrischer (non-humaner) Kérper erfahren, sondern im Vollzug der je eignen
Gegenwart gespiirt« (ebd.: 87). Die vierte Form der Grenzrealisierung manifestiert sich
in der »Bezugnahme auf Andere als Andere« (ebd.) als soziale oder symbolische Ex-
pressivitit im Sinne eines Beziehungsgefiiges oder eines transsituativen Bezugs. Es ist
eine soziale Kontaktform (vgl. ebd.) in einem Beziehungsgefiige. Besonders dabei ist,

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

201


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Biography Matters

dass eine soziale Einheit expressiv werden kann »und darin als abgegrenzte Einheit[...]
sinnlich oder spiirbar wahrnehmbar« (ebd.: 92) wird.

Diese Weise Berithrung zu verstehen, eréffnet die Moglichkeit nicht schon zu wis-
sen, was genau eine Einheit (eines geometrischen Korpers, eines Korpersystems, ei-
nes Leibes, des Sozialen) ist, sondern dass durch die Grenzrealisierung erst — »iiber
Grenzen geschiedene und zugleich in Beziehung gesetzte« (ebd.: 92) — Ausdrucksfor-
men entstehen. Mit einer forschenden Perspektive auf Sinnlichkeit und die Analyse
von Materialitit kdnnen so einerseits »Erfahrungen der Materialitit einer sozialen Pra-
xis rekonstruier(t) und (zugleich) andererseits auf einen berithrungstheoretischen Ho-
rizont« (ebd.: 94) bezogen werden. Berithrung ist in diesem Sinne als eine reflexive
Form affektiver Betroffenheit zu verstehen, und bedeutet, »dass jemand ein Ereignis
als Teil des je eigenen Hier und Jetzt spiiren kann« (Fritz-Hoffmann 2017: 93). Gerade
die letzten beiden Formen waren fiir die Analyse des Materials instruktiv. Berithrung
kann so auf verschiedene Formen des Berithrens und Berithrt-Werdens im Medium
des LeibKorpers bezogen werden: Haut-, Blickkontakt, bestimmte Bewegungsformen
oder -weisen, materiale oder atmosphirische Riume etc. So verweisen beide Formen,
die leibliche wie auch die reflexive Form affektiver Betroffenheit darauf, wie sich ein
leibliches Selbst als solches zu spiiren bekommt und gewahr wird — und wie es sich
dadurch als leiblich konstituiert, weil es >im eigenen Hier und Jetzt« von etwas oder
anderen affektiv betroffen sein kann. Zugleich bedeutet das, dass sich leibliches Emp-
finden mitweltlich bildet und damit situiert und vermittelt ist — diskursiv, symbolisch
und praktisch. Involviert in Praktiken, ist sinnlich-leibliche Wahrnehmung somit auch
in eine sozio-historische Umwelt eingelassen und die erlebte Praxis auch durch (impli-
zite) Normen gepragt, die sich in wiederholten praktischen Aktivititskonstellationen
zwischen Umwelt, Wahrnehmung und Bewegung ausdifferenzieren und wirksam wer-
den (vgl. Wehrle 2016: 238). Die (Ausbildung von) Leiblichkeit vollzieht sich damit als
ein (Selbst-)Erleben im Modus affektiven Betroffenseins und materialisiert sich in leib-
korperlichen De/Sensibilititen. Gleichermafien involvieren diese Prozesse LeibKorper
als sozio-historisch situierte — LeibKorper wachsen in sozialen Welten auf, in denen sie
auch praxisspezifisch subjektiviert werden bzw. die auch selbst tun. Berithrungsfor-
men differenzieren die zuvor genannte Responsivitit aus als eine materiell-diskursive,
leibkérperliche Situation (vgl. Spahn 2020b).

Indem die Sinnlichkeit der einzelnen Subjekte als ein Macht-durchwirkter Raum
untersucht wird, kommen Subjekte als leiblich-affektiv, sinnlich-somatisch und (so-
zial) positioniert in den Blick. LeibKérper bilden sich nicht nur in diesen Vollziigen,
sie konnen sich auch zu diesen Vollziigen positionieren und sie mitgestalten. Dieser
Punkt — des Positionierens, Mitgestaltens und auch Intervenierens — soll im Weiteren
nihere Betrachtung finden, insofern die Teilnehmer*innen sich auf viele Weisen »be-
rithrt« fithlen und dieses Berithren und Beriihrt-Sein die praktischen und diskursi-
ven Prozesse konstituiert und konfiguriert. Neben einer Ausdifferenzierung von Be-
rithrungspraktiken, die unterschiedliche Modi des Affiziert-Seins umfasst, ist es auch
ein Anliegen dieser Arbeit, die Vollzugswirklichkeiten auf ihre Subjektivierungslogi-
ken hin zu befragen. So benennen sich die Teilnehmer*innen selbst interessanterweise
auch als »Forscher*innen, die ihre LeibKérper als »Erkenntnisquelle« (Abraham 2002:
194) bzw. als Erkenntnissubjekte (vgl. Waquant 2003; Gugutzer 2006; 2017) erleben: Die

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

kollektive Praxis des Improvisierens ist entsprechend auch ein aisthetisch-dsthetisches
Forschen. Berithren und Berithrt-Sein sind dabei sowohl Bedingungen als auch Praxis
dieser sinnlich-somatischen Prozesse, innerhalb derer die Teilnehmer*innen sich als
responsive und relationale Subjekte konstituieren bzw. konstituiert werden. Die pos-
tulierte Relationalitit ist jedoch eine, die stetig praktisch-diskursiv verhandelt wird.

Durch das Interesse dieser Forschungsarbeit an >doing biography as corporeality<
steht im Mittelpunkt, »how bodies >take formy, rather than assuming that bodies are al-
ready formed« (Ahmed/Stacey 2001: 14). Wenn die Improvisationspraktiken als Prozesse
des Gewordenseins und Werdens zum Gegenstand werden, sind Korper nicht iiber ihre
Hautgrenzen definierbar, sondern als praktisch-diskursive, leibkorperliche Relationali-
titen. Berithrungspraktiken schliefen dann nicht nur Hautkontakte ein, sondern wer-
den vielmehr zu materiell-affektiven Gefiigen. Entsprechend explorieren auch Ahmed
und Stacey Haut »as surface, encounter and site, in which more than one body is al-
ways implicated. [...] In the same way that Haraway argues that bodies do not necessarily
end at their skins, we suggest that skins do not necessarily end at their bodies« (ebd.:
14f.). Korper werden dann zu Grenzverhandlungen: Was Korper affiziert und formy, ist
nicht immer sichtbar, aber dennoch als somatische und leibliche Spur bzw. Potential
des Werdens prisent.

Werden LeibKorper als »nicht abgeschlossene[r], bewegte[r] und stindig der Aus-
handlung unterliegende[r] Prozess« (Bose et al. 2018: 9) der Somatisierung verstanden,
zeigt sich dieser Prozess als ambivalent und vieldeutig, weil sowohl die sich einschrei-
benden sozio-historischen als auch die transformatorischen und eigensinnigen Krifte
von Materialitit aufeinander bezogen sind. Korperliche Materialitit zeigt sich in dieser
Perspektive nicht nur als habitualisierte Verdichtung oder Ablagerung von Routinen,
sondern ist ebenso aktiv und produktiv. Kérper sind damit immer gleichermafien in
Prozessen der »Einkérperung« bzw. des »embodying« (vgl. Gregor 2015; Degele/Schmitz
2010) involviert und kontinuierlich im Werden. Wuttig bezeichnet dies als die Somati-
zitit des Sozialen (vgl. 2016; 2020).

Wenn es weder >den< Korper oder »die< Materie gibt, stellt sich die Frage nach den
Grenzziehungen, die jene durch und in Grenzrealisierungen hervorbringen.>® Die Situ-
iertheit von Kérpern in dieser Weise zu analysieren, bedeutet, sie mikrologisch in Kon-
texten und gesellschaftlichen Feldern und Zugehorigkeitsordnungen, d.h. in Machtver-
haltnissen positioniert zu untersuchen.®

59  So verstehen Hirschauer und Boll Subjektivierungsprozesse praxeologisch als >doing difference«:
»Ein je konkreter Fall von doing difference ist so immer eine sinnhafte Selektion aus einer Rei-
he konkurrierender Differenzierungen. Erst diese Selektion schafft einen Unterschied, der auch
einen Unterschied macht« (Hirschauer/Boll 2017: 12) — entscheidend ist demnach stets ob der Un-
terschied bzw. die Unterscheidung in sozialen Prozessen relevant ist oder wird. Das Machen oder
auch Differenzieren als>sinnhafte Selektion<verweist einerseits auf historisch-kulturelle Normen,
die sich in und als Praktiken zeigen und andererseits auf die subjektivierende Dynamik, in der In-
dividuen in sozialen Praktiken gleichzeitig konstituiert werden sowie performativ intelligibel wer-
den.»Sowiesich Identitaten Giber Alteritaten aufladen, so lddt sich eine Differenz (iber andere auf.
Sie besteht auch aus ihnen« (ebd.: 13).

60 Diesen Aspekt greifen insbesondere feministische und materialistische Konzepte auf (vgl. u.a.
Coole/Frost 2010; Dolphin/Tuin 2012; Wuttig et al. 2018).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

203


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Biography Matters

3.4.1.7 Beriihrung als Grenz(be)ziehung

Phinomenologische Perspektiven gehen vom Erleben und Wahrnehmen in einer Duali-
tit von tastbarem, objektivierbarem Korper und erlebtem, lebendigen Leib aus, die den
perspektivischen Ausgangspunkt >zur Welt hin¢ bilden. Als Ausgangspunkt des >Zur-
Welt-Seins« (Merleau-Ponty) bedeutet Leiblichkeit zugleich bereits ein Involviertsein,
was die Relationalitit dieser LeibKdrper herausstellt, die sich in und aus dem Bezug-
auf-Andere/s erst als solche konstituieren (kénnen).

Mit Bezug auf die Bewegungspraktiken, die hier verhandelt werden, kann gefragt
werden, inwiefern sie nicht nur Bewegungspraktiken, sondern gleichermafRen Berith-
rungspraktiken darstellen, in denen sich spezifische Grenz(be)ziehungen vollziehen,
die auf De/Sensibilisierung beruhen (vgl. Lindemann 2014), wie in den folgenden Pro-
tokollausschnitten deutlich wird:

Die Teilnehmer¥innen erkunden den Tanzraum blind—eine Person fiihrt ihr Part-
ner*in zur Seitenwand. Die blinde Person streicht mit ihrer Hand auf einer Hohe an
der Wand entlang bis sie den Tiirrahmen berihrt. Hier halt sie kurz inne; die Hand
wandert weiter ilber den Rahmen in die groRe holzerne Tiir, in die ein Muster gezim-
mert ist. Sie steht ganz nah an der Tir und ertastet das Muster, fahrt die Rillen und
Konturen des Musters nach; die zweite Hand kommt tastend, rutschend dazu. Dann
lehnt sich die Teilnehmer*in in die Tur, rollt mit dem Oberkérper hin und her, rutscht
ins Sitzen und lehnt sich in den Turrahmen. Ihre Partner*in steht mit Abstand neben
ihr und beobachtet sie, mal folgt der Blick den tastenden Handen, dann wieder dem
Korper als Bewegungsgestalt. [...] In dem anschliefienden Austausch beschreibt die
Tastende fiir sie wire das Holz »wie eine Haut« gewesen, sie hitte die Tiire als »un-
endlich grofl« wahrgenommen, »eine eigene Landschaft«, der sie gefolgt ware. Erst
hatte sie nur mit den Handen ertastet, dann mit dem ganzen Kérper. Manchmal sei
es hart gewesen, manchmal sei die Tiir »kaum spiirbar« gewesen. Die Holzformen
hitten sie bewegt, sie wire der Tiire gefolgt.

Die Teilnehmer*innen liegen auf dem Boden und atmen noch stofRend von der Be-
wegungsphase. Der Brustkorb—und fast der ganze Kdrper—hebt und senkt sich mit
dem Ein- und Ausatmen. Nach einigen Minuten werden die Atemziige gleichmafsi-
ger und ruhiger. Die Teilnehmer*innen sollen die Fersen auf dem Boden verankern
und in ein Wippen durch den Kérper kommen. Die Fiifie bewegen sich auf und ab
und die Kérper kommen im Liegen in ein >rocking«. Dann klingt die Bewegung ab.
Die Leiterin spricht mit ruhiger Stimme und sagt nun, sie sollen sich vorstellen, wie
sie in einem Wasserbecken liegen und splren, wie sich ihr Kérper im Wasser anfiihlt.
Die Korper liegen still am Boden, meist flach auf dem Riicken. Dann sollen sich die
Teilnehmer*innen vorstellen, wie sie als Kérper im Wasser durch das Wasser bewegt
werden. [..] Nach und nach entstehen erst kleine wippende Bewegungen, dann eher
gebundene, flieflende iiber den Boden. Einige lassen die Augen geschlossen. Wenn
ein Kérper einen anderen beriihrt, entsteht ein Moment geteilter Bewegung. Aus dem
Beriihrungspunkt entsteht ein Richtungsimpuls, den die Kdrperteile ohne sichtbaren
Widerstand aufnehmen und>nachflieRenc. Die Leiterin fragt, in was fiir einem Gewds-
ser sich die Teilnehmer*innen befinden. Keine antwortet, aber bei einigen entstehen

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

aus den gleichmafig fliefSenden Bewegungen auch plétzliche, schnelle Wendungen:
ein Arm schnellt zur Seite hoch und flatternd Richtung Boden; Kopf, Oberkdrper fol-
gen und der Arm flhrt die Teilnehmer*in zu Boden. [..] Danach erzihlen einige Teil-
nehmer*innen, wie der Raum fiir sie zu Wasser geworden wire, zu einem »Wasserkor-
pers, in dem sie nicht gewusst hatten, »wo ich aufhdre und was sich bewegt«. Einige
hatten sich ein Meer vorgestellt, andere einen Fluss, oder einen See. »Es hat fiir mich
keinen Unterschied gemacht, ob ich mit mir im Kontakt bin, oder Hannah, oder nur
im Wasser—das war wie ein Flieen durch alle Kérper«, erzihlt eine andere.

Grenz(be)ziehungen involvieren, wie diese Ausschnitte zeigen, leibkérperliche Selbste
andauernd und stetig aufs Neue. >Grenzrealisierungen als Berithrung« beschreibt mit-
hin sowohl die mikrophysischen und leiblichen Differenzierungen im Bewegungsvoll-
zug, individuell als auch kollektiv, wie auch Momente, in denen diese Grenzen nicht
klar definiert sind bzw. spiirend ausgehandelt werden. Es geht dabei jedoch nicht nur
um Abgrenzungen von anderen Entititen, denn, wie sich in den Ausziigen zeigt, wird
in den Improvisationen auch eine Form der Konnektivitit erlebt, in denen Affordan-
zen und Affizierung ineinander ibergehen. Im Beriihren und Berithrt-Werden wird als
eine Dualitit deutlich, die sich als intra-aktive Relationalitit fassen lisst (Barad 2003;
2007) — sei es in Bezug auf andere Korper, Materialititen, Energien, Imaginationsbilder
oder Erinnerungen.®

Innerhalb des Improvisierens zeigt sich dies als Berithrungspraktiken. Um Beriih-
rungspraktiken angemessen zu konzipieren, miissen verschiedene Perspektiven auf
LeibKorper miteinander verbunden werden. Erst so kann Relationalitit als taktile, zwi-
schenleibliche und somatische Dynamik und De/Sensibilisierung in der Improvisa-
tionspraxis gerahmt werden. Weltbeziige sind dabei stets als praktische Vollziige zu
denken (vgl. Slaby 2017: 237). Der Bezug auf einen »situativ geteilten affektiven Mog-
lichkeitsraum« (2017: 236) bietet einen Anhaltspunkt auch fiir die Analyse der kollekti-
ven Ordnung(-sbildung)en, die sich sowohl situativ als auch transsituativ entwickeln.
Berithrungspraktiken erscheinen dann als kollektive und 6ffentliche Verkettungen von
Aktivititen unterschiedlicher Akteure, die in einer materiell-diskursiven Relationali-
tit aufeinander bezogen sind bzw. sich darin fortwihrend (um-)bilden. Dies kann mit
Barad (2018) noch einen Schritt weitergedacht werden: Ihr zufolge ist Berithren und
Berithrt-Sein immer auch Selbstberithrung:

»All touching entails an infinite alterity, so that touching the other is touching all oth-
ers, including the >selfs, and touching the >self< entails touching the strangers within.
Even the smallest bits of matter are an unfathomable multitude. Each >individual<al-
ways already includes all possible intra-actions with»itself<through all the virtual oth-
ers, including those that are non-contemporaneous with sitself.c That is, every finite
being is always already threaded through with an infinite alterity diffracted through

61  Eine spannende Auseinandersetzung bietet Gérska: Sie widmet sich dem Atmen als Forschungs-
gegenstand und konzipiert es in Anlehnung an die Denkfiguren der »Intra-Aktivitit« (Barad 2003)
und »Transkorporalitit« (Alaimo 2008) als »dynamism that is enacted relationally in the intra-
active constitutiveness and differentiation of organs, fluids, substances, flows, and [...] also with
environments, cultures, affective processes, social power relations etc.« (Gérska 2016: 47).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

205


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Biography Matters

being and time. Indeterminacy is an un/doing of identity that unsettles the very foun-
dations of non/being« (Barad 2012b: 214).

Sie hebt damit den Aspekt der Unbestimmbarkeit heraus, der intra-aktiven (Re-)Kon-
figurationen als andauernde Dynamik inhirent ist- Grenzziehung sind Grenz-
beziehungen.

Zusammenfassend kann in Bezug auf die Berithrungspraktiken als Relationalititen
festgehalten werden, dass nie >vorab« klar ist, wie sich Praxis vollziehen wird; vielmehr
sind es immer bereits verbundene intra-aktive Phinomene bzw. >Kollektivkorper< un-
terschiedlichster Akteure, die innerhalb sozialer Situationen aufeinander bezogen »in-
tra-agieren< und sich situativ und praktisch als spezifische ausdifferenzieren. Die Kol-
lektivitdt ist aus Barads performativititstheoretischer Perspektive eine Intra-Aktivitit,
die erst durch die Setzung von Schnitten (-agential cuts<) Praktiken und ihre spezifi-
schen Akteure hervorbringt und unterscheidet. Aus dieser Perspektive erscheint Im-
provisieren als kollektive materiell-diskursiv konstituierte Praxis, die situativ hervor-
gebracht und vollzogen wird — und zwar in und aus relationalen Berithrungspraktiken.

Werden diese als Sozialitit >im Kleinen< betrachtet, erscheinen die LeibKérpern
zwar als intra-aktive Phinomene des Werdens, sie sind zugleich auch verletzlich, end-
lich und existieren in Abhingigkeit von infrastrukturellen und sozialen Mitwelten - in
dieser Abhingigkeit konstituieren sich nicht nur soziale Ordnungen und die in ihnen
lebbaren Subjektivititen, sondern zugleich spezifische Selbst- und Kérperverhiltnisse,
wie im Folgenden diskutiert wird.

3.4.1.8 Beriihrungspraktiken als leibkdrperliche Des/Orientierungen

Wie sich diese Relationalitit in Grenz(be)ziehungen realisiert, kann mit Ahmeds queer-
phidnomenologischer bzw. feministisch-materialistischer Perspektive erhellt werden.
Thre Denkfigur der »Des/Orientierung« bietet einen Analysezugang, um zu eruieren,
»why and how orientations matter« (2010: 234). Diese Formulierung hat zugleich Fol-
gen fir die Art und Weise, wie >matter< konzeptioniert wird. Orientations matter< kann
zweideutig ausgelegt werden: Erstens, konnen Orientierungen als wichtig verstanden
werden und zweitens bedeutet diese Formulierung, dass Orientierungen als (sich) ma-
terialisierend verstanden werden konnen, in dem Sinn, dass sie Materialitit hervorbrin-
gen/erzeugen. Ahmed folgend, legen Orientierungen im Sinne des leiblichen »Zur-Welt-
Seins« Startpunkte offen: Sie setzt an dieser phinomenologischen Perspektive an und
fragt danach, wie LeibKorper orientiert werden und wie sie Raum und Zeit einneh-
men (vgl. ebd.). Damit fragt sie, wie Orientierungen — auch als soziale Ordnungsbil-
dungen - entstehen.

»[O]rientations shape the corporeal substance of bodies and whatever occupies
space. Orientations affect how subjects and objects materialize or come to take shape in
the way that they do. [...] Orientations are about how matter surfaces by being directed
in one way or another« (ebd.: 235). >To take shape« evoziert gleichermafRen den Prozess
der Formung wie die orientierenden Bedingungen dieses Formungsprozesses. Dabei
sind es, phinomenologisch gesprochen, die leiblich-perspektivischen Horizonte, die
etwas in Erscheinung treten bzw. relevant werden lassen und daran interessieren Ah-
med insbesondere die Hintergriinde (backgrounds), die die Perspektiven prifigurieren:

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

»What matters is itself an effect of proximities: we are touched by what comes near, just
as what comes near is affected by directions we have already taken. Orientations are
how the world acquires a certain shape through contact between bodies that are not in
a relations of exteriority« (ebd.: 234). Sie argumentiert, dass gerade die Zentralitit der
lebendigen Erfahrung, des Erlebens, der Intentionalitit von Bewusstseinsvorgingen,
die Signifikanz von Nihe sowie die Rolle habitueller bzw. wiederholter Aktionen®
die Kérper und Welten formen. Wenn Wahrnehmung intentional, d.h. gerichtet ist,
dann sind Wahrnehmungen immer sinnlich, leiblich und situiert: »Orientations are
about how we begin, how we proceed from shere« (ebd.: 236). Ahmed greift hier
Husserls >Nullpunkt« leiblicher Orientierung auf, von dem aus sich Welt entfaltet; das
Hier kann als Situationsraumlichkeit verstanden werden. Dariiber hinaus ist Ahmeds
Auseinandersetzung »not only about the concept of orientation in phenomenology,
but also about the orientation of phenomenology« (2006: 3, Herv.i.0.). Sie befragt die
Phinomenologie also auf ihre Voraussetzungen, indem sie machtkritisch anmerke,
dass »what« we think >fromc is an orientation device« (ebd.: 4). Damit nimmt sie die
phinomenologische Perspektive nicht zum Ausgangspunkt fiir ihre Analysen, sondern
widmet sich deren Hintergruncl.63 Diesen versteht sie als das, was passieren muss,
damit etwas im Bereich des Wahrnehmbaren »ankommen« (2010: 239, Ubersetzung LS)
kann. Die Gerichtetheit von Wahrnehmung bindet sie entsprechend nicht nur an ein
physiologisches Vermogen, sondern fasst diese auch als eine Politik der Wahrnehmung,
als eine situierte und soziale Praktik der Orientierung (vgl. auch Reckwitz 2017).%4
Gerade die Relationalitit der Materialitit von LeibKérpern und/in ihren Umwelten
verweist also auf soziale Praktiken als ordnungsbildend: Relationalitit ist in diesem Sin-
ne auch eine orientierende Kraft, die sich in Routinen verfestigen kann und sich in Form
sedimentierter Spuren auch somatisiert bzw. materialisiert. Zugleich sind im Anschluss
an Ahmed immer auch Momente des Scheiterns an richtungsweisenden Normen gege-
ben, die als Momente der Desorientierung auch Moglichkeitsriume fiir andere Orien-
tierungen eréffnen: »If orientation is about making the strange familiar through the
extention of bodies into space, then disorientation occurs when that extention fails«
(2006: 11); genauso kann Desorientierung auch betrachtet werden als ein »becoming
oblique« of the world, a becoming that is at once interior and exterior, as that which is
given, or as that which gives what is given a new angle« (ebd.: 162). Momente der Disso-
nanz zwischen LeibKorpern und ihrer Mitwelt, konnen also auch als ein Werden erlebt
werden, in dem Grenzen uneindeutig werden und das neue Perspektiven erdffnet.

62  Der englische Begriff »actions« st nicht deckungsgleich mit Handlungen; er kann vielmehr situa-
tive Konstellationen menschlicher und nicht-menschliche Akteure gleichermafen einbeziehen,
die sich performativ ereignen. Dies spiegelt sich in methodologischen Ausgangspunkten und im
methodischen Prozess der Arbeit, siehe Kap. KREISEN I.

63  Sieselbst orientiert sich dabei am historischen, marxistischen Materialismus und Materialismen
des Korpers aus phanomenologischer Perspektiv, queer Studies, feministischen Theorien, kriti-
scher Rassismusforschung und psychoanalytischen Zugingen (vgl. 2006: 5; 2010: 235).

64  Fir eine Analyse von Kontaktimprovisation, die deren Orientierungen machtkritisch reflektiert,
vgl. Spahn 2020b und Wuttig 2020b, die auch auf die Politiken des Sinnlichen eingeht.

65 Dieswird erneut in Kap.5 aufgegriffen und am Beispiel des alternden sweiblichen<Kérpers ausdif-
ferenziert und diskutiert.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

207


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Biography Matters

In diesem Sinne kénnen Berithrungen auch Ziindungsmomente sein, in denen im-
plizite Normativititen zum Gegenstand von Wahrnehmung werden. Als Grenz(be)zie-
hungen sind Berithrungsphinomene damit gleichermaflen machtvolle Orientierungs-
momente, in denen Praktiken sich entlang >bekannter<, eingekdrperter und leiblich
spiirbarer Normativititen realisieren als auch Desorientierungsmomente, in denen die
Performativitit und Emergenz sozialer Vollziige eben diese Bekanntheit auch irritieren
vermag bzw. »gelockert« wird (vgl. Spahn 2020b). Dabei kénnen analytisch insbeson-
dere Momente des Scheiterns, der Irritation und des Abwesenden dariiber Aufschluss
geben, wie sich die Improvisationspraxis als ein kollektiv geteilter Raum betrachten
lasst, in dem diese Grenz(be)ziehungen kontinuierlich verhandelt werden.®® Dies zeigt
sich nicht nur in der Analyse von einzelnen Momenten oder Stunden, sondern vor allem
in einer transsituativen Betrachtung, die Dis/Kontinuititen ausfindig machen und da-
mit auch die »De/Sensibilisierungsarbeit< innerhalb des Settings mitverfolgen kann, in
denen spezifische Fihigkeiten des Berithrens und Berithrt-Seins praktisch und kollektiv
um/gebildet werden.

Im Anschluss an die Diskussion von Berithrungspraktiken werden nun Praktiken
des Zeigens und Zuschauens analysiert, die niher auf spezifische Wahrnehmungskon-
figurationen und Prozesse der Wahrnehmungs(um)bildung eingehen.

3.4.2 Zeigen und Zuschauen

(Sich-)Wahrnehmen ist ein zentrales Moment der Improvisationspraxis, das in leib-
korperlichen Inter- bzw. Intra-aktionen zu beobachten ist wie es auch von den Teilneh-
mer”innen immer wieder sprachlich adressiert wird. Wenn Wahrnehmen als zirkuli-
rer Prozess des leiblich-affektiven »Zur-Welt-seins< Ausgangspunkt von Analysen ist, so
wie in dem Kapitel zuvor beschrieben, wird Leiblichkeit im Sinne eines Responsito-
riums (Waldenfels) relevant: Wahrnehmen und Bewegung, sind dann ein zirkulires,
responsives Geschehen, das als kontinuierlicher synisthetischer und kinisthetischer
Prozess des Riick-Bezugs betrachtet werden kann (vgl. Waldenfels 2016; Huschka 2008;
2012a; b). Der Fokus auf >Zeigen und Zuschauen« markiert dabei Phasen innerhalb der
Improvisationspraxis, in denen weniger einzelne Personen in ihrem Improvisations-
konnen gesehen werden bzw. sich zeigen, vielmehr biindeln sich in dieser Praktik — wie
unter einem Brennglas — kollektive Lernprozesse.

Im vorherigen Kapitel zu Berithrungen und Kontake ist deutlich geworden, dass
Berithrung nicht auf Hautkontakt beschrinkt ist, sondern als ein Affiziert-Sein oder
-Werden verstanden werden kann, durch das Wahrnehmungsprozesse zugleich als
Grenzrealisierungen und -differenzierungen erscheinen. Gleichermaflen gilt das fir
die Improvisationspraxis, die aus dieser phinomenologisch-praxeologischen Perspek-
tive eine dynamische Relationalitit darstellt. In den Aussagen der Teilnehmer*innen
und den praxeographischen Mikroanalysen zeigt sich dabei ein weites Spektrum von
Berithrungsphinomenen, die immer wieder kommentiert werden (wollen). Neben den
Beschreibungen, die zuvor als Facetten des Berithrens und Berithrt-Werdens gerahmt
wurden, gibt es eine weitere, sich wiederholende Praktik, die als Zeigen und Zuschauen

66  Vgl. Kap. Abbrechen und Aufhéren

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

bezeichnet wird. In dieser Praktik nehmen die Teilnehmer*innen innerhalb der Gruppe
unterschiedliche Perspektiven auf den Bewegungsvollzug ein. Dies soll im Folgenden
durch exemplarische Beispiele ausdifferenziert werden.

3.4.2.1 Sich-zeigen im Tanzraum

Regelmifiig gibt es innerhalb eines Treffens Phasen, in der bereits entwickeltes Bewe-
gungsmaterial gezeigt, mit einem Score, einem Vorstellungsbild etc. in Kleingruppen
improvisiert oder die Gruppe aus Platzgriinden aufgeteilt wird — das geschieht oft auf
Waunsch einiger Tinzer*innen oder durch eine Initiative meinerseits. Dann wird ein
Gestaltungsprozess von einigen gezeigt und fiir andere >von aufdenc sichtbar: Die Teil-
nehmer*innen teilen sich dann in Gruppen auf und es entsteht eine kurze Aushand-
lung, in welcher Reihenfolge die Gruppen agieren. Meist setzen sich die Zuschauen-
den®” dann auf zwei Treppenstufen in dem Raumbereich, in dem sich die Yogamatten
und die Musikanlage befinden und schaffen somit zugleich ein >Vorne« als Orientie-
rung fur die Zeigenden. Ob diese das durch die Korper etablierte Vorne als solches
nutzen, ist jedoch den Zeigenden als Gestaltungsspielraum iiberlassen. Dass es jedoch
diese Reihe von Zuschauenden gibt, orientiert die Zeigenden im Raum und stellt zu-
gleich einen Bithnenraum her. Auch diese Praktik, so kann iiber den Prozess des beob-
achtenden Teilnehmens nachverfolgt werden, hat sich prozesshaft als solche etabliert
und war der Gruppe bereits bekannt. »Zeigen und Zuschauen« sind tibliche Momente
von Tanzvermittlungs- und choreographischen Proben-Praktiken (vgl. Barthel 2017a/b;
Kleinschmidt 2018) und finden meist als ein Medium des Perspektivwechsels Einsatz,
der Bewegungspraxis analytisch oder reflexiv zuginglich macht.

Es ist viertel vor acht; die Stunde geht auf das Ende zu. Nach einer individuellen Ex-
plorationsphase zum Thema »Gelenke«, hat jede Teilnehmer*in einen kurzen Bewe-
gungsablauf entwickelt und diesen mit drei weiteren zusammengesetzt. Jede Klein-
gruppe »zeigt« die entstandenen Stiicke nun zu einer ihnen unbekannten und zufalli-
gen Musik. Fiinf Teilnehmer*innen sitzen und hocken auf den Stufen an der Musikan-
lage und schauen in den Raum, in dem drei Teilnehmer*innen sich in der Mitte kurz
besprechen und dann in eine verabredete Anfangs(kom)position stellen: sie stehen
aufrecht in einem grofRen Dreieck in der Mitte des Raums und blicken in die Mitte
zueinander. Eine Musik beginnt und wird von der Gruppe als Startsignal genutzt. Die
Teilnehmer*innen blicken sich kurz abwechselnd in die Augen und setzen synchron
ein: Durch Rotation im Schultergelenk und Ellenbogen drehen sich die Kérper vom zu-
gewandten Stehen nach aufien in verschiedene Richtungen und zuriick. Dann falten
sie sich durch das Beugen eines Knies zu Boden und kreuzen die Arme lang unterein-
ander. Die Kérper wiegen sich im Wechsel tiber die iberkreuzten Arme mehrmals hin
und her. Die Gruppe hat ihren Bewegungsablauf so zusammengesetzt, dass kurze Be-
wegungssequenzen mehrfach wiederholt werden. [..] Nach ihrer letzten Bewegung
verharren sie still und die Musik wird abgestellt. Die Gruppe der Zuschauenden ap-
plaudiert. Die Zeigenden |6sen ihre Positionen und gehen durch den Raum zu den

67 Ich benutze in diesem Kapitel die Begriffe »Zuschauende« und »Zeigende«, weil sie auf das pro-
zesshafte Involviertsein verweisen.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

209


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Biography Matters

Zuschauenden. [...] Drei andere Teilnehmer*innen stehen auf und stellen sich gegen-
iiber den Zuschauenden auf. Diese Gruppe zeigt ihren Bewegungsablauf als ganzen
mehrfach. Sie beginnen in gleichem Abstand zueinander in einer Reihe, alle mit dem
Blick zu den Zuschauenden. Mit jedem Ablauf wandert die Gruppe an eine anderen
Stelle im Raum und beginnt ihre Abfolge daher jedes Mal zu einem anderen >Vor-
ne< ausgerichtet. Die Bewegungsfolge hat kleine Handbewegungen zu Beginn, auf
die eine federnde Schrittfolge in einem Halbkreis folgt mit einem impulsgebenden
Sprung am Beginn, aus dem eine kreisende Bewegung des rechten Beins den Raum-
weg initiiert. Die Arme schwingen locker mit und wickeln sich in der Drehung um den
Oberkoérper. Die Zeigenden standen zunichst in einer Linie, wahrend des Bewegens
verschieben sich die Positionen in einander und sie enden als ein weit auseinander
stehendes Dreieck im Raum. Die Zuschauenden hocken und sitzen auf den Stufen und
schauen zu: Machen haben ihren Oberkérper weit nach vorne gelehnt und schauen fo-
kussiert auf die Sich-Bewegenden. Die Blicke wechseln von der einen zur anderen, in
den Gesichtern spiegelt sich ihr Erleben—von konzentriertem unbewegtem Schauen
bis hin zu Auflachen. [..] Nach dem Ende ihrer Komposition setzen sich die Zeigenden
vor die Zuschauenden und bilden so einen Kreis. Ein Austausch iiber die einzelnen
Cruppen beginnt unmittelbar als aus der Reihe der Zuschauenden eine zu Sprechen
ansetzt: »Wie sich das eben verschoben hat im Raum!« [..] Nach und nach schildern
alle ihre Eindriicke und heben fiir sie spannende Momente hervor, sowohl in ihrer
Rolle als Zeigende als auch Zuschauende.®®

Was in diesen Szenen oftmals in der anschlieRenden Austauschrunde hervorgehoben
wird, ist das »Wahrgenommen-Sein« durch die anderen Teilnehmer*innen; Dieses
Wahrgenommen-Sein als Zeigende und das fokussierte Wahrnehmen seitens der
Zuschauenden wird als eine Besonderheit betont. Die Zeigenden spezifizieren das
Sich-wahrgenommen-fithlen als eine »zugewandte Aufmerksamkeit«, die sie durch
die anderen erleben. Das wechselseitige Wahrnehmen ist damit ein zentraler Aspekt
dieser Praktik, in der sich das Bewegungs- und Selbsterleben der Sich-Bewegenden
intensiviert — sowohl durch die eigene Fokussierung im Moment des Zeigens als auch
durch die gebiindelte Aufmerksamkeit der Zuschauenden auf den Bewegungsvollzug.
Durch die Absprachen mit anderen, die notwendige Entscheidung fiir eine Anfangspo-
sition und einen Ort im Raum, das Bewusstsein, dass es einen kurzen Zeitrahmen des
Zeigens mit Zuschauenden gibt, wird offenbar, dass es eine Reihe von Entscheidungen
zu treffen gilt, die das Sich-Bewegen beeinflussen bzw. eine spezifische Rahmung
schaffen. Diese Entscheidungen werden auch in anderen Improvisationsphasen voll-
zogen, werden jedoch oft nicht als solche bewusst reflektiert und wahrgenommen, so
kommentieren die Teilnehmer*innen. In diesem Sinne verstirkt das Wissen um das
Wahrgenommen-Werden die Selbstwahrnehmung. Ahnlich wie es im Beriihren-Kapitel
als Responsivitit beschrieben wurde, kann auch die Wechselseitigkeit des Wahrneh-
mens und Wahrgenommen-Werdens als eine responsive Dynamik betrachtet werden:

68  Dieser Ausschnitt wird auch—unter einem anderen Analysefokus—in dem Kapitel Reflektieren
zum Gegenstand. Der Fokus der Analyse kann in derselben szenischen Beschreibung unterschied-
liche Praktiken hervorheben, die sich wechselseitig hervorbringen und durchdringen.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

Das Wissen um die Zuschauenden generiert auch eine Selbst-Betrachtung seitens der
Zeigenden, sodass die Zeigenden einen >Doppelblick« entwickeln: zum einen als ein
Blick »von auflen< auf sich selbst und zum anderen eine intensivierte Wahrnehmung
des Bewegungsvollzugs, was die Teilnehmer*innen als »reinhorchen« bezeichnen.
Dies kann mit dem Begriff der korporalen Differenz (vgl. Bedorf 2017) als Einiibung
einer spezifischen Wahrnehmungsfihigkeit gefasst werden, in der sich ein gleich-
zeitiger Blick auf sich als Kérper im Raum und eine eigen- bzw. zwischenleibliche
Wahrnehmungssensibilisierung bildet.

Diese Praktik generiert also eine spezifische Aufmerksambkeit auf die Vollzugsdi-
mension der eigenen Bewegung in ihrer propriozeptiven, kinisthetischen und (zwi-
schen-)leiblichen Dimension (vgl. Brinkmann 2016) als auch eine Vervielfiltigung der
Selbst-Wahrnehmung durch die unterschiedlichen Riickmeldungen der anderen Teil-
nehmer*innen. Dies sowohl im Sinne einer imaginierten Visualisierung des Selbst in
Bewegung, im Bewegen mit den Blicken der anderen wie auch im spiirenden Wahr-
nehmen des eigenen Korpers im Bewegungsvollzug: »[D]as erweitert das Fithlen um
das, was du dem so hinzufiigst, wie ich es gar nicht konnte. [..] Das ist dann wie
ein Kreislauf«, so eine Teilnehmer*in im Austausch. Die Teilnehmer*in erweitert ihre
Wahrnehmungsmodalititen durch die Wahrnehmungsfoki der Anderen in ihren Riick-
meldungen, indem sie diese — wie in einem >Kreislauf< — in Relation zur eigenen Wahr-
nehmung setzt. Das Zuschauen entfaltet eine Aufmerksamkeit-generierende Prisenz,
in der das Wissen um das Gesehen-Werden die Selbstwahrnehmung des eigenen Kor-
pers-in-Bewegung intensiviert.

Nicht nur in diesen Momenten, sondern insbesondere auch, wenn es zu Inter-
aktionen mit anderen Mit-Zeigenden kommt, eréffnet sich eine weitere Form der
Selbst-Wahrnehmung, nimlich im Modus der Zwischenleiblichkeit: Das Wahrnehmen
und Wahrgenommen-Werden findet demnach nicht nur zwischen den Zeigenden und
Zuschauenden statt, sondern zudem auch in der Gruppe der Zeigenden selbst, die im
improvisierten Bewegungsvollzug eine intensivierte Gegenwirtigkeit erleben, in der
sich innerhalb der Gruppe die Grenzen zwischen Wahrnehmen und Wahrgenommen-
Werden im Prozess des gemeinsamen Bewegens verschwimmen.

Zeigen und Zuschauen kénnen also ein Feedbackprozess gerahmt werden, wie dies
auch Hardt und Stern (2019) und Barthel (2019) praxeologisch argumentieren.

3.4.2.2  Zeigen und Zuschauen als leibkdrperliches Feedback

Ein anderer Aspekt ist dem eben beschriebenen Format des Zeigens und Zuschauens
zeitlich vorgelagert, denn bis die Teilnehmer*innen an dem Punkt sind, eine Bewe-
gungssequenz zeigen zu konnen, lisst sich eine andere Weise des Zeigens und Zuschau-
ens beobachten. Diese Praktik sensibilisiert die Teilnehmenden fiir ihren kirperlichen
Bewegungsvollzug: Gerade Aufgabenstellungen, in denen die Teilnehmer*innen eigene
Bewegungen mit denen anderer kombinieren, fordern heraus, die eigenen Bewegungen
nicht nur so prizise auszuarbeiten, dass sie wiederholt werden kénnen, sondern auch,
sie fiir sich selbst zu kliren, um sie anderen erkliren und vermitteln zu kénnen. Sie
rutschen fiir diesen Prozess in die Rolle der Vermittlerin und sehen >ihre Bewegung«in

69  Vgl. dazu auch das Kapitel Berithren.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

21


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Biography Matters

anderen Korpern »gespiegelt«. Nach einem ersten Zeigen, stellen die Nachmachenden
meist Fragen, fordern, »das nochmal sehen zu miissen« oder wollen es mehrmals zu-
sammen »machen«, um die Bewegung im Sehen und wihrend des Bewegungsvollzugs
nachzuvollziehen. Im Vollzug entsteht immer wieder aufs Neue die Irritation, dass die
Bewegungen von anderen Korpern nicht ohne weiteres nachgemacht werden kénnen.
Daraus entsteht ein Vermittlungsprozess:

In diesen Prozessen zeigt sich die mimetische Arbeit an Bewegungen als ein kollek-
tives Uben im Mitvollzug. Sich gegenseitig Bewegungen zeigen und gemeinsam iiben
geschieht in einem dichten Wechsel zwischen Zeigen und Zuschauen, das sich in kur-
zen Zeitfrequenzen abwechselt und teils ineinander iibergeht. Die Bewegungsabliu-
fe werden sequenziert und in kleine Ausschnitte zerteilt, verlangsamt oder mehrmals
wiederholt. Die Blicke der Zuschauenden sind auf die Korper als Bewegungsgestalt
wie auch einzelne Bewegungsregionen gerichtet; sie zeigen an, wo die Aufmerksam-
keit der Zuschauenden hingelenkt wird bzw. wie diese in dem Moment, wie mit ei-
ner Lupe, den Bewegungsvollzug beobachten, um ihn dann mit dem eigenen Korper
nachzuahmen.”® Dabei begleiten die Zeigenden ihre Bewegungen meist mit beschrei-
benden Worten oder lautmalerischen Gerduschen, die eine Zeige- oder Signalfunktion
haben: »und-te bounce, dann Sprung«, »dann schiebe ich was wegc, »hier stiitze ich
mich auf der Hand abe, »swisch und dreh«.”” Neben den lautmalerischen oder sprach-
lichen Hinweisen und der (rhythmisierenden) Sequenzierung oder Signalsetzung sind
zudem zwei andere Momente zentral: die (kleinschrittige) Wiederholung von Bewe-
gungen und kurze Berithrungen - jede dieser Zeigepraktiken generiert Aufmerksam-
keitsfoki als Unterstittzungsleistung fiir den Aneignungsprozess (vgl. Brinkmann 2016;
Brinkmann/Rddel 2018; Alkemeyer/Michaeler 2013). Das mimetische Aneignen der Be-
wegung einer anderen verweist auf zwei Punkte: Einerseits ist das wechselseitige Zei-
gen und Zuschauen ein Aneignungsprozess fiir beide Seiten. Die aus der Improvisa-
tion entwickelten Bewegungen werden durch die Perspektivwechsel und die Wieder-
holungen im Mitvollzug >prisent«. Die Zeigenden miissen sich ihre Bewegungen selbst
vergegenwirtigen, um sie wiedererkennbar wiederholen zu konnen und damit auch
fiir andere wiederholbar zu machen. Sie prizisieren bspw. impulsgebende Kérperteile,
Ausrichtungen des Korpers im Raum oder den Rhythmus und die Dauer einer Bewe-
gung. Andererseits >fiittern< sich diese (laut-)sprachlichen und korperlich-praktischen
Zeigepraktiken gegenseitig in einem komplexen Feedbackprozess. Die Lernenden zei-
gen ihren Prozess wiederum durch verlangsamte Bewegungen, skizzierende Abliufe
oder durch sprachliche AuRRerungen wie »ah, so machst du das«, »du ziehst die Schul-
ter hier hoch, oder?«. Sie machen sich die Bewegung in einem Modus der »Neugier«
zu eigen, sodass das Aneignen als ein multisensorisch-propriozeptiver und kinistheti-
scher Prozess gekennzeichnet werden kann. Der kollektive — Zeigende und Zuschauen-
de einschliefRende — Mitvollzug ist ein rekursiver Aneignungsprozess des Mit-Lernens,

70  Zum Bildungspotential von Nachmachen im/und Cestalten, vgl. Klinge 2004; 2010.

71 So differenziert Stern die Nutzung von lautmalerischen und metaphorischen oder imaginativen
Signalen in Vermittlungsprozessen am Beispiel von Metaphern aus und zeigt, wie diese »assoziati-
ve Verflechtungen«zwischen unterschiedlichen Kontexten bilden und Inhalte »versinnbildlichen«
(2019: 77).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

in dem je eigene habituelle Bewegungsmuster wahrnehmbar werden und in diesem
Prozess zugleich ver-lernt werden.”” In Bezug auf Improvisationspraktiken lisst sich
entsprechend eine Gleichzeitigkeit des Lernens und Verlernens konstatieren, in dem
sich das (Er-)Finden von Bewegung zum einen aus biographisch, bewegungs- und kor-
pertechnisch Gewusstem/Gekonntem speist. Zum anderen zeichnen sich Prozesse des
Improvisierens — oder in diesem Fall des Zeigens und Zuschauens im Sinne eines Lern-
und Ubungsprozesses — dadurch aus, dass Gekonntes mimetisch, variierend oder kom-
positorisch Ver-lernt wird (vgl. Brandstetter 2010; Lampert 2007). Phinomenologisch
betrachtet, kann in Anschluss an Meyer-Drawe statt von Ver-Lernen von Umlernen
gesprochen werden: Mit dem Anspruch, »Lernen von seinem konkreten Vollzug her«
(Meyer-Drawe 1982: 21) zu verstehen, widmet sich Meyer-Drawe Wahrnehmungs- und
Handlungssituationen zu. Sie konstatiert, dass »wir [...] uns immer schon im Horizont
vorgingiger Erschlossenheit« (ebd.: 28) bewegen; entsprechend sei Lernen nicht nur zu
konturieren als Erwerb von einer (neuen oder anderen) Moglichkeit wahrzunehmen,
zu denken und zu handeln, »sondern [als] ein Feld von Moglichkeiten« (ebd.; Herv.i.O.).
Durch die Standortgebundenheit von Erfahrung und die Eingelassenheit in Situatio-
nen, sind es »situativ-praktische Bedeutung[en]« (ebd.: 32), die Auseinandersetzungen
durch Aufmerken (Brinkmann) auslésen. In Bezug auf Lernen spricht Meyer-Drawe hier
von einer Verinderung der Bewandtnisganzheit:

»Der Prozefd des Lernens ist keiner der Integration von Wissensbestandteilen in eine
vorgegebene Sinnmatrix, wobei sich weder das Wissen noch die Matrix dndern. Viel-
mehr zeigt sich Lernen als ein Prozefd der Erfahrung, der Strukturierung und Modi-
fizierung von Erfahrungshorizonten, des geschichtlich-konkreten Zur-Welt-seins, fiir
das die logische Ordnung der Dinge nur eine mogliche Perspektive unter anderen ist«
(ebd.: 34, Herv.i.0.).

Meyer-Drawe fasst diesen Prozess der Konfrontation zwischen leitendem Vor-Wissen
und neuen Erfahrungs- und Handlungsmoglichkeiten als Negativitit. Thre program-
matische Aussage »Lernen ist Umlernen« (ebd.: 34) verweist auf ein Verstindnis von
Lernen, in dem die Bedingungen seines Entstehens zentral gesetzt sind. Die korper-
leibliche Horizonthaftigkeit von Wissen, die Situationen in ihrer Bewandtnisganzheit
ist subjektiv-praktisch und situativ disponiert und ist zugleich das Fundament, auf dem
sich Erkennen als Negativitit vollzieht. Dieser Negativitit der Erfahrung spricht sie ei-
nen produktiven Sinn zu (vgl. ebd.: 37), indem sich in solchen Erfahrungsprozessen der
gesamte Erfahrungshorizont als Feld moglicher Erfahrungen verindere. Meyer-Drawe
rahmt dieses Lernen als die Verinderung der subjektiven Méglichkeits- und Wirklich-
keitshorizonte, also des Subjekts in seinen Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
weisen.”

72 Vgl. hierzu den Sammelband »Kérper-Feedback-Bildung« von Yvonne Hardt und Martin Stern
(2019a), darin auch Spahn et al. zu Modi des>doing feedback«in Tanzvermittlungsprozessen.

73 Hier lassen sich einerseits starke Parallelen zum Habitusbegriff Pierre Bourdieus (vgl. 2001) fest-
stellen, die in Meyer-Drawes Konzeption durch die phianomenologische Perspektive jedoch weni-
ger gesellschaftliche bzw. strukturelle Bedingtheiten beachten; Andererseits lasst sich auch die
Frage aufwerfen, ob sich diese phanomenologische Beschreibung auch anschlussfihig zeigt fiir

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

213


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Biography Matters

Die beobachteten Situationen des Zeigens und Zuschauens erscheinen vor diesem
Hintergrund als Situationen des Befremdens, in denen die eigenen habituellen und kor-
perlichen Bewegungsdispositionen durch mimetische und multimodale Aneignungs-
prozesse in ihrem Bewegungsvollzug irritiert werden. In diesem Moment der Differenz
entsteht die mitvollziehende Vermittlungssituation, in der sich die Teilnehmer*innen
praktisch aufeinander einspielen mit dem Ziel, sich in ihren Bewegungen anzuihneln.
Die wechselseitige Bezogenheit mit ihren reflexiven Impulsen ist damit ein situatives
Feedbackgeschehen, in dem alle Akteure Anschliisse generieren fiir den Prozess des
Bewegungslernens.”*

Von Relevanz in diesen Prozessen ist, dass die Kérper der Teilnehmer*innen iiber
sehr unterschiedliche Bewegungsmoglichkeiten verfiigen und dies innerhalb der An-
dhnelung auch zu einer Verinderung der urspriinglichen Bewegung fithrt: So kénnen
mehrere Teilnehmer*innen der Gruppe durch Knieprobleme nur schwer zu Boden ohne
ihre Hinde stiitzend einzubeziehen oder entlastende Ausgleichbewegungen zu vollzie-
hen. Eine Teilnehmer*in holt sich in diesen Momenten immer ihre Knieschoner dazu,
die ihr als Unterstittzungsmaterial wieder mehr Bewegungen erméglichen. Abgesehen
davon, dass diese Verletzungen oder physischen >Einschrinkungenc« eine zusitzliche
Aufmerksambkeit im Bewegungsvollzug einfordern, werden sie innerhalb der Teilneh-
mer~innengruppe auch als Impulse betrachtet. Neben dem Einsatz von Gestaltungs-
werkzeugen, die choreographische und improvisatorische Vermittlungsprozesse anlei-
ten (vgl. bspw. Klein et al. 2011; Barthel/Artus 2007, Lampert 2007), entsteht so auch
eine Aufmerksambkeit auf das spezifische und differente Kénnen unterschiedlicher Kor-
per. Die Kérper werden darin nicht nur >rekrutiert, sondern in ihrer somatischen Ex-
pressivitat inkludiert: Schmerzen, Verspannungen, kérperliche Stimmungen und Ei-
genheiten werden produktive Mitgestalter der Bewegungs- und Vermittlungsprozes-
se. Wenn Barthel die Vermittlungspraxis als eine »selbstreferenzielle Erfahrungspra-
xis« (vgl.: 2017b; 2019) konturiert, verdeutlicht das Zeigen und Zuschauen, dass diese
Selbstreferenzialitit in der materiell-diskursiven Verkettung von Akteuren kollektiv her-
gestellt wird. In der Situation selbst steht dann der Bewegungsvollzug im Vordergrund,
der durch verschiedene Zeige- und Anihnelungspraktiken performativ erzeugt wird. Es
gibt dabei also weniger eine Expert*in, der dann andere folgen, vielmehr entspinnt sich

den Begriff der Selbst-Bildungen (vgl. Alkemeyer et al. 2013). Dies wird vor allem im Kap. 4 Al-
ter(n) aufgegriffen.

74  Spannenderweise lisst sich hier auch eine Ahnlichkeit zum methodologischen Perspektivwechsel
im Generieren von und analytischen Umgang mit dem empirischen Material feststellen (vgl. S. 121-
128). Erst im Wechsel von teilnehmendem Eintauchen in das Geschehen und einer distanzier-
ten Beobachter*innenposition wie auch durch den Einsatz einer Kamera als sehenden Fixpunkt
und die stetige Auseinandersetzung mit theoretisch-diskursiven Perspektiven entstand nach und
nach die Moglichkeit einer praxeographischen Beschreibung der Improvisationspraxis. Fiir die For-
schende war dieser Prozess ebenso ein Umlernprozess, in dem wahrnehmungsleitendes Vorwis-
sen, analytische Orientierungen und forschungspraktische Herausforderungen sich wechselseitig
und kontinuierlich irritierten und aneinander ausdifferenzierten bis erste Praktiken als Erkennt-
nisprodukt verdichtet werden konnten und damit die (Mikro-)Logik der beforschten Improvisati-
onspraxis konturiert wurde.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

ein multimodaler Prozess, in dem die sich-bewegenden Kérper einen kollektiven Um-
Lernprozess vollziehen. Dies sowohl in ihren somatischen Differenzen, in Relation zu
ihrer materialen Umgebung (z.B. Boden, Knieschiitzer, andere Korper) sowie begriff-
lich-imaginativen Assoziationen, auf die die Bewegungen und Kérper in ihren raum-
zeitlichen Orientierungen bezogen sind.

Das folgende Kapitel bezieht sich auf eine Ausnahmesituation, anhand der sich je-
doch das in der Gruppe etablierte Erlebensspektrum in Bezug auf >Sich-Zeigen« veran-
schaulichen ldsst.

3.4.2.3 Sich-zeigen im 6ffentlichen Raum

Fiir die Finissage einer Ausstellung entstand in Absprache mit der Ausstellungsorgani-
satorin eines Kunstvereins ein Performanceformat. Die Ausstellung »dynamische Riu-
me — energiegeladene Leere« zeigte grofde Stahlskulpturen und Stahlprigungen, die an
den Wanden in Serien hingen in den weitliufigen Riumen iiber zwei Etagen angeord-
net waren. Die grofRen Skulpturen waren auf den Bodenflichen angeordnet, andere
waren als Serien an den Winden angebracht. Die dickwandigen und schweren Skulp-
turen waren in sich rdumliche Strukturen, deren geometrische, in sich verschachtelte
Raumgebilde Betrachter*innen immer wieder neue Durchsichten in den skulpturalen
Innen- wie auch den Umraum erdffneten. Charakeeristisch fiir die Skulpturen waren
gerade Flichen, die durch klare Linien an den Nahtstellen verbunden wurden und als
dreidimensionale Korper in den Raum >wuchsenc. In Absprache mit der Organisatorin
durften die Skulpturen auch berithrt werden; dann entstanden dumpfe, schwere und
vibrierende Klinge. Fiir das Format hatten sich alle Teilnehmer*innen der Gruppe mit
den Skulpturen in >Resonanzdialogen« auseinandergesetzt; aus den Resonanzen ent-
standen spezifische Bewegungsmuster und Raumwege. Diese wurden durch Scores zu
einer Choreographie mit improvisierten Teilen, sodass sich wihrend der Auffithrung
iiber die zwei Etagen Kleingruppen an verschiedenen Orten zusammenfanden, um aus
mehreren Kérpern selbst »bewegte Skulpturen« zu bilden.

Bereits in der Vorbereitung war es fiir einige Teilnehmer*innen ein sehr heraus-
fordernder Prozess auf eine Auffithrung hinzuarbeiten. Die Festlegung und Komposi-
tion der Scores war fiir einige Teilnehmende eine ganz neue Erfahrung und stellte eine
Ausnahmesituation dar: Das Hinarbeiten auf ein >Produkt¢, das durch die Scores zwar
immer noch durch Improvisation gekennzeichnet war, fand erstens nicht nur inner-
halb der Gruppe statt, sondern mit fremden Zuschauer*innen, zweitens, in anderen
Riumlichkeiten, die weitaus grofler und >unbekannt« waren, und drittens, wurde ei-
ne »Bewegungssprache« in »Proben« in den Riumen des Kunstvereins erarbeitet, die
wiedererkennbar und wiederholbar sein sollte im Rahmen der Auffithrung.”

75 Uber den Prozess dieser Entscheidungen gehe ich an dieser Stelle nicht vertiefend ein. Das Aus-
handeln von Scores und das Gestalten eines Ablaufs geschah zwar teils als ein kollektiver Prozess,
durch die zeitlich enge Rahmung dieses Prozesses gab es letztlich jedoch eine Entscheidungs-
macht, die bei mir als Leiterin lag. Obwohl auch andere Teilnehmer*innen sowie die Organisa-
torin punktuell die Rolle einer Zuschauer*in einnahmen und Riickmeldungen an die Gruppe ga-
ben, war es letztlich meine Rolle diesen Prozess zu moderieren —auch mit der Organisatorin und
anderen Mitarbeiter*innen des Kunstvereins, die ihrerseits Verantwortung fiir die Veranstaltung
und die ausgestellten Werke hatten. Dass es beispielsweise Momente der Beriihrung von Objek-

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

215


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Biography Matters

Der folgende Abschnitt ist ein analytischer Zusammenschnitt der Diskussion eine
Woche nach der Auffithrung, als die Gruppe sich das erst Mal nach der Auffithrung
wieder traf und gibt Einblicke in das Erleben dieses Sich-Zeigens:

Der sonst durch die Teilnehmer*innen vorgefundene und mitgestaltete Improvi-
sationsraum, in dem es viele ritualisierte Abldufe gibt, ist ein Raum der Freiwilligkeit;
die Auffithrung, die einige Erfordernisse mit sich bringt — wie bspw. Piinktlichkeit, das
Festlegen von und Halten an Abstimmungen, sich vor und fiir Zuschauer*innen zei-
gen -, stellte die Teilnehmer*innen vor unterschiedlichste Herausforderungen, welche
Aufschluss tiber die in der Gruppe etablierten Normen und Erfahrungshintergriinde
gibt: Eine Teilnehmer*in adressiert das »Mich-Zeigen« als eine Situation, in der sie
sich »exponiert« fithlte. Im Gegensatz zu dem routinierten >Sich-Zeigen< in dem be-
kannten Setting, entstand fur diese Teilnehmer*in in der Auffithrung das Gefiihl der
Exponiertheit. Fiir eine andere hingegen war es »nicht primir [der Punkt] des Sich-
zeigens, sondern rauszufinden, was ich will, ob ich da hin will oder ob ich glaube, dass
ich dort hin muss«, der sie beschiftigte. Diese Teilnehmer*in beschreibt anschaulich,
dass sie sich lange nicht sicher gewesen sei, ob sie zur Auffithrung erscheine, was allen
Teilnehmer*innen als Eventualitit bekannt war. Sie beschrieb kleinteilig, wie sie am Tag
der Auffithrung ihren eigenen Korper als >eigenwillige« Instanz >beobachtetes, die diese
Entscheidung traf: »Und dann habe ich mich angezogen und mich immer noch dabei
beobachtet, wie ich jetzt offensichtlich auf dem Weg bin mitzumachen«. Die Selbst-
beobachtung deutet erst einmal eine Distanz zu ihrem Kérper an, so als hitte sie sich
selbst >svon auflen« betrachtet im Anziehen und Zur-Auffithrung-gehen. Diese Distanz
war offenbar wie ein beobachtendes Wahrnehmen des eigenen Kérpers, um zu erfah-
ren, ob die Auffithrung fiir sie > moglich« oder >unmoglich« ist: »Kommt noch irgendein
Signal von meinem Korper, ob ich das jetzt mitmachen will oder nicht«. Es klingt wie
eine Selbst-Verdoppelung, in der die Teilnehmer*in das eigenleibliche Spiiren und ih-
ren Korper differenziert. Wenn sie sagt, dass sie auf ein Zeichen ihres Korpers wartete,
um die Entscheidung fir oder gegen die Auffithrungssituation zu treffen, werden die
somatischen Signale zu leiblichen Resonanzen, die sie in dem Beobachtungsprozess
zur zentralen Entscheidungs-Instanz macht. Das >Ich« scheint seltsam abgetrennt von
diesem signalgebenden Kérper, der sie als Leib ist. Hier deutet sich ein spezifischer
Bezug auf die somatische Dimension des eigenleiblichen Erlebens von Situationen an.

ten gab, wurde im Vorlauf mit dem Kinstler abgestimmt wie auch, wie nah die Tanzerinnen zu
den Objekten stehen durften und wo die Zuschauer®innen im Ausstellungs- und Auffithrungs-
raum durch Klebebédnder platziert wurden. Die Entscheidungsmacht war somit erst verteilt und
dann doch gebiindelt auf spezifische personifizierte Funktionen und Dinge (z.B. Klebebinder).
Die Anerkennung von Verantwortlichkeiten und der Notwendigkeit von Entscheidungen themati-
siert Morsch (2012) als Dimensionen kritischer Vermittlungspraxis. »Sich selbst widersprechen«
bezieht sich auf selbstreflexive Prozesse von Vermittelnden, die sich in einem »unauflésbaren
Widerspruch« (ebd.: 75) befinden: So skizziert sie einerseits ein Anliegen, die »dsthetischen Arti-
kulationen und Selbstreprasentationen aller Beteiligten« (ebd.: 76f.) partizipativ einzubeziehen,
andererseits jedoch auch die Verortetheit in institutionellen MachtWissens-Verhaltnissen, die in-
nerhalb von Praktiken prasent werden und diese mitgestalten (vgl. auch Barthel 2019). Dies zeigte
sich nicht zuletzt auch in Reflexionsrunden, in denen die Teilnehmer*innen sich aufgrund unter-
schiedlicher Erfahrungshintergrunde eher mitgestaltend oder (selbst-)versichernd einbrachten.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

Wiahrend des Anziehens und des Wegs und selbst noch in den Vorbereitungen fiir die
Auffithrung beobachtet sich die Teilnehmer*in wie >von auflen<, um Signale ihres eige-
nen Korpers zu empfangen. Der Kdrper erscheint als eine eigen_sinnige (Gregor 2015)
Instanz, die iiber die Teilnahme an der Auffithrung entscheidet; die Signale kénnen
als somatische und leibliche Regungen ausgedeutet werden, die die Entscheidung der
Teilnahme widerrufen konnten. Auf was die Teilnehmer*in wartete und wie diese Zei-
chen aussehen hitten kénnen, wird nicht expliziert, da sie an der Auffithrung teilnahm.
Dennoch zeigt sich in diesen Aussagen die somatische Dimension in ihrer (potentiellen)
Interventionskraft in Situationen, in dem (unterstellte) normative Erwartungen an ihre
Teilnahme und auch die Entscheidung der Teilnahme durch somatische Zeichen wider-
rufen werden hitten konnen. Die somatischen Zeichen wirken in diesem Sinne wie ein
Korrektiv und eréffnen Alternativen; sie deuten ein widerstindiges Potential der soma-
tischen Dimension an, welches Praxisvollziige agentiell mitgestaltet. Auch spiter, kurz
vor der Auffithrung, berichtet die Teilnehmer*in, sie sei »wie neben mir« gewesen. Be-
reits bekannte Praktiken des Sich-Umziehens oder des Aufwirmens werden dann zwar
praktisch vollzogen, jedoch mit einer selbstbeobachtenden Wahrnehmung des eigenen
Selbst. In der Situation ist die Teilnehmer*in zwar Teil der Auffithrung, sie hat das prak-
tische Kénnen, durch das sie fiir andere als Teilnehmer*in (an-)erkennbar wird; in einer
reflexiven Einstellung gegeniiber ihrem eignen Tun zerfillt dieses in zwei Parallelreali-
titen, in denen sie sich leiblich zu der praktischen Teilnehmer*innenschaft distanziert.
Sie spielt als Korper mit, ist jedoch zugleich in einem anderen >Spiel« involviert, in dem
sie die Situation in ihrer Normativitit und ihren situativen Affordanzen leiblich be-
obachten kann. Dieser Moment des leiblichen Befremdens in routinierten Praktiken
verdeutlicht eine leiblich-somatische Reflexivitit, durch die sich Teilnehmer*innen zu
ihren Praxisvollziigen relationieren und positionieren (kénnen). Die unterschiedlichen
Beziehungen, in denen sich eine Teilnahme an Praktiken realisiert, verweist durch die-
se Analyse also auch auf die Parallelitit von praxis-spezifischen Subjektivititen, die
in einer Praxis durchaus zueinander in Widerspruch treten konnen: Die Auffithrungs-
teilnehmer*in wire dabei eine, wihrend die beobachtende Teilnehmer*in eher ein Zu-
schauer*innensubjekt markiert, dass diese Auffithrung als Auflenstehende betrachtet
und erlebt.

Die Auffithrung stellte jedoch im Grunde fiir alle Teilnehmer*innen einen Einschnitt
in die sonst routinehaften Prozesse der Treffen dar: Obwohl zwar jede Improvisations-
stunde praktisch unterschiedlich verliuft, gibt es sich-wiederholende und ritualisierte
Praktiken, die transsituativ »entlang ablaufender Wissensprozesse und praktischer Zu-
sammenhinge« (Scheffer 2002: 359) wiedererkennbar und beschreibbar sind. So gibt es
beispielsweise auch im Sommer, wenn einige Treffen in 6ffentlichen Parks stattfinden
(unvorhersehbare) Begegnung mit einer unbekannten Offentlichkeit, doch die Routi-
nen der Improvisationspraxis werden auch in diesen Situationen zumindest an einigen
Stellen kollektiv hergestellt und inszeniert. Der Unterschied zu einer 6ffentlichen Auf-
fithrung ist das Moment der Performanz, welches eine andere Gewichtung bekommt.
Es geht in der Auffithrungssituation im Kunstverein nicht nur um das Erleben korperli-
cher Performativitit im kollektiv-leiblichen Prozess, sondern auch um die abgestimmte
und inszenierte Performanz der Korper. Was sonst in Prozessen des propriozeptiven,
kinisthetischen und relationalen (Selbst-)Erlebens stattfindet und in Modi des Selbst-

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

27


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Biography Matters

Bezugs Sinnbeziige entfaltet, riickt in der Auffithrungssituation fir die Teilnehmer*in-
nen in den Hintergrund. So duflert sich eine Teilnehmer®in frustriert iiber die Auf-
fithrung: »Bei mir war es keine Aufregung. Ich war tiberhaupt nicht in mir, hatte ich
das Gefithl. Ich war gar nicht bei mir, ich war sowas von frustriert nachher. Meine Be-
wegungen waren irgendwie nur duflerlich, ich war da gar nicht dran beteiligt«. Diese
Aussage verstirkt die Bedeutung des spiirenden >Bei-sich-seins< im Bewegungsvollzug
bzw. den Wunsch, sich als daran >beteiligt« zu erleben. Die Auffithrungssituation zeigt
in diesem Fall die Grenzen des >In-Beziehung-seins< auf — und dass der Anspruch an
das Improvisieren ist. Wenngleich diese Aussage zunichst individualisierend wirke, ist
es wichtig zu erinnern, dass das >Bei-sich-ein« praktisch-diskursiv in einem kollekti-
ven Rahmen hergestellt wird, in dem sich das >Ich« erst durch den Bezug auf andere/s
konstituiert. In den Kommentaren und Reflexionen dieser Ausnahmesituation wird der
sonst erlebte Sinn der Improvisationspraxis durch die Teilnehmer*innen selbst kontu-
riert: die prozesshafte und (zwischen-)leibliche Begegnung im Modus des Berithrens
und Beriihrt-Seins (vgl. Kap. Berithren; Reflektieren). Dabei, so wird im Folgenden zu
zeigen sein, bildet die Improvisationspraxis einen Ort des >doing biography as corpo-
reality¢, in dem die Teilnehmer*innen sich in einem wochentlichen Rhythmus einen
heterotopischen Raum schaffen, in dem Biographie als ein leiblich-somatisches Wer-
den konstruiert wird. Obwohl und gerade weil die Auffithrungssituation diesem Raum
nicht entspricht, bilden die geteilten Erfahrungen den Teilnehmer*innen im Riickblick
einen Referenzpunkt, der durch die explizierte Besonderheit die Briichigkeit routinier-
ter Praktiken veranschaulicht bzw. deren Ko-Konstitution durch riumlich-materiale
Settings und normative Ordnungen.

Neben diesem Selbst-Bezug kommt in den Aussagen wiederholt der eigene Korper
in seiner somatische Agentialitit ins Spiel, die durch die Auffihrungssituation merklich
wird: »Als wir in den Raum sind, kam plétzlich so eine Aufregung [...] der Atem ging
nicht mehr so normal und die Wahrnehmung war eher so, nicht mehr so wie sonst
halt«. Die Auffithrungssituation sorgt fiir Aufregung und wird spiirbar durch den Atem
und die Wahrnehmung, die beide als Differenz zu >sonst« erlebt werden. Hier lisst sich
einmal mehr die somatische Dimension als machtvoller Akteur aufzeigen, indem die
eigene Aufregung durch somatische Reaktionen registriert wird. Mit Abraham wire
dies als seigensinnige« Dimension des menschlichen Organismus zu fassen, die sie als
»Existenzial« (2016: 83) versteht: nimlich als »zentrale und unhintergehbare Konstitu-
tionsbedingungl...] unserer kérpergebundenen Existenz« (Abraham/Miiller 2010: 23).
Hier schliefRen auch die Soma Studies impulsgebend an, indem sie (nicht nur) korper-
liche Materialitit als eine »sinnlich-sinnhafte« (2016b: 358) Dimension konturieren und
Korperlichkeit in threm »sozialen, stets briichigen Geworden-sein« (Wuttig 2020a: 115)
betonen. Die Teilnehmer*innen registrieren kleinste Verinderungen ihrer Korperlich-
keit als Reaktion auf die Situation der Auffithrung, in der etwas Zeigen« vor allem als
»Sich-Zeigenc« erfahren wird.

In Bezug auf die Gruppe der Teilnehmer*innen duflert eine andere: »Ich habe in-
nerlich den Faden verloren ... also von auf’en haben die gesagt, dass sie eine ganz star-
ke Beziehung in der Gruppe gefiihlt haben. Aber fiir mich war das in dem Moment
nicht so stark gefithlt«. Was sie metaphorisch als >Faden verlieren< beschreibt, verbild-
licht die Wahrnehmung einer leiblichen Verbundenheit innerhalb der Gruppe. So wird

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

das Selbst mit diesem Bild innerhalb eines >Fadennetzes< imaginiert, das auch iiber
raumliche Distanzen fiir die Beziehung zur Gruppe steht. In der Auffithrungssituation
reifdt fur die Teilnehmer*in diese Beziehung ab, sie sverliert den Faden<. Die Sprach-
wendung verweist alltagssprachlich auf den Verlust eines Sinnzusammenhangs bzw.
darauf, dass jemand in einer Kommunikationssituation den >roten Faden« verliert. Der
srote Faden« kann hier als die zwischenleibliche Beziehung innerhalb der Gruppe aus-
gedeutet werden: Die Navigation durch Improvisationen vollzieht sich entsprechend in
diesem Beziehungsgefiige. Die Sinnhaftigkeit der Improvisation entsteht als ein rela-
tionaler und offener Prozess durch die Bezogenheit und das In-Beziehung-stehen der
Teilnehmer*innen, welche entlang der unterschiedlichen Praktiken als zentrale Sinn-
dimensionen erscheinen. Das Sich-Bewegen kann in dieser Perspektive nur ent-indivi-
dualisiert als soziale Praxis von Vielen erscheinen, wobei die Vielen als diskursiv-mate-
riale Akteure stets situativ als Konstellationen zu kliren wiren. Was durch diese Aussa-
gen besonders hervortritt, ist die Etablierung eines leiblichen Raums, der die Teilneh-
mer*innen in der Auffithrung verbindet. Wie diese leibliche Beziehung als netzartige
Riumlichkeit auch ein (Lern-)Feld in Bezug auf andere/s ist, wird in der nun folgenden
Passage deutlich.

3.4.2.4 Dinge und Ding-Werden - Grenz(be)ziehungspraktiken
im Umgang mit Dingen

Eine Phase der Diskussion nach der Auffithrung dreht sich um Blicke. Eine Teilneh-
mer*in beschreibt, wie sie iiber Blicke »Verbindung herstellt«. In der Auffithrungssi-
tuation habe sie dies jedoch nach einem kurzen Versuch, die Zuschauer*innen anzu-
blicken, direkt wieder gelassen, weil sie sonst »rausgeflogen« wire. Daraus entwickelte
sich ein Austausch iiber Blicke und Blicken: »[D]as ist so ein bisschen so, wenn ich die
nicht angucke, dann sehen sie mich auch nicht. Was passiert mit mir, wenn ich gucke?
...das ist wie ein Fluss, der dort hinflieRt«. Fiir diese Teilnehmer*in bedeutet das >Hin-
flieRen< auch ein >Rausfliegens; Sie >fliegt« aus der Performer*innenrolle und scheinbar
aus der raumlichen Gestalt der Gruppe, weil der Blickkontakt zu den Zuschauer*in-
nen einen >Fluss< ausldst. Die Frage, was mit ihr passiere, wenn sie >guckes, verdeut-
licht den Moment der fragenden Verunsicherung und die machtvolle Verbindung zu
dem Gesehenen im Blick-Kontakt. sWenn ich die nicht angucke, sehen die mich auch
nicht« markiert dabei eine paradoxe Strategie der Teilnehmer*in: einerseits scheint es,
als konne sie dadurch, dass sie die Zuschauer*innen nicht >anguckt, auch kontrollie-
ren, was diese sehen bzw. dass diese sie eben nicht sehen. Andererseits findet dies
innerhalb einer Auffithrung statt, in der alle Teilnehmer*innen fiir die Zuschauer*in-
nen kontinuierlich sichtbar sind. Es kann demnach in dieser Aussage nicht nur um das
>Gesehen-Werden« gehen, sondern um das, was passiert, wenn >Blickkontakt« entsteht.
Dann entsteht nimlich fiir die Teilnehmer*in ein Fluss zu den Zuschauer*innen, durch
den sie mit dem Blickkontakt durch den Raum >flief3t«. Zugleich scheint es, als realisiere
sich im Blickkontakt, im An-Blicken und Ange-Blickt-Werden durch andere, eine zwin-
gende Beziehung, die den Gruppen-Vollzug in einen Zwischenraum umgestalten kann.
Der Blick ist damit ein Moment leiblicher Bewegung, durch die die Teilnehmer*in in
einen Zwischenraum flie3t, der die korperliche Distanz auflgst.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Biography Matters

Eine andere entgegnet im Anschluss an diese Aussage sie erlebe das anders: »Ich
kann dahin gucken ins Publikum und dann kann ich mich von dem wieder wegdre-
hen und ich ganz alleine bestimme, ob ich das Publikum eines Blickes wiirdige oder
nicht. Also ich sehe da eine ganz starke Macht bei mir und ich mache das auch ganz
bewusst so«. Im Gegensatz zu der vorherigen Aussage, beschreibt diese Teilnehmer*in
eine >Macht¢, durch die sie die Situation des Sehens und Gesehen-Werdens >bestimmt«.
Sie dreht das Verhiltnis um: Sie entscheidet, ob sie die Zuschauer*innen >eines Blickes
wiirdigt«. Auch hier geht es darum, wie die Zuschauer*innen Teil der Auffithrungssi-
tuation werden. In dieser Aussage suggeriert die Teilnehmer*in, dass sie das selbst be-
stimmt, indem sie ihre Bewegungen so ausfithren kann, dass sie die Zuschauenden an-
gucken< oder sich von ihnen >wegdrehen«< kann. Das, was in ihren Blickhorizont gerit,
bestimmt sie also >bewusst« mit — iiber Entscheidungen der Blickrichtung, in der Blick-
reichweite oder des Blickwinkels, iiber Kérperwendungen. Auf die Frage, wie ihr Blick
denn sei, erliutert sie: »Ich schaue die Menschen als Individuen an, aber sie sind fiir
mich Objekte, sie sind fiir mich Teil des Raums«. Sie verobjektiviert die Zuschauerin-
nen zu materialen Bestandteilen des Raums und daran lassen sich zwei Aspekte her-
ausarbeiten: einerseits der praktische Umgang mit den Bestandteilen des Raums, dass
also die Improvisationspraxis sich stets auch in Beziehung zu ihrer materialen Um-
gebung steht. Andererseits stellt diese Aussage eine unterschiedliche Gewichtung von
Ko-Akteuren heraus: objekthafte Raumteile affizieren sie in dieser Situation praktisch
anders, als das in der anderen Aussage im Sinne eines zwingenden zwischenleiblichen
Geschehens formuliert wurde. In der Situation waren praktische Beziige sowohl auf
Dinge (Ausstellungsobjekte, die riumlichen Materialititen und auch das Publikum) als
auch auf menschliche Teilnehmer*innen beobachtbar, jedoch lasst sich in den Aussagen
eine Differenz aufzeigen, wie der eigenleibliche Bezug praktisch relevant wird — und
wie dies scheinbar auch durch die Teilnehmer*innen bewusst gestaltet wird.

So beschreibt die Teilnehmer*in weiter, dass sie sogar mit ihrer Macht, das Pu-
blikum anzuschauen ohne dabei gesehen werden zu kénnen »spielt«: Sie erzihlt, wie
sie sich so in und um die Skulpturen, sodass sie durch deren Offnungen verdeckt hin-
durchschauen konnte. Die Skulpturen sind damit Teil und wie Verbiindete ihres Blick-
regimes. Obwohl die Skulpturen unbeweglich an einen Ort im Raum gebunden sind,
bezieht sich die Teilnehmer*in auf sie als Raumgebilde, die den Blickwechsel zwischen
den Zuschauenden und ihr erméglichen oder verunmdéglichen. Wihrend der Auffith-
rung sind die Skulpturen als unbewegte Korper damit Teil der Gruppe der Auffithren-
den. In einigen Phasen der Auffithrung fanden »Bewegungsdialoge« zwischen den hin-
genden oder stehenden Skulpturen statt, in denen der Bewegungsvollzug als Antwort
auf visuelle, auditive oder leibliche Eindriicke entstand. Die Kanten, Zwischenriume
und Formen der Skulpturen wurden in korperlichen Resonanzen aufgegriffen oder als
eine >Verlingerung« bzw. >Verrdumlichung« durch die Bewegungen der Korper in dem
Raum materialisiert. So entstand fiir die Teilnehmer*innen eine »Spannung« zwischen
den unbewegten Riumen der Skulpturen und den bewegten Riumen der Korper sowie
ihrer Beziehungen untereinander.

Wihrend zu Beginn der Probenzeit diese Dialoge vor allem durch die visuel-
len Eindriicke, durch das Anschauen der Skulpturen, entstanden und sich als eine
Blickbeziehung beobachten liefien, entstand durch die lingeren Aufenthalte in den

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

Ausstellungsriumen zunehmend eine Wahrnehmung fiir Kérper-Skulptur-Raum-
Konstellationen und die Moglichkeiten ihrer Konfiguration: Teilnehmer*innen schlos-
sen die Augen wihrend des Bewegens, sie wendeten sich von einer Skulptur kérperlich
ab, ohne den >Dialog« zu unterbrechen - sie nutzen u.a. die Méglichkeit durch Kér-
perzwischenriume oder durch andere (Objekt-)Korper hindurch zu schauen - oder
stellten Beziehungen zwischen unterschiedlichen Skulpturen her: Dies geschah durch
Raumwege oder die riumliche Orientierung von Bewegungsvollziigen wie auch durch
die Interaktion mit anderen menschlichen Korpern, die dann auch wie (bewegte)
Skulpturen erschienen, also wahrnehmend zu einem Raumgebilde gemacht wurden.
Wohlgleich diese Interaktionen oft auf die Blickbeziehungen angewiesen blieben, gab
es auch Momente, in denen Teilnehmer*innen anfingen zu horchen oder zu tasten.
Diese kollektive und situative Wahrnehmung und Mitgestaltung des Raums kann als
ein Lernprozess im Sinne des »listening« (vgl. Brandstetter 2013) gefasst werden. Das
»Zuhoren« markiert dabei ein kollektives Aufmerksambkeits- und Bewegungsgeschehen
im Vollzug, durch das sich eine kinisthetische, zwischenleibliche prisentische Bezie-
hung zwischen allen Situationsakteuren aufspannt — sowohl in Bewegung als auch in
Nichtbewegung, als relationales Netz und responsives Geschehen.

Dabei konnen Wahrnehmungsvorginge durch ihre Positioniertheit im >Hier< kein
vollstindiges Wissen von den Dingen, die sich umgeben, herstellen. Durch Positions-
verinderungen, durch synisthetische Prozesse, durch den Fluss der Wahrnehmung
kann Wahrgenommenes erst als Konstruktionsleistung >gegebenc sein. Nur durch die
konstante, flieflende Wahrnehmungsarbeit kann ein Objekt als existent angenommen
werden, denn Wahrnehmungsprozesse sind an den Moment gebunden und notwendig
unvollstindig; Wahrnehmung bleibt and die Positionalitit des Wahrnehmenden gebun-
den (vgl. Ahmed 2016: 36-41).7° In diesem Sinne kann die sinnliche Begegnung mit den
Korper-Riumen auch als ein kontinuierlicher leibkorperlicher Prozess des Um-Lernens
im Umgang mit dem Ausstellungsraum gefasst werden. Denn als es in den Vorberei-
tungen um die Abstimmung von Kérpern im Raum ging, wurden plétzlich Nihe- und
Distanzverhiltnisse iiber die Referenz auf Skulpturen bestimmt oder Zeitriume und
Zeitpunkte iiber die Dauer von Korper-Skulptur-Interaktionen festgelegt. Die Orientie-
rungsreferenzen wurden also dem Setting praktisch angepasst: Riumliche Distanzen
wurden iber Bewegungsvollziige vermessen und Zeiten iber Raumwege und Bewe-
gungsabliufe getaktet.

Das Potential, dies nicht nur als leibkérperliche Konstellationen und Interaktionen
begrifflich zu fassen, sondern gerade das Kriftefeld »somatischer Resonanzen« (vgl. da-

76 ~ Ahmed arbeitet hier zudem heraus, dass Wahrgenommenes nie von allen Blickwinkeln zugleich
wahrnehmbar ist, es ist gleichermafen durch Abwesenheit und Nichtprisenz gepragt. Hier macht
Ahmed einen analytischen Sprung, der spater wieder aufgegriffen wird: »What is reachable is
determined precisely by orientations that we have already taken« (2006: 55). So sind die Orien-
tierungen auch richtungsweisend —in ihnen zeigt sich die Geschichte und Schichtung von Erfah-
rungen, die bestimmt Objekte oder Phanomene Giberhaupt in den Horizont des Wahrnehmbaren
riicken —sowohl gegenstindliche Objekte als auch Identifikationen: »Orientations shapre what
bodies do, while bodies are shaped by orientations the already have, as effects of the work that
must take place for a body to arrive where it does« (ebd.: 58).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

22


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Biography Matters

zu auch Maurer/Tiuber 2010) zwischen den situativen Ko-Akteueren, wird im Weiteren
als Verflechtungsgeschehen diskutiert.

3.4.2.5 >Becoming entangled«: Materiell-diskursive Re-Konfigurationen
Die Situationen des Zeigens und Zuschauens konnen in der Zusammenschau als
materiell-leiblich-diskursive Verschrinkungen konturiert werden: Nicht nur das
(zwischen-)leibliche In-Beziehung-Sein mobilisiert die Improvisationspraxis, viel-
mehr markieren Zeigende und Zuschauende erstens provisorische und wechselnde
Positionierungen im Vollzugsgeschehen, die als rekursiv-relationale Zeigepraktiken
beobachtbar werden. Zweitens bilden sich in dieser Praktik materiell-diskursive Konfi-
gurationen, die nur unzureichend iiber den Begriff der Zwischenleiblichkeit eingeholt
werden konnen, wenn dieser nicht auch sozio-materielle Ordnungen einschlief3t.
Wenngleich die beteiligten Akteure immer wieder die gleichen sind, entwickeln sich
ihre Beziehungen performativ, d.h. erst im Vollzug des Aufeinandertreffens. Somit
bilden die Wechsel der Perspektiven, wie sie hier durch den rekursiven Bezug auf
andere/s eine Vervielfiltigung von Wahrnehmungsméglichkeiten auslgsten, ein Mo-
ment, das biographisch-habituelle Eindeutigkeiten diskursiv-praktisch zu irritieren
vermag. Was im Extremfall als ein »Rausfliegen« aus dem spiirenden Bewegungs-
vollzug erlebt wurde, steht verallgemeinernd fiir orientierende, aber auch fragile
Wahrnehmungsordnungen, durch die Sozialitit ihren Sinn (aufrecht-)erhilt.
Orientierung beruht nicht nur auf der leibkérperlichen Bewohnung von Raum, son-
dern ebenso auf einer >Politik der Ortlichkeit, verstanden als Situiertheit in histo-
risch-politischen Konstellationen, die das Hier in spezifischer Weise situieren.”’ Aus-
gehend von dieser orientierten und orientierenden Situiertheit, fragt Ahmed nach den
Mbglichkeiten von Um/Wendungen’®: »Space then becomes a question of >turning, of
directions taken, which not only allow things to appear, but also enable us to find our
way through the world by situating ourselves in relation to such things« (ebd.: 6). So
gelesen, entsteht Raum bzw. Orientierung im Raum durch Wendungen und Richtun-
gen und das Navigieren durch Welt geschieht dadurch, dass sich Menschen in Bezug
zu Dingen, Normen, Menschen situieren. Ahmed hebt hervor, wie in diesem Prozess
der riumlichen Relationierung jede Impression mit dem, was davor war, verbunden ist
in der Form einer »active >re-collection« (2010: 238). Die Selbigkeit eines Objekts (all-
gemein als etwas, das erscheint) umfasst also ein Spektrum von Abwesenheiten: Wenn
etwas als dasselbe erscheint, dann nur durch die Leistung, die fehlenden Seiten der
Ansicht, die Oberflichenstruktur, den bekannten Geruch o.4. aktiv zu >versammeln.

77 Die>Politik der Ortlichkeit< kann als epistemisches Projekt in Anschluss an Donna Haraways »si-
tuiertes Wissen« (1991) zurlckverfolgt werden, gleichermaflen aber auch auf Adrienne Rich, eine
feministische Aktivistin, die beide fordern, den Ort, von dem aus gesprochen und gehandelt wird
sichtbar zu machen, d.h. als Situiertheit innerhalb gesellschaftlicher Verhaltnisse (vgl. Cutiérrez
Rodriguez 1999: 243-248).

78  Hier lassen sich unmittelbare Referenzen zu Althusserls >Interpellation< erkennen, wie sie maf3-
geblich auch durch Butler in ihrer Performativititstheorie aufgegriffen worden sind. Anrufun-
gen und Anerkennung stehen darin in einem Beziehungsverhiltnis, vgl. dazu Saar 2013; Butler
2019[1991].

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

Was Ahmed zufolge in phinomenologischen Betrachtungen fehlt, ist, dass die Spek-
tralitdt der Geschichte des Objekts in seiner situativen, unvollstindigen Gegebenheit
auflen vorgelassen wird bzw. der Hintergrund (engl. behind; ebd.: 239). Das, was im
Wahrnehmungshorizont erscheinen kann, sind also sedimentierte Geschichten (2006:
55f.), die ihre eigene Orientierungsmacht bilden. Sie zeigen auf, »how life gets directed
in some ways rather than others, through the very requirement that we follow what is
already given to us« (ebd.: 21). Soziale Ordnungen fungieren so auch als richtungswei-
sende Orientierungen, indem Zugehorigkeiten und Positionierungen be-deuten (engl.
affect), was in den Horizont kommt; zugleich sind diese Zugehorigkeiten und Positio-
nierungen selbst die Effekte von wiederholten Situationen bzw. Praktiken (vgl. Ahmed
2006: 23). Ahmed beschreibt dies tiber das Bild von Linien im Sinne von richtungswei-
senden, vorgegebenen Wegen, die spezifische Weisen der Bewegung durch einen so-
zialen Raum vorgeben. Je mehr diesen Linien gefolgt wird, desto mehr erscheinen sie
als ausgetretene, gangbare Wege. Ubertragen auf Subjektivierungsprozesse, sind diese
richtungsweisenden Linien als hegemoniale Ordnungen zu verstehen, die das Verspre-
chen anerkennbarer Subjektivititen geben. Ein Abweichen von den Linien bzw. Wegen
bedeutet dann also auch ein Abweichen von hegemonialen Existenzweisen oder Subjek-
tivititen und die Gefahr des Ausschlusses oder der Sanktionierung. Ahmeds Leistung
ist die Offnung von Denkriumen durch die sprachliche Ambiguitit und metaphorische
Plastizitat ihres Schreibens. Gerade dies erlaubt die enge Verzahnung von subjektivie-
rungstheoretischen und phinomenologischen Uberlegungen; ihre queer-phinomeno-
logischen Ausfithrungen markieren eine kritische Intervention in phinomenologische
Denktraditionen, deren Denkvoraussetzungen sie ebenso analysiert. Am Beispiel des
Hintergrunds bringt sie so nicht nur die Positionalitit bzw. Horizontalitit von Wahr-
nehmung in den Blick wie auch die Temporalitit. Sie widmet sich dadurch nicht nur
Wahrnehmungsprozessen als Vollzugsmoment, sondern befragt die Bedingungen leib-
korperlicher Responsivitit, durch die etwas erst in das Feld des Wahrnehmbaren san-
kommen«kann: »[A] background is what explains the conditions of emergence or arrival
or something as the thing it appears to be in the present« (ebd.: 38).7°

Werden diese Idee auf Momente wie das >Rausfliegen< angewendet, dann sensibi-
lisieren diese Irritationsmomente, die sich im Vollzug ereignen fiir Verlust-Momente,
um aufzuzeigen, »how orientations are organized rather than casual, how they shape
what becomes a socially as well as bodily given« (ebd.: 23). Was sind dann Momenten
des Verlusts, Momente der Desorientierung? Ahmed argumentiert, dass diese Momen-
te ebenso einen Einfluss auf die Orientierungen von Kérpern und Riumen haben, dass
Desorientierung andere >Richtungenc er6ffnen kann. Re-Orientierungen sind in dieser
Perspektive keine Riickkehr, sondern ein Wendepunkt, von dem aus sich eine neue Per-
spektive auftut und damit auch andere(s) in den Wahrnehmungshorizont riickt — wie
es beispielsweise in dem Spiel mit Blickordnungen ersichtlich wurde.

79  Hier betrachtet sie aus feministischer Perspektive auch die phanomenologische Denktradition,
deren ménnlicher Fokus bspw. die Carearbeit ausblendet und diese unsichtbar bleibt bzw. die-
se eben nicht Teil philosophischer Uberlegungen wird: »[Slome things are relegated to the back-
ground in order to sustain a certain direction« (ebd.: 31).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

223


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Biography Matters

Obwohl die Welt Ahmed zufolge durch hegemoniale Orientierungen und Rich-
tungsweisungen geformt wird, die sich als >Gewohntes< bzw. Normalitit der Frage
nach ihrer Genese entziehen, gibt es immer wieder Briiche, durch die Orientierungen
irritiert, in Frage gestellt oder iiberworfen werden kénnen. Soziale Ordnungen als
>Niheverhiltnisse« zu betrachten, verweist darauf, wie die Nihe und Vertrautheit (als
inkorporiertes Wissen) den Blick auf ihre Orientierungsmacht verstellt. Momente der
Desorientierung sind dann Momente, in denen diese Vertrautheit verloren geht, in
denen eine bekannte Perspektive verloren geht — in dieser Prisenz des Verlusts oder
der Performativitit des Scheiterns sich zu orientieren, verortet Ahmed andere »ways
of making sense« (2006: 171), also andere Weisen Sinn zu konstruieren. Bezogen auf
die beschriebene Situation: Andere Blickwinkel auf die materialen und menschlichen
Ko-Akteure und die Re-Konfiguration sozialer Beziehungen.

Die Analyse propriozeptiver und kinisthetischer Prozesse in diskursiv-materialen
Konstellationen kann durch Ahmeds Aufmerksambkeit auf deren >Hintergriinde« inso-
fern angereichert werden, als dass sie immer wieder fragt, wodurch sich (hegemoniale)
Orientierungen bilden. In Anlehnung an ihre transversale Bewegung durch >richtungs-
weisende Orientierungsangebote kommt auch in den Blick, »how the bodily, the spatial,
and the social are entangled« (ebd.: 181, Herv.i.O.).

Ahmed widmet sich diesen Momenten der Desorientierung ausgiebig. Ich lege sie
in dieser Hinsicht so aus, dass die menschlichen Korper als smatter«in ihrer Einlassung
in die Welt, die sie umgibt, hervorgebracht und gepragt werden — man kénnte sagen,
eingespurt. Und dies schlie8t gerade auch Abwesenheiten mit ein, die durch ihre Ab-
wesenheit im Horizont des Moglichen den Kontakt trotzdem beeinflussen — und zwar
durch einen Bezug auf das imaginierte Andere, das als (idealisierte oder normative)
Vorstellung Kraft hat, zu affizieren.

Durch diese Perspektive lisst sich in die beobachtete Improvisationspraxis auch
noch eine zweite Analyseebene einziehen, die die Praktiken des Improvisierens in-
nerhalb gesellschaftlicher Ordnungen kontextualisiert. Die hier diskutierten Ausziige
aus dem Material, konnen dann nicht nur exemplarisch als >doing improvisation« gele-
sen werden, sondern verweisen auf Selbstbildungsprozesse, die in der leibkérperlichen
Existenz zusammenlaufen: Die Vielschichtigkeit von Relationen und Selbstverhiltnis-
sen, die sich durch das Material rekonstruieren lassen, weisen Wahrnehmen als Kno-
tenpunkt aus, in dem biographische und sozio-historische Bedingungen diskursive und
materielle Beziige prifigurieren. Zugleich zeigt sich der Wahrnehmungsvollzug als ein
differenzierendes und responsives Geschehen, dem ein altiritires Moment inne liegt.
Die Verwiesenheit auf Andere/s verdeutlicht nicht nur leibliche Responsivitit, sondern
heifit eine leibliche Situiertheit im Sinne einer Verflechtung von LeibKérper, Diskurs
und Praxis (vgl. Schulz 2013; Wehrle 2016).

Diese Verwiesenheits mochte ich als (kdrper-)politische Dimension des Improvi-
sierens konturieren. Die Relationalitit und Verwiesenheit umfasst dabei nicht nur die
»wechselseitige Affizierung [...] von Lebewesen, sondern von und mit Umwelten und

Dingen« (Lorey 2017b: 117). Dies wird im Konzept des »_Mit_« durch den Zwischenraum
deutlich:

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

»Dieses Zwischen verkniipft fiir Arendt das Performative mit dem Politischen. Es ba-
siert auf der Prasenz der Anderen, nicht als passiver Beobachter_innen; vielmehr ent-
steht ein Raum zwischen denjenigen, die aktiv handeln, ein Raum, der Sozialitit und
das Politische erscheinen ldsst. Es ist nicht méglich, den Erscheinungsraum zu be-
treten. Er konstituiert sich erst durch das Handeln zwischen jenen, die partizipieren,
und ist nicht an einen festen Ort gebunden. Das Interagieren ldsst den politischen
Ort zuallererst entstehen« (ebd.: 114, Herv.i.O.).

Loreys Konzeption umbkreist »die Praxis der Verbundenheit mit anderen« (ebd.: 117).
Wenn das Zwischen als ein _Mit_ gedacht werde, das sie als »eine immerfort im Wer-
den begriffene Existenzweise« (ebd.) versteht, dann konstituiert sich dieses _Mit_ als
grundlegende Relationalitit und nicht erst in einer Offentlichkeit.8° Lorey betrachtet
in threm Konzept des Prisentischen (vgl. 2017a) das »gegenseitige Werden« im Sinne
einer »andauernde[n] Entfaltung affektiver Verbindungen« (2017b: 121)%%; im Prisenti-
schen ereigne sich »die Gleichzeitigkeit von Bruch, als Unterbrechung des Bisherigen,
und Bresche, als Er6ffnung eines Moglichkeitsraums« (ebd.). Das Moment des Prisen-
tischen verlagert politisches Handeln in die Praxis der Versammlung selbst und in Prak-
tiken, die von wechselseitiger Verbundenheit ausgehen. Das _Mit_ ist dabei eine spe-
zifische Konnektivitit, die Differenzen nicht eingemeindet, sondern als Mehrstimmig-
keit konstitutiv fiir sich in Anspruch nimmt. Ubertragen auf die Improvisationspraxis
und in Reflexion der Berithrungspraktiken wie auch der Zeigen/Zuschauen-Praktiken,
erdffnet sich durch den Einbezug von Ahmeds und Loreys Argumentationen in dem
_Mit_ und in Auseinandersetzung mit Des/Orientierungen die kollektive Bewegungs-
praxis auch als ein politischer Raum.

Der Umgang mit diesen Briichen wird im Folgenden weiter betrachtet, denn
Momente des Abbrechens und Aufhérens markieren spezifische und kennzeichnende
Praktiken innerhalb der Improvisationspraxis.

3.4.3 Abbrechen und Aufhoren

»Ich komm’ da nicht rein« — diese Aussage einer Teilnehmer*in steht exemplarisch fir
viele Situationen, in denen Aufgabenstellungen >nicht klappens, in denen jemand »aus-
steigt< oder >Fragen stellt, weil etwas nicht >klar« ist. Die Beispiele sind so vielzihlig
wie vielfiltig: das ausschlaggebende Moment fiir die Analyse liegt darin, dass die ange-
deuteten Momente als Irritationsmomente und auch Momente des Scheiterns wahr-
genommen werden (konnten), die Praxis des Improvisierens diese Praktiken jedoch
gleichwertig miteinschlief3t, sogar durch sie konstituiert ist. Dies soll im Folgenden
entlang exemplarischer Situationen aus dem Material niher analysiert werden.

80 HierargumentiertLoreyin Anlehnungan Butlers Texte zu Platzbesetzungen im 6ffentlichen Raum
und der Weiterentwicklung ihrer Subjekttheorie zu einer Theorie politischen Handelns. Darin
riickt sie »Vulnerabilitat« in ihr Zentrum (vgl. Butler 2016: 163-200, vgl. auch Lorey 2017b: 118) und
entwickelt eine Ontologie der Relationalitdt, in der sie menschliche Kérper Gber ihre Verletzbar-
keit und Prekaritit konzipiert.

81  Lorey bezieht sich hier auch und insbesondere auf Bewegungen, die sich gegen Prekarisierung
wenden und Demokratie selbst als Sorge-Praxis verstehen.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

225


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Biography Matters

Die Gruppe arbeitet mit der Vorstellung von Fliissigkeit im Kérper. Die Teilnehmer¥in-
nen liegen auf dem Bogen und bewegen sich mit diesem Vorstellungsbild. Anfangs
liegen alle still am Boden, ich liege auch am Boden, stelle mir meinen Kérper als Flis-
sigkeit vor. Die Bilder und Assoziationen, die ich mit Wasser verbinde, gehen in ein
Koérpergefiihl Gber. Ich stelle laut Fragen in den Raum wahrend dieser Bewegungspha-
se, sodass die Teilnehmer*innen ihre Assoziationen zu Flissigkeit fiir sich prazisieren
und dazu ein Kérpergefithl entwickeln. [..] Im Bewegen fillt mir eine Teilnehmer*in
auf, weil sie stindig in den Raum und zu den anderen Teilnehmer¥innen schaut. Sie
befindet sich relativ nah zu einer Wand, ihre Bewegungen wirken verhalten, sie bricht
immer wieder ab und schaut mehr und mehr einfach zu. Kurz danach endet die Pha-
se und es entsteht eine kurze Pause. Einige gehen auf Toilette, andere gehen an den
Rand des Raums und nehmen sich ihr Cetrank, es entsteht ein Gesprach am Durch-
bruch in den anderen Raum. Die Teilnehmer*in steht in der Gruppe und wendet sich
mir zu: »Ich spiir<da nichts. [...] Ich sehe die anderen so was machen und frage mich,
was tun die da?« [...].

Diese Aussage verweist einmal mehr darauf, dass »Spiirenc ein Referenzpunkt der indi-
viduellen und auch kollektiven Improvisationspraxis ist — das >Spiiren< bezeichnet ei-
ne »>Spiirfihigkeit< und steht gewissermafien fiir ein Gelingen. Spiiren wird in der Im-
provisationspraxis eingeiibt und kultiviert. Die Arbeit mit Vorstellungsbildern ist ein
wiederkehrendes Vermittlungsangebot, um spezifische Kérperbilder und Bewegungs-
impulse zu generieren.®? Die sprachlich oder bildlich evozierten Vorstellungen kénnen
als Affordanzen verstanden werden, weil sie als irritierend, inspirierend oder heraus-
fordernd beschrieben werden, in jedem Fall aber ein >Ins-Verhiltnis-setzenc« einfordern
und damit auf ein Zusammenspiel versweisen. Die Arbeit mit Vorstellungsbildern fun-
giert als ein Zugang, um Prozesse des Improvisierens zu initiieren (vgl. Klinge 2004;
Stern 2019). Wohlgleich die Bewegungsprozesse explorativ angelegt sind, also nicht auf
eine spezifische Bewegungsgestalt zielen, gibt es dennoch individuelle und kollekti-
ve normative Ordnungen, die zwischen Ge- und Misslingen unterscheiden bzw. auch
spezifische Asthetiken anstreben: in individuellen explorativen Phasen als auch in Pro-
zessen mit mehreren Beteiligten zeigen sich im praktischen Tun sowie in den Aufierun-
gen (dsthetische) Priferenzen und Prigungen, die auch gruppenspezifisch ausgeprigt
werden. Analytisch kann dies iiber >Orientierungen« niher betrachtet werden, insofern
diese als habituell-leibliche Orientierung >zur Welt< auch sinnliche Wahrnehmung, leib-
korperliche Begegnungen und Ausdriicke oder auch Grenz(itberschreitung)en normativ
(ein)ordnen.

In dieser Perspektive erscheint das leiblich-habituelle >In-der-Welt-sein« als ein
»perspektivische[r] Standpunkt der Subjektivitit« (Orlikowski 2019: 134). Das perspek-
tivische Erleben zeigt sich in sozialen Praktiken als ein kérperlicher Ausdruck, der
durch Normen und Ordnungen dieser Umwelt konstitutiv mitbestimmt ist. Phinome-
nologisch gesprochen sind Wahrnehmen und Empfinden sozial eingebunden: »Es ist

82  Fur eine kritische Betrachtung der begrifflichen Referenzsysteme in Tanzvermittlungs- und Aus-
bildungsprozessen, vgl. Hardt 2016. Sie arbeitet diese als Episteme des Wissens und Forschens
aus praxeologischer Perspektive heraus. Fiir eine Analyse von Begriffsfindung und —reflexion, vgl.
Kleinschmidt 2018: 223-253.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

unsere natiirliche Haltung, nicht unsere eigenen Empfindungen zu empfinden und
nicht unsere eigenen Freuden uns zu eigen zu machen, sondern nach den Gefiihlska-
tegorien unserer Umwelt zu leben« (Merleau-Ponty 1966: 433). Diese Eingebundenheit
kann auch als >implizite Normativitit« von Erfahrungen ausgedeutet werden, »die sich
in wiederholten Interaktionen mit der Umwelt, Wahrnehmungen und Bewegungsab-
laufen (Praktiken) generiert« (Wehrle 2016: 238, Herv.i.O.). Dies zeigt ihre historische
Relationalitit und Kontingenz auf und verkniipft phinomenologische Perspektiven mit
diskurstheoretischen. Der Prozesscharakter der Wiederholung konstituiert und festigt
Praktiken andererseits durch die Notwendigkeit einer (An-)Erkennbarkeit, sodass der
Ahnlichkeit oder Identifizierbarkeit zugleich ein >Ausgeschlosseness, >Inakzeptables«
inhirent ist. Soziale Praktiken generieren, verstetigen und transformieren sich zu-
gleich - so die diskurstheoretische Perspektive — entlang sozialer Ordnungen, die sich
durch ein, mit Butler gesprochen, >Auflen< konstituieren, durch welches bestimmte
Aussagen ungehort bleiben (miissen), Erfahrungen nicht anerkannt werden (kénnen)
und der Bereich intelligibler Subjekte gebildet wird. In diesem Sinne ist Praxis — als
eine diskursiv-materielle, leib-korperlich erfahrene und subjektivierende Vollzugwirk-
lichkeit — normativ orientierend wie auch orientiert (Ahmed). Mit Bezug auf involvierte
menschliche Korper heiflt das, dass ein leibliches Subjekt »durch wiederholte Titig-
keiten und Interaktionen, konkrete Normen in Form von Habitualititen generiert.
Hier fungiert das erfahrende Subjekt als leistend, sinnbildend, selektiv: also Normen
setzend.« (ebd.: 242). Wehrle argumentiert, dass erfahrende Subjekte ein leibliches
Gedichtnis ausbilden, das eine »kulturelle und biologische Genealogie« (ebd.: 243) und
»Erfahrungsgeschichte« (ebd.) umfasst. Damit ist Wahrnehmung stets selektiv — nicht
nur in der Art, wie wahrgenommen wird, sondern auch was im leiblichen Horizont
wahrnehmbar werden kann. Habitualitit und Sedimentierung sind in kulturelle Um-
bez. Mitwelten eingebettet, in denen sich das sinnlich-leiblich-somatische Sensorium
von Wahrnehmung im Sinne einer »sensuelle(n) Normativitit« (ebd.: 244) ausbildet.
Denn »[d]as leiblich situierte Subjekt wird in eine intersubjektive und geschichtliche
Welt hineingeboren. Diese ist als Vorgeschichte Tel des habituellen Leibes« (ebd.: 245).

Diese Situiertheit kann diskurstheoretisch als Prozess der Normalisierung be-
schrieben werden, durch die sich Relationen von Macht durch Techniken, Praktiken
und Institutionen im und als Kérper materialisieren. In dieser genealogischen Unter-
suchung der Normalitit ist (subjektive) Erfahrung von Normen und Diskurssystemen
durchzogen (vgl. ebd: 247-252) und kann als »eine Form von kritischer Historisierung«
(Saar 2009: 249) befragt werden.® Erfahrung und Diskurs, so Wehrles Argumentation,
sind Ausgangspunkt und Wirkungs-bereich:

83  Saar stellt drei Elemente genealogischer Historisierungen —ausgehend von Nietzsche und Fou-
cault—heraus: erstens, setzen sie eine bestimmte These tber die Historizitat und Variabilitat des
Selbst voraus, zweitens, verfiigen sie iiber eine These liber das konstitutive Verhaltnis zwischen
Subjektivitat und Macht, drittens, wird dies in einer spezifischen narrativen Form dargestellt (vgl.
2009: 251). Durch Genealogien in ihrer Gerichtetheit konnten, so folgert Saar, »eine Uberpriifung
von Selbstverstindnissen und Selbstverhaltnissen auf ihrer Vereinbarkeit mit einem Wissen tiber
die Verwobenheit des eigenen Selbst mit einer Geschichte von Machtwirkungen« (ebd.: 253) —»sie
zwingen, anders zu sehen« (ebd.: 256), vgl. dazu auch Spahn/Will (i.E.).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

227


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Biography Matters

»Normen sind nur deshalb so machtig, wirksam, langlebig und verbergen nur des-
halb ihre geschichtliche Relativitdt und Entstehung so effektiv, weil sie Teil unserer
Erfahrung sind: Nicht nurin der Weise, wie wir uns selbst und andere als Kérper wahr-
nehmen; sondern sie sind auch Teil unseres operativen Leibseins, sie formen, wie wir
uns bewegen, was uns auffillt, was wir wollen und fithlen« (2016: 252).

So kann in dieser Verschrinkung normalisierter und machtférmiger Selbstverhiltnis-
se mit habitualisierten leiblichen Erfahrungen das Spiiren, Wollen und Affiziert-Sein
analytisch zuginglich werden — und dies, so mochte ich hier herausstellen, zeigt sich
insbesondere auch in Momenten des Abbrechens und Aufhérens in der Improvisations-
praxis als Bruch- und Nahtstelle. Was individuell als Scheitern wahrgenommen wird,
verweist zunichst auf diese leibliche Normativitit von Erfahrung, die sich iiber (auch
kollektive) Erfahrungsgeschichten iiber die Zeit bildet. Gerade Erfahrungen von Un-
stimmigkeit, Scheitern oder Abweichung legen diese normalisierten Erfahrungsord-
nungen offen. Diese leibliche Erfahrung verfiigt somit iiber das kritische Potential, sich
Normalitit als vermittelte und kontingente zu vergegenwirtigen. Mit Ahmed wiren
diese Momente der Desorientierung Ausgangspunkt, um Orientierungen zu bemerken
und die Moglichkeit der Re-orientierung wahrzunehmen.

»Trotzdem hat natiirlich das individuelle Aufh6ren—das personliche Scheitern, der
Ausstieg aus der Praxis der anderen, die >kleine Weigerung<im Unterschied zur gro-
Ren—eine phinomenologische Relevanz auch dann noch, wenn man sich die mo-
ralischen und politischen Bedeutungen egal sein ldsst. Ein paar Jahrzehnte lang hat
man gerne bei jeder Gelegenheit von >Widerstand« geredet, aber das muss man gar
nicht. Die Praxisphilosophie hat eigentlich, solange sie nicht ausnahmsweise von Wi-
derstandspraktiken redet, keine Verwendung fiir den Widerstandsbegriff, jedenfalls
nicht im emphatischen Sinne. Wenn die Praxis im Mittelpunkt steht, ist der Wider-
stand sinnvollerweise nicht mehr etwas, das ausgelbt wird, sondern allenfalls etwas,
das aleatorisch als Hindernis oder als Entwicklungsanreiz auftritt. Wo es Praxis gibt,
gibt es zwar Widerstand, aber nur als Stérung, nicht als Synonym einer kiinftigen
Erl6sung. Bleiben wir also, sofern wir Phanomenologen sind, ruhig beim Begriff sAuf-
horens, der sich nicht so leicht normativ aufladen lasst« (Richter 2015: 241).

In dem beschriebenen Beispiel wird so die Orientierung am Spiiren deutlich und zu-
gleich offenbart die Frage »Was tun die da?« das selbstverstindliche und angestrebte
Spiiren-Koénnen als solches, macht es zum Gegenstand. Nicht das >Fliissigkeit-spiirenc
wird hier befragt, sondern das Spiiren als Ausgangspunkt von Bewegungen. In der Bei-
spielsituation miindete das Aufhoren und die Frage in einen Austausch, wie die Einzel-
nen die Aufgabe fiir sich >geldst< hatten. In dem Austausch wurde deutlich, dass die ein-
zelnen das Vorstellungsbild nicht seinfach spiiren, »[vlielmehr bedarf es einer aktiven
Suche nach assoziativen Anschliissen, damit ein Vorstellungsbild zu einer resonanz-ba-
sierten Referenz fiir die Korperarbeit werden kann« (Stern 2019: 77). Resonanzen stehen
dabei fiir biographisch oder (tanz-)kulturell habitualisierte, diskursive und leibliche Be-
deutungszusammenhinge, die mit »dsthetischen Vorstellungen, Qualititen, Gefithlen
und Wertungen verkniipft sind« (ebd.) und situativ im Sinne eines praktischen Sinnes
(Bourdieu) zum Einsatz kommen. Dabei sind die Situationen komplexe Konstellatio-

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

nen, in die die Einzelne gestellt ist, die zwar nicht unbekannt sind, sich jedoch in dem
Moment als emergente Prozesse relational entfalten: Ko-Akteure sind z.B. die aktuelle
Raumposition, der korperliche (Gesundheits-)Zustand, ein Vorstellungsbild, die Raum-
temperatur, die anderen Teilnehmer*innen, ggf. Musik, vorhergehende Aufgaben oder
Interaktionen etc.

Die beschriebene Situation stellt ein Beispiel von vielen dar, denn die gestellten Auf-
gaben oder durch die Gruppe gewiinschten Themen, lésen immer sehr unterschiedliche
Resonanzen aus. Diese werden in ihrer Diversitit durch die Teilnehmer*innen entspre-
chend ihrer Spiirsinnigkeit adressiert und diskutiert — und so werden auch die Momente,
in denen eine >aussteigt< oder >authért« zum Teil des Prozesses. In dem beschriebenen
Fall war das Aufhoren der Teilnehmer*in, die ihr Nicht-Spiiren im Anschluss thema-
tisierte, ein Ausldser die Bilder, Assoziationen, Korperempfindungen, Bewegungsqua-
lititen genauer zu analysieren und auch die begleitenden Anregungen wihrend des
Bewegens zu befragen. In diesem Sinne l5ste dieser individuell als >Scheitern« empfun-
dene Prozess, in dem die Teilnehmer*in das Gefiihl hatte, die einzige zu sein, der das
>Wasser-Werden«< bzw.- »flieflen« nicht gelingt, einen kollektiven Moment des Aufhé-
rens aus. Die Situation zeigt also weniger ein singulires Ereignis an, als vielmehr die
Regel, dass Unstimmigkeiten entstehen und es zu einem Bruch kommt. Folglich kon-
nen diese Momente des Abbrechens und Aufhérens eher als eine Praktik des Feedbacks
gelesen werden, welche die Praxis des Improvisierens konstitutiv mitgestalten.4 Pra-
xeologisch betrachtet erscheint Feedback als »ein Gefiige unterschiedlicher Codes und
Wissensformen« (Kleinschmidt 2019: 155), das durch ein hohes Maf} an Komplexitit
geprigt ist. Kleinschmidt hebt hervor, dass gerade diese Komplexitit »moglicherwei-
se Uneindeutigkeiten birgt, die von einzelnen Teilnehmenden besetzt werden kénnen«
(ebd.). Sie betrachtet auch hierarchisch organisierte Vermittlungsprozesse, in denen
sich Teilnehmer*innen zum Teil >kritisch« zu den Aufgabenstellungen positionieren.
In der beobachteten Praxis, in der ich mich als Leiterin ebenso in dieser Position be-
finde, ist die Reaktion der Teilnehmer*in — und sind jegliche Unterbrechungen dieser
Art — auch als Feedback zu lesen, welches mal mehr an die Leiterin gerichtete ist, mal
mehr den individuellen Umgang mit einer Aufgabenstellung oder den kollektiven Pro-
zess zum Gegenstand (des Reflektierens, vgl. das folgende Kap.) macht. Authéren und
Abbrechen als Praktik zu rahmen, erméglicht, diese Situationen als routinisierte Kon-
stellation unterschiedlicher Akteure zu fassen und weniger ihre Singularitit bzw. die
individuelle Dringlichkeit oder Relevanz. Diese Situationen verweisen damit iiber sich
hinaus auf Momente der Improvisationspraxis, die als »ein praktisches Aneignen und

84  Fur eine Einfithrung zu Feedback aus praxeologischer Perspektive, vgl. Hardt/Stern 2019, die ins-
besondere das Desiderat herausarbeiten »Beziige zur kdrperlichen und sozialen Verfasstheit und
Grundierung von Interaktionen und Formen der Welterschliefdung« (2019: 15) zu inkludieren so-
wie Feedback als »doing feedback« (ebd.: 10) im Sinne eines performativen Zusammenspiels (vgl.
Hardt 2019: 34f.) zu konturieren, in dem die materiell-kérperlichen Konstellationen scharfgestellt
werden.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

229


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Biography Matters

Umformen von Arbeitsweisen und Bedingungen«3 (Kleinschmidt 2019: 152) ausgedeu-

tet werden kéonnen - sowohl auf individueller Ebene als auch als kollektiver Prozess.

86

Ein zweites Beispiel kann das noch einmal veranschaulichen, indem die »kdrper-

lich-materiellen Zusammenspiele« (Hardt 2019: 34f.) in ihrer Performativitit und auch

transsituativen Logik aufgezeigt werden:

Die zehn Teilnehmer*innen stehen in der Mitte des Raums als »Schwarm« eng als
kreisformiges Gebilde aus Kérpern zusammen, jedoch so, dass sich die Kérper nicht
oder allenfalls tiber die Kleidung beriithren. Alle haben ihren Kérper in die gleiche
Richtung ausgerichtet, auch der Blick geht in diese Richtung. Die zuvorderst Stehende
hebt ihren rechten Arm in einem grofien Bogen und streckt ihn zur Decke, dabei geht
sie langsam geradeaus auf eine Wand zu. Die hinter ihr Stehenden folgen ihren Schrit-
ten und heben nach und nach leicht zeitverzogert auch ihre rechten Arme, dabei ver-
suchen alle der vorderen Person in ihren Bewegungen zu folgen. Manche recken sich,
um sie besser zu sehen, manche folgen ihren unmittelbaren Nachbar*innen. Kurz vor
der Wand geht die Vordere in eine Kurve und wendet den Oberkorper, sodass dadurch
eine anderesvornec«steht. Diese blickt erst zweimal zu der fithrenden Person und nach
links, um sich ihrer>Rolle< zu vergewissern. Sie bleibt stehen, streckt den linken Arm
iber vorne zur Decke und wischt mit den beiden Hinden durch die Luft. Sie tut das
relativ schnell und geht dann abwechselnd und die Handbewegungen aufgreifend
von links nach rechts pendelnd vorwirts. Die anderen im Schwarm stofden bei dieser
Bewegung teils aneinander, kdnnen dem Rhythmus nicht folgen, manche versuchen
weiterhin ber ihre Vorderfrauen* hinweg zu schauen, um die Vordere zu sehen und
nachzumachen. Im Verlauf wird auffillig, dass der Schwarm, vor lauter Anstrengung
Bewegungen exakt nachzumachen, immer wieder stoppt: Képfe gereckt werden und
Zusammenstdfie mit Nachbarinnen passieren oder die >Ubergabe< von einer zur an-
deren klappt nicht reibungslos und der Schwarm folgt zum Teil zwei Personen, bis
dies irritiert bemerkt, durch Lachen kommentiert wird oder sprachliche Anweisun-
gen oder Kommentare fallen. Immer wieder l6sen sich Einzelne aus dem Schwarm,
bewegen sich in Abstand zu dem Koérperpulk.[..] Der Schwarm |6st sich fast in lose
verteilte Kérper auf, weil sich mehrere aus dem Schwarm herausbewegen —und weil
die Uberginge nicht klappen, oder jemand so schnelle Bewegungen macht, dass die
anderen nicht folgen kénnen: Zwei Teilnehmer*innen haben sich aus dem Schwarm
herausgelost und sitzen am Rand. An einem Punkt, an dem sich der Schwarm wieder
fast auflést und sich Blicke auf mich wenden, kommt es zu einem Bruch: »Es klappt
nicht, sagt eine, »ich bin ausgestiegen«; »Die Bewegungen sind viel zu schnell«; »Wir
finden nicht zusammen...« [...] —einige melden sich zu Wort, einige setzen sich an die
Heizung am Rand des Raums und héren zu. Die Unterbrechung wird zur Analyse. Ich
frage, was es braucht, um sich als Schwarm zu bewegen. Die Teilnehmer*innen sagen
»zuhdren, »anders sehenc, »es ist nicht wichtig exakt nachzumachen, sondern die
Energie zu verstehen« [..] »lch wiirde das jetzt gerade nochmal machen, sagt eine

85

86

Kleinschmidt beziehtsich hier auf Husemanns praxeologischen Kritikbegriff (vgl. Husemann 2009
in Kleinschmidt 2019: 152; 2018: Kap. 3.5).

Dies differenzieren Hardt und Stern noch aus, indem sie »doing feedback« in Bezug zu wissens-
theoretischen, sozialen und 6konomischen Bedingungen setzen.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

und andere stimmen ein. Ein neuer Schwarm entsteht aus dem Austauschkreis, zwei
bleiben am Rand sitzen und wollen zuschauen.

Der neue Schwarm bildet sich: die Teilnehmer*innen stellen sich nicht mehr ganz eng
umeinander; kurzes Aushandeln und eine geht mit einem Schritt nach>Vorne«<[..] die
fithrende Person geht mit langsamen Schritten in einer Kurve quer durch den Raum,
den Blick auf die Fenster gerichtet, sie hebt die Hinde hoch iiber den Kopf und macht
schnelle kleine Fingerbewegungen. Von auflen betrachtet entsteht ein >Flirren, alle
bewegen die Hinde und Finger unterschiedlich; es ist eher eine verteilte Bewegungs-
dynamik. Zwei l6sen sich aus dem Schwarm und bewegen sich als Duo, sie drehen
sich zu dem grofien Schwarm und >spiegeln< die Bewegungen im Aufeinanderzuge-
hen. Als sich die zwei Gruppen begegnen, wenden sich die zwei um und der Schwarm
schmilzt wieder zusammen. Durch eine kleine Wendung im Oberkdrper steht eine
andere nun vorne und rennt mit angewinkelten Armen quer durch den Raum zu den
Lautsprechern; der Schwarm zieht sich auseinander und alle rennen nach und nach
bis sich der Schwarm wie ein Gummiband wieder zusammengezogen hat. Die Vorde-
re steht am Rand des Raums kreuzt ihre Arme (iber den Lautsprecher und legt den
Kopf darauf ab, alle anderen legen ihre Arme auf eine andere Person und legen sich
aufihrab [..].

Die Situation kénnte auf viele Aspekte hin analysiert werden, insbesondere auf die
scheinbare Notwendigkeit des sprachlichen Austauschs; an dieser Stelle soll jedoch der
Moment der Unterbrechung Betrachtung finden. Es kommt zur Unterbrechung des kol-
lektiven Bewegungsvollzugs, weil der Schwarm nicht >funktioniert« bzw. dies so emp-
funden wird — was sich an den Blicken, den Austeiger*innen und den verbalen Anwei-
sungen offenbar wird. Die Aufgabe, sich als Schwarm zu bewegen, stellt eine Herausfor-
derung dar, weil sich die Gruppe als riumliche, sich stetig verindernde Gestalt bewegt.
Es gibt zwar einige >Regeln, die bekannt sind, wie z.B. der Richtungswechsel auch
ein neues Vorne mit einer neuen Bewegungsanfithrenden bedeutet, der Schwarm zeigt
sich dennoch als praktische Herausforderung, an der die Teilnehmer*innen die Lust
verlieren, weil eine Abstimmung im Bewegungsvollzug allein nicht gelingt. Erst das
»Scheitern«< des Schwarms durch sein Zerfallen und auch dadurch, dass einige Teilneh-
mer*innen durch ihr Aussteigen anzeigen, dass sie in dem Moment nicht mitmachen
wollen oder kénnen, 16st eine reflexive Bearbeitung der Aufgabenstellung aus. Weder
das eine noch das andere muss als Scheitern gewertet werden: so ist >am Rand sit-
zen und zuschauen« nichts Ungewdhnliches in den Improvisationsstunden wie auch
die Verteilung von Kérpern im Raum >schwarmhafte« Verbindungen aufrecht erhalten
kann; In der beschriebenen Situation war die Unterbrechung des Schwarms jedoch ein
notwendiger Schritt, durch den die Teilnehmer*innen fiir sich die Aufgabe kollektiv
diskutierten, um sich danach sensibilisiert derselben Aufgabe noch einmal zu widmen.

Was war also das Problem in der Situation, die zum Abbrechen fithrte? Wohl nicht
nur eines, sondern vielmehr das Aufeinanderprallen von Vorstellungen, die die Aufga-
benstellung suggerierte, erinnerten Erfahrungen als vergangenen Kontexten und Si-
tuationen, physische Herausforderungen Bewegungen als Schwarmteil >richtig< auszu-
fithren etc. Trotzdem muss das Abbrechen nicht als Bruch in der Improvisationspraxis
betrachtet werden, sondern als ein Teil, in dem sich die >Orientierungen« der Teilneh-

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

231


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Biography Matters

mer*innen im Vollzug als teleo-affektives Engagement in ihrer Differenz zeigen. Die
Vielheit an biographisch und Praxis-geprigten Referenzrahmen ermdglicht mithin eine
Vielperspektivitit auf die Schwarmsituation, die erst dadurch und kollektiv als Moment
des Lernens aufgegriffen wird.

Es gibe viele andere Beispiele des Abbrechens, die hier ebenso analysiert werden
konnten: wenn beispielsweise beim Schulter-an-Schulter-Gehen einer Person die Kraft
ausgeht oder wenn eine Teilnehmer*in die andere immer wieder in den Bewegungs-
fluss der anderen interveniert, um >Bewegungslosungen«< herauszufordern, wenn eine
Bewegung im Kontakt Schmerzen ausldst oder im Drehen Schwindel entsteht und sich
jemand aus dem Prozess rauszieht; genauso in mimetischen Bewegungslernprozessen
im Wechsel von kurzen, unterbrochenen Bewegungssequenzen, um wieder und wieder
nachvollziehend einzusetzen. Es gibt auch Momente des Abbrechens, wenn die Musik
abrupt endet und alle meinen, dass dies das Zeichen war aufzuhéren, ebenso abrupt in
ihrer Bewegung stoppen und hochschauen, wenn Fragen entstehen und einzelne sich
im Bewegen unterbrechen, um andere zu betrachten oder Riickfragen zu stellen oder
wenn eine Person vorzeitig geht, »weil es heute nicht passt« und die anderen Teilneh-
mer*innen registrierend unterbrechen und das Herausgehen beobachten etc.

So konnen Abbrechen und Aufhoren einerseits als rekursive Prozesse untersucht
werden, die »Teil sozialer Gefiige und in [..] spezifischen Kontexten« (Hardt 2019: 38)
situiert sind. Diese Ausrichtung untersucht Prozesse auf ihre Referenzrahmen hin, die
sich auch in den materiellen Settings und diskursiven Beziigen als Teil von Situatio-
nen materialisieren und sie ko-konstituieren. Entgegen der Vorstellung von Prakti-
ken als routinisierte Vollziige, die ihre Teilnehmenden »rekrutieren« (Schmidt 2012:
218), bringt ein mikrologischer Zugang, der auch an Subjektivierungsprozessen inter-
essiert ist, auch Interaktionen in den Fokus, die die »Bewiltigungsanstrengungen, Ei-
geninitiativen und verschiedenen Formen des Engagements« (Briimmer 2014: 12f.) in
den Blick riicken. Wenn Briitmmer von »Mitspielfihigkeit« spricht, bezieht sich oft auf
den Prozess einzelner Akteure, die sich entlang inkorporierten Wissens sowie Denk-,
Wahrnehmungs- und Handlungsschemata auf die Anforderungen einer Praktik ein-
stellen und befihigt werden teilzunehmen (vgl. 2014: 13).

In diesem Sinne deuten die Beispiele deuten darauf hin, dass »leibliche Subjekt[e]
[...] sich also von vornherein als ein in Praktiken eingebundener Kérper [konstituieren],
nicht als Tafel, in die etwas eingraviert wird« (Richter 2015: 242). Das Involviert-Sein
in Praktiken und die Machtverhiltnisse sozialer Gefiige formen Kérper nicht nur phy-
sisch-sensorisch, vielmehr sind diese Formungsprozesse auch Subjektivierungsprozes-
se. Dabei bilden sich spezifische Subjektivititen, die die Praktiken jedoch gleicherma-
Ren als Ko-Akteure »fiir sich< mit Bedeutungen aufladen, sich in sozialen Sinn(es)ord-
nungen einfinden und diese stets auch praktisch mitbestimmen. Praktiken werden also
grundlegend im und als leib-kérperlichen (Selbst-)Bezug erfahren. In Bezug auf Abbre-
chen und Aufhéren als Teil praxeologischer Subjektivierungsprozesse formuliert Rich-
ter hier pointiert:

»Man kann in der Beobachterposition bleiben und die Freiheitsemphase des Teilneh-
mers ausblenden; es geniigt, die Verinderung, die sich am unterworfenen Subjekt
vollzieht, zu konstatieren und im Hinblick auf die Bedingungen ihrer Moglichkeit

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

und ihres tatsichlichen Eintretens zu erkldaren. Der Ansatzpunkt hierfiir ist die in-
konsistente Multiplizitit der Subjektivierung, man kénnte auch sagen: ihre Narrati-
vitdt oder Pfadabhingigkeit. sHistorizitatc ware ungenau und nicht hinreichend. Die
Subjektivitatsverfassung eines jeden Subjekts hat eine genealogische Vorgeschich-
te, in der Subjektivierungseffekte aufeinander folgen und ineinandergreifen. Daraus
folgt nicht die Umkehrbarkeit der Subjektivierung (wie der Begriff sHistorizitat« sug-
gerieren konnte), wohl aber ihre fernere Modifizierbarkeit. Praxen, die Subjektivie-
rungseffekte haben, stehen zwar nicht unverbunden nebeneinander, sie unterhalten
vielmehr von jeher Sinnbeziehungen zueinander« (Richter 2015: 243).

Die Relationalitit der Praktiken ist mithin ein Punkt, der im Weiteren aufgegriffen
und diskutiert werden soll, insofern Subjektivierung in den gleichzeitigen Dimensio-
nen der Unterwerfung und Produktivitit als leiblich erfahrener Prozess der >Selbst-
Bildung« (vgl. Alkemeyer et al. 2013) stets auch als biographische Konstruktionspraxis
ausgelegt werden kann. Die in Praktiken involvierten Subjekte werden gerade in Mo-
menten der Differenz, wie sie sich im Abbrechen zeigen, eben nicht nur als Improvi-
sationstinzer*innen beobachtbar, sondern werden als eine Vielheit von Subjektivititen
erkennbar.

Diese Hinwendung zu den Praxissubjekten mit ihren Wissensbestinden und Fihig-
keiten, die sich dafir interessiert, wie diese sich auch als gestaltende Akteure einbrin-
gen und damit, wie sie sich durch eine praktische Reflexivitit (Alkemeyer) innerhalb von
Praktiken einbringen, wird im Folgenden aufgegriffen. Und zwar, um auch die Ausbil-
dung von »Reflexions- und Urteilsfihigkeiten« von Praxissubjekten, durch die sie sich
»zum praktischen Geschehen, in das sie involviert sind, [...] positionieren und in diesem
[...] orientieren« (ebd.) scharf zu stellen.

Hier zeigt sich das Schnittfeld zum folgenden Kapitel: Praktiken sind »in einer rea-
len Umwelt kein statisches, reibungsfreies Zusammenspiel« (Richter 2015: 245) und die
ihn ihnen agierenden und involvierten Korper sind »nicht gleich und konsistent, son-
dern verschieden und inkonsistent subjektiviert sind« (ebd.). Vielmehr, so muss betont
werden, zeichnen sich Praktiken durch Performativitit und als Verkettung von Akti-
vititen unterschiedlicher (im)materieller Akteure aus; Mit Blick auf die menschlichen
Korper, die inkonsistent subjektiviert sind, heilt das fiir die Verinderung von Prakti-
ken, dass die involvierten Praxissubjekte »offen«< dafiir sind, etwas anderes zu tun und
dieses Neue als authentischen Ausdruck ihrer selbst aufzufassen« (ebd.). Wie zeigt sich
dieser reflexive (Selbst-)Bezug im Material?

3.4.4 Reflektieren als (Sprech-)Praxis

Reflektieren bildet eine Nahtstelle, in der sich die performative Situativitit von Prakti-
ken in ihrer Eingelassenheit in materiell-symbolischen Ordnungen bricht. Dies soll im
Weiteren ausdifferenziert werden entlang von Einblicken in die Improvisationspraxis.

Re-Flexion im Sinne von Zuriick-Beugen bzw. »Riick-Beziigen«, wie es Kleinschmidt
(2018: 206) formuliert, kann hier als eine zentrale Praktik des Improvisierens heraus-
gearbeitet werden. Dies zeigt sich in dhnlicher Weise auch in anderen praxeologischen
Untersuchungen von Tanzpraxis: Barthel stellt in jhren Untersuchungen von Choreo-

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

233


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Biography Matters

graphievermittlung »Explorieren/Auswerten« (2017b) als zentrales Begriffspaar heraus.
Rode betrachtet die praktische Ausbildung von Lehramtsstudierenden im Bereich »Ge-
stalten, Tanzen, Darstellen« und stellt das Anfertigen von Videoprotokollen durch die
Studierenden und durch die Lehrkraft angeregte Perspektivwechsel als Praktiken des
Reflektierens heraus (vgl. 2020: 398-450). Kleinschmidt hat in ihrer Forschung zu Pro-
ben in zeitgendssischen Tanzprojekten fiinf »generative Routinen des Probens« (2018:
121) herausgearbeitet, von denen eine zentrale Praktik als Reflexion konturiert wird.87
Sie stellt darin die Einiibung eines steten und routinisierten >Reflexionsfilters« (vgl. ebd.
218-223) in den Probenprozessen differenziert und als Wechselspiel von sprachlichem
Austausch in/und Probenphasen entlang von Materialausschnitten dar. Diese zentrale
Stellung des Reflektierens in der Improvisationspraxis hat sich ebenso im hier vorlie-
genden Material gezeigt.

Wie sich im eben diskutierten Beispiel bereits angedeutet hat, kann zunichst der
sprachliche Austausch der Teilnehmer*innen als Praktik des Uberbriickens gefasst wer-
den: tiber den Verlauf der Beobachtungen stellte das Miteinandersprechen immer wie-
der einen Zeit-Raum da, in dem die Einzelnen sich zu ihrem Erleben duflern konnten
und zugleich stand dieses Erleben zugleich stets mit Erlebensweisen und sprachlichen
Auflerungen anderer in Bezug.

Neben dem bereits diskutierten >Anfangskreis« ist die Improvisationspraxis in kei-
ner Weise eine sprachlose Praxis, vielmehr ziehen sich sprachliche AufRerungen der
Einzelnen wie auch regelmifige Austausch- und Reflexionsrunden durch die Stunden
wie ein roter Faden. In den sprachlichen Praktiken zeigten sich Momente des individu-
ellen und kollektiven Reflektierens, des Fragens, des Austauschens und Berichtens, des
Diskutierens.

3.4.4.1 Einblicke in das kollektive Aushandeln von Begriffen

In der Auswertung der Erinnerungsprotokolle, der Audiomitschnitte und des videogra-
phischen Materials, zeigten sich regelmifig Momente des Versammelns als Gruppe,
in denen sreflektiert« wird: In dieser »konventionalisierte[n] Situation« (Kleinschmidt
2018: 205) ist eine wiederholte Praktik das >Sprechen-iiber«. Nach dem Anfangskreis
gibt es nach Bewegungsphasen immer wieder Momente, in denen die Teilnehmer*in-
nen sich annihern und an einem Ort im Raum versammeln, um das soeben Erlebte in
einem kollektiven Austausch zu s>reflektierens, indem sie riick-blickend oder als Zwi-
schenschritt ihre Perspektive >zur-Sprache-bringenc: sich austauschen, etwas bespre-
chen, (mit-)teilen, diskutieren oder auch Fragen stellen. Diese Situationen, in denen
Vorstellungen, Wahrnehmungen und Erleben praktisch-performativ und kollektiv zu
einen Sinnzusammenhang ausgehandelt werden, bilden somit eine »geteilte, sozioma-
terielle Praxis« (Rode 2020: 465).88 Die praxistheoretische Analyse dieser Situationen

87 In ihrer »Analyse epistemischer Praktiken des Probens im choreographisch-forschenden zeitge-
nossischen Tanz« (2018:34) arbeitet Kleinschmidt neben dem Reflektieren die Praktiken »Begriffe-
Bilden«, »Praxisimmanente Grenzziehungen, »Heterogene Forschungsvorstellungen« und »Be-
glaubigungen« heraus. Reflektieren erscheint durch ihre detaillierte praxeologische Analyse des
empirischen Materials als routinisiert (vgl. 2018: 251ff.).

88  Kleinschmidt hat einen »performativen Wissensbegriff« entwickelt, der die »Konventionen, Be-
dingungen und Voraussetzungen des Performativen« (2018: 298) akzentuiert. In der beobachte-

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

widmet sich insbesondere den praktischen Prozessen, durch die einerseits herausgear-
beitet werden kann, wie Reflektieren praktisch hergestellt wird und andererseits, was
zum Gegenstand der Reflexion wird und wie sich die darin konstituierten Selbst-Beziige
als Subjektivierungsprozesse konturieren lassen.

Reflektieren ist demnach Teil eines Gefiiges von Praktiken, die die Improvisations-
praxis als solche konstituieren — und durch die beobachtete Gruppe in spezifischer Wei-
se »aufgeladenc ist. Dies lisst sich exemplarisch entlang folgender Ausschnitte zeigen:

In einer Partner*inneniibung stehen zwei Personen hintereinander. Die vordere Per-
son schliefit ihre Augen, die hintere Person legt ihre Handflache auf den unteren Rii-
cken ihrer Partner®in, sodass die Fingerspitzen das Steifbein berithren. Nach kurzer
Zeit 6ffnet die vordere Person ihre Augen und geht durch den Raum, ihre Partner®in
folgt ihr und lasst ihre Hand auf dem Riicken liegen. Die vordere Person soll dabei
ihr Gehen wahrnehmend beobachten. Eine lauft langsam, setzt ihre Schritte bedacht,
fast tastend voreinander. Eine andere lduft relativ zligig und kreuzt oft durch die Zwi-
schenrdume zu den anderen, die Arme schlenkern locker mit und der Gang ist fe-
dernd. Wieder eine andere lduft etwas breitbeinig und verlagert merklich ihr Gewicht
von Fufd zu Fuf3, was ein Pendeln im ganzen Korper auslost. Die Leiterin stellt wahrend-
dessen immer wieder Fragen oder gibt Anmerkungen: »Die Hand gibt keine Impulse,
sie liegt nur als Begleitung auf«; »Wie nimmst du dein Gehen wahr?; schliefilich kom-
men die Partner®innen wieder zum Stehen. Dann entsteht aus diesem Kontakt iiber
die Handflache eine Bewegungsimprovisation; dabei schlieRen manche Bewegenden
wieder ihre Augen. Die hinteren Personen beriihren mit ihrer Handfldche weiter ihre
Partner®in, die aus dem Stehen in Bewegung geht. Die meisten beginnen tiber Bewe-
gungen im Becken und durch die Wirbelsaule. Spater I6sen die Bewegenden auch Fii-
e vom Boden, schrauben sich zu Boden oder lehnen sich fast in die sie beriihrenden
Handflachen. Nach einer Weile sollen die Begleitenden ihre Hand von der Bewegen-
den l6sen, die fir sich noch in Bewegung bleiben kénnen —jetzt ohne die Handflache
auf ihrem unteren Riicken. Manche bewegen sich in der Phase schneller, wechseln
die Ebenen und bewegen sich durch die gesamte Raumfldche, manche bleiben an
ihrem Platz und kehren zu den Bewegungsimpulsen im Becken zuriick. [...] Nach dem
Wechsel am Ende der Ubung wenden sich die Partner*innen zu und fallen sofort in
einen Austausch, im Raum bildet sich ein Stimmengewirr. Nach einigen Minuten ver-
stummen manche Kleingruppen und wenden sich den anderen Partner*innen-Duos
zu, nach und nach bildet sich ein Kreis und ein kollektiver Austausch beginnt. »Fur
mich war das ganz intensiv«; »Ich habe mich so gehalten gefiihlt«; »Als die Hand weg,
war hat da erst mal was gefehlt«; »Als Bewegende ging jede Bewegung durch diesen
Punkt«—die Einzelnen beschreiben ihre Bewegungserfahrung mit dem Kontakt und
in den verschiedenen Rollen. Dadurch werden viele Versionen des >Erlebens« geteilt,

ten Improvisationspraxis, so hat sich gezeigt, wird zwar auch Wissen generiert, jedoch weisen in-
dividuelle AuRerungen und kollektive Aushandlungen im Speziellen darauf hin, dass diese Pra-
xis Selbst-Verhiltnisse generiert, die im Weiteren als>Un/doing biography« gerahmt werden (vgl.
Kap. 4).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

235


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Biography Matters

auch um einen Unterschied zu nennen: »Ah, fiir mich war das gar nicht gehalten, ich
habe mich vollkommen dirigiert gefiihlt«, oder nachzufragen: »wie meinst du das?«.

Nach der Ubung wenden sich die Partner*innen einander zu und wechseln direkt in ei-
nen sprachlichen Austausch. Wihrend in der Ubung selbst Absprachen nur zu Beginn
stattfanden, maximal ein >Stopp« geduflert wurde, um eine Kollision vorzubeugen, ist
im Anschluss als Beobachter®in ein Stimmengewirr zu horen: es scheint als hitte jede®
wichtiges mitzuteilen, manche gestikulieren dabei, manche Paare schauen gemeinsam
in eine Richtung als wiirden sie sich an dem Platz nochmal selbst betrachten. Das >Zur-
Gruppe-wenden« und >in einen Kreis wenden« scheint routiniert, weil alle Paare nach
etwa derselben Zeit suchend zu anderen schauen, oder auf die Stille um sie herum re-
agieren als ein Zeichen ihren Zweieraustausch abzubrechen und sich auch der Gruppe
zuzuwenden. Die Partner*innen bleiben meinst nebeneinanderstehen. Teils frage ich
als Leiterin, ob es Austauschbedarf gibt oder wie die Erfahrung der Ubung war, teils er-
greift eine der Teilnehmer*innen das Wort — das Austauschen ist bekannt und braucht
keine Einladung, wenn jedoch keine Gelegenheit fiir Austausch gegeben wird, gibt es
meist eine Forderung: »Ich wiirde gerne noch driiber sprechen und hiren, wie es in den an-
deren Gruppen war«. Viele Sitze beginnen mit »Ich...«, sodass das, was von Einzelnen
zur Sprache gebracht wird, darauf verweist, was fir sie zum Gegenstand ihres Erle-
bens wurde bzw. was sie im Rahmen der Gruppe reflektieren wollen. Dabei zeigen sich
durchaus Differenzen innerhalb der Gruppe, nicht nur darin, wie das eigene Erleben
beschrieben wird und wie diese Beschreibungen auf unterschiedliche Begrifflichkeiten
rekurrieren, sondern auch darin was das Erleben geprigt hat und wie es in Relation
zu dem Erleben anderer steht. Das Reflektieren ist damit eine Praktik des Differen-
zierens und des Perspektivwechsels, in dem das Erleben im Allgemeinen zum Gegen-
stand wird und im Speziellen das leibkérperlich-gespiirte Erleben durch die Differenz
zu anderen zum Gegenstand und ins Verhiltnis gesetzt wird. Das Erleben steht also
in Relation zu dem kollektiven und praktischen (Erfahrungs-)Raum wie auch den indi-
viduellen biographisch-habituellen und sinnlich-kdrperlichen Referenzhorizonten, die
in diesen Momenten sprachlich zum Ausdruck gebracht werden. Das Sprechen iiber
das Erleben ist wichtig. Darin lief3e sich die Praktik des Reflektierens auch mikroana-
lytisch in der Beschreibung der Blickwechsel oder Redeordnungen darstellen, die beide
auf eine kollektive Arbeit an Begriffen verweisen, die wiederum die Bewegungserfah-
rungen ausdifferenzieren. Blicke wandern zu den Sprechenden; werden Korperteile an-
gesprochen, wandern die Blicke zu den Kdrpern oder der eigene Kérper wird berithrt;
Sprecher*innen stellen Anschliisse zu den Vorredner*innen her, greifen deren Worte
auf und wenden sie auf ihr Erleben an; Die Korper bleiben sich zugewandt in einem
Wechsel von Zuhdren, Worte aufgreifen, Differenzen und Ahnlichkeiten artikulieren.
Wie auch bereits die anderen Praktiken innerhalb der Improvisationspraxis, verweist
auch Reflektieren auf Selbstbildungsprozesse, also auf (trans-)situative, routinisierte
Praktiken, in denen die Teilnehmer*innen sich als ein spezifisches Selbst verstehen ler-
nen - sich innerhalb dieses kollektiven Rahmens >in die Existenz rufen< — und als ein
solches (an)erkennbar werden. Dabei bleibt den Teilnehmer*innen wichtig zu betonen,
so wurde in einem Gruppengesprich aufierhalb des Tanzraums betont, »dass es keine
Schubladen gibt, dass frau jedes Mal eine andere sein kann; Briiche sind méglich«. Sie

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

verstehen sich also nicht nur als Tinzer*in in dem Improvisationssetting, sondern for-
dern ein, immer wieder »eine andere sein zu kénnen«. Das Selbst erscheint hier als eine
Vielheit, die Teil der Improvisationspraxis ist. Gerade dies hat in dem reflektierenden
Austausch hier in doppelter Weise einen Ort: einmal in der Veriuflerung des eignen
Erlebens und dessen Anerkennung als mégliche Erlebensweise wie auch durch die Dif-
ferenz — als Ahnlichkeit und Verschiedenheit — des Erlebens im Vergleich mit anderen.

II

Wie bereits dargestellt, werden an vielen Punkten aus Improvisationsaufgaben kleine
Bewegungsabfolgen generiert oder das Improvisieren wird durch >scores« strukturiert.
Das, was durch diese Phasen an Bewegungsmaterial generiert wird oder als Verabre-
dung eine Improvisationsphase durch bspw. Raumwege strukturiert, fithrt oft zu der
bereits dargestellten Praktik des Zeigens und Zuschauens. Nach diesem Format, versam-
melt sich die Gruppe auch noch einmal, um Beobachtungen und Wahrnehmungen von
Zuschauer®*innenseite zu teilen und das leib-kérperliche Erleben des Sich-Bewegens
seitens der Zeigenden. Das Zeigen entsteht aus einem Bewegungsprozess, in dem ent-
lang von Aufgaben spezifische Bewegungen ausprobiert und exploriert werden (vgl. da-
zu auch Barthel 2016), dann festgelegt und in Kleingruppen choreographisch bearbeitet
werden.

Nach der Explorationsphase zum Thema »Gelenke«, hat jede Teilnehmerin einen kur-
zen Bewegungsablauf entwickelt und diesen mit drei weiteren zusammengesetzt. Je-
de Kleingruppe »zeigt« die entstandenen Stiicke nun zu einer zufilligen Musik. Fiinf
Teilnehmer*innen sitzen und hocken auf den Stufen zur Musikanlage und schauen
in den Raum, in dem drei Teilnehmer¥innen sich in der Mitte kurz besprechen und
dann in eine verabredete Anfangs(kom)position stellen: sie stehen aufrecht in einem
Dreieck und blicken alle in andere Richtungen. [...] Das Musikstiick verklingt. Die Tan-
zer*innen beenden ihre Bewegungen und verharren still in einer Position. Dann wen-
den sie ihre Augen zu den Zuschauer®innen und kommen niher zu den Sitzenden.
Die applaudieren und warten mit aufmerksamen Augen auf die Zeigenden, bis diese
sich auf den Boden vor die Sitzenden gesetzt haben. Einige rutschen von den Stufen,
sodass ein Sitzkreis entsteht. Kommentiert wird: »Spannend, wie das im Raum ge-
wandert ist«; »Diese Drehung weg vom Blickfokus war stark«; »Die Richtungen waren
ganz klar«; »Was mich gefangen hat, war zu sehen, wie ihr kommuniziert wiahrend
den Bewegungenc; »Ich habe gesehen, welche Bewegungen von dir waren und wie
trotzdem jede die Bewegungen anders macht«. Die Zuschauenden erzidhlen, was sie
»gesehen« haben, was sie »spannend« fanden, »was ihren Blick gefangen hat«. Dann
dufern sich auch die Zeigenden: »Fiir mich war das jetzt nochmal ganz anders«, sagt
eine. »Ich fand’s schwierig, die anderen im Blick zu behalten«, bemerkt eine zweite.
»lch wiirde es gerne nochmal machen und jetzt anders anfangen.« [..] Die Teilneh-
mer*innen sprechen lber alle gesehenen und gezeigten »Stiicke«.

In dem Kreis nach dem Zeigen, werden zunichst die individuellen Wahrnehmungen ge-
dufert. Auffillig ist die sehr wertschitzende Sprache der Zuschauer*innen: sie loben,
driicken ein Staunen aus, teilen ihr Berithrt-Sein oder ihre ad hoc-Interpretationen mit.
Meist werden im Weiteren auch die beobachteten Unterschiede zwischen den Grup-

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

237


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Biography Matters

pen oder den Individuen kommentiert. Dabei spannen sich die Kommentare zwischen
den Polen der >Selbstwahrnehmung« und >choreographischen bzw. Kompositionsan-
merkungen« auf. Neben den starken Beschreibungen von wahrgenommen Wirkungen
auf das Selbsterleben, markiert dieser Austausch iiber kompositorische Entscheidun-
gen auch das >Eintiben dieses Blicks¢, der in den Austausch- und Reflexionsgesprichen
spezifiziert und ausdifferenziert wird. Die kollektiven Sprechphasen bedeuteten in die-
sem Sinne auch ein Arbeiten an der eigenen Wahrnehmung, die dann auch als Blick
auf das eigene Bewegen in Improvisationsphasen verinnerlicht wird. Der Blick als Zu-
schauer®in sensibilisiert fir Entscheidungsmaglichkeiten, die dann durch den kollek-
tiven Austausch vervielfiltigt werden und zugleich ein >sprachliches Feilen« darstellen,
in dem Wahrnehmungen durch das versprachlichen ausdifferenziert werden und ein
begriffliches Instrumentarium entsteht, um sich den anderen verstindlich zu machen
bzw. um mit den anderen gemeinsam beobachtete Phinomene fiir sich als Gruppe mit
Bedeutungen zu versehen.

So werden Beziehungen beschrieben beispielsweise tiber die Aufstellung im Raum,
die Raumnutzung, Nihe und Distanz zwischen Korpern und Blickkontakte oder die Art
und Weise, wie das im beschriebenen Beispiel der Fall war, wie die gleiche Aufgaben-
stellung trotzdem dazu fithrte, dass manche Gruppen einzelne Bewegungen wieder-
holten, wihrend andere die Bewegungssequenz insgesamt wiederholten und wieder
andere sich entschieden, sequentiell einzusetzen. Dies sind wibliche Verfahren choreo-
graphischer und tinzerischer Vermittlungsangebote (vgl. Barthel 2017a/b; Rode 2020)
oder kiinstlerischer (und forschender) Probenprozesse (vgl. Kleinschmidt 2018)%, die
auf ein Gestaltungs-Kénnen abzielen. So zeichnet sich durch die lange Forschungspha-
se des Projekts eine Zunahme an sprachlichen Codes wie auch ein tinzerisches Ent-
scheidungsspektrum ab, das die Improvisationsphasen durchzieht. Die versprachlich-
ten Beobachtungen zeigen die Wahrnehmungsfilter und -foki der Teilnehmer*innen
auf.

Die versprachlichenden Reflexionsphasen der Gruppe stehen mithin in engem
Zusammenhang mit den zuvor diskutierten Praktiken des »Berithren und Berithrt-
Werdens«, »Aufhdren und Abbrechens« wie auch »Zeigen und Zuschauenss, insofern
die spiirende (Selbst-)Wahrnehmung, die Bewegungspraktiken sowie die kollektiven
Aushandlungsprozesse von Bedeutungen, Sinn und Bedarfen sich in und durch die
Versprachlichungen bilden und ausdifferenzieren. Es wird deutlich, wie diese Reflexi-
onsphasen ein »Ineinandergreifen von spiirenden Selbstbeziigen und selbstreferenzi-
ellen Positionierungen zu den eigenen Wahrnehmungen und zum choreographischen
[bzw. Bewegungs-, LS] Material« (Kleinschmidt 2018: 252) sind.

89 Ich beschrianke mich hier in meinen Verweisen auf praxeologische Forschungsarbeiten. Zu nen-
nen wire zudem ein breites Spektrum von Literatur zu Tanzvermittlung bzw. tanzpadagogischer
Arbeit. Exemplarisch zu nennen sind: Barthel 2017a; Barthel/Artus 2007; Bietz/Heusinger von Wal-
degge 2010; Klein et al. 2011; Klinge 2004; 2014; Lampert 2007; Quinten/Schroedter 2016; Stern
2014. Zudem gibt es ein breites Angebot an Fortbildungs- und Qualifikationsangeboten, insbe-
sondere durch zunehmende Fordermaoglichkeiten im Rahmen Kultureller Bildung (vgl. https://ww
w.aktiontanz.de).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de

3. Improvising Biography

Damit stellt sich mit Blick auf Reflektieren die Frage, wie diese Praktik als temporal
und tiber verschiedene Akteure verteilt konzipiert werden kann. Dafir soll zunichst die
Wiederholungsstruktur der Improvisationspraxis analysiert werden, um davon ausge-
hend Reflektieren-in-Bewegung aus dem Material als eine weitere Reflexionsweise zu
entwickeln.

3.4.4.2 Differenz in und durch Wiederholung

»[A]ll >things< are co-worldings, all essenses
provisional, and [..] as bodies, we are always
chiasmically making the world.«

(Neimanis 2019: 61)

Die bereits vorgestellten Praktiken des Kreuzens bzw. der Raumtransformation und des
Kreisens bzw. dem ssich kollektiv in die Existenz rufen< sowie den Praktiken des Spii-
rens — mafdgeblich entlang der Dimensionen der Berithrung, des Zeigen und Zuschau-
ens, des Aufhoren und Abbrechens wie auch des Reflektierens — lassen sich ebenso als
generative Routinen herausstellen; und damit mochte ich Wiederholungsprozesse in
den Blick riicken.?®

Als bewegter, lebendiger, sich ausdriickender und materialer Leib entsteht Verin-
derung in der Ereignishaftigkeit der Wiederholung, was durch Merleau-Pontys Kon-
zeption des Korperschemas ausdifferenziert werden kann. Das Kérperschema entsteht
aus Wiederholungen und findet als Sedimentierungen und Habitualisierungen seinen
Ausdruck in einem spezifischen Horizont des »ich kann« (vgl. Merleau-Ponty 1966; Ger-
lek/Kristensen 2017). Brinkmann fasst das leibliche »ich kannc« als ein Selbstverhiltnis,
das sich aus einer Relationalitit von Zeit, Bewegung und Erfahrung speist (vgl. 2020).

Wenn Brinkmann die Performanz der Wiederholung in ihrer Ereignishaftigkeit in
den Fokus riickt, greift er dabei auf Derridas dekonstruktive Perspektive auf Wiederho-
lung zuriick, der die Differenz in der Wiederholung scharf stellt; gleichermafien wiren
mit Blick auf die iterative Logik sozialer Praxis auch Butlers Arbeiten einzubeziehen,
insofern diese Iteration in ihrer Machtférmigkeit zu denken erlauben (vgl. bspw. Butler
2019 [1991]; 2016 [2006]). In der Analyse bewegter, leib-korperlicher und auch kollekti-
ver bzw. zwischenleiblicher Praktiken, sind diese folglich einerseits als routinisierte
Prozessverlaufe auf der Basis inkorporierten Wissens und habitualisierten Kénnens zu
konturieren, durch die sie erst als Praktik (an-)erkennbar werden, andererseits ereig-
nen sich die je spezifischen situativen Konstellation von Akteuren zu unterschiedlichen
Zeitpunkten als performative Iteration, die notwendig eine Differenz evoziert. Akteu-
re sozialer Praktiken (ent-)stehen zwar performativ, jedoch nicht ohne sVorgeschichtes,
sondern in einer sozial und praktisch konfigurierten Zeitlichkeit, in denen Praktiken
als ein »kulturell verfiigbares und zirkulierendes Repertoire« (vgl. Schifer 2016¢: 142)
zu verstehen sind. Dieses zirkulierende und kulturelle Repertoire formiert durch »die

90 Anliegen ist es, verschiedene Konzeptionen, bspw. phanomenologische, performativititstheore-
tische oder dekonstruktive, so aufeinander zu beziehen, dass sie sowohl die Routinisiertheit als
auch Verschiebungsmomente von Praktiken einholen kénnen. Vgl. insbes. Schafer 2013; Kap. 6 fir
eine vergleichende und differenzierende Analyse des Wiederholungsbegriffs.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

239


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Biography Matters

wiederholte Konfrontation mit den Gestalten ihrer [der Subjekte] Welt« ein inkorpo-
riertes, dauerhaftes und implizites Wahrnehmungswissen, so Prinz (2015: 182). Dieses
Wahrnehmungswissen rahmt sie als sperzeptiven Sinn«< und verweist damit auf die Fra-
ge nach den »kollektiv geteilten, kulturellen Wahrnehmungsordnungen und -liicken«
(ebd.).

Wenngleich Sozialitit praxistheoretisch als »eine stindige Bewegung der Versamm-
lung von Aktanten [betrachtet wird], die in ihrem Zusammenwirken Praktiken erzeugen
und sich im Verlauf der Praxis immer wieder dndern, weil sie sich erginzen, neu formen
oder durch neue Aktanten substituiert werden« (Hillebrandt 2015: 43), kommt dabei
menschlichen Kérpern eine besondere Stellung zu. Sie sind, so Hillebrandt, ein zentra-
ler Bestandteil der Entstehung und des Vollzugs von Praktiken, weil sie nicht nur in das
praktische Geschehen verwickelt sind, sondern leiblich involviert sind und gestaltend
mitwirken. Der praktische Sinn bildet sich situativ und im >Jetzt« im Vollzug, ist also
in spezifischer Weise durch die korperliche Prisenz geprigt — wenn auch nicht deter-
miniert. Er verweist zugleich auf die korporale Differenz, in der die beteiligten Korper
stets auch leiblich involviert sind und iiber »implizites Praxis- und Wahrnehmungswis-
sen« (Prinz 2016: 183) verfiigen. Durch den Einbezug phinomenologischer Denkange-
bote - insbesondere Merleau-Pontys >Phinomenologie der Wahrnehmung« (1966) — er-
scheint dieses Wissen als ein durch den wahrnehmenden Leib generiertes: Wahrneh-
mung ist als »sinnlich-sinnstiftender Prozess« (Prinz 2016: 189) durch das >Zur-Welt-
sein< begriindet. In diesem Sinne setzen Wahrnehmungsprozesse das sinnlich Gegebe-
ne erst zu>Phinomenen< zusammen. In ihrer Analyse der >Praxis des Sehens« (vgl. 2014)
diskutiert Prinz Sehen als produktiven und projektiven Akt (vgl. 2016: 189): Der Vorgang
der perzeptiven Differenzierung, so arbeitet sie mit Merleau-Ponty heraus, wird »von
der>fungierenden< oder >motorischen Intentionalitit« des in einem Praxisfeld situierten
Leibes getragen« (ebd.: 190). Am Beispiel des Sehens kann also nachvollzogen werden,
wie sich durch die leiblich erfahrenen »Praxis- und Wahrnehmungsanforderungenc« ei-
ne »perzeptive Syntax«’! (ebd.) bildet. Auch hier zeichnet sich ein zirkulires Prinzip ab,
in dem Wahrnehmunyg situiert ist und gleichermaflen Wahrnehmungssituationen aktiv
und praktisch herstellt. Prinz verweist zudem in Anlehnung an Foucaultsche Denkfigu-
ren darauf hin, dass Wahrnehmungswissen »ein durch die Strukturen des Dispositivs
vermitteltes, kollektiv geteiltes« (ebd.: 194) ist. Dennoch ist dieses Wahrnehmungswis-
sen variabel und kann in der leiblichen und praktischen Auseinandersetzung mit Welt
»die eigene Perspektive verschieben« (ebd.: 196). Hier lisst sich an Kleinschmidts star-
ken Rekurs auf Episteme erinnern, die in kollektive Praktiken des Reflektierens das zu
Reflektierende erst hervorbringen und (differenzierend) als ein Phinomen konturieren.

Praktiken sind entsprechend immer an eine zustindliche Leiblichkeit gebunden,
»da der Leib immer schon mit uns ist und wir dieser Leib sind« (vgl. Merleau-Ponty
1966: 242f.). Dies wird in kdrperlichen Ausdrucksgestalten beobachtbar (vgl. ebd.; Hille-

91 Ananderer Stelle spricht Prinz von einem »perzeptiven Sinn« (2016: 182), was begrifflich stark an
Bourdieus »praktischen Sinn« (1993) erinnert. Beide Begriffe heben auf die Fahigkeit ab, situativ
»spontanc zu erfassen, d.h. basierend auf inkorporiertem und dauerhaftem, implizitem Wissen,
was die praktischen Anforderungen sind.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

brandt 2015b: 42).°* Die Verschrinkung dieser Dimensionen des Involviert-Seins leib-
korperlicher Akteure lisst sie einerseits als materiellen »Durchgangspunkt von Prak-
tiken« (Schifer 2016c: 145) erscheinen, andererseits verweist die Leiblichkeit auf die
Dimension affektiven und ereignishaften Involviert-Seins, sodass sich in diskursiven
und nicht-diskursiven Praktiken spezifische Subjektivititen bilden, die im Modus des
praktischen Sinns und des leiblichen (kollektiven) Gedichtnisses in Relation zueinan-
der stehen. Dies auf der Basis inkorporierter Dispositionen und impliziten Wissens,
durch welche die erlebte Praxis erst als bedeutungsvoll, relevant oder sinnhaft wahrge-
nommen werden kann.

Auf diesem Hintergrund ist es sinnvoll, den Begriff der Wiederholung in Verbin-
dung mit dem der korporalen Differenz zu nutzen, um das Involviert-Sein leibkor-
perlicher Akteure in Praktiken zu konzipieren bzw. zu betrachten »wie Differenz lokal
produziert wird« (ebd.: 155).”> Eine Heuristik fiir diese Analyse bietet der Begriff der
Responsivitit, der Praktiken als »Antwortgeschehen« in den Blick nimmt.%*

Ein Antwortgeschehen erscheint aus phinomenologischer Perspektive als eine Dy-
namik zwischen leiblichem Sich-Zeigen und der Antwort auf den Anspruch des Ande-
ren. Es ist zugleich ein Ereignis, in dem sich die Differenzierung von Selbst und An-
derem erst vollzieht.®> Waldenfels’ Begriff »responsiver Leiblichkeit« (2016: 368-378) ist
durch drei Momente gekennzeichnet:

92 Natirlich kénnen sich Praktiken auch ohne die Prasenz oder den Einfluss von menschlichen Teil-
nehmer*innen vollziehen, jedoch braucht es eine wahrnehmende und analysierende Instanz, um
sie als solche forschend zu differenzieren oder zu rahmen. Spannend wére es, automatisierte
und virtuelle Auswertungsorgane in ihrer Eingebundenheit, Generierung oder Stérung von Prak-
tiken zu untersuchen, aber auch in dieser Uberlegung wird deutlich, dass Fragestellungen und -
interessenimmerin bestehenden epistemischen Ordnungen entstehen bzw. relevant werden oder
in Differenz dazu transformiert werden —und damit stehen sie in einem Verweisungsverhiltnis zu
Wissenskulturen, die durch, mit und zwischen sozialen Akteuren gebildet werden. Den Kreis an-
erkennbarer sozialer Akteure auf Menschen zu beschranken, wird zunehmend durch post-huma-
nistische Positionen kritisiert; so schlagt Neimanis bspw. eine post-humanistische Phdnomenolo-
gie vor: »[PJosthuman feminism provides understandings of bodies as operating simultaneously
across different interpermeating registers, from the biological or chemical to the technological,
social, political, and ethical« (2019: 23). Folglich formuliert sie, »if phenomenology asks us to un-
derstand the world as lived, we can only begin from a situated politics of location—albeit one
whose spatiotemporal scale is torqued through posthuman relationalities and becomings« (ebd.:
25). Neimanis hebt dabei hervor, dass »[t]he ways in which we understand what it means to be a
body, the cartographies that our bodies chart, and our inextricability from complex webs of rela-
tions are all lived by us, in phenomenologically relevant ways« (ebd.: 58).

93 Mit Foucault wire demnach stets genealogisch zu arbeiten, sodass »man nicht Vorstellungen hin-
ter den Diskursen behandelt, sondern Diskurse als geregelte und diskrete Serien von Ereignis-
sen—diese winzige Verschiebung[...] erlaubt, den Zufall, das Diskontinuierliche und die Materialitdt
in die Wurzel des Denkens einzulassen« (Foucualt 1974: 41, Herv.i.O.)

94  Dieswird auch von Schatzki betont, wenn er Praktiken als »embodied, materially mediated arrays
of human activity centrally organized around a shared practical understanding« (2001a: 2) rahmt.

95  Waldenfels zufolge ist der Leib»immer auch schon von der Differenz zwischen Eigenem und Frem-
den gezeichnet« (2016: 365). Er differenziert dies aus, indem er von »responsiver Leiblichkeit«
spricht, die er»als eine Verhaltens- und Erlebensweise interpretier[t], die immer schon auf fremde
Anspriiche antwortet« (ebd.).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

241


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Biography Matters

Er spannt das leibliche Antworten zwischen Intentionalitit, Kommunikativitit und
Responsivitit auf, wobei Intentionalitit bedeutet, »dass jedes Erleben sich auf etwas be-
zieht [..] einschlieRlich der Einbettung in die Horizonte eines Handlungsfeldes« (ebd.:
367); Kommunikativitit bezeichnet die intersubjektive Regelhaftigkeit, die das >Wie«
des Antwortens reguliert (vgl. ebd.: 368); Responsivitit steht in Verbindung mit »ei-
nem fremden Anspruch, wobei Ansprechen sowohl ein Ansprechen, einen Appell wie
auch einen Anspruch im Sinne eines Ansprucherhebens bedeutet« (ebd.).

Das Antwortgeschehen ist mit Waldenfels als Kreisbahn zu imaginieren, in der Sen-
sorium — der Bereich des Bemerkens — und Motorium — der Bereich des Bewegens und
Bewirkens — vermittelt sind durch das Responsorium: »Das Antworten verliuft iiber
verschiedene responsorische Register« (ebd.: 372), die in dem leiblichen Verhiltnis zur
Wirklichkeit grinden. Als zirkulires Geschehen, welches leiblich vermittelt seine Dy-
namik entfaltet, konstatiert Waldenfels, dass wir selbst die Umwelt verindern, in der
wir uns orientieren (vgl. ebd.: 371); das >Worauf« des Antwortens steht also in einer
Relation zu dem, was innerhalb des >praktischen Feldes< bemerkt wird. Hier kann Ah-
meds (2006; 2010) Auseinandersetzung mit Orientierungen diesen Prozess einmal mehr
ausdifferenzieren, insofern sie Orientierungen feministisch-materialistisch als sozio-
historisch und machtférmig konstituiert herausstellt, in dem auch sinnlich-leibliches
Empfinden, Orientieren, Interagieren fundiert ist. Leibliches Antworten ist somit so-
wohl in affektiven und atmosphirischen ebenso wie in materiellen und symbolischen
Ordnungen gegriindet (vgl. Brinkmann 2019a).

Mit Blick auf Reflektieren und in der Verkniipfung phinomenologischer und pra-
xistheoretischer Analysen, kommen Waldenfels Uberlegungen eine Scharnierfunktion
zu. Seine Formulierungen stellen das Paradox der Wiederholung als »Wiederkehr ei-
nes Ungleichen als eines Gleichen« (2001: 7 in: Schifer 2016: 140) heraus, auf das beide
analytischen Perspektiven gleichermafien rekurrieren. So ist der Wiederholung stets
Verinderung bzw. Differenz inhirent. Praxeologisch greift dies insbesondere Schifer
in seinen Analysen der Mechanismen der In/Stabilitit des Sozialen auf; sein theorie-
vergleichender Blick sowohl »auf die routinisierte Reproduktion sozialer Praktiken, [..]
[wie] auch auf deren Transformation« (2013: 12), bietet hier eine weitere Perspektive.
Neben der Stabilitit sozialer Praktiken, die als raum-zeitliche Stabilisierung auf Routi-
nen griindet, nimmt Schifer auch »spontane Transformationsfihigkeit sozialer Praxis«
(2016c: 139) in den Blick. In seiner Betrachtung von Praktiken und ihren Verbindungen
in Zeit und Raum rekurriert er ebenso auf den Begriff der Wiederholung — allerdings
aus einer poststrukturalistischen Perspektive, sodass auch dort das Moment der Diffe-
renz inbegriffen ist. So wird deutlich, dass soziale Praktiken nicht nur als >gelingende
Choreographienc analysiert werden kénnen, sondern insbesondere auch Reibungsmo-
mente Beriicksichtigung finden miissen, um »Unpassungen zwischen einer geschicht-
lich-gesellschaftlichen Kérperlichkeit und den jeweiligen Situations-bedingungen« (Al-
kemeyer 2019: 292) analytisch einzubeziehen.

Mit diesem Fokus auf Transformationsmomente lohnt es sich die Beispiele aus der
beobachteten Praxis noch einmal zu betrachten — und zwar, um somatische und zwi-
schenleibliche Reflexion in den Blick zu riicken (vgl. dazu auch Kleinschmidt 2018; Stern
2019; Spahn et al. 2019).

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

3.4.4.3 In-Bewegung reflektieren

Diese Form des Reflektierens zeigt sich in der mikrologischen Beobachtung von
Bewegungsvollziigen. Dabei stellen Aufgaben und Scores eine Rahmung von Be-
wegungsphasen dar, die eine individuelle oder kollektive Auseinandersetzung (her-
aus-)fordern. Die Auseinandersetzung sehen zwar keine Soll-Lésung vor, dennoch
sensibilisiert und initiiert die Aufgabe die Wahrnehmung und den Bewegungsvollzug
der Einzelnen. Die Aufgaben stellen einen Impuls dar, der durch die Teilnehmer*in-
nen ausgedeutet werden muss, der Impuls bzw. die Aufgabe losen damit Momente
der »Widerstindigkeit« (Fritsch 2007) aus, die performativ und kérperlich >geldst«
werden. Widerstindigkeit ist hier als eine spezifische Form der Auseinandersetzung
zu verstehen, in der die Aufgaben Bewegungsprozesse auslosen und herausfordern,
die einen Umgang mit korperlichen Bewegungsmoglichkeiten und -grenzen, habi-
tualisiertem Bewegungskénnen auslosen und auch Entscheidungsprozesse initiieren,
die ihren beobachtbaren Ausdruck in Bewegungen finden. Der Bewegungsvollzug ist
dabei durch Emergenz gekennzeichnet — und rekurriert in seiner Genese nicht nur auf
leib-kérperliche >Fahigkeitens, sondern auch auf ein in der Improvisation verfiigbares
>Gestaltungswissens, insofern auch in diesen Momenten Gestaltungsentscheidungen
sichtbar werden. Improvisations-Kénnen speist sich entsprechend sowohl aus habi-
tualisiertem, verkérpertem Wissen — der Korper tritt als Agens auf (Meuser) — als
auch in einer situativen Auseinandersetzung mit materiellen und sinnlichen Impulsen
(Bodenbeschaffenheit, Dinge, Musik, Rhythmus etc.) bzw. dem leibkérperlichen (kol-
lektiven) Bewegungsvollzug selbst, im Sinne eines propriozeptiven, kinisthetischen
und proxemischen Prozesses. Dies wird auch beschrieben als das Einnehmen einer
>Vogelperspektive« auf sich selbst und das Bewegungsgeschehen, in der dieses im
Vollzug (selbst-)wahrnehmend zum Gegenstand wird oder als Entscheidungsgrundla-
ge selbst- und bewegungsreflexiv zum Einsatz kommt.?® Dies verweist einmal mehr
auf die Verflechtung mit diskursiven und praktischen Wissensformen, die sich als
sozio-somatische (vgl. Wuttig 2020a) und leiblich-affektive Rahmungen materiali-
sieren. Praktiken und auch Subjekte bilden sich in diesen Rahmungen durch und in
spezifischen aisthetisch-dsthetischen Wissens- und Kénnensressourcen.

Die Teilnehmer*in beweglich ganz langsam, fast in Zeitlupe, ilber den Boden: ihre
rechte Schulter ist aufgestitzt, ihr Kopf liegt flach, wiahrend ihre Zehen aufgestellt
sind und den Kérper in der Luft halten. Der Korper ist ein bewegliches Dreieck, das
seine Form ganz langsam verdndert, verliert. Sie kippt iher Fiifse seitwédrts und dreht

96  Dies konnte auch durch den Begriff der »dsthetische Erfahrung« beschrieben werden und damit
fur bildungstheoretische Fragen anschlussfihig werden. Brandstetter weist in ihren Ausfithrun-
gen explizit auf die sprachliche Vermitteltheit dsthetischer Erfahrungen hin, in denen Wahrneh-
mungsprozesse selbst zum Gegenstand werden (vgl. 2013). Wenngleich diese Auslegung nahe-
liegt, ist sie nur durch die nachfolgende oder begleitende Explikation durch die Teilnehmer*innen
selbst (wie auch durch meine Selbstbeobachtungen) einholbar. Dabei kristallisierte sich iiber den
Verlaufdsthetische Erfahrungals ein Aspektvon vielen in der Improvisationspraxis heraus, die sich
vornehmlich im (kollektiven) Selbstbezug biindeln. Daher wird >doing biography as corporeality«
als gemeinsamer Nenner herausgestellt.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

243


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24t

Biography Matters

sich weiter auf beide Schultern. Ein Fufs [6st sich vom Boden und schreibt einen gro-
Ren Kreis durch die Luft, wiahrend sie das Gewicht auf die andere Schulter umlagert.
Als das Bein sich wieder dem Boden annéhert, dreht sie ganz plétzlich und zieht das
Becken zuriick. Das Bein knickt ein und schiebt sich durch das stiitzende Bein ohne
den Boden zu beriihren. [...] Die Teilnehmer*in gibt ihrem Ellenbogen mit der rechten
Hand einen Schubs, sodass er nach aufien schnellt und der Kérper hinterher dreht,
dabei verschrinken sich die Beine umeinander; neben ihr liegt die andere am Boden.
Ohne zu schauen, |6st sie ein Bein und schiebt es in einem Halbkreis um den Kopf der
anderen und bleibt in einer breiten Hocke stehen. IThr Arm hdngt lang neben ihr und
dockt an dem aufgestellten Ellenbogen der anderen an. Mit diesem Kontakt verlagert
sie ihr Gewicht leicht auf die linke Seite und den Ellenbogen der andern, sodass sie
sich weiterdrehen kann. Aus der leichten Riickbeuge landet sie so im halbaufrechten
Stand und l3sst den Ellenbogen los. [...]

In diesem Beispiel wird eine weitere Form des Reflektierens anschaulich: die wahrneh-
mende und gestalterische Dimension des sich bewegenden Kérpers im Vollzug und im
Kontakt (vgl. Huschka 2008). Sogar fiir die Beobachter*in wird sichtbar, wie die Teil-
nehmer*innen sich im Bewegungsvollzug selbst wahrnehmen, sich von der Bewegung
leiten, ja, sogar tiberraschen lassen. Es scheint nicht ein forschendes Sich-Bewegen, in
dem von Moment zu Moment etwas geschieht. Dabei heifdt dies nicht, dass die Bewe-
gungen nicht auch mit einem sehr hohen Grad an Aufmerksamkeit und entschiedener
Setzung ausgefithrt wiirden; Es scheint mehr ein Interesse und eine Neugier zu sein,
die diese konzentriert-spielerischen Bewegungsvollziige auszeichnet. Aus den Beob-
achtungen wie auch den Auferungen zeigt sich dieser reflektierende Vollzug als ein
komplexes Gewebe aus wahrnehmender Selbstbeobachtung, in der der eigene Korper
teils zu einem Wahrnehmungsobjekt wird, beurteilenden Momenten und ihren (mog-
lichen) Entscheidungen wie auch registrierendem, aufmerkendem Gewahrwerden und
instruierenden Bildern, Gedanken, Assoziationen oder Aufgaben (vgl. Martin 2017: 115).
So kann die Teilnehmer*in kein grofRes Gewicht auf den Ellenbogen der anderen tiber-
tragen ohne ihr wehzutun und muss im Bewegungsvollzug selbst ihr Gewicht so vertei-
len, dass ihre Drehung trotzdem weitergeht. Die Bewegende auf dem Boden hingegen
war lange nur mit dem langsamen Verlagern von Gewicht beschiftigt, wihrend sie es
sich scheinbar zur Aufgabe gemacht hatte das Becken nicht am Boden abzusetzen. So
war diese >Aufgabe« bewegungsgenerierend und zugleich als Herausforderung sichtbar.

In dieser Perspektive auf Reflektieren als und im leibkdrperlichen Vollzug wird der
Betonung des habitualisierten, einverleibten Wissens, das sich durch praktische Erfah-
rungen und (symbolische) Ordnungen bildet, die Betrachtung des Korpers als Agens
und Produzent von Wissen anbei gestellt (Klinge 2019). Der Korper als sinnlicher und
erlebter Leib tritt dabei nicht nur als Speicher sozialer Strukturen in den Blick, son-
dern auch als Mitgestalter sozialer Ordnungen. Mit diesem Anliegen verbunden ist die
sozial- und kulturwissenschaftliche Hinwendung zu Praktiken des Kérpers und der Di-
mension der Leiblichkeit — insbesondere in der Frage nach Lern- und Bildungsprozes-
sen, die ihren Ausgang im Gewahrwerden des impliziten Wissens oder seiner Irritation
nehmen. Der Kérper wird in diesen Momenten des praktischen Tuns »selber zum Re-
flexionsorgan« (ebd.: 0.S.) und zwar in der Erfahrung von Differenz. Das sinnlich-leib-

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

liche (Selbst-)Erleben der Praxis verweist auch auf Irritabilitit, durch welche Momente
reflexiver Korpererfahrung entstehen koénnen. Hier verweist Klinge auf das Potential
sinnlich-leiblicher Erfahrungen in »Praktiken, die sich von der Wahrnehmung leiten
lassen, Differenzen oder Widerstinde erspiiren und nicht iiberwinden wollen« (ebd.:
0.S.). Insbesondere in der Differenzerfahrung des eigenen Korpers, aber auch inner-
halb von Akteurskonstellationen, verortet Klinge Reflexionsformen des Korpers als Leib.
In sinnlich-leiblichen praktischen Vollziigen kénnen damit reflexive Wahrnehmungs-
momente entstehen, in denen das implizite Wahrnehmungs- und Bewegungs-Wissen
zum Gegenstand von Reflexion wird. Diese Momente kénnen durch den Begriff der 4s-
thetischen Erfahrung gerahmt werden, in denen ein reflexives Gewahrwerden des kor-
per-leiblichen Wahrnehmungsvollzugs selbst entsteht: Asthetische Erfahrungen sind
»in der Sinnlichkeit der Wahrnehmung verankert, dringen aber zur reflexiven Verar-
beitung, ohne dabei den Bezug zur Kérperlichkeit zu verlieren« (vgl. Brandstetter 2013:
0.S.). In dieser sinnlichen Aufmerksamkeit wird »[d]ie sonst zweckdienliche Orientie-
rung [..] selbstbeziiglich, der auf Wiedererkennen fixierte Sinn zieht sich auf die ihn
erzeugende Sinnlichkeit zuriick« (Seitz 2015: 0.S.). Ubergreifend wird von unterschied-
lichen Autor*innen das Performative und der Vollzug dieses Modus der Gegenwirtig-
keit hervorgehoben, in der die Wahrnehmenden »auf sich selbst zuriickgeworfen« (ebd.)
sind. Seitz hebt die Gegenwartsgebundenheit und leibliche Bezogenheit dsthetischer
Erfahrung heraus und distanziert sich zugleich von einer Konzeption, die die sehen-
de Wahrnehmung in den Vordergrund der sinnlichen Erfahrung stellt. So scheint die
isthetische Erfahrung sich durch ein »Wahrnehmungsspiel« (Seel 2003: 60) zwischen
Wahrnehmung und Wahrgenommenem auszuzeichnen. Als »dsthetisch zugelassene[n]
Gegenwart« (Seel 2003: 91) ist der Brennpunkt der dsthetischen Erfahrung ein Gesche-
hen und eine Vollzugserfahrung: »Wir nehmen war, und wir spiiren unser Wahrneh-
men, und wir richten die Aufmerksamkeit auf Beziige, die der Wahrnehmung ansons-
ten entgehen« (ebd.: 97). Seel betont dabei: »Der begrifflich-erkennende Zugang zur
Welt enthilt den der dsthetischen Begegnung mit ihr« (ebd.: 96), sodass mit dem Er-
scheinenden immer auch sein Erscheinen zuginglich wird. Die isthetische Fokussie-
rung oder auch Wahrnehmung der Welt »will sich ihrer Gegenwart aussetzen« (ebd.:
96). Seitz verortet dsthetische Erfahrung im Anschluss an Arnold Berleant hingegen in
einem »dsthetischen Kriftefeld« (2015), sodass sie in ihrem Vollzug an soziale und kultu-
relle Kontexte gebunden konzipiert ist. Hier verweist sie auf die chiastische Verschrin-
kung von wahrnehmendem Leib und wahrnehmbaren Kérper, wie sie durch Merleau-
Ponty ausdifferenziert wurde. Es geht damit vielleicht weniger, wie durch Brandstetter
formuliert, um die >Befreiung von Disziplinierung und Codes« (vgl. 2010: 188), sondern
vielmehr um das Gewahrwerden dieser Verschrinkung im Vollzug. Dies kann als Refle-
xion verstanden werden, indem das, was darin zur Erfahrung wird, transformiert wird,
weil es fur diesen (Vollzugs-)Moment selbst zum Gegenstand wird.

Diese Form des Reflektierens wird praxeologisch in vielfiltigen Bewegungsformen
erforscht. Dabei werden in der (Selbst-)Beobachtung praktischer Reflexion »kritische
Momente des Mifdverhiltnisses und Mif3klangs« besonders relevant, da diese, so
Bourdieu, einen »Augenblick des Zogerns« auslosen konnen im Sinne einer »Form
von Denken oder sogar praktischem Reflektieren« (vgl. Bourdieu 2001: 208f.); Alke-
meyer schliefdt hieran an und fasst diesen Prozess als Nachspiiren (vgl. 2013: 55, Herv.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

245


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Biography Matters

i.0.). Ein praxistheoretischer Reflexionsbegriff ist entsprechend gerade an Momen-
ten interessiert, in der habitualisierte Praxisvollziige briichig scheinen, »weil damit
die Moglichkeit eines reflexiven Spiirens des eigenen Leibes in seiner Beziehung zu
den (funktionalen, isthetischen, normativen) Anforderungen einer Praktik« (ebd.)
beobachtbar werden kann.

In diesen Momenten entsteht ein Befremden, in der die Normativitit und Habi-
tualitit von Wahrnehmen mit Blick auf Praxisvollziige in Erfahrung gebracht wird. Da-
durch kann ein Erkennen der historischen Relativitit und Kontingenz von Ordnungen
entstehen. Es ist demnach gerade leib-sinnliche Erfahrung, in der die Selektivitit und
Exklusivitit von Normalitit reflexiv gegenwirtig werden kann und indem leib-sinnli-
che Erfahrung als vermittelt und briichig erlebt wird.

Und diese Erfahrung muss nicht >sprachlos« vonstattengehen, wenngleich immer
wieder betont wird, dass isthetische Erfahrung >sprachlos macht« (vgl. Mersch 2001:
82f. In Seitz 2013: 155). Hier konnen die Beobachtungsdaten der Improvisationspraxis
als ein Korrektiv eingebracht werden, denn entgegen der Vorstellung eines >stummen
Vollzugs«wird oft kommentiert, verlautsprachlicht, befragt und auch ausgehandelt (vgl.
Kleinschmidt 2018; Alkemeyer/Michaeler 2013; Hardt/Stern 2019a).

Kleinschmidt geht in Bezug auf Probenprozesse des choreographisch-forschenden
zeitgendssischen Tanz soweit ein »Reflexionsdispositiv« (ebd.: 205) zu konstatieren, um
die »multimodal-sinnlichen sowie selbstreferenziellen Dimensionen« (ebd.) des Reflek-
tierens zu fassen. Zugleich stellt sich mit Blick auf das hier analysierte Material die Fra-
ge, was im Reflektieren als Gegenstand hervorgebracht wird bzw. woraufhin reflektiert
wird (vgl. Martin 2017). Wenngleich auch die beforschte Improvisationsgruppe spora-
disch Auftritte hatte und damit auch Probenprozesse durchlaufen hat, zeichnet sich der
Kurs allgemein gerade nicht durch sein >Hinarbeiten auf ein Produkt« innerhalb eines
markformig organisierten Kunstfeldes aus, sondern durch die >freiwillige< Teilnahme
an einem Kurs, welcher produktions-enthoben als Hobby besucht wird.®” Wie jedoch
die diskutierten Auflerungen der Teilnehmer*innen aufzeigen, ist dieses Be-Suchen
auch als Suche auszudeuten: Wenn Kleinschmidt die generativen Routine des Probens
im kiinstlerischen Feld in Zusammenhang mit Diskursen, kulturellen Codes der Flexi-
bilisierung sowie bewegungsanalytischen Konzepte und Artefakte als eine »dynamische
Matrix des Feldes« (2018: 295) fasst, »durch die Wissen prozessiert und produziert wird«
(ebd.), gilt es in Bezug auf die beobachtete Improvisationspraxis ebenso dem zu fragen,
welches Wissen >prozessiert und produziert« wird. Dann wire zu untersuchen, worauf-
hin sich Beziige orientieren, was zum Gegenstand wird oder nicht wird, wann und in
welchen Konstellationen >Reflexion« eine geeignete Analyse- oder Beschreibungskate-
gorie ist. Dies kann noch weiter gedacht werden mit Bezug auf Hardt, die von einem
»Feedbackgewebe« spricht, »das durch unterschiedliche Faktoren, wie das Setting, die
eingebrachten Diskurse, die eigenen Erfahrungen und Kenntnisse, die gemeinsamen
Bewegungen und die personlichen Reflexionsmuster erst im Prozess entstehen« (2019:
38).

97  Es gab einen Auftritt im Rahmen einer wissenschaftlichen Tagung (2016) wie auch im Rahmen
einer Finnisage in einem Kunstverein (2018). Einzelne sind zudem selbst tanzpadagogisch oder
-therapeutisch ausgebildet und tatig.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Improvising Biography

In diesem Sinne verweist Waldenfels auch darauf: »Was uns bewegt, ergibt sich,
wenn wir der Bewegung folgen« (Waldenfels 1987: 178 in Seitz 2015: 0.S.). Ubertragen
auf die Improvisationspraxis bedeutet sder Bewegung folgen< sowohl das aufmerksame
Wahrnehmen des Bewegungsvollzugs als auch, wie bereits angesprochen, den Bewe-
gungskontext einzubeziehen, um zu fragen: worauthin orientiert sich die Bewegung?
Was gerit hier in Bewegung?®®

Diese Fragen generieren einen Ubergang in das nichste Kapitel. Denn einerseits,
so Hillebrandt, lassen sich Praxisformationen »nur in actu als Materialisierungen von
Praktiken verstehen, die qua definitionem Ereignisse sind, die sich situativ vollziehen«
(2015: 38). Andererseits trat durch die lange empirische Phase neben, entlang und un-
terhalb der situativen Vollzugswirklichkeiten >doing biography«im Sinne einer transsi-
tuativen Praxis als Gegenstand zutage. Wenn Praktiken auch als »Verkettungen« (Hil-
lebrandt 2016: 79; 2015: 38) verstanden werden, in dem Sinn, als dass Praktiken mate-
riell, d.h. kérperlich und dinglich verankert entstehen und sich verketten (vgl. ebd.), so
sind in diesen beobachtbaren Verkettungen spezifische Kontinuititen, Diskontinuiti-

ten bzw. Verschiebungen zu bemerken. Dies wird im Folgenden entfaltet.®

3.5 Praktiken als >un/ordentliche« Sinngewebe

»Die archdologisch-genealogische Lupe zeigt also nicht nur den Bruch, sondern sie
zeigt auch die Interferenz mit anderen Praktiken im Moment des Aufhérens oder
Anfangens einer Praxis. [...] Die archidologisch-genealogische Nahanalyse der histori-
schen Kausalmechanik liefert hingegen ein ausgeglicheneres Bild, in dem deutlicher
wird, was an den Praktiken weitergeht und was an ihnen aufhort. Dass dabei Interfe-
renzen zwischen verschiedenen, urspriinglich getrennten Praktiken eine besondere
Bedeutung gewinnen, verweist noch einmal darauf, dass das Verstehen seiner< Praxis
und ihrer Fortentwicklung eben ein reduktionistisches Unternehmen ist, das durch
die Untersuchung von Verflechtungen, d.h. durch die Untersuchung des materiellen
Sinngewebes, von der jede Praxis umgeben ist, korrigiert werden muss.«

(Richter 2015: 247)

In dem vorherigen Kapitel wurden Praktiken des Improvisierens entwickelt und darge-
stellt; vor diesem Hintergrund soll nun der Frage nachgegangen werden, wie diese in
der Improvisationspraxis fiir Prozesse des >doing biography« bedeutungsvoll werden.

98  Hierist die Perspektive Hardts auf Feedback instruktiv, die auch fragt: »Wie kénnen wir den My-
thos dekonstruieren, dass Reflexion neutral ist? Wir miissten dann untersuche, wie wir gelernt ha-
ben zu reflektieren. [...] Was fiir Werte werden dabei benannt, welche werden praktiziert?« (2019:
40).

99  Neben dem>stinzerischen<Wissen und Kénnen, das den augenscheinlichen Gegenstand einer Im-
provisationsgruppe bildet, deuten die routinisierten Praktiken der Raumkonstitution und des An-
fangskreises wie auch die sprachlichen AuRerungen und Reflexionsphasen darauf hin, dass die
Teilnehmer*innen das Improvisieren in dem »kollektive Frauenraum«fiir sich als »das Besondere«
empfinden.

am 14.02.2026, 20:03:38. P e

247


https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

