
178 Biography Matters

sie innerhalb dieses ›Rahmens‹ in ein Verhältnis zu setzen. Damit wird die Situiertheit

ihres Selbst imRahmen lebbarer Option sichtbarwie auchMomente derMit-Gestaltung

analytisch re-konstruiert werden können.

Diese These wird im Folgenden weiter entlang des Materials bearbeitet. Nachdem

zuvor KREUZEN II und KREISEN II als konstitutive Praktiken des Improvisierens dis-

kutiert wurden, wird im folgenden Kapitel die Improvisationspraxis selbst und damit

›doing biography as corporeality‹ zum Gegenstand.

3.4 SPÜREN II

In der Analyse der teilnehmenden Beobachtungen, der videographischen Sequenzen

und auch der den Prozess begleitenden Interviews und (Gruppen-)Diskussionen war

ein markanter begrifflicher Bezugspunkt das »Spüren«, welches im Folgenden ent-

lang exemplarischer Materialausschnitte in seiner Vieldeutigkeit aufgefächert werden

soll. Durch die Verschränkung praxistheoretischer und phänomenologischer Analysen

soll Spüren – als zentraler Bezugspunkt der Teilnehmer*innen – sowohl als Beobach-

tungsphänomen als auch Erlebensweise des Improvisierens konturiert werden.34 Da-

mit wird »die Bedeutsamkeit kommunikativ nicht zu erschließender, leiblicher Ver-

haltensdimensionen« (Antony 2019: 328) in zweierlei Hinsicht aufgegriffen: Als Praxis

kann Improvisieren einerseits in seiner performativen Dimension entlang von Prak-

tiken aufgeschlüsselt werden, insofern es sich über unterschiedliche Akteure verteilt

im Vollzug ereignet und als leib-körperliche und diskursiv-materielle Konstellationen

materialisiert; dies stets in Relation zu sozialen Ordnungen, die in Praktiken einge-

lassen sind und die diese zugleich mitgestalten. Andererseits wird die performative

Dimension des Sich-Bewegens als Erfahrung seitens der Teilnehmer*innen relevant,

die den Bewegungsvollzug mit Sinnbezügen versehen und sich als »bewegt« erfahren

und »spüren« – also eine spezifische leib-körperliche Spürsinnigkeit im Improvisieren

kultivieren (wollen).35

Spüren wird im Folgenden durch vier Praktiken ausdifferenziert, die im Analyse-

prozess generiert wurden und Kennzeichen der erforschten Improvisationspraxis auf-

zeigen: Brührungspraktiken, Zeigen und Zuschauen, Abbrechen und Aufhören sowie

Reflektieren.

Die Analyse der einzelnen Praktiken in diesem Kapitel wird anschließend theore-

tisch gebündelt und diskutiert in Bezug auf ›doing biography as corporeality‹.

34 Wie diese Analyse durch eine transsituative Brille zudem theoretisierend auf Biographie bezogen

werden kann, wird in Kap.4 entlang der Dimensionen der Verletzlichkeit, des Alter(n)s und der

Weiblichkeit als heterotopischen Raum ausgedeutet und als eine Praxis verkörperter Kritik disku-

tiert.

35 Zu Bewegung als sozial- und kulturwissenschaftliche Kategorie, vgl. Klein 2004; zum Sich-

Bewegen, vgl. Waldenfels 2007 und Huschka 2002; 2012a. Dass dies in hohem Maße auch durch

die sich verändernden Körper – durch Verletzungen und Alterungsprozesse – beeinflusst ist, wird

in Kap. 4 methodologisch reflektiert und theoretisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 179

3.4.1 Berührungspraktiken im Improvisieren

Die Teilnehmer*innen rekurrieren immer wieder auf »Spüren« als zentrales Erlebens-

moment. Diese Begriffswahl der Teilnehmer*innen wirft die Frage auf, wie dieses Spü-

ren erlebt wird, wie es sich vollzieht und wie ein gemeinsames Verständnis dieses Spü-

rens in der Praxis generiert wird.

Spüren wird im Folgenden über die Begriffe des Berührens und des Berührt-Seins

aufgeschlüsselt (vgl. Lindemann 2014; Fritz-Hoffmann 2017a; b), da diese in praxeolo-

gischer Einstellung das Phänomen des Spürens in seinen unterschiedlichen Dimensio-

nen des Affiziert-Seins ausdifferenzieren können: Sowohl als Selbstwahrnehmung oder

Selbstberührung im Körperkontakt oder leiblichen Affiziert-Sein von Bewegungen und

Materialitäten, wie auch durch atmosphärische Stimmungen, Vorstellungsbilder, Erin-

nerungen, Musik etc.36

Die folgendenUnterkapitel arbeiten spezifischeModi des Spürens heraus, die durch

den Begriff der Berührung theoretisch gerahmt werden.

3.4.1.1 Sich-Bewegen als performatives Phänomen

»Was etwas ist und als was wir es betrachten, hängt gewiss von unseren Begriffen,

Rahmungen, Inszenierungen oder Konzepten und Medien ab, die das ›Was‹ und ›Als

was‹ als solche bestimmen, ausstellen, hervorbringen oder vermitteln; doch schreibt

sich hinter ihnen etwas ein, das sich als ebenso widerständig erweist und sich ihren

Konstruktionen nicht fügt wie es durchscheinend bleibt […] nämlich die Materialität

ihrer Bedingungen selbst oder, im weitesten Sinne, die Tatsache ihrer Ex-sistenz, die

zugleich dafür verantwortlich ist, dass es sie gibt.«

(Mersch 2012: 23, Herv.i.O.)37

In dieser Dualität derMaterialität und des Diskursiven spannt sich auch das Phänomen

des Sich-bewegens bzw. der Bewegung als LeibKörper auf. Dabei erscheint der Körper

36 Für eine phänomenologische Diskussion leiblicher Reflexivität, die unterschiedliche Modi des

leiblichen Berührens ausführt, vgl. Brinkmann 2016. Er differenziert zwischen ›Sich-berühren‹ und

›Den anderen berühren‹, um daraus eine Theorie ›pädagogischer Interattentionalität‹ zu herzulei-

ten. Dadurch entwickelt er eine – auch für praxeologische Zugänge anschlussfähige – Analyseper-

spektive auf Situationen, »in denen in derMaterialität undMachtförmigkeit ordnungserhaltender

Maßnahmen […] nicht nur Regeln undNormen reaktualisiert [werden], sondern in der Performanz

geteilter Aufmerksamkeit ereignishaft Individuelles aufscheint« (ebd.: 19). Dies markiert für ihn

den Beginn von Bildungsprozessen, indem »[d]as Aufmerksam-Werden also (als Auffallen, Auf-

merken oder Bemerken) […] als ein Anfangen-Können« (ebd.) gelten kann. Dies wird in dieser Ar-

beit durch die Begriffe der De/Sensibilisierung und Des/Orientierung diskutiert.

37 Mit der Posthermeneutik entwickelt Mersch ein Denken, das Materialität als »Ge-Gebensein, […]

als die Anwesenheit eines Anderen schlechthin« (2012: 27) versteht. Er konzipiert dies als einen

Chiasmus zwischen »Zeigen und Sichzeigen, als Chiasmus zwischen Signifikation und Materialität«

(ebd.). Diese Verflechtung bedeutet eine »negative Gegenwärtigkeit«, die durch Aisthesis – der

erkenntnisstiftenden Performativität sinnlicher Wahrnehmung – eine ethische und ästhetische

Haltung hervorruft (vgl. ebd. 27f.). Eben diese ethisch-ästhetische Haltung wird auch im Sich-

Bewegen relevant.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Biography Matters

als »Ausgangspunkt- und Zielscheibe einer Objektivierung,Metrisierung und Fragmen-

tierung von Bewegung […], dessen Bewegungen zunächst an geometrische Raummus-

ter angeglichen und dann einer linearen Zeitordnung unterworfen werden. Es ist der

Körper, über den sich eine Einübung in die Selbst-Bewegung und Bewegtheit des mo-

dernen Subjekts vollzieht« (Klein 2004: 8). Die Analyse von Bewegung stellt diese damit

nicht nur als ein physikalisches Phänomen dar, sondern als ein soziales und kulturel-

les Konzept, das in Beziehung zu seinen Kontexten untersucht werden muss.38 Aus

einer phänomenologischen Perspektive erscheint Bewegung als Selbstbewegung bzw.

Sich-Bewegen. Diese Bezogenheit auf den eigenen LeibKörper als Ausgangspunkt von

Bewegung wie auch als Wahrnehmungsmedium für (Selbst-)Bewegung wird in diesem

Kapitel über den Begriff der Berührung herausgearbeitet, als unterschiedliche Modi

wahrnehmenden Berührens und Berührt-Seins, durch die Bewegung erst als Phäno-

men erfahrbar und beschreibbar wird.

(Selbst-)Bewegung zu beschreiben ist insofern eine Herausforderung, da im Voll-

zug »die Möglichkeit des Dortseins schon im aktuellen Hiersein mit da ist. […] Das

Jetzt verweist in sich schon auf anderes, so daß Bewegung ein Durchgang, ein Über-

gang ist und nicht aufzuteilen auf Abstände, die man immer weiter verkleinern kann«

(Waldenfels 2016: 267). Damit entsteht die Frage nach dem »bewegende[n] Prinzip der

Bewegung selbst« (Huschka 2012a: 205), die insbesondere tanzwissenschaftlich aufge-

griffenwird.39 Der eigne Körper fungiert dabei als »Bezugsort« (2008: 177) für »Prozesse

der Selbstbildung, Reflexion und sinnlichen Bezugnahme zur Welt, die ästhetisch viel-

fältige Selbst-Entwürfe in Bewegung mitführt« (ebd.: 176). Diese gründen im eigenen

Körper als Leib, der sich durch sein ›Zur-Welt-sein‹ (Merleau-Ponty) auszeichnet: der

LeibKörper ist sinnlich-somatisch, leiblich-affektiv auf seine Umwelt bezogen, verhält

sich perspektivisch-wahrnehmend und praktisch zu ihr und ist durch diese Relatio-

nalität konstituiert (vgl. Laner 2019). Sich-Bewegen kann als Bewegungsphänomen im

Vollzug auch als ästhetische Erfahrung analysiert werden – das heißt in der wahrneh-

menden Erfahrung derDualität des Körper-Habens undKörper-Seins (vgl. Brandstetter

2013 [2012]). Dabei ist diese Erfahrungen an die Performanz der tänzerischen Bewe-

gung gekoppelt, die als sinnlich-leibliches und soziales Phänomen spezifische Räume,

Zeiten und Wahrnehmungen generiert, die sich zwischen Selbstreferenzialität und ge-

sellschaftlichen Ordnungen aufspannen (vgl. Brandstetter/Wulf 2007: 11f.).

38 In dem Sammelband werden unterschiedlichste Perspektiven konzeptionell ausgearbeitet, die

Anschlüsse bieten, Bewegungsphänomene und -praktiken zu untersuchen. Auf Basis der empi-

rischen Grundlage dieser Arbeit, fließen die einzelnen Beitrage in die Analyse ein.

39 Sie bezieht sich dabei auf den Begriff der Energie im Sinne des griechischen ›energeia‹ als »›Wirk-

samkeit, wirkende Kraft‹« (2012a: 204). Damit, so Huschka komme Energie im Tanz eine ästhe-

tische Funktion zu. Sie fasst »das Energetische als ästhetische Kategorie« (ebd.: 203). Aus philo-

sophischer Perspektive kann der Begriff der ›energeia‹ durch den Bezug auf die Zeitlichkeit von

Praxis verdeutlicht werden – und zwar entlang der aristotelischen Begriffe der ›kinesis‹ und ›en-

ergeia‹: »Eine Bewegung (kinêsis) sei dadurch charakterisiert, daß ihr Ziel (telos) außerhalb ihrer

liegt und eine Art Grenze (peras) darstellt. Sobald dieses erreicht wird, kommt die Bewegung an

ihr Ende, und hört folglich auf. Daher fallen hier Präsens und Perfekt auseinander […]. Am Beispiel

einer Wahrnehmung: er sieht und hat zugleich gesehen« (Dilcher 2013: 216).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 181

Grundsätzlich wird von den Teilnehmer*innen wiederholt geäußert, dass die wö-

chentliche Praxis einen ZeitRaum markiert, in dem sie für sich »spüren, wie man ei-

gentlich gerade ist«. Die routinierten (und ritualisierten) Abläufe zu Beginn der Stunde,

wie auch der Anfangskreis markieren einen wiederkehrenden Rhythmus, der ermög-

licht zu spüren, ›wie‹ sie ›sind‹, also eine Vergegenwärtigung des leiblichen Befindens

bzw. der existenzhaften Zuständlichkeit. Das kann zunächst als Verweis darauf gele-

sen werden, dass die Improvisationspraxis einen Raum des ›Sich-Erfahrens‹ eröffnet,

eine Art wahrnehmende Selbst-Affektion im Modus des Aisthetischen bzw. eine sinnli-

che Wahrnehmungserfahrung im Vollzug des Sich-Bewegens. Phänomenologisch wird

dieses sinnliche Gewahrwerden im Wahrnehmungsvorgang selbst als Bewegung ge-

dacht: »Bewegen und Wahrnehmen unterhalten in ihrer gegebenen Verstrickung, wo-

nachWahrnehmung eben Selbstbewegung ist, ein spezifisches kohärentes Verhältnis. […]

Der einsetzendeWahrnehmungsprozess ist die einsetzende Selbst-Bewegung« (Husch-

ka 2012a: 311f., Herv.i.O.; vgl. Waldenfels 2016). So beschreiben die Teilnehmer*innen,

dass sie die Anfangsphase nutzen, um »in Kontakt« mit sich zu kommen. Das von

Huschka benannte ›bewegende Prinzip der Bewegung‹ ist das leib-körperliche ›Zur-

Welt-Sein‹, das leiblich intentional in dieser situiert ist, d.h. praktisch auf dieses Da-

Sein bezogen ist und von den Teilnehmer*innen im Bewegungsvollzug wahrgenommen

wird. Das sinnlich-leibliche Wahrnehmen ist dann als ein synästhetisches und kinäs-

thetisches Affiziert-Sein zu verstehen, durch das nicht nur Sinn konstruiert wird, son-

dern das in und durch die Sinnkonstruktionen zugleich Welt (mit)gestaltet. Mit ande-

ren Worten: Sich-Bewegen muss als performativ-aisthetischer und zwischenleiblicher

Prozess gedacht werden.40

Huschka fasst den Körper als räumliches Phänomen, welches »dynamisch und po-

rös stets [in] Austauschprozessen transformatorischer Art« (2008: 178) involviert ist. Ge-

rade die Porosität verweist auf die Doppelaspekthaftigkeit dieses Körpers, die sich als

korporale Differenz realisiert: Der Körper als räumliches Phänomen ist in Austausch-

prozesse involviert, die sich als leiblich-affektives Berührt-Sein und sinnlich-somati-

schen Prozesse vollziehen. Dieser Austauschprozess ist damit ein rekursiver Wahrneh-

mungsprozess, der als (leibliche) Responsivität (vgl. Waldenfels 2016) oder als ästheti-

sche Erfahrung gefasst werden kann (vgl. Brandstetter 2004; 2013). Durch beide Begriffe

wird der Prozess des Wahrnehmens bzw. der Vollzug der Bewegung selbst zum Gegen-

stand – und zwar in seinen differenziellen Bezügen auf den eigenen Körper, andere/s

wie auch auf Beweglichkeit selbst (vgl. Huschka 2012a).41 In diesem ›Gewahrwerden‹

(Kämpf-Jansen) entsteht einMoment,welches die leibliche Bezogenheit als einMoment

40 Performativität ist ein nahezu allpräsenter Begriff in den Sozialwissenschaften, wohlgleich er so

vieldeutig wie uneinheitlich rezipiert und verwendet wird. So konstatiert Erika Fischer-Lichte ge-

neralisierend: »Was durch performative Akte hervorgebracht wird, entsteht erst, indem dieser Akt

vollzogen wird« (2012: 42, Herv.i.O.). Dieter Mersch zufolge durchkreuzt der Begriff der Perfor-

mativität traditionelle Begriffspaare und denmit diesen verbundenen Dualismen, wodurch diese

auf »Überschneidungen, Koalitionen oder Bruchstellen und Kontaminationen« hin zu analysieren

seien (2003: 69).

41 Auf tänzerisches Sich-Bewegen bezogen, richten sich tanztechnische Praktiken in unterschiedli-

cherWeise auf den Körper, um ihn zumobilisieren, zu koordinieren und orientiert an Gestaltungs-

idealen auszubilden (Huschka 2012a: 207f.). Tänzerische Bewegungen sind somit auch normativ

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Biography Matters

der Alterität offenbar werden lässt: als eine Bezogenheit auf das Andere, das dem Selbst

immer entzogen bleibt und dadurch nur als ein Differenzgeschehen zu denken ist. Sich

In-Bewegung erleben bezeichnet dann den Prozess dieses In-Beziehung-Seins, in dem

die Bewegung als Wahrnehmungsphänomen im Vollzug zum Gegenstand wird – und

dabei grundlegend auf den Körper in seiner sinnlich-somatischen und leiblich-affekti-

ven Dimension verwiesen ist.

Dies soll als performatives Moment des Sich-Bewegens gefasst werden, in dem es

sich »zwischen einem widerfahrenden wie auch eingreifenden Bewegungsvollzug und

einem ›es bewegt sich‹ [vollzieht], womit es als Ereignis erkennbar wird, das auf die Be-

wegung selbst verweist« (Huschka 2012a: 206). Performativität steht in dieser Hinsicht

für »die Seite des Vollzugs, der spezifischen Prozessualität des Praktischen« (Mersch

2003: 70, Herv.i.O.) – Performativität zeichnet sich mit Mersch durch ihren Ereignis-

charakter aus, der nur als ein Beziehungsgeschehen gedacht werden kann (vgl. 2010:

18). Aus dieser Perspektive wird das performative Moment des Sich-Bewegens deut-

lich, denn

»Praktiken bezeichnen nicht nur etwas Symbolisches, sie müssen auch ›aufgeführt‹

werden. Sie gewinnen dadurch ihre Aktualität, aber auch ihre Einzigartigkeit, ihre

unverwechselbare Präsenz. Performativität und Präsenz gehören zusammen: Hand-

lungenwerden ›ein-gesetzt‹, sie vollziehen sich, ohne dass schon vorentschiedenwäre,

was jeweils gesetzt ist, was sich vollzieht. Am Performativen zu betonen wäre folglich

seine Ereignishaftigkeit, die Tatsache, dass geschieht« (ebd., Herv.i.O.).

Merschs posthermeneutischer Ansatz wurzelt im Konzept des ›Sichzeigens‹: Es ist nicht

vorhersehbar, was sich zeigt, denn wodurch sich Wahrnehmung etwas ›zuwendet‹ oder

wie sie sich auf etwas oder sich selbst bezieht, ›geschieht‹ erst im Vollzug – und das

ist das entscheidende Moment des Performativen. Das Ereignishafte präzisiert Mersch

als Alterität im Sinne einer »negativen Gegenwärtigkeit«, in der sich »etwas vernehm-

bar macht, was von sich her anspricht, angeht oder sich aufdrängt und zuweilen auch

attackiert, in jedem Fall aber nicht gleichgültig lässt« (2010: 28). Ähnlich wie es auch

Waldenfels für die Verschränkung von Körper und Leib im Selbst-, Welt- und Anderen-

bezug herausstellt, betont auch Mersch in seiner Theorie des Performativen ein chiasti-

schesMoment, das »von Anfang an ein Differenzdenken« (ebd.) einschließt.42

orientiert und geprägt – werden von ›kultivierten‹ Körpern vollzogen – wie sie auch aufzeigen kön-

nen, dass Bewegung erst im Körperlichen bzw. Materiellen wahrnehmbar wird (vgl. ebd.: 209).

42 Wenngleich sich Mersch sich seiner Theorie des Performativen sprachphilosophisch nähert, ver-

weist er immer wieder auf die Übertragbarkeit bzw. die Aufgabe der Übertragung in andere Ge-

biete. Einen anderen theoretischen Zugang zu Performativität bietet Erika Fischer-Lichte (2012:

54-68). Sie stellt mit Blick auf Aufführungen folgende Elemente als konstitutiv heraus: Leibliche

Ko-Präsenz, auch als Momente der Subjektivation in der wechselseitigen Bezogenheit auf ande-

re/s im Rahmen ästhetischer, sozialer oder politischer Prozesse, die sich durch plurale, z.T. wider-

sprüchliche Erlebensweisen ausweisen. Fischer-Licht beleuchtet zudem das Moment der Unvor-

hersehbarkeit, der Emergenz, in dem »immer wieder mit dem Auftauchen nicht vorhersehbarer

Phänomene gerechnet werden (muss), die demGeschehen eine neue, nicht einkalkulierteWende

geben« (2012: 76).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 183

Wahrnehmen ist somit ein performativer Moment und Prozess des differenziellen

Berührt-Seins.DasWahrnehmen des Sich-Bewegens verweist auf das leibliche Gewahr-

werden des ›Körpers-in-Bewegung‹ als eine Gleichzeitigkeit von körperlichem Bewe-

gungsvollzug und dessen leiblichen Erleben. ImModus des Sich-Bewegens wird das Er-

leben von Bewegung scharf gestellt, welches durch Gegenwärtigkeit konstituiert ist und

Vollzugscharakter hat (vgl. Brinkmann/Willat 2019). Sich-Bewegen verweist damit auf

den (selbst-)wahrnehmenden Vollzug von Bewegung – sei es ein sinnliches Aufmerken

oder ein Eintauchen in propriozeptive Bewegungen, sei es die leiblich-somatische Re-

sonanz auf Wahrnehmungen (z.B. ein Zusammenzucken oder die ›Weitung‹ des Brust-

raums) oder der wahrnehmende Vollzug der Eigenbewegung als räumliches Geschehen

(im doppelten Sinne als Propriozeption und als Erfahrung der Räumlichkeit von Bewe-

gung). Das Sich-Bewegen zeigt sich im Material also auch als ästhetische Erfahrung,

in dem Wahrnehmen und Sich-Bewegen sich wechselseitig zum Gegenstand haben.

Diese Form der Selbstwahrnehmung kann auch als »kinästhetisches Zurückgebeugt-

sein auf sich selbst« (Brinkmann 2016: 15) bezeichnet werden. Anschaulich wird das

durch Äußerungen der Teilnehmer*innen, die nach solchen Phasen ihren Wahrneh-

mungsvollzug während des Sich-Bewegens schildern: Beispielsweise kann durch die

langsame Bewegung der Wirbelsäule deren Motilität differenziert und in Relation zu

anderen Körperbereichen beschrieben werden. Während manche Bereiche als »durch-

lässig« empfunden werden, sind andere eher »holzig«, ein weitausholender Schwung

im Arm löst eine Spiralbewegung von oben nach unten als Drehung aus etc. ImWechsel

vonMinimal- und impulsiven Bewegungen changiert dieWahrnehmung zwischen pro-

priozeptiven Bewegungserfahrungen und der Räumlichkeit der eigenen Bewegung, die

in Relation zu anderen Materialitäten des Raums steht (der stützenden Festigkeit des

Bodens oder eines Musters an der Tür, wie auch der nachgebenden, elastischen Gewe-

bestruktur eines anderen Körpers). Es generieren sich jedoch auch Vorstellungsbilder

und imaginierte Verbindungen (»holzig« oder auch »unter der Haut im eigenen Körper

surfen«), die das Sich-Bewegen als ein differenziertes und differenzierendes proprio-

zeptives Erleben ausweisen. Als ästhetische Erfahrung, »in der im Wechselspiel zwi-

schen ästhetischer und propriozeptiver Wahrnehmung das Sinnlich-Leibliche imagi-

när überschritten wird« (Brinkmann/Willat 2019: 836) bezieht sich dieses Erleben zwar

zunächst (generalisierend) auf subjektive Erfahrung. Im Forschungsprozess war dies

in den individuellen Momenten des Sich-Bewegens als fokussierte Selbst-Bezogenheit

deutlich, jedoch auch in Bezug auf Kontaktphasen oder Austauschphasen verlautbart.

Das nachträgliche Versprachlichen stellte oft eine Suche nach Worten – ein Ringen um

Worte – dar, die das eigenleibliche Erleben veräußern könnten. Die Austauschphasen,

wie später noch diskutiert wird, vermitteln zwischen leiblichen Erlebensweisen und

sprachlich-symbolischen Ordnungen und bieten zugleich das Potential, die bekannten

(Ein-)Ordnungsmuster der biographisch und kulturell verankerten Wahrnehmungs-

weisen und -horizonte zu transformieren. So kommt der ästhetischen Erfahrung auch

in der begleitenden oder nachträglichen Versprachlichung ein transgressives Moment

zu, das nicht nur als ereignishaft und pathisch gefasst werden kann, sondern als ein

»prekäres Zwischenphänomen« (ebd.: 837), welches durch eine subjektiv empfundene

Zeitlichkeit charakterisiert ist.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Biography Matters

Dadurch, dass diese Prozesse routiniert Teil der Improvisationspraxis sind, ist äs-

thetische Erfahrung dann weniger ein unvorhersehbarer Moment des ›Erscheinens‹

oder der ›Singularität‹, wie es Mersch argumentiert. Es ist vielmehr Ergebnis einer Pra-

xis der Sensibilisierung, in dem das sinnlich-leibliche Sensorium praktisch auf das bezo-

gen ist, was als leibkörperliches Selbst (in-Bewegung) wahrgenommen wird. Letzteres

kann dabei durch die Praxis einen Transformations- bzw. Bildungsprozess durchlau-

fen, denn kommt die Wahrnehmungspraxis wiederholt zum Einsatz, gleicht das einem

Einüben und Einspielen auf Wahrnehmungsmodalitäten, die sich über den Verlauf der

Zeit als solche durch die praktische Aufmerksamkeit ausdifferenzieren bzw. habituali-

sieren (können). Ästhetische Erfahrung ist in diesem Sinne durch das sinnlich-leibliche

Einlassen auf den Vollzugsmoment geprägt und dennoch eingebettet in praxis-spezifi-

sche Sinnesordnungen.43

Das Sich-Bewegen als aisthetischer Prozess bildet die Grundlage für die weiteren

Modi des Berührens und Berührt-Seins in der Improvisationspraxis. Wenn hier bereits

(Selbst-)Bezogenheit und Responsivität als zentrale Momente herausgestellt wurden,

soll dies in den folgenden Ausführungen, erstens, auf zwischen-leibliche Berührun-

gen, zweitens, auf den (Haut-)Kontakt zwischen Teilnehmer*innen bezogen werden

und drittens, als Relationalität auf materiell-diskursive Phänomene hin betrachtet wer-

den – dies im Sinne unterschiedlicher Modi von Grenz(be)ziehungen.

3.4.1.2 Berühren und Berührt-Sein als (zwischen-)leibliches

Phänomen des Sich-Bewegens

Das folgende Kapitel diskutiert zunächst Berührung und Berührt-Sein als (zwi-

schen-)leiblichen (Körper-)Kontakt, um anschließend Berührung als ein Phänomen der

Grenzrealisierung zu konturieren. Wie kann aus und mit dem empirischen Material

diese responsive Dynamik als ein ›In-Beziehung-zu‹ re-konstruiert werden?

Der Begriff der Responsivität verweist auf eine Offenheit, eine Berührbarkeit, und

auf ein empraktisches ›Ich kann‹ (Merleau-Ponty). Die Improvisationspraxis wird daher

gleichermaßen über beobachtbare, (trans-)situative Konstellationen analysiert wie auch

durch die Teilnehmer*innen-perspektiven eingefangen, da diese aufschlussreiche Er-

kenntnisse eröffnen, wie die Teilnehmer*innen sich im Prozess des Improvisierens er-

fahren, welche Anstrengungen sie unternehmen, um als Improvisierende (an-)erkenn-

bar zu werden und welche (Selbst-)Wahrnehmungsmodalitäten sich darin bilden. Es

geht mithin auch um eine Analyse der Prozesse, durch die sich die Teilnehmer*innen

in den Improvisationspraktiken subjektivieren und als ein ›spürendes Selbst‹ verstehen

(lernen).

Wie die Darstellung der wöchentlichen Stunden deutlich gemacht hat, gibt es

etablierte, kollektive Routinen, welche die Improvisationspraxis konstituieren, bspw.

43 Huschka spricht hier von einer »Wahrnehmungsschulung«, die als eine Sensibilisierung für pro-

priozeptive, organische und vegetative Vorgänge im eigenen Körper konzipiert wird und »Mikro-

prozesse« wahrnehmbar werden lässt; sie fasst diese Tanztechniken als somatisch, da sie auf phy-

sische, mentale und imaginative Zugänge zurückgreifen, um die »Spürmodalitäten« der Eigen-

wahrnehmung auszudifferenzieren (2012a: 214).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 185

durch das ritualisierte Ankommen im Raum (vgl. Kap. KREUZEN II) und im Be-

grüßungskreis (vgl. Kap. KREISEN II). In diesen Praktiken gibt es auch individuelle

Routinen, die als Einstimmungs-Praktiken vorbereitend auf das Improvisieren hin-

führen, z.B. in tanzspezifische Kleidung wechseln, auf die Toilette gehen, Trinkwasser

in Reichweite positionieren, sich kurz mit jemandem austauschen, auf den Boden

legen, Warm-up-Bewegungsfolgen durchführen, sich schütteln oder sich zur Musik

bewegen. Diese Einstimmungs-Praktiken spielen sich im Tanzraum ab: Sie zeigen

eine Transitionsphase an, in der die Teilnehmer*innen meist individuell »im Körper

ankommen« wollen und den Improvisationsraum dadurch für sich konstituieren. Nach

der ersten Ankommens- und Improvisationsphase entwickelt sich der Fortgang der

Stunden durch Impulse der Leiterin wie auch kollektive Reflexionen und ›forschende‹

Bewegungsprozesse.44

Ist die analytische Perspektive auf Prozesse leiblicher Responsivität gerichtet, eröff-

net dies den Blick für die Relationalität von Leiblichkeit, Wahrnehmen und Re-aktion

im Sinne einer praktischen Intentionalität und Orientiertheit. Daher kann über den Be-

griff der Responsivität analysiert werden, was Gegenstand des Wahrnehmens wird und

wie es ›berührt‹ oder ›anspricht‹. Dies wird auch im Folgenden Zitat deutlich: »Aber wie

wir antworten, auf das, was wir wahrnehmen, liegt in unseren ›Händen‹, weil es einen

›Spielraum‹ von Möglichkeiten gibt, der in der ›responsiven Differenz‹ zwischen ›wor-

auf‹ und ›wie‹ wir antworten liegt. […] Unsere Antwort kommt gewissermaßen immer

schon zu spät, da die Erfahrung bereits in Gang gesetzt wurde« (Schües 2016: 184f.).45

So ist das Antworten zum einen habituell dispositioniert, zum anderen vollzieht es sich

innerhalb eines Spielraums, der sich erst in den situativen Akteurskonstellationen reali-

siert. Spannend ist dieWortwahl, dass es ›in unserenHänden liege‹; es evoziert zugleich

einen Berührungskontakt, den ich hier jedoch als leibkörperliches Affiziert-Sein ausle-

gen möchte, aber auch die Assoziation, dass es in der Differenz von ›worauf antworten‹

und ›wie antworten‹ die Möglichkeit einer Entscheidung gäbe. Schües verweist jedoch

auch darauf, dass das Antworten zeitlich versetzt passiert, sozusagen als Re-Aktion auf

eine Erfahrung, die bereits im Gang ist und als eine bestimmte re-aktiv beantwortet

wird. Die beteiligten Akteure sind also als LeibKörper involviert, die unterschiedlich

sensibilisiert sind. Aus praxistheoretischer Perspektive spricht Schatzki von Affordan-

zen, die situativ Aufforderungscharakter haben (vgl. 2012). Damit ereignen sich die

situativen Vollzüge durch unterschiedliche Sensibilitäten als ein responsives Gesche-

hen, das darin jedoch stets auch auf leibkörperliche Dispositionen verwiesen bleibt,

wie es sich auch in praxis-spezifischen, historischen und diskursiven Ordnungen voll-

zieht und diese dabei hervorbringt oder auch iterativ ›ver-setzen‹ bzw. transformieren

kann.46

44 Das ›forschende‹ Element zeigt sich insbesondere in den Austauschprozessen und den daraus ent-

stehendenWünschen etwas vertiefend zu wiederholen oder weiterzuführen bzw. an etwas »dran-

bleiben«.

45 Schües schließt hier an Butler (2016) und Waldenfels (2016) an.

46 ›Ver-setzen‹ ist ein Begriff, durch denMersch denMoment der Differenz in performativenWieder-

holungspraktiken markiert (2010: 71). Er rekurriert dabei auf Derridas dekonstruktivistisches Mo-

ment der différance: die Wiederholbarkeit eröffnet eine Praxis der »fortwährenden Zirkulation«,

die sich als »eine Wieder-holung, eine Zurückholung oder Zitation eines anderswo Abgelegten«

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Biography Matters

Improvisieren, so beschreibt eine Teilnehmer*in, werde durch Momente des »Ein-

hakens« ausgelöst: Ihr zufolge generiert das, »was einen berührt« eine Resonanz, die

dann in Bewegungsimpulse mündet im Sinne einer »Entscheidung aus dem Moment«

in Bewegung zu gehen. In ihrer Ausführung, wie sich das vollzieht, spricht sie einer-

seits davon, dass »der Körper entscheidet«, auf was sie reagiert, andererseits spricht

sie auch von Momenten des »Sich-Einlassens«, in denen sie sich dieses Einhakens »be-

wusst« ist. Das Improvisieren wird durch die Teilnehmer*innen als »Erfahrungsraum«

benannt, in dem sie sich erfahren: es ist ein »Empfinden durch dieses Körperlich-sein«.

Dabei, so eine Teilnehmer*in, erfährt sie sich in einem »Wahrnehmen und Reagieren

auf anderes« – auf andere Körper, den Raum bzw. die Umgebung, musikalische Impul-

se, Vorstellungsbilder oder Aufgaben. Sie beschreibt dies auch über die Einnahme einer

fragenden Haltung: »Was entsteht da für Bewegung in mir?«. Ähnlich wie es bereits

in Ausführungen zur Kontaktimprovisation beschrieben wurde, evoziert diese Haltung

ein Sich-Bewegen als responsiver LeibKörper, dessen Bewegungen nicht nur ›gemacht‹

werden, sondern auch eine Eigendynamik haben: sie ›entstehen‹ emergent im Vollzug

selbst (vgl. Novack 1990; Huschka 2012b). Praxeologisch lässt sich das responsive Sich-

Bewegen als ein »Situationspotential« (Brümmer 2014: 222 in Kleinschmidt 2019: 154)

verstehen, ein komplexes Gefüge, das sich aus und in spezifischen körperlich-habitu-

ellen Dispositionen wie auch Akteurskonstellationen im Vollzug bildet.47

Der ›eigene‹ Körper-in-Bewegung bildet ein Teil dieses Gefüges und wird darin als

empfindender und empfundener, responsiver Leib erlebt und adressiert. Dabei ist der

LeibKörper zwar Medium der Erfahrung des Sich-Bewegens und dennoch ist das Ver-

hältnis immer wieder auch ein Oszillieren zwischen ›den Körper zum Gegenstand ma-

chen‹ in Übungen oder durch die Einwirkung auf Körperteile, einem spürenden ›Hor-

chen‹ auf somatische und propriozeptive Empfindungen wie auch durch imaginierte,

atmosphärische, leibkörperliche Resonanzen.48 Genauso wird in Gruppenkonstellatio-

nen teilweise auch ein ›Blick von außen‹ eingenommen, um dramaturgisch-wahrneh-

beschreiben lässt (ebd.: 41f., Herv.i.O.). Diese Wiederholung sei nur als eine Duplizität mit Dif-

ferenz zu denken – Iteration und Alteration markieren zwei gleichwertige Momente des Vollzugs

(vgl. ebd.).

47 Dass es hier auch transsituative Dynamiken gibt, steht hier nicht im Fokus und wird in Kap. 4 noch

weiter ausgeführt, vor allem in der Frage danach, wie die Improvisationspraxis gesellschaftspo-

litisch kontextualisiert werden kann. Die politischen Implikationen dieser Praxis werden im Fol-

genden aus dem Material heraus als ›ageing trouble‹ (vgl. Haller 2005) entwickelt, das ich über

die Denkfigur der Heterotopie (Foucault) als eine leiblich-somatische Biographizität fasse.

48 Als raum-zeitliches Geschehen ist Bewegung stets konstitutiv für den wahrgenommenen und

wahrnehmbaren (Eigen-)Raum und dies in einem komplexen und situativen Gefüge von Proprio-

zeption und Kinästhesie im Umgehen mit/Ausgesetzsein gegenüber physikalischen Kräften (wie

z.B. Gravitation), dem Betroffensein von Atmosphären (Hasse 2014; Schmitz 2007) und Energi-

en (vgl. Gronau/Huschka 2019) sowie Materialitäten von menschlichen und nicht-menschlichen

Situationsteilheiten. Dieses Gefüge kann durch die De/Sensibilisierungen leiblicher Selbste (vgl.

Lindemann 2014) als leibliche Grenzräume gefasst werden. Wahrnehmen als leibliches Phänomen

hat körperliche Grenzen im Sinne von »konvergierende[n], aber diskontinuierliche[n] Ansichten«

(Merleau-Ponty 1984: 66) und sinnlich konstituierten Wahrnehmungen und verweist dadurch auf

die Situiertheit der Wahrnehmenden, als leiblich-somatische Teile des Gefüges bzw. in iher leib-

lichen Situation (vgl. Gugutzer 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 187

mend zu sondieren, ›was es braucht‹ in Bezug auf das Bewegungsgeschehen, wie und

wo der eigene Körper als Teil einer Improvisationsphase eingesetzt wird. Alle diese Di-

mensionen des Berührens und Berührt-Seins zusammen bilden die responsive Subjek-

tivität:

»In betroffener Selbstgegebenheit schwindet die Distanz des Menschen zu seinem

Körper und tritt der Leib als Quelle von Subjektivität hervor. Die Leibbeziehung kon-

stituiert sich indes als fragiles Selbstverhältnis im Hinblick auf den subjektiven, spür-

baren Leib, die kreativ-performative Selbstinszenierung als body und die objektivier-

bare Vergegenständlichung des Körpers« (Gahlings 2016: 100; Herv. i.O.).

Die durch die (Zwischen-)Leiblichkeit konstituierte Subjektivität ist damit so subjek-

tiv spürbar wie sie durch mitweltliches und diskursives Wissen vermittelt ist, das in

machtvoller Weise auf die leibliche Selbstwahrnehmung Einfluss hat (vgl. Jäger 2004).

Dabei erscheint die so beschriebene responsive Subjektivität in den Improvisati-

onspraktiken oft eher als eine zwischenleibliche Kollektivität, die sich in der Beobach-

tung der Praxis im reflexartigen und raumübergreifenden Re-Agieren auf andere Kör-

per zeigt. Zudem kann neben dem einzelnen LeibKörper auch ein kollektiver LeibKör-

per beobachtet werden, der, dem praktischen Sinn Bourdieus ähnlich, im Sinne eines

zwischenleiblichen ›Spürsinns‹ das Bewegungsgeschehen mitgestaltet (vgl. Brümmer

2014). Beobachtbar und auch erlebt wird dies im Speziellen »in der Gruppe, im Wider-

hall«, so eine Teilnehmer*in. Dies lässt sich auch als Phänomen des »›Sichangerührt-

fühlens‹ oder als ein ›Ergriffenwerden‹ [fassen], das unserem Begreifen und Erfassen

uneinholbar vorausgeht« (Schües 2016: 184). Der Vorgang des Wahrnehmens scheint

durch die anderen eine Intensivierung zu erfahren, weil die Präsenz der anderen im

Umgang mit den situativen Anforderungen wie ein Widerhall in den Wahrnehmungs-

prozess integriert ist. Dies spiegelt sich auch in den Beschreibungen der Improvisati-

onspraxis aus Teilnehmer*innenperspektive, die diese als wesentlich durch »Wahrneh-

men auf einer anderen Ebene« und »Reagieren« geprägt erleben. In diesem Sinne kann

leibliche Erfahrung auch beschrieben werden als die Erfahrung »von anderen berührt

zu werden. Berührung ist dabei nicht zu verstehen als ein Aufeinandertreffen von Ober-

flächen, sondern als die Erfahrung, dass sich ein leiblicher Akteur auf einen anderen

richtet« (Lindemann 2014: 21).

Während sich dieser Modus der Berührung bzw. des Berührt-Seins maßgeblich als

zwischenleibliche Dynamik in der Begegnung zwischen LeibKörpern, anderen Mate-

rialitäten und immateriellen Affizierungen ereignet, fokussiert das Folgende Kapitel

Momente des (Haut-)Kontakts.

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Biography Matters

3.4.1.3 Improvisieren als Berührungsphänomen:

Spielarten des (Haut-)Kontakts49

Es zeigt sich immer wieder, dass die Teilnehmer*innen den Improvisationsraum als

einen »eigenen Raum« wahrnehmen, in dem sie sich körperlich »viel näherkommen«,

als das alltäglich üblich ist – sowohl durch die (mit-)geteilten Empfindungen im An-

fangskreis als auch leibkörperlich im Improvisieren. Dabei ist (Haut-)Kontakt prägend

für die Improvisationspraxis: Als Moment der Berührung, aber auch als prozessleitendes

Geschehen, das sich durch den Kontakt in Bewegung emergent vollzieht.

So sind Berührungsphänomene und -praktiken nicht nur »about the skin«, sie

realisieren sich vielmehr »with or through the skin« (Ahmed/Stacey 2001: 1, Herv.i.O.).

(Haut-)Kontakt kann als »fleshy interface between bodies and worlds« analysiert

werden. Diese Übergangs- und Grenzfläche fassen Ahmed und Stacey als ein »inter-em-

bodiment, […] the mode of being-with and being-for, where one touches and is touched by others«

(ebd., Herv.i.O.). Haut ist damit nicht nur eine begrenzende Oberfläche, sondern eine

Materialisierung zeitlicher und räumlicher Spuren – sie archiviert und zeigt das Verge-

hen von Zeit durch Markierungen, Falten, Hautveränderungen etc. und kann darüber

auch Auskünfte geben; räumlich ist Haut insofern sie sich als Schichtung ausdehnen

und zusammenziehen kann und auch als Sinnesorgan den Körper als »bodyscape«

(ebd.: 2) umhüllt. Ahmed und Stacey verstehen Haut entsprechend als Grenzobjekt

und »site of exposure or connectedness«, durch welche die Grenzen zwischen Körpern

unstabil erscheinen und die aufzeigt, wie diese Grenzen auch durch Differenzen

überschritten werden »that refuse to be contained on the ›inside‹ or the ›outside‹ of

bodies« (ebd.: 3).50 Gerade der Aspekt der Grenzen und Grenzübergänge zwischen

Körpern zeigt sich besonders in Kontaktimprovisationen, was im Weiteren analytisch

ausdifferenziert wird – sowohl in Bezug auf (Haut-)Kontakt als Berührungsmodus

und Charakteristikum der Improvisationspraxis als auch in Bezug auf soziale und

gesellschaftliche Differenzen, die in der Praxis präsent werden.

In ihrer historisch-ethnographischen Studie fasst Novack das Anliegen der Kontak-

timprovisation wie folgt: »[T]he most basic skills in contact improvisation are cultivat-

ing a state of awareness of weight and touch and learning to be disoriented« (1990: 153).

Dabei ist der sich durch den Kontakt zu einem oder mehreren Körpern entwickeln-

de Bewegungsfluss ein »Spiel mit Schwerkraft, Impuls und Dynamik« (Kaltenbrun-

ner 1998: 10). Dabei wird Kontakt zunächst als Körperkontakt verstanden; Bewegung

entsteht im Medium der Berührung von sich ständig verändernden Kontaktpunkten

und -flächen. Kern des Bewegungsgeschehens ist »the physical sensation of touch and

the pressure of weight« (Novack 1990: 150) wie auch »spatial disorientation« (ebd.: 151).

49 Die folgenden Ausführungen enthalten Vorarbeiten und (leicht überarbeitete) Ausschnitte aus

dem Artikel »Sens(e)ations of Touch. Phänomenologische und machtkritische Analysen am Bei-

spiel von Kontaktimprovisation« (Spahn 2020b).

50 Sie reflektieren in feministischer Einstellung phänomenologische Überlegungen Merleau-Pontys

kritisch, in dem sie seine Analysen von Wahrnehmung und Leiblichkeit als universalisierend be-

schreiben und betonen erlebte und gespürte Zwischenleiblichkeit als »subject to forms of social

differentiation, although such differences cannot be found on the bodies of those who are mar-

ked« (ebd.: 7).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 189

Zentral ist demnach das physische Spüren dieser impulsgebenden wie auch desorien-

tierenden Einflüsse: Die Involvierten lernen in dieser Tanz- und Bewegungsform im

Bewegungsvollzug einen inneren Spürsinn zu kultivieren. Lampert beschreibt dies als

Entwicklung eines »Berührungssinns« (2007: 155, Herv. LS) in den unvorhersehbaren Dy-

namiken des Kontakts. Huschka hebt hervor, dass der Kontakt zwar eine »eigenwillige

Verflechtung« (2012b: 309) darstelle, jedoch gerate im Vollzug stets »die Eigenwahrneh-

mung ins Wanken«, gerade weil sich Bewegung in einem Kontakt zwischen Körpern

vollziehe. Bewegungsweisen sind ihr zufolge nicht nur auf andere menschliche Körper

bezogen, sie werden im und durch den Kontakt zu anderem initiiert und prozessiert.

Dieses taktile, propriozeptive und kinästhetische Moment der Kontaktimprovisation

wird auch als ›Zuhören‹ – als ›listening‹ – gefasst (vgl. Brandstetter 2013).Wahrnehmen

und Sich-Bewegen vollziehen sich in und durch diesen Kontakt und sind damit auch

ein Bewegt-Werden und Bewegt-Sein.

Zwei Teilnehmer*innen berühren sich an den Oberarmen und bleiben in Kontakt. Sie

bewegen sich fast fließend mit- und umeinander durch den Raum. Die Blicke schei-

nen ungerichtet – weder die andere fixierend, noch vollkommen unspezifisch. Viel-

mehr scheint die Wahrnehmung durch die Berührung geleitet zu sein. Eine platziert

ihre Hand kurz am Boden, während die andere sich mit ihrem Oberkörper an dem

Arm hochrollt und sich auf der Rückenfläche ablegt; die Hand löst sich währenddes-

sen bereits und der Arm bewegt sich in einem großen Bogen mit. Dabei richtet sich

bereits der Oberkörper der Stützenden mit dem Gewicht der anderen langsam auf.

Diese macht einen Ausfallschritt und kann sich so mit Hilfe des sich hebenden Ober-

körpers aufstellen. Diejenige, die bis jetzt dieses Aufstehen vom Boden aus gestützt

hat, bleibt leicht nach vorne gebeugt, aber mit ihrem Becken mit dem anderen Kör-

per verbunden. Über diese Kontaktfläche wendet sie sich zur Seite und schiebt ihren

Oberkörper um den anderen herum, bis ihr Kopf den Bauch der anderen berührt. Ih-

re Arme bewegen sich horizontal weiter, bis sie wieder durch den Arm der anderen

Person ›abgeholt‹ und durch die Berührung in eine neue Richtung umgeleitet wird.

Eine Person faltet sich in eine Hockposition; dadurch beugt sich die Hintere weit nach

vorne und dreht sich spiralförmig neben die andere zu Boden. Als sie neben dieser

ankommt, lehnt sie sich an ein Bein und rutscht dann an einem Beine entlang über

den Boden. Während des Rutschens hebt sich ein Fuß vom Boden und das Bein geht

in einem Bogen über den Körper, dabei bewegen sich die Arme Richtung Boden und

die Hände stützen den Beinschwung bis sie über den Spann ins Liegen rutscht. Die

Körper entfernen sich voneinander, eine über den Boden rutschend, die andere dreht

sich aus der Hocke ins Sitzen.

Was in dieser Beschreibung deutlich wird, sind die sich ständig verändernden Kon-

taktpunkte und -flächen, die durch die wechselseitige Berührung dynamisch aufeinan-

der bezogen sind. Diese grundlegende Bezogenheit wird in der Kontaktimprovisation

durch den Begriff des ›responsiven Körpers‹ (vgl. Novack 1990: 186-189) gefasst:

»The body is not independent in contact improvisation. The spatial disorientation

unique to the dance form derives from the fact that the center of weight in the body

lies somewhere between two (or more) bodies and is constantly shifting. In one respect

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Biography Matters

body boundaries become very clear, because one is so aware of touch and weight on

the body surfaces; simultaneously, the bodyʼs boundaries are also experienced as be-

ing very flexible, because oneʼs own sense of weight often merges with the weight of

another and changes rapidly as body positions change« (Novack 1990: 189, Herv.i.O.).

Zwar wird das Zwischen in seiner räumlich desorientierenden Eigenheit hervorge-

hoben, durch das eine ambivalente Gleichzeitigkeit von Körpergrenzziehung und

-durchlässigkeit entsteht, jedoch vor allem mit einem Fokus auf den gemeinsamen

Bewegungsfluss, der von Moment zu Moment emergiert. Huschka hebt dabei das

implizite Körperwissen im Sinne eines kinästhetischen Könnens hervor, das »reflex-

ähnlich das Gleichgewicht blitzartig re-organisieren [und re-orientieren]« (2012b: 315)

könne. In der Betrachtung von Kontaktimprovisation ist auffällig, wie sich Bewegung

scheinbar fließend, in schwingenden, kreisenden und spiralförmigen Bewegungen

zwischen Körpern und in der wechselseitigen Bezogenheit und Dis/Balance entwi-

ckelt. Mit Blick auf Körperkontakt betont auch Huschka das Zwischen als »Moment

der Annäherung in Kontakt, der irritierenden Suche im Tarieren von Fremdem und

Eigenem, ja de[s] mögliche Widerstand[s], de[s] Spalt[s], der in jenem inter-subjek-

tiven Zwischen-Raum existiert« (2012b: 318). Diese wechselseitige Bezogenheit kann

auch als Chiasmus beschrieben werden, mit dem Merleau-Ponty die Verflechtung von

›Berühren und Berührt-sein‹ beschreibt (vgl. 1984; Waldenfels 2016) – und zwar insbe-

sondere als zwischenleibliches Geschehen, dem, wie Waldenfels elaboriert, immer ein

Moment der Alterität, der Fremdheit inhärent ist.

In der beobachteten Improvisationspraxis, die immer wieder auch Kontaktimpro-

visation ist, zeigt sich dies in der starken Bezogenheit der Teilnehmer*innen aufein-

ander: »Ich habe ein Gefühl dazu, wie sich dieser Körper so anfühlt, weil ich deinen

Körper gespürt habʼ, gesehen habʼ, gerade in der Andersheit«. Hier tritt der Aspekt

des zwischenleiblichen Spürens im Körperkontakt hervor – und zwar als Differenz.Mit

Waldenfels lässt sich dieser Differenzmoment weiterdenken: Leiblich existieren heißt,

»daß man im Blick der Anderen und unter dem Zugriff der Anderen existiert. Mein

leibliches Verhalten hat immer schon eine öffentliche Seite« (2016: 240). Leiblichkeit

ist als ein ›Zur-Welt-sein‹ stets »auf die Anderen bezogen« (ebd.) und damit immer

als Zwischenleiblichkeit zu konzipieren. Die Aussage der Teilnehmer*in verdeutlicht,

wie ein Gefühl zu dem anderen Körper im Kontakt entsteht. Diese beschreibt Walden-

fels als Modus der Verschränkung, in dem »Selbstbezug und Fremdbezug […] synchron

zu lesen [sind]« (ebd.: 285). Durch ein wahrnehmendes und physisches Spüren und

auch Sehen ist eine somatisch-leibliche Spur entstanden, die von der Teilnehmer*in

als ›Gefühl‹, das aus dem Spüren entsteht, beschrieben wird – und die den direkten

und momenthaften Kontakt überdauert. »Der Zwischenleiblichkeit entspricht die Zwi-

schenwelt (intermonde), die sich von vornherein als Zwischensphäre darstellt« (ebd.: 286,

Herv.i.O.). Wenngleich es also diese geteilte Zwischensphäre gibt, betont die Teilneh-

mer*in auch die ›Andersheit‹ des anderen Körpers und zwar in Differenz zum eigenen

Körper. Im Vollzug des Körperkontakts-in-Bewegung sind die Körper aufeinander an-

gewiesen, dadurch dass der Kontakt das Zentrum zwischen die Körper verlagert und

sich kontinuierlich verändert. Dennoch gibt es immer wieder auch Momente, in denen

die ›Andersheit‹ erst dazu führt, den eigenen LeibKörper im und durch den Kontakt

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 191

wahrzunehmen. So formuliert auch Waldenfels: »Dieses Zwischen bedeutet nicht, daß

es ein A und ein B und einen Zwischenraum zwischen beiden gibt, sondern dieses Zwi-

schen bezeichnet die Sphäre, die allererst zur Ausdifferenzierung von A und B führt«

(ebd.: 286).51 Mit Blick auf Eigenleib und Fremdleib bedeutet dies,

»daß beide Resultate einer immer nur relativen Differenzierung sind. Eigenleib und

Fremdleib sind eigene Sphären, die jeweils durch einen Selbstbezug charakterisiert

sind und durch einen Fremdbezug, der in beide Richtungen verläuft. Dabei befinden

sich beide Sphären in einer partiellen Deckung, sie sind mehr oder weniger gegen-

einander verschoben« (ebd.: 287).

Das Zwischen spannt demnach einen relationalen Raum auf, im Sinne eines konstitu-

tiven Geflechts, aus dem die*der Einzelne sich nicht herauslösen kann (vgl. ebd.: 288).

Zugleich stellt es ein Differenzierungsgeschehen dar, in dem sich die LeibKörper im

Kontakt als solche ausdifferenzieren und erleben.52 In diesem Sinne zeichnet sich der

Kontakt als ein vielfältiges Kontaktgeschehen aus, in dem die Einzelnen ein ›Gespür‹

für die anderen Körper entwickeln im Sinne eines Berührt-Seins – und trotzdem auch

ein (Körper-)Wissen reflexiv mobilisieren.

3.4.1.4 Zwischenfazit

Wahrnehmung und Sich-Bewegen vollziehen sich immer ›In-Beziehung-zu‹ und be-

zeichnen ein Beziehungsgeflecht.53 Zwischenleiblichkeit wird im Folgenden jedoch

nicht nur als Responsivität zwischen leiblichen Selbsten verstanden. Angesichts der

bereits dargelegten Verflechtung, ja, Angewiesenheit von Wahrnehmung auf andere/s,

aber auch ihrer konstitutiven und kontinuierlichen Einbettung in praxisspezifische

und soziale Ordnungen, soll im Weiteren nicht nur von Responsivität die Rede sein.

Vielmehr bedarf es einer breiteren Kontextualisierung, in der Wahrnehmung als dy-

namischer Nexus in diskursiv-symbolischen und biographisch-kulturellen Ordnungen

verortet wird: Wird Wahrnehmung über das Sich-Bewegen analytisch aufgeschlüsselt,

stellt sich die Frage, wie sie sich orientiert bzw. orientiert wird und was dies für eine

Analyse von (Subjektivierungs-)Praktiken zur Folge hat?

51 Diese Sphäre beschreibt Merleau-Ponty auch als Chiasmus, vgl. Gerlek/Kristensen 2017.

52 Bedorf (2011) unternimmt eine Auseinandersetzungmit dem/den Anderen, indem er Sozialphilo-

sophie durch Alteritätstheoretiker und ihre Konzeptionen konturiert. Instruktiv sind seine Ausfüh-

rungen zur Problematik der Intersubjektivität, und damit auch die zum Subjektbegriff. Er rekur-

riert auf Intersubjektivität als einen »übergreifende[n] Problembegriff für das Verhältnis von ›Sub-

jekt‹ und Anderem« (ebd.: 11). Durch die Verschiebung zum Anderem signalisiert er »den Über-

gang von Intersubjektivität zu Sozialität« (ebd.). Im Gegensatz zu Andersheit als Verschiedenheit,

versteht Bedorf Andersheit als »Erfahrung […], dass sich etwas diesem [der symmetrischen Logik

des Seins, LS] gemeinsamen ontologischen Boden entzieht« (ebd.: 19). Andersheit wird hier nicht

als epistemisches, sondern als praktisches Problem betrachtet, insofern dieser Zugang über prak-

tische Interaktionen »davon ausgeht, dass wir immer schonmit Anderen umgehen in gegebenen,

historisch vermittelten sozialen Praktiken« (ebd.: 187).

53 Dies wird insbesondere in Kap. 4 in Anlehnung an Butlers relationale Ontologie (vgl. 2016; 2015)

sowie in Bezug auf Loreys Konzeption des _Mit_ (vgl. 2017b) entfaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Biography Matters

Mit einer praxeologischen Perspektiven stehen weniger spezifische Akteure als die

Verkettung und Ko-aktivität von situativ aufeinandertreffenden und interagierenden

Beteiligten innerhalb räumlich-materieller und historisch-diskursiver Konstellationen

im Mittelpunkt. Die emergente Dynamik dieses Aufeinandertreffens ist Gegenstand

praxeologischer Analysen, welche die darin performativ entstehenden oder sich orga-

nisierenden Praktiken beschreiben. Sozialität bzw. soziale Ordnungen werden also im

Modus des Vollzugs beobachtet und analysiert, sowohl in ihren Routinen als auch in

ihrem Entstehen oder ihrer Transformation. Die Akteurskonstellationen sind mithin

Knotenpunkte von Akteuren innerhalb materiell-diskursiver Kontexte, die sich zwar

(immer wieder) im Vollzug bilden (müssen), zugleich sind die Akteure – menschliche

wie auch nicht-menschliche – in spezifische Historizitäten eingebettet, die ihren (sub-

jektivierenden) Spielraum abstecken. Subjektivität, so auch Cooper Albright, konstitu-

iert sich in einem andauernden Prozess »zwischen somatischer Erfahrung und sozialen

Definitionen« (2011: 12, Übersetzung LS); Körper sind also durch komplexe somatisch-

biographische Spuren geprägt, die auch ihr leibliches ›Zur-Welt-sein‹ konstituieren und

konfiguieren. Damit entsteht die Frage nach Möglichkeiten der (trans-)situativen Ver-

änderung von sozialen Praktiken durch die spürenden und spuren-bildenden Körper.

Und dennoch ist es gerade der benannte ›Spielraum‹, der eine Varianz inner-

halb sozialer Praktiken aufrechterhält und provoziert. Wird im Improvisieren bspw.

Schwingen zum Thema, kann Schwingen zwischen dem Schwingen eines Körper-

teils, von Gliedmaßen oder einer ganzkörperlichen räumlichen Fortbewegung bis

hin zu einem interaktiven ›Pendeln‹ variieren und gleichzeitig noch als Schwingen

(an-)erkennbar sein. Dieser Spielraum ist also auch ein Spiel mit Grenzen, in dem

situativ und im praktischen Tun ausgehandelt wird, wie Schwingen (noch) möglich

ist, ob z.B. im Rahmen der Praxis ein Aushandlungsraum entsteht, in dem Schwingen

auch ent-individualisiert auf eine Gruppe von Körpern bezogen werden kann oder

Schwingen statt pendelartig auch vertikal im Raum (an-)erkannt wird. Hier wird die

prozessuale Logik von Praxis und Praktiken deutlich, die sich in und als ein relational-

responsives Zusammenspiel bildet. In Bezug auf die körperliche Praxis des Improvi-

sierens, wie sie hier erforscht wird, formen sich die teilnehmenden Menschen darin

durch die Verwicklung der Körper in materiell-diskursive Vollzüge zu spürsinnigen

Improvisations-Subjekten. Dies kann durch die Untersuchung von Positionalität und

Perspektivität in Prozessen angeleitet sein, in denen die ›Mitspielfähigkeit‹ (Brümmer)

von Menschen subjektivierend wirkt und das praktische Tun als »Geflecht hinweisen-

der wie zurechtweisender Adressierungen und Re-Adressierungen« (Alkemeyer et al.

2015b: 32) analysierbar wird – sowohl diskursiv als auch praktisch.

Aus phänomenologischer Perspektive beschreibt dies Waldenfels als ein synergeti-

sches Zwischen:

»›Synäisthesis‹ heißt wörtlich Mit-Wahrnehmen und dies bezogen auf die verschie-

denen Sinnesmodalitäten. ›Synergie‹, heißt wörtlich Mit-tätigkeit (ergon = Werk, Tä-

tigkeit). […] Synergie im Handeln bedeutet ein Ineinandergreifen von eigenem und

fremdem Tun. Hier geht es nicht um eine Interaktion im Sinne individueller Hand-

lungen, die durch irgendwelche Instanzen koordiniert würden. […] Synergie bedeutet

jedoch keine Verkopplung individueller Apparate, sondern sie besagt wiederum, daß

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 193

das Handeln sich zunächst in einer Zwischensphäre abspielt, in der ich nicht eindeu-

tig entscheiden kann, was auf das Konto meiner Handlung und was auf das Konto

einer fremden Handlung geht. Entscheidend ist, daß das Zwischen sich differenziert

und nicht aus Einzelleistungen zusammensetzt« (Waldenfels 2016: 289f.).

Während es hier scheinbar vornehmlich um einemenschliche Zwischensphäre imHan-

deln geht, konzipieren verschiedene Phänomenolog*innen dieses Zwischen auch als

Berührungsphänomen, das Wahrnehmung zum Ausgangspunkt nimmt.54 So ist Zwi-

schenleiblichkeit, Waldenfels zufolge, »schon auf der Ebene der Wahrnehmung anzu-

setzen. Intersubjektiv wäre – mit traditionellenWorten – eine Subjektivität, die auf An-

dere übergreift und nicht bloß additiv zusammengesetzt wäre aus verschiedenen Sub-

jekten« (ebd.: 293).55 Indem Waldenfels die Frage nach Sozialität zurück an die Wahr-

nehmung bzw. ihren Vollzug bindet, wird der Aspekt der Offenheit und Perspektivität

präsent.

Gerade die Verknüpfung phänomenologischer und praxeologischer Forschungsper-

spektiven erlaubt, Vollzugswirklichkeiten im Sinne sozialer Praktiken als interaktive

Verkettungen von Aktivitäten verschiedener Akteure zu untersuchen. Dabei ermög-

licht gerade die Praktiken-Perspektive Sozialität materiell-diskursiv einzubetten und

auf ihre Ordnung(-sbildung)en hin zu untersuchen. Die Praxis-Perspektive hingegen

betrachtet Vollzüge in ihrer situativen Emergenz und die akteursspezifischen ›Leistun-

gen‹, durch welche im Vollzug Bedeutungen gebildet werden. Hier ähneln sich beide

Forschungsperspektiven in der Formulierung eines »synkretischenWir« (vgl. ebd.: 304)

oder der Kollektivität. Dennoch, und dies ist im hier diskutierten Forschungsprozess

relevant geworden, geht es auch darum, herauszufinden, wie die Teilnehmer*innen

nicht nur Vollzugsköper sind, sondern als leibliche Akteure diesen Vollzug immer posi-

tioniert erleben und sinnbildend ›in‹ die Situationen verwickelt sind. Es gilt also neben

der beobachtbaren Dimension von Praxis auch ihre diskursiven und dispositionalen

Rahmungen einzubeziehen, in denen Praxis verortet ist.

Die Fundierung dieser Analyse im Begriff der Leiblichkeit rekurriert auf »eine prak-

tisch-existenzielle Differenz: Der Leib tritt immer sowohl als Körperding wie auch als

Ausgangspunkt aller Erfahrung entgegen« (Bedorf 2015: 134). Der Begriff der Zwischen-

leiblichkeit ermöglicht Praktiken als »Verflechtungszusammenhang« (ebd.: 143) zu ver-

stehen, so dass praxeographisch Vollzugswirklichkeiten auch in ihren (auszuhandeln-

den) Sinn- und Ordnungsdimensionen analysierbar sind. Insofern sich in dieser Arbeit

der Selbstbezug der Teilnehmer*innen als ein zentrales Charakteristikum herausgebil-

det hat, beziehen die Modi des Berührens sowohl (tanz- und bewegungs-)kulturelle und

54 Auch auf den Forschungsprozess bezogen, geht jegliche Beobachtung auf einenWahrnehmungs-

prozess zurück und auch wenn mediale Aufzeichnungsmittel Einsatz finden, werden auch diese

Daten durch Forscher*innensubjekte analysiert, die diesen in epistemisch-methodologischenDis-

kursfeldern Be-Deutungen abgewinnen.

55 Gerade diese Formulierungen können im Licht des agentiellen Realismus Barads angemessener

durch den Begriff der Intra-Aktivität beschriebenwerden, indemnicht von Entitäten ausgegangen

wird, sondern von relationalen Prozessen, in den – momenthaft – spezifische Phänomene emer-

gieren.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Biography Matters

historischeMuster als auch die praktischen und diskursivenMomente des Selbstbezugs

ein. Selbstbezug zeigt sich dabei als relationales Berührungsgeschehen.

In der Analyse der Praktiken des Berührens wurde »Resonanz« ein gewichtiger Be-

griff, da er immer wieder durch die Teilnehmer*innen geäußert wurde, um ihr Erle-

ben zu beschreiben – und zugleich zeigt sich darin auch ein angestrebtes aisthetisch-

ästhetisches Ideal, die ›Resonanzfähigkeit‹. Dabei bezogen sich die Teilnehmer*innen

sowohl auf andere Teilnehmer*innen in einem responsiven und kinästhetischen Bewe-

gungsgeschehen, genauso jedoch auf Gegenstände, spezifische Orte im Raum, Vorstel-

lungsbilder oder Stimmungen, in die sie zwischenleiblich, jedoch ohne Körperkontakt

involviert waren.56 Tatsächlich scheint die hier aufscheinende responsive Relationali-

tät ein Hauptkategorie zu sein, durch die re-konstruiert werden kann, wie genau sich

Berührungsphänomene bilden, entwickeln und verändern oder abbrechen.

3.4.1.5 Berührung als Relationalität

»Berührungen sind Bewegungen, sie sind Er-

eignisse und Beziehungen, sie sind Empfin-

dungen und sie sind affektiv, sie sind vor al-

lem eins: körperlich.«

(Egert 2016: 119)

PraxeologischeMethodologien blicken auf Sozialität als Geflecht. Durch ihren sozialon-

tologischen Zugang über soziale Praktiken stehen nicht nur menschliche Akteure und

ihr (interaktives) Tun im Fokus, daher ist ein analyseleitender Begriff ›Relation‹ oder

›Beziehung‹. Im Folgenden soll dies entlang des empirischen Materials vertiefend dis-

kutiert werden.

In seinem Nachdenken über die Involviertheit des Körpers in sozialen Praktiken

weisen Bourdieus Ausführungen an vielen Stellen – mehr oder weniger explizit und

meist in Abgrenzung – auch Anschlüsse zu phänomenologischen Theoretikern auf. In

den folgenden Zitaten, kling das ›In-der-Welt-sein‹ Heideggers an, durch welches die

existenzielle Exposition des Körpers in der Welt auch dazu führen kann, Dispositionen

auszubilden, um dieser Welt, die den Körper ›bis ins Innerste berühren‹ und gestalten,

zu begegnen:

»Weil der Körper (in unterschiedlichem Ausmaß) exponiert ist, weil er in der Welt ins

Spiel, in Gefahr gebracht wird, dem Risiko der Empfindung, der Verletzung, des Leids,

manchmal des Tods ausgesetzt, also gezwungen ist, die Welt ernst zu nehmen (und

nichts ist ernsthafter als die Empfindungen – sie berühren bis ins Innerste unserer

organischen Ausstattung hinein), ist er in der Lage, Dispositionen zu erwerben, die

ihrerseits eine Öffnung zur Welt darstellen, das heißt zu den Strukturen der sozialen

Welt, deren leibgewordene Gestalt sie sind« (Bourdieu 2001: 180).

Bourdieus Aussage zufolge bilden sich Dispositionen als eine Reaktion auf das ›Ausge-

setztsein‹ des Körpers und stellen eine Beziehung zwischen den Strukturen der sozialen

56 Für eine Analyse des sprachlichen Austauschs, siehe insbesondere Kap. »Reflektieren« sowie auch

»biography matters«.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 195

Welt und dem Körper als Gestalt dieser leiblichen Beziehung her: »Die Beziehung zur

Welt ist eine Beziehung der Präsenz in der Welt, des in der Welt Seins im Sinne des

Welt Angehörens, ja des von ihr Besessenseins, eine Beziehung, in der weder Akteur

noch Gegenstand als solche definiert sind« (ebd.).

Individuen bilden sich in und aus ihrer Beziehung zur Welt. Diese Beziehung – im

Sinne eines Berührt-Seins und Berührens – zeichnet sich mithin als eine generative

Relationalität von Leiblichkeit, Körperlichkeit und sozialer Mitwelt aus. Diese wird im

Folgenden als eine somatisch-sinnliche und leiblich-affektive Relationalität gefasst, wie

dies auch in der Aussage einer Teilnehmer*in Ausdruck findet: »Das ist manchmal

kaum wahrnehmbar, dass da, dass das eine Resonanz ist, aber mir ist das oft sehr be-

wusst, dass ich da sehr stark reagiere auf das, was da im Raum passiert – neben mir,

hinter mir oder vor mir und was sich daraus entwickelt«. Die Teilnehmer*in reagiert

auf ›das, was im Raum passiert‹ während das, worauf sie reagiert, ›kaum wahrnehm-

bar‹ ist. Dabei bezieht sie sich nicht spezifisch auf dieMittänzer*innen, sondern auf ih-

ren Umraum, was als ein synästhetisch-leibliches Wahrnehmen gedeutet werden kann,

das sich auch somatisch bemerkbar macht: Ihr Körper ist ›exponiert‹ und reagiert, ob-

wohl die Teilnehmer*in selbst nicht genauer ausführen kann, wie genau sich dieses

Wahrnehmen vollzieht, ob durch Sehen, Hören, Kontakt oder Licht- und Wärmever-

hältnisse. Das, was hier als ›Resonanz‹ beschrieben wird, verdeutlicht die Improvisati-

onspraxis als ein relationales und responsives Berührungsgeschehen,welches sich nicht

nur über den Haut- und Körperkontakt ereignet, sondern auch über das synästhetische

und leibliche Wahrnehmen im Sinne eines re-agierenden Sich-Bewegens. Die Teilneh-

mer*innen beschreiben das Improvisieren als ein »Explorieren«, »Ausprobieren« und

»Suchen«. Alle Begriffe verweisen auf den Bewegungsvollzug als einen Prozess, der sich

sowohl auf den eignen Körper bezieht, den Kontakt mit einem oder mehreren Kör-

pern und anderen Materialitäten, wie auch das Re-agieren auf den (atmosphärischen)

Umraum – beispielsweise durch Blicke, Bewegungsdynamiken von anderen oder auch

einen entstehenden Bezug, der sich in körperlicher Distanz entwickelt und als ein zwi-

schenleibliches Bewegungsgeschehen vollzieht. Zudem ist der Boden ein steter ›Kontakt-

partner‹ wie auch teilweise Wände oder Gegenstände im Raum. Diese Aspekte sind in

dem gewohnten Raum meist hintergründig präsent, drängen sich jedoch gerade dann

in den Vordergrund, wenn es einen Ortswechsel gibt. Dann wird der neue Ort körper-

lich erforscht.57 Gleichermaßen präsent sind Vorstellungsbilder, (biographische) Erin-

nerungen oder Wissensgehalte (über den Körper), die das Improvisieren mitgestalten

und als »resonanz-basierte Referenz« (Stern 2019: 77) fungieren.

57 So ist es im Sommer üblich, dass, je nach Wetterlage, einige Stunden in einem öffentlichen Park

stattfinden; zu anderen Zeitpunkten gab es Proben für einen Auftritt in einem zweistöckigen

Kunstverein oder einige Stunden in einer Turnhalle. Jeder dieser Orte wurde in der Ankommens-

phase erkundet, die Räume und ihre Materialitäten exploriert: Die Teilnehmer*innen ›erlaufen‹

sich den Raum, bewegen sich durch den Raum, suchen Orte auf, an denen sie verweilen, oder

beobachten die anderen in ihrem Tun. Sie nehmen den Raum wahr, indem sie ihn sinnlich und

in-Bewegung erkunden. In dem anschließenden Austausch werden diese Raumerkundungen ge-

teilt, wird auf Entdeckungen aufmerksam gemacht oder das Raumerleben beschrieben. Oftmals

wird das eigene Raumerleben dabei entlang von Momenten des »Berührt-Seins« im Sinne einer

Bewegungs-Kartographie beschrieben und generiert. Vgl. dazu auch Kap. Zeigen und Zuschauen.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Biography Matters

Diese relationale Beziehung zeigt sich imMaterial insbesondere dann, wenn Situa-

tionen mit den bekannten Routinen brechen:

Zu Gast ist heute Dorian, der ein Graphik-Programm entwickelt hat, mit dem er Ka-

merabilder live über einen Beamer übertragen kann und dabei die Bilder durch gra-

phische Effekte verändert. Er betritt mit einer Teilnehmer*in, die dieses ›Experiment‹

vorgeschlagen hatte, den Raum und hat zwei Köfferchen mit Equipment dabei. Dori-

an erklärt, was er für das Experiment braucht und alle Ankommenden helfen mit, den

Raum einzurichten. Der Raum, der sonst leergeräumt wird, wird heutet gefüllt mit

Dingen: einige Bänke werden aus dem Raum getragen, andere Bänke in den Raum

getragen; zwei Bänke werden für Dorian vor der Spiegelwand etwa zwei Meter von

der Wand entfernt aufgestellt, der Vorhang wird zugezogen und mit Klebeband ge-

glättet, sodass dort kurz darauf ein Beamerbild an den weißen Vorhang gestrahlt

werden kann. Eine Kabeltrommel wird zu Dorians ›Medieninsel‹ ausgerollt, wo er sei-

ne Geräte aufbaut und verkabelt: seine Kamera mit dem Laptop und diesen mit ei-

nem kleinen Beamer. Die Kamera steht schräg in den Raum gerichtet, der Beamer auf

einer Bank relativ mittig im Raum strahlt die Bilder an die Vorhangwand. Der ›Tanz-

raum‹ wird durch diese Dinge verkleinert, weil die Kameraperspektive nun festlegt,

wo der Bewegungsraum beginnt und aufhört. Als das erste Bild an die Wand fällt,

laufen einige Teilnehmer*innen hin und her, um herauszufinden, welchen Raumbe-

reich die Kamera erfassen kann, der dann die Bewegungen als Bilder direkt auf die

Leinwand strahlt. Dabei fällt ihnen auf, dass die Übertragung eine kurze zeitliche

Verzögerung hat und sie geben den Raum »ganz anders« wieder. Die Kamerabilder

sind nicht nur eine zeitversetzte und spiegelverkehrte Version des aufgenommenen

(Bewegungs-)Raums, Dorian kann mit seinem Programm die Kamerabilder auch ver-

vielfältigen, Mandala-artig arrangieren oder ineinanderfließen lassen (die hängende

Diskokugel an der Decke ist nun an drei Ecken des Beamerbildes zu sehen). Dies auch

mit farblichen oder Schatten-Effekten, so dass manchmal nur Schattenbilder auf der

Vorhangwand zu sehen waren. Drei Tänzer*innen fangen an, mit dem Kamerabild zu

interagieren – ihr Blick ist auf das Beamer-Bild gerichtet, das plötzlich wie ein Korrek-

tiv für den Bewegungsspielraum wirkt: Wenn sie aus dem Bild verschwinden, laufen

sie hin und her, um herauszufinden, wann ihr Körper wieder im Bild ›erscheint. Es sind

jetzt weniger die Körper ›vor‹ der Kamera, die interagieren; es sind die Interaktionen

›im Kamerabild‹, kurze Zeit nach ihren Bewegungen, die sie suchen.

Im Spiel mit ihren eigenen Schattenbildern entstehen durch die Überlagerungen der

graphischen Körper-Raum-Konstellationen plötzlich verschachtelte Räume, Tunnel,

Boxen, in denen sich die Tänzer*innen bewegen: eingeklemmt, wuchernd, überla-

gert, wachsend und schrumpfend. Das Beamerbild wird zum Bezugspunkt jeglicher

Interaktion. Nicht die Körper neben, vor oder hinter den Tänzer*innen sind Bezugs-

punkt ihrer Bewegungen, sondern die virtuellen Körper auf der Vorhangwand, die

dort durch die graphische Übersetzung in ganz eigenen, medial-vermittelten Räu-

men miteinander in Bewegung und Kontakt kommen. Es entwickelt sich geradezu

ein Spiel mit Kontaktpunkten und Körperüberlappungen, das durch die Perspektive

der Kamera entsteht, jedoch erst durch die zeitversetzte Übersetzung in dem Bea-

merbild als solches sichtbar wird. Der sonst so typische Körperkontakt ist medial in

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 197

den Bild-Raum verlegt, in dem nicht die Körper sich berühren, sondern ihre Ab- oder

Teilbilder. Eine Teilnehmer*in steht ›mitten‹ im physischen Raum, aber so vor dem

Kameraauge, dass sie nur mit einem Arm aus dem Außenbereich in den Bild-Raum

reinreicht; sie steht zwar mitten im Raum, aber ihre Bewegungen werden erst im Bea-

merbild als Interaktion erkennbar. Sie spielt mit diesem Grenzbereich, den Blick auf

das Beamerbild fokussiert. Weder die Kamera selbst noch andere Körper sind erkenn-

bar als Referenzpunkte ihrer Bewegungen: In dem Spiel mit dem Beamerbild berüh-

ren, verschränken, streifen sich die Körperumrisse, ohne dass die Körper im Tanzraum

sich tatsächlich berühren, verschränken oder streifen. Die Körper stehen hinter- und

nebeneinander verteilt – es ist ein vermittelter Raum zwischen Körper, Kamera und

Beamerbild. Bezugspunkt aber bleibt das Beamerbild, denn die Blicke bleiben auf die

Vorhangwand gerichtet, sie bildet Abbild, Korrektiv, Experimentierraum zugleich; sie

fungiert als eigentlicher Bewegungsraum.

Dorian sitzt vor seinem Laptop, dem Raum und auch dem Beamerbild zugewandt, er

hat eine FlascheWasser neben sich stehen und drückt immer wieder auf seiner Tasta-

tur herum. Dann verändert sich das Beamerbild und die Körper auf der Leinwand ver-

wandeln sich in neue räumliche und farbliche Bewegtbilder. […] Eine Teilnehmer*in

interagiert mit der Kamera: sie nähert sich so stark an die Vorhangwand an, dass ihr

Profil als Schatten auf der Vorhangwand zu sehen ist; das heißt, dass sie sich selbst

nicht mehr auf der Wand beobachten kann: »Ich kann mich nicht sehen!«, ruft sie fast

verzweifelt aus. Sie fragt andere, wie sie auf der Leinwand zu sehen ist, und ob sie

mit den anderen Körpern im Raum, die sie nun nur dort sehen konnte, interagiert:

›Wo beginnt das Bild, mich zu erfassen? Wie viele Arme wird mein einer Arm auf dem

Beamerbild? Wie kann ich einen anderen Körper berühren oder verformen durch das

Spiel mit Nähe und Distanz zu der Kamera?‹ Ihr Fokus bleibt das Beamerbild, das

sie nicht gut übersehen kann, während ihr Sichtbezug andere Körper im Raum sind.

Die Körper im Raum agieren, um zu erfahren, was auf dem Beamerbild passiert. Als

Beobachter*in sehe ich vor allem auf das Bild fokussierte Körper im Raum, die den

materiellen Raum zwar teilen, aber die Interaktionen finden Kamera- und Beamer-

vermittelt auf der Vorhangwand statt. Neben einigen Teilnehmer*innen, die ständig

experimentieren (wollen), stehen immer auch einige eher unbewegt und zuschauend

im Raum – nicht an den Seitenwänden, sondern außerhalb des Kamerabildes, das nun

den Tanzraum bestimmt. […]

Während des Abbaus erzählt eine, die oft eher außerhalb des Kamerabilds gestanden

hatte: »Ich war echt nicht ganz da – mich selbst zu sehen und im Blick zu haben, war

ungewohnt. Und ich war wertend mir selbst gegenüber. Wenn ich mich in Bewegung

beobachtet habe, immer später auf der Leinwand, habe ich mich nicht wohlgefühlt

in meiner Haut«. Ein andere: »Ich bin nie eins mit meinem Abbild gewesen. Das war

eher ein ›Spielgefährte‹ für mich.« Und wieder eine andere: »Hier geht es eher um die

Wirkung, nicht ums Erleben, das ist der Unterschied für mich.«

In diesemExperiment zeigt sich eine ganz andere Form vonBerühren und Berührt-Sein

durch und im Spiel mit den Medien und den medial vermittelten Körperbildern. Das

Berührungsgeschehen vollzieht sichmedial vermittelt und erstreckt sich übermateriale

und virtuelle Räume und Körper, indem das leibliche Hier als Ausgangspunkt des Sich-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Biography Matters

Bewegens auf ein graphisch-übersetztes Beamerbild an der Vorhangwand übertragen

wurde. Sich-Bewegen fand sich-betrachtend statt. Sich in-Bewegung sehen (können)

war ein ungewohnter Aspekt, der mit dem routinierten ›Vorhang-schließen‹ zu Beginn

der Treffen brach.Was in dieser Stunde als Bewegung wahrgenommen und sich vor al-

lem als Bezugspunkt des Sich-Bewegens zeigte, war das Ab- bzw. Teilbild von den Teil-

nehmer*innenkörpern durch ein graphisch-animiertes und -modifiziertes Spiegelbild.

In den ersten Momenten standen die Teilnehmer*innen befremdet vor ihrem eigenen

Bild. Jede Eigenbewegung produzierte eine zeitversetzte Körper-Raum-Konfiguration,

meist mit anderen Körpern im Bild, die als Teil des Bildes damit auch Teil des eigenen

Bewegungsprozesses wurden, ohne dass bewusst eine kinästhetische oder physische

Interaktion im Raum stattfand. Zwar waren aus einer distanzierten Beobachtungsper-

spektive immer noch Interaktionen zu sehen, jedoch fanden diese vermittelt über das

Medium des Bildes statt – die Raum- und Anderenwahrnehmung war damit gravie-

rend verändert. Dieser Prozess war ein Prozess des Um-Lernens (Meyer-Drawe 1982):

in der bildhaften Verflechtung von Leib, anderen Körpern, Raum, Kamera(-raum), Bea-

merbild und Beamerkörpern veränderte sich dadurch auch die leibliche Eigenwahr-

nehmung (vgl. Huschka 2012a). Die anfängliche Desorientierung war ein körperliches

Lernen: »Wennmein rechter Arm sich hebt, ist der überhaupt im Bild? Undwenn ja, wie

viele Arme heben sich dann auf dem Bild und wo?« Die gruppenspezifische Norm des

Sich-Bewegens im und aus dem Hier wurde transformiert: Das eigen- und zwischen-

leibliche Hier wurde ver-setzt und als leib-körperliches Differenzgeschehen offenbar.

Zunächst war das Sich-Sehen eine Irritation, genauso jedoch auch die medial vermit-

telte Bezogenheit aufeinander über ein anderes Medium als die gewohnte materielle

Umgebung bzw. den direkten Kontakt mit anderen physischen Körpern. Wurde zu-

vor von kinästhetischem und taktilem ›listening‹ (Brandstetter 2013: 165) im Kontakt

gesprochen, ist das Hinhören in dieser Situation ein komplexer Lernprozess, bei dem

sich die Eigen- und Fremdwahrnehmung über eine sich ständig verändernde Konfigu-

ration von Artefakten, Bildern, Körpern und Räumen vollzieht – im Speziellen auch auf

bisher unbekannte Weise der eigenen Kontrolle entzogen, wenn beispielsweise die gra-

phische Darstellung wechselte oder jemand in den Kameraraum zwischen ›mich‹ und

die Kamera trat und so ›meinen Körper‹ verdeckte. Kommen sonst eher Haut, Atem,

Körperteile und -bereiche, visuelle Wahrnehmungen, räumliche Bezugsgrößen, andere

Materialitäten, wie Kleidung, Boden- oder Wandbeschaffenheiten, Licht, Wärme etc.

in Kontakt, wird in diesem Experiment dieser Kontaktraum ein anderer, der in seiner

eigensinnigen Re-aktivität erst kennengelernt werden muss.

Mit Ahmeds queer-phänomenologischen Denken kann diese Situation alsMomente

der Desorientierung reflektiert werden: »Such moments when you ›switch‹ dimensions

can be deeply disorienting. […] They are moments in which you lose one perspective,

but the ›loss‹ itself is not empty or waiting; it is an object, thick with presence« (2006:

158). Den Verlust der gewohnten Perspektive bezeichnet sie als dichte Präsenz, sodass

der Verlust eine Gegenwärtigkeit auslöst. Die Teilnehmer*innen können sich diesen

neuen Akteuren nicht entziehen, denn sie intervenieren in das eigenleibliche Wahr-

nehmen und Bewegen, was von den einzelnen Teilnehmer*innen sehr unterschiedlich

erlebt wird. Übereinstimmend ist jedoch die Empfindung einer anfänglichen Störung

der eigenleiblichenWahrnehmung von Bewegung durch eine Situation, in der nicht nur

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 199

der eigene sinnlich-somatische Körper oder der physische Kontakt zu anderen Rück-

meldung gibt, sondern darüber hinaus auch ein zeitlich verzögert sichtbares und gra-

phisch verändertes Körper- und Bewegungsbild. Das (kollektive) Experimentieren kann

auch als Arbeit an der Bewohnung des neuen Beziehungsgefüges beschrieben werden,

als »[t]he work of inhabiting« (ebd.: 7) des neuen Körper-Raum-Gefüges. An diesemBei-

spiel kann mithin nicht nur die situative Improvisationspraxis re-konstruiert werden

imUmgangmit einemmedial-materiellen Raum, vielmehr wird an diesem ›Arbeitsein-

satz‹ deutlich, dass Erleben eingebettet ist in die Arbeit des Einwohnens. Einwohnen

bedeutet in diesem Kontext ›mit etwas bekannt werden‹ und ist mit Ahmed gesprochen

auch als ein Affiziert-Sein zu verstehen, als die Art und Weise wie (soziale) Räume leib-

liche Spuren generieren (»impress«; ebd.: 7). Bekanntheit ist dann mehr ein Effekt von

Einwohnung als dessen Bedingung. Ahmed zufolge ist die Arbeit des Einwohnens eine

dynamische Aushandlung zwischen Bekanntem und Unbekanntem. Dies kann auch als

ein (kollektives) Lernen verstanden werden, in dem sich LeibKörper sinnlich um-orien-

tieren, um den spezifischen Situationsanforderungen gerecht zu werden – oder auch

nicht: einige Teilnehmer*innen standen ›außerhalb‹ des Kameraauges, entzogen sich

diesem Blick und blieben Beobachter*innen. Gerade der ›Blick von außen‹ markierte

das Um-Orientieren als Differenz zu den bekannten Berührungspraktiken, wie auch

die Kommentare aufzeigen.

Bezogen auf die Fragen nach Berührungspraktiken zeigt sich in diesem Beispiel,

wie sich in sozialen Praktiken Grenzziehungsprozesse vollziehen – aber auch verschie-

ben können –, in denen sozialer und kultureller Sinn performativ erzeugt wird (vgl.

Bedorf 2017: 57). Mit Blick auf menschliche Körper bleibt der lebendige Körper zwar

der »raumhafte[…] Nullpunkt, denn von ihm geht die Beziehung zum bzw. das Über-

gehen in das Umfeld aus«, zugleich wird in diesem Beispiel greifbar, dass »der Körper

das Medium auf sich [bezieht], insofern er das Übergehen des Mediums in den Körper

ist« (Lindemann 2014: 89). Berührungsrelationen bilden sich im Vollzug und in ihren

raum-zeitlich-sachlichen Umweltbezügen – Lindemann fasst diesen relationalen Pro-

zess als ordnungsbildend. Dies kann durch das Konzept der Berührungsformen noch

weiter ausgeführt werden, in denen qua Grenzrealisierung »über Grenzen geschiede-

ne und zugleich in Beziehung gesetzte« (Fritz-Hoffmann 2017a: 92) Ausdrucksformen

entstehen. Berührung versteht Fritz-Hoffmanmit Plessner als reflexive Form affektiver

Betroffenheit, in der »jemand ein Ereignis als Teil des je eigenen Hier und Jetzt spü-

ren kann« (ebd.: 93). Damit schließt er an Lindemann an: Berührt-Sein entspricht dann

»spezifischen Sensibilitätsanforderungen […], die sich im Rahmen jeweiliger Begren-

zungen der Mitwelt ergeben. Ein leibliches Selbst unterliegt einer historischen For-

mung, die den Leib […] sensibilisiert bzw. desensibilisiert« (Lindemann 2014: 107 in

Fritz-Hoffmann 2017a: 183) dafür, wie dieses leibliche Selbst mit wem oder was in Be-

ziehung steht.

Berührungspraktiken können in diesem Sinn als De/Sensibilisierungsprozesse ge-

lesen werden, in denen sich die LeibKörper mitweltlich bilden; die situativen Anfor-

derungen können hier als Berührungs-aufforderungen gedeutet werden, die bereits

gebildete Sensibilitäten reaktivieren, verunsichern oder (situativ) verschieben können.

Berührungen erscheinen dadurch als »materielle Ereignisse, die die Körper in ihren

je spezifischen Konfigurationen und ihren affektiven Rhythmen hervorbringen« (Egert

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Biography Matters

2016: 119). Werden Körper so als prozessual und ereignishaft gefasst. Als Prozesse der

Materialisierung wohnt ihnen »gerade durch ihren Bezug zum anderen […] einMoment

der Instabilität und Offenheit inne« (ebd.). In seiner tanzwissenschaftlichen (rezepti-

onsästhetischen) Arbeit im Anschluss an Deleuze und Guattari konzipiert Egert Körper

als Netzwerk oder Assemblage, die »ständig neue und andere Körper« hervorbringen,

die »in den Berührungen und ihren Relationen emergieren« (ebd.: 137).58 Egert analy-

siert und theoretisiert Berührungen als Interferenzen vielfältiger Relationen, was An-

schlusspunkte für die weiteren Analysen schafft. Jedoch bezieht er sich auf singuläre

Aufführungs-Ereignisse, in denen er weder die Erlebensweisen der untersuchten Kör-

per einbezieht noch die Praktiken untersucht, in denen diese spezifischen Berührungs-

auseinandersetzungen entstehen und praktiziert werden, so dass die Berührungsphä-

nomene in ihrer »Mannigfaltigkeit«, »Autonomie« und »Produktivität« (vgl. ebd.: 13)

zwar entfaltet werden, eine Einbettung dieser Ereignisse in gesellschaftliche Verhält-

nisse und diskursive Rahmungen – verstanden im foucaultschen Sinne als subjekti-

vierende MachtWissens-Komplexe – nicht passiert. »Auf ihrer affektiven Ebene ist die

Berührung ein Ereignis am Knotenpunkt von Empfindung und Bewegung«, so Egert

(2016: 95), was die Zirkularität von leib-körperlichem Wahrnehmen und Re-Agieren in

seiner situativen Ereignishaftigkeit hervorhebt und zugleich Fragen nach den Konsti-

tutionsbedingungen aufwirft, die das Affiziert-Sein nicht nur als Potentialität fassen,

sondern als historisch, diskursiv und biographisch gerahmte, praktische De/Sensibi-

lisierungen begreift (vgl. Lindemann 2014). Wenngleich Egert Körper als relationales

Werden konzipiert (2016: 132), sind diese stets in biographische, diskursive und soma-

tische (Ge-)Schichten verstrickt und in ihnen geworden. Berührungen ›treffen‹ die Kör-

per in diesem Sinne als Ereignisse, Berührung jedoch als autonom zu setzen, verstellt

den Blick auf dieMacht-Wissens-Komplexe, durch die sie konstituiert sind und zugleich

Sozialität ko-konstituieren.

Gerade diese Dimension soll im Weiteren deutlicher herausgearbeitet werden, ins-

besondere in Rekurs auf Ahmeds queer-phänomenologische Arbeit. Auch wenn die

Analyse von Konstellationen in ihren praktischen Vollzugslogiken Einblicke in prak-

tische Normativitäten und Ordnung(-bildung)en gibt, sind diese zu kontextualisieren

und auf ihre historisch-kulturellen Rahmungen hin zu befragen, die konstitutiv und

produktiv zugleich wirken. Berührungen sind in diesem Sinne also auch Differenz(ie-

rungs)-Prozesse (vgl. Hirschauer/Boll 2017).

3.4.1.6 Berührung als Grenzverhandlung

Vor dem Hintergrund der vorherigen Analyse erscheint Sinnlichkeit als Knotenpunkt

für Berührungspraktiken. Dieses Verständnis ermöglicht es, die konkreten Praktiken

der Ordnungs(um)bildung zu untersuchen, denn »[a]lle Praktiken basieren auf sinn-

lichen Erfahrungen« (Göbel/Prinz 2015: 9) – sowohl in ihren Wiederholungsstrukturen

als auch in desorientierenden oder irritierenden Momenten. Damit wird dem sinnlich-

58 Hier rekurriert er auf Mannings »Politics of Touch« (2007) sowie auf Deleuze und Guattaris ge-

meinsame Schriften, in denen die Begriffe des ›Maschinischen‹ und der ›Assemblage‹ entwickelt

wurden (vgl. Egert 2016, insb. Kap. 3).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 201

affektiven Erleben ein zentraler Ort in praxeologischen Zugängen zu Sozialität einge-

räumt. Wahrnehmungen, so Göbel und Prinz, sind physiologisch und neuronal veran-

kert und gleichermaßen in historisch und kulturell situierte Wahrnehmungsschemata

eingelassen, die sich in und durch soziale Praxis formen (vgl. ebd.). In diesem Sinne

ist von einer Pluralität sinnlicher Ordnungen auszugehen, die sich als sinnliche Sensi-

bilitäten entlang kollektiv geteilter und performativ (re)aktualisierter Wahrnehmungs-

schemata in Praktiken bilden. Als »kollektiv geteilte Repertoire(s) praktisch erworbener

Fertigkeiten des Wahrnehmens« (Göbel/Prinz 205: 9), ist sinnliche Wahrnehmung ist

demnach einerseits – sozial, historisch und kulturell – bedingt, andererseits bildet sie

sich in eben jenen bedingten/bedingenden Umwelten und ihrer materiellen Verfasst-

heit heraus. Wahrnehmende verfügen durch und in diesen Prozessen über ein »synäs-

thetisch, senso-motorische[s] Vermögen« (ebd.: 10), sie werden also als eine Potentia-

lität gedacht. Dadurch, dass sich Wahrnehmen praktisch in Situationen vollzieht bzw.

diese als solche konstituiert, bilden sich auch die Wahrnehmenden stets In-Beziehung

zu Anderem. Krisenhafte bzw. irritierende Momente, in denen die ausgebildeten und

habitualisierten Wahrnehmungsweisen den praktischen Anforderungen der räumlich-

materiellen Umwelten nicht entsprechen oder herausgefordert sind, weisen damit eine

Ähnlichkeit zu ästhetischer Erfahrung auf, in der Wahrnehmende sich ihrer Wahrneh-

mung im Vollzug gewahr werden und sie innerhalb eines Spielraums rekonfigurieren

können.

Dieses Vermögen kann in Rekurs auf Fritz-Hoffmann (2017a; b) weiter ausdifferen-

ziert werden. Sind zuvor die Modi des Berührens und Berührt-Seins aufgefächert wor-

den, eignet sich Fritz-Hoffmanns methodologischer Berührungsbegriff, um die »Mate-

rialität des Berührens« (2017b: 199) zu rahmen. In dieserWeise kann »die situativeWirk-

samkeit und Dringlichkeit des Erfahrungsraums sozialer Praxis« (ebd.: 200) erschlos-

sen werden. Berührung, so argumentiert Fritz-Hoffmann, werde oftmals mit Hautkon-

takt bzw. dem Tastsinn gleichgesetzt. Er hingegen konzipiert Berührung systematisch

als ein Phänomen, »welches in die Gegenstandsbereiche des Sensomotorischen, Psychi-

schen, Leiblich-Affektiven und Sozialen diffundiert« (ebd.: 202). Ihm zufolge lassen sich

vier Berührungsformen unterscheiden, die als Grenzrealisierungen spezifische Wahr-

nehmungsbeziehungen erfassen.

Zunächst unterscheidet Fritz-Hoffmann zwischen Kontakt und Berührung. Letzte-

re zeichnet sich dabei durch affektive Betroffenheit aus. Ihm zufolge manifestieren sich

in Kontakt- und Berührungsformen verschiedene Grenzrealisierungen: Die erste nennt

er geometrische Kontaktform, in der Körper in ihren Konturen aneinandergrenzen, de-

ren Konturen und Ränder bestimmend sind (2017: 86), die zweite nennt er adaptive

Kontaktform, in der sich eine systemische Veränderung an einem Körper als Prozess

zeigt. Die dritte Form der Grenzrealisierung bezeichnet er als leibliche Kontaktform,

in der sich »im Spüren die Grenze eines leiblichen Selbst realisiert« (ebd.: 90), dies im

Kontaktmit anderen (geometrischen) Körpern. Sie wird »nicht nur an der Ausdrucksge-

stalt geometrischer (non-humaner) Körper erfahren, sondern im Vollzug der je eignen

Gegenwart gespürt« (ebd.: 87). Die vierte Form der Grenzrealisierung manifestiert sich

in der »Bezugnahme auf Andere als Andere« (ebd.) als soziale oder symbolische Ex-

pressivität im Sinne eines Beziehungsgefüges oder eines transsituativen Bezugs. Es ist

eine soziale Kontaktform (vgl. ebd.) in einem Beziehungsgefüge. Besonders dabei ist,

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Biography Matters

dass eine soziale Einheit expressiv werden kann »und darin als abgegrenzte Einheit[…]

sinnlich oder spürbar wahrnehmbar« (ebd.: 92) wird.

Diese Weise Berührung zu verstehen, eröffnet die Möglichkeit nicht schon zu wis-

sen, was genau eine Einheit (eines geometrischen Körpers, eines Körpersystems, ei-

nes Leibes, des Sozialen) ist, sondern dass durch die Grenzrealisierung erst – »über

Grenzen geschiedene und zugleich in Beziehung gesetzte« (ebd.: 92) – Ausdrucksfor-

men entstehen. Mit einer forschenden Perspektive auf Sinnlichkeit und die Analyse

von Materialität können so einerseits »Erfahrungen der Materialität einer sozialen Pra-

xis rekonstruier(t) und (zugleich) andererseits auf einen berührungstheoretischen Ho-

rizont« (ebd.: 94) bezogen werden. Berührung ist in diesem Sinne als eine reflexive

Form affektiver Betroffenheit zu verstehen, und bedeutet, »dass jemand ein Ereignis

als Teil des je eigenen Hier und Jetzt spüren kann« (Fritz-Hoffmann 2017: 93). Gerade

die letzten beiden Formen waren für die Analyse des Materials instruktiv. Berührung

kann so auf verschiedene Formen des Berührens und Berührt-Werdens im Medium

des LeibKörpers bezogen werden: Haut-, Blickkontakt, bestimmte Bewegungsformen

oder -weisen, materiale oder atmosphärische Räume etc. So verweisen beide Formen,

die leibliche wie auch die reflexive Form affektiver Betroffenheit darauf, wie sich ein

leibliches Selbst als solches zu spüren bekommt und gewahr wird – und wie es sich

dadurch als leiblich konstituiert, weil es ›im eigenen Hier und Jetzt‹ von etwas oder

anderen affektiv betroffen sein kann. Zugleich bedeutet das, dass sich leibliches Emp-

finden mitweltlich bildet und damit situiert und vermittelt ist – diskursiv, symbolisch

und praktisch. Involviert in Praktiken, ist sinnlich-leibliche Wahrnehmung somit auch

in eine sozio-historische Umwelt eingelassen und die erlebte Praxis auch durch (impli-

zite) Normen geprägt, die sich in wiederholten praktischen Aktivitätskonstellationen

zwischen Umwelt, Wahrnehmung und Bewegung ausdifferenzieren und wirksam wer-

den (vgl. Wehrle 2016: 238). Die (Ausbildung von) Leiblichkeit vollzieht sich damit als

ein (Selbst-)Erleben im Modus affektiven Betroffenseins und materialisiert sich in leib-

körperlichen De/Sensibilitäten. Gleichermaßen involvieren diese Prozesse LeibKörper

als sozio-historisch situierte – LeibKörper wachsen in sozialenWelten auf, in denen sie

auch praxisspezifisch subjektiviert werden bzw. die auch selbst tun. Berührungsfor-

men differenzieren die zuvor genannte Responsivität aus als eine materiell-diskursive,

leibkörperliche Situation (vgl. Spahn 2020b).

Indem die Sinnlichkeit der einzelnen Subjekte als ein Macht-durchwirkter Raum

untersucht wird, kommen Subjekte als leiblich-affektiv, sinnlich-somatisch und (so-

zial) positioniert in den Blick. LeibKörper bilden sich nicht nur in diesen Vollzügen,

sie können sich auch zu diesen Vollzügen positionieren und sie mitgestalten. Dieser

Punkt – des Positionierens, Mitgestaltens und auch Intervenierens – soll im Weiteren

nähere Betrachtung finden, insofern die Teilnehmer*innen sich auf viele Weisen »be-

rührt« fühlen und dieses Berühren und Berührt-Sein die praktischen und diskursi-

ven Prozesse konstituiert und konfiguriert. Neben einer Ausdifferenzierung von Be-

rührungspraktiken, die unterschiedliche Modi des Affiziert-Seins umfasst, ist es auch

ein Anliegen dieser Arbeit, die Vollzugswirklichkeiten auf ihre Subjektivierungslogi-

ken hin zu befragen. So benennen sich die Teilnehmer*innen selbst interessanterweise

auch als »Forscher*innen«, die ihre LeibKörper als »Erkenntnisquelle« (Abraham 2002:

194) bzw. als Erkenntnissubjekte (vgl. Waquant 2003; Gugutzer 2006; 2017) erleben: Die

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 203

kollektive Praxis des Improvisierens ist entsprechend auch ein aisthetisch-ästhetisches

Forschen. Berühren und Berührt-Sein sind dabei sowohl Bedingungen als auch Praxis

dieser sinnlich-somatischen Prozesse, innerhalb derer die Teilnehmer*innen sich als

responsive und relationale Subjekte konstituieren bzw. konstituiert werden. Die pos-

tulierte Relationalität ist jedoch eine, die stetig praktisch-diskursiv verhandelt wird.

Durch das Interesse dieser Forschungsarbeit an ›doing biography as corporeality‹

steht imMittelpunkt, »how bodies ›take form‹, rather than assuming that bodies are al-

ready formed« (Ahmed/Stacey 2001: 14).Wenn die Improvisationspraktiken als Prozesse

des Gewordenseins undWerdens zum Gegenstand werden, sind Körper nicht über ihre

Hautgrenzen definierbar, sondern als praktisch-diskursive, leibkörperliche Relationali-

täten. Berührungspraktiken schließen dann nicht nur Hautkontakte ein, sondern wer-

den vielmehr zu materiell-affektiven Gefügen. Entsprechend explorieren auch Ahmed

und Stacey Haut »as surface, encounter and site, in which more than one body is al-

ways implicated. […] In the sameway thatHaraway argues that bodies do not necessarily

end at their skins, we suggest that skins do not necessarily end at their bodies« (ebd.:

14f.). Körper werden dann zu Grenzverhandlungen: Was Körper affiziert und formt, ist

nicht immer sichtbar, aber dennoch als somatische und leibliche Spur bzw. Potential

des Werdens präsent.

Werden LeibKörper als »nicht abgeschlossene[r], bewegte[r] und ständig der Aus-

handlung unterliegende[r] Prozess« (Bose et al. 2018: 9) der Somatisierung verstanden,

zeigt sich dieser Prozess als ambivalent und vieldeutig, weil sowohl die sich einschrei-

benden sozio-historischen als auch die transformatorischen und eigensinnigen Kräfte

vonMaterialität aufeinander bezogen sind. Körperliche Materialität zeigt sich in dieser

Perspektive nicht nur als habitualisierte Verdichtung oder Ablagerung von Routinen,

sondern ist ebenso aktiv und produktiv. Körper sind damit immer gleichermaßen in

Prozessen der »Einkörperung« bzw. des »embodying« (vgl. Gregor 2015; Degele/Schmitz

2010) involviert und kontinuierlich im Werden. Wuttig bezeichnet dies als die Somati-

zität des Sozialen (vgl. 2016; 2020).

Wenn es weder ›den‹ Körper oder ›die‹ Materie gibt, stellt sich die Frage nach den

Grenzziehungen, die jene durch und in Grenzrealisierungen hervorbringen.59 Die Situ-

iertheit von Körpern in dieser Weise zu analysieren, bedeutet, sie mikrologisch in Kon-

texten und gesellschaftlichen Feldern und Zugehörigkeitsordnungen, d.h. in Machtver-

hältnissen positioniert zu untersuchen.60

59 So verstehen Hirschauer und Boll Subjektivierungsprozesse praxeologisch als ›doing difference‹:

»Ein je konkreter Fall von doing difference ist so immer eine sinnhafte Selektion aus einer Rei-

he konkurrierender Differenzierungen. Erst diese Selektion schafft einen Unterschied, der auch

einen Unterschied macht« (Hirschauer/Boll 2017: 12) – entscheidend ist demnach stets ob der Un-

terschied bzw. die Unterscheidung in sozialen Prozessen relevant ist oder wird. Das Machen oder

auch Differenzieren als ›sinnhafte Selektion‹ verweist einerseits auf historisch-kulturelle Normen,

die sich in und als Praktiken zeigen und andererseits auf die subjektivierende Dynamik, in der In-

dividuen in sozialen Praktiken gleichzeitig konstituiert werden sowie performativ intelligibel wer-

den. »Sowie sich Identitäten über Alteritäten aufladen, so lädt sich eineDifferenz über andere auf.

Sie besteht auch aus ihnen« (ebd.: 13).

60 Diesen Aspekt greifen insbesondere feministische und materialistische Konzepte auf (vgl. u.a.

Coole/Frost 2010; Dolphin/Tuin 2012; Wuttig et al. 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Biography Matters

3.4.1.7 Berührung als Grenz(be)ziehung

Phänomenologische Perspektiven gehen vom Erleben undWahrnehmen in einer Duali-

tät von tastbarem, objektivierbarem Körper und erlebtem, lebendigen Leib aus, die den

perspektivischen Ausgangspunkt ›zur Welt hin‹ bilden. Als Ausgangspunkt des ›Zur-

Welt-Seins‹ (Merleau-Ponty) bedeutet Leiblichkeit zugleich bereits ein Involviertsein,

was die Relationalität dieser LeibKörper herausstellt, die sich in und aus dem Bezug-

auf-Andere/s erst als solche konstituieren (können).

Mit Bezug auf die Bewegungspraktiken, die hier verhandelt werden, kann gefragt

werden, inwiefern sie nicht nur Bewegungspraktiken, sondern gleichermaßen Berüh-

rungspraktiken darstellen, in denen sich spezifische Grenz(be)ziehungen vollziehen,

die auf De/Sensibilisierung beruhen (vgl. Lindemann 2014), wie in den folgenden Pro-

tokollausschnitten deutlich wird:

Die Teilnehmer*innen erkunden den Tanzraum blind – eine Person führt ihr Part-

ner*in zur Seitenwand. Die blinde Person streicht mit ihrer Hand auf einer Höhe an

der Wand entlang bis sie den Türrahmen berührt. Hier hält sie kurz inne; die Hand

wandert weiter über den Rahmen in die große hölzerne Tür, in die ein Muster gezim-

mert ist. Sie steht ganz nah an der Tür und ertastet das Muster, fährt die Rillen und

Konturen des Musters nach; die zweite Hand kommt tastend, rutschend dazu. Dann

lehnt sich die Teilnehmer*in in die Tür, rollt mit dem Oberkörper hin und her, rutscht

ins Sitzen und lehnt sich in den Türrahmen. Ihre Partner*in steht mit Abstand neben

ihr und beobachtet sie, mal folgt der Blick den tastenden Händen, dann wieder dem

Körper als Bewegungsgestalt. […] In dem anschließenden Austausch beschreibt die

Tastende für sie wäre das Holz »wie eine Haut« gewesen, sie hätte die Türe als »un-

endlich groß« wahrgenommen, »eine eigene Landschaft«, der sie gefolgt wäre. Erst

hätte sie nur mit den Händen ertastet, dann mit dem ganzen Körper. Manchmal sei

es hart gewesen, manchmal sei die Tür »kaum spürbar« gewesen. Die Holzformen

hätten sie bewegt, sie wäre der Türe gefolgt.

 

Die Teilnehmer*innen liegen auf dem Boden und atmen noch stoßend von der Be-

wegungsphase. Der Brustkorb – und fast der ganze Körper – hebt und senkt sich mit

dem Ein- und Ausatmen. Nach einigen Minuten werden die Atemzüge gleichmäßi-

ger und ruhiger. Die Teilnehmer*innen sollen die Fersen auf dem Boden verankern

und in ein Wippen durch den Körper kommen. Die Füße bewegen sich auf und ab

und die Körper kommen im Liegen in ein ›rocking‹. Dann klingt die Bewegung ab.

Die Leiterin spricht mit ruhiger Stimme und sagt nun, sie sollen sich vorstellen, wie

sie in einemWasserbecken liegen und spüren, wie sich ihr Körper im Wasser anfühlt.

Die Körper liegen still am Boden, meist flach auf dem Rücken. Dann sollen sich die

Teilnehmer*innen vorstellen, wie sie als Körper im Wasser durch das Wasser bewegt

werden. […] Nach und nach entstehen erst kleine wippende Bewegungen, dann eher

gebundene, fließende über den Boden. Einige lassen die Augen geschlossen. Wenn

ein Körper einen anderen berührt, entsteht ein Moment geteilter Bewegung. Aus dem

Berührungspunkt entsteht ein Richtungsimpuls, den die Körperteile ohne sichtbaren

Widerstand aufnehmen und ›nachfließen‹. Die Leiterin fragt, in was für einem Gewäs-

ser sich die Teilnehmer*innen befinden. Keine antwortet, aber bei einigen entstehen

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 205

aus den gleichmäßig fließenden Bewegungen auch plötzliche, schnelle Wendungen:

ein Arm schnellt zur Seite hoch und flatternd Richtung Boden; Kopf, Oberkörper fol-

gen und der Arm führt die Teilnehmer*in zu Boden. […] Danach erzählen einige Teil-

nehmer*innen, wie der Raum für sie zuWasser geworden wäre, zu einem »Wasserkör-

per«, in dem sie nicht gewusst hätten, »wo ich aufhöre und was sich bewegt«. Einige

hatten sich ein Meer vorgestellt, andere einen Fluss, oder einen See. »Es hat für mich

keinen Unterschied gemacht, ob ich mit mir im Kontakt bin, oder Hannah, oder nur

im Wasser – das war wie ein Fließen durch alle Körper«, erzählt eine andere.

Grenz(be)ziehungen involvieren, wie diese Ausschnitte zeigen, leibkörperliche Selbste

andauernd und stetig aufs Neue. ›Grenzrealisierungen als Berührung‹ beschreibt mit-

hin sowohl die mikrophysischen und leiblichen Differenzierungen im Bewegungsvoll-

zug, individuell als auch kollektiv, wie auch Momente, in denen diese Grenzen nicht

klar definiert sind bzw. spürend ausgehandelt werden. Es geht dabei jedoch nicht nur

um Abgrenzungen von anderen Entitäten, denn, wie sich in den Auszügen zeigt, wird

in den Improvisationen auch eine Form der Konnektivität erlebt, in denen Affordan-

zen und Affizierung ineinander übergehen. Im Berühren und Berührt-Werden wird als

eine Dualität deutlich, die sich als intra-aktive Relationalität fassen lässt (Barad 2003;

2007) – sei es in Bezug auf andere Körper,Materialitäten, Energien, Imaginationsbilder

oder Erinnerungen.61

Innerhalb des Improvisierens zeigt sich dies als Berührungspraktiken. Um Berüh-

rungspraktiken angemessen zu konzipieren, müssen verschiedene Perspektiven auf

LeibKörper miteinander verbunden werden. Erst so kann Relationalität als taktile, zwi-

schenleibliche und somatische Dynamik und De/Sensibilisierung in der Improvisa-

tionspraxis gerahmt werden. Weltbezüge sind dabei stets als praktische Vollzüge zu

denken (vgl. Slaby 2017: 237). Der Bezug auf einen »situativ geteilten affektiven Mög-

lichkeitsraum« (2017: 236) bietet einen Anhaltspunkt auch für die Analyse der kollekti-

ven Ordnung(-sbildung)en, die sich sowohl situativ als auch transsituativ entwickeln.

Berührungspraktiken erscheinen dann als kollektive und öffentliche Verkettungen von

Aktivitäten unterschiedlicher Akteure, die in einer materiell-diskursiven Relationali-

tät aufeinander bezogen sind bzw. sich darin fortwährend (um-)bilden. Dies kann mit

Barad (2018) noch einen Schritt weitergedacht werden: Ihr zufolge ist Berühren und

Berührt-Sein immer auch Selbstberührung:

»All touching entails an infinite alterity, so that touching the other is touching all oth-

ers, including the ›self‹, and touching the ›self‹ entails touching the strangers within.

Even the smallest bits of matter are an unfathomable multitude. Each ›individual‹ al-

ways already includes all possible intra-actions with ›itself‹ through all the virtual oth-

ers, including those that are non-contemporaneous with ›itself.‹ That is, every finite

being is always already threaded through with an infinite alterity diffracted through

61 Eine spannende Auseinandersetzung bietet Górska: Sie widmet sich dem Atmen als Forschungs-

gegenstand und konzipiert es in Anlehnung an die Denkfiguren der »Intra-Aktivität« (Barad 2003)

und »Transkorporalität« (Alaimo 2008) als »dynamism that is enacted relationally in the intra-

active constitutiveness and differentiation of organs, fluids, substances, flows, and […] also with

environments, cultures, affective processes, social power relations etc.« (Górska 2016: 47).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Biography Matters

being and time. Indeterminacy is an un/doing of identity that unsettles the very foun-

dations of non/being« (Barad 2012b: 214).

Sie hebt damit den Aspekt der Unbestimmbarkeit heraus, der intra-aktiven (Re-)Kon-

figurationen als andauernde Dynamik inhärent ist – Grenzziehung sind Grenz-

beziehungen.

Zusammenfassend kann in Bezug auf die Berührungspraktiken als Relationalitäten

festgehalten werden, dass nie ›vorab‹ klar ist, wie sich Praxis vollziehen wird; vielmehr

sind es immer bereits verbundene intra-aktive Phänomene bzw. ›Kollektivkörper‹ un-

terschiedlichster Akteure, die innerhalb sozialer Situationen aufeinander bezogen ›in-

tra-agieren‹ und sich situativ und praktisch als spezifische ausdifferenzieren. Die Kol-

lektivität ist aus Barads performativitätstheoretischer Perspektive eine Intra-Aktivität,

die erst durch die Setzung von Schnitten (›agential cuts‹) Praktiken und ihre spezifi-

schen Akteure hervorbringt und unterscheidet. Aus dieser Perspektive erscheint Im-

provisieren als kollektive materiell-diskursiv konstituierte Praxis, die situativ hervor-

gebracht und vollzogen wird – und zwar in und aus relationalen Berührungspraktiken.

Werden diese als Sozialität ›im Kleinen‹ betrachtet, erscheinen die LeibKörpern

zwar als intra-aktive Phänomene des Werdens, sie sind zugleich auch verletzlich, end-

lich und existieren in Abhängigkeit von infrastrukturellen und sozialen Mitwelten – in

dieser Abhängigkeit konstituieren sich nicht nur soziale Ordnungen und die in ihnen

lebbaren Subjektivitäten, sondern zugleich spezifische Selbst- und Körperverhältnisse,

wie im Folgenden diskutiert wird.

3.4.1.8 Berührungspraktiken als leibkörperliche Des/Orientierungen

Wie sich diese Relationalität in Grenz(be)ziehungen realisiert, kann mit Ahmeds queer-

phänomenologischer bzw. feministisch-materialistischer Perspektive erhellt werden.

Ihre Denkfigur der »Des/Orientierung« bietet einen Analysezugang, um zu eruieren,

»why and how orientations matter« (2010: 234). Diese Formulierung hat zugleich Fol-

gen für die Art undWeise, wie ›matter‹ konzeptioniert wird. ›Orientationsmatter‹ kann

zweideutig ausgelegt werden: Erstens, können Orientierungen als wichtig verstanden

werden und zweitens bedeutet diese Formulierung, dass Orientierungen als (sich) ma-

terialisierend verstanden werden können, in dem Sinn, dass sie Materialität hervorbrin-

gen/erzeugen. Ahmed folgend, legen Orientierungen im Sinne des leiblichen ›Zur-Welt-

Seins‹ Startpunkte offen: Sie setzt an dieser phänomenologischen Perspektive an und

fragt danach, wie LeibKörper orientiert werden und wie sie Raum und Zeit einneh-

men (vgl. ebd.). Damit fragt sie, wie Orientierungen – auch als soziale Ordnungsbil-

dungen – entstehen.

»[O]rientations shape the corporeal substance of bodies and whatever occupies

space. Orientations affect how subjects and objects materialize or come to take shape in

the way that they do. […] Orientations are about how matter surfaces by being directed

in one way or another« (ebd.: 235). ›To take shape‹ evoziert gleichermaßen den Prozess

der Formung wie die orientierenden Bedingungen dieses Formungsprozesses. Dabei

sind es, phänomenologisch gesprochen, die leiblich-perspektivischen Horizonte, die

etwas in Erscheinung treten bzw. relevant werden lassen und daran interessieren Ah-

med insbesondere die Hintergründe (backgrounds), die die Perspektiven präfigurieren:

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 207

»What matters is itself an effect of proximities: we are touched by what comes near, just

as what comes near is affected by directions we have already taken. Orientations are

how the world acquires a certain shape through contact between bodies that are not in

a relations of exteriority« (ebd.: 234). Sie argumentiert, dass gerade die Zentralität der

lebendigen Erfahrung, des Erlebens, der Intentionalität von Bewusstseinsvorgängen,

die Signifikanz von Nähe sowie die Rolle habitueller bzw. wiederholter Aktionen62

die Körper und Welten formen. Wenn Wahrnehmung intentional, d.h. gerichtet ist,

dann sind Wahrnehmungen immer sinnlich, leiblich und situiert: »Orientations are

about how we begin, how we proceed from ›here‹« (ebd.: 236). Ahmed greift hier

Husserls ›Nullpunkt‹ leiblicher Orientierung auf, von dem aus sich Welt entfaltet; das

Hier kann als Situationsräumlichkeit verstanden werden. Darüber hinaus ist Ahmeds

Auseinandersetzung »not only about the concept of orientation in phenomenology,

but also about the orientation of phenomenology« (2006: 3, Herv.i.O.). Sie befragt die

Phänomenologie also auf ihre Voraussetzungen, indem sie machtkritisch anmerkt,

dass »›what‹ we think ›from‹ is an orientation device« (ebd.: 4). Damit nimmt sie die

phänomenologische Perspektive nicht zum Ausgangspunkt für ihre Analysen, sondern

widmet sich deren Hintergrund.63 Diesen versteht sie als das, was passieren muss,

damit etwas im Bereich desWahrnehmbaren »ankommen« (2010: 239, Übersetzung LS)

kann. Die Gerichtetheit von Wahrnehmung bindet sie entsprechend nicht nur an ein

physiologisches Vermögen, sondern fasst diese auch als eine Politik derWahrnehmung,

als eine situierte und soziale Praktik der Orientierung (vgl. auch Reckwitz 2017).64

Gerade die Relationalität der Materialität von LeibKörpern und/in ihren Umwelten

verweist also auf soziale Praktiken als ordnungsbildend: Relationalität ist in diesemSin-

ne auch eine orientierende Kraft, die sich in Routinen verfestigen kann und sich in Form

sedimentierter Spuren auch somatisiert bzw.materialisiert. Zugleich sind imAnschluss

an Ahmed immer auch Momente des Scheiterns an richtungsweisenden Normen gege-

ben, die als Momente der Desorientierung auch Möglichkeitsräume für andere Orien-

tierungen eröffnen:65 »If orientation is about making the strange familiar through the

extention of bodies into space, then disorientation occurs when that extention fails«

(2006: 11); genauso kann Desorientierung auch betrachtet werden als ein »›becoming

oblique‹ of the world, a becoming that is at once interior and exterior, as that which is

given, or as that which gives what is given a new angle« (ebd.: 162). Momente der Disso-

nanz zwischen LeibKörpern und ihrer Mitwelt, können also auch als ein Werden erlebt

werden, in dem Grenzen uneindeutig werden und das neue Perspektiven eröffnet.

62 Der englische Begriff »actions« ist nicht deckungsgleich mit Handlungen; er kann vielmehr situa-

tive Konstellationen menschlicher und nicht-menschliche Akteure gleichermaßen einbeziehen,

die sich performativ ereignen. Dies spiegelt sich in methodologischen Ausgangspunkten und im

methodischen Prozess der Arbeit, siehe Kap. KREISEN I.

63 Sie selbst orientiert sich dabei am historischen, marxistischen Materialismus und Materialismen

des Körpers aus phänomenologischer Perspektiv, queer Studies, feministischen Theorien, kriti-

scher Rassismusforschung und psychoanalytischen Zugängen (vgl. 2006: 5; 2010: 235).

64 Für eine Analyse von Kontaktimprovisation, die deren Orientierungen machtkritisch reflektiert,

vgl. Spahn 2020b undWuttig 2020b, die auch auf die Politiken des Sinnlichen eingeht.

65 Dies wird erneut in Kap.5 aufgegriffen und am Beispiel des alternden ›weiblichen‹ Körpers ausdif-

ferenziert und diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Biography Matters

In diesem Sinne können Berührungen auch Zündungsmomente sein, in denen im-

plizite Normativitäten zum Gegenstand von Wahrnehmung werden. Als Grenz(be)zie-

hungen sind Berührungsphänomene damit gleichermaßen machtvolle Orientierungs-

momente, in denen Praktiken sich entlang ›bekannter‹, eingekörperter und leiblich

spürbarer Normativitäten realisieren als auch Desorientierungsmomente, in denen die

Performativität und Emergenz sozialer Vollzüge eben diese Bekanntheit auch irritieren

vermag bzw. ›gelockert‹ wird (vgl. Spahn 2020b). Dabei können analytisch insbeson-

dere Momente des Scheiterns, der Irritation und des Abwesenden darüber Aufschluss

geben, wie sich die Improvisationspraxis als ein kollektiv geteilter Raum betrachten

lässt, in dem diese Grenz(be)ziehungen kontinuierlich verhandelt werden.66 Dies zeigt

sich nicht nur in der Analyse von einzelnenMomenten oder Stunden, sondern vor allem

in einer transsituativen Betrachtung, die Dis/Kontinuitäten ausfindig machen und da-

mit auch die ›De/Sensibilisierungsarbeit‹ innerhalb des Settings mitverfolgen kann, in

denen spezifische Fähigkeiten des Berührens und Berührt-Seins praktisch und kollektiv

um/gebildet werden.

Im Anschluss an die Diskussion von Berührungspraktiken werden nun Praktiken

des Zeigens und Zuschauens analysiert, die näher auf spezifische Wahrnehmungskon-

figurationen und Prozesse der Wahrnehmungs(um)bildung eingehen.

3.4.2 Zeigen und Zuschauen

(Sich-)Wahrnehmen ist ein zentrales Moment der Improvisationspraxis, das in leib-

körperlichen Inter- bzw. Intra-aktionen zu beobachten ist wie es auch von den Teilneh-

mer*innen immer wieder sprachlich adressiert wird. Wenn Wahrnehmen als zirkulä-

rer Prozess des leiblich-affektiven ›Zur-Welt-seins‹ Ausgangspunkt von Analysen ist, so

wie in dem Kapitel zuvor beschrieben, wird Leiblichkeit im Sinne eines Responsito-

riums (Waldenfels) relevant: Wahrnehmen und Bewegung, sind dann ein zirkuläres,

responsives Geschehen, das als kontinuierlicher synästhetischer und kinästhetischer

Prozess des Rück-Bezugs betrachtet werden kann (vgl. Waldenfels 2016; Huschka 2008;

2012a; b). Der Fokus auf ›Zeigen und Zuschauen‹ markiert dabei Phasen innerhalb der

Improvisationspraxis, in denen weniger einzelne Personen in ihrem Improvisations-

können gesehen werden bzw. sich zeigen, vielmehr bündeln sich in dieser Praktik – wie

unter einem Brennglas – kollektive Lernprozesse.

Im vorherigen Kapitel zu Berührungen und Kontakt ist deutlich geworden, dass

Berührung nicht auf Hautkontakt beschränkt ist, sondern als ein Affiziert-Sein oder

-Werden verstanden werden kann, durch das Wahrnehmungsprozesse zugleich als

Grenzrealisierungen und -differenzierungen erscheinen. Gleichermaßen gilt das für

die Improvisationspraxis, die aus dieser phänomenologisch-praxeologischen Perspek-

tive eine dynamische Relationalität darstellt. In den Aussagen der Teilnehmer*innen

und den praxeographischen Mikroanalysen zeigt sich dabei ein weites Spektrum von

Berührungsphänomenen, die immer wieder kommentiert werden (wollen). Neben den

Beschreibungen, die zuvor als Facetten des Berührens und Berührt-Werdens gerahmt

wurden, gibt es eine weitere, sich wiederholende Praktik, die als Zeigen und Zuschauen

66 Vgl. Kap. Abbrechen und Aufhören

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 209

bezeichnet wird. In dieser Praktik nehmen die Teilnehmer*innen innerhalb der Gruppe

unterschiedliche Perspektiven auf den Bewegungsvollzug ein. Dies soll im Folgenden

durch exemplarische Beispiele ausdifferenziert werden.

3.4.2.1 Sich-zeigen im Tanzraum

Regelmäßig gibt es innerhalb eines Treffens Phasen, in der bereits entwickeltes Bewe-

gungsmaterial gezeigt, mit einem Score, einem Vorstellungsbild etc. in Kleingruppen

improvisiert oder die Gruppe aus Platzgründen aufgeteilt wird – das geschieht oft auf

Wunsch einiger Tänzer*innen oder durch eine Initiative meinerseits. Dann wird ein

Gestaltungsprozess von einigen gezeigt und für andere ›von außen‹ sichtbar: Die Teil-

nehmer*innen teilen sich dann in Gruppen auf und es entsteht eine kurze Aushand-

lung, in welcher Reihenfolge die Gruppen agieren. Meist setzen sich die Zuschauen-

den67 dann auf zwei Treppenstufen in dem Raumbereich, in dem sich die Yogamatten

und die Musikanlage befinden und schaffen somit zugleich ein ›Vorne‹ als Orientie-

rung für die Zeigenden. Ob diese das durch die Körper etablierte Vorne als solches

nutzen, ist jedoch den Zeigenden als Gestaltungsspielraum überlassen. Dass es jedoch

diese Reihe von Zuschauenden gibt, orientiert die Zeigenden im Raum und stellt zu-

gleich einen Bühnenraum her. Auch diese Praktik, so kann über den Prozess des beob-

achtenden Teilnehmens nachverfolgt werden, hat sich prozesshaft als solche etabliert

und war der Gruppe bereits bekannt. »Zeigen und Zuschauen« sind übliche Momente

von Tanzvermittlungs- und choreographischen Proben-Praktiken (vgl. Barthel 2017a/b;

Kleinschmidt 2018) und finden meist als ein Medium des Perspektivwechsels Einsatz,

der Bewegungspraxis analytisch oder reflexiv zugänglich macht.

Es ist viertel vor acht; die Stunde geht auf das Ende zu. Nach einer individuellen Ex-

plorationsphase zum Thema »Gelenke«, hat jede Teilnehmer*in einen kurzen Bewe-

gungsablauf entwickelt und diesen mit drei weiteren zusammengesetzt. Jede Klein-

gruppe »zeigt« die entstandenen Stücke nun zu einer ihnen unbekannten und zufälli-

gen Musik. Fünf Teilnehmer*innen sitzen und hocken auf den Stufen an der Musikan-

lage und schauen in den Raum, in dem drei Teilnehmer*innen sich in der Mitte kurz

besprechen und dann in eine verabredete Anfangs(kom)position stellen: sie stehen

aufrecht in einem großen Dreieck in der Mitte des Raums und blicken in die Mitte

zueinander. Eine Musik beginnt und wird von der Gruppe als Startsignal genutzt. Die

Teilnehmer*innen blicken sich kurz abwechselnd in die Augen und setzen synchron

ein: Durch Rotation im Schultergelenk und Ellenbogen drehen sich die Körper vom zu-

gewandten Stehen nach außen in verschiedene Richtungen und zurück. Dann falten

sie sich durch das Beugen eines Knies zu Boden und kreuzen die Arme lang unterein-

ander. Die Körper wiegen sich imWechsel über die überkreuzten Arme mehrmals hin

und her. Die Gruppe hat ihren Bewegungsablauf so zusammengesetzt, dass kurze Be-

wegungssequenzen mehrfach wiederholt werden. […] Nach ihrer letzten Bewegung

verharren sie still und die Musik wird abgestellt. Die Gruppe der Zuschauenden ap-

plaudiert. Die Zeigenden lösen ihre Positionen und gehen durch den Raum zu den

67 Ich benutze in diesem Kapitel die Begriffe »Zuschauende« und »Zeigende«, weil sie auf das pro-

zesshafte Involviertsein verweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Biography Matters

Zuschauenden. […] Drei andere Teilnehmer*innen stehen auf und stellen sich gegen-

über den Zuschauenden auf. Diese Gruppe zeigt ihren Bewegungsablauf als ganzen

mehrfach. Sie beginnen in gleichem Abstand zueinander in einer Reihe, alle mit dem

Blick zu den Zuschauenden. Mit jedem Ablauf wandert die Gruppe an eine anderen

Stelle im Raum und beginnt ihre Abfolge daher jedes Mal zu einem anderen ›Vor-

ne‹ ausgerichtet. Die Bewegungsfolge hat kleine Handbewegungen zu Beginn, auf

die eine federnde Schrittfolge in einem Halbkreis folgt mit einem impulsgebenden

Sprung am Beginn, aus dem eine kreisende Bewegung des rechten Beins den Raum-

weg initiiert. Die Arme schwingen locker mit und wickeln sich in der Drehung um den

Oberkörper. Die Zeigenden standen zunächst in einer Linie, während des Bewegens

verschieben sich die Positionen in einander und sie enden als ein weit auseinander

stehendes Dreieck im Raum. Die Zuschauenden hocken und sitzen auf den Stufen und

schauen zu: Machen haben ihren Oberkörper weit nach vorne gelehnt und schauen fo-

kussiert auf die Sich-Bewegenden. Die Blicke wechseln von der einen zur anderen, in

den Gesichtern spiegelt sich ihr Erleben – von konzentriertem unbewegtem Schauen

bis hin zu Auflachen. […] Nach dem Ende ihrer Komposition setzen sich die Zeigenden

vor die Zuschauenden und bilden so einen Kreis. Ein Austausch über die einzelnen

Gruppen beginnt unmittelbar als aus der Reihe der Zuschauenden eine zu Sprechen

ansetzt: »Wie sich das eben verschoben hat im Raum!« […] Nach und nach schildern

alle ihre Eindrücke und heben für sie spannende Momente hervor, sowohl in ihrer

Rolle als Zeigende als auch Zuschauende.68

Was in diesen Szenen oftmals in der anschließenden Austauschrunde hervorgehoben

wird, ist das »Wahrgenommen-Sein« durch die anderen Teilnehmer*innen; Dieses

Wahrgenommen-Sein als Zeigende und das fokussierte Wahrnehmen seitens der

Zuschauenden wird als eine Besonderheit betont. Die Zeigenden spezifizieren das

Sich-wahrgenommen-fühlen als eine »zugewandte Aufmerksamkeit«, die sie durch

die anderen erleben. Das wechselseitige Wahrnehmen ist damit ein zentraler Aspekt

dieser Praktik, in der sich das Bewegungs- und Selbsterleben der Sich-Bewegenden

intensiviert – sowohl durch die eigene Fokussierung im Moment des Zeigens als auch

durch die gebündelte Aufmerksamkeit der Zuschauenden auf den Bewegungsvollzug.

Durch die Absprachen mit anderen, die notwendige Entscheidung für eine Anfangspo-

sition und einen Ort im Raum, das Bewusstsein, dass es einen kurzen Zeitrahmen des

Zeigens mit Zuschauenden gibt, wird offenbar, dass es eine Reihe von Entscheidungen

zu treffen gilt, die das Sich-Bewegen beeinflussen bzw. eine spezifische Rahmung

schaffen. Diese Entscheidungen werden auch in anderen Improvisationsphasen voll-

zogen, werden jedoch oft nicht als solche bewusst reflektiert und wahrgenommen, so

kommentieren die Teilnehmer*innen. In diesem Sinne verstärkt das Wissen um das

Wahrgenommen-Werden die Selbstwahrnehmung. Ähnlich wie es im Berühren-Kapitel

als Responsivität beschrieben wurde, kann auch die Wechselseitigkeit des Wahrneh-

mens und Wahrgenommen-Werdens als eine responsive Dynamik betrachtet werden:

68 Dieser Ausschnitt wird auch – unter einem anderen Analysefokus – in dem Kapitel Reflektieren

zumGegenstand. Der Fokus der Analyse kann in derselben szenischen Beschreibung unterschied-

liche Praktiken hervorheben, die sich wechselseitig hervorbringen und durchdringen.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 211

Das Wissen um die Zuschauenden generiert auch eine Selbst-Betrachtung seitens der

Zeigenden, sodass die Zeigenden einen ›Doppelblick‹ entwickeln: zum einen als ein

Blick ›von außen‹ auf sich selbst und zum anderen eine intensivierte Wahrnehmung

des Bewegungsvollzugs, was die Teilnehmer*innen als »reinhorchen« bezeichnen.

Dies kann mit dem Begriff der korporalen Differenz (vgl. Bedorf 2017) als Einübung

einer spezifischen Wahrnehmungsfähigkeit gefasst werden, in der sich ein gleich-

zeitiger Blick auf sich als Körper im Raum und eine eigen- bzw. zwischenleibliche

Wahrnehmungssensibilisierung bildet.

Diese Praktik generiert also eine spezifische Aufmerksamkeit auf die Vollzugsdi-

mension der eigenen Bewegung in ihrer propriozeptiven, kinästhetischen und (zwi-

schen-)leiblichen Dimension (vgl. Brinkmann 2016) als auch eine Vervielfältigung der

Selbst-Wahrnehmung durch die unterschiedlichen Rückmeldungen der anderen Teil-

nehmer*innen. Dies sowohl im Sinne einer imaginierten Visualisierung des Selbst in

Bewegung, im Bewegen mit den Blicken der anderen wie auch im spürenden Wahr-

nehmen des eigenen Körpers im Bewegungsvollzug: »[D]as erweitert das Fühlen um

das, was du dem so hinzufügst, wie ich es gar nicht könnte. […] Das ist dann wie

ein Kreislauf«, so eine Teilnehmer*in im Austausch. Die Teilnehmer*in erweitert ihre

Wahrnehmungsmodalitäten durch die Wahrnehmungsfoki der Anderen in ihren Rück-

meldungen, indem sie diese – wie in einem ›Kreislauf‹ – in Relation zur eigenenWahr-

nehmung setzt. Das Zuschauen entfaltet eine Aufmerksamkeit-generierende Präsenz,

in der das Wissen um das Gesehen-Werden die Selbstwahrnehmung des eigenen Kör-

pers-in-Bewegung intensiviert.

Nicht nur in diesen Momenten, sondern insbesondere auch, wenn es zu Inter-

aktionen mit anderen Mit-Zeigenden kommt, eröffnet sich eine weitere Form der

Selbst-Wahrnehmung, nämlich im Modus der Zwischenleiblichkeit: Das Wahrnehmen

und Wahrgenommen-Werden findet demnach nicht nur zwischen den Zeigenden und

Zuschauenden statt, sondern zudem auch in der Gruppe der Zeigenden selbst, die im

improvisierten Bewegungsvollzug eine intensivierte Gegenwärtigkeit erleben, in der

sich innerhalb der Gruppe die Grenzen zwischen Wahrnehmen und Wahrgenommen-

Werden im Prozess des gemeinsamen Bewegens verschwimmen.69

Zeigen und Zuschauen können also ein Feedbackprozess gerahmt werden, wie dies

auch Hardt und Stern (2019) und Barthel (2019) praxeologisch argumentieren.

3.4.2.2 Zeigen und Zuschauen als leibkörperliches Feedback

Ein anderer Aspekt ist dem eben beschriebenen Format des Zeigens und Zuschauens

zeitlich vorgelagert, denn bis die Teilnehmer*innen an dem Punkt sind, eine Bewe-

gungssequenz zeigen zu können, lässt sich eine andereWeise des Zeigens und Zuschau-

ens beobachten. Diese Praktik sensibilisiert die Teilnehmenden für ihren körperlichen

Bewegungsvollzug: Gerade Aufgabenstellungen, in denen die Teilnehmer*innen eigene

Bewegungenmit denen anderer kombinieren, fordern heraus, die eigenen Bewegungen

nicht nur so präzise auszuarbeiten, dass sie wiederholt werden können, sondern auch,

sie für sich selbst zu klären, um sie anderen erklären und vermitteln zu können. Sie

rutschen für diesen Prozess in die Rolle der Vermittlerin und sehen ›ihre Bewegung‹ in

69 Vgl. dazu auch das Kapitel Berühren.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Biography Matters

anderen Körpern »gespiegelt«. Nach einem ersten Zeigen, stellen die Nachmachenden

meist Fragen, fordern, »das nochmal sehen zu müssen« oder wollen es mehrmals zu-

sammen »machen«, um die Bewegung im Sehen und während des Bewegungsvollzugs

nachzuvollziehen. Im Vollzug entsteht immer wieder aufs Neue die Irritation, dass die

Bewegungen von anderen Körpern nicht ohne weiteres nachgemacht werden können.

Daraus entsteht ein Vermittlungsprozess:

In diesen Prozessen zeigt sich die mimetische Arbeit an Bewegungen als ein kollek-

tives Üben im Mitvollzug. Sich gegenseitig Bewegungen zeigen und gemeinsam üben

geschieht in einem dichten Wechsel zwischen Zeigen und Zuschauen, das sich in kur-

zen Zeitfrequenzen abwechselt und teils ineinander übergeht. Die Bewegungsabläu-

fe werden sequenziert und in kleine Ausschnitte zerteilt, verlangsamt oder mehrmals

wiederholt. Die Blicke der Zuschauenden sind auf die Körper als Bewegungsgestalt

wie auch einzelne Bewegungsregionen gerichtet; sie zeigen an, wo die Aufmerksam-

keit der Zuschauenden hingelenkt wird bzw. wie diese in dem Moment, wie mit ei-

ner Lupe, den Bewegungsvollzug beobachten, um ihn dann mit dem eigenen Körper

nachzuahmen.70 Dabei begleiten die Zeigenden ihre Bewegungen meist mit beschrei-

benden Worten oder lautmalerischen Geräuschen, die eine Zeige- oder Signalfunktion

haben: »und-te bounce, dann Sprung«, »dann schiebe ich was weg«, »hier stütze ich

mich auf der Hand ab«, »swisch und dreh«.71 Neben den lautmalerischen oder sprach-

lichen Hinweisen und der (rhythmisierenden) Sequenzierung oder Signalsetzung sind

zudem zwei andere Momente zentral: die (kleinschrittige) Wiederholung von Bewe-

gungen und kurze Berührungen – jede dieser Zeigepraktiken generiert Aufmerksam-

keitsfoki als Unterstützungsleistung für den Aneignungsprozess (vgl. Brinkmann 2016;

Brinkmann/Rödel 2018; Alkemeyer/Michaeler 2013). Das mimetische Aneignen der Be-

wegung einer anderen verweist auf zwei Punkte: Einerseits ist das wechselseitige Zei-

gen und Zuschauen ein Aneignungsprozess für beide Seiten. Die aus der Improvisa-

tion entwickelten Bewegungen werden durch die Perspektivwechsel und die Wieder-

holungen im Mitvollzug ›präsent‹. Die Zeigenden müssen sich ihre Bewegungen selbst

vergegenwärtigen, um sie wiedererkennbar wiederholen zu können und damit auch

für andere wiederholbar zu machen. Sie präzisieren bspw. impulsgebende Körperteile,

Ausrichtungen des Körpers im Raum oder den Rhythmus und die Dauer einer Bewe-

gung. Andererseits ›füttern‹ sich diese (laut-)sprachlichen und körperlich-praktischen

Zeigepraktiken gegenseitig in einem komplexen Feedbackprozess. Die Lernenden zei-

gen ihren Prozess wiederum durch verlangsamte Bewegungen, skizzierende Abläufe

oder durch sprachliche Äußerungen wie »ah, so machst du das«, »du ziehst die Schul-

ter hier hoch, oder?«. Sie machen sich die Bewegung in einem Modus der »Neugier«

zu eigen, sodass das Aneignen als ein multisensorisch-propriozeptiver und kinästheti-

scher Prozess gekennzeichnet werden kann. Der kollektive – Zeigende und Zuschauen-

de einschließende – Mitvollzug ist ein rekursiver Aneignungsprozess des Mit-Lernens,

70 Zum Bildungspotential von Nachmachen im/und Gestalten, vgl. Klinge 2004; 2010.

71 So differenziert Stern die Nutzung von lautmalerischen und metaphorischen oder imaginativen

Signalen in Vermittlungsprozessen amBeispiel vonMetaphern aus und zeigt, wie diese »assoziati-

ve Verflechtungen« zwischen unterschiedlichen Kontexten bilden und Inhalte »versinnbildlichen«

(2019: 77).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 213

in dem je eigene habituelle Bewegungsmuster wahrnehmbar werden und in diesem

Prozess zugleich ver-lernt werden.72 In Bezug auf Improvisationspraktiken lässt sich

entsprechend eine Gleichzeitigkeit des Lernens und Verlernens konstatieren, in dem

sich das (Er-)Finden von Bewegung zum einen aus biographisch, bewegungs- und kör-

pertechnisch Gewusstem/Gekonntem speist. Zum anderen zeichnen sich Prozesse des

Improvisierens – oder in diesem Fall des Zeigens und Zuschauens im Sinne eines Lern-

und Übungsprozesses – dadurch aus, dass Gekonntes mimetisch, variierend oder kom-

positorisch Ver-lernt wird (vgl. Brandstetter 2010; Lampert 2007). Phänomenologisch

betrachtet, kann in Anschluss an Meyer-Drawe statt von Ver-Lernen von Umlernen

gesprochen werden: Mit dem Anspruch, »Lernen von seinem konkreten Vollzug her«

(Meyer-Drawe 1982: 21) zu verstehen, widmet sich Meyer-Drawe Wahrnehmungs- und

Handlungssituationen zu. Sie konstatiert, dass »wir […] uns immer schon im Horizont

vorgängiger Erschlossenheit« (ebd.: 28) bewegen; entsprechend sei Lernen nicht nur zu

konturieren als Erwerb von einer (neuen oder anderen) Möglichkeit wahrzunehmen,

zu denken und zu handeln, »sondern [als] ein Feld von Möglichkeiten« (ebd.; Herv.i.O.).

Durch die Standortgebundenheit von Erfahrung und die Eingelassenheit in Situatio-

nen, sind es »situativ-praktische Bedeutung[en]« (ebd.: 32), die Auseinandersetzungen

durch Aufmerken (Brinkmann) auslösen. In Bezug auf Lernen sprichtMeyer-Drawe hier

von einer Veränderung der Bewandtnisganzheit:

»Der Prozeß des Lernens ist keiner der Integration von Wissensbestandteilen in eine

vorgegebene Sinnmatrix, wobei sich weder das Wissen noch die Matrix ändern. Viel-

mehr zeigt sich Lernen als ein Prozeß der Erfahrung, der Strukturierung und Modi-

fizierung von Erfahrungshorizonten, des geschichtlich-konkreten Zur-Welt-seins, für

das die logische Ordnung der Dinge nur einemögliche Perspektive unter anderen ist«

(ebd.: 34, Herv.i.O.).

Meyer-Drawe fasst diesen Prozess der Konfrontation zwischen leitendem Vor-Wissen

und neuen Erfahrungs- und Handlungsmöglichkeiten als Negativität. Ihre program-

matische Aussage »Lernen ist Umlernen« (ebd.: 34) verweist auf ein Verständnis von

Lernen, in dem die Bedingungen seines Entstehens zentral gesetzt sind. Die körper-

leibliche Horizonthaftigkeit von Wissen, die Situationen in ihrer Bewandtnisganzheit

ist subjektiv-praktisch und situativ disponiert und ist zugleich das Fundament, auf dem

sich Erkennen als Negativität vollzieht. Dieser Negativität der Erfahrung spricht sie ei-

nen produktiven Sinn zu (vgl. ebd.: 37), indem sich in solchen Erfahrungsprozessen der

gesamte Erfahrungshorizont als Feld möglicher Erfahrungen verändere. Meyer-Drawe

rahmt dieses Lernen als die Veränderung der subjektiven Möglichkeits- und Wirklich-

keitshorizonte, also des Subjekts in seinen Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-

weisen.73

72 Vgl. hierzu den Sammelband »Körper-Feedback-Bildung« von Yvonne Hardt und Martin Stern

(2019a), darin auch Spahn et al. zu Modi des ›doing feedback‹ in Tanzvermittlungsprozessen.

73 Hier lassen sich einerseits starke Parallelen zum Habitusbegriff Pierre Bourdieus (vgl. 2001) fest-

stellen, die in Meyer-Drawes Konzeption durch die phänomenologische Perspektive jedoch weni-

ger gesellschaftliche bzw. strukturelle Bedingtheiten beachten; Andererseits lässt sich auch die

Frage aufwerfen, ob sich diese phänomenologische Beschreibung auch anschlussfähig zeigt für

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Biography Matters

Die beobachteten Situationen des Zeigens und Zuschauens erscheinen vor diesem

Hintergrund als Situationen des Befremdens, in denen die eigenen habituellen und kör-

perlichen Bewegungsdispositionen durch mimetische und multimodale Aneignungs-

prozesse in ihrem Bewegungsvollzug irritiert werden. In diesemMoment der Differenz

entsteht die mitvollziehende Vermittlungssituation, in der sich die Teilnehmer*innen

praktisch aufeinander einspielen mit dem Ziel, sich in ihren Bewegungen anzuähneln.

Die wechselseitige Bezogenheit mit ihren reflexiven Impulsen ist damit ein situatives

Feedbackgeschehen, in dem alle Akteure Anschlüsse generieren für den Prozess des

Bewegungslernens.74

Von Relevanz in diesen Prozessen ist, dass die Körper der Teilnehmer*innen über

sehr unterschiedliche Bewegungsmöglichkeiten verfügen und dies innerhalb der An-

ähnelung auch zu einer Veränderung der ursprünglichen Bewegung führt: So können

mehrere Teilnehmer*innen der Gruppe durch Knieprobleme nur schwer zu Boden ohne

ihre Hände stützend einzubeziehen oder entlastende Ausgleichbewegungen zu vollzie-

hen. Eine Teilnehmer*in holt sich in diesen Momenten immer ihre Knieschoner dazu,

die ihr als Unterstützungsmaterial wieder mehr Bewegungen ermöglichen. Abgesehen

davon, dass diese Verletzungen oder physischen ›Einschränkungen‹ eine zusätzliche

Aufmerksamkeit im Bewegungsvollzug einfordern, werden sie innerhalb der Teilneh-

mer*innengruppe auch als Impulse betrachtet. Neben dem Einsatz von Gestaltungs-

werkzeugen, die choreographische und improvisatorische Vermittlungsprozesse anlei-

ten (vgl. bspw. Klein et al. 2011; Barthel/Artus 2007, Lampert 2007), entsteht so auch

eine Aufmerksamkeit auf das spezifische und differente Können unterschiedlicher Kör-

per. Die Körper werden darin nicht nur ›rekrutiert‹, sondern in ihrer somatischen Ex-

pressivität inkludiert: Schmerzen, Verspannungen, körperliche Stimmungen und Ei-

genheiten werden produktive Mitgestalter der Bewegungs- und Vermittlungsprozes-

se. Wenn Barthel die Vermittlungspraxis als eine »selbstreferenzielle Erfahrungspra-

xis« (vgl.: 2017b; 2019) konturiert, verdeutlicht das Zeigen und Zuschauen, dass diese

Selbstreferenzialität in der materiell-diskursiven Verkettung von Akteuren kollektiv her-

gestellt wird. In der Situation selbst steht dann der Bewegungsvollzug im Vordergrund,

der durch verschiedene Zeige- und Anähnelungspraktiken performativ erzeugt wird. Es

gibt dabei also weniger eine Expert*in, der dann andere folgen, vielmehr entspinnt sich

den Begriff der Selbst-Bildungen (vgl. Alkemeyer et al. 2013). Dies wird vor allem im Kap. 4 Al-

ter(n) aufgegriffen.

74 Spannenderweise lässt sich hier auch eine Ähnlichkeit zummethodologischen Perspektivwechsel

imGenerieren von und analytischenUmgangmit demempirischenMaterial feststellen (vgl. S. 121-

128). Erst im Wechsel von teilnehmendem Eintauchen in das Geschehen und einer distanzier-

ten Beobachter*innenposition wie auch durch den Einsatz einer Kamera als sehenden Fixpunkt

und die stetige Auseinandersetzung mit theoretisch-diskursiven Perspektiven entstand nach und

nach dieMöglichkeit einer praxeographischen Beschreibung der Improvisationspraxis. Für die For-

schende war dieser Prozess ebenso ein Umlernprozess, in dem wahrnehmungsleitendes Vorwis-

sen, analytische Orientierungen und forschungspraktische Herausforderungen sich wechselseitig

und kontinuierlich irritierten und aneinander ausdifferenzierten bis erste Praktiken als Erkennt-

nisprodukt verdichtet werden konnten und damit die (Mikro-)Logik der beforschten Improvisati-

onspraxis konturiert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 215

ein multimodaler Prozess, in dem die sich-bewegenden Körper einen kollektiven Um-

Lernprozess vollziehen. Dies sowohl in ihren somatischen Differenzen, in Relation zu

ihrer materialen Umgebung (z.B. Boden, Knieschützer, andere Körper) sowie begriff-

lich-imaginativen Assoziationen, auf die die Bewegungen und Körper in ihren raum-

zeitlichen Orientierungen bezogen sind.

Das folgende Kapitel bezieht sich auf eine Ausnahmesituation, anhand der sich je-

doch das in der Gruppe etablierte Erlebensspektrum in Bezug auf ›Sich-Zeigen‹ veran-

schaulichen lässt.

3.4.2.3 Sich-zeigen im öffentlichen Raum

Für die Finissage einer Ausstellung entstand in Absprache mit der Ausstellungsorgani-

satorin eines Kunstvereins ein Performanceformat. Die Ausstellung »dynamische Räu-

me – energiegeladene Leere« zeigte große Stahlskulpturen und Stahlprägungen, die an

den Wanden in Serien hingen in den weitläufigen Räumen über zwei Etagen angeord-

net waren. Die großen Skulpturen waren auf den Bodenflächen angeordnet, andere

waren als Serien an den Wänden angebracht. Die dickwandigen und schweren Skulp-

turen waren in sich räumliche Strukturen, deren geometrische, in sich verschachtelte

Raumgebilde Betrachter*innen immer wieder neue Durchsichten in den skulpturalen

Innen- wie auch den Umraum eröffneten. Charakteristisch für die Skulpturen waren

gerade Flächen, die durch klare Linien an den Nahtstellen verbunden wurden und als

dreidimensionale Körper in den Raum ›wuchsen‹. In Absprache mit der Organisatorin

durften die Skulpturen auch berührt werden; dann entstanden dumpfe, schwere und

vibrierende Klänge. Für das Format hatten sich alle Teilnehmer*innen der Gruppe mit

den Skulpturen in ›Resonanzdialogen‹ auseinandergesetzt; aus den Resonanzen ent-

standen spezifische Bewegungsmuster und Raumwege. Diese wurden durch Scores zu

einer Choreographie mit improvisierten Teilen, sodass sich während der Aufführung

über die zwei Etagen Kleingruppen an verschiedenen Orten zusammenfanden, um aus

mehreren Körpern selbst »bewegte Skulpturen« zu bilden.

Bereits in der Vorbereitung war es für einige Teilnehmer*innen ein sehr heraus-

fordernder Prozess auf eine Aufführung hinzuarbeiten. Die Festlegung und Komposi-

tion der Scores war für einige Teilnehmende eine ganz neue Erfahrung und stellte eine

Ausnahmesituation dar: Das Hinarbeiten auf ein ›Produkt‹, das durch die Scores zwar

immer noch durch Improvisation gekennzeichnet war, fand erstens nicht nur inner-

halb der Gruppe statt, sondern mit fremden Zuschauer*innen, zweitens, in anderen

Räumlichkeiten, die weitaus größer und ›unbekannt‹ waren, und drittens, wurde ei-

ne »Bewegungssprache« in »Proben« in den Räumen des Kunstvereins erarbeitet, die

wiedererkennbar und wiederholbar sein sollte im Rahmen der Aufführung.75

75 Über den Prozess dieser Entscheidungen gehe ich an dieser Stelle nicht vertiefend ein. Das Aus-

handeln von Scores und das Gestalten eines Ablaufs geschah zwar teils als ein kollektiver Prozess,

durch die zeitlich enge Rahmung dieses Prozesses gab es letztlich jedoch eine Entscheidungs-

macht, die bei mir als Leiterin lag. Obwohl auch andere Teilnehmer*innen sowie die Organisa-

torin punktuell die Rolle einer Zuschauer*in einnahmen und Rückmeldungen an die Gruppe ga-

ben, war es letztlich meine Rolle diesen Prozess zu moderieren – auch mit der Organisatorin und

anderen Mitarbeiter*innen des Kunstvereins, die ihrerseits Verantwortung für die Veranstaltung

und die ausgestellten Werke hatten. Dass es beispielsweise Momente der Berührung von Objek-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Biography Matters

Der folgende Abschnitt ist ein analytischer Zusammenschnitt der Diskussion eine

Woche nach der Aufführung, als die Gruppe sich das erst Mal nach der Aufführung

wieder traf und gibt Einblicke in das Erleben dieses Sich-Zeigens:

Der sonst durch die Teilnehmer*innen vorgefundene und mitgestaltete Improvi-

sationsraum, in dem es viele ritualisierte Abläufe gibt, ist ein Raum der Freiwilligkeit;

die Aufführung, die einige Erfordernisse mit sich bringt – wie bspw. Pünktlichkeit, das

Festlegen von und Halten an Abstimmungen, sich vor und für Zuschauer*innen zei-

gen –, stellte die Teilnehmer*innen vor unterschiedlichste Herausforderungen, welche

Aufschluss über die in der Gruppe etablierten Normen und Erfahrungshintergründe

gibt: Eine Teilnehmer*in adressiert das »Mich-Zeigen« als eine Situation, in der sie

sich »exponiert« fühlte. Im Gegensatz zu dem routinierten ›Sich-Zeigen‹ in dem be-

kannten Setting, entstand für diese Teilnehmer*in in der Aufführung das Gefühl der

Exponiertheit. Für eine andere hingegen war es »nicht primär [der Punkt] des Sich-

zeigens, sondern rauszufinden, was ich will, ob ich da hin will oder ob ich glaube, dass

ich dort hin muss«, der sie beschäftigte. Diese Teilnehmer*in beschreibt anschaulich,

dass sie sich lange nicht sicher gewesen sei, ob sie zur Aufführung erscheine, was allen

Teilnehmer*innen als Eventualität bekannt war. Sie beschrieb kleinteilig,wie sie amTag

der Aufführung ihren eigenen Körper als ›eigenwillige‹ Instanz ›beobachtete‹, die diese

Entscheidung traf: »Und dann habe ich mich angezogen und mich immer noch dabei

beobachtet, wie ich jetzt offensichtlich auf dem Weg bin mitzumachen«. Die Selbst-

beobachtung deutet erst einmal eine Distanz zu ihrem Körper an, so als hätte sie sich

selbst ›von außen‹ betrachtet im Anziehen und Zur-Aufführung-gehen. Diese Distanz

war offenbar wie ein beobachtendes Wahrnehmen des eigenen Körpers, um zu erfah-

ren, ob die Aufführung für sie ›möglich‹ oder ›unmöglich‹ ist: »Kommt noch irgendein

Signal von meinem Körper, ob ich das jetzt mitmachen will oder nicht«. Es klingt wie

eine Selbst-Verdoppelung, in der die Teilnehmer*in das eigenleibliche Spüren und ih-

ren Körper differenziert. Wenn sie sagt, dass sie auf ein Zeichen ihres Körpers wartete,

um die Entscheidung für oder gegen die Aufführungssituation zu treffen, werden die

somatischen Signale zu leiblichen Resonanzen, die sie in dem Beobachtungsprozess

zur zentralen Entscheidungs-Instanz macht. Das ›Ich‹ scheint seltsam abgetrennt von

diesem signalgebenden Körper, der sie als Leib ist. Hier deutet sich ein spezifischer

Bezug auf die somatische Dimension des eigenleiblichen Erlebens von Situationen an.

ten gab, wurde im Vorlauf mit dem Künstler abgestimmt wie auch, wie nah die Tänzerinnen zu

den Objekten stehen durften und wo die Zuschauer*innen im Ausstellungs- und Aufführungs-

raum durch Klebebänder platziert wurden. Die Entscheidungsmacht war somit erst verteilt und

dann doch gebündelt auf spezifische personifizierte Funktionen und Dinge (z.B. Klebebänder).

Die Anerkennung von Verantwortlichkeiten und der Notwendigkeit von Entscheidungen themati-

siert Mörsch (2012) als Dimensionen kritischer Vermittlungspraxis. »Sich selbst widersprechen«

bezieht sich auf selbstreflexive Prozesse von Vermittelnden, die sich in einem »unauflösbaren

Widerspruch« (ebd.: 75) befinden: So skizziert sie einerseits ein Anliegen, die »ästhetischen Arti-

kulationen und Selbstrepräsentationen aller Beteiligten« (ebd.: 76f.) partizipativ einzubeziehen,

andererseits jedoch auch die Verortetheit in institutionellen MachtWissens-Verhältnissen, die in-

nerhalb von Praktiken präsent werden und diesemitgestalten (vgl. auch Barthel 2019). Dies zeigte

sich nicht zuletzt auch in Reflexionsrunden, in denen die Teilnehmer*innen sich aufgrund unter-

schiedlicher Erfahrungshintergrunde eher mitgestaltend oder (selbst-)versichernd einbrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 217

Während des Anziehens und des Wegs und selbst noch in den Vorbereitungen für die

Aufführung beobachtet sich die Teilnehmer*in wie ›von außen‹, um Signale ihres eige-

nen Körpers zu empfangen. Der Körper erscheint als eine eigen_sinnige (Gregor 2015)

Instanz, die über die Teilnahme an der Aufführung entscheidet; die Signale können

als somatische und leibliche Regungen ausgedeutet werden, die die Entscheidung der

Teilnahme widerrufen könnten. Auf was die Teilnehmer*in wartete und wie diese Zei-

chen aussehen hätten können, wird nicht expliziert, da sie an der Aufführung teilnahm.

Dennoch zeigt sich in diesen Aussagen die somatische Dimension in ihrer (potentiellen)

Interventionskraft in Situationen, in dem (unterstellte) normative Erwartungen an ihre

Teilnahme und auch die Entscheidung der Teilnahme durch somatische Zeichen wider-

rufen werden hätten können. Die somatischen Zeichen wirken in diesem Sinne wie ein

Korrektiv und eröffnen Alternativen; sie deuten ein widerständiges Potential der soma-

tischen Dimension an, welches Praxisvollzüge agentiell mitgestaltet. Auch später, kurz

vor der Aufführung, berichtet die Teilnehmer*in, sie sei »wie neben mir« gewesen. Be-

reits bekannte Praktiken des Sich-Umziehens oder des Aufwärmens werden dann zwar

praktisch vollzogen, jedoch mit einer selbstbeobachtenden Wahrnehmung des eigenen

Selbst. In der Situation ist die Teilnehmer*in zwar Teil der Aufführung, sie hat das prak-

tische Können, durch das sie für andere als Teilnehmer*in (an-)erkennbar wird; in einer

reflexiven Einstellung gegenüber ihrem eignen Tun zerfällt dieses in zwei Parallelreali-

täten, in denen sie sich leiblich zu der praktischen Teilnehmer*innenschaft distanziert.

Sie spielt als Körper mit, ist jedoch zugleich in einem anderen ›Spiel‹ involviert, in dem

sie die Situation in ihrer Normativität und ihren situativen Affordanzen leiblich be-

obachten kann. Dieser Moment des leiblichen Befremdens in routinierten Praktiken

verdeutlicht eine leiblich-somatische Reflexivität, durch die sich Teilnehmer*innen zu

ihren Praxisvollzügen relationieren und positionieren (können). Die unterschiedlichen

Beziehungen, in denen sich eine Teilnahme an Praktiken realisiert, verweist durch die-

se Analyse also auch auf die Parallelität von praxis-spezifischen Subjektivitäten, die

in einer Praxis durchaus zueinander in Widerspruch treten können: Die Aufführungs-

teilnehmer*in wäre dabei eine, während die beobachtende Teilnehmer*in eher ein Zu-

schauer*innensubjekt markiert, dass diese Aufführung als Außenstehende betrachtet

und erlebt.

Die Aufführung stellte jedoch imGrunde für alle Teilnehmer*innen einen Einschnitt

in die sonst routinehaften Prozesse der Treffen dar: Obwohl zwar jede Improvisations-

stunde praktisch unterschiedlich verläuft, gibt es sich-wiederholende und ritualisierte

Praktiken, die transsituativ »entlang ablaufenderWissensprozesse und praktischer Zu-

sammenhänge« (Scheffer 2002: 359) wiedererkennbar und beschreibbar sind. So gibt es

beispielsweise auch im Sommer, wenn einige Treffen in öffentlichen Parks stattfinden

(unvorhersehbare) Begegnung mit einer unbekannten Öffentlichkeit, doch die Routi-

nen der Improvisationspraxis werden auch in diesen Situationen zumindest an einigen

Stellen kollektiv hergestellt und inszeniert. Der Unterschied zu einer öffentlichen Auf-

führung ist das Moment der Performanz, welches eine andere Gewichtung bekommt.

Es geht in der Aufführungssituation im Kunstverein nicht nur um das Erleben körperli-

cher Performativität im kollektiv-leiblichen Prozess, sondern auch um die abgestimmte

und inszenierte Performanz der Körper. Was sonst in Prozessen des propriozeptiven,

kinästhetischen und relationalen (Selbst-)Erlebens stattfindet und in Modi des Selbst-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Biography Matters

Bezugs Sinnbezüge entfaltet, rückt in der Aufführungssituation für die Teilnehmer*in-

nen in den Hintergrund. So äußert sich eine Teilnehmer*in frustriert über die Auf-

führung: »Bei mir war es keine Aufregung. Ich war überhaupt nicht in mir, hatte ich

das Gefühl. Ich war gar nicht bei mir, ich war sowas von frustriert nachher. Meine Be-

wegungen waren irgendwie nur äußerlich, ich war da gar nicht dran beteiligt«. Diese

Aussage verstärkt die Bedeutung des spürenden ›Bei-sich-seins‹ im Bewegungsvollzug

bzw. den Wunsch, sich als daran ›beteiligt‹ zu erleben. Die Aufführungssituation zeigt

in diesem Fall die Grenzen des ›In-Beziehung-seins‹ auf – und dass der Anspruch an

das Improvisieren ist. Wenngleich diese Aussage zunächst individualisierend wirkt, ist

es wichtig zu erinnern, dass das ›Bei-sich-ein‹ praktisch-diskursiv in einem kollekti-

ven Rahmen hergestellt wird, in dem sich das ›Ich‹ erst durch den Bezug auf andere/s

konstituiert. In den Kommentaren und Reflexionen dieser Ausnahmesituation wird der

sonst erlebte Sinn der Improvisationspraxis durch die Teilnehmer*innen selbst kontu-

riert: die prozesshafte und (zwischen-)leibliche Begegnung im Modus des Berührens

und Berührt-Seins (vgl. Kap. Berühren; Reflektieren). Dabei, so wird im Folgenden zu

zeigen sein, bildet die Improvisationspraxis einen Ort des ›doing biography as corpo-

reality‹, in dem die Teilnehmer*innen sich in einem wöchentlichen Rhythmus einen

heterotopischen Raum schaffen, in dem Biographie als ein leiblich-somatisches Wer-

den konstruiert wird. Obwohl und gerade weil die Aufführungssituation diesem Raum

nicht entspricht, bilden die geteilten Erfahrungen den Teilnehmer*innen im Rückblick

einen Referenzpunkt, der durch die explizierte Besonderheit die Brüchigkeit routinier-

ter Praktiken veranschaulicht bzw. deren Ko-Konstitution durch räumlich-materiale

Settings und normative Ordnungen.

Neben diesem Selbst-Bezug kommt in den Aussagen wiederholt der eigene Körper

in seiner somatische Agentialität ins Spiel, die durch die Aufführungssituationmerklich

wird: »Als wir in den Raum sind, kam plötzlich so eine Aufregung […] der Atem ging

nicht mehr so normal und die Wahrnehmung war eher so, nicht mehr so wie sonst

halt«. Die Aufführungssituation sorgt für Aufregung und wird spürbar durch den Atem

und die Wahrnehmung, die beide als Differenz zu ›sonst‹ erlebt werden. Hier lässt sich

einmal mehr die somatische Dimension als machtvoller Akteur aufzeigen, indem die

eigene Aufregung durch somatische Reaktionen registriert wird. Mit Abraham wäre

dies als ›eigensinnige‹ Dimension des menschlichen Organismus zu fassen, die sie als

»Existenzial« (2016: 83) versteht: nämlich als »zentrale und unhintergehbare Konstitu-

tionsbedingung[…] unserer körpergebundenen Existenz« (Abraham/Müller 2010: 23).

Hier schließen auch die Soma Studies impulsgebend an, indem sie (nicht nur) körper-

liche Materialität als eine »sinnlich-sinnhafte« (2016b: 358) Dimension konturieren und

Körperlichkeit in ihrem »sozialen, stets brüchigen Geworden-sein« (Wuttig 2020a: 115)

betonen. Die Teilnehmer*innen registrieren kleinste Veränderungen ihrer Körperlich-

keit als Reaktion auf die Situation der Aufführung, in der ›etwas Zeigen‹ vor allem als

›Sich-Zeigen‹ erfahren wird.

In Bezug auf die Gruppe der Teilnehmer*innen äußert eine andere: »Ich habe in-

nerlich den Faden verloren … also von außen haben die gesagt, dass sie eine ganz star-

ke Beziehung in der Gruppe gefühlt haben. Aber für mich war das in dem Moment

nicht so stark gefühlt«. Was sie metaphorisch als ›Faden verlieren‹ beschreibt, verbild-

licht die Wahrnehmung einer leiblichen Verbundenheit innerhalb der Gruppe. So wird

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 219

das Selbst mit diesem Bild innerhalb eines ›Fadennetzes‹ imaginiert, das auch über

räumliche Distanzen für die Beziehung zur Gruppe steht. In der Aufführungssituation

reißt für die Teilnehmer*in diese Beziehung ab, sie ›verliert den Faden‹. Die Sprach-

wendung verweist alltagssprachlich auf den Verlust eines Sinnzusammenhangs bzw.

darauf, dass jemand in einer Kommunikationssituation den ›roten Faden‹ verliert. Der

›rote Faden‹ kann hier als die zwischenleibliche Beziehung innerhalb der Gruppe aus-

gedeutet werden: Die Navigation durch Improvisationen vollzieht sich entsprechend in

diesem Beziehungsgefüge. Die Sinnhaftigkeit der Improvisation entsteht als ein rela-

tionaler und offener Prozess durch die Bezogenheit und das In-Beziehung-stehen der

Teilnehmer*innen, welche entlang der unterschiedlichen Praktiken als zentrale Sinn-

dimensionen erscheinen. Das Sich-Bewegen kann in dieser Perspektive nur ent-indivi-

dualisiert als soziale Praxis von Vielen erscheinen, wobei die Vielen als diskursiv-mate-

riale Akteure stets situativ als Konstellationen zu klären wären.Was durch diese Aussa-

gen besonders hervortritt, ist die Etablierung eines leiblichen Raums, der die Teilneh-

mer*innen in der Aufführung verbindet. Wie diese leibliche Beziehung als netzartige

Räumlichkeit auch ein (Lern-)Feld in Bezug auf andere/s ist, wird in der nun folgenden

Passage deutlich.

3.4.2.4 Dinge und Ding-Werden – Grenz(be)ziehungspraktiken

im Umgang mit Dingen

Eine Phase der Diskussion nach der Aufführung dreht sich um Blicke. Eine Teilneh-

mer*in beschreibt, wie sie über Blicke »Verbindung herstellt«. In der Aufführungssi-

tuation habe sie dies jedoch nach einem kurzen Versuch, die Zuschauer*innen anzu-

blicken, direkt wieder gelassen, weil sie sonst »rausgeflogen« wäre. Daraus entwickelte

sich ein Austausch über Blicke und Blicken: »[D]as ist so ein bisschen so, wenn ich die

nicht angucke, dann sehen sie mich auch nicht. Was passiert mit mir, wenn ich gucke?

… das ist wie ein Fluss, der dort hinfließt«. Für diese Teilnehmer*in bedeutet das ›Hin-

fließen‹ auch ein ›Rausfliegen‹; Sie ›fliegt‹ aus der Performer*innenrolle und scheinbar

aus der räumlichen Gestalt der Gruppe, weil der Blickkontakt zu den Zuschauer*in-

nen einen ›Fluss‹ auslöst. Die Frage, was mit ihr passiere, wenn sie ›gucke‹, verdeut-

licht den Moment der fragenden Verunsicherung und die machtvolle Verbindung zu

dem Gesehenen im Blick-Kontakt. ›Wenn ich die nicht angucke, sehen die mich auch

nicht‹ markiert dabei eine paradoxe Strategie der Teilnehmer*in: einerseits scheint es,

als könne sie dadurch, dass sie die Zuschauer*innen nicht ›anguckt‹, auch kontrollie-

ren, was diese sehen bzw. dass diese sie eben nicht sehen. Andererseits findet dies

innerhalb einer Aufführung statt, in der alle Teilnehmer*innen für die Zuschauer*in-

nen kontinuierlich sichtbar sind. Es kann demnach in dieser Aussage nicht nur um das

›Gesehen-Werden‹ gehen, sondern um das, was passiert, wenn ›Blickkontakt‹ entsteht.

Dann entsteht nämlich für die Teilnehmer*in ein Fluss zu den Zuschauer*innen, durch

den sie mit dem Blickkontakt durch den Raum ›fließt‹. Zugleich scheint es, als realisiere

sich im Blickkontakt, im An-Blicken und Ange-Blickt-Werden durch andere, eine zwin-

gende Beziehung, die den Gruppen-Vollzug in einen Zwischenraum umgestalten kann.

Der Blick ist damit ein Moment leiblicher Bewegung, durch die die Teilnehmer*in in

einen Zwischenraum fließt, der die körperliche Distanz auflöst.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Biography Matters

Eine andere entgegnet im Anschluss an diese Aussage sie erlebe das anders: »Ich

kann dahin gucken ins Publikum und dann kann ich mich von dem wieder wegdre-

hen und ich ganz alleine bestimme, ob ich das Publikum eines Blickes würdige oder

nicht. Also ich sehe da eine ganz starke Macht bei mir und ich mache das auch ganz

bewusst so«. Im Gegensatz zu der vorherigen Aussage, beschreibt diese Teilnehmer*in

eine ›Macht‹, durch die sie die Situation des Sehens und Gesehen-Werdens ›bestimmt‹.

Sie dreht das Verhältnis um: Sie entscheidet, ob sie die Zuschauer*innen ›eines Blickes

würdigt‹. Auch hier geht es darum, wie die Zuschauer*innen Teil der Aufführungssi-

tuation werden. In dieser Aussage suggeriert die Teilnehmer*in, dass sie das selbst be-

stimmt, indem sie ihre Bewegungen so ausführen kann, dass sie die Zuschauenden ›an-

gucken‹ oder sich von ihnen ›wegdrehen‹ kann. Das, was in ihren Blickhorizont gerät,

bestimmt sie also ›bewusst‹ mit – über Entscheidungen der Blickrichtung, in der Blick-

reichweite oder des Blickwinkels, über Körperwendungen. Auf die Frage, wie ihr Blick

denn sei, erläutert sie: »Ich schaue die Menschen als Individuen an, aber sie sind für

mich Objekte, sie sind für mich Teil des Raums«. Sie verobjektiviert die Zuschauer*in-

nen zu materialen Bestandteilen des Raums und daran lassen sich zwei Aspekte her-

ausarbeiten: einerseits der praktische Umgang mit den Bestandteilen des Raums, dass

also die Improvisationspraxis sich stets auch in Beziehung zu ihrer materialen Um-

gebung steht. Andererseits stellt diese Aussage eine unterschiedliche Gewichtung von

Ko-Akteuren heraus: objekthafte Raumteile affizieren sie in dieser Situation praktisch

anders, als das in der anderen Aussage im Sinne eines zwingenden zwischenleiblichen

Geschehens formuliert wurde. In der Situation waren praktische Bezüge sowohl auf

Dinge (Ausstellungsobjekte, die räumlichen Materialitäten und auch das Publikum) als

auch aufmenschliche Teilnehmer*innen beobachtbar, jedoch lässt sich in den Aussagen

eine Differenz aufzeigen, wie der eigenleibliche Bezug praktisch relevant wird – und

wie dies scheinbar auch durch die Teilnehmer*innen bewusst gestaltet wird.

So beschreibt die Teilnehmer*in weiter, dass sie sogar mit ihrer Macht, das Pu-

blikum anzuschauen ohne dabei gesehen werden zu können »spielt«: Sie erzählt, wie

sie sich so in und um die Skulpturen, sodass sie durch deren Öffnungen verdeckt hin-

durchschauen konnte. Die Skulpturen sind damit Teil und wie Verbündete ihres Blick-

regimes. Obwohl die Skulpturen unbeweglich an einen Ort im Raum gebunden sind,

bezieht sich die Teilnehmer*in auf sie als Raumgebilde, die den Blickwechsel zwischen

den Zuschauenden und ihr ermöglichen oder verunmöglichen. Während der Auffüh-

rung sind die Skulpturen als unbewegte Körper damit Teil der Gruppe der Aufführen-

den. In einigen Phasen der Aufführung fanden »Bewegungsdialoge« zwischen den hän-

genden oder stehenden Skulpturen statt, in denen der Bewegungsvollzug als Antwort

auf visuelle, auditive oder leibliche Eindrücke entstand. Die Kanten, Zwischenräume

und Formen der Skulpturen wurden in körperlichen Resonanzen aufgegriffen oder als

eine ›Verlängerung‹ bzw. ›Verräumlichung‹ durch die Bewegungen der Körper in dem

Raummaterialisiert. So entstand für die Teilnehmer*innen eine »Spannung« zwischen

den unbewegten Räumen der Skulpturen und den bewegten Räumen der Körper sowie

ihrer Beziehungen untereinander.

Während zu Beginn der Probenzeit diese Dialoge vor allem durch die visuel-

len Eindrücke, durch das Anschauen der Skulpturen, entstanden und sich als eine

Blickbeziehung beobachten ließen, entstand durch die längeren Aufenthalte in den

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 221

Ausstellungsräumen zunehmend eine Wahrnehmung für Körper-Skulptur-Raum-

Konstellationen und die Möglichkeiten ihrer Konfiguration: Teilnehmer*innen schlos-

sen die Augen während des Bewegens, sie wendeten sich von einer Skulptur körperlich

ab, ohne den ›Dialog‹ zu unterbrechen – sie nutzen u.a. die Möglichkeit durch Kör-

perzwischenräume oder durch andere (Objekt-)Körper hindurch zu schauen – oder

stellten Beziehungen zwischen unterschiedlichen Skulpturen her: Dies geschah durch

Raumwege oder die räumliche Orientierung von Bewegungsvollzügen wie auch durch

die Interaktion mit anderen menschlichen Körpern, die dann auch wie (bewegte)

Skulpturen erschienen, also wahrnehmend zu einem Raumgebilde gemacht wurden.

Wohlgleich diese Interaktionen oft auf die Blickbeziehungen angewiesen blieben, gab

es auch Momente, in denen Teilnehmer*innen anfingen zu horchen oder zu tasten.

Diese kollektive und situative Wahrnehmung und Mitgestaltung des Raums kann als

ein Lernprozess im Sinne des »listening« (vgl. Brandstetter 2013) gefasst werden. Das

›Zuhören‹ markiert dabei ein kollektives Aufmerksamkeits- und Bewegungsgeschehen

im Vollzug, durch das sich eine kinästhetische, zwischenleibliche präsentische Bezie-

hung zwischen allen Situationsakteuren aufspannt – sowohl in Bewegung als auch in

Nichtbewegung, als relationales Netz und responsives Geschehen.

Dabei können Wahrnehmungsvorgänge durch ihre Positioniertheit im ›Hier‹ kein

vollständiges Wissen von den Dingen, die sich umgeben, herstellen. Durch Positions-

veränderungen, durch synästhetische Prozesse, durch den Fluss der Wahrnehmung

kann Wahrgenommenes erst als Konstruktionsleistung ›gegeben‹ sein. Nur durch die

konstante, fließende Wahrnehmungsarbeit kann ein Objekt als existent angenommen

werden, denn Wahrnehmungsprozesse sind an den Moment gebunden und notwendig

unvollständig;Wahrnehmung bleibt and die Positionalität desWahrnehmenden gebun-

den (vgl. Ahmed 2016: 36-41).76 In diesem Sinne kann die sinnliche Begegnung mit den

Körper-Räumen auch als ein kontinuierlicher leibkörperlicher Prozess des Um-Lernens

im Umgang mit dem Ausstellungsraum gefasst werden. Denn als es in den Vorberei-

tungen um die Abstimmung von Körpern im Raum ging, wurden plötzlich Nähe- und

Distanzverhältnisse über die Referenz auf Skulpturen bestimmt oder Zeiträume und

Zeitpunkte über die Dauer von Körper-Skulptur-Interaktionen festgelegt. Die Orientie-

rungsreferenzen wurden also dem Setting praktisch angepasst: Räumliche Distanzen

wurden über Bewegungsvollzüge vermessen und Zeiten über Raumwege und Bewe-

gungsabläufe getaktet.

Das Potential, dies nicht nur als leibkörperliche Konstellationen und Interaktionen

begrifflich zu fassen, sondern gerade das Kräftefeld ›somatischer Resonanzen‹ (vgl. da-

76 Ahmed arbeitet hier zudem heraus, dass Wahrgenommenes nie von allen Blickwinkeln zugleich

wahrnehmbar ist, es ist gleichermaßen durch Abwesenheit undNichtpräsenz geprägt. Hiermacht

Ahmed einen analytischen Sprung, der später wieder aufgegriffen wird: »What is reachable is

determined precisely by orientations that we have already taken« (2006: 55). So sind die Orien-

tierungen auch richtungsweisend – in ihnen zeigt sich die Geschichte und Schichtung von Erfah-

rungen, die bestimmt Objekte oder Phänomene überhaupt in den Horizont desWahrnehmbaren

rücken – sowohl gegenständliche Objekte als auch Identifikationen: »Orientations shapre what

bodies do, while bodies are shaped by orientations the already have, as effects of the work that

must take place for a body to arrive where it does« (ebd.: 58).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Biography Matters

zu auch Maurer/Täuber 2010) zwischen den situativen Ko-Akteueren, wird imWeiteren

als Verflechtungsgeschehen diskutiert.

3.4.2.5 ›Becoming entangled‹: Materiell-diskursive Re-Konfigurationen

Die Situationen des Zeigens und Zuschauens können in der Zusammenschau als

materiell-leiblich-diskursive Verschränkungen konturiert werden: Nicht nur das

(zwischen-)leibliche In-Beziehung-Sein mobilisiert die Improvisationspraxis, viel-

mehr markieren Zeigende und Zuschauende erstens provisorische und wechselnde

Positionierungen im Vollzugsgeschehen, die als rekursiv-relationale Zeigepraktiken

beobachtbar werden. Zweitens bilden sich in dieser Praktik materiell-diskursive Konfi-

gurationen, die nur unzureichend über den Begriff der Zwischenleiblichkeit eingeholt

werden können, wenn dieser nicht auch sozio-materielle Ordnungen einschließt.

Wenngleich die beteiligten Akteure immer wieder die gleichen sind, entwickeln sich

ihre Beziehungen performativ, d.h. erst im Vollzug des Aufeinandertreffens. Somit

bilden die Wechsel der Perspektiven, wie sie hier durch den rekursiven Bezug auf

andere/s eine Vervielfältigung von Wahrnehmungsmöglichkeiten auslösten, ein Mo-

ment, das biographisch-habituelle Eindeutigkeiten diskursiv-praktisch zu irritieren

vermag. Was im Extremfall als ein »Rausfliegen« aus dem spürenden Bewegungs-

vollzug erlebt wurde, steht verallgemeinernd für orientierende, aber auch fragile

Wahrnehmungsordnungen, durch die Sozialität ihren Sinn (aufrecht-)erhält.

Orientierung beruht nicht nur auf der leibkörperlichen Bewohnung von Raum, son-

dern ebenso auf einer ›Politik der Örtlichkeit‹, verstanden als Situiertheit in histo-

risch-politischen Konstellationen, die das Hier in spezifischer Weise situieren.77 Aus-

gehend von dieser orientierten und orientierenden Situiertheit, fragt Ahmed nach den

Möglichkeiten von Um/Wendungen78: »Space then becomes a question of ›turning‹, of

directions taken, which not only allow things to appear, but also enable us to find our

way through the world by situating ourselves in relation to such things« (ebd.: 6). So

gelesen, entsteht Raum bzw. Orientierung im Raum durch Wendungen und Richtun-

gen und das Navigieren durch Welt geschieht dadurch, dass sich Menschen in Bezug

zu Dingen, Normen, Menschen situieren. Ahmed hebt hervor, wie in diesem Prozess

der räumlichen Relationierung jede Impression mit dem, was davor war, verbunden ist

in der Form einer »active ›re-collection‹« (2010: 238). Die Selbigkeit eines Objekts (all-

gemein als etwas, das erscheint) umfasst also ein Spektrum von Abwesenheiten: Wenn

etwas als dasselbe erscheint, dann nur durch die Leistung, die fehlenden Seiten der

Ansicht, die Oberflächenstruktur, den bekannten Geruch o.ä. aktiv zu ›versammeln‹.

77 Die ›Politik der Örtlichkeit‹ kann als epistemisches Projekt in Anschluss an Donna Haraways »si-

tuiertes Wissen« (1991) zurückverfolgt werden, gleichermaßen aber auch auf Adrienne Rich, eine

feministische Aktivistin, die beide fordern, den Ort, von dem aus gesprochen und gehandelt wird

sichtbar zu machen, d.h. als Situiertheit innerhalb gesellschaftlicher Verhältnisse (vgl. Gutiérrez

Rodríguez 1999: 243-248).

78 Hier lassen sich unmittelbare Referenzen zu Althusserls ›Interpellation‹ erkennen, wie sie maß-

geblich auch durch Butler in ihrer Performativitätstheorie aufgegriffen worden sind. Anrufun-

gen und Anerkennung stehen darin in einem Beziehungsverhältnis, vgl. dazu Saar 2013; Butler

2019[1991].

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 223

Was Ahmed zufolge in phänomenologischen Betrachtungen fehlt, ist, dass die Spek-

tralität der Geschichte des Objekts in seiner situativen, unvollständigen Gegebenheit

außen vorgelassen wird bzw. der Hintergrund (engl. behind; ebd.: 239). Das, was im

Wahrnehmungshorizont erscheinen kann, sind also sedimentierte Geschichten (2006:

55f.), die ihre eigene Orientierungsmacht bilden. Sie zeigen auf, »how life gets directed

in some ways rather than others, through the very requirement that we follow what is

already given to us« (ebd.: 21). Soziale Ordnungen fungieren so auch als richtungswei-

sende Orientierungen, indem Zugehörigkeiten und Positionierungen be-deuten (engl.

affect), was in den Horizont kommt; zugleich sind diese Zugehörigkeiten und Positio-

nierungen selbst die Effekte von wiederholten Situationen bzw. Praktiken (vgl. Ahmed

2006: 23). Ahmed beschreibt dies über das Bild von Linien im Sinne von richtungswei-

senden, vorgegebenen Wegen, die spezifische Weisen der Bewegung durch einen so-

zialen Raum vorgeben. Je mehr diesen Linien gefolgt wird, desto mehr erscheinen sie

als ausgetretene, gangbare Wege. Übertragen auf Subjektivierungsprozesse, sind diese

richtungsweisenden Linien als hegemoniale Ordnungen zu verstehen, die das Verspre-

chen anerkennbarer Subjektivitäten geben. Ein Abweichen von den Linien bzw. Wegen

bedeutet dann also auch ein Abweichen von hegemonialen Existenzweisen oder Subjek-

tivitäten und die Gefahr des Ausschlusses oder der Sanktionierung. Ahmeds Leistung

ist die Öffnung von Denkräumen durch die sprachliche Ambiguität und metaphorische

Plastizität ihres Schreibens. Gerade dies erlaubt die enge Verzahnung von subjektivie-

rungstheoretischen und phänomenologischen Überlegungen; ihre queer-phänomeno-

logischen Ausführungen markieren eine kritische Intervention in phänomenologische

Denktraditionen, deren Denkvoraussetzungen sie ebenso analysiert. Am Beispiel des

Hintergrunds bringt sie so nicht nur die Positionalität bzw. Horizontalität von Wahr-

nehmung in den Blick wie auch die Temporalität. Sie widmet sich dadurch nicht nur

Wahrnehmungsprozessen als Vollzugsmoment, sondern befragt die Bedingungen leib-

körperlicher Responsivität, durch die etwas erst in das Feld des Wahrnehmbaren ›an-

kommen‹ kann: »[A] background is what explains the conditions of emergence or arrival

or something as the thing it appears to be in the present« (ebd.: 38).79

Werden diese Idee auf Momente wie das ›Rausfliegen‹ angewendet, dann sensibi-

lisieren diese Irritationsmomente, die sich im Vollzug ereignen für Verlust-Momente,

um aufzuzeigen, »how orientations are organized rather than casual, how they shape

what becomes a socially as well as bodily given« (ebd.: 23). Was sind dann Momenten

des Verlusts, Momente der Desorientierung? Ahmed argumentiert, dass diese Momen-

te ebenso einen Einfluss auf die Orientierungen von Körpern und Räumen haben, dass

Desorientierung andere ›Richtungen‹ eröffnen kann. Re-Orientierungen sind in dieser

Perspektive keine Rückkehr, sondern einWendepunkt, von dem aus sich eine neue Per-

spektive auftut und damit auch andere(s) in den Wahrnehmungshorizont rückt – wie

es beispielsweise in dem Spiel mit Blickordnungen ersichtlich wurde.

79 Hier betrachtet sie aus feministischer Perspektive auch die phänomenologische Denktradition,

deren männlicher Fokus bspw. die Carearbeit ausblendet und diese unsichtbar bleibt bzw. die-

se eben nicht Teil philosophischer Überlegungen wird: »[S]ome things are relegated to the back-

ground in order to sustain a certain direction« (ebd.: 31).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Biography Matters

Obwohl die Welt Ahmed zufolge durch hegemoniale Orientierungen und Rich-

tungsweisungen geformt wird, die sich als ›Gewohntes‹ bzw. Normalität der Frage

nach ihrer Genese entziehen, gibt es immer wieder Brüche, durch die Orientierungen

irritiert, in Frage gestellt oder überworfen werden können. Soziale Ordnungen als

›Näheverhältnisse‹ zu betrachten, verweist darauf, wie die Nähe und Vertrautheit (als

inkorporiertes Wissen) den Blick auf ihre Orientierungsmacht verstellt. Momente der

Desorientierung sind dann Momente, in denen diese Vertrautheit verloren geht, in

denen eine bekannte Perspektive verloren geht – in dieser Präsenz des Verlusts oder

der Performativität des Scheiterns sich zu orientieren, verortet Ahmed andere »ways

of making sense« (2006: 171), also andere Weisen Sinn zu konstruieren. Bezogen auf

die beschriebene Situation: Andere Blickwinkel auf die materialen und menschlichen

Ko-Akteure und die Re-Konfiguration sozialer Beziehungen.

Die Analyse propriozeptiver und kinästhetischer Prozesse in diskursiv-materialen

Konstellationen kann durch Ahmeds Aufmerksamkeit auf deren ›Hintergründe‹ inso-

fern angereichert werden, als dass sie immer wieder fragt, wodurch sich (hegemoniale)

Orientierungen bilden. In Anlehnung an ihre transversale Bewegung durch ›richtungs-

weisende Orientierungsangebote kommt auch in den Blick, »how the bodily, the spatial,

and the social are entangled« (ebd.: 181, Herv.i.O.).

Ahmed widmet sich diesen Momenten der Desorientierung ausgiebig. Ich lege sie

in dieser Hinsicht so aus, dass die menschlichen Körper als ›matter‹ in ihrer Einlassung

in die Welt, die sie umgibt, hervorgebracht und geprägt werden – man könnte sagen,

eingespurt. Und dies schließt gerade auch Abwesenheiten mit ein, die durch ihre Ab-

wesenheit im Horizont des Möglichen den Kontakt trotzdem beeinflussen – und zwar

durch einen Bezug auf das imaginierte Andere, das als (idealisierte oder normative)

Vorstellung Kraft hat, zu affizieren.

Durch diese Perspektive lässt sich in die beobachtete Improvisationspraxis auch

noch eine zweite Analyseebene einziehen, die die Praktiken des Improvisierens in-

nerhalb gesellschaftlicher Ordnungen kontextualisiert. Die hier diskutierten Auszüge

aus dem Material, können dann nicht nur exemplarisch als ›doing improvisation‹ gele-

sen werden, sondern verweisen auf Selbstbildungsprozesse, die in der leibkörperlichen

Existenz zusammenlaufen: Die Vielschichtigkeit von Relationen und Selbstverhältnis-

sen, die sich durch das Material rekonstruieren lassen, weisen Wahrnehmen als Kno-

tenpunkt aus, in dem biographische und sozio-historische Bedingungen diskursive und

materielle Bezüge präfigurieren. Zugleich zeigt sich der Wahrnehmungsvollzug als ein

differenzierendes und responsives Geschehen, dem ein altäritäres Moment inne liegt.

Die Verwiesenheit auf Andere/s verdeutlicht nicht nur leibliche Responsivität, sondern

heißt eine leibliche Situiertheit im Sinne einer Verflechtung von LeibKörper, Diskurs

und Praxis (vgl. Schulz 2013; Wehrle 2016).

Diese Verwiesenheits möchte ich als (körper-)politische Dimension des Improvi-

sierens konturieren. Die Relationalität und Verwiesenheit umfasst dabei nicht nur die

»wechselseitige Affizierung […] von Lebewesen, sondern von und mit Umwelten und

Dingen« (Lorey 2017b: 117). Dies wird im Konzept des »_Mit_« durch den Zwischenraum

deutlich:

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 225

»Dieses Zwischen verknüpft für Arendt das Performative mit dem Politischen. Es ba-

siert auf der Präsenz der Anderen, nicht als passiver Beobachter_innen; vielmehr ent-

steht ein Raum zwischen denjenigen, die aktiv handeln, ein Raum, der Sozialität und

das Politische erscheinen lässt. Es ist nicht möglich, den Erscheinungsraum zu be-

treten. Er konstituiert sich erst durch das Handeln zwischen jenen, die partizipieren,

und ist nicht an einen festen Ort gebunden. Das Interagieren lässt den politischen

Ort zuallererst entstehen« (ebd.: 114, Herv.i.O.).

Loreys Konzeption umkreist »die Praxis der Verbundenheit mit anderen« (ebd.: 117).

Wenn das Zwischen als ein _Mit_ gedacht werde, das sie als »eine immerfort im Wer-

den begriffene Existenzweise« (ebd.) versteht, dann konstituiert sich dieses _Mit_ als

grundlegende Relationalität und nicht erst in einer Öffentlichkeit.80 Lorey betrachtet

in ihrem Konzept des Präsentischen (vgl. 2017a) das »gegenseitige Werden« im Sinne

einer »andauernde[n] Entfaltung affektiver Verbindungen« (2017b: 121)81; im Präsenti-

schen ereigne sich »die Gleichzeitigkeit von Bruch, als Unterbrechung des Bisherigen,

und Bresche, als Eröffnung eines Möglichkeitsraums« (ebd.). Das Moment des Präsen-

tischen verlagert politisches Handeln in die Praxis der Versammlung selbst und in Prak-

tiken, die von wechselseitiger Verbundenheit ausgehen. Das _Mit_ ist dabei eine spe-

zifische Konnektivität, die Differenzen nicht eingemeindet, sondern als Mehrstimmig-

keit konstitutiv für sich in Anspruch nimmt. Übertragen auf die Improvisationspraxis

und in Reflexion der Berührungspraktiken wie auch der Zeigen/Zuschauen-Praktiken,

eröffnet sich durch den Einbezug von Ahmeds und Loreys Argumentationen in dem

_Mit_ und in Auseinandersetzung mit Des/Orientierungen die kollektive Bewegungs-

praxis auch als ein politischer Raum.

Der Umgang mit diesen Brüchen wird im Folgenden weiter betrachtet, denn

Momente des Abbrechens und Aufhörens markieren spezifische und kennzeichnende

Praktiken innerhalb der Improvisationspraxis.

3.4.3 Abbrechen und Aufhören

»Ich kommʼ da nicht rein« – diese Aussage einer Teilnehmer*in steht exemplarisch für

viele Situationen, in denen Aufgabenstellungen ›nicht klappen‹, in denen jemand ›aus-

steigt‹ oder ›Fragen stellt‹, weil etwas nicht ›klar‹ ist. Die Beispiele sind so vielzählig

wie vielfältig: das ausschlaggebende Moment für die Analyse liegt darin, dass die ange-

deuteten Momente als Irritationsmomente und auch Momente des Scheiterns wahr-

genommen werden (könnten), die Praxis des Improvisierens diese Praktiken jedoch

gleichwertig miteinschließt, sogar durch sie konstituiert ist. Dies soll im Folgenden

entlang exemplarischer Situationen aus dem Material näher analysiert werden.

80 Hier argumentiert Lorey inAnlehnung anButlers Texte zuPlatzbesetzungen imöffentlichenRaum

und der Weiterentwicklung ihrer Subjekttheorie zu einer Theorie politischen Handelns. Darin

rückt sie »Vulnerabilität« in ihr Zentrum (vgl. Butler 2016: 163-200, vgl. auch Lorey 2017b: 118) und

entwickelt eine Ontologie der Relationalität, in der sie menschliche Körper über ihre Verletzbar-

keit und Prekarität konzipiert.

81 Lorey bezieht sich hier auch und insbesondere auf Bewegungen, die sich gegen Prekarisierung

wenden und Demokratie selbst als Sorge-Praxis verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Biography Matters

Die Gruppe arbeitet mit der Vorstellung von Flüssigkeit im Körper. Die Teilnehmer*in-

nen liegen auf dem Bogen und bewegen sich mit diesem Vorstellungsbild. Anfangs

liegen alle still am Boden, ich liege auch am Boden, stelle mir meinen Körper als Flüs-

sigkeit vor. Die Bilder und Assoziationen, die ich mit Wasser verbinde, gehen in ein

Körpergefühl über. Ich stelle laut Fragen in den Raumwährend dieser Bewegungspha-

se, sodass die Teilnehmer*innen ihre Assoziationen zu Flüssigkeit für sich präzisieren

und dazu ein Körpergefühl entwickeln. […] Im Bewegen fällt mir eine Teilnehmer*in

auf, weil sie ständig in den Raum und zu den anderen Teilnehmer*innen schaut. Sie

befindet sich relativ nah zu einer Wand, ihre Bewegungen wirken verhalten, sie bricht

immer wieder ab und schaut mehr und mehr einfach zu. Kurz danach endet die Pha-

se und es entsteht eine kurze Pause. Einige gehen auf Toilette, andere gehen an den

Rand des Raums und nehmen sich ihr Getränk, es entsteht ein Gespräch am Durch-

bruch in den anderen Raum. Die Teilnehmer*in steht in der Gruppe und wendet sich

mir zu: »Ich spür‹ da nichts. […] Ich sehe die anderen so was machen und frage mich,

was tun die da?« […].

Diese Aussage verweist einmal mehr darauf, dass ›Spüren‹ ein Referenzpunkt der indi-

viduellen und auch kollektiven Improvisationspraxis ist – das ›Spüren‹ bezeichnet ei-

ne ›Spürfähigkeit‹ und steht gewissermaßen für ein Gelingen. Spüren wird in der Im-

provisationspraxis eingeübt und kultiviert. Die Arbeit mit Vorstellungsbildern ist ein

wiederkehrendes Vermittlungsangebot, um spezifische Körperbilder und Bewegungs-

impulse zu generieren.82 Die sprachlich oder bildlich evozierten Vorstellungen können

als Affordanzen verstanden werden, weil sie als irritierend, inspirierend oder heraus-

fordernd beschrieben werden, in jedem Fall aber ein ›Ins-Verhältnis-setzen‹ einfordern

und damit auf ein Zusammenspiel versweisen. Die Arbeit mit Vorstellungsbildern fun-

giert als ein Zugang, um Prozesse des Improvisierens zu initiieren (vgl. Klinge 2004;

Stern 2019). Wohlgleich die Bewegungsprozesse explorativ angelegt sind, also nicht auf

eine spezifische Bewegungsgestalt zielen, gibt es dennoch individuelle und kollekti-

ve normative Ordnungen, die zwischen Ge- und Misslingen unterscheiden bzw. auch

spezifische Ästhetiken anstreben: in individuellen explorativen Phasen als auch in Pro-

zessenmit mehreren Beteiligten zeigen sich im praktischen Tun sowie in den Äußerun-

gen (ästhetische) Präferenzen und Prägungen, die auch gruppenspezifisch ausgeprägt

werden. Analytisch kann dies über ›Orientierungen‹ näher betrachtet werden, insofern

diese als habituell-leibliche Orientierung ›zurWelt‹ auch sinnlicheWahrnehmung, leib-

körperliche Begegnungen und Ausdrücke oder auch Grenz(überschreitung)en normativ

(ein)ordnen.

In dieser Perspektive erscheint das leiblich-habituelle ›In-der-Welt-sein‹ als ein

»perspektivische[r] Standpunkt der Subjektivität« (Orlikowski 2019: 134). Das perspek-

tivische Erleben zeigt sich in sozialen Praktiken als ein körperlicher Ausdruck, der

durch Normen und Ordnungen dieser Umwelt konstitutiv mitbestimmt ist. Phänome-

nologisch gesprochen sind Wahrnehmen und Empfinden sozial eingebunden: »Es ist

82 Für eine kritische Betrachtung der begrifflichen Referenzsysteme in Tanzvermittlungs- und Aus-

bildungsprozessen, vgl. Hardt 2016. Sie arbeitet diese als Episteme des Wissens und Forschens

aus praxeologischer Perspektive heraus. Für eine Analyse von Begriffsfindung und –reflexion, vgl.

Kleinschmidt 2018: 223-253.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 227

unsere natürliche Haltung, nicht unsere eigenen Empfindungen zu empfinden und

nicht unsere eigenen Freuden uns zu eigen zu machen, sondern nach den Gefühlska-

tegorien unserer Umwelt zu leben« (Merleau-Ponty 1966: 433). Diese Eingebundenheit

kann auch als ›implizite Normativität‹ von Erfahrungen ausgedeutet werden, »die sich

in wiederholten Interaktionen mit der Umwelt, Wahrnehmungen und Bewegungsab-

läufen (Praktiken) generiert« (Wehrle 2016: 238, Herv.i.O.). Dies zeigt ihre historische

Relationalität und Kontingenz auf und verknüpft phänomenologische Perspektiven mit

diskurstheoretischen. Der Prozesscharakter der Wiederholung konstituiert und festigt

Praktiken andererseits durch die Notwendigkeit einer (An-)Erkennbarkeit, sodass der

Ähnlichkeit oder Identifizierbarkeit zugleich ein ›Ausgeschlossenes‹, ›Inakzeptables‹

inhärent ist. Soziale Praktiken generieren, verstetigen und transformieren sich zu-

gleich – so die diskurstheoretische Perspektive – entlang sozialer Ordnungen, die sich

durch ein, mit Butler gesprochen, ›Außen‹ konstituieren, durch welches bestimmte

Aussagen ungehört bleiben (müssen), Erfahrungen nicht anerkannt werden (können)

und der Bereich intelligibler Subjekte gebildet wird. In diesem Sinne ist Praxis – als

eine diskursiv-materielle, leib-körperlich erfahrene und subjektivierende Vollzugwirk-

lichkeit – normativ orientierend wie auch orientiert (Ahmed).Mit Bezug auf involvierte

menschliche Körper heißt das, dass ein leibliches Subjekt »durch wiederholte Tätig-

keiten und Interaktionen, konkrete Normen in Form von Habitualitäten generiert.

Hier fungiert das erfahrende Subjekt als leistend, sinnbildend, selektiv: also Normen

setzend.« (ebd.: 242). Wehrle argumentiert, dass erfahrende Subjekte ein leibliches

Gedächtnis ausbilden, das eine »kulturelle und biologische Genealogie« (ebd.: 243) und

»Erfahrungsgeschichte« (ebd.) umfasst. Damit ist Wahrnehmung stets selektiv – nicht

nur in der Art, wie wahrgenommen wird, sondern auch was im leiblichen Horizont

wahrnehmbar werden kann. Habitualität und Sedimentierung sind in kulturelle Um-

bez. Mitwelten eingebettet, in denen sich das sinnlich-leiblich-somatische Sensorium

von Wahrnehmung im Sinne einer »sensuelle(n) Normativität« (ebd.: 244) ausbildet.

Denn »[d]as leiblich situierte Subjekt wird in eine intersubjektive und geschichtliche

Welt hineingeboren. Diese ist als Vorgeschichte Tel des habituellen Leibes« (ebd.: 245).

Diese Situiertheit kann diskurstheoretisch als Prozess der Normalisierung be-

schrieben werden, durch die sich Relationen von Macht durch Techniken, Praktiken

und Institutionen im und als Körper materialisieren. In dieser genealogischen Unter-

suchung der Normalität ist (subjektive) Erfahrung von Normen und Diskurssystemen

durchzogen (vgl. ebd: 247-252) und kann als »eine Form von kritischer Historisierung«

(Saar 2009: 249) befragt werden.83 Erfahrung und Diskurs, so Wehrles Argumentation,

sind Ausgangspunkt und Wirkungs-bereich:

83 Saar stellt drei Elemente genealogischer Historisierungen – ausgehend von Nietzsche und Fou-

cault – heraus: erstens, setzen sie eine bestimmte These über die Historizität und Variabilität des

Selbst voraus, zweitens, verfügen sie über eine These über das konstitutive Verhältnis zwischen

Subjektivität und Macht, drittens, wird dies in einer spezifischen narrativen Form dargestellt (vgl.

2009: 251). Durch Genealogien in ihrer Gerichtetheit könnten, so folgert Saar, »eine Überprüfung

von Selbstverständnissen und Selbstverhältnissen auf ihrer Vereinbarkeit mit einemWissen über

die Verwobenheit des eigenen Selbstmit einer Geschichte vonMachtwirkungen« (ebd.: 253) – »sie

zwingen, anders zu sehen« (ebd.: 256), vgl. dazu auch Spahn/Will (i.E.).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Biography Matters

»Normen sind nur deshalb so mächtig, wirksam, langlebig und verbergen nur des-

halb ihre geschichtliche Relativität und Entstehung so effektiv, weil sie Teil unserer

Erfahrung sind: Nicht nur in derWeise, wie wir uns selbst und andere als Körper wahr-

nehmen; sondern sie sind auch Teil unseres operativen Leibseins, sie formen, wie wir

uns bewegen, was uns auffällt, was wir wollen und fühlen« (2016: 252).

So kann in dieser Verschränkung normalisierter und machtförmiger Selbstverhältnis-

se mit habitualisierten leiblichen Erfahrungen das Spüren, Wollen und Affiziert-Sein

analytisch zugänglich werden – und dies, so möchte ich hier herausstellen, zeigt sich

insbesondere auch inMomenten des Abbrechens und Aufhörens in der Improvisations-

praxis als Bruch- und Nahtstelle. Was individuell als Scheitern wahrgenommen wird,

verweist zunächst auf diese leibliche Normativität von Erfahrung, die sich über (auch

kollektive) Erfahrungsgeschichten über die Zeit bildet. Gerade Erfahrungen von Un-

stimmigkeit, Scheitern oder Abweichung legen diese normalisierten Erfahrungsord-

nungen offen. Diese leibliche Erfahrung verfügt somit über das kritische Potential, sich

Normalität als vermittelte und kontingente zu vergegenwärtigen. Mit Ahmed wären

diese Momente der Desorientierung Ausgangspunkt, um Orientierungen zu bemerken

und die Möglichkeit der Re-orientierung wahrzunehmen.

»Trotzdem hat natürlich das individuelle Aufhören – das persönliche Scheitern, der

Ausstieg aus der Praxis der anderen, die ›kleine Weigerung‹ im Unterschied zur gro-

ßen – eine phänomenologische Relevanz auch dann noch, wenn man sich die mo-

ralischen und politischen Bedeutungen egal sein lässt. Ein paar Jahrzehnte lang hat

man gerne bei jeder Gelegenheit von ›Widerstand‹ geredet, aber das muss man gar

nicht. Die Praxisphilosophie hat eigentlich, solange sie nicht ausnahmsweise von Wi-

derstandspraktiken redet, keine Verwendung für den Widerstandsbegriff, jedenfalls

nicht im emphatischen Sinne. Wenn die Praxis im Mittelpunkt steht, ist der Wider-

stand sinnvollerweise nicht mehr etwas, das ausgeübt wird, sondern allenfalls etwas,

das aleatorisch als Hindernis oder als Entwicklungsanreiz auftritt. Wo es Praxis gibt,

gibt es zwar Widerstand, aber nur als Störung, nicht als Synonym einer künftigen

Erlösung. Bleiben wir also, sofern wir Phänomenologen sind, ruhig beim Begriff ›Auf-

hören‹, der sich nicht so leicht normativ aufladen lässt« (Richter 2015: 241).

In dem beschriebenen Beispiel wird so die Orientierung am Spüren deutlich und zu-

gleich offenbart die Frage »Was tun die da?« das selbstverständliche und angestrebte

Spüren-Können als solches, macht es zum Gegenstand. Nicht das ›Flüssigkeit-spüren‹

wird hier befragt, sondern das Spüren als Ausgangspunkt von Bewegungen. In der Bei-

spielsituation mündete das Aufhören und die Frage in einen Austausch, wie die Einzel-

nen die Aufgabe für sich ›gelöst‹ hatten. In dem Austausch wurde deutlich, dass die ein-

zelnen das Vorstellungsbild nicht ›einfach spüren‹, »[v]ielmehr bedarf es einer aktiven

Suche nach assoziativen Anschlüssen, damit ein Vorstellungsbild zu einer resonanz-ba-

sierten Referenz für die Körperarbeit werden kann« (Stern 2019: 77). Resonanzen stehen

dabei für biographisch oder (tanz-)kulturell habitualisierte, diskursive und leibliche Be-

deutungszusammenhänge, die mit »ästhetischen Vorstellungen, Qualitäten, Gefühlen

und Wertungen verknüpft sind« (ebd.) und situativ im Sinne eines praktischen Sinnes

(Bourdieu) zum Einsatz kommen. Dabei sind die Situationen komplexe Konstellatio-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 229

nen, in die die Einzelne gestellt ist, die zwar nicht unbekannt sind, sich jedoch in dem

Moment als emergente Prozesse relational entfalten: Ko-Akteure sind z.B. die aktuelle

Raumposition, der körperliche (Gesundheits-)Zustand, ein Vorstellungsbild, die Raum-

temperatur, die anderen Teilnehmer*innen, ggf. Musik, vorhergehende Aufgaben oder

Interaktionen etc.

Die beschriebene Situation stellt ein Beispiel von vielen dar, denn die gestellten Auf-

gaben oder durch die Gruppe gewünschtenThemen, lösen immer sehr unterschiedliche

Resonanzen aus. Diese werden in ihrer Diversität durch die Teilnehmer*innen entspre-

chend ihrer Spürsinnigkeit adressiert und diskutiert – und sowerden auch dieMomente,

in denen eine ›aussteigt‹ oder ›aufhört‹ zum Teil des Prozesses. In dem beschriebenen

Fall war das Aufhören der Teilnehmer*in, die ihr Nicht-Spüren im Anschluss thema-

tisierte, ein Auslöser die Bilder, Assoziationen, Körperempfindungen, Bewegungsqua-

litäten genauer zu analysieren und auch die begleitenden Anregungen während des

Bewegens zu befragen. In diesem Sinne löste dieser individuell als ›Scheitern‹ empfun-

dene Prozess, in dem die Teilnehmer*in das Gefühl hatte, die einzige zu sein, der das

›Wasser-Werden‹ bzw.- »fließen« nicht gelingt, einen kollektiven Moment des Aufhö-

rens aus. Die Situation zeigt also weniger ein singuläres Ereignis an, als vielmehr die

Regel, dass Unstimmigkeiten entstehen und es zu einem Bruch kommt. Folglich kön-

nen diese Momente des Abbrechens und Aufhörens eher als eine Praktik des Feedbacks

gelesen werden, welche die Praxis des Improvisierens konstitutiv mitgestalten.84 Pra-

xeologisch betrachtet erscheint Feedback als »ein Gefüge unterschiedlicher Codes und

Wissensformen« (Kleinschmidt 2019: 155), das durch ein hohes Maß an Komplexität

geprägt ist. Kleinschmidt hebt hervor, dass gerade diese Komplexität »möglicherwei-

se Uneindeutigkeiten birgt, die von einzelnen Teilnehmenden besetzt werden können«

(ebd.). Sie betrachtet auch hierarchisch organisierte Vermittlungsprozesse, in denen

sich Teilnehmer*innen zum Teil ›kritisch‹ zu den Aufgabenstellungen positionieren.

In der beobachteten Praxis, in der ich mich als Leiterin ebenso in dieser Position be-

finde, ist die Reaktion der Teilnehmer*in – und sind jegliche Unterbrechungen dieser

Art – auch als Feedback zu lesen, welches mal mehr an die Leiterin gerichtete ist, mal

mehr den individuellen Umgang mit einer Aufgabenstellung oder den kollektiven Pro-

zess zum Gegenstand (des Reflektierens, vgl. das folgende Kap.) macht. Aufhören und

Abbrechen als Praktik zu rahmen, ermöglicht, diese Situationen als routinisierte Kon-

stellation unterschiedlicher Akteure zu fassen und weniger ihre Singularität bzw. die

individuelle Dringlichkeit oder Relevanz. Diese Situationen verweisen damit über sich

hinaus auf Momente der Improvisationspraxis, die als »ein praktisches Aneignen und

84 Für eine Einführung zu Feedback aus praxeologischer Perspektive, vgl. Hardt/Stern 2019, die ins-

besondere das Desiderat herausarbeiten »Bezüge zur körperlichen und sozialen Verfasstheit und

Grundierung von Interaktionen und Formen der Welterschließung« (2019: 15) zu inkludieren so-

wie Feedback als »doing feedback« (ebd.: 10) im Sinne eines performativen Zusammenspiels (vgl.

Hardt 2019: 34f.) zu konturieren, in dem die materiell-körperlichen Konstellationen scharfgestellt

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Biography Matters

Umformen von Arbeitsweisen und Bedingungen«85 (Kleinschmidt 2019: 152) ausgedeu-

tet werden können – sowohl auf individueller Ebene als auch als kollektiver Prozess.86

Ein zweites Beispiel kann das noch einmal veranschaulichen, indem die »körper-

lich-materiellen Zusammenspiele« (Hardt 2019: 34f.) in ihrer Performativität und auch

transsituativen Logik aufgezeigt werden:

Die zehn Teilnehmer*innen stehen in der Mitte des Raums als »Schwarm« eng als

kreisförmiges Gebilde aus Körpern zusammen, jedoch so, dass sich die Körper nicht

oder allenfalls über die Kleidung berühren. Alle haben ihren Körper in die gleiche

Richtung ausgerichtet, auch der Blick geht in diese Richtung. Die zuvorderst Stehende

hebt ihren rechten Arm in einem großen Bogen und streckt ihn zur Decke, dabei geht

sie langsam geradeaus auf eineWand zu. Die hinter ihr Stehenden folgen ihren Schrit-

ten und heben nach und nach leicht zeitverzögert auch ihre rechten Arme, dabei ver-

suchen alle der vorderen Person in ihren Bewegungen zu folgen. Manche recken sich,

um sie besser zu sehen, manche folgen ihren unmittelbaren Nachbar*innen. Kurz vor

derWand geht die Vordere in eine Kurve und wendet den Oberkörper, sodass dadurch

eine andere ›vorne‹ steht. Diese blickt erst zweimal zu der führenden Person und nach

links, um sich ihrer ›Rolle‹ zu vergewissern. Sie bleibt stehen, streckt den linken Arm

über vorne zur Decke und wischt mit den beiden Händen durch die Luft. Sie tut das

relativ schnell und geht dann abwechselnd und die Handbewegungen aufgreifend

von links nach rechts pendelnd vorwärts. Die anderen im Schwarm stoßen bei dieser

Bewegung teils aneinander, können dem Rhythmus nicht folgen, manche versuchen

weiterhin über ihre Vorderfrauen* hinweg zu schauen, um die Vordere zu sehen und

nachzumachen. Im Verlauf wird auffällig, dass der Schwarm, vor lauter Anstrengung

Bewegungen exakt nachzumachen, immer wieder stoppt: Köpfe gereckt werden und

Zusammenstöße mit Nachbarinnen passieren oder die ›Übergabe‹ von einer zur an-

deren klappt nicht reibungslos und der Schwarm folgt zum Teil zwei Personen, bis

dies irritiert bemerkt, durch Lachen kommentiert wird oder sprachliche Anweisun-

gen oder Kommentare fallen. Immer wieder lösen sich Einzelne aus dem Schwarm,

bewegen sich in Abstand zu dem Körperpulk.[…] Der Schwarm löst sich fast in lose

verteilte Körper auf, weil sich mehrere aus dem Schwarm herausbewegen – und weil

die Übergänge nicht klappen, oder jemand so schnelle Bewegungen macht, dass die

anderen nicht folgen können: Zwei Teilnehmer*innen haben sich aus dem Schwarm

herausgelöst und sitzen am Rand. An einem Punkt, an dem sich der Schwarm wieder

fast auflöst und sich Blicke auf mich wenden, kommt es zu einem Bruch: »Es klappt

nicht«, sagt eine, »ich bin ausgestiegen«; »Die Bewegungen sind viel zu schnell«; »Wir

finden nicht zusammen…« […] – einige melden sich zu Wort, einige setzen sich an die

Heizung am Rand des Raums und hören zu. Die Unterbrechung wird zur Analyse. Ich

frage, was es braucht, um sich als Schwarm zu bewegen. Die Teilnehmer*innen sagen

»zuhören«, »anders sehen«, »es ist nicht wichtig exakt nachzumachen, sondern die

Energie zu verstehen« […] »Ich würde das jetzt gerade nochmal machen«, sagt eine

85 Kleinschmidt bezieht sich hier aufHusemanns praxeologischenKritikbegriff (vgl. Husemann 2009

in Kleinschmidt 2019: 152; 2018: Kap. 3.5).

86 Dies differenzieren Hardt und Stern noch aus, indem sie »doing feedback« in Bezug zu wissens-

theoretischen, sozialen und ökonomischen Bedingungen setzen.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 231

und andere stimmen ein. Ein neuer Schwarm entsteht aus dem Austauschkreis, zwei

bleiben am Rand sitzen und wollen zuschauen.

Der neue Schwarm bildet sich: die Teilnehmer*innen stellen sich nicht mehr ganz eng

umeinander; kurzes Aushandeln und eine geht mit einem Schritt nach ›Vorne‹ […] die

führende Person geht mit langsamen Schritten in einer Kurve quer durch den Raum,

den Blick auf die Fenster gerichtet, sie hebt die Hände hoch über den Kopf und macht

schnelle kleine Fingerbewegungen. Von außen betrachtet entsteht ein ›Flirren‹, alle

bewegen die Hände und Finger unterschiedlich; es ist eher eine verteilte Bewegungs-

dynamik. Zwei lösen sich aus dem Schwarm und bewegen sich als Duo, sie drehen

sich zu dem großen Schwarm und ›spiegeln‹ die Bewegungen im Aufeinanderzuge-

hen. Als sich die zwei Gruppen begegnen, wenden sich die zwei um und der Schwarm

schmilzt wieder zusammen. Durch eine kleine Wendung im Oberkörper steht eine

andere nun vorne und rennt mit angewinkelten Armen quer durch den Raum zu den

Lautsprechern; der Schwarm zieht sich auseinander und alle rennen nach und nach

bis sich der Schwarm wie ein Gummiband wieder zusammengezogen hat. Die Vorde-

re steht am Rand des Raums kreuzt ihre Arme über den Lautsprecher und legt den

Kopf darauf ab, alle anderen legen ihre Arme auf eine andere Person und legen sich

auf ihr ab […].

Die Situation könnte auf viele Aspekte hin analysiert werden, insbesondere auf die

scheinbare Notwendigkeit des sprachlichen Austauschs; an dieser Stelle soll jedoch der

Moment der Unterbrechung Betrachtung finden. Es kommt zur Unterbrechung des kol-

lektiven Bewegungsvollzugs, weil der Schwarm nicht ›funktioniert‹ bzw. dies so emp-

funden wird – was sich an den Blicken, den Austeiger*innen und den verbalen Anwei-

sungen offenbar wird.Die Aufgabe, sich als Schwarm zu bewegen, stellt eineHerausfor-

derung dar, weil sich die Gruppe als räumliche, sich stetig verändernde Gestalt bewegt.

Es gibt zwar einige ›Regeln‹, die bekannt sind, wie z.B. der Richtungswechsel auch

ein neues Vorne mit einer neuen Bewegungsanführenden bedeutet, der Schwarm zeigt

sich dennoch als praktische Herausforderung, an der die Teilnehmer*innen die Lust

verlieren, weil eine Abstimmung im Bewegungsvollzug allein nicht gelingt. Erst das

›Scheitern‹ des Schwarms durch sein Zerfallen und auch dadurch, dass einige Teilneh-

mer*innen durch ihr Aussteigen anzeigen, dass sie in dem Moment nicht mitmachen

wollen oder können, löst eine reflexive Bearbeitung der Aufgabenstellung aus. Weder

das eine noch das andere muss als Scheitern gewertet werden: so ist ›am Rand sit-

zen und zuschauen‹ nichts Ungewöhnliches in den Improvisationsstunden wie auch

die Verteilung von Körpern im Raum ›schwarmhafte‹ Verbindungen aufrecht erhalten

kann; In der beschriebenen Situation war die Unterbrechung des Schwarms jedoch ein

notwendiger Schritt, durch den die Teilnehmer*innen für sich die Aufgabe kollektiv

diskutierten, um sich danach sensibilisiert derselben Aufgabe noch einmal zu widmen.

Was war also das Problem in der Situation, die zum Abbrechen führte? Wohl nicht

nur eines, sondern vielmehr das Aufeinanderprallen von Vorstellungen, die die Aufga-

benstellung suggerierte, erinnerten Erfahrungen als vergangenen Kontexten und Si-

tuationen, physische Herausforderungen Bewegungen als Schwarmteil ›richtig‹ auszu-

führen etc. Trotzdem muss das Abbrechen nicht als Bruch in der Improvisationspraxis

betrachtet werden, sondern als ein Teil, in dem sich die ›Orientierungen‹ der Teilneh-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Biography Matters

mer*innen im Vollzug als teleo-affektives Engagement in ihrer Differenz zeigen. Die

Vielheit an biographisch und Praxis-geprägten Referenzrahmen ermöglichtmithin eine

Vielperspektivität auf die Schwarmsituation, die erst dadurch und kollektiv als Moment

des Lernens aufgegriffen wird.

Es gäbe viele andere Beispiele des Abbrechens, die hier ebenso analysiert werden

könnten: wenn beispielsweise beim Schulter-an-Schulter-Gehen einer Person die Kraft

ausgeht oder wenn eine Teilnehmer*in die andere immer wieder in den Bewegungs-

fluss der anderen interveniert, um ›Bewegungslösungen‹ herauszufordern, wenn eine

Bewegung im Kontakt Schmerzen auslöst oder im Drehen Schwindel entsteht und sich

jemand aus dem Prozess rauszieht; genauso in mimetischen Bewegungslernprozessen

imWechsel von kurzen, unterbrochenen Bewegungssequenzen, um wieder und wieder

nachvollziehend einzusetzen. Es gibt auch Momente des Abbrechens, wenn die Musik

abrupt endet und alle meinen, dass dies das Zeichen war aufzuhören, ebenso abrupt in

ihrer Bewegung stoppen und hochschauen, wenn Fragen entstehen und einzelne sich

im Bewegen unterbrechen, um andere zu betrachten oder Rückfragen zu stellen oder

wenn eine Person vorzeitig geht, »weil es heute nicht passt« und die anderen Teilneh-

mer*innen registrierend unterbrechen und das Herausgehen beobachten etc.

So können Abbrechen und Aufhören einerseits als rekursive Prozesse untersucht

werden, die »Teil sozialer Gefüge und in […] spezifischen Kontexten« (Hardt 2019: 38)

situiert sind. Diese Ausrichtung untersucht Prozesse auf ihre Referenzrahmen hin, die

sich auch in den materiellen Settings und diskursiven Bezügen als Teil von Situatio-

nen materialisieren und sie ko-konstituieren. Entgegen der Vorstellung von Prakti-

ken als routinisierte Vollzüge, die ihre Teilnehmenden »rekrutieren« (Schmidt 2012:

218), bringt ein mikrologischer Zugang, der auch an Subjektivierungsprozessen inter-

essiert ist, auch Interaktionen in den Fokus, die die »Bewältigungsanstrengungen, Ei-

geninitiativen und verschiedenen Formen des Engagements« (Brümmer 2014: 12f.) in

den Blick rücken. Wenn Brümmer von »Mitspielfähigkeit« spricht, bezieht sich oft auf

den Prozess einzelner Akteure, die sich entlang inkorporierten Wissens sowie Denk-,

Wahrnehmungs- und Handlungsschemata auf die Anforderungen einer Praktik ein-

stellen und befähigt werden teilzunehmen (vgl. 2014: 13).

In diesem Sinne deuten die Beispiele deuten darauf hin, dass »leibliche Subjekt[e]

[…] sich also von vornherein als ein in Praktiken eingebundener Körper [konstituieren],

nicht als Tafel, in die etwas eingraviert wird« (Richter 2015: 242). Das Involviert-Sein

in Praktiken und die Machtverhältnisse sozialer Gefüge formen Körper nicht nur phy-

sisch-sensorisch, vielmehr sind diese Formungsprozesse auch Subjektivierungsprozes-

se. Dabei bilden sich spezifische Subjektivitäten, die die Praktiken jedoch gleicherma-

ßen als Ko-Akteure ›für sich‹ mit Bedeutungen aufladen, sich in sozialen Sinn(es)ord-

nungen einfinden und diese stets auch praktischmitbestimmen. Praktiken werden also

grundlegend im und als leib-körperlichen (Selbst-)Bezug erfahren. In Bezug auf Abbre-

chen und Aufhören als Teil praxeologischer Subjektivierungsprozesse formuliert Rich-

ter hier pointiert:

»Man kann in der Beobachterposition bleiben und die Freiheitsemphase des Teilneh-

mers ausblenden; es genügt, die Veränderung, die sich am unterworfenen Subjekt

vollzieht, zu konstatieren und im Hinblick auf die Bedingungen ihrer Möglichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 233

und ihres tatsächlichen Eintretens zu erklären. Der Ansatzpunkt hierfür ist die in-

konsistente Multiplizität der Subjektivierung, man könnte auch sagen: ihre Narrati-

vität oder Pfadabhängigkeit. ›Historizität‹ wäre ungenau und nicht hinreichend. Die

Subjektivitätsverfassung eines jeden Subjekts hat eine genealogische Vorgeschich-

te, in der Subjektivierungseffekte aufeinander folgen und ineinandergreifen. Daraus

folgt nicht die Umkehrbarkeit der Subjektivierung (wie der Begriff ›Historizität‹ sug-

gerieren könnte), wohl aber ihre fernere Modifizierbarkeit. Praxen, die Subjektivie-

rungseffekte haben, stehen zwar nicht unverbunden nebeneinander, sie unterhalten

vielmehr von jeher Sinnbeziehungen zueinander« (Richter 2015: 243).

Die Relationalität der Praktiken ist mithin ein Punkt, der im Weiteren aufgegriffen

und diskutiert werden soll, insofern Subjektivierung in den gleichzeitigen Dimensio-

nen der Unterwerfung und Produktivität als leiblich erfahrener Prozess der ›Selbst-

Bildung‹ (vgl. Alkemeyer et al. 2013) stets auch als biographische Konstruktionspraxis

ausgelegt werden kann. Die in Praktiken involvierten Subjekte werden gerade in Mo-

menten der Differenz, wie sie sich im Abbrechen zeigen, eben nicht nur als Improvi-

sationstänzer*innen beobachtbar, sondern werden als eine Vielheit von Subjektivitäten

erkennbar.

Diese Hinwendung zu den Praxissubjektenmit ihrenWissensbeständen und Fähig-

keiten, die sich dafür interessiert, wie diese sich auch als gestaltende Akteure einbrin-

gen und damit,wie sie sich durch eine praktische Reflexivität (Alkemeyer) innerhalb von

Praktiken einbringen, wird im Folgenden aufgegriffen. Und zwar, um auch die Ausbil-

dung von »Reflexions- und Urteilsfähigkeiten« von Praxissubjekten, durch die sie sich

»zum praktischen Geschehen, in das sie involviert sind, […] positionieren und in diesem

[…] orientieren« (ebd.) scharf zu stellen.

Hier zeigt sich das Schnittfeld zum folgenden Kapitel: Praktiken sind »in einer rea-

len Umwelt kein statisches, reibungsfreies Zusammenspiel« (Richter 2015: 245) und die

ihn ihnen agierenden und involvierten Körper sind »nicht gleich und konsistent, son-

dern verschieden und inkonsistent subjektiviert sind« (ebd.). Vielmehr, so muss betont

werden, zeichnen sich Praktiken durch Performativität und als Verkettung von Akti-

vitäten unterschiedlicher (im)materieller Akteure aus; Mit Blick auf die menschlichen

Körper, die inkonsistent subjektiviert sind, heißt das für die Veränderung von Prakti-

ken, dass die involvierten Praxissubjekte »›offen‹ dafür sind, etwas anderes zu tun und

dieses Neue als authentischen Ausdruck ihrer selbst aufzufassen« (ebd.). Wie zeigt sich

dieser reflexive (Selbst-)Bezug im Material?

3.4.4 Reflektieren als (Sprech-)Praxis

Reflektieren bildet eine Nahtstelle, in der sich die performative Situativität von Prakti-

ken in ihrer Eingelassenheit in materiell-symbolischen Ordnungen bricht. Dies soll im

Weiteren ausdifferenziert werden entlang von Einblicken in die Improvisationspraxis.

Re-Flexion im Sinne von Zurück-Beugen bzw. »Rück-Bezügen«,wie es Kleinschmidt

(2018: 206) formuliert, kann hier als eine zentrale Praktik des Improvisierens heraus-

gearbeitet werden. Dies zeigt sich in ähnlicher Weise auch in anderen praxeologischen

Untersuchungen von Tanzpraxis: Barthel stellt in ihren Untersuchungen von Choreo-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Biography Matters

graphievermittlung »Explorieren/Auswerten« (2017b) als zentrales Begriffspaar heraus.

Rode betrachtet die praktische Ausbildung von Lehramtsstudierenden im Bereich »Ge-

stalten, Tanzen, Darstellen« und stellt das Anfertigen von Videoprotokollen durch die

Studierenden und durch die Lehrkraft angeregte Perspektivwechsel als Praktiken des

Reflektierens heraus (vgl. 2020: 398-450). Kleinschmidt hat in ihrer Forschung zu Pro-

ben in zeitgenössischen Tanzprojekten fünf »generative Routinen des Probens« (2018:

121) herausgearbeitet, von denen eine zentrale Praktik als Reflexion konturiert wird.87

Sie stellt darin die Einübung eines steten und routinisierten ›Reflexionsfilters‹ (vgl. ebd.

218-223) in den Probenprozessen differenziert und als Wechselspiel von sprachlichem

Austausch in/und Probenphasen entlang von Materialausschnitten dar. Diese zentrale

Stellung des Reflektierens in der Improvisationspraxis hat sich ebenso im hier vorlie-

genden Material gezeigt.

Wie sich im eben diskutierten Beispiel bereits angedeutet hat, kann zunächst der

sprachliche Austausch der Teilnehmer*innen als Praktik des Überbrückens gefasst wer-

den: über den Verlauf der Beobachtungen stellte das Miteinandersprechen immer wie-

der einen Zeit-Raum da, in dem die Einzelnen sich zu ihrem Erleben äußern konnten

und zugleich stand dieses Erleben zugleich stets mit Erlebensweisen und sprachlichen

Äußerungen anderer in Bezug.

Neben dem bereits diskutierten ›Anfangskreis‹ ist die Improvisationspraxis in kei-

ner Weise eine sprachlose Praxis, vielmehr ziehen sich sprachliche Äußerungen der

Einzelnen wie auch regelmäßige Austausch- und Reflexionsrunden durch die Stunden

wie ein roter Faden. In den sprachlichen Praktiken zeigten sich Momente des individu-

ellen und kollektiven Reflektierens, des Fragens, des Austauschens und Berichtens, des

Diskutierens.

3.4.4.1 Einblicke in das kollektive Aushandeln von Begriffen

In der Auswertung der Erinnerungsprotokolle, der Audiomitschnitte und des videogra-

phischen Materials, zeigten sich regelmäßig Momente des Versammelns als Gruppe,

in denen ›reflektiert‹ wird: In dieser »konventionalisierte[n] Situation« (Kleinschmidt

2018: 205) ist eine wiederholte Praktik das ›Sprechen-über‹. Nach dem Anfangskreis

gibt es nach Bewegungsphasen immer wieder Momente, in denen die Teilnehmer*in-

nen sich annähern und an einem Ort im Raum versammeln, um das soeben Erlebte in

einem kollektiven Austausch zu ›reflektieren‹, indem sie rück-blickend oder als Zwi-

schenschritt ihre Perspektive ›zur-Sprache-bringen‹: sich austauschen, etwas bespre-

chen, (mit-)teilen, diskutieren oder auch Fragen stellen. Diese Situationen, in denen

Vorstellungen, Wahrnehmungen und Erleben praktisch-performativ und kollektiv zu

einen Sinnzusammenhang ausgehandelt werden, bilden somit eine »geteilte, sozioma-

terielle Praxis« (Rode 2020: 465).88 Die praxistheoretische Analyse dieser Situationen

87 In ihrer »Analyse epistemischer Praktiken des Probens im choreographisch-forschenden zeitge-

nössischen Tanz« (2018:34) arbeitet Kleinschmidt neben demReflektieren die Praktiken »Begriffe-

Bilden«, »Praxisimmanente Grenzziehungen«, »Heterogene Forschungsvorstellungen« und »Be-

glaubigungen« heraus. Reflektieren erscheint durch ihre detaillierte praxeologische Analyse des

empirischen Materials als routinisiert (vgl. 2018: 251ff.).

88 Kleinschmidt hat einen »performativen Wissensbegriff« entwickelt, der die »Konventionen, Be-

dingungen und Voraussetzungen des Performativen« (2018: 298) akzentuiert. In der beobachte-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 235

widmet sich insbesondere den praktischen Prozessen, durch die einerseits herausgear-

beitet werden kann, wie Reflektieren praktisch hergestellt wird und andererseits, was

zumGegenstand der Reflexionwird undwie sich die darin konstituierten Selbst-Bezüge

als Subjektivierungsprozesse konturieren lassen.

Reflektieren ist demnach Teil eines Gefüges von Praktiken, die die Improvisations-

praxis als solche konstituieren – und durch die beobachtete Gruppe in spezifischerWei-

se ›aufgeladen‹ ist. Dies lässt sich exemplarisch entlang folgender Ausschnitte zeigen:

 

I

In einer Partner*innenübung stehen zwei Personen hintereinander. Die vordere Per-

son schließt ihre Augen, die hintere Person legt ihre Handfläche auf den unteren Rü-

cken ihrer Partner*in, sodass die Fingerspitzen das Steißbein berühren. Nach kurzer

Zeit öffnet die vordere Person ihre Augen und geht durch den Raum, ihre Partner*in

folgt ihr und lässt ihre Hand auf dem Rücken liegen. Die vordere Person soll dabei

ihr Gehen wahrnehmend beobachten. Eine läuft langsam, setzt ihre Schritte bedacht,

fast tastend voreinander. Eine andere läuft relativ zügig und kreuzt oft durch die Zwi-

schenräume zu den anderen, die Arme schlenkern locker mit und der Gang ist fe-

dernd. Wieder eine andere läuft etwas breitbeinig und verlagert merklich ihr Gewicht

von Fuß zu Fuß, was ein Pendeln im ganzen Körper auslöst. Die Leiterin stellt während-

dessen immer wieder Fragen oder gibt Anmerkungen: »Die Hand gibt keine Impulse,

sie liegt nur als Begleitung auf«; »Wie nimmst du dein Gehen wahr?«; schließlich kom-

men die Partner*innen wieder zum Stehen. Dann entsteht aus diesem Kontakt über

die Handfläche eine Bewegungsimprovisation; dabei schließen manche Bewegenden

wieder ihre Augen. Die hinteren Personen berühren mit ihrer Handfläche weiter ihre

Partner*in, die aus dem Stehen in Bewegung geht. Die meisten beginnen über Bewe-

gungen im Becken und durch die Wirbelsäule. Später lösen die Bewegenden auch Fü-

ße vom Boden, schrauben sich zu Boden oder lehnen sich fast in die sie berührenden

Handflächen. Nach einer Weile sollen die Begleitenden ihre Hand von der Bewegen-

den lösen, die für sich noch in Bewegung bleiben können – jetzt ohne die Handfläche

auf ihrem unteren Rücken. Manche bewegen sich in der Phase schneller, wechseln

die Ebenen und bewegen sich durch die gesamte Raumfläche, manche bleiben an

ihrem Platz und kehren zu den Bewegungsimpulsen im Becken zurück. […] Nach dem

Wechsel am Ende der Übung wenden sich die Partner*innen zu und fallen sofort in

einen Austausch, im Raum bildet sich ein Stimmengewirr. Nach einigen Minuten ver-

stummen manche Kleingruppen und wenden sich den anderen Partner*innen-Duos

zu, nach und nach bildet sich ein Kreis und ein kollektiver Austausch beginnt. »Für

mich war das ganz intensiv«; »Ich habe mich so gehalten gefühlt«; »Als die Hand weg,

war hat da erst mal was gefehlt«; »Als Bewegende ging jede Bewegung durch diesen

Punkt« – die Einzelnen beschreiben ihre Bewegungserfahrung mit dem Kontakt und

in den verschiedenen Rollen. Dadurch werden viele Versionen des ›Erlebens‹ geteilt,

ten Improvisationspraxis, so hat sich gezeigt, wird zwar auch Wissen generiert, jedoch weisen in-

dividuelle Äußerungen und kollektive Aushandlungen im Speziellen darauf hin, dass diese Pra-

xis Selbst-Verhältnisse generiert, die imWeiteren als ›Un/doing biography‹ gerahmt werden (vgl.

Kap. 4).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Biography Matters

auch um einen Unterschied zu nennen: »Ah, für mich war das gar nicht gehalten, ich

habe mich vollkommen dirigiert gefühlt«, oder nachzufragen: »wie meinst du das?«.

Nach der Übung wenden sich die Partner*innen einander zu und wechseln direkt in ei-

nen sprachlichen Austausch. Während in der Übung selbst Absprachen nur zu Beginn

stattfanden, maximal ein ›Stopp‹ geäußert wurde, um eine Kollision vorzubeugen, ist

im Anschluss als Beobachter*in ein Stimmengewirr zu hören: es scheint als hätte jede*

wichtiges mitzuteilen, manche gestikulieren dabei, manche Paare schauen gemeinsam

in eine Richtung als würden sie sich an dem Platz nochmal selbst betrachten. Das ›Zur-

Gruppe-wenden‹ und ›in einen Kreis wenden‹ scheint routiniert, weil alle Paare nach

etwa derselben Zeit suchend zu anderen schauen, oder auf die Stille um sie herum re-

agieren als ein Zeichen ihren Zweieraustausch abzubrechen und sich auch der Gruppe

zuzuwenden. Die Partner*innen bleiben meinst nebeneinanderstehen. Teils frage ich

als Leiterin, ob es Austauschbedarf gibt oder wie die Erfahrung der Übung war, teils er-

greift eine der Teilnehmer*innen das Wort – das Austauschen ist bekannt und braucht

keine Einladung, wenn jedoch keine Gelegenheit für Austausch gegeben wird, gibt es

meist eine Forderung: »Ich würde gerne noch drüber sprechen und hören, wie es in den an-

deren Gruppen war«. Viele Sätze beginnen mit »Ich…«, sodass das, was von Einzelnen

zur Sprache gebracht wird, darauf verweist, was für sie zum Gegenstand ihres Erle-

bens wurde bzw. was sie im Rahmen der Gruppe reflektieren wollen. Dabei zeigen sich

durchaus Differenzen innerhalb der Gruppe, nicht nur darin, wie das eigene Erleben

beschrieben wird und wie diese Beschreibungen auf unterschiedliche Begrifflichkeiten

rekurrieren, sondern auch darin was das Erleben geprägt hat und wie es in Relation

zu dem Erleben anderer steht. Das Reflektieren ist damit eine Praktik des Differen-

zierens und des Perspektivwechsels, in dem das Erleben im Allgemeinen zum Gegen-

stand wird und im Speziellen das leibkörperlich-gespürte Erleben durch die Differenz

zu anderen zum Gegenstand und ins Verhältnis gesetzt wird. Das Erleben steht also

in Relation zu dem kollektiven und praktischen (Erfahrungs-)Raum wie auch den indi-

viduellen biographisch-habituellen und sinnlich-körperlichen Referenzhorizonten, die

in diesen Momenten sprachlich zum Ausdruck gebracht werden. Das Sprechen über

das Erleben ist wichtig. Darin ließe sich die Praktik des Reflektierens auch mikroana-

lytisch in der Beschreibung der Blickwechsel oder Redeordnungen darstellen, die beide

auf eine kollektive Arbeit an Begriffen verweisen, die wiederum die Bewegungserfah-

rungen ausdifferenzieren. Blicke wandern zu den Sprechenden; werden Körperteile an-

gesprochen, wandern die Blicke zu den Körpern oder der eigene Körper wird berührt;

Sprecher*innen stellen Anschlüsse zu den Vorredner*innen her, greifen deren Worte

auf und wenden sie auf ihr Erleben an; Die Körper bleiben sich zugewandt in einem

Wechsel von Zuhören, Worte aufgreifen, Differenzen und Ähnlichkeiten artikulieren.

Wie auch bereits die anderen Praktiken innerhalb der Improvisationspraxis, verweist

auch Reflektieren auf Selbstbildungsprozesse, also auf (trans-)situative, routinisierte

Praktiken, in denen die Teilnehmer*innen sich als ein spezifisches Selbst verstehen ler-

nen – sich innerhalb dieses kollektiven Rahmens ›in die Existenz rufen‹ – und als ein

solches (an)erkennbar werden. Dabei bleibt den Teilnehmer*innen wichtig zu betonen,

so wurde in einem Gruppengespräch außerhalb des Tanzraums betont, »dass es keine

Schubladen gibt, dass frau jedes Mal eine andere sein kann; Brüche sind möglich«. Sie

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 237

verstehen sich also nicht nur als Tänzer*in in dem Improvisationssetting, sondern for-

dern ein, immer wieder »eine andere sein zu können«. Das Selbst erscheint hier als eine

Vielheit, die Teil der Improvisationspraxis ist. Gerade dies hat in dem reflektierenden

Austausch hier in doppelter Weise einen Ort: einmal in der Veräußerung des eignen

Erlebens und dessen Anerkennung als mögliche Erlebensweise wie auch durch die Dif-

ferenz – als Ähnlichkeit und Verschiedenheit – des Erlebens im Vergleich mit anderen.

 

II

Wie bereits dargestellt, werden an vielen Punkten aus Improvisationsaufgaben kleine

Bewegungsabfolgen generiert oder das Improvisieren wird durch ›scores‹ strukturiert.

Das, was durch diese Phasen an Bewegungsmaterial generiert wird oder als Verabre-

dung eine Improvisationsphase durch bspw. Raumwege strukturiert, führt oft zu der

bereits dargestellten Praktik des Zeigens und Zuschauens. Nach diesem Format, versam-

melt sich die Gruppe auch noch einmal, um Beobachtungen und Wahrnehmungen von

Zuschauer*innenseite zu teilen und das leib-körperliche Erleben des Sich-Bewegens

seitens der Zeigenden. Das Zeigen entsteht aus einem Bewegungsprozess, in dem ent-

lang von Aufgaben spezifische Bewegungen ausprobiert und exploriert werden (vgl. da-

zu auch Barthel 2016), dann festgelegt und in Kleingruppen choreographisch bearbeitet

werden.

Nach der Explorationsphase zum Thema »Gelenke«, hat jede Teilnehmerin einen kur-

zen Bewegungsablauf entwickelt und diesen mit drei weiteren zusammengesetzt. Je-

de Kleingruppe »zeigt« die entstandenen Stücke nun zu einer zufälligen Musik. Fünf

Teilnehmer*innen sitzen und hocken auf den Stufen zur Musikanlage und schauen

in den Raum, in dem drei Teilnehmer*innen sich in der Mitte kurz besprechen und

dann in eine verabredete Anfangs(kom)position stellen: sie stehen aufrecht in einem

Dreieck und blicken alle in andere Richtungen. […] Das Musikstück verklingt. Die Tän-

zer*innen beenden ihre Bewegungen und verharren still in einer Position. Dann wen-

den sie ihre Augen zu den Zuschauer*innen und kommen näher zu den Sitzenden.

Die applaudieren und warten mit aufmerksamen Augen auf die Zeigenden, bis diese

sich auf den Boden vor die Sitzenden gesetzt haben. Einige rutschen von den Stufen,

sodass ein Sitzkreis entsteht. Kommentiert wird: »Spannend, wie das im Raum ge-

wandert ist«; »Diese Drehung weg vom Blickfokus war stark«; »Die Richtungen waren

ganz klar«; »Was mich gefangen hat, war zu sehen, wie ihr kommuniziert während

den Bewegungen«; »Ich habe gesehen, welche Bewegungen von dir waren und wie

trotzdem jede die Bewegungen anders macht«. Die Zuschauenden erzählen, was sie

»gesehen« haben, was sie »spannend« fanden, »was ihren Blick gefangen hat«. Dann

äußern sich auch die Zeigenden: »Für mich war das jetzt nochmal ganz anders«, sagt

eine. »Ich fandʼs schwierig, die anderen im Blick zu behalten«, bemerkt eine zweite.

»Ich würde es gerne nochmal machen und jetzt anders anfangen.« […] Die Teilneh-

mer*innen sprechen über alle gesehenen und gezeigten »Stücke«.

In demKreis nach demZeigen,werden zunächst die individuellenWahrnehmungen ge-

äußert. Auffällig ist die sehr wertschätzende Sprache der Zuschauer*innen: sie loben,

drücken ein Staunen aus, teilen ihr Berührt-Sein oder ihre ad hoc-Interpretationenmit.

Meist werden im Weiteren auch die beobachteten Unterschiede zwischen den Grup-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Biography Matters

pen oder den Individuen kommentiert. Dabei spannen sich die Kommentare zwischen

den Polen der ›Selbstwahrnehmung‹ und ›choreographischen bzw. Kompositionsan-

merkungen‹ auf. Neben den starken Beschreibungen von wahrgenommen Wirkungen

auf das Selbsterleben, markiert dieser Austausch über kompositorische Entscheidun-

gen auch das ›Einüben dieses Blicks‹, der in den Austausch- und Reflexionsgesprächen

spezifiziert und ausdifferenziert wird. Die kollektiven Sprechphasen bedeuteten in die-

sem Sinne auch ein Arbeiten an der eigenen Wahrnehmung, die dann auch als Blick

auf das eigene Bewegen in Improvisationsphasen verinnerlicht wird. Der Blick als Zu-

schauer*in sensibilisiert für Entscheidungsmöglichkeiten, die dann durch den kollek-

tiven Austausch vervielfältigt werden und zugleich ein ›sprachliches Feilen‹ darstellen,

in dem Wahrnehmungen durch das versprachlichen ausdifferenziert werden und ein

begriffliches Instrumentarium entsteht, um sich den anderen verständlich zu machen

bzw. um mit den anderen gemeinsam beobachtete Phänomene für sich als Gruppe mit

Bedeutungen zu versehen.

So werden Beziehungen beschrieben beispielsweise über die Aufstellung im Raum,

die Raumnutzung, Nähe und Distanz zwischen Körpern und Blickkontakte oder die Art

und Weise, wie das im beschriebenen Beispiel der Fall war, wie die gleiche Aufgaben-

stellung trotzdem dazu führte, dass manche Gruppen einzelne Bewegungen wieder-

holten, während andere die Bewegungssequenz insgesamt wiederholten und wieder

andere sich entschieden, sequentiell einzusetzen. Dies sind übliche Verfahren choreo-

graphischer und tänzerischer Vermittlungsangebote (vgl. Barthel 2017a/b; Rode 2020)

oder künstlerischer (und forschender) Probenprozesse (vgl. Kleinschmidt 2018)89, die

auf ein Gestaltungs-Können abzielen. So zeichnet sich durch die lange Forschungspha-

se des Projekts eine Zunahme an sprachlichen Codes wie auch ein tänzerisches Ent-

scheidungsspektrum ab, das die Improvisationsphasen durchzieht. Die versprachlich-

ten Beobachtungen zeigen die Wahrnehmungsfilter und -foki der Teilnehmer*innen

auf.

Die versprachlichenden Reflexionsphasen der Gruppe stehen mithin in engem

Zusammenhang mit den zuvor diskutierten Praktiken des »Berühren und Berührt-

Werdens«, »Aufhören und Abbrechens« wie auch »Zeigen und Zuschauens«, insofern

die spürende (Selbst-)Wahrnehmung, die Bewegungspraktiken sowie die kollektiven

Aushandlungsprozesse von Bedeutungen, Sinn und Bedarfen sich in und durch die

Versprachlichungen bilden und ausdifferenzieren. Es wird deutlich, wie diese Reflexi-

onsphasen ein »Ineinandergreifen von spürenden Selbstbezügen und selbstreferenzi-

ellen Positionierungen zu den eigenen Wahrnehmungen und zum choreographischen

[bzw. Bewegungs-, LS] Material« (Kleinschmidt 2018: 252) sind.

89 Ich beschränke mich hier in meinen Verweisen auf praxeologische Forschungsarbeiten. Zu nen-

nen wäre zudem ein breites Spektrum von Literatur zu Tanzvermittlung bzw. tanzpädagogischer

Arbeit. Exemplarisch zu nennen sind: Barthel 2017a; Barthel/Artus 2007; Bietz/Heusinger vonWal-

degge 2010; Klein et al. 2011; Klinge 2004; 2014; Lampert 2007; Quinten/Schroedter 2016; Stern

2014. Zudem gibt es ein breites Angebot an Fortbildungs- und Qualifikationsangeboten, insbe-

sondere durch zunehmende Fördermöglichkeiten im Rahmen Kultureller Bildung (vgl. https://ww

w.aktiontanz.de).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de
https://www.aktiontanz.de


3. Improvising Biography 239

Damit stellt sich mit Blick auf Reflektieren die Frage, wie diese Praktik als temporal

und über verschiedene Akteure verteilt konzipiert werden kann. Dafür soll zunächst die

Wiederholungsstruktur der Improvisationspraxis analysiert werden, um davon ausge-

hend Reflektieren-in-Bewegung aus dem Material als eine weitere Reflexionsweise zu

entwickeln.

3.4.4.2 Differenz in und durch Wiederholung

»[A]ll ›things‹ are co-worldings, all essenses

provisional, and […] as bodies, we are always

chiasmically making the world.«

(Neimanis 2019: 61)

Die bereits vorgestellten Praktiken des Kreuzens bzw. der Raumtransformation und des

Kreisens bzw. dem ›sich kollektiv in die Existenz rufen‹ sowie den Praktiken des Spü-

rens – maßgeblich entlang der Dimensionen der Berührung, des Zeigen und Zuschau-

ens, des Aufhören und Abbrechens wie auch des Reflektierens – lassen sich ebenso als

generative Routinen herausstellen; und damit möchte ich Wiederholungsprozesse in

den Blick rücken.90

Als bewegter, lebendiger, sich ausdrückender und materialer Leib entsteht Verän-

derung in der Ereignishaftigkeit der Wiederholung, was durch Merleau-Pontys Kon-

zeption des Körperschemas ausdifferenziert werden kann. Das Körperschema entsteht

aus Wiederholungen und findet als Sedimentierungen und Habitualisierungen seinen

Ausdruck in einem spezifischen Horizont des ›ich kann‹ (vgl. Merleau-Ponty 1966; Ger-

lek/Kristensen 2017). Brinkmann fasst das leibliche ›ich kann‹ als ein Selbstverhältnis,

das sich aus einer Relationalität von Zeit, Bewegung und Erfahrung speist (vgl. 2020).

Wenn Brinkmann die Performanz der Wiederholung in ihrer Ereignishaftigkeit in

den Fokus rückt, greift er dabei auf Derridas dekonstruktive Perspektive aufWiederho-

lung zurück, der die Differenz in der Wiederholung scharf stellt; gleichermaßen wären

mit Blick auf die iterative Logik sozialer Praxis auch Butlers Arbeiten einzubeziehen,

insofern diese Iteration in ihrer Machtförmigkeit zu denken erlauben (vgl. bspw. Butler

2019 [1991]; 2016 [2006]). In der Analyse bewegter, leib-körperlicher und auch kollekti-

ver bzw. zwischenleiblicher Praktiken, sind diese folglich einerseits als routinisierte

Prozessverläufe auf der Basis inkorporierten Wissens und habitualisierten Könnens zu

konturieren, durch die sie erst als Praktik (an-)erkennbar werden, andererseits ereig-

nen sich die je spezifischen situativen Konstellation von Akteuren zu unterschiedlichen

Zeitpunkten als performative Iteration, die notwendig eine Differenz evoziert. Akteu-

re sozialer Praktiken (ent-)stehen zwar performativ, jedoch nicht ohne ›Vorgeschichte‹,

sondern in einer sozial und praktisch konfigurierten Zeitlichkeit, in denen Praktiken

als ein »kulturell verfügbares und zirkulierendes Repertoire« (vgl. Schäfer 2016c: 142)

zu verstehen sind. Dieses zirkulierende und kulturelle Repertoire formiert durch »die

90 Anliegen ist es, verschiedene Konzeptionen, bspw. phänomenologische, performativitätstheore-

tische oder dekonstruktive, so aufeinander zu beziehen, dass sie sowohl die Routinisiertheit als

auch Verschiebungsmomente von Praktiken einholen können. Vgl. insbes. Schäfer 2013; Kap. 6 für

eine vergleichende und differenzierende Analyse des Wiederholungsbegriffs.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Biography Matters

wiederholte Konfrontation mit den Gestalten ihrer [der Subjekte] Welt« ein inkorpo-

riertes, dauerhaftes und implizites Wahrnehmungswissen, so Prinz (2015: 182). Dieses

Wahrnehmungswissen rahmt sie als ›perzeptiven Sinn‹ und verweist damit auf die Fra-

ge nach den »kollektiv geteilten, kulturellen Wahrnehmungsordnungen und -lücken«

(ebd.).

Wenngleich Sozialität praxistheoretisch als »eine ständige Bewegung der Versamm-

lung vonAktanten [betrachtet wird], die in ihremZusammenwirken Praktiken erzeugen

und sich imVerlauf der Praxis immerwieder ändern,weil sie sich ergänzen, neu formen

oder durch neue Aktanten substituiert werden« (Hillebrandt 2015: 43), kommt dabei

menschlichen Körpern eine besondere Stellung zu. Sie sind, so Hillebrandt, ein zentra-

ler Bestandteil der Entstehung und des Vollzugs von Praktiken, weil sie nicht nur in das

praktische Geschehen verwickelt sind, sondern leiblich involviert sind und gestaltend

mitwirken. Der praktische Sinn bildet sich situativ und im ›Jetzt‹ im Vollzug, ist also

in spezifischer Weise durch die körperliche Präsenz geprägt – wenn auch nicht deter-

miniert. Er verweist zugleich auf die korporale Differenz, in der die beteiligten Körper

stets auch leiblich involviert sind und über »implizites Praxis- undWahrnehmungswis-

sen« (Prinz 2016: 183) verfügen. Durch den Einbezug phänomenologischer Denkange-

bote – insbesondere Merleau-Pontys ›Phänomenologie der Wahrnehmung‹ (1966) – er-

scheint dieses Wissen als ein durch den wahrnehmenden Leib generiertes: Wahrneh-

mung ist als »sinnlich-sinnstiftender Prozess« (Prinz 2016: 189) durch das ›Zur-Welt-

sein‹ begründet. In diesem Sinne setzen Wahrnehmungsprozesse das sinnlich Gegebe-

ne erst zu ›Phänomenen‹ zusammen. In ihrer Analyse der ›Praxis des Sehens‹ (vgl. 2014)

diskutiert Prinz Sehen als produktiven und projektiven Akt (vgl. 2016: 189): Der Vorgang

der perzeptiven Differenzierung, so arbeitet sie mit Merleau-Ponty heraus, wird »von

der ›fungierenden‹ oder ›motorischen Intentionalität‹ des in einemPraxisfeld situierten

Leibes getragen« (ebd.: 190). Am Beispiel des Sehens kann also nachvollzogen werden,

wie sich durch die leiblich erfahrenen »Praxis- und Wahrnehmungsanforderungen« ei-

ne »perzeptive Syntax«91 (ebd.) bildet. Auch hier zeichnet sich ein zirkuläres Prinzip ab,

in demWahrnehmung situiert ist und gleichermaßenWahrnehmungssituationen aktiv

und praktisch herstellt. Prinz verweist zudem in Anlehnung an Foucaultsche Denkfigu-

ren darauf hin, dass Wahrnehmungswissen »ein durch die Strukturen des Dispositivs

vermitteltes, kollektiv geteiltes« (ebd.: 194) ist. Dennoch ist dieses Wahrnehmungswis-

sen variabel und kann in der leiblichen und praktischen Auseinandersetzung mit Welt

»die eigene Perspektive verschieben« (ebd.: 196). Hier lässt sich an Kleinschmidts star-

ken Rekurs auf Episteme erinnern, die in kollektive Praktiken des Reflektierens das zu

Reflektierende erst hervorbringen und (differenzierend) als ein Phänomen konturieren.

Praktiken sind entsprechend immer an eine zuständliche Leiblichkeit gebunden,

»da der Leib immer schon mit uns ist und wir dieser Leib sind« (vgl. Merleau-Ponty

1966: 242f.). Dies wird in körperlichen Ausdrucksgestalten beobachtbar (vgl. ebd.; Hille-

91 An anderer Stelle spricht Prinz von einem »perzeptiven Sinn« (2016: 182), was begrifflich stark an

Bourdieus »praktischen Sinn« (1993) erinnert. Beide Begriffe heben auf die Fähigkeit ab, situativ

›spontan‹ zu erfassen, d.h. basierend auf inkorporiertem und dauerhaftem, implizitem Wissen,

was die praktischen Anforderungen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 241

brandt 2015b: 42).92 Die Verschränkung dieser Dimensionen des Involviert-Seins leib-

körperlicher Akteure lässt sie einerseits als materiellen »Durchgangspunkt von Prak-

tiken« (Schäfer 2016c: 145) erscheinen, andererseits verweist die Leiblichkeit auf die

Dimension affektiven und ereignishaften Involviert-Seins, sodass sich in diskursiven

und nicht-diskursiven Praktiken spezifische Subjektivitäten bilden, die im Modus des

praktischen Sinns und des leiblichen (kollektiven) Gedächtnisses in Relation zueinan-

der stehen. Dies auf der Basis inkorporierter Dispositionen und impliziten Wissens,

durch welche die erlebte Praxis erst als bedeutungsvoll, relevant oder sinnhaft wahrge-

nommen werden kann.

Auf diesem Hintergrund ist es sinnvoll, den Begriff der Wiederholung in Verbin-

dung mit dem der korporalen Differenz zu nutzen, um das Involviert-Sein leibkör-

perlicher Akteure in Praktiken zu konzipieren bzw. zu betrachten »wie Differenz lokal

produziert wird« (ebd.: 155).93 Eine Heuristik für diese Analyse bietet der Begriff der

Responsivität, der Praktiken als ›Antwortgeschehen‹ in den Blick nimmt.94

Ein Antwortgeschehen erscheint aus phänomenologischer Perspektive als eine Dy-

namik zwischen leiblichem Sich-Zeigen und der Antwort auf den Anspruch des Ande-

ren. Es ist zugleich ein Ereignis, in dem sich die Differenzierung von Selbst und An-

derem erst vollzieht.95 Waldenfels’ Begriff »responsiver Leiblichkeit« (2016: 368-378) ist

durch drei Momente gekennzeichnet:

92 Natürlich können sich Praktiken auch ohne die Präsenz oder den Einfluss von menschlichen Teil-

nehmer*innen vollziehen, jedoch braucht es eine wahrnehmende und analysierende Instanz, um

sie als solche forschend zu differenzieren oder zu rahmen. Spannend wäre es, automatisierte

und virtuelle Auswertungsorgane in ihrer Eingebundenheit, Generierung oder Störung von Prak-

tiken zu untersuchen, aber auch in dieser Überlegung wird deutlich, dass Fragestellungen und -

interessen immer inbestehendenepistemischenOrdnungenentstehenbzw. relevantwerdenoder

in Differenz dazu transformiert werden – und damit stehen sie in einemVerweisungsverhältnis zu

Wissenskulturen, die durch, mit und zwischen sozialen Akteuren gebildet werden. Den Kreis an-

erkennbarer sozialer Akteure auf Menschen zu beschränken, wird zunehmend durch post-huma-

nistische Positionen kritisiert; so schlägt Neimanis bspw. eine post-humanistische Phänomenolo-

gie vor: »[P]osthuman feminism provides understandings of bodies as operating simultaneously

across different interpermeating registers, from the biological or chemical to the technological,

social, political, and ethical« (2019: 23). Folglich formuliert sie, »if phenomenology asks us to un-

derstand the world as lived, we can only begin from a situated politics of location – albeit one

whose spatiotemporal scale is torqued through posthuman relationalities and becomings« (ebd.:

25). Neimanis hebt dabei hervor, dass »[t]he ways in which we understand what it means to be a

body, the cartographies that our bodies chart, and our inextricability from complex webs of rela-

tions are all lived by us, in phenomenologically relevant ways« (ebd.: 58).

93 Mit Foucault wäre demnach stets genealogisch zu arbeiten, sodass »man nicht Vorstellungen hin-

ter den Diskursen behandelt, sondern Diskurse als geregelte und diskrete Serien von Ereignis-

sen – diese winzige Verschiebung […] erlaubt, den Zufall, dasDiskontinuierliche und dieMaterialität

in die Wurzel des Denkens einzulassen« (Foucualt 1974: 41, Herv.i.O.)

94 Dies wird auch von Schatzki betont, wenn er Praktiken als »embodied, materially mediated arrays

of human activity centrally organized around a shared practical understanding« (2001a: 2) rahmt.

95 Waldenfels zufolge ist der Leib »immer auch schon von derDifferenz zwischen Eigenemund Frem-

den gezeichnet« (2016: 365). Er differenziert dies aus, indem er von »responsiver Leiblichkeit«

spricht, die er »als eine Verhaltens- und Erlebensweise interpretier[t], die immer schon auf fremde

Ansprüche antwortet« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Biography Matters

Er spannt das leibliche Antworten zwischen Intentionalität, Kommunikativität und

Responsivität auf,wobei Intentionalität bedeutet, »dass jedes Erleben sich auf etwas be-

zieht […] einschließlich der Einbettung in die Horizonte eines Handlungsfeldes« (ebd.:

367); Kommunikativität bezeichnet die intersubjektive Regelhaftigkeit, die das ›Wie‹

des Antwortens reguliert (vgl. ebd.: 368); Responsivität steht in Verbindung mit »ei-

nem fremden Anspruch, wobei Ansprechen sowohl ein Ansprechen, einen Appell wie

auch einen Anspruch im Sinne eines Ansprucherhebens bedeutet« (ebd.).

Das Antwortgeschehen ist mitWaldenfels als Kreisbahn zu imaginieren, in der Sen-

sorium – der Bereich des Bemerkens – und Motorium – der Bereich des Bewegens und

Bewirkens – vermittelt sind durch das Responsorium: »Das Antworten verläuft über

verschiedene responsorische Register« (ebd.: 372), die in dem leiblichen Verhältnis zur

Wirklichkeit gründen. Als zirkuläres Geschehen, welches leiblich vermittelt seine Dy-

namik entfaltet, konstatiert Waldenfels, dass wir selbst die Umwelt verändern, in der

wir uns orientieren (vgl. ebd.: 371); das ›Worauf‹ des Antwortens steht also in einer

Relation zu dem, was innerhalb des ›praktischen Feldes‹ bemerkt wird. Hier kann Ah-

meds (2006; 2010) Auseinandersetzungmit Orientierungen diesen Prozess einmalmehr

ausdifferenzieren, insofern sie Orientierungen feministisch-materialistisch als sozio-

historisch und machtförmig konstituiert herausstellt, in dem auch sinnlich-leibliches

Empfinden, Orientieren, Interagieren fundiert ist. Leibliches Antworten ist somit so-

wohl in affektiven und atmosphärischen ebenso wie in materiellen und symbolischen

Ordnungen gegründet (vgl. Brinkmann 2019a).

Mit Blick auf Reflektieren und in der Verknüpfung phänomenologischer und pra-

xistheoretischer Analysen, kommen Waldenfels Überlegungen eine Scharnierfunktion

zu. Seine Formulierungen stellen das Paradox der Wiederholung als »Wiederkehr ei-

nes Ungleichen als eines Gleichen« (2001: 7 in: Schäfer 2016: 140) heraus, auf das beide

analytischen Perspektiven gleichermaßen rekurrieren. So ist der Wiederholung stets

Veränderung bzw. Differenz inhärent. Praxeologisch greift dies insbesondere Schäfer

in seinen Analysen der Mechanismen der In/Stabilität des Sozialen auf; sein theorie-

vergleichender Blick sowohl »auf die routinisierte Reproduktion sozialer Praktiken, […]

[wie] auch auf deren Transformation« (2013: 12), bietet hier eine weitere Perspektive.

Neben der Stabilität sozialer Praktiken, die als raum-zeitliche Stabilisierung auf Routi-

nen gründet, nimmt Schäfer auch »spontane Transformationsfähigkeit sozialer Praxis«

(2016c: 139) in den Blick. In seiner Betrachtung von Praktiken und ihren Verbindungen

in Zeit und Raum rekurriert er ebenso auf den Begriff der Wiederholung – allerdings

aus einer poststrukturalistischen Perspektive, sodass auch dort das Moment der Diffe-

renz inbegriffen ist. So wird deutlich, dass soziale Praktiken nicht nur als ›gelingende

Choreographien‹ analysiert werden können, sondern insbesondere auch Reibungsmo-

mente Berücksichtigung finden müssen, um »Unpassungen zwischen einer geschicht-

lich-gesellschaftlichen Körperlichkeit und den jeweiligen Situations-bedingungen« (Al-

kemeyer 2019: 292) analytisch einzubeziehen.

Mit diesem Fokus auf Transformationsmomente lohnt es sich die Beispiele aus der

beobachteten Praxis noch einmal zu betrachten – und zwar, um somatische und zwi-

schenleibliche Reflexion in den Blick zu rücken (vgl. dazu auch Kleinschmidt 2018; Stern

2019; Spahn et al. 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 243

3.4.4.3 In-Bewegung reflektieren

Diese Form des Reflektierens zeigt sich in der mikrologischen Beobachtung von

Bewegungsvollzügen. Dabei stellen Aufgaben und Scores eine Rahmung von Be-

wegungsphasen dar, die eine individuelle oder kollektive Auseinandersetzung (her-

aus-)fordern. Die Auseinandersetzung sehen zwar keine Soll-Lösung vor, dennoch

sensibilisiert und initiiert die Aufgabe die Wahrnehmung und den Bewegungsvollzug

der Einzelnen. Die Aufgaben stellen einen Impuls dar, der durch die Teilnehmer*in-

nen ausgedeutet werden muss, der Impuls bzw. die Aufgabe lösen damit Momente

der »Widerständigkeit« (Fritsch 2007) aus, die performativ und körperlich ›gelöst‹

werden. Widerständigkeit ist hier als eine spezifische Form der Auseinandersetzung

zu verstehen, in der die Aufgaben Bewegungsprozesse auslösen und herausfordern,

die einen Umgang mit körperlichen Bewegungsmöglichkeiten und -grenzen, habi-

tualisiertem Bewegungskönnen auslösen und auch Entscheidungsprozesse initiieren,

die ihren beobachtbaren Ausdruck in Bewegungen finden. Der Bewegungsvollzug ist

dabei durch Emergenz gekennzeichnet – und rekurriert in seiner Genese nicht nur auf

leib-körperliche ›Fähigkeiten‹, sondern auch auf ein in der Improvisation verfügbares

›Gestaltungswissen‹, insofern auch in diesen Momenten Gestaltungsentscheidungen

sichtbar werden. Improvisations-Können speist sich entsprechend sowohl aus habi-

tualisiertem, verkörpertem Wissen – der Körper tritt als Agens auf (Meuser) – als

auch in einer situativen Auseinandersetzung mit materiellen und sinnlichen Impulsen

(Bodenbeschaffenheit, Dinge, Musik, Rhythmus etc.) bzw. dem leibkörperlichen (kol-

lektiven) Bewegungsvollzug selbst, im Sinne eines propriozeptiven, kinästhetischen

und proxemischen Prozesses. Dies wird auch beschrieben als das Einnehmen einer

›Vogelperspektive‹ auf sich selbst und das Bewegungsgeschehen, in der dieses im

Vollzug (selbst-)wahrnehmend zum Gegenstand wird oder als Entscheidungsgrundla-

ge selbst- und bewegungsreflexiv zum Einsatz kommt.96 Dies verweist einmal mehr

auf die Verflechtung mit diskursiven und praktischen Wissensformen, die sich als

sozio-somatische (vgl. Wuttig 2020a) und leiblich-affektive Rahmungen materiali-

sieren. Praktiken und auch Subjekte bilden sich in diesen Rahmungen durch und in

spezifischen aisthetisch-ästhetischen Wissens- und Könnensressourcen.

Die Teilnehmer*in beweglich ganz langsam, fast in Zeitlupe, über den Boden: ihre

rechte Schulter ist aufgestützt, ihr Kopf liegt flach, während ihre Zehen aufgestellt

sind und den Körper in der Luft halten. Der Körper ist ein bewegliches Dreieck, das

seine Form ganz langsam verändert, verliert. Sie kippt iher Füße seitwärts und dreht

96 Dies könnte auch durch den Begriff der »ästhetische Erfahrung« beschrieben werden und damit

für bildungstheoretische Fragen anschlussfähig werden. Brandstetter weist in ihren Ausführun-

gen explizit auf die sprachliche Vermitteltheit ästhetischer Erfahrungen hin, in denen Wahrneh-

mungsprozesse selbst zum Gegenstand werden (vgl. 2013). Wenngleich diese Auslegung nahe-

liegt, ist sie nur durch die nachfolgende oder begleitende Explikation durch die Teilnehmer*innen

selbst (wie auch durch meine Selbstbeobachtungen) einholbar. Dabei kristallisierte sich über den

Verlauf ästhetische Erfahrung als einAspekt von vielen in der Improvisationspraxis heraus, die sich

vornehmlich im (kollektiven) Selbstbezug bündeln. Daher wird ›doing biography as corporeality‹

als gemeinsamer Nenner herausgestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Biography Matters

sich weiter auf beide Schultern. Ein Fuß löst sich vom Boden und schreibt einen gro-

ßen Kreis durch die Luft, während sie das Gewicht auf die andere Schulter umlagert.

Als das Bein sich wieder dem Boden annähert, dreht sie ganz plötzlich und zieht das

Becken zurück. Das Bein knickt ein und schiebt sich durch das stützende Bein ohne

den Boden zu berühren. […] Die Teilnehmer*in gibt ihrem Ellenbogen mit der rechten

Hand einen Schubs, sodass er nach außen schnellt und der Körper hinterher dreht,

dabei verschränken sich die Beine umeinander; neben ihr liegt die andere am Boden.

Ohne zu schauen, löst sie ein Bein und schiebt es in einem Halbkreis um den Kopf der

anderen und bleibt in einer breiten Hocke stehen. Ihr Arm hängt lang neben ihr und

dockt an dem aufgestellten Ellenbogen der anderen an. Mit diesem Kontakt verlagert

sie ihr Gewicht leicht auf die linke Seite und den Ellenbogen der andern, sodass sie

sich weiterdrehen kann. Aus der leichten Rückbeuge landet sie so im halbaufrechten

Stand und lässt den Ellenbogen los. […]

In diesem Beispiel wird eine weitere Form des Reflektierens anschaulich: die wahrneh-

mende und gestalterische Dimension des sich bewegenden Körpers im Vollzug und im

Kontakt (vgl. Huschka 2008). Sogar für die Beobachter*in wird sichtbar, wie die Teil-

nehmer*innen sich im Bewegungsvollzug selbst wahrnehmen, sich von der Bewegung

leiten, ja, sogar überraschen lassen. Es scheint nicht ein forschendes Sich-Bewegen, in

dem von Moment zu Moment etwas geschieht. Dabei heißt dies nicht, dass die Bewe-

gungen nicht auch mit einem sehr hohen Grad an Aufmerksamkeit und entschiedener

Setzung ausgeführt würden; Es scheint mehr ein Interesse und eine Neugier zu sein,

die diese konzentriert-spielerischen Bewegungsvollzüge auszeichnet. Aus den Beob-

achtungen wie auch den Äußerungen zeigt sich dieser reflektierende Vollzug als ein

komplexes Gewebe aus wahrnehmender Selbstbeobachtung, in der der eigene Körper

teils zu einem Wahrnehmungsobjekt wird, beurteilenden Momenten und ihren (mög-

lichen) Entscheidungen wie auch registrierendem, aufmerkendem Gewahrwerden und

instruierenden Bildern, Gedanken, Assoziationen oder Aufgaben (vgl. Martin 2017: 115).

So kann die Teilnehmer*in kein großes Gewicht auf den Ellenbogen der anderen über-

tragen ohne ihr wehzutun undmuss im Bewegungsvollzug selbst ihr Gewicht so vertei-

len, dass ihre Drehung trotzdem weitergeht. Die Bewegende auf dem Boden hingegen

war lange nur mit dem langsamen Verlagern von Gewicht beschäftigt, während sie es

sich scheinbar zur Aufgabe gemacht hatte das Becken nicht am Boden abzusetzen. So

war diese ›Aufgabe‹ bewegungsgenerierend und zugleich als Herausforderung sichtbar.

In dieser Perspektive auf Reflektieren als und im leibkörperlichen Vollzug wird der

Betonung des habitualisierten, einverleibten Wissens, das sich durch praktische Erfah-

rungen und (symbolische) Ordnungen bildet, die Betrachtung des Körpers als Agens

und Produzent von Wissen anbei gestellt (Klinge 2019). Der Körper als sinnlicher und

erlebter Leib tritt dabei nicht nur als Speicher sozialer Strukturen in den Blick, son-

dern auch als Mitgestalter sozialer Ordnungen. Mit diesem Anliegen verbunden ist die

sozial- und kulturwissenschaftliche Hinwendung zu Praktiken des Körpers und der Di-

mension der Leiblichkeit – insbesondere in der Frage nach Lern- und Bildungsprozes-

sen, die ihren Ausgang im Gewahrwerden des implizitenWissens oder seiner Irritation

nehmen. Der Körper wird in diesen Momenten des praktischen Tuns »selber zum Re-

flexionsorgan« (ebd.: o.S.) und zwar in der Erfahrung von Differenz. Das sinnlich-leib-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 245

liche (Selbst-)Erleben der Praxis verweist auch auf Irritabilität, durch welche Momente

reflexiver Körpererfahrung entstehen können. Hier verweist Klinge auf das Potential

sinnlich-leiblicher Erfahrungen in »Praktiken, die sich von der Wahrnehmung leiten

lassen, Differenzen oder Widerstände erspüren und nicht überwinden wollen« (ebd.:

o.S.). Insbesondere in der Differenzerfahrung des eigenen Körpers, aber auch inner-

halb von Akteurskonstellationen, verortet Klinge Reflexionsformen des Körpers als Leib.

In sinnlich-leiblichen praktischen Vollzügen können damit reflexive Wahrnehmungs-

momente entstehen, in denen das implizite Wahrnehmungs- und Bewegungs-Wissen

zum Gegenstand von Reflexion wird. Diese Momente können durch den Begriff der äs-

thetischen Erfahrung gerahmt werden, in denen ein reflexives Gewahrwerden des kör-

per-leiblichen Wahrnehmungsvollzugs selbst entsteht: Ästhetische Erfahrungen sind

»in der Sinnlichkeit der Wahrnehmung verankert, drängen aber zur reflexiven Verar-

beitung, ohne dabei den Bezug zur Körperlichkeit zu verlieren« (vgl. Brandstetter 2013:

o.S.). In dieser sinnlichen Aufmerksamkeit wird »[d]ie sonst zweckdienliche Orientie-

rung […] selbstbezüglich, der auf Wiedererkennen fixierte Sinn zieht sich auf die ihn

erzeugende Sinnlichkeit zurück« (Seitz 2015: o.S.). Übergreifend wird von unterschied-

lichen Autor*innen das Performative und der Vollzug dieses Modus der Gegenwärtig-

keit hervorgehoben, in der dieWahrnehmenden »auf sich selbst zurückgeworfen« (ebd.)

sind. Seitz hebt die Gegenwartsgebundenheit und leibliche Bezogenheit ästhetischer

Erfahrung heraus und distanziert sich zugleich von einer Konzeption, die die sehen-

de Wahrnehmung in den Vordergrund der sinnlichen Erfahrung stellt. So scheint die

ästhetische Erfahrung sich durch ein »Wahrnehmungsspiel« (Seel 2003: 60) zwischen

Wahrnehmung undWahrgenommenem auszuzeichnen. Als »ästhetisch zugelassene[n]

Gegenwart« (Seel 2003: 91) ist der Brennpunkt der ästhetischen Erfahrung ein Gesche-

hen und eine Vollzugserfahrung: »Wir nehmen war, und wir spüren unser Wahrneh-

men, und wir richten die Aufmerksamkeit auf Bezüge, die der Wahrnehmung ansons-

ten entgehen« (ebd.: 97). Seel betont dabei: »Der begrifflich-erkennende Zugang zur

Welt enthält den der ästhetischen Begegnung mit ihr« (ebd.: 96), sodass mit dem Er-

scheinenden immer auch sein Erscheinen zugänglich wird. Die ästhetische Fokussie-

rung oder auch Wahrnehmung der Welt »will sich ihrer Gegenwart aussetzen« (ebd.:

96). Seitz verortet ästhetische Erfahrung im Anschluss an Arnold Berleant hingegen in

einem »ästhetischenKräftefeld« (2015), sodass sie in ihremVollzug an soziale und kultu-

relle Kontexte gebunden konzipiert ist. Hier verweist sie auf die chiastische Verschrän-

kung von wahrnehmendem Leib und wahrnehmbaren Körper, wie sie durch Merleau-

Ponty ausdifferenziert wurde. Es geht damit vielleicht weniger, wie durch Brandstetter

formuliert, um die ›Befreiung von Disziplinierung und Codes‹ (vgl. 2010: 188), sondern

vielmehr um das Gewahrwerden dieser Verschränkung im Vollzug. Dies kann als Refle-

xion verstanden werden, indem das, was darin zur Erfahrung wird, transformiert wird,

weil es für diesen (Vollzugs-)Moment selbst zum Gegenstand wird.

Diese Form des Reflektierens wird praxeologisch in vielfältigen Bewegungsformen

erforscht. Dabei werden in der (Selbst-)Beobachtung praktischer Reflexion »kritische

Momente des Mißverhältnisses und Mißklangs« besonders relevant, da diese, so

Bourdieu, einen »Augenblick des Zögerns« auslösen können im Sinne einer »Form

von Denken oder sogar praktischem Reflektieren« (vgl. Bourdieu 2001: 208f.); Alke-

meyer schließt hieran an und fasst diesen Prozess als Nachspüren (vgl. 2013: 55, Herv.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Biography Matters

i.O.). Ein praxistheoretischer Reflexionsbegriff ist entsprechend gerade an Momen-

ten interessiert, in der habitualisierte Praxisvollzüge brüchig scheinen, »weil damit

die Möglichkeit eines reflexiven Spürens des eigenen Leibes in seiner Beziehung zu

den (funktionalen, ästhetischen, normativen) Anforderungen einer Praktik« (ebd.)

beobachtbar werden kann.

In diesen Momenten entsteht ein Befremden, in der die Normativität und Habi-

tualität vonWahrnehmenmit Blick auf Praxisvollzüge in Erfahrung gebracht wird. Da-

durch kann ein Erkennen der historischen Relativität und Kontingenz von Ordnungen

entstehen. Es ist demnach gerade leib-sinnliche Erfahrung, in der die Selektivität und

Exklusivität von Normalität reflexiv gegenwärtig werden kann und indem leib-sinnli-

che Erfahrung als vermittelt und brüchig erlebt wird.

Und diese Erfahrung muss nicht ›sprachlos‹ vonstattengehen, wenngleich immer

wieder betont wird, dass ästhetische Erfahrung ›sprachlos macht‹ (vgl. Mersch 2001:

82f. In Seitz 2013: 155). Hier können die Beobachtungsdaten der Improvisationspraxis

als ein Korrektiv eingebracht werden, denn entgegen der Vorstellung eines ›stummen

Vollzugs‹ wird oft kommentiert, verlautsprachlicht, befragt und auch ausgehandelt (vgl.

Kleinschmidt 2018; Alkemeyer/Michaeler 2013; Hardt/Stern 2019a).

Kleinschmidt geht in Bezug auf Probenprozesse des choreographisch-forschenden

zeitgenössischen Tanz soweit ein »Reflexionsdispositiv« (ebd.: 205) zu konstatieren, um

die »multimodal-sinnlichen sowie selbstreferenziellen Dimensionen« (ebd.) des Reflek-

tierens zu fassen. Zugleich stellt sich mit Blick auf das hier analysierte Material die Fra-

ge, was im Reflektieren als Gegenstand hervorgebracht wird bzw. woraufhin reflektiert

wird (vgl. Martin 2017). Wenngleich auch die beforschte Improvisationsgruppe spora-

disch Auftritte hatte und damit auch Probenprozesse durchlaufen hat, zeichnet sich der

Kurs allgemein gerade nicht durch sein ›Hinarbeiten auf ein Produkt‹ innerhalb eines

markförmig organisierten Kunstfeldes aus, sondern durch die ›freiwillige‹ Teilnahme

an einem Kurs, welcher produktions-enthoben als Hobby besucht wird.97 Wie jedoch

die diskutierten Äußerungen der Teilnehmer*innen aufzeigen, ist dieses Be-Suchen

auch als Suche auszudeuten: Wenn Kleinschmidt die generativen Routine des Probens

im künstlerischen Feld in Zusammenhang mit Diskursen, kulturellen Codes der Flexi-

bilisierung sowie bewegungsanalytischen Konzepte und Artefakte als eine »dynamische

Matrix des Feldes« (2018: 295) fasst, »durch dieWissen prozessiert und produziert wird«

(ebd.), gilt es in Bezug auf die beobachtete Improvisationspraxis ebenso dem zu fragen,

welches Wissen ›prozessiert und produziert‹ wird. Dann wäre zu untersuchen, worauf-

hin sich Bezüge orientieren, was zum Gegenstand wird oder nicht wird, wann und in

welchen Konstellationen ›Reflexion‹ eine geeignete Analyse- oder Beschreibungskate-

gorie ist. Dies kann noch weiter gedacht werden mit Bezug auf Hardt, die von einem

»Feedbackgewebe« spricht, »das durch unterschiedliche Faktoren, wie das Setting, die

eingebrachten Diskurse, die eigenen Erfahrungen und Kenntnisse, die gemeinsamen

Bewegungen und die persönlichen Reflexionsmuster erst im Prozess entstehen« (2019:

38).

97 Es gab einen Auftritt im Rahmen einer wissenschaftlichen Tagung (2016) wie auch im Rahmen

einer Finnisage in einem Kunstverein (2018). Einzelne sind zudem selbst tanzpädagogisch oder

-therapeutisch ausgebildet und tätig.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 247

In diesem Sinne verweist Waldenfels auch darauf: »Was uns bewegt, ergibt sich,

wenn wir der Bewegung folgen« (Waldenfels 1987: 178 in Seitz 2015: o.S.). Übertragen

auf die Improvisationspraxis bedeutet ›der Bewegung folgen‹ sowohl das aufmerksame

Wahrnehmen des Bewegungsvollzugs als auch, wie bereits angesprochen, den Bewe-

gungskontext einzubeziehen, um zu fragen: woraufhin orientiert sich die Bewegung?

Was gerät hier in Bewegung?98

Diese Fragen generieren einen Übergang in das nächste Kapitel. Denn einerseits,

so Hillebrandt, lassen sich Praxisformationen »nur in actu als Materialisierungen von

Praktiken verstehen, die qua definitionem Ereignisse sind, die sich situativ vollziehen«

(2015: 38). Andererseits trat durch die lange empirische Phase neben, entlang und un-

terhalb der situativen Vollzugswirklichkeiten ›doing biography‹ im Sinne einer transsi-

tuativen Praxis als Gegenstand zutage. Wenn Praktiken auch als »Verkettungen« (Hil-

lebrandt 2016: 79; 2015: 38) verstanden werden, in dem Sinn, als dass Praktiken mate-

riell, d.h. körperlich und dinglich verankert entstehen und sich verketten (vgl. ebd.), so

sind in diesen beobachtbaren Verkettungen spezifische Kontinuitäten, Diskontinuitä-

ten bzw. Verschiebungen zu bemerken. Dies wird im Folgenden entfaltet.99

3.5 Praktiken als ›un/ordentliche‹ Sinngewebe

»Die archäologisch-genealogische Lupe zeigt also nicht nur den Bruch, sondern sie

zeigt auch die Interferenz mit anderen Praktiken im Moment des Aufhörens oder

Anfangens einer Praxis. […] Die archäologisch-genealogische Nahanalyse der histori-

schen Kausalmechanik liefert hingegen ein ausgeglicheneres Bild, in dem deutlicher

wird, was an den Praktiken weitergeht und was an ihnen aufhört. Dass dabei Interfe-

renzen zwischen verschiedenen, ursprünglich getrennten Praktiken eine besondere

Bedeutung gewinnen, verweist noch einmal darauf, dass das Verstehen ›einer‹ Praxis

und ihrer Fortentwicklung eben ein reduktionistisches Unternehmen ist, das durch

die Untersuchung von Verflechtungen, d.h. durch die Untersuchung des materiellen

Sinngewebes, von der jede Praxis umgeben ist, korrigiert werden muss.«

(Richter 2015: 247)

In dem vorherigen Kapitel wurden Praktiken des Improvisierens entwickelt und darge-

stellt; vor diesem Hintergrund soll nun der Frage nachgegangen werden, wie diese in

der Improvisationspraxis für Prozesse des ›doing biography‹ bedeutungsvoll werden.

98 Hier ist die Perspektive Hardts auf Feedback instruktiv, die auch fragt: »Wie können wir den My-

thos dekonstruieren, dass Reflexion neutral ist?Wirmüssten dann untersuche, wie wir gelernt ha-

ben zu reflektieren. […] Was für Werte werden dabei benannt, welche werden praktiziert?« (2019:

40).

99 Neben dem ›tänzerischen‹Wissen und Können, das den augenscheinlichen Gegenstand einer Im-

provisationsgruppe bildet, deuten die routinisierten Praktiken der Raumkonstitution und des An-

fangskreises wie auch die sprachlichen Äußerungen und Reflexionsphasen darauf hin, dass die

Teilnehmer*innen das Improvisieren in dem »kollektive Frauenraum« für sich als »das Besondere«

empfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015 - am 14.02.2026, 20:03:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

