Ann Elizabeth Mayer
Islam and Human Rights: Tradition and Politics
Westview Press, Boulder / Colorado, 3rd ed., 1999, 260 pp., US$ 65.00

"Islam and Human Rights" der amerikanischen Juristin und Islamwissenschaftlerin Ann E.
Mayer hat sich seit Erscheinen der ersten Auflage im Jahr 1991 rasch zu dem Standardwerk
zum Thema entwickelt. Jetzt liegt die dritte Auflage vor. Die Grundkonzeption des Buches
wurde dabei im wesentlichen beibehalten. Allerdings wurden zahlreiche aktuelle Entwick-
lungen nachgetragen, wie etwa der "Fall Abi Zayd" in Agypten oder die Auswirkungen der
Machtiibernahme der Taleban in Afghanistan. Der Kreis der untersuchten "islamischen
Menschenrechtsliteratur” wurde ausgeweitet und umfafit jetzt u.a. auch das Saudische
Grundgesetz (1992) und die Cairo Declaration on Human Rights in Islam (1993). Des
weiteren wurde der analytische Teil des Buches iiber Strecken neu gefafit, einschlielich
des SchluBlkapitels ("An Assessment of Islamic Human Rights Schemes", Kap. 9).
Grundlage der Untersuchung von Mayer ist ein Vergleich zwischen internationalen Men-
schenrechtsprinzipien, wie sie in den Menschenrechtsdokumenten der UN niedergelegt
sind, und ausgewdhlten islamischen Menschenrechtsdokumenten (S. 1-4). Bei letzteren
handelt es sich entweder um Stellungnahmen aus der islamischen Rechtsliteratur oder um
"islamische Verfassungen", verstanden im Sinne von Verfassungen, die — wie die Verfas-
sung des Iran (1979) oder das Saudische Grundgesetz (1992) — ihrem Selbstverstandnis
nach auf islamischen Prinzipien beruhen (S. 18-24). Mayer geht es dabei weniger darum,
der Menschenrechtsidee im klassischen Islam nachzuspiiren, als Konfliktpunkte zwischen
internationalen Menschenrechtsstandards und modernen islamischen Stellungnahmen
aufzuzeigen. Im Vordergrund ihres Interesses steht, wie die Tradition des islamischen
Rechts heute dazu herangezogen wird, Menschenrechte zu beschneiden: "As will be shown
in the discussion of Islamic human rights schemes, distinctive Islamic criteria have con-
sistently been used to cut back on the rights and freedoms guaranteed by international law"
(S. 2). Da die islamischen Staaten ausnahmslos der UN beigetreten seien und sich damit
dem Volkerrecht unterstellt hitten, sei kein Raum fiir kulturrelativistische Ansitze. Viel-
mehr sei methodisch gerechtfertigt, islamische Menschenrechtsdokumente an internationa-
len Standards zu messen und dabei auch kritisch Stellung zu beziehen (S. 10 und passim).
Mayer untersucht zum einen allgemeine, durch Rekurs auf islamisch-rechtliche Prinzipien
formulierte Menschenrechtsschranken (Kap. 4), wie sie zum Beispiel die iranische Verfas-
sung (1979) enthalt. Dort wird die Ausiibung der meisten Freiheitsrechte unter den Vorbe-
halt der "Ubereinstimmung mit den Prinzipien des islamischen Rechts" gestellt (S. 70 f.).
Zum anderen werden exemplarisch drei Problemfelder beleuchtet, und zwar die Diskrimi-
nierung von Nichtmuslimen, die Ungleichbehandlung der Geschlechter und die Religions-
freiheit (Kap. 5-8). Dies sind die wichtigsten Konfliktpunkte zwischen internationalen und
islamischen Vorstellungen von Menschenrechten. Mayer illustriert hier die Analyse von
Rechtsliteratur und Verfassungstexten durch ausgewihltes Fallmaterial aus verschiedenen
islamisch geprédgten Rechtsordnungen. Das islamische Verstandnis der Religionsfreiheit,

585

https:/idol. 25.01.2026, 02:21:1


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-4-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach welchem es Muslimen nicht gestattet ist, zu einer anderen Religion iiberzutreten,
findet sich auch heute noch sowohl im 4dgyptischen als auch im pakistanischen Recht und
wurde in beiden Staaten in den letzten Jahren hochstrichterlich abgesegnet. Heute dient das
restriktive Verstdndnis der Religionsfreiheit in erster Linie dazu, vermeintlich héretische
Glaubensgemeinschaften wie die Ahmadis zu diskriminieren oder der Orthodoxie nicht
entsprechende reformistische Ansétze zu unterdriicken (vgl. die Entscheidung des pakista-
nischen Supreme Court in Zaheeruddin v. State, S. 146 und des dgyptischen Kassations-
hofes im Fall Abl Zayd S. 154-157).
Auch wenn es Mayer gerade um das Herausarbeiten von Konfliktpunkten geht, betont sie
den pluralistischen Charakter der islamischen Menschenrechtsdiskussion: "one should not
speak of 'Islam’ and human rights ... as if there existed one established Islamic human rights
philosophy" (S. xi). Die von ihr konstatierten restriktiven Tendenzen seien nicht dem Islam
immanent, vielmehr seien diese einer bestimmten Interpretation der Bestimmungen des
islamischen Rechts geschuldet: "Islamic Human rights schemes ... are products of the
political contexts in which they emerged" (S. 191). Die Vereinbarkeit des Islam mit den
Menschenrechten sei eine Frage der Auslegung und "characteristics of the Islamic human
rights schemes ... should not be ascribed to peculiar features of Islam" (S. 192). Die von ihr
untersuchten islamischen Menschenrechtsdokumente allerdings, so das Resumé "are not
built on the foundations of a coherent rights philosophy" (S. 59) und "reflect ... preferences
for antirationalist, antihumanistic currents in Islamic thought" (S. 191).
Die Untersuchung von Mayer ist ebenso argumentativ stringent wie angenehm zu lesen.
Islam and Human Rights belegt eine scharfe (und kontroverse) These durch eine detaillierte
Analyse ausgewidhlter Texte und illustriert diese mit einer Fiille von Details aus den unter-
schiedlichsten islamisch gepragten Rechtsordnungen. Aus der Diskussion iiber Islam und
Menschenrechte ist der Beitrag von Mayer nicht hinwegzudenken. Dies gerade weil die
Verfasserin klar Position bezieht und ihre These nicht unumstritten ist: So kann man
durchaus die Frage aufwerfen, ob die von Mayer untersuchten islamischen Menschen-
rechtsdokumente wirklich reprasentative "Middle Ground Positions" darstellen (S. 2) oder
ob hier nicht wichtige liberale Stimmen der islamischen Diskussion iibergangen werden.1
Auch untersucht Mayer schwerpunktméBig juristische Literatur und Verfassungstexte,
wohingegen Rechtsprechung und diplomatische Praxis nur selektiv herangezogen werden.
Dies, obgleich der gerichtliche Menschenrechtsschutz auch in vielen Staaten der islami-
schen Welt zunehmend an Bedeutung gewonnen hat und Gerichte bei der Neuinterpretation
des islamischen Rechts eine zentrale Rolle spielen.2

Kilian Bilz

Auf diesen liegt etwa der Schwerpunkt der Untersuchung von Lorenz Miiller, Islam und Men-
schenrechte. Sunnitische Muslime zwischen Islamismus, Sikularismus und Modemismus, Ham-
burg, 1996.

Vgl. etwa die Beitrige in Kevin Boyle und Adel Omar Sherif (Hrsg.), Human Rights and
Democracy: The Role of the Supreme Constitutional Court of Egypt, London, 1996.

586 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

https:/idol. 25.01.2026, 02:21:1 A


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-4-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

