
Ann Elizabeth Mayer 

Islam and Human Rights: Tradition and Politics 

Westview Press, Boulder I Colorado, 3rd ed. ,  1 999, 260 pp. , US$ 65.00 

"Islam and Human Rights" der amerikanischen Juristin und Islamwissenschaftlerin Ann E. 
Mayer hat sich seit Erscheinen der ersten Auflage im Jahr 1991  rasch zu dem Standardwerk 
zum Thema entwickelt. Jetzt liegt die dritte Auflage vor. Die Grundkonzeption des Buches 
wurde dabei im wesentlichen beibehalten. Allerdings wurden zahlreiche aktuelle Entwick­
lungen nachgetragen, wie etwa der "Fall Abu Zayd" in Ägypten oder die Auswirkungen der 
Machtübernahme der Taleban in Afghanistan. Der Kreis der untersuchten "islamischen 
Menschenrechtsliteratur" wurde ausgeweitet und umfaßt jetzt u.a. auch das Saudische 
Grundgesetz ( 1 992) und die Cairo Declaration on Human Rights in Islam ( 1 993) .  Des 
weiteren wurde der analytische Teil des Buches über Strecken neu gefaßt, einschließlich 
des Schlußkapitels ("An Assessment of Islamic Human Rights Schemes" ,  Kap. 9) .  
Grundlage der Untersuchung von Mayer ist ein Vergleich zwischen internationalen Men­
schenrechtsprinzipien, wie sie in den Menschenrechtsdokumenten der UN niedergelegt 
sind, und ausgewählten islamischen Menschenrechtsdokumenten (S . 1 -4). Bei letzteren 
handelt es sich entweder um Stellungnahmen aus der islamischen Rechtsliteratur oder um 
"islamische Verfassungen" ,  verstanden im Sinne von Verfassungen , die - wie die Verfas­
sung des Iran ( 1 979) oder das Saudische Grundgesetz ( 1 992) - ihrem Selbstverständnis 
nach auf i slamischen Prinzipien beruhen (S .  1 8-24). Mayer geht es dabei weniger darum, 
der Menschenrechtsidee im klassischen Islam nachzuspüren, als Konfliktpunkte zwischen 
internationalen Menschenrechtsstandards und modemen islamischen Stellungnahmen 
aufzuzeigen. Im Vordergrund ihres Interesses steht, wie die Tradition des islamischen 
Rechts heute dazu herangezogen wird, Menschenrechte zu beschneiden : "As will be shown 
in the discussion of Islamic human rights schemes, distinctive Islamic criteria have con­
sistently been used to cut back on the rights and freedoms guaranteed by international law" 
(S. 2). Da die islamischen Staaten ausnahmslos der UN beigetreten seien und sich damit 
dem Völkerrecht unterstellt hätten, sei kein Raum für kulturrelativistische Ansätze. Viel­
mehr sei methodisch gerechtfertigt, islamische Menschenrechtsdokumente an internationa­
len Standards zu messen und dabei auch kritisch Stellung zu beziehen (S . 1 0  und passim). 
Mayer untersucht zum einen allgemeine, durch Rekurs auf islamisch-rechtliche Prinzipien 
formulierte Menschenrechtsschranken (Kap. 4), wie sie zum Beispiel die iranische Verfas­
sung ( 1 979) enthält. Dort wird die Ausübung der meisten Freiheitsrechte unter den Vorbe­
halt der "Übereinstimmung mit den Prinzipien des islamischen Rechts " gestellt (S. 70 f. ) .  
Zum anderen werden exemplarisch drei Problemfelder beleuchtet, und zwar die Diskrimi­
nierung von Nichtmuslimen, die Ungleichbehandlung der Geschlechter und die Religions­
freiheit (Kap. 5-8). Dies sind die wichtigsten Konfliktpunkte zwischen internationalen und 
islamischen Vorstellungen von Menschenrechten. Mayer illustriert hier die Analyse von 
Rechtsliteratur und Verfassungstexten durch ausgewähltes Fallmaterial aus verschiedenen 
islamisch geprägten Rechtsordnungen. Das i slamische Verständnis der Religionsfreiheit ,  

585 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-4-585 - am 25.01.2026, 02:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-4-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach welchem es Muslimen nicht gestattet ist, zu einer anderen Religion überzutreten, 
findet sich auch heute noch sowohl im ägyptischen als auch im pakistanischen Recht und 
wurde in bei den Staaten in den letzten Jahren höchstrichterlich abgesegnet. Heute dient das 
restriktive Verständnis der Religionsfreiheit in erster Linie dazu, vermeintlich häretische 
Glaubensgemeinschaften wie die Ahmadis zu diskriminieren oder der Orthodoxie nicht 
entsprechende reformistische Ansätze zu unterdrücken (vgl . die Entscheidung des pakista­
nischen Supreme Court in Zaheeruddin v. State, S. 1 46 und des ägyptischen Kassations­
hofes im Fall Abu Zayd S. 1 54- 1 57) .  
Auch wenn es Mayer gerade um das Herausarbeiten von Konfliktpunkten geht, betont sie 
den pluralistischen Charakter der islamischen Menschenrechtsdiskussion: "one should not 
speak of 'Islam' and human rights . . .  as if there existed one established Islamic human rights 
philosophy" (S. xi). Die von ihr konstatierten restriktiven Tendenzen seien nicht dem Islam 
immanent, vielmehr seien diese einer bestimmten Interpretation der Bestimmungen des 
islamischen Rechts geschuldet: "Islamic Human rights schemes . . .  are products of the 
political contexts in which they emerged" (S. 1 9 1 ) .  Die Vereinbarkeit des Islam mit den 
Menschenrechten sei eine Frage der Auslegung und "characteristics of the Islamic human 
rights schemes . . .  should not be ascribed to peculiar features of Islam" (S .  1 92) . Die von ihr 
untersuchten i slamischen Menschenrechtsdokumente allerdings, so das Resume "are not 
built on the foundations of a coherent rights philosophy" (S .  59) und "reflect . . .  preferences 
for antirationalist, antihumanistic currents in Islamic thought" (S.  1 9 1 ) . 
Die Untersuchung von Mayer ist ebenso argumentativ stringent wie angenehm zu lesen. 
Islam and Human Rights belegt eine scharfe (und kontroverse) These durch eine detaillierte 
Analyse ausgewählter Texte und illustriert diese mit einer Fülle von Details aus den unter­
schiedlichsten islamisch geprägten Rechtsordnungen. Aus der Diskussion über Islam und 
Menschenrechte ist der Beitrag von Mayer nicht hinwegzudenken. Dies gerade weil die 
Verfasserin klar Position bezieht und ihre These nicht unumstritten ist: So kann man 
durchaus die Frage aufwerfen, ob die von Mayer untersuchten islamischen Menschen­
rechtsdokumente wirklich repräsentative "Middle Ground Positions " darstellen (S. 2) oder 
ob hier nicht wichtige liberale Stimmen der islamischen Diskussion übergangen werden.

! 

Auch untersucht Mayer schwerpunktmäßig juristi sche Literatur und Verfassungstexte, 
wohingegen Rechtsprechung und diplomatische Praxis nur selektiv herangezogen werden. 
Dies, obgleich der gerichtliche Menschenrechtsschutz auch in vielen Staaten der islami­
schen Welt zunehmend an Bedeutung gewonnen hat und Gerichte bei der Neuinterpretation 
des islamischen Rechts eine zentrale Rolle spielen? 

2 

586 

Kilian Bälz 

Auf diesen liegt etwa der Schwerpunkt der Untersuchung von Larenz Müller, Islam und Men­
schenrechte. Sunnitische Muslime zwischen Islamismus, Säkularismus und Modernismus, Ham­
burg, 1 996. 

Vgl. etwa die Beiträge in Kevin Bayle und Adel Ornar Sherij (Hrsg.), Human Rights and 
Democracy: The Role of the Supreme Constitutional Court of Egypt, London, 1 996. 

Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 32 (1 999) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-4-585 - am 25.01.2026, 02:21:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-4-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

