
II. Wie sublim ist das Erhabene?1

Claus Artur Scheier

Ganz „im Geist einer Sprache, die es hebt, die unmittelbare Sache 
germanisch und die reflektierte Sache romanisch auszudrücken“,1 2 
hat Wolfgang Welsch angemahnt, deutsche Interpreten sollten „nie 
vergessen, daß im Französischen, wenn es um das 'Erhabene' geht, 
von einem 'Sublimen* die Rede ist. Das allein schon hält nicht bloß 
Monumentalität fern, sondern begünstigt und verlangt einen subti­
len Stil der Reflexion und Argumentation“.3 Welsch hat in der vor 
ungefähr zwei Jahrzehnten wieder modisch gewordenen Rede vom 
„erhabenen Kunstwerk“ einen hohlen Beiklang registriert, so etwas 
wie eine mißliche Reminiszenz, die dem längst geläufigen „sublim“ 
nieanhing.

Dürfen wir also Bamett Newmans berühmten Titel „The Sub­
lime is Now“ (1948) geradenwegs mit „Das Erhabene ist Jetzt“ 
übersetzen, oder werden wir der Progammatik solcher Kunst eher 
gerecht, wenn wir reflektiert bei ”Das Sublime ist Jetzt” bleiben? 
Wie erhaben ist das Sublime, das namentlich durch Jean-Fran^ois 
Lyotard zu einem zentralen Thema der Ästhetik-Diskussion in den 

1 Karl Alberts Dissertation „Die Lehre vom Erhabenen in der Ästhetik des 
deutschen Idealismus“ behandelte 1950 ein damals „ein wenig altmodischefs] 
Thema“ (S. 9). In: K. Albert: Philosophie der Kunst, Philosophische Studien 
Band n, Sankt Augustin 1989, S. 3-137, erschien sie auf dem Höhepunkt einer 
neuen, von Jean-Frangois Lyotard ausgelösten Diskussion Ober „das Erhabe­
ne“, die im schnellebigen ästhetischen Diskurs bereits wieder historisch ge­
worden ist. Mit ideologiekritischem Akzent hat Karl Albert„Das Thema des 
Erhabenen in der Ästhetik der Gegenwart“ dann noch einmal aufgenommen in: 
Zeitschr. f. Ästhetik und allgem. Kunstwiss. 41/2 (1996), S. 195-204. Die fol­
gende, ihm zum 80. Geburtstag gewidmete Überlegung kann daher, anknüp­
fend an seine Befunde, nicht mehr sein als eine Nachbemerkung. Ob die medi­
ale Moderne einen eignen Begriff des Erhabenen entwickeln wird, ist kaum zu 
antizipieren. Unbeschadet dessen bleibt das Thema bedenkenswert.
2 K. Marx: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Bd. 1 (MEW Bd. 
23). Berlin 1969, S. 50, Anm. 4.
3 W. Welsch: Adornos Ästhetik: eine implizite Ästhetik des Erhabenen. In: Chr. 
Pries (Hg.): Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und Größenwahn. Wein­
heim 1989, S. 185-213, hier S. 207.

365

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


achtziger Jahren geworden war? Lyotard hat energisch immer wie­
der und in immer neuen Beleuchtungen an Kants Lehre vom Erha­
benen angeknüpft, so daß die Auskunft naheliegt, sein „sublime“ 
sei in der Tat das Erhabene, umgedacht auf die geschichtliche Si­
tuation einer hinter sich selbst zu kommen suchenden Moderne. 
Aber Sprachdifferenzen sind eben wo nicht immittelbar sachliche, 
so doch atmosphärische Differenzen, weshalb es methodisch nahe­
hegt, zwischen dem Sublimen und dem Erhabenen zunächst zu 
unterscheiden und dann zuzusehen, wie erhaben jeweils das Sub­
lime, wie sublim jeweils das Erhabene ist.

Auf den Sprachgebrauch geachtet, ist das Erhabene unmittelbar 
das Hervorgehobene, das Relief etwa als die „erhabene Arbeit“. 
Das Gegenteil dazu ist das Flache, Platte, Glatte, das der Bewe­
gung des Auges usw. keinen Widerstand entgegensetzt oder gar 
Einhalt gebietet. Das griechische v og hingegen meint das Hohe 
als das, was oben, in der Luft, als Himmel, vor allem als der strah­
lende Äther im Unterschied zu dem, was auf der Erde ist, %apxii. 
Die griechische Rhetorik hat stattdessen schon früh Tartsivov 
gebraucht, das (auch sozial) Gedrückte, Niedrige, Kümmerliche. 
Dem entsprechen in der lateinischen Rhetorik das sublime und das 
humile. Man weiß nicht recht, ob sublimis etymologisch von sub 
quo Urnen est (worunter eine Grenze ist) oder von sub und limis = 
limus (was in schräger Linie ansteigt) kommt,4 während humilis 
sicher mit humus und homo zusammenhängt. Nach dieser Seite ist 
das Sublime das, was den gemeinmenschlichen Aufenthalt, die 
„Gewohnheit“, griechisch: sein r|6og, übersteigt.

So ist zu sehen, daß das klassische Sublime nur die äußerste 
Steigerung des Schönen oder des Schmucks, omatus, im Griechi- 
schichen oopog (der Rede) ist, und umgekehrt kann das Schöne 
als eine „Herablassung“ des Hohen, Ermöglichung des „Wegs hin­
auf4 gedacht werden, wie exemplarisch bei Platon. Freilich haben 
weder der Neuplatonismus noch die ihn beerbende christliche 
Theologie eine eigne Lehre vom Sublimen aufgestellt, wohl weil 
die Hohheit des Ersten oder Gottes hier immer schon vorausgesetzt 
war; jedoch das Schöne spielt eine bedeutende Rolle bei Augu­
stinus nicht weniger als bei Plotin. Aber auch als „bloß“ rheto­
rischer Terminus hat das Sublime seine kosmologisch-theologische 

4 A. Emout, A. Meillet: Dictionnaire ötymologique de la langue latine. Histoire 
des mots. Paris 41967, s. v.

366

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herkunft nie ganz verleugnet;3 und Pseudo-Longinos preist nicht 
nur vor den „klaren“ und „nützlichen“ Bächen den Nil, die Donau 
und den Rhein (nachmals Hölderlinsche Themen) als bewunde­
rungswürdig,5 6 sondern vor dem „reinen“, aber bloß irdischen Lam­
penlicht die „spontanen“ Feuerströme des Ätna und die (gleich­
wohl oft verdunkelten) Himmelslichter.7 So behauptet er das Sub­
lime ebensowohl gegen das Nützliche wie gegen das bloß Feh­
lerlose und weiß dabei sehr wohl, daß „das Große zum Sturz 
neigt“, ra Ss psyala [rtavra] ao<|)aXr], eine platonische Ein­
sicht,8 die Bamett Newmans Zeitgenosse Martin Heidegger 1933 
mit der Übersetzung „Alles Große steht im Sturm...“ einschärfen 
wird.9 Bis dorthin werden die Himmelslichter sich aber noch öfter 
verdunkelt haben.

Die neuere Geschichte des Sublimen beginnt barock mit der 
Übersetzung des 'Longmus*, die Nicolas Boileau Despreaux 1674 
zugleich mit seiner „Art poetique“ herausgab. Der Freund Racines 
erwies sich damit auf der Höhe der Zeit, deren Thema die Leiden­
schaften, les passions, oder genauer: deren Verhältnis zum Ver­
stand, raison, geworden waren. Bereits 1657 waren Pascals „Pro- 
vinciales“ erschienen, 1665 La Rochefoucaulds „Reflexions ou 
sentences et maximes morales“ und 1667 Miltons „Paradise Lost“. 
Dem Hochmittelalter gegenüber ist die frühe Neuzeit, man denke 
an Bruno oder Galilei, durch eine sich vertiefende Differenz von 
(philosophischer) Wissenschaft und Religion gekennzeichnet, die 
Descartes im „Discours de la methode“ (1637) vorläufig zu einem 

5 Vgl. Augustinus: En. in ps. CXXXVÜ.9: „Quid enim reges terrae desideraturi 
sunt? Nonne jam habent ipsum imperium? Quidquid amplius desideraverit 
homo in terra, usque ad imperium est desiderium ejus. Quid amplius potest? 
Altior sublimitas necessaria est. Sed fortasse quanto altior, tanto periculosior. 
Ideoque reges quanto sunt in majore sublimitate terrena, tanto magis humiliari 
Deo debent“.
6 Dies offenbar polemisch gegen Kallimachos' Apollon-Hymnos 106-112, vgl. 
A. Lesky: Geschichte der griechischen Literatur. Bem und München 31971 
(photomech. Nachdruck München 1993), S. 929.
7 TIEPI YTOYE, 35.4 f. Zur Stelle vgl. Longmus': On the Sublime, ed. with 
intr. andcomm. by D.A. Russell, Oxford21970 (11964).
8A.a.O., 33.2, vgl. Platon: Rep. 497d 9.
9 M. Heidegger. Die Selbstbehauptung der deutschen Universität. Breslau 
1933, S. 22.

367

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prinzipiellen Sowohl - Als auch befrieden kann, eine methodische 
Koexistenz, die alsbald von Pascals Entweder - Oder des „Dien 
d'Abraham, Dieu d'Isaac, Dien de Jacob, non des Philosophes et 
des savants“ (Memorial) aufgekündigt wird - und es ist diese das 
Regelwerk des Verstands sprengende existenzielle Kontradiktion 
der Leidenschaft, die das ausgehende Jahrhundert noch einmal zur 
Raison zu bringen unternimmt. Aber kaum drei Jahrzehnte nach 
Erscheinen von Leibniz' Theodizee war der Zwist, zwar nicht zu­
gunsten der Religion, so jedenfalls zugunsten der leidenschaftlichen 
Natur des Menschen entschieden, und Hume kann 1739 zuver­
sichtlich drucken lassen, der Verstand sei und solle nichts anderes 
sein als der gehorsame Diener der Leidenschaften.10 11

Humes Skeptizismus, der mit dem Kausalitätsprinzip den inner­
sten Nerv des Rationalismus traf, bezeichnet den ersten Höhepunkt 
der Empfindsamkeit, deren philosophischen Anfang Shaftesburys 
Brief über den Enthusiasmus (1707) machen dürfte. Damit tritt ein 
Sublimes von ganz anderer Gewalt auf als Boileaus „schöne Un­
ordnung“,11 nämlich der „delightful Horrour“,12 den der Schauer­
roman der zweiten Jahrhunderthälfte auskosten wird.13 Seine klas­
sische philosophische Formulierung erhält dieser lustvolle Schrec­
ken 1757 durch Edmund Burke, wenig verwunderlich als Beitrag 
zu einer Wissenschaft von den Leidenschaften.14 Die Frage läßt 
sich stellen, was Burkes physiologisch interpretiertes „sublime“ 
noch mit der Grundbedeutung des alten uq/oq zu tun hat, und die 
Antwort ist klarerweise die, daß es das Produkt der Reflexion des 
Subjekts auf seine Existenz ist, die sich darin als gesichert erweist: 
das Gemüt (mind) ist Herr seines Gefühls (emotion), d. h. die Re­
flexion ist die Sublimation des Furcht- bzw. Schmerzerregenden 

10 „Reason is, and ought only to be the slave of the passions, and can never 
pretend to any other Office than to serve and obey them“ (David Hume: A Trea- 
tise on Human Nature: Being An Attempt to introduce the experimental Me- 
thod of Reasoning into Moral Subjects. London 1739,2.3.3).
11N. Boileau Despr£aux: L'Art po&ique, 2.72: „beau dösordre“.
12 John Dennis 1704, zit. nach C. Zelle: Schönheit und Erhabenheit. Der An­
fang doppelter Ästhetik bei Boileau, Dennis, Bodmer und Breitinger. In: Chr. 
Pries: A.a.O., S. 55-73.
13 Der „trendsetter“, Horace Walpoles' The Castle of Otranto, erschien 1764.
14 E. Burke: Philosophical Inquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime 
and Beautiful, IV. 1.

368

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so, daß das Subjekt nicht diesem, sondern nur sich selbst subjiziert 
ist. Es selbst ist jetzt der Äther, in den sich alles Gedrückte, das 
vormalige ranstvov, auflöst. Das klingt nach Kants Bestimmung 
des Erhabenen, mit der es sich bei näherem Zusehen aber noch 
anders verhält.

Kant geht nämlich nicht mehr vom Furchterregenden und so 
auch gar nicht mehr vom Selbsterhaltungstrieb aus, sondern als 
Erbe Mendelssohns15 16 von einem Absoluten: „Erhaben nennen wir 
das, was schlechthin groß ist“.iS Die Einbildungskraft, die sich 
dies Maximum anschaulich machen will, muß ihr fortgehendes 
Auffassen (apprehensio) immer auch zusammenfassen (compre- 
hensio aesthetica), die Zusammenfassungen ihrerseits zusammen­
fassen usf., d. h. eine unendliche Sukzessivität in Simultaneität zu 
verwandeln suchen. Erhaben sind danach diejenigen Erscheinun­
gen, „deren Anschauung die Idee ihrer Unendlichkeit bei sich 
fuhrt“,17 und diese Idee ist ein Begriff, „dem keine Anschauung 
(Vorstellung der Einbildungskraft) adäquat sein kann“.18 19 Was mit­
hin „der gereiften Urteilskraft des Zeitalters“1’ als mißlungen er­
schienen war: die Sinnlichkeit zum Verstand zu bringen, das ge­
lingt Kant auf paradoxe Weise dadurch, daß er den Verstand zur 
Vernunft bringt, denn solche schlechthin unanschaulichen Ideen 
sind „Vemunftbegriffe“, kraft deren die „Kritik“ alle bisherige 
Metaphysik, in ihrer empiristischen Gestalt geradeso wie in ihrer 
rationalistischen, als „transzendentalen Schein“ erweist.

Abstrakt genommen sind die Ideen Begriffe „von der Totalität 
der Synthesis“,20 und haben insofern allgemein den Status von 
Gesetzen für die (produktive) Einbildungskraft, d. h. das Gefühl 

15 M. Mendelssohn: Über das Erhabene und Naive (1758). In: ders.: Ästh. 
Schriften in Auswahl. Hg. von O.F. Best. Darmstadt 21974, S. 210: „Man nen­
net Gott das erhabenste Wesen. Man nennet eine Wahrheit erhaben, die irgend 
ein sehr vollkommenes Wesen, als Gott, das Weltall, die menschliche Seele 
angehet [...]“ - die Gegenstände der Metaphysica specialis, die der Kantsche 
Gedanke in die poietische (disjunktive), praktische (hypothetische) und theo­
retische (kategorische) Idee verwandeln wird.
161. Kant: Kritik der Urteilskraft (KU), B 80.
17 A.a.O., S. 93.
18A.a.O.,S. 193.
191. Kant: Kritik der reinen Vernunft (RV), A XL
20 A.a.O., B 380.

369

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Erhabenen ist „Achtung für unsere eigene Bestimmung, die wir 
einem Objekte [...] durch eine gewisse Subreption [...] beweisen“.21 
Diese „Subreption“ ist näher die „Verwechselung einer Achtung 
für das Objekt statt der für die Idee der Menschheit in unserm 
Subjekte“,22 für die Idee der Freiheit nämlich, so daß hier der be­
rühmte „moral sense“ entspringt, auf den der Anti-Rationalismus 
des Jahrhunderts gesetzt hatte. Denn die „Kritik der praktischen 
Vernunft“ läßt sehen, daß unter allen Gefühlen einzig das morali­
sche Gefühl a priori erkannt werden kann23 und in der Tat die Sitt­
lichkeit selbst ist, freilich „subjektiv als Triebfeder betrachtet“.24 25 26 
Entsprechend heißt es bereits in der Untersuchung der „Triebfe­
dern der reinen praktischen Vernunft“, daß die Achtung erwecken­
de Idee der Persönlichkeit „uns die Erhabenheit unserer Natur 
(ihrer Bestimmung nach) vor Augen stellt“,23 und namentlich das 
Dynamisch-Erhabene entdeckt uns „eine Überlegenheit über die 
Natur, worauf sich eine Selbsterhaltung von ganz andrer Art grün­
det, als diejenige ist, die von Natur außer uns angefochten und in 
Gefahr gebracht werden kann, wobei die Menschheit in unserer 
Person unemiedrigt bleibt, obgleich der Mensch jener Gewalt un­
terliegen müßte“.24

Hier ist der „delightful Horrour“ nun gedacht als das Fürsich- 
werden der Vemimftbestimmung des Menschen, der Freiheit, wie 
sie sich dann absolut, nämlich auch noch gegen Kants Moralismus 
als gegen den letzten Rest der Empfindsamkeit gekehrt, 1795-1796 
in den „Philosophischen Briefen über Dogmatismus und Kriticis- 
mus“ des jungen Schelling ausspricht: „Ich verstehe Sie, theurer 
Freund! Es dünkt Ihnen größer, gegen eine absolute Macht zu 
kämpfen und kämpfend unterzugehen, als sich zum Voraus gegen 
alle Gefahr durch einen moralischen Gott zu sichern. Allerdings ist 
dieser Kampf gegen das Unermeßliche nicht nur das Erhabenste, 
was der Mensch zu denken vermag, sondern meinem Sinne nach 

21 KU B 96.
2A.a.O, S.97.
“RVBBO.
241. Kant: Kritik der praktischen Vernunft, A134.
25A.a.O.,S. 156.
26 KU B 105.

370

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst das Princip aller Erhabenheit“.27 War die „Unform“28 der 
Natur für Kants Einbildungskraft „gleichsam ein Abgrund, worin 
sie sich selbst zu verlieren furchtet[e]“,2’ dann tilgt Schelling das 
„gleichsam“, indem ihm jenes Unermeßliche zur Nacht des abso­
luten Chaos, des „gememschaftliche[n] Keim[s] der Götter und der 
Menschen“30 geworden ist, und die , Ansicht des Universums als 
Chaos“ gilt ihm als „die Grundanschauung des Erhabenen“, weil 
in diesem „in absoluter Identität alles als eins hegt“.31

Insofern ist das Chaos auch „das Antlitz der furchtbaren und 
zerstörenden Natur“, die es nicht nur zu ertragen gilt, denn 
,,[s]chwerlich möchte es in einem Zeitalter der Kleinlichkeit der 
Gesinnungen und Verkrüppelung des Sinns ein allgemeineres Mit­
tel geben sich selbst davor zu bewahren und immer davon zu reini­
gen, als diesen Verkehr mit der großen Natur“,32 die freilich - diese 
Einsicht Kants hält Schelling fest - nicht an sich erhaben ist, „weil 
hier die Gesinnung oder das Princip, durch welches das Endliche 
zum Symbol des Unendlichen herabgesetzt wird, doch nur in das 
Subjekt fallt“.33 Gleichwohl hat es mit der Kantschen „Subreption“ 
nicht mehr sein Bewenden. Denn indem das Subjekt nicht länger 
als praktisch, sondern als produktiv (poietisch) gedacht wird, ist 
zwar nicht die Natur, wohl aber „in der Kunst das Objekt selbst“34 
erhaben, und damit wird Schelling auf eine Bestimmung des Erha­
benen aufmerksam, die in der "Kritik der Urteilskraft” nur für die 
„Größenschätzung der Naturdinge“35 von Interesse war, nämlich 
auf die Zeit.

27 F.W.F. Schelling: Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kriticismus. 
In: ders.: Historisch-Kritische Ausgabe. Hg. von H. M. Baumgartner, W. G. Ja­
cobs, H. Krings und H. Zehner. Stuttgart 1976 ff., Band 3, S. 50; vgl. Sämt­
liche Werke (SW). Hg. von K.F.A. Schelling. Stuttgart und Augsburg 1856- 
1861, Band 1, S. 284.
“KUBXLVHI.
wA.a.O.,S. 98.
30 F. W. F. Schelling: Philosophie der Kunst, SW 5, S. 394.
31 A.a.O., S. 390.
32A.a.O, S.464.
33 A.a.O., S. 468.
«AaO.
35 KU §26.

371

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Denn Zeit ist allgemeine Form der Einbildung des Unendlichen 
ins Endliche, sofem als Form, abstrahirt von dem Realen, ange­
schaut. Das Princip der Zeit im Subjekt ist das Selbstbewußtseyn, 
welches eben die Einbildung der Einheit des Bewußtseyns in die 
Vielheit im Idealen ist. Hieraus ist die nahe Verwandtschaft des 
Gehörsinns überhaupt und der Musik und der Rede insbesondere 
mit dem Selbstbewußteyn begriffen“.36 Woraus erhellt, warum 
Schelling, alles andere als selbstverständlich, die Kunstformen auf 
der Basis der Musik konstruiert, und warum die Musik, was den 
Frühromantikem allerdings ganz selbstverständlich war, die ei­
gentlich erhabene Kunst ist. Als „reales Selbstzählen der Seele“ ist 
„ihre nothwendige Form [...] die Succession“,37 und der Rhythmus 
- „keine Erfindung scheint den Menschen unmittelbarer durch die 
Natur selbst inspirirt zu seyn“38 - ist „überhaupt Verwandlung der 
an sich bedeutungslosen Succession in eine bedeutende. [...] wo­
durch das Ganze nicht mehr der Zeit unterworfen ist, sondern sie 
in sich selbst hat“.39 D.h. die Musik ist nicht nur ein erhabenes 
Kunst-Produkt, sondern die Erscheinung des Erhabenen selbst, 
indem diese „grenzenloseste aller Künste” zugleich die "verschlos­
senste“ ist, „die die Gestalten noch im Chaos und ununterscheidbar 
begreift, und die nur die reine Form dieser Bewegungen, abgeson­
dert vom Körperlichen, ausdrückt“.40

Der Klang ist daher „die Anschauung der Seele des Körpers 
selbst“41 und höher hinauf die Selbst-Anschauung der Seele, so daß 
Schelling sagen kann, das Gefühl, das die Vollendung ästhetischer 
Produktion begleitet, sei „zugleich eine Rührung“.42 Kant hatte 
nämlich das Gefühl des Erhabenen im Unterschied zum Ge­
schmack als eine „Bewegung des Gemüts“ bestimmt, die „mit ei­
nem schnellwechselnden Abstoßen und Anziehen eben desselben 
Objekts“43 verglichen werden kann. Zwar hatte er die „Zitterun­

36 SW 5, S. 491.
37A.a.O.
38A.a.O,S. 492.
39A.a.O.,S. 493.
40A.a.O., S. 504.
41 A.a.O., S. 490.
42 F. W. F. Schelling: System des transcendentalen Idealismus, SW 3, S. 617.
43 KU B 80.

372

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen“,44 durch welche die Musik wirkt, ganz physikalisch verstan­
den, aber im Unterschied zu den „Lichtbebungen“ der Farben sind 
sie ästhetisch als solche bemerklich und eignen sich daher wie kein 
anderes künstlerisches Medium zur Darstellung der Rührung und 
damit zu der des Erhabenen. Friedrich Schlegel kann daher knapp 
notieren: „Erhaben ist was unendlich tönt“.45

Das mag anzeigen, welche Bedeutung eigentlich dem fünften 
und abschließenden Teil von Burkes „Inquiry“ zukommt, der den 
schlichten Titel „On Words“ trägt. Burke behauptet hier nämlich, 
die gewöhnliche Wirkung der Dichtung läge keineswegs darin, daß 
sie gegenständliche Vorstellungen erwecke, weshalb sie strengge­
nommen gar keine „nachahmende“ Kunst sei: Klang, Bild und 
Affekt seien die drei Wirkungen der Worte, und komplexen Ab­
strakta wie Freiheit, Ehre usw. fehlten die Bilder,46 aber gerade sie 
rührten uns am stärksten. D.h. die Erzeugung der Seelenrührung 
durch den Klang ohne den Umweg über ein bestimmtes (endliches) 
Signifikat erweist sich im letzten Abschnitt des „Inquiry“ als die 
höchste Gewalt des Sublimen. Es ist, ohne daß Burke sich vermut­
lich, trotz Händel, darüber schon hätte Rechenschaft ablegen kön­
nen, zugleich die Bestimmung der „absolut“ werdenden Musik.47 
Der einfache C-Dur-Akkord über dem Wort „Licht“ in „Es werde 
Licht“, das bereits Longinus bewundert hatte,48 galt seit der Urauf­
führung von Haydns „Schöpfung“ 1798 als ein Musterbeispiel der 
erhabenen Wirkung49 derjenigen Kunst, von der Kant noch tradi­

^A.a.O., S. 212.
45 F. Schlegel: Philosophische Lehrjahre I. In: Kritische Ausgabe. Hg. von E. 
Behler unter Mitwirkung von J.-J. Anstett und H. Eichner. München / Pader­
born / Wien 1960 ff., Band XVIII, S. 222.
46 E. Burke: a.a.O., V.4.
47 Der Terminus stammt vermutlich von Richard Wagner, der gegen die abso­
lute Musik in ”Oper und Drama” (1852) um des „Dramas der Zukunft“ willen 
zu Felde zieht.
48 nEPI YTOYE, 9.9.
49 Schelling äußert sich darüber nicht, beschwert sich aber über das Gegenteil 
des Erhabenen beim „Blöcken der Schafe in Haydns Schöpfungsmusik“: daran 
könne nur „ein ganz verdorbener und gesunkener Geschmack, wie der heutige 
z.B.“ sich ergötzen, SW 5, S. 496.

373

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionellerweise behauptet hatte, daß sie bloß mit Empfindungen 
spiele.50

Galt also von der Antike bis ins Barock einschließlich das Erha­
bene als eine Erscheinungsweise des Schönen, als das überwälti­
gend-erhebende Schöne, das füglich das Sublime genannt werden 
kann, dann hatte die Empfindsamkeit mit ihrem „delightful Hor- 
rour“ die beiden Begriffe zu trennen begonnen, und die„Kritik der 
Urteilskraft“ befestigt schließlich ihren reinen Gegensatz: Kants 
Erhabenes ist in diesem Sinn nicht sublim. Dagegen halten die 
Frühromantiker und Schelling, der sich um des für sein Denken 
zentralen Begriffs des Tragischen wegen an Schiller orientiert,51 * 
zwar am rein Erhabenen von Natur und Geschichte fest, aber ihr 
von Fichte ausgehendes produktives Denken objektiviert zugleich 
das Erhabene im Kunstprodukt, so daß dies Denken, wiewohl ei­
nem neuen Prinzip folgend, unter dem Namen des Erhabenen das 
Sublime wieder in sein altes Recht setzt: „Das Erhabene in seiner 
Absolutheit begreift das Schöne, wie das Schöne in seiner Abso­
lutheit der Erhabene begreift“.51 Und Schellings Kunstphilosophie 
bringt zum Vorschein, daß das Erhabene, das für sich genommen 
also das Gefühl der unendlichen Produktivität ist, sein reines Da­
sein als Produkt an der Musik hat. Denn indem die Musik, und nur 
sie, ins Chaos als solches reicht, ist sie „nichts anderes als der 
urbildliche Rhythmus der Natur und des Universums selbst, der 
mittelst dieser Kunst in der abgebildeten Welt durchbricht“.53

Schopenhauer scheint daher Schelling denkbar nahe zu sein, 
wenn er die Musik das ,»Abbild des Willens selbst“ nennt.54 Allein 

50 KU B 220 f.
51 1793 erscheint in der Neuen Thalia Schillers Abhandlung „Vom Erhabenen“, 
von der er unter dem Titel „Über das Pathetische“ 1801 nur den zweiten Teil 
in seine „Kleineren prosaischen Schriften“ aufhehmen wird, die anstelle des 
ersten Teils einen neuen Aufsatz mit dem Titel „Über das Erhabene“ enthalten. 
Ihn legt Schelling seinen Vorlesungen zugrunde. Zum Verhältnis der Schel- 
lingschen Ästhetik zur Schillerschen vgl. C.-A. Scheier: Kants dritte Antinomie 
und die Genese des tragischen Gedankens: Schelling 1795-1809. In: Philoso­
phisches Jahrbuch der Görres-Gesellschaft 103 (1996), S. 76-89.
51 SW 5, § 66, S. 468.
53A.a.O., S. 369.
54 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, Band I (WWVI), § 
52. In: Werke. Hg. von L. Lütkehaus, Bd. L Zürich 1988, S. 341.

374

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Erläuterung, alle andern Künste redeten „nur vom Schat­
ten, sie aber vom Wesen“, setzt er sich schroff nicht nur von 
Schelling, sondern von der klassischen deutschen Philosophie ins­
gesamt ab. Denn obwohl seine Theorie des Erhabenen55 * auf den 
ersten Blick epigonal an Kant orientiert zu sein scheint, erweist sie 
sich als autochthon, sobald sie auf seine „pessimistische“ Kunst- 
Anschauung überhaupt zurückgelesen wird. Während die Kirnst 
nämlich für die frühromantischen und idealistischen Nachfolger 
Kants die Erscheinung, d. h. Offenbarung der (ästhetischen) Ideen 
war, so daß Schelling geradezu sagen kann: „Die unmittelbare Ur­
sache aller Kunst ist Gott“,55 ist sie für Schopenhauer bereits zur 
willkürlichen „Wiederholung“,57 zur Reproduktion von „Ideen“ ge­
worden, die die rein vorgestellte Textur des „Schleiers der Maja“58 
sind, des beirrenden Scheins, der den Abgrund des ewig ungesät­
tigten Willens zum Leben überspielt, aus dem allerdings, von allen 
Beirrungen die verführerischste, eben jene Kunst aufsteigt, die gar 
nichts widerspiegelt und so rein syntaktisch ist wie der nur sich sel­
ber nachstellende Wille selber: die Musik.

Obwohl sie für Schopenhauer selbst als dies bloße Vorspiel des 
Ernstes der Resignation59 eine schöne Kunst bleibt - Rossini war 
seine pietra del paragone rettet sich in ihr doch das Erhabene 
aus der Metaphysik in die Moderne. Wenn der formale Begriff des 
Erhabenen aber dies ist, das Gefühl der Produktivität als solcher 
zu sein, dann muß es unter den Bedinungen der nicht länger hand- 
werktich-manufäkturiellen, sondern industriellen Produktionsweise 
auch eine ganz neue geschichtliche Gestalt annehmen.50 So wird 
Nietzsche nicht nur über den spätidealistischen F. Th. Vischer, den 
„zum Glück verblichenen ästhetischen Schwaben“,51 seinen Spott 
ausgießen, sondern dem modernen Erhabenen selbst an die Wurzel 
gehen: „Einen Erhabenen sah ich heute, einen Feierlichen, einen 

55 A.a.O., § 39.
55 SW 5, § 23, S. 386.
57 WWVI, § 37, S. 264.
“A.a.O. §63, S. 456.
59 A.a.O. §53, S. 353.
50 Zum folgenden ausführlich C.-A. Scheier: Ästhetik der Simulation. Formen 
des Produktionsdenkens im 19. Jahrhundert. Hamburg 2000.
51 F. Nietzsche: Ecce homo. Der Fall Wagner. 2. Kritische Gesamtausgabe 
(KGA). Hg. von G. Colli und M. Montinari. Berlin 1967 ff., Band VI.3, S. 357.

375

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Büsser des Geistes: oh wie lachte meine Seele ob seiner Hässlich­
keit!“62

Hinter der Maske dieses „Erhabenen“ lugt Richard Wagner her­
vor, dessen Festschrift „Beethoven“ (1870), mit Schopenhauer, 
gelehrt hatte, der Begriff des Schönen sei erzeugt vom Gefühl der 
„Beruhigung beim reinen Gefallen am Scheine“,63 während die 
Musik, gegen Schopenhauer, „an und für sich einzig nach der Ka­
tegorie des Erhabenen beurteilt werden" könne.64 Wagner erteilt da­
mit einerseits dem frühromantischen und mit ihm dem metaphysi­
schen Kunstbegriff überhaupt eine Absage. Die Erscheinung des 
Göttlichen ist depotenziert zum bloßen Schein, zur Simulation. 
Aber das verbindet ihn noch mit Schopenhauer, dem philosophi­
schen Archegos der Moderne. Hingegen seine Lehre von der Identi­
fikation des Künstlers mit dem allmächtigen Weltwillen65 verwan­
delt den Schopenhauerschen Willensbegriff von Grund auf. War 
dieser nämlich der Begriff der im Schein der Natur unerträglich ge­
wordenen Reproduktion, dann stellt Wagner im Willen die ästhe­
tisch-politisch gegen die als „Mode“ herrschende Reproduktion 
hervorzuführende ursprüngliche Produktion not, worin Schopen­
hauers Wille zum Leben in den Willen zur Macht verwandelt ist 
(den Nietzsche gegen seinen Wagnerschen Begriff - nämlich Pro­
duktion der Simulation von ursprünglicher Produktion zu sein - 
noch einmal verwandeln wird).

Negativ Hegt die Radikalität des modernen Kunstbegriffs, wie 
ihn zuerst Schopenhauer faßt, darin, daß das jetzt nicht länger 
metaphysisch als Reflexion, sondern als natürliche bzw. gesell­
schaftliche Reproduktion gedachte Dasein „ein stetes Leiden und 
theils jämmerlich, theils schrecklich ist; dasselbe hingegen als Vor­
stellung allein, rein angeschaut, oder durch die Kirnst wiederholt, 
frei von Quaal, ein bedeutsames Schauspiel gewährt“.66 Die Exi­
stenz als solche kehrt dem Künstler fortan das „Antlitz der Me­

62 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra. Von den Erhabenen. KGA VI. 1, S. 
146.
63 R. Wagner: Beethoven. Hg. von W. Golther. Leipzig o. J., S. 16.
“A.a.O., S. 25.
65A.a.O.,S. 18f.
66WWVI,§52, S. 353.

376

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dusa“67 entgegen, aber der neue Perseus entbehrt des alten Spiegels 
des „Vemunftbegriffs“, und es bleibt ihm nichts übrig, als zu tun, 
was Baudelaire sich zusprach: Ich zog aus jedem Ding die Quint­
essenz der Dinge, Du gabst mir deinen Kot - ich machte daraus 
Gold.68 - die häßliche Wirklichkeit nämlich zu „sublimieren“.

Darin scheint Baudelaire sich Burke zu nähern, aber die epo­
chale Differenz ist unübersehbar. Denn war es im 18.Jahrhundert 
um die Sublimation einer Naturerscheinung zu tun, ist es jetzt die 
gesellschaftlich-industrielle Wirklichkeit, die im ganzen den Cha­
rakter der Unerträglichkeit angenommen hat. Im Blick auf sie ver­
birgt sich in Baudelaires Alchemie der Sublimation freilich eine, 
von ihm selber klar erkannte, Zweideutigkeit.69 Der Künstler steht 
nämlich, nicht anders übrigens als der Philosoph, hinfort vor der 
Alternative, entweder jenen „Schleier der Maja“ durchsichtig zu 
machen, der das sinnlose Ansich der Welt verhüllt, oder aber an 
ihm als Schleier fortzuweben, ihn zu reproduzieren. Diese Mög­
lichkeit der Wiederholung des metaphysischen Scheins, wie er 
seither die medusische Wirklichkeit der Welt überblendet, d. h. die 
Reproduktion der Schönheit als Warencharakter wird sich als die 
universale Produktion von Surrogaten erweisen, die, unabtrennbar 
von den aufziehenden Ideologien, im frühen 20.Jahrhundert den 
Charakter der von Adornos und Horkheimers „Dialektik der Auf­
klärung“ kritisierten „Kulturindustrie“ angenommen hat. Ihr erster, 
gleichsam noch unschuldiger Name heißt „paradis artificiels“, und 
es mag einer Anmerkung wert sein, daß die auf die persische Wur­
zel des griechischen Worts ttapaöeiaog achtende korrekte franzö­
sische Übersetzung clöture wäre.

Verläßt sich auch in ihrer existenziell-absoluten Spitze, nämlich 
in Schellings Philosophie der Offenbarung, die neuzeitlich-produk­
tive Reflexion nur, um in sich zurückzukehren,70 dann fundiert die 

67 Vgl. hierzu M. Praz: La came, la morte e il diavolo nelle letteratura romanti- 
ca. Florenz 1930 (dt. Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik. München 
1960).
68 Ch. Baudelaire: Skizze eines Epilogs ftlr die zweite Auflage der Fleurs du 
Mal: „Car j'ai de chaque chose extrait la quintessence, / Tu m'as donnd ta boue 
et j'en ai fait de Tor“.
69 Vgl. z. B. den Essay L'dcole paienne von 1852.
70 F. W. F. Schelling: Philosophie der Offenbarung. Achte Vorlesung, SW 13, 
S. 162f. Vgl. C.-A Scheier: Schellings Modernität Abgrund und Grenze. In: 

377

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moderne Reproduktion, die Heidegger, Nietzsche mehr parodierend 
als transformierend, „die ständig rotierende Wiederkehr des Glei­
chen“71 nannte, die Semantik der progredierenden Simulation. Da­
gegen sei „le sublime“ das Unkonsumierbare, hat Lyotard 1988 
seine Überlegungen in einem Gespräch zusammengefaßt,72 und 
man kann wohl sagen, daß die Philosophie, neben und mit der 
„authentischen“ Kunst, seit den Tagen von Kierkegaards Tautolo­
gie 'Das Unbekannte ist das Unbekannte'73 auf der Suche war nach 
dem „Unkonsumierbaren“ in einer progressiv-simulierten Welt, 
die, um Beispiele zu nennen, Kierkegaard selber das ästhetische 
Stadium, Marx den Kapitalismus, Nietzsche den Nihilismus, Witt­
genstein (mit Spengler) die Zivilisation, Heidegger das Gestell, 
Adorno den Verblendungszusammenhang und Derrida den ökono­
mischen Zirkel genannt haben. Als sublim galt dabei immer wieder 
und auf immer andere Weise dasjenige, was sich nicht in der Au- 
topoiesis, als in der Simulation, sondern in der Autodestruktion der 
operationalen Bilderzeugung von sich her zeigen sollte.

„The Sublime is Now“ war die Einsicht, die Barnett Newman 
ins Werk setzte. Um dieses sublimen Jetzt inne zu werden, bedarf 
es des richtigen Abstands des Betrachters zu den „Who's afraid of 
red, yellow and blue“-Bildem, „Vir heroicus sublimis“ usw., und 
allerdings ist das Jetzt das des Betrachters: „I became involved 
with the idea of making the viewer present: the idea that 'Man is 
Present'“.74 Der Gedanke, daß der Mensch die Gegenwart ist: das 
ist offenbar die ästhetische Existenzialisierung der Wittgenstein- 
schen Einsicht: „Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern 
daß sie ist“.75 Es ist dies wiederum das Von-sich-selbst-her, Lyo- 

Una mirada a la filosofia de Schelling. Actas del Congreso Intemacional. 
Transiciones y pasajes: naturaleza e historia en Schelling. Santiago de Com­
postela. Octubre de 1996. Ed. Arturo Leyte Coello. Vigo 1999, S. 257-265.
71 M. Heidegger: Was heißt Denken? Tübingen 1961, S. 47.
72 In: Kunstforum 100, April/Mai 1989, S. 354-363.
73 S. Kierkegaard: Philosophische Bissen, Kap. HI, zit. nach der Obs. von H. 
Rochol. Hamburg 1989, S. 38.
74 M. Imdahl: Barnett Newman. Who's afraid of red, yellow and blue DL In: 
Chr. Pries: A.a.O., S. 233-252, hier S. 237. Vgl. auch J.-F. Lyotard: Der Augen­
blick, Newman. In: P. Engelmann (Hg.): Das Inhumane, Plaudereien über die 
Zeit. Wien 1989, S. 141-157.
75 L. Wittgenstein: Logisch-philosophische Abhandlung, 6.44.

378

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tards „Unkonsumierbares“, bei Newman vergegenwärtigt als eine 
paradox-produzierbare Präsenz, die insofern nicht länger außer­
halb, als Jenseits, gesucht wird, sondern innerhalb der simulierten 
Wirklichkeit gefunden werden soll.

Indem Newmans ästhetisches Denken damit auf dem Weg ist zu 
Levinas* emphatisch-ethischem und darin anti-ästhetischem Den­
ken des unendlich Anderen, wird der Begriff des Sublimen prekär. 
Denn Levinas* Anderer ist entschieden nicht sublim, sondern erha­
ben, und dies nicht, trotz des Lyotardschen Anknüpfungsversuchs, 
im Sinne Kants, weil ohne, ja prononciert gegen dessen metaphysi­
schen Vernunft-Begriff, sondern eher im Sinne Wagners. Levinas* 
Unendlichkeit ist, wäre zugespitzt zu sagen, die in Newmans - 
Gegenwart beglaubigendem - Menschen entzogene Wagnersche 
Musik. Das vermag auf überraschende Weise die sich von Anfang 
an durch Derridas Werk ziehende Polemik gegen den „Phonozen- 
trismus“ zu erläutern.

Dieser soll ja das Wesen der „Metaphysik“ im ganzen definie­
ren. Aber Derrida hat nicht gesehen, daß das Verhältnis von 
Schrift und gesprochener Sprache keineswegs schon, wie er unter­
stellt, bei Platon, sondern erst unter den Bedingungen der industri­
ellen Produktion, also im 19.Jahrhundert, problematisch werden 
konnte und mußte. Denn die Schrift als philosophisches Problem 
ist das menschliche Produkt mit dem Versprechen, daß sich in ihm 
die Produktivität selbst, die sich in allen andern technischen Pro­
dukten unabsehbar entzieht, bis zu einer Lesbarkeit verdeutlicht, 
welche, wo Produktivität aus dem Wesen der Natur und ihres 
Grundes ins Wesen des Menschen verwandelt ist, sich notwendig 
zugleich präsentieren muß als Lesbarkeit der technischen Welt. 
Und Wagner, der in seinem „Beethoven“ die Herrschaft der mo­
dernen „Mode“ als Resultat einer universalen Dekadenzgeschichte, 
nämlich eben der Kulturgeschichte progredierender Schriftlichkeit 
deutet, muß als der Hauptvertreter des geschichtlich-realen Phono- 
zentrismus deshalb angesehen werden, weil er die qxovri in der 
Gestalt der Musik als das originär gegebene Wesen des - primär 
allerdings des deutschen - Menschen behauptete.

Geht so Derridas Stoß gegen die Metaphysik (ohne Anführungs­
zeichen) ins Leere, trifft sie doch die „Metaphysik“ (mit Anfüh­
rungszeichen) als die gegen sich selbst um einer erhabenen vor­
schriftlichen Lautlichkeit willen reagierende Moderne. Die Kritik 
des Phonozentrismus erweist sich darin als Empfindlichkeit gegen 

379

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Zug der eignen Gegenwart, den Derrida seismographisch 
auch dort verzeichnet, wo prima facie vom Verhältnis Sprachcha­
rakter - Schriftcharakter gar nicht die Rede ist, nämlich in Lyo- 
tards Preis des Sublimen, das zum Ethisch-Erhabenen ä la Levinas 
drängt, ohne vom Ästhetisch-Erhabenen ä la Newman lassen zu 
wollen. Völlig überraschend bricht Derrida auf der vorletzen Seite 
seines Buchs über „Das Falschgeld“ in die Worte aus: „Eine Gabe 
signiert nicht, sie rechnet nicht einmal mit der Zeit, die ihr Gerech­
tigkeit angedeihen ließe. Heute eine Seltenheit, und die 'Modernität' 
Baudelaires hat die schöne Unverschämtheit, uns daran noch zu 
erinnern, er glaubt nicht mehr ans Erhabene, er gibt ihm keinerlei 
Kredit. Das Erhabene: Spekulation, Falschgeld, das man nach der 
hoffnungslosen, der grausamen, tötenden Liebe zum Schönen sub­
stituieren möchte“.76

Nicht im Erhabenen, nicht im Sublimen, heißt das, schimmert 
das Licht der outre-clöture,77 sondern im Schönen. Und hier scheint 
sich Derrida in eine jener Aporien manoeuvriert zu haben,78 die er 
immer bewußter in sein Werk einschreibt und die in der Tat soviele 
Ausweglosigkeiten einer Moderne sind, die sich, mit Nietzsche 
gesprochen,79 satt hat, ohne von sich selber loszukommen. Denn 
ein Schönes, das keine andre Liebe erlaubt als eine, die grausam, 
prostituierend, tötend ist - was wäre es, wenn nicht das Erhabene 
noch einmal, das in Gestalt seines Anderen grimmige Gewalt übt? 
Und hier ist wohl darauf zu achten, daß Derrida „Les plaintes d'un 
Icare“80 nachdenkt und schließlich „so leise wie möglich“ nach­
spricht,81 und daß schon bei Baudelaire die Gewalt des Erhabenen82 

76 J. Derrida: Donner le temps. 1. La fausse monnaie. Paris 1991, S. 216.
77 J. Derrida: De la grammatologie. Paris 1967, S. 25.
78 J. Derrida: Apories. Mourir - s'attendre aux ,Jimites de la veritd“. Paris 1996.
79 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, 3.14, KGA VI.2, S. 386: „Ich bin, 
der ich bin: wie käme ich von mir selber los? Und doch - habe ich mich satti...“
80 Ch. Baudelaire: Nouvelles Fleurs du Mal, Nr. XV, Vv. 13-16: „Et brüte par 
l'amour du beau, / Je n'aurai pas l'honneur sublime / De donner mon nom ä 
1'abime / Qui me servira de tombeau“. (Und verbrannt von der Liebe zum Schö­
nen / Werde ich nicht die erhabene Ehre haben, / Meinen Namen dem Abgrund 
zu geben, / Der mir zum Grab dienen wird.)
81J. Derrida: Donner le temps, a.a.O. S. 217.
82 Hierzu C.-A. Scheier: Kitsch - Signatur der Moderne? In: ZiF Mitteilungen 
2/2000, S. 4-10.

380

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gestalt seines Andern bedarf - und nicht erst bei Baudelaire. 
1825 hat August Graf von Platen die berühmten Verse geschrie­
ben:83

Wer die Schönheit angeschaut mit Augen,
ist dem Tode schon anheimgegeben,
Wird für keinen Dienst auf Erden taugen,
Und doch wird er vor dem Tode beben,
Wer die Schönheit angeschaut mit Augen!

Die Gewalt des modernen Erhabenen in der Gestalt seines Ande­
ren: Welches Andere aber kann dies sein, wenn nicht die Schönheit 
der jüngst-vergangenen Metaphysik - die erinnerte Schönheit? „La 
beaute“, notierte Stendhal, „n'est que la promesse du bonheur“.84 
Dies „nur“ wäre zu Anfang des 21. Jahrhunderts wohl neu zu be­
denken.

83 A. Graf v. Platen: Werke Band I, Lyrik. Hg. von K. Wölfel und J. Link. 
München 1982, "Tristan”, S. 69.
84 Stendhal: De l'amour (1822), ch. XVII, vgl. Rome, Naples et Florence (1826) 
unter dem 28. Oktober 1816.

381

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

