I1. Wie sublim ist das Erhabene?!
Claus Artur Scheier

Ganz ,,im Geist einer Sprache, die es liebt, die unmittelbare Sache
germanisch und die reflektierte Sache romanisch auszudriicken®?
hat Wolfgang Welsch angemahnt, deutsche Interpreten sollten ,,nie
vergessen, daB im Franzosischen, wenn es um das 'Erhabene’ geht,
von einem 'Sublimen' die Rede ist. Das allein schon halt nicht bloB
Monumentalitit fern, sondern begiinstigt und verlangt einen subti-
len Stil der Reflexion und Argumentation“.® Welsch hat in der vor
ungefihr zwei Jahrzehnten wieder modisch gewordenen Rede vom
»erhabenen Kunstwerk“ einen hohlen Beiklang registriert, so etwas
wie eine miBliche Reminiszenz, die dem lingst geldufigen ,,sublim“
nie anhing.

Diirfen wir also Barnett Newmans beriihmten Titel ,, The Sub-
lime is Now* (1948) geradenwegs mit ,Das Erhabene ist Jetzt”
iibersetzen, oder werden wir der Progammatik solcher Kunst eher
gerecht, wenn wir reflektiert bei “Das Sublime ist Jetzt” bleiben?
Wie erhaben ist das Sublime, das namentlich durch Jean-Frangois
Lyotard zu einem zentralen Thema der Asthetik-Diskussion in den

! Karl Alberts Dissertation ,Die Lehre vom Erhabenen in der Asthetik des
deutschen Idealismus® behandelte 1950 ein damals ,.ein wenig altmodische[s]
Thema“ (S. 9). In: K. Albert: Philosophie der Kunst, Philosophische Studien
Band II, Sankt Augustin 1989, S. 3-137, erschien sie auf dem Hohepunkt einer
neuen, von Jean-Frangois Lyotard ausgeldsten Diskussion tiber ,,das Erhabe-
ne“, die im schnellebigen #sthetischen Diskurs bereits wieder historisch ge-
worden ist. Mit ideologiekritischem Akzent hat Karl Albert ,Das Thema des
Erhabenen in der Asthetik der Gegenwart“ dann noch einmal aufgenommen in:
Zeitschr. f. Asthetik und allgem. Kunstwiss. 41/2 (1996), S. 195-204. Die fol-
gende, ihm zum 80. Geburtstag gewidmete Uberlegung kann daher, ankniip-
fend an seine Befunde, nicht mehr sein als eine Nachbemerkung. Ob die medi-
ale Moderne einen eignen Begriff des Erhabenen entwickeln wird, ist kaum zu
antizipieren. Unbeschadet dessen bleibt das Thema bedenkenswert.

? K. Marx: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie, Bd. 1 (MEW Bd.
23). Berlin 1969, S. 50, Anm. 4.

> W. Welsch: Adornos Asthetik: eine implizite Asthetik des Erhabenen. In: Chr.
Pries (Hg.): Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und GréBenwahn, Wein-
heim 1989, S. 185-213, hier S. 207.

365

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. Vdel Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

achtziger Jahren geworden war? Lyotard hat energisch immer wie-
der und in immer neuen Beleuchtungen an Kants Lehre vom Erha-
benen angekniipft, so daB die Auskunft naheliegt, sein ,,sublime™
sei in der Tat das Erhabene, umgedacht auf die geschichtliche Si-
tuation einer hinter sich selbst zu kommen suchenden Moderne.
Aber Sprachdifferenzen sind eben wo nicht unmittelbar sachliche,
so doch atmosphirische Differenzen, weshalb es methodisch nahe-
liegt, zwischen dem Sublimen und dem Erhabenen zundchst zu
unterscheiden und dann zuzuschen, wie erhaben jeweils das Sub-
lime, wie sublim jeweils das Erhabene ist.

Auf den Sprachgebrauch geachtet, ist das Erhabene unmittelbar
das Hervorgehobene, das Relief etwa als die ,.erhabene Arbeit®.
Das Gegenteil dazu ist das Flache, Platte, Glatte, das der Bewe-
gung des Auges usw. keinen Widerstand entgegensetzt oder gar
Einhalt gebietet. Das griechische v og hingegen meint das Hohe
als das, was oben, in der Luft, als Himmel, vor allem als der strah-
lende Ather im Unterschied zu dem, was auf der Erde ist, yopou.
Die griechische Rhetorik hat stattdessen schon frith Tansivov
gebraucht, das (auch sozial) Gedriickte, Niedrige, Kiimmerliche.
Dem entsprechen in der lateinischen Rhetorik das sublime und das
humile. Man weiB nicht recht, ob sublimis etymologisch von sub
quo limen est (worunter eine Grenze ist) oder von sub und limis =
limus (was in schriager Linie ansteigt) kommt,* wahrend humilis
sicher mit humus und homo zusammenhingt. Nach dieser Seite ist
das Sublime das, was den gemeinmenschlichen Aufenthalt, die
,Gewohnheit“, griechisch: sein n0oc, iibersteigt.

So ist zu sehen, daB das klassische Sublime nur die duBerste
Steigerung des Schonen oder des Schmucks, ornatus, im Griechi-
schichen oopog (der Rede) ist, und umgekehrt kann das Schéne
als eine ,Herablassung des Hohen, Erméglichung des ,,Wegs hin-
auf* gedacht werden, wie exemplarisch bei Platon. Freilich haben
weder der Neuplatonismus noch die ihn beerbende christliche
Theologie eine eigne Lehre vom Sublimen aufgestellt, wohl weil
die Hohheit des Ersten oder Gottes hier immer schon vorausgesetzt
war, jedoch das Schone spielt eine bedeutende Rolle bei Augu-
stinus nicht weniger als bei Plotin. Aber auch als ,,bloB“ rheto-
rischer Terminus hat das Sublime seine kosmologisch-theologische

“ A. Ernout, A. Meillet: Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire
des mots. Paris 41967, s. v.

366

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. /de/e Accass - [@



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herkunft nie ganz verleugnet;’ und Pseudo-Longinos preist nicht
nur vor den , klaren“ und ,miitzlichen” Bachen den Nil, dic Donau
und den Rhein (nachmals Hoélderlinsche Themen) als bewunde-
rungswiirdig,® sondern vor dem ,,reinen“, aber bloB irdischen Lam-
penlicht die ,,spontanen Feuerstréme des Atna und die (gleich-
wohl oft verdunkelten) Himmelslichter.” So behauptet er das Sub-
lime ebensowohl gegen das Niitzliche wie gegen das bloB Feh-
lerlose und weiB dabei schr wohl, daB ,das GroBe zum Sturz
neigt“, ta 8¢ peyado [ravia] acdadn, eine platonische Ein-
sicht,* die Barnett Newmans Zeitgenosse Martin Heidegger 1933
mit der Ubersetzung , Alles GroBe steht im Sturm... einschirfen
wird.’ Bis dorthin werden die Himmelslichter sich aber noch éfter
verdunkelt haben.

Die neuere Geschichte des Sublimen beginnt barock mit der
Ubersetzung des 'Longinus', die Nicolas Boileau Despréaux 1674
zugleich mit seiner ,,Art poétique* herausgab. Der Freund Racines
erwies sich damit auf der Hohe der Zeit, deren Thema die Leiden-
schaften, les passions, oder genauer: deren Verhiltnis zum Ver-
stand, raison, geworden waren. Bereits 1657 waren Pascals ,,Pro-
vinciales“ erschienen, 1665 La Rochefoucaulds ,Réflexions ou
sentences et maximes morales und 1667 Miltons ,,Paradise Lost®.
Dem Hochmittelalter gegeniiber ist die frithe Neuzeit, man denke
an Bruno oder Galilei, durch eine sich vertiefende Differenz von
(philosophischer) Wissenschaft und Religion gekennzeichnet, die
Descartes im ,,Discours de la méthode™ (1637) vorldufig zu einem

3 Vgl. Augustinus: En. in ps. CXXXVIL9: ,.Quid enim reges terrae desideraturi
sunt? Nonne jam habent ipsum imperium? Quidquid amplius desideraverit
homo in terra, usque ad imperium est desiderium ejus. Quid amplius potest?
Altior sublimitas necessaria est. Sed fortasse quanto altior, tanto periculosior.
Ideoque reges quanto sunt in majore sublimitate terrena, tanto magis humiliari
Deo debent*.

$ Dies offenbar polemisch gegen Kallimachos' Apollon-Hymnos 106-112, vgl.
A. Lesky: Geschichte der griechischen Literatur. Bern und Miinchen 21971
(photomech. Nachdruck Mtinchen 1993), S. 929.

7 ITEPI YWOYT, 35.4 f. Zur Stelle vgl. Longinus" On the Sublime, ed. with
intr. and comm. by D.A. Russell, Oxford 21970 (}1964).

¥A.a.0., 33.2, vgl. Platon: Rep. 497d 9.

° M. Heidegger: Die Selbstbehauptung der deutschen Universit4t. Breslau
1933, S. 22.

367

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. /de/e Accass - [@



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

prinzipiellen Sowohl - Als auch befrieden kann, eine methodische
Koexistenz, die alsbald von Pascals Entweder - Oder des ,Dieu
d'Abraham, Dieu d'Isaac, Dieu de Jacob, non des Philosophes et
des savants“ (Mémorial) aufgekiindigt wird - und es ist diese das
Regelwerk des Verstands sprengende existenzielle Kontradiktion
der Leidenschaft, die das ausgehende Jahrhundert noch einmal zur
Raison zu bringen unternimmt. Aber kaum drei Jahrzehnte nach
Erscheinen von Leibniz' Theodizee war der Zwist, zwar nicht zu-
gunsten der Religion, so jedenfalls zugunsten der leidenschaftlichen
Natur des Menschen entschieden, und Hume kann 1739 zuver-
sichtlich drucken lassen, der Verstand sei und solle nichts anderes
sein als der gehorsame Diener der Leidenschaften.

Humes Skeptizismus, der mit dem Kausalitétsprinzip den mner-
sten Nerv des Rationalismus traf, bezeichnet den ersten Hohepunkt
der Empfindsamkeit, deren philosophischen Anfang Shaftesburys
Brief iiber den Enthusiasmus (1707) machen diirfte. Damit tritt ein
Sublimes von ganz anderer Gewalt auf als Boileaus ,,schéne Un-
ordnung®," némlich der ,delightful Horrour“,”? den der Schauer-
roman der zweiten Jahrhunderthélfte auskosten wird.” Seine klas-
sische philosophische Formulierung erhilt dieser lustvolle Schrec-
ken 1757 durch Edmund Burke, wenig verwunderlich als Beitrag
zu einer Wissenschaft von den Leidenschaften.'* Die Frage 148t
sich stellen, was Burkes physiologisch interpretiertes ,,sublime®
noch mit der Grundbedeutung des alten vyog zu tun hat, und die
Antwort ist klarerweise die, daB es das Produkt der Reflexion des
Subjekts auf seine Existenz ist, die sich darin als gesichert erweist:
das Gemiit (mind) ist Herr seines Gefiihls (emotion), d. h. die Re-
flexion ist die Sublimation des Furcht- bzw. Schmerzerregenden

1% Reason is, and ought only to be the slave of the passions, and can never
pretend to any other office than to serve and obey them“ (David Hume: A Trea-
tise on Human Nature: Being An Attempt to introduce the experimental Me-
thod of Reasoning into Moral Subjects. London 1739, 2.3.3).

'' N. Boileau Despréaux: L'Art poétique, 2.72: ,,beau désordre*.

2 John Dennis 1704, zit. nach C. Zelle: Schonheit und Erhabenheit. Der An-
fang doppelter Asthetik bei Boileau, Dennis, Bodmer und Breitinger. In: Chr.
Pries: A.a.0., S. 55-73.

13 Der , trendsetter*, Horace Walpoles' The Castle of Otranto, erschien 1764.

' E. Burke: Philosophical Inquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime
and Beautiful, IV.1.

368

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. /de/e Accass - [@



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so, daB das Subjekt nicht diesem, sondern nur sich selbst subjiziert
ist. Es selbst ist jetzt der Ather, in den sich alles Gedriickte, das
vormalige tanewvov, auflést. Das klingt nach Kanis Bestimmung
des Erhabenen, mit der es sich bei ndherem Zusehen aber noch
anders verhilt.

Kant geht ndmlich nicht mehr vom Furchterregenden und so
auch gar nicht mehr vom Selbsterhaltungstrieb aus, sondern als
Erbe Mendelssohns' von einem Absoluten: ,Erhaben nennen wir
das, was schlechthin grof3 ist“.'® Die Einbildungskraft, die sich
dies Maximum anschaulich machen will, muB ihr fortgehendes
Auffassen (apprehensio) immer auch zusammenfassen (compre-
hensio aesthetica), die Zusammenfassungen ihrerseits zusammen-
fassen usf., d. h. eine unendliche Sukzessivitit in Simultaneitit zu
verwandeln suchen. Erhaben sind danach diejenigen Erscheinun-
gen, ,deren Anschauung die Idee ihrer Unendlichkeit bei sich
fithrt“,"” und diese Idee ist ein Begriff, ,,dem keine Anschauung
(Vorstellung der Einbildungskraft) adiquat sein kann“."® Was mit-
hin ,der gereiften Urteilskraft des Zeitalters“” als miBlungen er-
schienen war: die Sinnlichkeit zum Verstand zu bringen, das ge-
lingt Kant auf paradoxe Weise dadurch, daB er den Verstand zur
Vernunft bringt, denn solche schlechthin unanschaulichen Ideen
sind ,,Vernunftbegriffe”, kraft deren die ,Kritik“ alle bisherige
Metaphysik, in threr empiristischen Gestalt geradeso wie in ihrer
rationalistischen, als ,transzendentalen Schein® erweist.

Abstrakt genommen sind die Ideen Begriffe ,,von der Totalitét
der Synthesis“,”® und haben insofern allgemein den Status von
Gesetzen fiir die (produktive) Einbildungskraft, d. h. das Gefiihl

'> M. Mendelssohn: Uber das Erhabene und Naive (1758). In: ders.: Asth.
Schriften in Auswahl. Hg. von O.F. Best. Darmstadt 21974, S. 210: ,Man nen-
net Gott das erhabenste Wesen. Man nennet eine Wahrheit erhaben, die irgend
ein sehr vollkommenes Wesen, als Gott, das Weltall, die menschliche Seele
angehet [...]“ - die Gegenstinde der Metaphysica specialis, die der Kantsche
Gedanke in die poietische (disjunktive), praktische (hypothetische) und theo-
retische (kategorische) Idee verwandeln wird.

16 1. Kant: Kritik der Urteilskraft (KU), B 80.

7 Aa.0,8.93.

®Aa.0,8.193.

191, Kant: Kritik der reinen Vernunft (RV), A XL

® A.2.0., B 380.

369

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. /de/e Accass - [@



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Erhabenen ist ,, Achtung fiir unsere eigene Bestimmung, die wir
einem Objekte [...] durch eine gewisse Subreption [...] beweisen®.”!
Diese ,,Subreption ist niher die ,,Verwechselung einer Achtung
fur das Objekt statt der fiir die Idee der Menschheit in unserm
Subjekte”,? fiir die Idee der Freiheit nidmlich, so daB hier der be-
rihmte ,,moral sense” entspringt, auf den der Anti-Rationalismus
des Jahrhunderts gesetzt hatte. Denn die ,Kritik der praktischen
Vernunft® 1iBt sehen, daB unter allen Gefiihlen einzig das morali-
sche Gefiihl a priori erkannt werden kann® und in der Tat die Sitt-
lichkeit selbst ist, freilich ,,subjektiv als Triebfeder betrachtet.*
Entsprechend heiBit es bereits in der Untersuchung der ,,Triebfe-
dern der reinen praktischen Vernunft“, daB die Achtung erwecken-
de Idee der Personlichkeit ,uns die Erhabenheit unserer Natur
(ihrer Bestimmung nach) vor Augen stellt“,” und namentlich das
Dynamisch-Erhabene entdeckt uns ,.eine Uberlegenheit iiber die
Natur, worauf sich eine Selbsterhaltung von ganz andrer Art griin-
det, als diejenige ist, die von Natur auBer uns angefochten und in
Gefahr gebracht werden kann, wobei die Menschheit in unserer
Person unerniedrigt bleibt, obgleich der Mensch jener Gewalt un-
terliegen miifite* %

Hier ist der ,delightful Horrour” nun gedacht als das Fiirsich-
werden der Vernunftbestimmung des Menschen, der Freiheit, wie
sie sich dann absolut, nimlich auch noch gegen Kants Moralismus
als gegen den letzten Rest der Empfindsamkeit gekehrt, 1795-1796
in den ,,Philosophischen Briefen iiber Dogmatismus und Kriticis-
mus“ des jungen Schelling ausspricht: ,Ich verstehe Sie, theurer
Freund! Es diinkt Thnen grofer, gegen eine absolute Macht zu
kémpfen und kimpfend unterzugehen, als sich zum Voraus gegen
alle Gefahr durch einen moralischen Gott zu sichern. Allerdings ist
dieser Kampf gegen das UnermeBliche nicht nur das Erhabenste,
was der Mensch zu denken vermag, sondern meinem Sinne nach

1 KU B 9.

2 Aa.0,8.97.

BRVB 130.

#1. Kant: Kritik der praktischen Vernunft, A 134.
B Aa0.,8. 156.

B KU B 105.

370

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. /de/e Accass - [@



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst das Princip aller Erhabenheit“” War die ,Unform“® der
Natur fir Kants Einbildungskraft ,gleichsam ein Abgrund, worin
sie sich selbst zu verlieren fiirchtet[e]“,® dann tilgt Schelling das
»gleichsam®, indem ihm jenes Unermefliche zur Nacht des abso-
luten Chaos, des ,,gemeinschaftliche[n] Keim[s] der Gétter und der
Menschen“® geworden ist, und die ,, Ansicht des Universums als
Chaos* gilt ihm als ,,die Grundanschauung des Erhabenen®, weil
in diesem ,,in absoluter Identitit alles als eins liegt“.*

Insofern ist das Chaos auch ,,das Antlitz der furchtbaren und
zerstorenden Natur”, die es nicht nur zu erfragen gilt, denn
»Is]lchwerlich mochte es in einem Zeitalter der Kleinlichkeit der
Gesinnungen und Verkriippelung des Sinns ein allgemeineres Mit-
tel geben sich selbst davor zu bewahren und immer davon zu reini-
gen, als diesen Verkehr mit der groBen Natur*,* die freilich - diese
Einsicht Kants hilt Schelling fest - nicht an sich erhaben ist, ,,weil
hier die Gesinnung oder das Princip, durch welches das Endliche
zum Symbol des Unendlichen herabgesetzt wird, doch nur in das
Subjekt fillt“ * Gleichwohl hat es mit der Kantschen ,,Subreption®
nicht mehr sein Bewenden. Denn indem das Subjekt nicht langer
als praktisch, sondern als produktiv (poietisch) gedacht wird, ist
zwar nicht die Natur, wohl aber ,,in der Kunst das Objekt selbst“*
erhaben, und damit wird Schelling auf eine Bestimmung des Erha-
benen aufmerksam, die in der “Kritik der Urteilskraft” nur fir die
,GroBenschitzung der Naturdinge*® von Interesse war, nimlich
auf die Zeit.

¥ F.W.F. Schelling: Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kriticismus.
In: ders.: Historisch-Kritische Ausgabe. Hg. von H. M. Baumgartner, W. G. Ja-
cobs, H. Krings und H. Zeltner. Stuttgart 1976 ff., Band 3, S. 50; vgl. Samt-
liche Werke (SW). Hg. von K.F.A. Schelling. Stuttgart und Augsburg 1856-
1861, Band 1, S. 284.

% KU B XLVIIL

¥ A.a.0.,8.98.

3 F. W. F. Schelling: Philosophie der Kunst, SW 5, S. 394.

3 A.a.0., 8. 390.

2 A0, 8. 464.

3 Aa.0., 8. 468.

¥ A.a.0.

B KU § 26.

371

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. /de/e Accass - [@



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»enn Zeit ist allgemeine Form der Einbildung des Unendlichen
ins Endliche, sofern als Form, abstrahirt von dem Realen, ange-
schaut. Das Princip der Zeit im Subjekt ist das SelbstbewuBtseyn,
welches eben die Einbildung der Einheit des BewuBtseyns in die
Vielheit im Idealen ist. Hieraus ist die nahe Verwandtschaft des
Gehorsinns iiberhaupt und der Musik und der Rede insbesondere
mit dem SelbstbewuBteyn begriffen”.® Woraus erhellt, warum
Schelling, alles andere als selbstverstindlich, die Kunstformen auf
der Basis der Musik konstruiert, und warum die Musik, was den
Frithromantikern allerdings ganz selbstverstindlich war, die ei-
gentlich erhabene Kunst ist. Als ,reales Selbstzihlen der Seele® ist
»ihre nothwendige Form [...] die Succession®,” und der Rhythmus
- ,keine Erfindung scheint den Menschen unmittelbarer durch die
Natur selbst inspirirt zu seyn“® - ist ,,iiberhaupt Verwandlung der
an sich bedeutungslosen Succession in eine bedeutende. [...] wo-
durch das Ganze nicht mehr der Zeit unterworfen ist, sondern sie
in sich selbst hat“.* D.h. die Musik ist nicht nur ein erhabenes
Kunst-Produkt, sondern die Erscheinung des Erhabenen selbst,
indem diese ,,grenzenloseste aller Kiinste” zugleich die “verschlos-
senste” ist, ,,die die Gestalten noch im Chaos und ununterscheidbar
begreift, und die nur die reine Form dieser Bewegungen, abgeson-
dert vom Kérperlichen, ausdriickt“

Der Klang ist daher ,die Anschauung der Seecle des Korpers
selbst“* und héher hinauf die Selbst-Anschauung der Seele, so daB
Schelling sagen kann, das Gefiihl, das die Vollendung édsthetischer
Produktion begleitet, sei ,,zugleich eine Rithrung“.“ Kant hatte
nidmlich das Gefiihl des Erhabenen im Unterschied zum Ge-
schmack als eine ,,Bewegung des Gemiits* bestimmt, die ,,mit ei-
nem schnellwechselnden AbstoBen und Anziehen eben desselben
Objekts™® verglichen werden kann. Zwar hatte er die ,Zitterun-

% SW 5, S. 491.

3 A.a.0.

®Aa0,8.492.

¥ A.a.0, 8. 493.

“ A.a.0, 8. 504.

4 A.2.0., S. 490.

“2F. W. F. Schelling: System des transcendentalen Idealismus, SW 3, S. 617.
KU B 80.

372

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. Vdel Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen*,* durch welche die Musik wirkt, ganz physikalisch verstan-
den, aber im Unterschied zu den ,,Lichtbebungen® der Farben sind
sie dsthetisch als solche bemerklich und eignen sich daher wie kein
anderes kiinstlerisches Medium zur Darstellung der Rithrung und
damit zu der des Erhabenen. Friedrich Schlegel kann daher knapp
notieren: , Erhaben ist was unendlich tont“.*

Das mag anzeigen, welche Bedeutung eigentlich dem fiinften
und abschlieBenden Teil von Burkes ,,Inquiry* zukommt, der den
schlichten Titel ,,On Words“ tragt. Burke behauptet hier némlich,
die gewohnliche Wirkung der Dichtung ldge keineswegs darin, daB
sie gegenstandliche Vorstellungen erwecke, weshalb sie strengge-
nommen gar keine ,nachahmende” Kunst sei: Klang, Bild und
Affekt seien die drei Wirkungen der Worte, und komplexen Ab-
strakta wie Freiheit, Ehre usw. fehlten die Bilder,* aber gerade sie
rithrten uns am stirksten. D.h. die Erzeugung der Seelenriihrung
durch den Klang ohne den Umweg iiber ein bestimmtes (endliches)
Signifikat erweist sich im letzten Abschnitt des ,Inquiry* als die
hochste Gewalt des Sublimen. Es ist, ohne daB Burke sich vermut-
lich, trotz Héndel, dariiber schon hitte Rechenschaft ablegen kon-
nen, zugleich die Bestimmung der ,absolut werdenden Musik.¥
Der einfache C-Dur-Akkord iiber dem Wort , Licht“ in , Es werde
Licht®, das bereits Longinus bewundert hatte,® galt seit der Urauf-
fithrung von Haydns ,,Schopfung™ 1798 als ein Musterbeispiel der
erhabenen Wirkung® derjenigen Kunst, von der Kant noch tradi-

“Aa0,8.212.

“ F. Schlegel: Philosophische Lehrjahre I. In: Kritische Ausgabe. Hg. von E.
Behler unter Mitwirkung von J.-J. Anstett und H. Eichner. Mtinchen / Pader-
born / Wien 1960 ff., Band X VIII, S. 222.

“E. Burke: 2.2.0., V4.

*’ Der Terminus stammt vermutlich von Richard Wagner, der gegen die abso-
lute Musik in "Oper und Drama” (1852) um des ,,Dramas der Zukunft“ willen
zu Felde zieht.

“ [TEPI YYOYZ, 9.9.

® Schelling auBert sich dariber nicht, beschwert sich aber tiber das Gegenteil
des Erhabenen beim ,.Blocken der Schafe in Haydns Schépfungsmusik®: daran
kénne nur ,ein ganz verdorbener und gesunkener Geschmack, wie der heutige
z.B.“ sich ergotzen, SW 5, S. 496.

373

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. Vdel Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tionellt;mcisc behauptet hatte, daB sie bloB mit Empfindungen
spiele.

Galt also von der Antike bis ins Barock einschlieBlich das Erha-
bene als eine Erscheinungsweise des Schonen, als das iberwilti-
gend-erhebende Schéne, das fiiglich das Sublime genannt werden
kann, dann hatte die Empfindsamkeit mit ihrem ,,delightful Hor-
rour die beiden Begriffe zu trennen begonnen, und die ,,Kritik der
Urteilskraft“ befestigt schlieBlich ihren reinen Gegensatz: Kants
Erhabenes ist in diesem Sinn nicht sublim. Dagegen halten die
Frithromantiker und Schelling, der sich um des fiir sein Denken
zentralen Begriffs des Tragischen wegen an Schiller orientiert,”
zwar am rein Erhabenen von Natur und Geschichte fest, aber ihr
von Fichte ausgehendes produktives Denken objektiviert zugleich
das Erhabene im Kunstprodukt, so daB dies Denken, wiewohl ei-
nem neuen Prinzip folgend, unter dem Namen des Erhabenen das
Sublime wieder in sein altes Recht setzt: ,,Das Erhabene in seiner
Absolutheit begreift das Schone, wie das Schone in seiner Abso-
lutheit der Erhabene begreift“.” Und Schellings Kunstphilosophie
bringt zum Vorschein, daB das Erhabene, das fiir sich genommen
also das Gefiihl der unendlichen Produktivitdt ist, sein reines Da-
sein als Produkt an der Musik hat. Denn indem die Musik, und nur
sie, ins Chaos als solches reicht, ist sie ,nichts anderes als der
urbildliche Rhythmus der Natur und des Universums selbst, der
mittelst dieser Kunst in der abgebildeten Welt durchbricht*.”

Schopenhauer scheint daher Schelling denkbar nahe zu sein,
wenn er die Musik das ,,Abbild des Willens selbst™ nennt.* Allein

YKUB220f.

511793 erscheint in der Neuen Thalia Schillers Abhandlung ,,Vom Erhabenen®,
von der er unter dem Titel ,,Uber das Pathetische* 1801 nur den zweiten Teil
in seine ,Kleineren prosaischen Schriften“ aufnehmen wird, die anstelle des
ersten Teils einen neuen Aufsatz mit dem Titel , Uber das Erhabene® enthalten,
Ihn legt Schelling seinen Vorlesungen zugrunde. Zum Verhiltnis der Schel-
lingschen Asthetik zur Schillerschen vgl. C.-A. Scheier: Kants dritte Antinomie
und die Genese des tragischen Gedankens: Schelling 1795-1809. In: Philoso-
phisches Jahrbuch der Gormres-Gesellschaft 103 (1996), S. 76-89.

2SW 5, § 66, S. 468.

% Aa.0,8. 369.

3 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, Band I (WWV I), §
52. In: Werke. Hg. von L. Lutkehaus, Bd. L. Zirich 1988, S. 341.

374

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. Vdel Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit der Erlauterung, alle andern Kiinste redeten ,,nur vom Schat-
ten, sie aber vom Wesen®, setzt er sich schroff nicht nur von
Schelling, sondern von der klassischen deutschen Philosophie ins-
gesamt ab. Denn obwohl seine Theorie des Erhabenen® auf den
ersten Blick epigonal an Kant orientiert zu sein scheint, erweist sie
sich als autochthon, sobald sie auf seine ,pessimistische” Kunst-
Anschauung iiberhaupt zuriickgelesen wird. Wihrend die Kunst
nidmlich fiir die frithromantischen und idealistischen Nachfolger
Kants die Erscheinung, d. h. Offenbarung der (édsthetischen) Ideen
war, so daB Schelling geradezu sagen kann: , Die unmittelbare Ur-
sache aller Kunst ist Gott“,® ist sie fiir Schopenhauer bereits zur
willkiirlichen ,,Wiederholung™,”” zur Reproduktion von ,Ideen” ge-
worden, die die rein vorgestellte Textur des ,,Schleiers der Maja“®
sind, des beirrenden Scheins, der den Abgrund des ewig ungesat-
tigten Willens zum Leben iiberspielt, aus dem allerdings, von allen
Beirrungen die verfiihrerischste, eben jene Kunst aufsteigt, die gar
nichts widerspiegelt und so rein syntaktisch ist wie der nur sich sel-
ber nachstellende Wille selber: die Musik.

Obwohl sie fiir Schopenhauer selbst als dies bloBe Vorspiel des
Ermnstes der Resignation” eine schone Kunst bleibt - Rossini war
seine pietra del paragone -, rettet sich in ihr doch das Erhabene
aus der Metaphysik in die Moderne. Wenn der formale Begriff des
Erhabenen aber dies ist, das Gefiihl der Produktivitat als solcher
zu sein, dann muB es unter den Bedinungen der nicht ldnger hand-
werklich-manufakturiellen, sondern industriellen Produktionsweise
auch eine ganz neue geschichtliche Gestalt annehmen.® So wird
Nietzsche nicht nur iiber den spitidealistischen F. Th. Vischer, den
,,zum Gliick verblichenen dsthetischen Schwaben®,®' seinen Spott
ausgieBen, sondern dem modernen Erhabenen selbst an die Wurzel
gehen: , Einen Erhabenen sah ich heute, einen Feierlichen, einen

% A.8.0., §39.

% SW 5, § 23, S. 386.

TWWVL § 37, S. 264.

¥ Aa.0.§63,8.456.

® A.a.0. §53,8. 353.

% Zum folgenden ausflihrlich C.-A. Scheier: Asthetik der Simulation. Formen
des Produktionsdenkens im 19.Jahrhundert. Hamburg 2000.

§! F. Nietzsche: Ecce homo. Der Fall Wagner. 2. Kritische Gesamtausgabe
(KGA). Hg. von G. Colli und M. Montinari. Berlin 1967 ff,, Band VL3, S. 357.

375

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. /de/e Accass - [@



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bﬁssg des Geistes: oh wie lachte meine Seele ob seiner Hisslich-
keit!*

Hinter der Maske dieses ,,Erhabenen® lugt Richard Wagner her-
vor, dessen Festschrift , Beethoven“ (1870), mit Schopenhauer,
gelehrt hatte, der Begriff des Schonen sei erzeugt vom Gefiihl der
»Beruhigung beim reinen Gefallen am Scheine“,” wihrend die
Musik, gegen Schopenhauer, ,,an und fiir sich einzig nach der Ka-
tegorie des Erhabenen beurteilt werden" konne.* Wagner erteilt da-
mit einerseits dem frithromantischen und mit ihm dem metaphysi-
schen Kunstbegriff iiberhaupt eine Absage. Die Erscheinung des
Gottlichen ist depotenziert zum bloBen Schein, zur Simulation.
Aber das verbindet ihn noch mit Schopenhauer, dem philosophi-
schen Archegos der Moderne. Hingegen seine Lehre von der Identi-
fikation des Kinstlers mit dem allméchtigen Weltwillen® verwan-
delt den Schopenhauerschen Willensbegriff von Grund auf. War
dieser namlich der Begriff der im Schein der Natur unertréglich ge-
wordenen Reproduktion, dann stellt Wagner im Willen die &dsthe-
tisch-politisch gegen die als ,Mode“ herrschende Reproduktion
hervorzufithrende urspriingliche Produktion vor, worin Schopen-
hauers Wille zum Leben in den Willen zur Macht verwandelt ist
(den Nietzsche gegen seinen Wagnerschen Begriff - néimlich Pro-
duktion der Simulation von urspriinglicher Produktion zu sein -
noch einmal verwandeln wird).

Negativ liegt die Radikalitit des modernen Kunstbegriffs, wie
ihn zuerst Schopenhauer faBt, darin, daB das jetzt nicht linger
metaphysisch als Reflexion, sondern als natiirliche bzw. gesell-
schaftliche Reproduktion gedachte Dasein ,ein stetes Leiden und
theils jammerlich, theils schrecklich ist; dasselbe hingegen als Vor-
stellung allein, rein angeschaut, oder durch die Kunst wiederholt,
frei von Quaal, ein bedeutsames Schauspiel gewihrt“.* Die Exi-
stenz als solche kehrt dem Kiinstler fortan das ,,Antlitz der Me-

2 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra. Von den Erhabenen. KGA VL1, S.
146.

 R. Wagner: Beethoven. Hg. von W. Golther. Leipzig 0. J., S. 16.

% Aa0.,8.25.

% Aa0,S. 18f

BSWWVI, § 52, S. 353.

376

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. Vdel Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dusa“ entgegen, aber der neue Perseus entbehrt des alten Spiegels
des ,,Vernunftbegriffs*, und es bleibt ihm nichts iibrig, als zu tun,
was Baudelaire sich zusprach: Ich zog aus jedem Ding die Quint-
essenz der Dinge, Du gabst mir deinen Kot - ich machte daraus
Gold.® - die hiBliche Wirklichkeit néimlich zu ,,sublimieren”.

Darin scheint Baudelaire sich Burke zu nihern, aber die epo-
chale Differenz ist uniibersehbar. Denn war es im 18.Jahrhundert
um die Sublimation einer Naturerscheinung zu tun, ist es jetzt die
gesellschaftlich-industrielle Wirklichkeit, die im ganzen den Cha-
rakter der Unertréglichkeit angenommen hat. Im Blick auf sie ver-
birgt sich in Baudelaires Alchemie der Sublimation freilich eine,
von ihm selber klar erkannte, Zweideutigkeit.® Der Kiinstler steht
namlich, nicht anders iibrigens als der Philosoph, hinfort vor der
Alternative, entweder jenen ,,Schleier der Maja* durchsichtig zu
machen, der das sinnlose Ansich der Welt verhiillt, oder aber an
thm als Schleier fortzuweben, ihn zu reproduzieren. Diese Mog-
lichkeit der Wiederholung des metaphysischen Scheins, wie er
seither die medusische Wirklichkeit der Welt iiberblendet, d. h. die
Reproduktion der Schénheit als Warencharakter wird sich als die
universale Produktion von Surrogaten erweisen, die, unabtrennbar
von den aufzichenden Ideologien, im frithen 20.Jahrhundert den
Charakter der von Adornos und Horkheimers , Dialektik der Auf-
klarung® kritisierten , Kulturindustrie” angenommen hat. Ihr erster,
gleichsam noch unschuldiger Name heift ,,paradis artificiels®, und
es mag einer Anmerkung wert sein, daB die auf die persische Wur-
zel des griechischen Worts ma.padeicog achtende korrekte franzo-
sische Ubersetzung cléture wire.

VerldBt sich auch in ihrer existenziell-absoluten Spitze, nimlich
in Schellings Philosophie der Offenbarung, die neuzeitlich-produk-
tive Reflexion nur, um in sich zuriickzukehren,™ dann fundiert die

57 Vgl. hierzu M. Praz: La camne, la morte ¢ il diavolo nelle letteratura romanti-
ca. Florenz 1930 (dt. Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik. Milnchen
1960).

% Ch. Baudelaire: Skizze eines Epilogs fir die zweite Auflage der Fleurs du
Mal: ,,Car j'ai de chaque chose extrait la quintessence, / Tu m'as donné ta boue
et j'en ai fait de l'or*,

% Vegl. z. B. den Essay L'cole paienne von 1852,

™ F. W. F. Schelling: Philosophie der Offenbarung. Achte Vorlesung, SW 13,
S. 162f. Vgl. C.-A. Scheier: Schellings Modernitit: Abgrund und Grenze. In:

377

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. Vdel Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moderne Reproduktion, die Heidegger, Nietzsche mehr parodierend
als transformierend, ,,die stindig rotierende Wiederkehr des Glei-
chen*” nannte, die Semantik der progredierenden Simulation. Da-
gegen sei ,le sublime® das Unkonsumierbare, hat Lyotard 1988
seine Uberlegungen in einem Gesprich zusammengefaBt,” und
man kann wohl sagen, daB die Philosophie, neben und mit der
»authentischen* Kunst, seit den Tagen von Kierkegaards Tautolo-
gie 'Das Unbekannte ist das Unbekannte™ auf der Suche war nach
dem ,,Unkonsumierbaren“ in einer progressiv-simulierten Welt,
die, um Beispiele zu nennen, Kierkegaard selber das asthetische
Stadium, Marx den Kapitalismus, Nietzsche den Nihilismus, Witt-
genstein (mit Spengler) die Zivilisation, Heidegger das Gestell,
Adoro den Verblendungszusammenhang und Derrida den ékono-
mischen Zirkel genannt haben. Als sublim galt dabei immer wieder
und auf immer andere Weise dasjenige, was sich nicht in der Au-
topoiesis, als in der Simulation, sondemn in der Autodestruktion der
operationalen Bilderzeugung von sich her zeigen sollte.

,»The Sublime is Now* war die Einsicht, die Barnett Newman
ins Werk setzte. Um dieses sublimen Jetzt inne zu werden, bedarf
es des richtigen Abstands des Betrachters zu den ,,Who's afraid of
red, yellow and blue“-Bildern, ,,Vir heroicus sublimis® usw., und
allerdings ist das Jetzt das des Betrachters: ,]I became involved
with the idea of making the viewer present: the idea that 'Man is
Present'“.™ Der Gedanke, daB der Mensch die Gegenwart ist: das
ist offenbar die édsthetische Existenzialisierung der Wittgenstein-
schen Einsicht: , Nicht wie dic Welt ist, ist das Mystische, sondern
daf sie ist“.” Es ist dies wiederum das Von-sich-selbst-her, Lyo-

Una mirada a la filosofia de Schelling. Actas del Congreso Internacional.
Transiciones y pasajes: naturaleza e historia en Schelling. Santiago de Com-
postela. Octubre de 1996. Ed. Arturo Leyte Coello. Vigo 1999, S. 257-265.

"' M. Heidegger: Was heiBt Denken? Tabingen 1961, S. 47.

™ In: Kunstforum 100, April/Mai 1989, S. 354-363.

7 8. Kierkegaard: Philosophische Bissen, Kap. IIL, zit. nach der Ubs. von H.
Rochol. Hamburg 1989, S. 38.

™ M. Imdahl: Barnett Newman. Who's afraid of red, yellow and blue III. In:
Chr. Pries: A.a.0., S. 233-252, hier S. 237. Vgl. auch J.-F. Lyotard: Der Augen-
blick, Newman. In: P. Engelmann (Hg.): Das Inhumane, Plaudereien tiber die
Zeit., Wien 1989, S. 141-157.

L. Wittgenstein: Logisch-philosophische Abhandlung, 6.44.

378

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. Vdel Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tards ,,Unkonsumierbares“, bei Newman vergegenwartigt als eine
paradox-produzierbare Prisenz, die insofern nicht linger auBer-
halb, als Jenseits, gesucht wird, sondern innerhalb der simulierten
Wirklichkeit gefunden werden soll.

Indem Newmans 4sthetisches Denken damit auf dem Weg ist zu
Levinas' emphatisch-cthischem und darin anti-dsthetischem Den-
ken des unendlich Anderen, wird der Begriff des Sublimen prekar.
Denn Levinas' Anderer ist entschieden nicht sublim, sondern erha-
ben, und dies nicht, trotz des Lyotardschen Ankniipfungsversuchs,
im Sinne Kants, weil ohne, ja prononciert gegen dessen metaphysi-
schen Vernunft-Begriff, sondern eher im Sinne Wagnpers. Levinas'
Unendlichkeit ist, wire zugespitzt zu sagen, die in Newmans -
Gegenwart beglaubigendem - Menschen entzogene Wagnersche
Musik. Das vermag auf iiberraschende Weise die sich von Anfang
an durch Derridas Werk zichende Polemik gegen den ,,Phonozen-
trismus“ zu erldutern.

Dieser soll ja das Wesen der ,,Metaphysik™ im ganzen definie-
ren. Aber Derrida hat nicht gesehen, daB das Verhéltnis von
Schrift und gesprochener Sprache keineswegs schon, wie er unter-
stellt, bei Platon, sondern erst unter den Bedingungen der industri-
ellen Produktion, also im 19.Jahrhundert, problematisch werden
konnte und muBite. Denn die Schrift als philosophisches Problem
ist das menschliche Produkt mit dem Versprechen, daB sich in ihm
die Produktivitit selbst, die sich in allen andern technischen Pro-
dukten unabschbar entzieht, bis zu einer Lesbarkeit verdeutlicht,
welche, wo Produktivitit aus dem Wesen der Natur und ihres
Grundes ins Wesen des Menschen verwandelt ist, sich notwendig
zugleich présentieren muB als Lesbarkeit der technischen Welt.
Und Wagner, der in seinem ,Beethoven™ die Herrschaft der mo-
dernen ,,Mode* als Resultat einer universalen Dekadenzgeschichte,
ndmlich eben der Kulturgeschichte progredierender Schriftlichkeit
deutet, muB als der Hauptvertreter des geschichtlich-realen Phono-
zentrismus deshalb angesehen werden, weil er die @avn in der
Gestalt der Musik als das originir gegebene Wesen des - primér
allerdings des deutschen - Menschen behauptete.

Geht so Derridas StoB gegen die Metaphysik (ohne Anfiihrungs-
zeichen) ins Leere, trifft sie doch die ,Metaphysik“ (mit Anfiih-
rungszeichen) als die gegen sich selbst um einer erhabenen vor-
schriftlichen Lautlichkeit willen reagierende Moderne. Die Kritik
des Phonozentrismus erweist sich darin als Empfindlichkeit gegen

379

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. /de/e Accass - [@



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einen Zug der eignen Gegenwart, den Derrida seismographisch
auch dort verzeichnet, wo prima facie vom Verhiltnis Sprachcha-
rakter - Schriftcharakter gar nicht die Rede ist, ndmlich in Lyo-
tards Preis des Sublimen, das zum Ethisch-Erhabenen 4 la Levinas
dringt, ohne vom Asthetisch-Erhabenen & la Newman lassen zu
wollen. Vollig iiberraschend bricht Derrida auf der vorletzen Seite
seines Buchs iiber ,Das Falschgeld“ in die Worte aus: ,,Eine Gabe
signiert nicht, sie rechnet nicht einmal mit der Zeit, die ihr Gerech-
tigkeit angedeihen lieBe. Heute eine Seltenheit, und die 'Modernitit'
Baudelaires hat die schone Unverschimtheit, uns daran noch zu
erinnern, er glaubt nicht mehr ans Erhabene, er gibt ihm keinerlei
Kredit. Das Erhabene: Spekulation, Falschgeld, das man nack der
hoffnungslosen, der grausamen, t6tenden Liebe zum Schonen sub-
stituieren méchte®.

Nicht im Erhabenen, nicht im Sublimen, heiBt das, schimmert
das Licht der outre-cldture,” sondern im Schénen. Und hier scheint
sich Derrida in eine jener Aporien manoeuvriert zu haben,” die er
immer bewuBter in sein Werk einschreibt und die in der Tat soviele
Ausweglosigkeiten einer Moderne sind, die sich, mit Nietzsche
gesprochen,” satt hat, ohne von sich selber loszukommen. Denn
ein Schones, das keine andre Liebe erlaubt als eine, die grausam,
prostituierend, totend ist - was wire es, wenn nicht das Erhabene
noch einmal, das in Gestalt seines Anderen grimmige Gewalt iibt?
Und hier ist wohl darauf zu achten, daB Derrida ,,Les plaintes d'un
Icare™® nachdenkt und schlieBlich ,so leise wie méglich nach-
spricht,* und daB schon bei Baudelaire die Gewalt des Erhabenen®

7 J. Derrida: Donner le temps. 1. La fausse monnaie. Paris 1991, S. 216.

™ J. Derrida: De la grammatologie. Paris 1967, S. 25.

" J. Derrida: Apories. Mourir - s'attendre aux , limites de la verité*. Paris 1996.
™ F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, 3.14, KGA VI.2, S. 386: ,Ich bin,
der ich bin: wie kime ich von mir selber los? Und doch - habe ich mich satt!...“
8 Ch. Baudelaire: Nouvelles Fleurs du Mal, Nr. XV, Vv. 13-16: ,Et briilé par
'amour du beau, / Je n'aurai pas I'honneur sublime / De donner mon nom &
l'abime / Qui me servira de tombeau®. (Und verbrannt von der Liebe zum Schd-
nen / Werde ich nicht die erhabene Ehre haben, / Meinen Namen dem Abgrund
zu geben, / Der mir zum Grab dienen wird.)

81 J. Derrida: Donner le temps, a.a.0. S. 217.

% Hierzu C.-A. Scheier: Kitsch — Signatur der Moderne? In: ZiF Mitteilungen
2/2000, 8. 4-10.

380

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. Vdel Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Gestalt seines Andern bedarf - und nicht erst bei Baudelaire.
1821 hat August Graf von Platen die berithmten Verse geschrie-
v Wer die Schénheit angeschaut mit Augen,

ist dem Tode schon anheimgegeben,

Wird fiir keinen Dienst auf Erden taugen,

Und doch wird er vor dem Tode beben,

Wer die Schonheit angeschaut mit Augen!

Die Gewalt des modernen Erhabenen in der Gestalt seines Ande-
ren; Welches Andere aber kann dies sein, wenn nicht die Schénheit
der jiingst-vergangenen Metaphysik - die erinnerte Schonheit? ,La
beauté”, notierte Stendhal, ,n'est que la promesse du bonheur“.™
Dies ,,nur” wire zu Anfang des 21.Jahrhunderts wohl neu zu be-
denken.

¥ A. Graf v. Platen: Werke Band I, Lyrik. Hg. von K. Wolfel und J. Link.
Miinchen 1982, *Tristan”, S. 69.

¥ Stendhal: De l'amour (1822), ch. XVII, vgl. Rome, Naples et Florence (1826)
unter dem 28. Oktober 1816.

381

https://dol.org/10.5771/9783495993705-365 - am 25.01.2026, 11:44:28. Vdel Acce



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783495993705-365
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

