
77

RELIGION IN AUSSTELLUNGEN 

Perspektiven e iner  kunstgeschichtl ichen  
Kulturw issenschaft  

SUSANNE LANWERD

Prolog 

Mönche bauen sieben Tage lang einen Palast aus Sand.  
In Anwesenheit von mehr als 8000 Menschen vernichtet der Dalai 

Lama das Werk mit einer einzigen Handbewegung – in Sekundenschnel-
le. Er spricht anschließend einen Segen, der über die Anwesenden hin-
aus, genauer die Streuung des Sandes in heimische Gewässer, die ganze 
Welt erreichen soll. 

Diese Szene ereignete sich im Oktober 2002 in der österreichischen 
Stadt Graz. Nicht nur zu dieser Veranstaltung des Dalai Lama, der vier-
zehn Tage in Graz weilte, waren Tausende von Besuchern gekommen; 
jeder der zahlreichen Auftritte wurde von ähnlich großen Besuchergrup-
pen frequentiert. Die Faszinationskraft nicht-westlicher Religionen so-
wie der Wunsch, an Ritualen aus diesen Religionen teilzunehmen, hier 
an dem Kalachakra-Ritual des Buddhismus, ist evident. 

Zur Eröffnung der Düsseldorfer Ausstellung „Altäre – Kunst zum Nie-
derknien“ im September 2001 waren religiöse Spezialisten aus aller Welt 
geladen, um „ihre“ Altäre zu weihen; es handelte sich um einen publi-
kums- und medienwirksamen Auftakt, wie zahlreiche Feuilletonartikel 
belegen1. Im vorliegenden Beitrag werde ich diese und andere Ausstel-
lungen2 diskutieren und zwar aus folgendem Grund: Die hier stattgefun-

1  Vgl. exemplarisch Mazzoni 2001. 
2  Die Ausstellungen „Heaven“ (Düsseldorf 1999 und Liverpool 2000), „The 

Image of Christ. Seeing Salvation“ (London 2000) und „New Heimat“ 
(Frankfurt a.M. 2001/02). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

78

denen Thematisierungen von „Religiösem“ westlicher und nicht-west-
licher Provenienz fallen unterschiedlich aus, sie zeigen aber dennoch 
Gemeinsamkeiten. So werden im Rahmen dieser Ausstellungen entwe-
der Werke gezeigt, die herkömmlich nicht unter den Begriff Kunstwerk 
gefasst sind, beispielsweise Altäre und andere Kultobjekte, oder es wer-
den Kunstwerke jenseits ihres – zumeist durch die Kunstgeschichte ka-
nonisierten – Kontextes (aus-)gestellt. Eben dieser Befund lässt es sinn-
voll erscheinen, Gemeinsamkeiten und mögliche Differenzen erstmals3

aus der Perspektive einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft, wie 
sie von Aby Warburg entwickelt wurde4, genauer zu beleuchten.  

Meine These ist, dass im Zuge der allerorts bekundeten „Grenzver-
schiebungen“ und Annäherungsversuche von Wissenschaft und Kunst, 
Kunst und Religion unzulässige Problemverschiebungen zu verzeichnen 
sind: Aktuelle wissenschaftliche Erkenntnisse, wie sie derzeit in der Re-
ligionswissenschaft und Genderforschung, der Geschichtswissenschaft 
und Kunstgeschichte zur Diskussion stehen, werden durch gängige Aus-
stellungskonzeptionen von „Religion“ im Museum unterlaufen. Warum 
ist das so? Zur Beantwortung dieser und daran anschließender Fragen 
werde ich zunächst kulturwissenschaftliche Ansätze des beginnenden 20. 
Jahrhunderts skizzieren. 

Das Konzept einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft 

Die kunstgeschichtliche Kulturwissenschaft umfasste und umfasst ein 
breitgefächertes, dezidiert interdisziplinäres Programm. Zwischen 1921 
und dem Jahr 1933, in dem die erzwungene Emigration des Instituts so-
wie der Mitarbeiter Gertrud Bing, Fritz Saxl und anderer nach London 
erfolgte, trafen sich in der Kulturwissenschaftlichen Bibliothek War-

3  Das Verhältnis von Kunst und Religion vor dem Hintergrund der Metho-
den Aby Warburgs diskutiere ich ausführlich in Lanwerd 2002. 

4  Zur Aktualität der Forschungen Aby Warburgs (1866-1929) vgl. die Stu-
dienausgabe seiner Gesammelten Schriften in mehreren Bänden, die zur 
Zeit von Horst Bredekamp, Michael Diers, Kurt W. Forster, Nicholas 
Mann, Salvadore Settis und Martin Warnke herausgegeben wird und von 
der mittlerweile die Abteilung I in zwei Bänden, der erste Band der Abtei-
lung II sowie Abteilung VII (Michels und Schoell-Glass, Hg. 2001) vor-
liegen. Neue Züricher Zeitung Online:  
http://www.nzz.cd/2002/03/06/fe/page-article7YX23.html. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

79

burg5 in Hamburg Religionswissenschaftler und Philosophen, Philolo-
gen, Kunsthistoriker, Orientalisten, Mediävisten, Rechtshistoriker und 
Romanisten, um ihre Studien zu betreiben und deren Ergebnisse zu refe-
rieren. Die zentrale Forschungsfrage, der sich die Vertreter all dieser 
Disziplinen widmeten, richtete sich auf die Formen des Nachlebens der 
Antike; es ging in ihren Forschungen weniger darum, den Wechsel der 
Dinge festzuhalten, „sondern die Konstanz im Wechsel“6 zu klären. 

Dieser Forschungsansatz basierte zum einen auf einem spezifischen 
Bildbegriff, zum anderen auf einer – ihm korrespondierenden – Metho-
de. Zunächst zum Bildbegriff: „Über die Kunstwerkgeschichte zur Wis-
senschaft von der bildhaften Gestaltung“, diese Notiz Warburgs impli-
ziert nicht nur die Distanz zur „ästhetisierenden Kunstgeschichte“, die 
vorwiegend am künstlerischen Charakter der Kunstwerke und an der 
Stilkunde interessiert war; im Rahmen der kunstgeschichtlichen Kultur-
wissenschaft wurde vielmehr damit begonnen, sämtliche Äußerungsfor-
men der Gattung Bild zu untersuchen (Diers 1993, 17). Nichts Geringe-
res als die gesamte visuelle Kultur geriet in den Blick, um zur Klärung 
der Forschungsfrage nach der Konstanz im Wechsel beizutragen. Bild- 
und Wortquellen unterschiedlichster Couleur zog Warburg beispiels-
weise für seinen einschlägigen Beitrag zur „Heidnisch-antiken Weissa-
gung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten“ heran: Flugblätter der Refor-
mation, Sternenkonstellationen, Spielkarten und vieles mehr7. Zur ein-
drücklichen Dokumentation dieses umfassenden Bildbegriffs sei auf den 
„Bilderatlas“ verwiesen, der als visuelles Hilfsmittel ab circa 1925 zum 
Einsatz kam: „Große, aber leichte Holzrahmen, über die grobe schwarze 
Leinwand gespannt war, bildeten die Unterlage, auf der die Photogra-
phien mit leichten Klammern befestigt wurden“ (Gombrich 1992, 349). 
Auf diesen Tafeln wurden zwanzig und mehr Reproduktionen ange-
bracht, deren multiple Vergleichbarkeit die extreme Spannweite der 
möglichen Kontextualisierungen eines gegebenen Stoffes erahnen ließ 
(Schoell-Glass 1998, 219f).  

Der erste Topos, der die Perspektive der kunstgeschichtlichen Kul-
turwissenschaft entscheidend prägt und es zugleich erlaubt, gegenwärti-
ge Ausstellungskonzepte genauer zu untersuchen, ist: Hier wird Dispara-

5  Zur facettenreichen Geschichte dieser Institution, die mit dem Warburg 
Institute in London ihre dauerhafte Fortexistenz finden sollte, vgl. Diers 
(Hg.) 1993; zu den religionswissenschaftlichen Studien, die von dieser In-
stitution angeregt wurden: Kany 1989. 

6  Fritz Saxl zitiert nach Hofmann 2002, N3. 
7  Vgl. Warburg in Wuttke (Hg.) 1980; auch Böhme 1997, 140.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

80

tes zusammengebracht und eine Neuordnung des bereits durch Klassifi-
kation geordneten Materials vorgenommen.  

Der Bildbegriff der kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft korres-
pondiert mit einer Methode, die über die vielzitierte Formulierung War-
burgs „Der liebe Gott steckt im Detail“ Berühmtheit erlangen sollte: Es 
gilt, Details sowie Nebensächlichkeiten als Spuren zu lesen und ernst zu 
nehmen. Initiiert hatte die Methode der Italiener Giovanni Morelli in den 
Jahren 1874 und 1876, der damit zugleich eine neue Rezeptionsweise 
von Kunstwerken begründete. Denn für die Bildanalyse schlug er vor, 
sich nicht so sehr auf die auffälligen und leicht kopierbaren Merkmale 
der Bilder zu stützen, als vielmehr jene unwichtig erscheinenden Mo-
mente zu berücksichtigen, an denen die durch die kulturelle Tradition 
gebundene Kontrolle des Künstlers nachlasse. Nicht von ungefähr bezog 
sich Sigmund Freud in seiner symptomalen Analyse ebenso wie „Sher-
lock Holmes“ in der Indizienforschung, implizit oder explizit, auf Morel-
li. Dem italienischen Historiker Carlo Ginzburg ist es schließlich zu ver-
danken, diese Querverbindungen im Blick auf Warburg sichtbar gemacht 
und für die Geschichtsschreibung selbst die Methode der Spurensiche-
rung von verborgener Geschichte, Kunst und sozialem Gedächtnis ge-
nutzt zu haben.8

Es wurde bereits erwähnt, dass die zentrale Forschungsfrage der Kul-
turwissenschaftlichen Bibliothek Warburg um die Formen des Nachle-
bens der Antike kreiste und, damit verbunden, um das Phänomen einer 
Beharrlichkeit der Formensprache bei gleichzeitig rasantem Medien-
wechsel.  

Versteckt hinter dieser Frage – so die instruktive These von Charlotte 
Schoell-Glass – wurde mit Hilfe des Netzes richtig formulierter Fragen 
auch die Antwort auf eine nicht-formulierte Frage gesucht: „Was ist die 
Ursache des Judenhasses?“. Warburgs Konzept einer Kulturwissenschaft 
könne gedeutet werden als „Versuch einer zweiten Aufklärung [...], de-
ren Notwendigkeit sich für ihn aus der eigenen und frühen Erfahrung des 
aller Aufklärung widerstrebenden Antisemitismus ergab“ (Schoell-Glass 
1998, 25).9 Auf die Faszinationskraft von Bildern, Formen und Formeln 
sowohl der Antike als auch des christlich-theologischen Antijudaismus 

8  Vgl. die Beiträge von Carlo Ginzburg beispielsweise in: Ders. 1988. 
9  Nicht müßig zu erwähnen, gerade im Blick auf den aktuell inflationären 

Gebrauch des Begriffs Kulturwissenschaft, ist in diesem Kontext auch ihr 
Hinweis, dass zu Anfang des 20. Jahrhunderts ein unpolitischer Kultur-
begriff nicht denkbar gewesen wäre; vgl. dies. 1998, 17 sowie Edgar 
Wind 1931, 401ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

81

richtete sich also das Augenmerk, mithin auf deren Real- und Imaginati-
onsgeschichte. Das aber bedeutet, dass auch die Frage nach der Rezepti-
onsgeschichte erstmals in vollem Umfang gestellt wurde. Eine „ganze 
Lehre von den Formen der Rezeption“, wie sie einst Karl Lamprecht, ei-
ner der Lehrer Warburgs, gefordert hatte, sollte nun realisiert werden.10

Gleich zwei weitere, die Perspektive der kunstgeschichtlichen Kul-
turwissenschaft prägende und für die Analyse zeitgenössischer Phäno-
mene geeignete Topoi werden erkennbar.  

Erstens: In der Aufmerksamkeit für die Konstanz und Präsenz eines 
Problems ebenso wie für dessen Geschichtlichkeit wird – damals wie 
heute – stets auch das Verhältnis von Vergangenheit und Gegenwart 
verhandelt: In welchen Formen wird Vergangenes transportiert; welche 
Formen – manche seltener, andere häufiger – geben Aufschluss über die 
Geschichte; wer bestimmt die Auswahl? Über das Bewusstsein und die 
Reflektion der Real- und Imaginationsgeschichte von Bildern, Vorstel-
lungen und Formen tritt die Rezeptionsgeschichte als zentrales Moment 
der kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft auf den Plan. Zweitens: 
Bilder im weitesten Sinne, sakrale Objekte, Alltagsgegenstände und 
Kunstwerke bilden Fakten, deren Plazierung und Deplazierung beliebi-
gen Motivsträngen unterliegt. Erst eine veränderte Perspektive, die die 
faktischen Bedingtheiten dieser „Fakten“ in den Blick nimmt, lässt Auf-
schlüsse über die Funktion ihrer „Verortung“ in jeweiligen Kontexten 
zu. 

Es ergeben sich folgende Topoi, die als heuristische Instrumente für 
zeitgenössische Thematisierungen von Religion in Museen genutzt wer-
den können: 

• Die Zusammenstellung von Disparatem und der Versuch einer 
Neuordnung; 

• Das Bewusstsein für eine Konstanz im Wechsel, mithin für die I-
maginations- und Rezeptionsgeschichte; 

• Der Unterschied zwischen „Fakten“ und ihren faktischen 
Bedingtheiten. 

• Der vierte Topos wurde indirekt schon genannt: Die Warburgsche 
Ablehnung einer ästhetisierenden Kunstgeschichte und die unmit-
telbar mit dieser Ablehnung verknüpfte Aufgabenstellung einer 
Kontextualisierung der Äußerungsformen Bild. 

10  Lamprecht zitiert nach Gombrich 1992, 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

82

Himmel, neue Heimat, Heil, Erlösung und Altäre 

„Heaven“, so der Titel einer Düsseldorfer Ausstellung im Jahr 1999, 
versprach, die Herzen der Besucher zu brechen. Warum diese brachiale 
Metaphorik? Oder, schlichter gefragt, ist zeitgenössische Kunst ohne 
Versprechungen in der breiten Öffentlichkeit nicht diskutierbar?  

Gleich mehrfach findet sich die Behauptung, dass Kunst ebenso wie 
religiöser Glaube Trost spenden könne und Sicherheit vermittle, die das 
Leben verweigere (Biggs 1999, 7). Ein allerdings himmelweiter Unter-
schied zur Aussage Warburgs, dass seine Bibliothek darauf angelegt sei, 
das Leben selbst als stilbildende Macht zu entdecken (Hofmann 2002, 
N3).  

Im Rahmen der Ausstellung wurde vorrangig „junge Kunst“ präsen-
tiert, die um ein „altes Thema“ kreisen sollte: Um das Thema des Religi-
ösen und die „Verwandlungen der religiösen Ingredienzen“ (Syring 
1999, 5). Unterschiedlichste Kunstwerke, deren kleinster gemeinsamer 
Nenner im Zeitraum ihres Entstehens – das letzte Drittel des 20. Jahr-
hunderts – besteht, wurden zusammengestellt; ihre An- und Neuordnung 
aber erfolgte „nach den Parametern des Religiösen“. Vor dem Hinter-
grund der Tatsache, dass hier die „Parameter des Religiösen“ als Garan-
ten von Geschichtlichkeit fungieren, die zugleich in zeitgenössischer 
Kunst, wenn auch verwandelt, ihren Niederschlag finden sollen, sind 
diese Parameter präziser zu betrachten. Als solche gelten: Das Erhabene, 
das Kind, der Außerirdische, Glamour, Androgynie, um nur einige zu 
nennen. So zeige sich das Erhabene heute beispielsweise in 
Schönheitsritualen, Diäten, plastischer Chirurgie, da hier Schönheit mit 
Tugend gleichgesetzt würde; Kleidungsstücke, deren Maß nicht am 
menschlichen Körper genommen wurde, lassen Glamour in religiöse 
Verzückung umschlagen; Androgynie verweise auf einen „uranfäng-
lichen Zustand von Vollendung“; das Kind und der Außerirdische stehen 
für die „Möglichkeiten der Erlösung durch himmlische Kreaturen“ 
(LeVitte Harten 1999, 10/12). 

Nun ist – gerade im Blick auf die ausgestellten Kunstwerke – leicht 
zu erkennen, dass die „Parameter des Religiösen“ willkürlich gesetzt und 
der präsentierten Kunst nachträglich überstülpt wurden. Sie geben sich 
damit als (bloße) Mittel der sprachlichen Dramatisierung zu erkennen. 
Diesem Befund entspricht, dass stets ungeklärt bleibt und zwar sowohl 
in den Katalogbeiträgen als auch in den Präsentationsformen, aus wel-
chen Religionen die „religiösen Ingredienzen“ überhaupt geschöpft sind; 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

83

eine Ausnahme (in mehr als einer Hinsicht) bilden die Werke muslimi-
scher Künstlerinnen.  

Die Präsentation der Kunstwerke ist wie diese selbst bunt, witzig, 
kurzweilig und lässt weder Raum noch Zeit für das Nachdenken über 
Produktion und Rezeption, Geschichtlichkeit und Präsenz, für die Re-
flektion dieser hochdiffizilen Verhältnisse inmitten des künstlerischen 
Gegenstandes. Qualitäten der Kunst, beispielsweise Sinnlichkeit und 
Verstand auf rätselhafte Weise zu verknüpfen, sind hier nicht gefragt. 
Warum? Warum wird das rhetorische Mittel der „Parameter des Religiö-
sen“ überhaupt eingesetzt, wo es sich doch eigentlich um die Präsentati-
on zeitgenössischer Kunst handelt?   

Zu vermuten ist, dass mit Hilfe dieser Mittel – eine die Sinne domi-
nierende Präsentationsform und die sprachliche Zurschaustellung des 
Bewusstseins für Konstanz im Wechsel – eine tatsächlich vorhandene 
„Konstanz im Wechsel“ kaschiert werden soll. Ich meine die in der Aus-
stellung vollzogene Wiederholung11 des romantischen Gestus, der vor 
über zweihundert Jahren das Ziel verfolgte, Religion zur Kunst, Kunst 
zur Religion und den Künstler zum Priester erheben zu wollen.  

Die Ausstellung „Heaven. An Exhibition that will break your heart“ 
arbeitet also mit einem Kunstbegriff, der von Traditionslinien und 
kunstgeschichtlicher Kulturwissenschaft nichts wissen will. Und sie tut 
dies, um die eigene Verankerung in der Imaginationsgeschichte von 
Künstlerbildern nicht erkennbar werden zu lassen. Das Bild des Künst-
lers als Genius, das spätestens mit Giorgio Vasari festgeschrieben wurde, 
wird ungebrochen transportiert.12

Die mit diesem Befund unwillkürlich einsetzende Assoziationskette: 
Allmacht der Gedanken, Größenwahn, Verliebt ins eigene Spiegelbild, 
Narzissmus13 findet ihre Entsprechung in einer weiteren Auffälligkeit 
der Ausstellung „Heaven“. Der hier adressierte Himmel als religiöser Pa-
rameter par excellence ist ungetrübt und wolkenlos. Er bildet eine spie-
gelglatte Fläche, besitzt weder Tiefe noch Dreidimensionalität. Wer nur 
spiegelt sich in ihm? Wohl kaum jener andere Künstler aus Düsseldorf, 

11  „Wenn Kunst einst religiös war, so erkennen wir an dieser Stelle, dass es 
gegen Ende des Jahrtausends die Religion ist, die zum Kunstwerk wird“ 
sowie vice versa: „Da Kunst selbst ein religiöses Phänomen geworden 
ist“, vgl. LeVitte Harten 1999, 10, 12. 

12  Zur „Aktualität des Künstlerimages“ vgl. Schade und Wenk 1995, 346ff. 
13  Zur Verknüpfung des Warburgschen Magiebegriffs mit Freuds Narziss-

muskonzeption vgl. Lanwerd 1993, Kapitel III. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

84

nämlich Heinrich Heine, der einst noch sagen konnte: Den Himmel – 
überlassen wir den Engeln und den Spatzen.14

*

Dezidiert gegen eine, stets mit der Romantik verknüpfte Vorstellung 
richtete sich die Ausstellung „New Heimat“. So macht Karl-Heinz Kohl 
in seinem Katalogbeitrag darauf aufmerksam, dass „unserem romanti-
schen Bild von unberührten und reinen Urkulturen“ reale Vorgänge in 
nicht-westlichen Gesellschaften widersprechen, die aus diesem Grund 
oftmals auch gar nicht wahrgenommen würden (Kohl 2001, 17). Ge-
meint ist die von Ethnologen und Ethnologinnen bezeugte Beobachtung, 
dass diese Gesellschaften (hierin der Kunst der Moderne gegen Ende des 
19. Jahrhunderts vergleichbar) mit Konsumgütern und Handelswaren aus 
ihnen fremden, kulturellen Kontexten aneignend und integrierend umge-
hen: Die – dort in aller Regel dem Gebrauch verpflichteten – Güter wer-
den hier mit neuen, anderen Bedeutungen versehen, die zumeist in einem 
ihnen zugeschriebenen Repräsentationswert gründen. Diese Vorgänge 
seien überdies kein rezentes Phänomen, sondern setzten bereits mit den 
frühen Kolonisierungen ein. 

Für diesen Befund liefern die neun Beiträge des Ausstellungsbegleit-
bandes eine ganze Reihe von Beispielen und zwar aus Papua-Neuguinea, 
Nordnigeria, Ostasien, Borneo und anderen Ländern. Holger Jebens fasst 
den diesbezüglichen Stand der ethnologischen Forschung dahingehend 
zusammen, dass traditionelle Kultur „nicht mehr als ein essentialistisch 
verstandenes, fest umrissenes und unverändert weitervererbtes Gefüge 
von Vorstellungen, Praktiken und Objekten (gilt), sondern eher als sym-
bolisches Konstrukt, das die Menschen jeweils nach Maßgabe ihrer ak-
tuellen Interessen immer wieder neu artikulieren und einsetzen“ (Jebens 
2001, 80). Mit dem Begriff der Indigenisierung sind also Prozesse ge-
fasst, die über den aneignenden und bedeutungsgenerierenden Umgang 
mit Eisschränken, Mercedesmodellen, der Bibel, Motorrädern und ande-
rem mehr, „neue kulturelle Hybridisierungen“ hervorbringen (Behrend 
2001, 90). 

Die Frankfurter Ausstellung, die zugleich (und wohl erstmals) die 
Zusammenarbeit einer Kunstinstitution und eines ethnologischen For-
schungsinstituts dokumentiert, präsentierte Objekte aus „Alltagskulturen 
und die sakrale Kunst nicht-westlicher Kulturen“, die explizit von „indi-

14  Zitiert nach Sigmund Freud (1927) 1970, 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

85

gener Kunst“ abgegrenzt wurden und als Beispiele für die Prozesse von 
Indigenisierung und Hybridisierung fungierten (Kohl/Schafhausen 2001, 
5).

Vor diesem Hintergrund aber stellt sich die Frage, warum die Objek-
te hierzu und zusätzlich der Vergleichbarkeit mit Arbeiten westlich-
europäischer Künstler bedurften? Denn sie wurden nicht in ihrer 
regionalen Besonderheit und Vielfalt gezeigt, sondern „deplaziert“ und 
in eine „Konfrontation“ zu Kunstwerken gesetzt, die „sie gewissermaßen 
selbst zum Sprechen bringen, Wahlverwandtschaften, Affinitäten und 
Korrespondenzen aufzeigen“ (ebd.). 

Bedeutet diese Zusammenstellung von Disparatem, dass viele Mit-
glieder nicht-westlicher Gesellschaften zeitgenössischen Künstlern ver-
gleichbar sind? Die Beiträge des Ausstellungsbegleitbandes, das heißt 
die expliziten Forschungsberichte über die faktischen Bedingtheiten der 
ausgestellten „Fakten“, lassen einen solchen Schluss nicht zu. Oder be-
deutet diese Zusammenstellung, dass zeitgenössische Kunst nur den Ob-
jekten aus „Alltagskulturen und (der) sakrale(n) Kunst nicht-westlicher 
Kulturen“ vergleichbar ist, nicht aber indigener Kunst? Warum? Ist diese 
vielleicht statisch, wo doch Prozesshaftigkeit und Dynamik dokumen-
tiert werden soll? Für das Experiment von Tobias Rehberger, moderne 
Möbelklassiker nach Vorlage von Skizzen in Kamerun nachbauen zu 
lassen – mit dem Resultat anders gestalteter Sitzmöbel – gibt es überdies 
eine bemerkenswerte historische Reminiszenz: Die ab 1948 existierende 
Serima-Mission (im heutigen Zimbabwe) gilt als einer jener Orte, an de-
nen Frauen und Männer begannen, die moderne Kunst Zimbabwes zu 
schaffen: Obgleich sie anfangs nur christliche Inhalte wiedergeben soll-
ten, waren schon diese Holz- und Steinskulpturen geprägt von einer re-
gional spezifischen und tradierten Formensprache15.

Die in der Ausstellung New Heimat gewählte, bewusst auf kontextu-
elle Bezüge verzichtende Präsentation der Ausstellungsobjekte kann ge-
lesen werden als Nobilitierungsstrategie der „hybriden Kulturschöpfun-
gen nicht-westlicher Gesellschaften“ und als Hinweis auf ihren – bislang 
wenig beachteten – Beitrag „zu einer Weltkultur“ (Kohl 2001, 17). Denn 
hier wie dort bezeugen die Produktionen, bestehend aus Bausteinen un-
terschiedlichster kultureller Kontexte, Kreativität und Hybridisierung, 
also Mischformen von Kontingenz und Heterogenität. Die über diese 

15  Vgl. zur Geschichte des hier vorliegenden Verhältnisses von Religion und 
Kunst, mit Auswirkungen noch für die gegenwärtige Kunst Zimbabwes: 
Lanwerd 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

86

Zusammenstellung von Disparatem vermittelte Nobilitierung der Arbei-
ten aus nicht-westlichen Gesellschaften wird allerdings durch ihre Bezo-
genheit auf ein (stillschweigend vorausgesetztes) Wertebewusstsein der 
europäisch-zeitgenössischen Kunst wieder zurückgenommen. So bleibt 
die Frage, ob in einer solchen Zusammenstellung Heterogenität eigent-
lich ausgestellt oder eingeebnet wird.16

*

Im Rahmen der Ausstellung „Seeing Salvation“ als auch gleich zu Be-
ginn des Ausstellungskatalogs „The Image of Christ“ wird ein Bild ge-
zeigt, das aufschlussreich ist: Es handelt sich um eine von Johann David 
im Jahr 1603 geleistete künstlerische Darstellung, die noch heutigen Be-
funden zu Prozessen der Wahrnehmung korrespondiert. Man sieht, mit-
tig im oberen Drittel des Bildes, Christus mit dem Kreuz gebeugt auf ei-
nem Hügel stehend; dieses „Modell“ ist von neun Malern umgeben, die 
je vor einer Staffelei sitzen und ihren Kopf auffällig in die Richtung 
Christi wenden. Die Malergruppe ist in Form eines nach unten spitz zu-
laufenden Dreiecks angeordnet, einzig der das Bild nach oben abschlie-
ßende Himmel ist frei. Bis auf einen Maler (in der Spitze des Dreiecks) 
variieren alle anderen Künstler das ihnen vor Augen stehende Modell in 
einer Weise, die alles mögliche zeigt, nicht aber Christus, das Kreuz oder 
den Hügel. 

Das Bild könnte also interpretiert werden als eine Thematisierung 
von Wahrnehmung, und zwar in jenem Sinn, den Pierre Bourdieu einmal 
als „vermittelte Entschlüsselung“ umschrieb. Gemeint ist damit, dass 
sich auch die Fähigkeit zu sehen am Wissen bemisst, „an den Begriffen, 
den Wörtern mithin, über die man zur Bezeichnung der sichtbaren Dinge 
verfügt und die gleichsam Wahrnehmungsprogramme erstellen“ (Bour-
dieu 1996, 19). 

Doch ließe sich die Plazierung des Bildes in der Ausstellung Seeing 
Salvation auch anders, nämlich als Ausdruck einer theologisch tradierten 
Positionsbestimmung der Kunst als ancilla der (christlichen) Religion in-
terpretieren: Das, was die Einzelnen sehen, ist sekundär gemessen an der 
Botschaft, die es zu vermitteln gilt. Wird diese Botschaft in ihren zentra-

16  Dass das „Bauprinzip des Fragmentarischen“, das Montieren von „Bruch-
stücken aus den unterschiedlichsten Diskursen“ – wird es denn „ausge-
stellt und nicht eingeebnet“ – noch weitere Interpretationen zulässt, belegt 
Barbara Hahn mit einer Fülle von Beispielen: dies. 2002, 208f. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

87

len Aussagen angenommen und verstanden, dann ist das sie transportie-
rende Medium von randständigerem Interesse.  

Was aber ist die Botschaft des Bildes Christi, um deren Vermittlung 
sich die Londoner Ausstellung bemüht? Zunächst zur Vermittlung: Jen-
seits der musealen Praxis der Sortierung der Kunst nach Stilen und Schu-
len, nach Chronologie und Geografie ordnete Neil MacGregor, der Di-
rektor der National Gallery, die „Bilder“ Christi neu. Ob als Münze, Be-
gräbnisinschrift, Grabdeckel, Lampe, Ring, Andachtsbüchlein, Elfen-
beinfigur und immer wieder als Bild, die seit Konstantinischer Zeit bis 
einschließlich heute manifest gewordenen Vorstellungen des Lebens und 
Leidens Christi wurden nach genuin christlichen Themen arrangiert: 
Sign and Symbol, The Dual Nature, The True Likeness, Passion and 
Compassion, Praying the Passion, The Saving Body, The Abiding Pre-
sence. Unter dem Themenschwerpunkt Sign and Symbol waren Darstel-
lungen von Christus als guter Hirte, beispielsweise als kleine, dreiund-
vierzig Zentimeter hohe Marmorfigur sowie Münzen mit dem Mono-
gramm Christi versammelt. Deutlich wurde wieder einmal, dass die Su-
che nach dem Antlitz Gottes, der Mensch geworden war, den frühen 
Christen fern lag; ein Umstand, der sich mit den im sechsten Jahrhundert 
erstmals aufkommenden „Acheiropoieta“, jenen „nicht von Menschen-
hand gemalten Bildnissen Christi“, und in der abendländischen Theolo-
gie des Westens (erst um 1300) mit der vera icon einschneidend verän-
dert hatte.17 Die Londoner Ausstellung lieferte eine ganze Reihe von 
Beispielen für diesen Wandlungsprozess unter dem Label „True Like-
ness“.  

Neil MacGregor begleitete und kommentierte die Ausstellung sowohl 
in einem vierteiligen Fernsehprogramm der BBC, als auch im Rahmen 
von Vortragsreisen. In diesen Zusammenhängen legte er seine Intentio-
nen, die Botschaft der Bilder Christi betreffend, bündig vor. In Anleh-
nung an die Tradition des Museums als Bildungs- und Erziehungsinstitu-
tion, als „Lernort“, wie man heute sagt, möchte er die Besucher an ihre 
soziale und mitmenschliche Verantwortung erinnern. Das ethische Po-
tential der christlichen Bilder: Der Appell an die Menschenpflicht, dem 
Hilfebedürftigen beizustehen, solle zurückgewonnen, die Bilder selbst 
aus „ihrer kustodialen Vereinnahmung“ gerettet werden. Unterschied-
lichste Objekte und eine Vielzahl von Bildern werden im Sinne einiger 
weniger, aber als überzeitlich ausgewiesener Wahrheiten interpretiert. 
Folgerichtig spricht denn auch manch eine Rezension dieser Unterneh-

17  Vgl. auch Erche 2001, 51, sowie Kipphoff 2000, 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

88

mung emphatisch von der „Predigt der Bilder“ und dem „Museum als 
Kirche“. In einen direkten Bezug zur Romantik gesetzt, scheine sich in 
der Ausstellung Seeing Salvation „das Kunsterlebnis zurückzuverwan-
deln in religiöses Gefühl“ (Sauerländer 2000, 15). 

Wahrscheinlich ist es mindestens zwei Faktoren zu verdanken, dass 
weder „religiöse Gefühle“ noch religiöse Ethiken die Ausstellung selbst 
dominieren: Erstens dem Ort, der National Gallery in London und ihren 
spezifischen Möglichkeiten der Präsentation von Kunst, zweitens der 
Tatsache, dass mittlerweile neben christlich strukturierten auch andere 
Wahrnehmungsprogramme bereitliegen, um „Bilder“ lesen zu können. 
Mit dem Satz „jedes Auge sieht ein anderes Bild“18 ist also eine Einsicht 
umschrieben, die nicht nur die Tradition des „man sieht nur, was man 
weiß“ aufgreift und aktuellen Befunden der Wahrnehmungspsychologie 
und Rezeptionsästhetik entspricht, sondern die mittlerweile auch für den 
doppelten Blick der Genderforschung von zentraler Bedeutung ist. 

*

Entfernt erinnert die interdisziplinär verifizierte Einsicht, dass jedes Au-
ge ein anderes Bild sehe, an die Begründungsfigur des im Jahre 2001 
wiedereröffneten Kunstmuseums in Düsseldorf. Dort wurde die Ein-
schätzung, dass man die Vergangenheit nur aus der Gegenwart verstehen 
könne, herangezogen, um zwei Künstler mit der neuen Hängung der 
Sammlungsbestände zu beauftragen. Im bewussten Verzicht auf kunst-
historische Klassifikationsstrategien, hierin der Londoner Ausstellung 
vergleichbar, und ausgehend von einem Künstlerbild, das diesen die 
„fortgeschrittenste Art zeitgenössischen Empfindens“ zuschreibt (hier 
die Parallele zur Ausstellung Heaven), wurde das Künstlermuseum neu 
gestaltet (Preuss 2001, 11). Nun verdient der Entstehungskontext der he-
rangezogenen Begründung eine kurze Aufmerksamkeit, ist er doch kom-
plexer als die saloppe Lesart es nahe legt. Dass Vergangenheitsrepräsen-
tationen primär Aussagen über die jeweilige Gegenwart ermöglichen, 
wird vorrangig in den Geschichtswissenschaften der letzten zwei Jahr-
zehnte problematisiert. In kritischer Absicht werden Gedächtnisorte und 
andere Präsentationsformen des Vergangenen analysiert, die sich 
schließlich als nur eine, aber große „Meistererzählung“ eines histori-
schen Geschehens, zu erkennen geben. In den Blick gerät auf diese Wei-
se sowohl ein Kampf um die Inhalte des jeweiligen kulturellen Gedächt-

18  Joan Kelly Gadol zitiert nach Benhabib 1995, 258. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

89

nisses, als auch all jenes, was in diesem Kampf ausgeschlossen und 
weggeschlagen wird.19

Dieser komplexe Sachverhalt wird im Düsseldorfer Kontext ad ab-
surdum geführt: Eine weitere „Meistererzählung“, zusammengesetzt aus 
den Beständen der letzten sechs Jahrhunderte, wurde nicht nur umge-
setzt, sondern überdies durch die Annahme besonderer Empfindungs-
qualitäten der Künstler legitimiert. 

Doch nicht das „Künstlermuseum“ steht hier zur Diskussion, es ist 
die zeitliche Koinzidenz, die aufhorchen lässt. Denn ebenfalls im Sep-
tember 2001 und gleich nebenan wurde die Ausstellung „Altäre – Kunst 
zum Niederknien“ eröffnet. Die neugegründete Stiftung museum kunst 
palast (Teilhaber ist der Energiekonzern Eon AG) und der Generaldirek-
tor Jean-Hubert Martin zeichnen verantwortlich sowohl für das „Künst-
lermuseum“ als auch für die Ausstellung „Altäre – Kunst zum Nieder-
knien“20.

Eingedenk der Tatsache, dass die Entkontextualisierung der gezeig-
ten Gegenstände als „Prinzip des Museums per se“ ausgewiesen wird – 
das Referenzsystem sei hier die Kunst – stellt sich die Frage, warum 
„Altäre, die Gemeinschaften entstammen, die sie zum Beten, für kulti-
sche Zwecke und für das Darbringen von Opfern verwenden“ (Martin 
2001, 11/12), überhaupt ausgestellt werden?21

Im Blick auf die faktischen Bedingtheiten der Düsseldorfer Altäre ist 
diese Frage schnell zu klären. Die Altäre wurden eigens für den Zweck 
der Ausstellung im Museum geschaffen, entweder an den Orten ihres 
kulturellen Kontextes, also beispielsweise in Mexiko, Kuba, Brasilien, 
Korea, der Mongolei, oder von Düsseldorfer Künstlern: ein Umstand, 
der offenbar die Weihung einiger Altäre notwendig werden ließ. Gelten 
sie also aufgrund dieses religiösen Aktes als „Zeugnisse einer Spirituali-
tät und Transzendenz“, die die christliche Welt vermissen lasse und die 
daran erinnere, dass auch „in einer materialistisch beherrschten Welt“ 
der Mensch „es braucht, sich seinen Bezug zur Welt mit einem Jenseits 

19  Vgl. zum Begriff des kulturellen Gedächtnisses Assmann 1992, zur Dis-
kussion innerhalb der Geschichtswissenschaft exemplarisch den Sammel-
band von Brix und Stekl (Hg.) 1997, unter Gender-Aspekten den jüngst 
vorgelegten Sammelband von Eschebach, Jacobeit und Wenk 2002.  

20  Das ehemalige Kunstmuseum und der „Kunstpalast“, beide im Düsseldor-
fer Ehrenhof, sind in der Stiftung museum kunst palast aufgegangen; vgl. 
auch Beaucamp 2001. 

21  Zur Problematisierung des „Ausstellens“ von Religionen im Museum vgl. 
die Beiträge von Kamel und Pantke im vorliegenden Band.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

90

vorzustellen“ (ebd., 13)? Nimmt man die Behauptung hinzu, dass Muse-
en moderner Kunst einem „agnostischen Kunstbegriff“ (ebd., 10) ver-
pflichtet seien, so ergeben sich als Adressaten der Ausstellung die in 
mancher Hinsicht verarmten Menschen der westlichen Industrienationen, 
die hier am spirituellen Reichtum nicht-westlicher Gesellschaften teilha-
ben können. Möglich ist diese Teilhabe an fremdem Reichtum dank ei-
ner „Universalität der condition humana“, die mit dem „Sinn für das 
Schöne“ und einem „visuellen Denken, das auf Gefühle und den Anteil 
der Kenntnisse, die diese transportieren, nicht verzichten kann“, um-
schrieben wird (ebd., 9/15). In der Schwerpunktsetzung auf Schönheit 
und Gefühl fühlt man sich an ästhetische Theorien des ausgehenden 18. 
Jahrhunderts22 erinnert; andererseits aber markiert die These einer „for-
malen und methodologischen“ Vergleichbarkeit von Altären und zeitge-
nössischer Kunst eine Differenz zu jenen Theorien und schafft hierin ei-
ne Parallele zur Ausstellung New Heimat, die von „überraschenden 
Strukturähnlichkeiten“ zwischen zeitgenössischer Kunst und „Alltags-
kulturen“ nicht-westlicher Gesellschaften ausging (ebd., 12; Kohl/Schaf-
hausen 2001, 5). 

Dass die nahezu siebzig ausgestellten Altäre aus nicht-westlichen 
Gesellschaften hochkonzentrierte Orte scheinbar belangloser Kuriositä-
ten bilden, verweist zunächst darauf, wie aufschlussreich hier die Me-
thode der Interpretation hätte sein können, die sich auf Wertloses, Ne-
bensächliches und Details stützt und von dem Interesse geleitet ist, einen 
Zugang zur Komplexität der kulturellen Kontexte zu finden. Betrachtet 
man Altäre als Orte, die verschiedenste Aspekte des gesellschaftlichen 
Lebens bündeln, wären drei Altäre ausreichend, um den tausenderlei 
Spuren nachzugehen und Kenntnisse über andere Religionspraktiken zu 
gewinnen. Darum aber ging es der Düsseldorfer Ausstellung nicht. Ge-
zeigt werden sollte zum einen der „unglaubliche Erfindungsreichtum, 
den Götter bewirken“, die „schier unbegrenzte Vielfalt der Symbolträ-
ger“, die Sinn zu versprechen suchen (Martin 2001, 12). Zum anderen 
sollte hingewiesen werden auf eine scheinbar ubiquitäre Ästhetik. Die 
Art der Präsentation konterkarierte diesen Anspruch: Steril, vor weißen 
Wänden plaziert und buchstäblich entkontextualisiert, erschienen die Al-
täre als Nichtkunst und Nichtreligion zugleich. Die ausgestellten Objekte 
gerieten als bloßes, aber buntes Durcheinander, bestehend aus ein wenig 
Farbe, Form, Duft und Ton in den Blick, der recht bald nach der „wah-

22  Vgl. hierzu Lanwerd 2002, 23-125.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

91

ren“ Kunst zum Niederknien zu forschen begann – nebenan konnte er 
fündig werden. 

Resümee 

Vier Ausstellungen standen zur Diskussion. Ihnen allen eignete jeweils 
Spezifisches: Eine innovative Frage- oder Themenstellung; der Wunsch, 
andere Kontexte aufzuschließen; die Erkundung neuen Terrains. Im 
Rahmen der Ausstellungen wurden tradierte und zeitgenössische Kunst-
werke nach neuen Ordnungen klassifiziert oder es wurden Produktionen 
gezeigt, die gemeinhin nicht unter den Begriff Kunstwerk fallen. Dieser 
Laboratoriumscharakter, das noch nicht Festgelegte und „Essayistische“ 
lässt sie nun selbst geeignet erscheinen, aus der Perspektive der kunstge-
schichtlichen Kulturwissenschaft betrachtet zu werden. Zumal auch ge-
wisse Schwierigkeiten, denen solche und ähnliche Unternehmungen 
ausgesetzt sind, an Problemstellungen der Kulturwissenschaftlichen Bib-
liothek Warburg erinnern: Der kulturelle Bereich Kunst ist (auch) in 
westlichen Gesellschaften anders strukturiert als der kulturelle Bereich 
Religion, so dass „Grenzüberschreitungen“ zumeist kontrovers diskutiert 
werden; wie groß werden erst die Schwierigkeiten, wenn ein Transfer – 
sei es von Kunst sei es von Religion – aus nicht-westlichen Gesellschaf-
ten in westlich-europäische Industrienationen stattfindet? Interdisziplina-
rität, eigentlich Transdisziplinarität ist gefordert. Hier kommen daher 
insbesondere vier, aus dem interdisziplinären Laboratorium Warburg 
stammende Topoi, einzeln oder miteinander verknüpft, zum Tragen: Die 
Zusammenstellung von Disparatem und der Versuch einer Neuordnung; 
das Bewusstsein für die Konstanz im Wechsel, mithin für die Imaginati-
ons- und Rezeptionsgeschichte; der Unterschied zwischen „Fakten“ und 
ihren faktischen Bedingtheiten; die Ablehnung einer ästhetisierenden 
Kunstgeschichte zugunsten der Kontextualisierung von Bildern und Ob-
jekten.  

Nach religiösen Maßstäben (neu-)geordnet wurden Kunstwerke aus 
verschiedensten Jahrhunderten (Seeing Salvation) oder zeitgenössische 
Kunst (Heaven). Mithilfe der „religiösen Parameter“, die historische Tie-
fendimension verbürgen sollten, kreierte die Ausstellung Heaven einen 
neuen-alten Künstlermythos, dessen Imaginationsgeschichte wurde fort-
geschrieben. In der Interpretation der Bilder Christi, The Image of 
Christ, ging es dagegen weniger um Kunst und Künstler, als eher um ei-
nige christliche Botschaften, die für das 21. Jahrhundert gerettet werden 
sollten. Diese wurden en passant, in Form von Rahmenprogrammen, an 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

92

die Bilder respektive Kunstwerke der Ausstellung herangetragen. Das 
heißt zugleich, dass Raum für eigene Sehweisen möglich blieb. 

Genuin Disparates wurde in der Ausstellung New Heimat zusam-
mengestellt: Zeitgenössische Kunst europäisch-westlicher Provenienz 
sowie sakrale Kunst und andere Objekte aus nicht-westlichen Gesell-
schaften. Ausgangspunkt ist ein ethnologischer Befund, der die Indigeni-
sierung westlicher „Kulturbausteine“ betrifft. In der ästhetischen Präsen-
tation der Arbeiten wurde auf jeweilige Kontextualisierungen verzichtet. 
Auch die Ausstellung „Altäre“ verzichtete auf Kontextualisierung. Die 
Zusammenstellung von Disparatem, das sind Altäre aus nahezu siebzig 
Ländern (und wie vielen Religionen eigentlich?) sollte hinweisen auf ei-
ne ihnen allen zugrundeliegende Ästhetik des Schönen und der Gefühle.  

Die Diskussion der vier Ausstellungen lässt zwei Problemkomplexe 
zu Tage treten:  

Erstens werden qua (Anspruch auf) Universalisierung Differenzen 
eingeebnet und aufgehoben, statt sie zu reflektieren; Differenzen, um die 
es den Wissenschaften vorrangig geht. Kenntlich wird dies zum einen an 
den saloppen Adaptionen religionswissenschaftlicher, historischer und 
ethnologischer Thesen, zum anderen an der simplifizierenden Betonung 
einer ubiquitären Ästhetik. Ähnlichkeit aber, um es mit Mieke Bal zu sa-
gen, „ist eine prekäre Sache: Sie kann naturalisieren, was eigentlich als 
etwas historisch Spezifisches und daher als etwas Veränderliches her-
ausgestellt werden sollte“ (Bal 2002, 116).  

Zweitens: Die These einer „sprachlosen“, allen menschlichen Äuße-
rungsformen zugrunde liegenden Minimalästhetik könnte schlicht der 
Unkenntnis ästhetischer Theorien der letzten zweihundert Jahre geschul-
det sein. Davon ist nicht auszugehen. Welcher Sinn aber lässt sich dann 
für diese so schnell zu falsifizierende Behauptung finden? Charlotte 
Schoell-Glass bringt Warburgs Ablehnung der „ästhetisierenden Kunst-
geschichte“ mit seiner Wahrnehmung „kultureller Gewalt“ in Verbin-
dung (Schoell-Glass 1998, 49). Könnte also – umgekehrt – die Aufwer-
tung ästhetisierender Präsentationsformen mit der Abwehr des Gedan-
kens an kulturelle Gewalt zusammenhängen? Kulturelle Gewalt, die im 
Blick auf Geschichte und Gegenwart nicht-westlicher Gesellschaften 
nicht gerade unwahrscheinlich ist? Auffällig bleibt zum einen die Ent-
scheidung für sakrale Objekte, mithin die Nichtbeachtung indigener 
Kunst, zum anderen die Betonung struktureller, formaler und methodo-
logischer Ähnlichkeiten. Bekannt ist, dass die Verleugnung von Hetero-
genität den Vorgang der imaginären Identifikation strukturiert (Weigel 
1990, 168).

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

93

Im Interesse eines Zur-Kenntnis-Nehmens von Heterogenität präsen-
tierte die documenta 11 in Kassel 2002 eine Fülle von Ästhetiken und 
Kunstproduktionen aus „Ländern der Dritten Welt“. Aus eben diesen 
Ländern komme uns eine Ästhetik entgegen, die den „Gegensatz von 
Kontemplation des Einzelwerks und zerstreuter Rezeption hinter sich 
lässt, indem sie uns zu aufmerksamer Betrachtung nötigt“ (Bürger 2002, 
33). Aufmerksame Betrachtung: Eine ihrer Bedingungen sind Denkräu-
me, die offen gehalten werden; ihr Gelingen schließlich bemisst sich 
daran, welche Fragen sie aufzuwerfen gestattet. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

94

Literatur 

Assmann, Jan (1992): Das kulturelle Gedächtnis. München 
Bal, Mieke (2002): „Sagen, Zeigen, Prahlen“. In: Dies.: Kulturanalyse. 

Frankfurt/Main, 72-116 
Beaucamp, Eduard (2001): Der neue Bildersturm. Schützt die Museen 

vor dem Zeitgeist. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 208, 7. 
9.2001

Behrend, Heike (2001): „Fotomagie“: Fotografien in Praktiken des Hei-
lens und Schadens in Ostafrika. In: Kohl, Karl-Heinz/Schafhausen, 
Nicolaus (Hg.): Publikation anlässlich der Ausstellung „New Hei-
mat“ im Frankfurter Kunstverein, 12.10.2001 – 27.1.2002: „New 
Heimat“, 90-99 

Benhabib, Seyla (1995): Selbst im Kontext. Kommunikative Ethik im 
Spannungsfeld von Feminismus, Kommunitarismus und Postmoder-
ne. Frankfurt/Main 

Biggs, Lewis (1999): Heaven in der Tate Gallery Liverpool. In: Ausstel-
lungskatalog „Heaven. An Exhibition that will break your heart“, 
Kunsthalle Düsseldorf 30.7. – 17.10.1999; Tate Gallery Liverpool 
11.12.1999 – 27.2.2000. Stuttgart, 7-8  

Böhme, Hartmut (1997): Aby M. Warburg (1866-1929). In: Michaels, 
Axel (Hg.): Klassiker der Religionswissenschaft. Von Friedrich 
Schleiermacher bis Mircea Eliade. München, 133-156 

Bourdieu, Pierre (1996): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesell-
schaftlichen Urteilskraft. Frankfurt/Main 

Brix, Emil/Stekl, Hannes (Hg.) (1997): Der Kampf um das Gedächtnis. 
Öffentliche Gedenktage in Mitteleuropa. Wien, Köln, Weimar 

Bürger, Peter (2002): Was zerstreuend wirkt, zwingt zu aufmerksamer 
Beobachtung. Aufklärung jenseits von ästhetischer Autonomie und 
politischem Engagement: Der neue Kunstbegriff der Documenta 11. 
In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 162, 16.7.2002, 33 

Diers, Michael (Hg.) (1993): Porträt aus Büchern. Bibliothek Warburg 
und Warburg Institute. Hamburg. 1933. London/Hamburg 

Erche, Bettina (2001): Wie malt man Sein Bild ohne Menschenhand? 
Urbild, Ideal und Abbild: Die Geschichte des Christus-Porträts in ei-
ner Ausstellung im römischen Palazzo delle Esposizioni. In: Frank-
furter Allgemeine Zeitung, Nr. 31, 6.2.2001, 51 

Eschebach, Insa/Jacobeit, Sigrid/Wenk, Silke (Hg.) (2002): Gedächtnis 
und Geschlecht. Deutungsmuster in Darstellungen des nationalsozia-
listischen Genozids. Frankfurt/Main/New York 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION IN AUSSTELLUNGEN

95

Freud, Sigmund ([1927] 1970): Die Zukunft einer Illusion. In: Ders.: 
Massenpsychologie und Ich-Analyse. Die Zukunft einer Illusion. 
Frankfurt/Main und Hamburg 

Ginzburg, Carlo (1988): Spurensicherungen. Über verborgene Geschich-
te, Kunst und soziales Gedächtnis. München 

Gombrich, Ernst H. (1992): Aby Warburg. Eine intellektuelle Biografie. 
Hamburg 

Hahn, Barbara (2002): Die Jüdin Pallas Athene. Auch eine Theorie der 
Moderne. Berlin 

Hofmann, Werner (2002): Alois Rigl und Aby Warburg. Doppelblick. 
In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 258, 6.11.2002, N3 

Jebens, Holger (2001): Valaku Maskentänze in West New Britain (Pa-
pua-Neuguinea) als Aneignungen des Eigenen. In: Kohl, Karl-
Heinz/Schafhausen, Nicolaus (Hg.): Publikation anläßlich der 
Ausstellung „New Heimat“ im Frankfurter Kunstverein, 12.10.2001 
– 27.1.2002: „New Heimat“. New York, 78-89 

Kany, Roland (1989): Die religionsgeschichtliche Forschung an der Kul-
turwissenschaftlichen Bibliothek Warburg. Bamberg 

Kipphoff, Petra (2000): Zeige deine Wunde. Die Ausstellung „Seeing 
Salvation“ der Londoner National Gallery entdeckt den Bildschatz 
des Christentums wieder für den Alltag. In: Die Zeit, Nr. 12, 
16.3.2000, 47 

Kohl, Karl-Heinz (2001): Aneignungen. Kulturelle Vielfalt im Kontext 
der Globalisierung. In: Ders./Schafhausen, Nicolaus (Hg.): Publika-
tion anläßlich der Ausstellung „New Heimat“ im Frankfurter Kunst-
verein, 12.10.2001 – 27.1.2002: „New Heimat“. New York, 8-19 

Kohl, Karl-Heinz/Nicolaus Schafhausen (2001): Vorwort. In: Dies. 
(Hg.): Publikation anläßlich der Ausstellung „New Heimat“ im 
Frankfurter Kunstverein, 12.10.2001 – 27.1.2002: „New Heimat“. 
New York, 4-5 

Lanwerd, Susanne (1993): Mythos, Mutterrecht und Magie. Zur Ge-
schichte religionswissenschaftlicher Begriffe. Berlin 

Lanwerd, Susanne (2001): Zimbabwean Sculpture. Religionsästhetische 
Überlegungen am Beispiel der Religion und Kunst in Zimbabwe. In: 
Siggelkow, I. (Hg.): Gedächtnisarchitektur. Formen privaten und öf-
fentlichen Gedenkens. Frankfurt/Main u.a., 89-97 

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsästhetik. Studien zum Verhältnis 
von Symbol und Sinnlichkeit. Würzburg 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUSANNE LANWERD

96

LeVitte Harten, Doreet (1999): „Heaven erschaffen“. In: Ausstellungs-
katalog „Heaven. An Exhibition that will break your heart“. Stutt-
gart, 9-13 

Martin, Jean-Hubert (2001) : Altäre. In: Ders. (Hg.): Altäre. Kunst zum 
Niederknien. Museum kunst palast Düsseldorf, 2.9.2001-6.1.2002, 
Stuttgrt, 8-15 

Mazzoni, Ira (2001): Total global. Düsseldorf eröffnet Museum und 
Ausstellungshalle im Ehrenhof mit magischen Ritualen und heraus-
fordernder Institutionskritik. In: Süddeutsche Zeitung, 3. September, 
15

Michels, Karen/Schoell-Glass, Charlotte (Hg.) (2001): Aby Warburg: 
Gesammelte Schriften. Studienausgabe, Abt. VII: Tagebuch der Kul-
turwissenschaftlichen Bibliothek Warburg. Berlin 

National Gallery Company (2000): „The Image of Christ. The Catalogue 
of the exhibition Seeing Salvation“, London 26.2.-7.5.2000. London 

Preuss, Sebastian (2001): Das Ende der Kunstgeschichte. Nun eben 
„museum kunst palast“: Wie Düsseldorf seinen Sammlungen die 
Historie austreibt. In: Berliner Zeitung, Nr. 203, 31.8.2001, 11 

Sauerländer, Willibald (2000): Die Predigt der Bilder. Christliche Kunst 
in einer nicht christlichen Gesellschaft – Erfahrungen der National 
Gallery London. In: Süddeutsche Zeitung, Nr. 179, 5./6.8.2000, 15 

Schade, Sigrid/Wenk, Silke (1995): Inszenierungen des Sehens: unst, 
Geschichte und Geschlechterdifferenz. In: Bußmann, Hadumod/Hof, 
Renate (Hg.): Genus. Zur Geschlechterdifferenz in den Kulturwis-
senschaften. Stuttgart, 340-407 

Schoell-Glass, Charlotte (1998): Aby Warburg und der Antisemitismus. 
Kulturwissenschaft als Geistespolitik. Frankfurt/M. 

Syring, Marie Luise (1999): Vorwort und Dank. In: Ausstellungskatalog 
„Heaven. An Exhibition that will break your heart“. Stuttgart, 5-6 

Warburg, Aby M. (1980): Heidnisch-antike Weissagung in Wort und 
Bild zu Luthers Zeiten“. In: Wuttke, Dieter (Hg.): Aby Warburg. 
Ausgewählte Schriften und Würdigungen. Baden-Baden, 199-304 

Weigel, Sigrid (1990): Topographien der Geschlechter. 
Kulturgeschichtliche Studien zur Literatur. Hamburg 

Wind, Edgar (1980): Warburgs Begriff der Kulturwissenschaft und seine 
Bedeutung für die Ästhetik (1931). In: Wuttke, Dieter (Hg.): Aby 
Warburg. Ausgewählte Schriften und Würdigungen. Baden-Baden, 
401-417 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003 - am 14.02.2026, 22:13:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

