Relative Autonomie
Zur sozialen Funktion asthetischer Formen

Sophia Prinz

Die Autonomie der Kunst ist ein Dauerbrenner in der Asthetik-Debatte. Zwar gibt
es durchaus gute Griinde, die Behauptung der dsthetischen Autonomie in Frage
zu stellen, doch ganz abschiitteln ldsst sie sich nicht. Gerade im Hinblick auf ihre
soziale Funktion muss der Kunst zumindest der Anspruch auf eine relative Au-
tonomie zugestanden werden. Im Folgenden wird es darum gehen, diese »relati-
ve Autonomie« der Kunst praxistheoretisch zu bestimmen. Dabei wird sich nicht
nur herausstellen, dass sich die soziale Funktion des Asthetischen nicht ohne ei-
nen Wahrnehmungs- und Formbegriff verstehen lisst. Die relative Autonomie der
Kunst ist zudem auf die relative Freiheit des Subjekts angewiesen.

Ausgangspunkt fiir diese Uberlegungen ist erstens die These, dass die kollektiv
geteilten Wahrnehmungsschemata von den Gestaltungsformen der sozio-materi-
ellen Lebenswelt bedingt werden. Wahrnehmung meint hier keine blof3 sinnliche
Aktivitit, die sich von Prozessen des Denkens und Handelns kategorial unterschei-
den liefle, sondern schlief3t sinnstiftende Differenzierungsleistungen und einen
leiblichen Praxisvollzug unweigerlich mit ein.

Genau diese Verschrinkungen zwischen den formalen Eigenschaften der du-
Reren Welt, dem inkorporierten Wahrnehmungswissen und den sozio-kulturellen
Denk- und Handlungsweisen, so die zweite These, bilden die Grundlage oder das
Material der kiinstlerischen Praxis.! Denn erst in Bezug auf die bestehende >Topo-
logie* der Formen« kénnen isthetische Formen entwickelt werden, die die sinnli-

1 Auch wenn im Folgenden der Einfachheit halber 6fters von der >kiinstlerischen Praxis< oder
»Kunstc die Rede ist, soll ausdriicklich betont werden, dass das Asthetische nicht auf Kunst
im Sinne des modernen westlichen Kunstverstindnisses beschrankt wird. Auch Dinge oder
Erscheinungen, die Gblicherweise nicht zur Kunst gezdhlt werden (wie Design, Musikvideos,
Serien oder Kunsthandwerk), kénnen relativ autonom sein und umgekehrt sammeln sich im
professionellen Kunstfeld allerlei Erzeugnisse an, denen zwar umstandslos ein Kunststatus
zugesprochen wird, die aber keine dsthetische Qualitdt im hier gemeinten Sinne aufweisen.
2 Der Begriff der Topologie leitet sich aus der mathematischen Geometrie ab und bezeichnet
die raumliche Lagebeziehung zwischen einzelnen Elementen. Auch wenn Foucault im Un-
terschied zu bspw. Gilles Deleuze oder Jacques Lacan den Begriff der Topologie selbst nicht

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Sophia Prinz

che Ordnung der bestehenden Dispositive transformieren und die damit verbun-
denen Perzeptionsgewohnheiten herausfordern konnen. Indem &sthetische For-
men iiber das Vorgesehene hinausgehen, offenbaren sie nicht nur die unreflek-
tierten Grenzen der eigenen Wahrnehmungsschemata, sie verlangen zugleich dem
Subjekt ab, diese im konkreten Wahrnehmungsvollzug reflexiv zu bearbeiten. As-
thetisch wahrzunehmen bedeutet daher nicht nur (bzw. nicht immer und nicht
notwendigerweise), durch den Akt der Kontemplation aus den gesellschaftlichen
Wahrnehmungs-, Wissens- und Praxisordnungen temporir auszutreten® — was
strenggenommen gar nicht moglich wire. Im isthetischen Wahrnehmungsvollzug
werden die historisch und kulturell spezifischen Bedingungen dieser Ordnungen
vielmehr selbst kontemplatibel.

Daran schlief3t drittens die Annahme an, dass die politische Funktion der Kunst
nicht allein in den gewZhlten Sujets begriindet liegt, sondern auch mit der forma-
len Behandlung eben dieser Sujets zu tun hat: Erst wenn die Kunst die Bedin-
gungen fiir das In-Erscheinungtreten der Elemente und Instanzen der Dispositive
durchdringt (inklusive der Institution >Kunst< und der als >politisch« gerahmten
Inhalte), kann sie historische, soziale und politische Zusammenhinge isthetisch
erfahrbar machen, die von den kollektiven Wahrnehmungsschemata bislang nicht
erfasst worden sind.

zentral verwendet hat, hat er sich in den Kultur- und Medienwissenschaften dennoch als
Begriff durchgesetzt, um die Relationen und riumliche Verteilung der heterogenen Elemen-
te des Dispositivs zu beschreiben. Zum Topologiebegriff in den Kulturwissenschaften sie-
he etwa Stephan Giinzel: »Raum — Topographie — Topologiex, in: ders. (Hg.): Topologie. Zur
Raumbeschreibung in den Kultur- und Medienwissenschaften, Bielefeld 2007, S.13-29. Auch Ce-
orge Kubler verwendet den Topologie-Begriff um kulturell spezifische Formsequenzen zu
beschreiben (George Kubler: The Shape of Time. Remarks on the History of Things, New Haven
1962, S.34).

3 Sowohl Pierre Bourdieu als auch Jacques Ranciére reduzieren die dsthetische Erfahrung im
Anschluss an eine verkiirzte Lesart von Kants Kritik der Urteilskraft auf einen »interesselosen
Blick« bzw. eine bloRe Kontemplation. Wahrend Bourdieu den »reinen Blick«jedoch als eine
perfide Distinktionsstrategie der biirgerlichen Klasse entlarvt, die letztlich zu einer Repro-
duktion von sozialer Ungleichheit beitragt (Pierre Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der
gesellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt a.M. 1982, S.17ff.), riumt Ranciére der dsthetischen
Kontemplation insofern ein emanzipatorisches Potential ein, als sie die Produktions- und
Verwertungslogik der kapitalistischen Gesellschaftsordnung unterbricht. Letzteres macht er
u.a. an der»freien Untétigkeit« des Handwerkers fest, der seine Arbeit zugunsten eines nicht
zweckgerichteten Umherschweifens des Blicks unterbricht (Jacques Ranciére: Deremanzipier-
te Zuschauer, Wien 2009, S. 75) Siehe dazu auch Jens Kastner: Der Streit um den dsthetischen
Blick. Kunst und Politik zwischen Pierre Bourdieu und Jacques Ranciére, Wien 2012, sowie Ines
Kleesattel: »Asthetische Distanz. Kritik des unverstindlichen Kunstwerksc, in: Jens Kastner/
Ruth Sonderegger (Hg.): Pierre Bourdieu und Jacques Ranciere. Emanzipatorische Praxis denken,
Wien 2014, S. 63-93. Kleesattel spannt dartiber hinaus einen Bogen zu Adorno.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

Daraus folgt nicht nur, dass das politische Potential von Kunst mit der »relati-
ven Autonomie«* der dsthetischen Form untrennbar verkniipft ist. Es ist dariiber
hinaus anzunehmen, dass eine Kritik des »Macht-Wissens« (Foucault) nur dann
politisch wirksam werden kann, wenn sie der bestehenden Topologie der Formen
und den kollektiven Wahrnehmungsschemata auch auf formaler Ebene entgegen-
tritt.

1. Soziologische Asthetikbegriffe

Eine praxistheoretische Perspektive, die ausgehend von der sozio-materiellen Be-
stimmung kollektiver Wahrnehmungsschemata das gesellschaftskritische Poten-
tial dsthetischer Formen herauszuarbeiten sucht, grenzt sich von drei gingigen
sozial- und gesellschaftstheoretischen Asthetikbegriffen ab:

Erstens wendet sie sich gegen eine einseitige Soziologisierung der Asthetik, wie
sie etwa von Pierre Bourdieu in seiner »Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft<®
entworfen und in der Kunstsoziologie nach wie vor diskutiert wird. Ausgehend von
Kants Bestimmung der dsthetischen Erfahrung als einem »interesselosen Wohl-
gefallen«, das die Erkenntniskrifte in ein »freies Spiel« versetzt, merkt Bourdieu
an, dass das Vermdgen zu einem »reinen Blick« soziologisch gesehen keinesfalls
voraussetzungslos sei, sondern sowohl 6konomisches als auch kulturelles Kapital
erfordere. Mehr noch: Das Postulat der dsthetischen Autonomie, so Bourdieu, zie-
le lediglich auf einen Distinktionsgewinn der Bourgeoise gegeniiber den unteren
Klassen ab. In diesem Sinne trigt Kunst nicht zur Emanzipation und Selbstver-
gewisserung des freien Subjekts bei, sondern fithrt im Gegenteil zur Erhaltung
und Verfestigung von Klassenstrukturen. So wichtig es nach wie vor ist, die sozia-
len Exklusionseffekte der Kunstinstitutionen im Blick zu behalten, greift Bourdieus
soziologische Kritik der Asthetik jedoch in zweifacher Weise zu kurz: Indem er
den »reinen Blick« als blof projektive Haltung der distinktionsbewussten Bour-
geoise abtut und dabei auf eine nihere Betrachtung der kiinstlerischen Arbeiten

4 Wie im Folgenden noch ndher herauszuarbeiten sein wird, meint»relative Autonomiex, dass
das Asthetische nichtim strengen Sinne autonom, d.h. allen gesellschaftlichen Zwingen ent-
hoben ist, wie es die Autonomieasthetik in ihrer radikalsten Form vertritt, sondern ihr auto-
nomes Potential gerade in Relation zu den bestehenden Dispositiven entfaltet. Eine streng
autonomiedsthetisch argumentierende Position findet sich in verschiedenen Spielarten —
wie etwa im l'art pour l'art und Asthetizismus des 19. Jahrhunderts oder in Clement Green-
bergs Modernismus der1950er Jahre. Auch Adorno wurde oftmals eine strikte Autonomieds-
thetik unterstellt. Hier wird hingegen eine Lesart von Adornos Negativitatsasthetik verfolgt,
die demgegeniiber die notwendige gesellschaftliche Bedingtheit und Historizitit von Asthe-
tik betont.

5 Bourdieu: Die feinen Unterschiede, 1982, S. 17ff.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

63


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Sophia Prinz

und ihrer rezeptionsisthetischen Implikationen verzichtet, bleibt er nicht nur hin-
ter dem eigenen Anspruch zuriick, die externe Analyse der sozialen Bedingungen
von Kunstproduktion und -rezeption mit einer internen Analyse des Kunstwerks
kombinieren zu wollen.® Wie Juliane Rebentisch anmerkt, entgeht ihm dariiber
hinaus, dass sowohl die Kunstproduktion als auch die anschliefdende theoretische
Neubestimmung der dsthetischen Autonomie seit den 1960er Jahren lingst nicht
mehr von der Vorstellung eines ahistorischen »transzendentalen Subjekts« getra-
gen wurde, geschweige denn von dem Ideal eines weltabgewandten Asthetizismus,
der ohnehin eher als ein philosophisches Missverstindnis zu werten ist.”

Im Zuge des allgemeinen Material und Practice Turn in den Sozial- und Kultur-
wissenschaften der letzten Dekaden wurde insbesondere ersteres Versiumnis der
Bourdiewschen Kunstsoziologie — die mangelnde Beriicksichtigung der kiinstleri-
schen Arbeit — ins Auge gefasst. Dabei wurde jedoch ein ungleich breiterer Asthe-
tikbegriff angelegt: Im Anschluss an die Science and Technology Studies (insbesonde-
re Bruno Latours Actor-Network Theory), die Phinomenologie sowie den Pragmatis-
mus wurde das Kunstwerk als ein sozialer Aktant (Latour) rekonzeptualisiert, der
aufgrund seiner spezifischen Materialitit und sinnlichen »Affordanzen« (James J.
Gibson) interobjektive Wahrnehmung- und Praxisvollziige anregt.® Das Hauptau-
genmerk dieser Ansitze liegt dabei auf der ethnographischen Mikroanalyse von
konkreten sinnlichen Interaktionen, weniger jedoch auf Fragen der isthetischen

6 So heifit es etwa in Die Regeln der Kunst in Bezug auf die Kunstproduktion: »Der eigentli-
che Gegenstand der Wissenschaften vom Kunstwerk ist daher die Beziehung zwischen zwei
Strukturen: der Struktur der objektiven Beziehungen zwischen den Positionen innerhalb des
Produktionsfeldes (und den sie einnehmenden Produzenten) und der Struktur der objekti-
ven Beziehungen zwischen den Positionierungen im Raum der Werke.« (Pierre Bourdieu: Die
Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Feldes, Frankfurt a.M. 1999, S.369) Wie
aus diesem Zitat schon ersichtlich wird, zahlt er zu diesen sexternen< objektiven Strukturen
jedoch nicht die allgemeinen sozio-materiellen Bedingungen der modernen Gesellschaft.
Demgegenlber hat T.). Clark u.a. in The Painting of Modern Life aufgezeigt, dass etwa Edouard
Manets »symbolische Revolution« (Bourdieu) nicht nur von den internen Verteilungskamp-
fen des autonomen Kunstfelds bedingt wurde, sondern auch von den veranderten industriel-
len Ding- und Bildwelten und urbanen gesellschaftlichen Ordnungen (Timothy James Clark:
The Painting of Modern Life. Paris in the Art of Manet and his Followers, London 1985).

7 Siehe dazu Juliane Rebentisch: Theorien der Gegenwartskunst zur Einfiihrung, Hamburg 2013,
S.165ff. Zur Verinderung der»Regeln der Kunst«seit den 1950er Jahren siehe auch Nina Tessa
Zahner: Die neuen Regeln der Kunst. Andy Warhol und der Umbau des Kunstbetriebs im 20. Jahrhun-
dert, Frankfurt a.M. 2006.

8 Siehe beispielsweise Sophia Krzys Acord, Tia Denora: »Culture and the Arts: From Art Worlds
to Arts-in-Action, in: The ANNALS of the American Academy of Political and Social Science 6191
(2008), S.223-237; Georgina Born: »The Social and the Aesthetic: For a Post-Bourdieuian
Theory of Cultural Production, in: Cultural Sociology 4/2 (2010), S.171-208; oder: Christiane
Schirkmann: Kunst in Arbeit. Kiinstlerisches Arbeiten zwischen Praxis und Phdnomen, Bielefeld
2017.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

Autonomie. Zwar wird das dsthetische Wahrnehmen als eine bestimmte, vielleicht
auch besonders aufmerksame oder professionalisierte Form des sinnlichen Wahr-
nehmungsvollzugs verstanden, nicht aber — wie hier argumentiert werden soll -
als eine Erfahrung, die potentiell eine reflexive oder kritische Haltung gegeniiber
den kollektiv geteilten Wahrnehmungsschemata provoziert.

Ein dhnlich breiter Asthetikbegriff findet sich auch in den jiingeren soziolo-
gischen Debatten um die umfassende Asthetisierung aller Lebensbereiche in der
spitmodernen Gesellschaft. Asthetik wird in diesem Kontext als eine kulturelle
und 6konomische Aufwertung und Intensivierung selbstbeziiglicher, sinnlicher Er-
fahrungen und Affizierungen verstanden, die sich u.a in einer Individualisierung
des Konsums, einer zunehmenden Medialisierung des Alltags oder der steten Aus-
weitung der Erlebnis- und Kreativékonomie manifestiert.” Chiapello/Boltanski'®
fithren diese Entwicklung darauf zuriick, dass der Neoliberalismus die klassische
»Kiinstlerkritik«, die den entfremdenden Effekten der modernen Zweck-Mittel-
Rationalitit die Forderung nach Freiheit und Authentizitit entgegenstellte, in sich
aufgenommen und fiir die eigenen Zwecke moduliert habe. Zwar ist nicht zu leug-
nen, dass es in der Moderne zwischen der kapitalistischen Marktlogik und dem
kiinstlerischen Feld immer schon Affinititen gegeben hat und dass sich diese Uber-
schneidungen in den letzten Dekaden in manchen Subfeldern und institutionel-
len Formaten sicherlich noch intensiviert haben. Aber dennoch greift die Diagno-
se einer nahtlosen Verschmelzung von Asthetik und neoliberaler Okonomie (sei
sie nun von der Kunst selbst heraufbeschworen oder nicht) insofern zu kurz, als
erstens kiinstlerische Gesellschaftskritik die eigenen 6konomischen und institu-
tionellen Produktions- und Rezeptionsbedingungen durchaus mitreflektiert hat™
und zweitens die isthetische Erfahrung nicht mit einem intensiven sinnlichen
und affektiven Erleben, einem selbstbeziiglichen Wahrnehmungsvollzug oder ei-
ner gesteigerten Aufmerksambkeit fiir formale Zusammenhinge schlicht gleichzu-
setzen ist. All diese Aspekte konnen zwar auf die ein oder andere Weise eine Rolle
spielen, wie jedoch Peter Osborne im Anschluss an Adorno betont hat, zeichnet
sich die Autonomie der zeitgendssischen postkonzeptuellen Kunst gerade dadurch

9 Siehe dazu etwa: Fredric Jameson: Postmodernism, or, The Cultural Logic of Late Capitalism, Lon-
don 1991; Scott Lash, John Urry: Economies of Signs and Space, London 1994; Andreas Reckwitz:
Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der biirgerlichen Moderne zur Postmoder-
ne, Weilerswist 2006, S. 500-680 sowie Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativitdt. Zum
Prozess gesellschaftlicher Asthetisierung, Berlin 2012.

10 Luc Boltanski, Eve Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz 2003.

11 Hierfir sind insbesondere die Arbeiten der Institutionskritik und der Kontextkunst exem-
plarisch. Siehe dazu etwa Alexander Alberro, Blake Stimson (Hg.): Institutional Critique. An
Anthology of Artists’ Writings, Cambridge, Mass 2009; John C. Welchman (Hg.): Institutional
Critique and After, Ziirich 2006.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

65


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Sophia Prinz

aus, dass sie einen »anti-isthetischen« Gebrauch von den dsthetischen Materiali-
en macht.” Doch wodurch unterscheidet sich nun diese anti-asthetische Asthetik
kiinstlerischer Formen von der neoliberalen Asthetisierung, wenn beide letztlich
einem Innovations- und Differenzimperativ folgen? Juliane Rebentisch gibt eine
erste Antwort: Wihrend die sinnlichen Innovationen im Bereich der Waren- und
Konsumwelt kommensurabel und damit >funktional« bleiben, verweigert sich die
isthetische Innovation des Kiinstlerischen letztlich einer einfachen Aneignung.™
Auch wenn hier nicht davon ausgegangen wird, dass das Asthetische auf den Be-
reich der Bildenden Kunst oder das moderne Kunstfeld beschrinkt ist (eine solche
Verengung kénnte beispielsweise gar nicht aufler-europiische Asthetiken begrei-
fen), lisst sich mit den Begriffen des Anti-Asthetischen bzw. der Inkommensura-
bilitit dennoch eine Unterscheidung treffen: Wahrend die rein 6konomisch ausge-
richtete Asthetisierung nur solche Differenzen zulisst, die sich fiir einen passiven
Differenzkonsum eigenen, bezieht die kiinstlerischen Arbeit auch potentiell kon-
flikthafte Formen oder »anti-isthetische« Aspekte ein, die der*dem Rezipient*in
eine verinderte Wahrnehmungshaltung abverlangen. Dabei ist keinesfalls ausge-
schlossen, dass beispielsweise auch Design oder popkulturelle Phinomene, die von
der Kritischen Theorie grosso modo der »Kulturindustrie« zugeschlagen wurden,
ein Transformationspotential in sich bergen — im Gegenteil ist vielmehr anzuneh-
men, dass letztliche alle Medien in Abhingigkeit von ihren jeweiligen Produktions-
und Rezeptionsbedingungen je spezifische dsthetische Formen hervorbringen kon-
nen.

Um dies genauer zu begriinden soll es im Folgenden zunichst um den Zusam-
menhang von Praxis und Wahrnehmung gehen.

2. Die Topologie der Formen und das implizite Wahrnehmungswissen

Eine praxistheoretische Grundannahme besagt, dass sich soziale Ordnungen und
Machtverhiltnisse weder auf objektive Strukturen noch auf subjektive Handlungs-
entscheidungen zuriickfithren lassen, sondern von weitgehend unbewusst ausge-
fithrten korperlichen (Alltags-)Praktiken getragen werden.™* Diese Praktiken beru-
hen auf einem kollektiv geteilten impliziten >Korper- oder Praxiswissens, das das

12 Peter Osborne: Anywhere or Not at All. Philosophy of Contemporary Art, London/New York 2013,
S.48.

13 Rebentisch: Theorien der Gegenwartskunst, 2013, S. 114.

14 Fiir einen Uberblick siehe Andreas Reckwitz: »Grundelemente einer Theorie sozialer Prak-
tiken. Eine sozialtheoretische Perspektivex, in: Zeitschrift fiir Soziologie 32/4 (2003), S. 282-
301 sowie Hilmar Schafer (Hg): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bielefeld
2016.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

Subjekt vor dem Hintergrund seiner sozialen Daseinsbedingungen ausbildet. So-
ziale Strukturen stabilisieren sich also dadurch, dass sie von den Subjekten zu-
nichst inkorporiert und dann in den eigenen Praktiken reproduziert werden."
Das bedeutet jedoch nicht, dass alle Praktiken von vornherein vollstindig determi-
niert sind — im situativen Praxisvollzug kann es stets zu zufilligen Verinderungen,
Missgeschicken oder Inkohirenzen kommen, die eine spontane Improvisation er-
fordern. Wie im folgenden Kapitel noch niher erliutert wird, verfiigt das Subjekt
zudem tber eine srelative Freiheit< — das heift, dass es das inkorporierte Praxis-
wissen auch dazu nutzen kann, gegeniiber den eigenen Daseinsbedingungen eine
kritische Haltung einzunehmen und andere Praktiken einzuiiben.'®

Fiir die praxistheoretische Bestimmung des Asthetischen ist dariiber hinaus
die Annahme entscheidend, dass jede Praxis notwendigerweise mit einem Wahr-
nehmungsvollzug verbunden ist. Das bedeutet, dass jedes implizite Praxiswissen
immer auch ein implizites Wahrnehmungswissen enthilt.’” Der Begriff des >im-
pliziten Wahrnehmungswissens< korrespondiert prinzipiell mit Kants erkenntnis-
theoretischer Grundthese, dass die Welt nicht »an sich« wahrnehmbar ist, sondern
dem Subjekt nur iber die Syntheseleistungen der »Anschauungsformen« und der
»Einbildungskraft« vermittelt erscheint.!® Im Unterschied zu Kants Transzenden-
talphilosophie geht die Praxistheorie jedoch nicht davon aus, dass grundsitzlich
alle Subjekte mit denselben apriorischen Erkenntniskriften ausgestattet sind. Be-
reits Maurice Merleau-Ponty, der zu den Vordenkern der Praxistheorie zahlt, hat
in seiner Leibphinomenologie herausgearbeitet, dass das Subjekt erst durch die
konkreten praktischen Herausforderungen, die die Welt an seinen Leib herantrigt,
so etwas wie historisch spezifische Anschauungsformen ausbildet. Dieses leiblich
eingeiibte Wahrnehmungswissen, das sich im Verlauf der Sozialisation zu einem

15 In diesem Sinne definiert Bourdieu den Habitus als »System dauerhafter und tbertragba-
rer Dispositionen, als strukturierte Strukturen, die wie geschaffen sind, als strukturierende
Strukturen zu fungieren, d.h. als Erzeugungs- und Ordnungsgrundlagen von Praktiken und
Vorstellungen.« (Pierre Bourdieu: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frankfurta.M.
1993, S. 98)

16  Zur Instabilitit von Praxis siehe auch Hilmar Schifer: Die Instabilitit der Praxis. Reproduktion
und Transformation des Sozialen in der Praxistheorie, Weilerswist 2013.

17 Der Aspekt der Wahrnehmung wurde jedoch von der Praxistheorie erst in jiingerer Zeit sys-
tematisch aufgearbeitet. Siehe dazu bspw. Sophia Prinz: Die Praxis des Sehens. Uber das Zu-
sammenspiel von Korpern, Artefakten und visueller Ordnung, Bielefeld 2014; die Beitrige von
Reckwitz, Prinz und Gobel in: Schifer: Praxistheorie, 2016, S.163-220; sowie Hanna Kathari-
na Gobel, Sophia Prinz (Hg.): Die Sinnlichkeit des Sozialen. Wahrnehmung und materielle Kultur,
Bielefeld 2015.

18 Kant entwickelt diesen Gedanken im Abschnitt {iber die »transzendentale Asthetik« in der
Kritik der reinen Vernunft: Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zwei-
ten Originalausgabe, Hamburg 1998, S. 97-127 (B33-73).

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

67


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Sophia Prinz

kohirenten und relativ stabilen »Korperschema« verdichtet,* erlaubt dem Subjekt,
in den verschiedensten Situationen das sinnliche Rauschen des Wahrnehmungs-
feldes intuitiv in positiv wahrgenommene, d.h. identifizierbare und handhabbare
»Gestalten« auf der einen und blof mitwahrgenommene oder ausgeblendete Hin-
tergriinde auf der anderen Seite aufzuteilen.>° Dabei wird die klassische Differen-
zierung von passivem Wahrnehmen und aktivem Denken insofern aufgehoben, als
dem praktischen Wahrnehmungsvollzug selbst schon eine vorpridikative Sinnstif-
tung zugeschrieben werden muss. Das leibliche Subjekt skann«demnach praktisch-
perzeptiv mit der Welt umgehen, auch wenn es nicht iiber sein Tun explizit reflek-
tiert.?!

Fiir den Verlauf der weiteren Argumentation ist zudem wichtig, dass das im-
plizite Wahrnehmungswissen gerade weil es in Auseinandersetzung mit der kon-
kreten sozio-materiellen Welt ausgebildet wird, notwendigerweise historisch, kul-
turell und sozial variabel ist. Die Welt erscheint somit nicht allen Subjekten in glei-
cher Weise — Wie und Was die*der Einzelne jeweils wahrnimmt bzw. wahrnehmen
kann, wird vielmehr von den konkreten Dispositiven bedingt, in die es hineinge-
worfen wurde.?*

In diesem Sinne spricht etwa Pierre Bourdieu im Anschluss an Merleau-Ponty
von den klassenspezifischen »Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata«
der sozialen Akteure® und auch beim frithen Foucault finden sich erste Ansit-
ze, neben der diskurstheoretischen Begriindung des »Sagbaren« die historischen

19 Sowohl Bourdieu als auch Merleau-Ponty gehen davon aus, dass das Subjekt seinen priméaren
Habitus bzw. seine Ur-gewohnheiten nicht ohne Weiteres abschutteln kann, auch wenn sich
die sozio-kulturellen und sozio-materiellen Bedingungen seines Lebens dndern. Allerdings
bleibt es stets lernfihig und damit grundsatzlich offen fir ein anderes Wahrnehmungs-
und Praxiswissen. Siehe dazu etwa Sophia Prinz: »Das unterschlagene Erbe. Merleau-Pontys
Beitrag zur Praxistheorie«, in: Thomas Bedorf u.a. (Hg.): Phidnomenologie und Praxistheorie
(Gastherausgeber Schwerpunkt), Phidnomenologische Forschungen 2/2017, S. 73-88, hier S. 79f.

20  Maurice Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, S. 35, 51. So heifdt es
etwa auch in Das Kino und die neue Psychologie: »Das Aussehen der Welt wiirde fir uns erschiit-
tert,wenn es uns gelange, die Zwischenraume zwischen den Dingen als Dinge zu sehen—zum
Beispiel den Raum zwischen den Baumen auf der Strafe — und umgekehrt die Dinge selbst
—die Straflenbdume — als Hintergrund. Genau das passiert in den Vexierbildern.« (Maurice
Merleau-Ponty: »Das Kino und die neue Psychologiex, in: ders.: Das Auge und der Geist. Philo-
sophische Essays, Hamburg 2003, S. 29-46, hier S. 30).

21 Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung, 1966, S.58. In diesem Sinne bezeichnet
Merleau-Ponty den wahrnehmenden Leib auch als »Erkenntnisorganismus« oder »Erkennt-
niswerkzeug« (ebd., S. 273, 403).

22 Eine solche Perspektive ist im Prinzip bei Maurice Merleau-Ponty, der u.a. Husserls Begriff
der Lebenswelt aufnimmt, bereits angelegt. Allerdings interessiert er sich weniger fiir die
historische und kulturelle Bedingtheit als fiir die allgemeine Struktur von Wahrnehmung.

23 Bourdieu: Sozialer Sinn, 1993, S.101.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

Bedingungen des »Sichtbaren« zu bestimmen.** Letzteres wurde u.a. von Fried-
rich Kittler in eine materialistische Medienarchiologie iiberfithrt?®, und ebenso
kann Jacques Ranciéres Konzept einer »Aufteilung des Sinnlichen« als eine wahr-
nehmungstheoretische Weiterentwicklung von Foucaults Machttheorie verstanden
werden.?® Allerdings lisst sich aus keiner der genannten Ansitze direkt ableiten,
welche Rolle die formalen Aspekte der sozio-materiellen Daseinsbedingungen fiir
die Herausbildung der kollektiv geteilten Wahrnehmungsschemata spielen. Wih-
rend Bourdieu die Herausbildung des Habitus vornehmlich auf intersubjektive Be-
ziehungen zuriickfithrt und dabei die vermittelnde Funktion von Dingen, Bildern
oder Medien weitgehend vernachlissigt,?” hat Foucault in seinen spiteren, im en-
geren Sinne praxistheoretischen Arbeiten, die sich mit dem Zusammenspiel von
indirekter Regierung und Selbsttechnologien beschiftigen, den Aspekt der Wahr-
nehmung weitgehend fallengelassen. Selbst bei Ranciére bleibt trotz Betonung der
gesellschaftlichen und politischen Relevanz des Sinnlichen die soziale Bedingtheit
der Wahrnehmung und die Praxis des Wahrnehmungsvollzugs seltsam unterbe-
stimmt. Allein Kittlers Medienarchiologie zeigt auf, wie etwa das Sehen durch die
»optischen Medien« geformt wird, nimmt dabei jedoch eine einseitige, mediende-
terministische Lesart ein, ohne andere sozio-materielle Formen zu beriicksichtigen
oder der >relativen Freiheit< des wahrnehmenden Subjekts, die, wie zu zeigen sein
wird, Grundlage der dsthetischen Erfahrung ist, geniigend Raum zu geben.

Um also, wie angekiindigt, die relative Autonomie der 4sthetischen Form und
die dsthetische Erfahrung praxistheoretisch bestimmen zu kénnen, muss zunichst
der Zusammenhang zwischen den sozio-materiellen Formen und den kollektiven
Wahrnehmungsschemata niher bestimmt werden.

Ein erster Ausgangspunkt dafiir ist die bereits von Foucault angedeutete Uber-
legung, dass sich die archiologische Umkehrung des Bedingungsverhiltnisses zwi-
schen Denken und Diskurs auf den Zusammenhang von Wahrnehmen und sozio-
materiellen Formen iibertragen lisst. Die perzeptive Syntheseleistung wird dem-
nach nicht mehr dem Subjekt zugeschrieben, wie es sowohl bei Kant als auch bei
Merleau-Ponty der Fall ist. Analog zu Foucaults Diskursbegriff, wonach das »his-
torische Apriori« des Denkens in den »quasi-materiellen« Aussageformationen ei-
ner Zeit zu suchen ist,?® miissen die Méglichkeitsbedingungen des Wahrnehmens

24  Siehe dazu ausfihrlich: Prinz: Die Praxis des Sehens, 2014, S. 51-105.

25  Friedrich A. Kittler: Aufschreibesysteme 1800/1900, Miinchen 1985; Friedrich A. Kittler: Optische
Medien. Berliner Vorlesung 1999, Berlin 2002; dhnlich: Jonathan Crary: Techniken des Betrachters.
Sehen und Moderne im 19. Jahrhundert, Dresden 1996.

26  Siehe Jacques Ranciére: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt a.M. 2002, S. 48;
Jacques Ranciére: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin
2006.

27  Siehe dazu ausfiihrlich: Prinz: Die Praxis des Sehens, 2014, S. 299-319.

28  Michel Foucault: Archiologie des Wissens, Frankfurt a.M. 1981, S. 184ff.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

69


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Sophia Prinz

vielmehr in den Ordnungen der empirischen Welt selbst gesucht werden. Wihrend
Foucault in der Archiologie des Wissens jedoch vorschlug, das historische Apriori des
Sehens ebenfalls auf den Diskurs zuriickzufithren,? soll im Folgenden die These
vertreten werden, dass die empirische Welt zudem eine formalisthetische Ordnung
aufweist, die das leibliche Subjekt durch wiederholte praktisch-perzeptive Ausein-
andersetzung in sein implizites Wahrnehmungswissen aufnimmt. Dieses Wahr-
nehmungswissen bildet wiederum die Grundlage dafiir, dass sich das Subjekt in
allen Praxiskontexten, die formal dhnlich organisiert sind, intuitiv zurechtfinden
kann. Die historischen Bedingungen des Wahrnehmbaren sind somit in den Hiu-
fungen, Verteilungen und Regelmifligkeiten, oder besser: der Topologie der em-
pirischen Formenkonstellationen zu suchen.3® Dabei ist davon auszugehen, dass
sich die Topologie der Formen mit den anderen Ordnungen des Dispositivs — den
Diskursen, Machttechnologien und Selbsttechnologien — zu einem sozialen »Ta-
bleau«® verbindet. Formen sind folglich niemals neutral.3>

Der Begriff »Form« meint dabei nicht einfach die positiv bestimmbare Ge-
stalt eines einzelnen Gegenstandes oder Korpers. Im Anschluss an die differenz-
theoretischen Uberlegungen des spiten Merleau-Ponty®? oder Derridas Begriff der
»Spur<** wird hier das Formwerden vielmehr als ein fundamentales Unterschei-
dungsgeschehen verstanden, durch das die sozio-materielle Welt itberhaupt erst

29  Ebd. 276f.

30 Dieser Ansatz schliefit an Foucaults frithere Bildanalysen an, in denen er analog zu seiner
Diskursanalyse nicht von dem Inhalt, sondern von der Komposition der Bilder ausgeht, um
die Betrachter*innenposition zu bestimmen. Siehe dazu: Prinz: Die Praxis des Sehens, 2014,
S. 57ff.

31 DerBegriff»Tableau«istaus Lacans psychoanalytischer Theorie des»Blickregimes« (le regard)
entnommen. Demnach wird die Welt durch das symbolisch geordnete Tableau zu sehen ge-
geben. Zugleich strebt das Subjekt danach, in das Tableau zu passen (Jacques Lacan: Das
Seminar. Buch 11. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, Weinheim 1987, S. 101ff.).

32 Allein aus diesem Grund ist eine Trennung von Form und Inhalt nicht sinnvoll. Siehe dazu
etwa auch Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970, S. 210ff.

33  Inseinem unvollendeten Spatwerk Das Sichtbare und das Unsichtbare geht Merleau-Ponty von
der immanenzontologischen Annahme aus, dass das »Fleisch der Welt« zunéchst als unge-
ordnetes»rohes Sein«vorliegt, in das die basalen Unterscheidungen zwischen Welt und Leib
erst durch einen anonymen Strukturierungsprozess eingefithrt werden (Maurice Merleau-
Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare. Gefolgt von Arbeitsnotizen, Miinchen 1986).

34  Ahnlich wie Maurice Merleau-Ponty geht Jacques Derrida mit dem Begriff der (Ur-)Spur da-
von aus, dass Erscheinung und Bedeutung erst durch den Akt der Differenzsetzung entste-
hen kénnen: »Es geht hier nicht um eine bereits konstituierte Differenz, sondern vor aller
inhaltlichen Bestimmung, um eine reine Bewegung, welche die Differenz hervorbringt. Die
(reine) Spurist die Differenz. Sie istvon keiner sinnlich wahrnehmbaren, hérbaren odersichtba-
ren, lautlichen oder graphischen Fiille abhdngig, sondernistim Cegenteil deren Bedingung.«
(Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt a.M. 1974)

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

in potentiell bedeutungstragende Einheiten gegliedert wird. Oder wie man im An-
schluss an Ranciére formulieren konnte: Die Setzung von differentiellen Formen
ist eine Grundoperation der »Aufteilung des Sinnlichenx.

Genauso wie die gesellschaftlichen Strukturen insgesamt, die der ausgefiithrten
Praktiken bediirfen, um sich zu reproduzieren, sind diese differentiellen Setzun-
gen jedoch nie ein fiir alle Mal fixiert: Auch die Ordnung der Formen ist abhingig
von der Aktivitit wiederholter Formungspraktiken.

Mit dem differenztheoretischen Formbegriff ist zwangsliufig eine weitere
Annahme verkniipft, nimlich dass sich sozio-materielle Formen niemals isoliert
analysieren lassen, wie es mitunter in den Material Culture Studies passiert.
Vielmehr muss stets das dynamische Zusammenspiel, d.h. die Rhythmen, Uber-
lagerungen, Analogien, Uberginge, Begrenzungen und Resonanzen zwischen
den verschiedenen formalen Elementen beriicksichtigt werden. Dieses formale
Beziehungsgeflecht verliuft quer zu den gewohnten sozial- und gesellschaftstheo-
retischen Einteilungen: Zum einen iberschreitet es die klassischen Dichotomi-
sierungen von Subjekt/Objekt, Kérper/Technik, Natur/Kultur oder analog/digital.
Das heifdt, es umfasst so unterschiedliche Erscheinungen wie Kérperoberflichen,
digitale Interfaces, riumliche Demarkationen, Gerduschkulissen, pflanzliche
Strukturen, Landschaften, technische Rhythmen, Schriftziige, kollektive Bewe-
gungsfiguren usw. Zum anderen macht die »Topologie der Formen« nicht bei wie
auch immer gesteckten sozialen oder kulturellen Grenzen halt - sei es zwischen
sozialen Klassen, »Milieus« oder Feldern oder gar zwischen »Epochen«, »Natio-
nen« oder »Kulturriumen«. Auch wenn sich die formalen Ordnungen einzelner
Praktikenkomplexe durchaus analytisch unterscheiden lassen, kommt es zwischen
rdumlich, zeitlich und sozio-kulturell disparaten Dispositiven immer wieder zu
formalen Entsprechungen und Adaptionen.3®

Drittens ist anzunehmen, dass Materialitit nicht einfach blof3 eine passive Rol-
le gegeniiber der aktiven Form einnimmt, wie im Anschluss an den aristotelischen
Hylemorphismus vielfach kolportiert wurde, sondern sowohl direkt als auch in-

t.36

direkt am Formwerdungsprozess beteiligt ist.>® Insbesondere die Entdeckung und

35 Diese transkulturelle und transhistorische Formenwanderung wurde in den letzten Jahren
insbesondere von der Global Art History erforscht. Siehe etwa Kitty Zijlmans, Wilfried Van
Damme (Hg.): World Art Studies. Exploring Concepts and Approaches, Amsterdam 2008; Elaine
O'Brien (u.a.) (Hg.): Modern Art in Africa, Asia and Latin America. An Introduction to Global Mod-
ernisms, Malden, MA 2013; Monica Juneja, »A very civil idea ...«. Art History, Transculturation,
and World-Making — With and Beyond the Nationc, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 81 (2018),
S. 461-485.

36  Tatsdchlich ist die Verteilung von Aktivitit und Passivitit auch bei Aristoteles insofern nicht
soeindeutig, als die Materialitit selbst vorzeichnet, welche Form sich mitihrrealisieren lasst.
Eine solche Perspektive auf die »Aktivitdt« des Materials wurde etwa von den Bergsonianern
Henri Focillion und Gilbert Simondon weiter ausgebaut. Henri Focillion: Das Leben der Formen,

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

n


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Sophia Prinz

Verarbeitung neuer industrieller Werkstoffe wie Baumwolle, Stahl oder Gummi hat
gezeigt, dass den Materialien aufgrund ihrer jeweiligen Beschaffenheit nicht nur
bestimmte Funktionalisierungspotentiale inhirent sind, sondern auch ein Spek-
trum von Gestaltungs(un)moglichkeiten, die neue Differenzen und Verbindungen
in die sozio-materielle Topologie der Formen einbringen konnen. Die Reproduk-
tion der Formen ist somit nicht allein von den menschlichen Praktiken abhingig,
sondern auch von der Aktivitit und Eigenlogik der zum Einsatz gebrachten Mate-
rialien.

Mit Verweis auf Bruno Latours Actor-Network Theory®” ist schlielich viertens
zu beriicksichtigen, dass die Beschaffung und Weiterverarbeitung von Materiali-
en stets in grofRere sozio-kulturelle, 6konomische und 6kologische Netzwerke und
Praxiskomplexe eingebettet sind, die ihrerseits formale Effekte zeitigen: So haben
etwa der massive Abbau natiirlicher Rohstoffe in den Kolonien und die gewaltsa-
men Herrschaftsverhiltnisse, die damit verbunden waren, die chemische Indus-
trie, die neue Materialien erfindet,?® die exponentielle Ausweitung des globalen
Seehandels und der Kommunikationstechnologien, die Rationalisierung und Ma-
schinisierung der Produktion sowie die Uniformitit und schiere Fiille der indus-
triell produzierten Waren zu einer buchstiblichen Transformation der modernen
Lebenswelten beigetragen.

Zusammenfassend lisst sich somit festhalten, dass alle konkreten Dispositi-
ve eine dynamische, aber je spezifische Ordnung der Formen aufweisen. Damit
ist nicht gemeint, dass alle Formen iiberall und in allen Aspekten konsistent sind
— auch das Amorphe und der Zufall sind Teil der Dispositive — allerdings ist an-
zunehmen, dass bestimmte differentielle Aufteilungen, Formzusammenstellungen
und Gestaltungsprozesse zu einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort
eher wahrscheinlich sind als andere.*°

Gottingen 2019; Gilbert Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, Ziirich 2012. Auch
der New Materialism betont die Eigendynamik der nicht-menschlichen Materialitat, arbeitet
jedoch bislang nicht mit dem Formbegriff.

37  Siehe etwa Bruno Latour: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

38  Die Geschichte der chemischen Industrie hiangt dabei insofern mit der Kolonialgeschichte
zusammen, als bspw. in Deutschland die Entwicklung chemisch hergestellter Materialien
gefordert wurde, um den Mangel an kolonialen Rohstoffen auszugleichen.

39  DieserZusammenhangwurdeinjingerer Zeit vorallem von der Materialasthetik untersucht,
vgl. etwa Dietmar Riibel, Monika Wagner, Vera Wolff (Hg.): Materialdsthetik. Quellentexte zu
Kunst, Design und Architektur, Berlin 2005.

40 Indiesem Sinne ist auch Georg Simmels These zu verstehen, dass liberale Cesellschaften zu
asymmetrischen Formen tendieren, wiahrend sich in autokratischen Gesellschaften vorallem
symmetrische Ordnungen finden lassen. Georg Simmel: »Soziologische Asthetike, in: ders.:
Aufsitze und Abhandlungen 1894-1900. Gesamtausgabe, Bd. 5, Frankfurt a.M. 1992, S.197-214.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

Diese Ordnung der Formen, so die archiologische These, bildet das »histori-
sche Apriori« des impliziten Wahrnehmungswissens. Alle Subjekte, die in densel-
ben Dispositiven sozialisiert wurden, bilden demnach dhnliche Wahrnehmungs-
schemata aus — ihnen erscheint die Welt nicht nur in dhnlicher Weise, sie neigen
auch dazu, in ihren eigenen Formungs- und Gestaltungsprozessen eben jene Ord-
nung zu reproduzieren.

Diese im alltiglichen Praxisvollzug nicht explizit reflektierten Wahrnehmungs-
schemata werden jedoch dann herausgefordert, wenn sie mit Formkonstellationen
konfrontiert werden, die sich nicht oder nicht ohne Weiteres in das Tableau des
Dispositivs einfiigen lassen.

3. Die relative Freiheit« des Subjekts und
die asthetische Konstellation

Bislang wurde das Verhaltnis zwischen Dispositiv und Subjekt recht einseitig be-
trachtet: Die empirische Topologie der Formen wurde als die historische und so-
zio-materielle Bedingung kollektiv geteilter Wahrnehmungsschemata ausgewie-
sen, die ihrerseits solche Formungspraktiken und -prozesse begiinstigen, die die
bestehende Ordnung der Formen potentiell reproduzieren. Im Unterschied zu die-
ser latent deterministischen Lesart ist fiir die Frage des Asthetischen jedoch rele-
vant, dass die Praxistheorie grundsitzlich von einer srelativen Freiheit< des Sub-
jekts ausgeht. In diesem Sinne konstatiert etwa der spite Foucault, dass »Macht [...]
nur iiber >freie Subjekte« ausgeiibt werden [kann], insofern sie >frei« sind«.*' Damit
ist gemeint, dass die historischen Dispositive zwar in doppelter Hinsicht Praktiken
erzeugen und zugleich begrenzen (einerseits indirekt als historisches Apriori des
impliziten Praxiswissens und andererseits direkt iiber konkrete Machttechnologi-
en), die tatsichlichen ausgefithrten Praktiken, die die Subjekte vor diesem Hinter-
grund vollziehen, jedoch nicht vollstindig vorschreiben kénnen. Je nach Beschaf-
fenheit der Dispositive verfiigen die Subjekte demnach iiber ein mehr oder weniger
breites Spektrum »verschiedene[r] Verhaltens-, Reaktions- oder Handlungsmaog-
lichkeiten«.**

Wie Foucault im Anschluss an Kant betont, gehort zu diesen Moglichkeiten
grundsitzlich auch die Praxis der Kritik. Die Subjekte konnen also ihr Praxiswis-
sen dazu gebrauchen, eine kritische Distanz zu den Moglichkeiten und Grenzen
eben jener Dispositive einzunehmen, in deren Kontext sie ihr Praxiswissen aus-

41 Michel Foucault: »Subjekt und Machtc, in: ders.: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits, Band 4:
1980-1988, Frankfurt a.M. 2005, S. 269-294, hier S. 287.
42  Ebd.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

13


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Sophia Prinz

gebildet haben. Als »Kunst nicht dermafien regiert zu werden«*? ist Kritik somit
stets mit einer Selbst-Kritik oder -Reflexion verbunden. Dabei handelt es sich je-
doch nicht um einen rein kognitiven Vorgang. Aufgrund des genuinen »Zur-Welt-
Seins« (Merleau-Ponty) des leiblichen Subjekts ist die Kritik stets an eine konkrete
Auseinandersetzung mit den Gegebenheiten der Welt gebunden — und sei es mit
dem eigenen Kérper oder dem eigenen Leben.** Das freiheitliche Handeln ist aus
praxistheoretischer Sicht also kein voluntaristischer Akt, der das Bestehende nach
Gutdiinken verindern kann, sondern eine Praxis, die sich an den Ordnungen des
Dispositivs abarbeiten muss, um sie iibersteigen oder umgestalten zu konnen.*

Vor diesem Hintergrund lisst sich nun die gesellschaftliche Funktion des As-
thetischen genauer in den Blick nehmen - und das nicht nur im Sinne einer »As-
thetik der Existenz«, wie sie von Foucault selbst anvisiert worden ist. Die von der
Praxistheorie vorausgesetzte >relative Freiheit< des Subjekts, so die hier verfolgte
These, findet ihr Pendant in der >relativen Autonomie« der dsthetischen Form: Es
gibt also nicht nur auf Seiten der handelnden Subjekte, sondern auch auf Seiten der
empirischen Ordnungen performative Setzungen, die die Reproduktionsschlaufen
der Dispositive aktiv unterbrechen. Im Falle des Asthetischen betreffen diese Set-
zungen die differentielle Ordnung der Formen.*®

Kunst macht sich folglich den Moglichkeitsraum der Formen zu Nutze, um
andere Formen zu finden — Formen, die aufgrund ihrer qualitativen Differenz die
Grenzen der bestehenden Dispositive verschieben, aber dennoch reflexiv auf sie
bezogen bleiben. Ein solcher Begriff der dsthetischen Gestaltung orientiert sich an
Theodor W. Adornos negativititstheoretischer Einsicht, dass die Kunst einen Dop-
pelcharakter besitzt: Sie ist sowohl »fait social« als auch autonom.*” Im Unterschied
zu kunstsoziologischen Ansitzen, die das Gesellschaftliche der Kunst vornehmlich

43 Michel Foucault: Was ist Kritik?, Berlin 1992, S. 12.

44 Auch Georg W. Bertram betont, dass die von der Kunst angestofiene Reflexionstatigkeit nicht
rein kognitivistisch, sondern im Verhéltnis zur alltdglichen Praxis zu verstehen ist (Georg W.
Bertram: Kunst als menschliche Praxis. Eine Asthetik, Berlin 2014, S. 83f.).

45  »Was also ist die Freiheit? Geboren werden heifst in eins, aus der Welt geboren werden und
zur Welt geboren werden. Die Welt ist schon konstituiert, aber nie ist sie auch vollstandig
konstituiert. In der ersten Hinsicht sind wir von ihr in Anspruch genommen, in der zwei-
ten offen fiir unendliche Méglichkeiten« (Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung,
1966, S. 514).

46  Diese Annahme folgt Peter Osbornes Einsicht, dass Kunst immer beides zugleich sein muss:
wahrnehmbar und konzeptuell (Osborne: Anywhere or Not at All, 2013, S. 48). Im Unterschied
zu Osborne, der im Anschluss an Kant das Wahrnehmen und Denken als je eigenstiandi-
ge Modi der Erkenntnis auffasst, gehen die hier angestellten Uberlegungen von der leib-
und praxistheoretischen These aus, dass schon die vorbegrifflichen, unbewusst ausgefiihr-
ten Wahrnehmungs- und Praxisvollziige sinnstiftend sind.

47  Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S. 16, 340.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

in den sozialen Regeln der Kunstproduktion- und -rezeption suchen, geht es Ador-
no in erster Linie um die formale und materielle Dimension des Kunstwerks selbst:
»Denn alles, was die Kunstwerke an Form und Materialien, an Geist und Stoff in
sich enthalten, ist aus der Realitit in die Kunstwerke emigriert und in ihnen seiner
Realitit entiufert: da wird es immer auch zu deren Nachbild.«*® Die Kunst in ihrer
Objekthaftigkeit steht somit nicht aufRerhalb der Dispositive*® — auch sie kann auf
keine anderen Ressourcen als die bestehende Ordnung der Formen zuriickgreifen
(und dazu gehoren selbstverstandlich auch die Formen des Kunstfeldes). Allerdings
- und das ist der Unterschied zu alltiglichen Gegenstinden oder Kunstmarkt-
Kunst — trigt sie nicht (oder nicht unmittelbar) zur blofien Reproduktion dieser
Ordnung bei. Im Sinne einer Auslotung des Moglichkeitsraums, setzt sie stattdes-
sen ausgewihlte Versatzstiicke der Dispositive so zueinander in Beziehung, dass
andere differentielle Aufteilungen entstehen®® und so das historisch spezifische In-
einandergreifen von Macht-Wissen, Selbsttechnologien und der Ordnung der For-
men selbst einsichtig wird: »Form [des Kunstwerks, S.P.] wirkt als Magnet, der die
Elemente aus der Empirie in einer Weise ordnet, die sie dem Zusammenhang ihrer
aufleristhetischen Existenz entfremdet, und nur dadurch mogen sie der auReris-
thetischen Essenz michtig werden.«*! Das Moment des Konstellativen spielt somit
in doppelter Hinsicht eine Rolle: auf der einen Seite bilden die formalen Elemen-
te des Dispositivs und ihre jeweiligen Topologien die Ressource fiir die kiinstleri-
sche Praxis, auf der anderen Seite kann das Asthetische nur in der andersartigen
Konstellation, das heift durch das Verschieben oder Neukniipfen von Beziehungen
unter den Elementen entstehen. Die dsthetische Form reagiert somit nicht nur auf
die einzelnen formalen Elemente des Dispositivs als solche, sondern auf die Art
und Weise, wie diese zueinander (und zu dem Subjekt) in Verbindung stehen.>*
Ahnlich wie das srelativ freie« Subjekt, das aufgrund seines inkorporierten Pra-
xiswissens dazu in der Lage ist, eine kritische Haltung gegeniiber den eigenen
Moglichkeitsbedingungen einzunehmen, kann somit auch die Kunst der sozio-

48 Ebd., S.158.

49 Indiesem Sinne heifit es bei Adorno: »Nur als Dinge werden die Kunstwerke zur Antithesis
des dinghaften Unwesens« (ebd., S. 250).

50  AuchJacques Ranciéresieht die Wirksamkeit der Asthetik in einem »Dis-sens«, also einer mit
dem Bestehenden konfligierenden Sinnlichkeit (Ranciére: Der emanzipierte Zuschauer, 2009,
S.73f).

51 Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S. 336.

52 Sostellt etwa auch Bertram heraus, dass das Kunstwerk auf Konstellationen zuriickgreift, die
es aktualisiert (Bertram: Kunst als menschliche Praxis, 2014, S.161). Wahrend Bertram dabei die
»generischen Konstellationen« des Kunstfeldes selbst meint —also die bereits existierenden
kinstlerischen Losungen, auf die ein neues Kunstwerk reagiert —, wird hier die These ver-
treten, dass die Kunst dariiber hinaus auch auf die aufRer-kiinstlerischen Formentopologien
(negativ) zurickgreift.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

75


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Sophia Prinz

materiellen Ordnung der Formen nur deshalb eine isthetische Konstellation ent-
gegenhalten, weil sie sich ihrer Mittel bedient.> In diesem Sinne ist also auch die
Kunst >relativ autonomx.

Fir Adorno liegt die gesellschaftliche Funktion dieser srelativ autonomenxc
Kunst in einer konsequenten Gesellschaftskritik: die moderne Kunst sei als eine
»gesellschaftliche Antithesis zur Gesellschaft«>*, eine »bestimmte Negation einer
bestimmten Gesellschaft«>® oder gar »Widerstand«*® und »Kritik von Praxis als der
Herrschaft brutaler Selbsterhaltung inmitten des Bestehenden«®’ zu verstehen.
Diese Antithesis kann dabei nicht die Gestalt einer allgemein verstindlichen >So-
zialkritik« annehmen, wie es in manchen Kunstpraktiken der 1990er Jahre iiblich
war, sondern muss sich auch von den etablierten (politischen) Kommunikations-
und Reprisentationsformen als solchen distanzieren.*®

Auf den ersten Blick scheint Adornos Position dem Kritikbegriff von Foucault
zu entsprechen: Auch Foucault ist darum bemiiht, die Moglichkeit einer relativen
Kritik gegeniiber den bestehenden Dispositiven immanent zu begriinden. Aller-
dings spricht sich Foucault im Unterschied zu Adorno nie generisch fiir eine Ne-
gation des »Bestehenden« oder »der Gesellschaft« aus. Im Anschluss an Kants Be-
stimmung der Aufklirung als »Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschul-
deten Unmiindigkeit<*® geht es ihm vielmehr um eine konstruktive Arbeit an den
historisch spezifischen Grenzen und Bedingtheiten unserer selbst: »Ich werde folg-
lich das der kritischen Ontologie unserer selbst eigene philosophische ethos als eine
historisch-praktische Eprobung der Grenzen, die wir iiberschreiten kénnen, und
damit als Arbeit von uns selbst an uns selbst, insofern wir freie Wesen sind, cha-
rakterisieren.«%°

53 Ein&dhnliches Argument findet sich auch bei Adorno: »In seiner Differenz vom Seienden kon-
stituiert das Kunstwerk notwendig sich relativ auf das, was es als Kunstwerk nicht ist und was
es erst zum Kunstwerk macht« (Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S.19).

54  Ebd., S.19.

55 Ebd., S.335.

56  Ebd., S.336.

57 Ebd., S. 26.

58  Folglich heiflt es in der Asthetischen Theorie: »Die hermetischen Gebilde iiben mehr Kritik am
Bestehenden als die, welche fatlicher Sozialkritik zuliebe formaler Konzilianz sich beflei-
Rigen und stillschweigend den allerorten blithenden Betrieb der Kommunikation anerken-
nen.« (Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S. 215), siehe dazu auch Christian Kriiger: »U berenga-
gementg, in: Birgit Eusterschulte, ders., Judith Siegmund (Hg.): Funktionen der Kiinste. Trans-
formatorische Potentiale kiinstlerischer Praktiken, Stuttgart 2021, S. 45-60.

59  Immanuel Kant: »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?«, in: Berlinische Monatsschrift
12 (1784), S. 481-494, hier S. 481.

60  Michel Foucault: »Was ist Aufklarung?«, in: ders.: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits, Bd. 4:
1980-1988, Frankfurt a.M. 2005, S. 687-707, hier S. 703f.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

Wihrend Foucault selbst jedoch diesen Gedanken allein fiir eine alltigliche »As-
thetik der Existenz« durchspielt, die das korperliche Selbst und das eigene Le-
ben zum Gegenstand von Gestaltungspraktiken macht,® soll hier die Kunst oder
besser: die dsthetische Form als ein Medium verstanden werden, das eine sol-
che »historisch-praktische Erprobung« der Grenzen unseres von den gesellschaftli-
chen Dispositiven bedingten impliziten Wahrnehmungswissens impliziert. Dabei
ist nicht davon auszugehen, dass sich der Subjektstatus von Kiinstler*innen und
Betrachter*innen grundlegend voneinander unterscheidet. Sofern sie zur selben
Zeit in denselben oder miteinander verbundenen Dispositiven sozialisiert wurden,
verfiigen sie iiber ein strukturell dhnliches Praxis- und Wahrnehmungswissen, das
lediglich hinsichtlich ihrer jeweiligen intersektional zu bestimmenden Position in-
nerhalb des »Sozialraums« (Bourdieu) divergiert. Das bedeutet, dass die einzelnen
Subjekte aufgrund ihrer je unterschiedlichen sozialen Positionen das soziale Ta-
bleau zwar nicht gleichermafien wahrnehmen, dass es aber durchaus eine Reihe
von Elementen und Beziehungsmustern innerhalb der formalen Topologie der Ge-
sellschaft gibt, die von den meisten intuitiv erkannt und mit bestimmten Praktiken
und Wissensordnungen assoziiert werden. In der kiinstlerischen Arbeit kénnen
diese Elemente Teil einer neuen Konstellation werden. Voraussetzung dafiir ist,
dass sie ausgewihlt, neu konfiguriert und ggf. umgeformt werden. Fiir das Gelin-
gen einer dsthetischen Form ist dabei entscheidend, dass die Neu-Konstellation der
ausgewihlten Material- und Formfragmente das Potential mitbringen, als »Kristal-
lisationen« (Adorno) der im alltiglichen, routinierten Wahrnehmungsvollzug nur
unbewusst mit-wahrgenommen >Topologie der Formen« erscheinen zu kénnen.
Dazu miissen sie beides konnen: an das implizite Wahrnehmungswissen der Be-
trachter*innen rithren, zugleich aber eine qualitative Differenz einfiihren, die sich
nicht mehr oder nicht ohne Weiteres von dem bislang eingeiibten Wahrnehmungs-
wissen erfassen lisst. Diese qualitative Differenz muss dabei nicht notwendiger-
weise mit einer radikalen Ablehnung des Bestehenden verbunden sein, wie es Ador-
no voraussetzt. Im Anschluss an Georg W. Bertram lisst sich demgegeniiber argu-
mentieren, dass eine dsthetische Erprobung der historischen Grenzen des Wahr-
nehmbaren auch zu einer Betonung, Steigerung oder Neugewichtung bestimmter,
vormals eventuell marginalisierter Aspekte oder Zusammenhinge fithren kann.®?

61 Ineinem spaten Interview heif}t es dementsprechend: »Was mich erstaunt, ist die Tatsache,
dass in unserer Gesellschaft die Kunst zu etwas geworden ist, das nur mit den Objekten und
nicht mit den Individuen oder mit dem Leben in Beziehung steht, und auch, dass die Kunst
ein spezialisierter Bereich ist, betrieben von Experten, namlich den Kiinstlern. Aber kénnte
nicht das Leben eines jeden Individuums ein Kunstwerk sein? Warum sind eine Lampe oder
ein Haus ein Kunstwerk und nicht das Leben?« Michel Foucault: »Zur Genealogie der Ethik:
Ein Uberblick iiber die laufende Arbeitc, in: ders.: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits, Bd. 4:
1980-1988, Frankfurt a.M. 2005, S. 747-776, hier S. 757f.

62  Siehe dazu etwa: Bertram: Kunst als menschliche Praxis, 2014, S.146.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

71


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Sophia Prinz

Um zu den zugrundeliegenden Mustern und RegelmifRigkeiten des Tableaus
vorzudringen und die entsprechenden Elemente ausfindig zu machen, bedarf es
auf Seiten der Kinstler*innen des Vermogens, sich von dem eigenen impliziten
Praxis- und Wahrnehmungswissen zu distanzieren. Dazu miissen sie allerdings
keine Genies sein, wie es in der klassischen Kunsttheorie unterstellt wurde, son-
dern - dhnlich wie Ethnograf*innen oder Phinomenolog*innen — gelernt haben,
das »Eigene zu befremden«.®® Paradoxerweise haben also Kiinstler*innen die »his-
torisch-praktische Erprobung der Grenzen« ihres Wahrnehmungs- und Denkver-
maégens zum Teil ihres feldspezifischen Praxiswissens gemacht.®* In diesem Sinne
ist Adornos These zuzustimmen, dass die kiinstlerische Arbeit selbst gesellschaft-
lichen Produktivkraften gehorcht® und sich die dsthetische Form somit gewisser-
mafen »durchs Individuum hindurch« realisiert. Allerdings ist den Kiinstler*innen
mehr relative Gestaltungsfreiheit zuzugestehen als es Adorno tut, der sie als blo-
Ren »Grenzwert, ein Minimales« bezeichnet, »dessen das Kunstwerk bedarf, um
sich zu kristallisieren«.®®

Wiahrend die Kiinstler*innen eine kritisch-distanzierende Haltung gegeniiber
dem Bestehenden einnehmen miissen, um eine isthetische Form zu finden, wird
umgekehrt das Wahrnehmungs- und Praxiswissen der Betrachter*innen durch die
Konfrontation mit dem Asthetischen herausgefordert. In der Kunst begegnen sie
Elementen, die sie (implizit) wiedererkennen (wieder-sehen, wieder-horen etc.),
die sich aber aufgrund ihres Kontexts oder ihrer qualitativen Differenz nicht mit
einem gewohnten Wahrnehmungs- und Praxisvollzug erfassen lassen. Nach Chris-
toph Menke, der im Anschluss an Adorno den »Rétselcharakter« der Kunst her-
vorhebt, stellt somit das Kunstwerk den Prozess des Verstehens auf Dauer: Auf
der einen Seite zeigt es an, dass es etwas zu verstehen gibt, auf der anderen Seite
lasst sich dieses etwas aber mit den alltiglichen Verstehensroutinen nicht erfas-
sen. Diese irritierende Diskrepanz, so die Annahme, erfordert eine wiederholte
Auseinandersetzung mit dem Material des Kunstwerks, das sich jedoch stets der

63  Siehe dazu: Stefan Hirschauer: »Ethnografisches Schreiben und die Schweigsamkeit des So-
zialen, in: Zeitschrift fiir Soziologie 30/6 (2001), S. 429-451.

64  Auch Merleau-Ponty stellt am Beispiel von Cézanne heraus, dass die Malerei der modernen
Kiinstler*innen insofern der Phanomenologie dhnele, als auch sie darauf abzielt, die ein-
geiibten Wahrnehmungsschemata zu suspendieren und das »Zur-Welt-Sein« des Wahrneh-
mens offenzulegen (Maurice Merleau-Ponty: »Das Auge und der Geist, in: ders.: Das Auge und
der Geist. Philosophische Essays, Hamburg 2003, S. 275-317, hier S. 284, 287). Wahrend Merleau-
Ponty damit jedoch meinte, dass Kiinstler*innen zu einem quasi primordialen »vormensch-
lichen« Zustand zuriickkehren, wird hier eine solche kiinstlerische Auslotung mit Foucault
streng historisch-situativ gedacht.

65  Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S. 350.

66 Ebd., S.250.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

Uberfithrung in eine kohirente Bedeutung widersetzt.®” Anders als Menke, der ei-
nen latent kognitivistischen Verstehensbegriff vertritt, soll hier jedoch der kérper-
liche Wahrnehmungsvollzug in den Mittelpunkt der Kunstrezeption geriickt wer-
den: Das leibliche Subjekt, so die analoge These, kann die dsthetische Konstellation
mithilfe seines inkorporierten Wahrnehmungs- und Praxiswissens nicht als prak-
tisch handhabbare Einheit erfassen, wird aber von potentiell wiedererkennbaren
Einzelaspekten dazu aufgefordert, sich auf sie einzulassen.

Wie Merleau-Ponty am Beispiel von korperlichen Beeintrichtigungen aufzeigt,
kann ein solches Scheitern des routinierten Wahrnehmungsvollzugs das Subjekt
dazu veranlassen, seine eingeiibte »perzeptive Syntax« und damit zwangsliufig
auch sein gesamtes »Zur-Welt-Sein« umzuarbeiten.®® Ob und inwiefern einzelne
asthetische Formen Zhnlich weitreichende Effekte haben, ist zwar fraglich, eine
gezielte und wiederholte Auseinandersetzung mit dsthetischen Formen kann aber
zweifelsohne dabei unterstiitzen, ein >anderes Wahrnehmenc einzuiiben.®®

Dieses »andere Wahrnehmenc« erschopft sich dabei nicht in der bloRRen Irritati-
on des Gewohnten. Tatsichlich sind wir auch in vielen alltiglichen Situationen mit
Ritseln und Sinneinbriichen konfrontiert, die es zu iiberbriicken gilt. Zur Eigen-
tiimlichkeit von Kunst gehért hingegen, dass sie im Medium der Form die forma-
le Organisation von gesellschaftlichen und historischen Zusammenhingen selbst
kontemplatibel machen kann: Die Irritation des Wahrnehmungsvollzugs ist somit
nicht einfach nur ein Bruch mit den bestehenden Wahrnehmungsordnungen, son-
dern regt zugleich eine produktiv-reflexive Haltung an.

67 Menke, Christoph: Die Souverinitit der Kunst. Asthetische Erfahrung nach Adorno und Derrida,
Frankfurt a.M. 1991, S. 79ff. In diesem Sinne definiert auch Rebentisch das Asthetische der
Kunst als den »Prozess ihrer Dynamisierung hinsichtlich der moglichen (nicht beliebigen)
Bedeutungen, die sich mit der materialen Dimension des Kunstwerks, aus der die Form ent-
steht und in die sich wieder zuriicknimmt, verkniipfen lassen (Rebentisch: Theorien der Ge-
genwartskunst, 2013, S.168).

68  Merleau-Ponty zufolge bildet das Subjekt im Laufe seines Lebens ein in sich konsistentes
und relativ persistentes »Kérperschema«aus, mit dem er sich praktisch-perzeptiv zur Welt in
Beziehung setzt. Sobald sich etwas daran verandert, verdndert sich somit auch die gesamte
leibliche Existenz (zum Begriff des Kérperschemas siehe auch Stefan Kristensen: »Maurice
Merleau-Ponty I. Kérperschema und leibliche Subjektivitits, in: Emmanuel Alloa [u.a.] [Hg.]:
Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitit eines Konzepts, Tubingen 2012, S. 23-36).

69  Sobestimmtauch Ranciére die Arbeit des Kiinstlers als Strategie, die »Rahmen und die MafR-
stabe dessen, was sichtbar und aussprechbar ist, zu verindern, das sagen zu lassen, was nicht
gesehen wurde, das anders sehen zu lassen, was zu einfach gesehen wurde, das in Bezie-
hung zu setzen, was beziehungslos war, mit dem Zweck, Risse im sinnlichen Gewebe der
Wahrnehmungen und in der Dynamik der Affekte zu erzeugen«. (Ranciére: Der emanzipierte
Zuschauer, 2009, S. 79) Dieser Riss im sinnlichen Gewebe wird jedoch, anders als es Ranciére
anzunehmen scheint, nicht nur und nicht immer durch den kontemplativen Blick erzeugt.
Die dsthetische Differenz ist vielmehr abhédngig von dem bestehenden Dispositiv.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

79


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Sophia Prinz

Erst die doppelte Erfahrung des Aussetzens des eingeiibten praktischen Wahr-
nehmungsvollzugs auf der einen und der impliziten (das heifdt vorbegrifflich er-
fassten) Einsicht in die Kontingenz der sozio-materiellen Ordnung der Formen auf
der anderen Seite macht eine Erfahrung zu einer dsthetischen Erfahrung. Das Sub-
jekt lernt also durch die Herausforderungen der relativ autonomen isthetischen
Konstellationen die Grenzen des eigenen Wahrnehmungsvermégens mitwahrzu-
nehmen. Dieses praktisch-perzeptive Reflexivwerden ist wiederum Voraussetzung
fiir eine performative Kritik und Verschiebung des bestehenden Macht-Wissens im
Sinne Foucaults.”®

4.  Ausblick: Postkonzeptuelle Kunst im globalen Kontext

Auch wenn hier generisch von >sKunst« und »dsthetischer Form« die Rede war, muss
man die hier vorgenommenen Uberlegungen historisch verorten. Zwar ist anzu-
nehmen, dass das Wechselverhiltnis zwischen der >Topologie der Formen« auf der
einen und der >asthetischen Konstellation« auf der anderen Seite in allen dstheti-
schen Prozessen eine Rolle spielt, also auch solchen, die von dem modernen west-
lichen Kunstbegriff nicht erfasst werden, jedoch gewinnt die vorgeschlagene pra-
xistheoretische Perspektive auf Asthetik erst durch ihre Zuspitzung auf die post-
konzeptuelle Installationskunst an Schirfe.

Unter »postkonzeptueller Installationskunst« werden hier im Anschluss an Pe-
ter Osbornes Begriff des »Postkonzeptuellen«”" und Juliane Rebentischs Asthetik
der Installation” solche zeitgendssischen kiinstlerischen Praktiken verstanden,
die sich die wichtigsten Einsichten und Methoden der Konzeptkunst zu eigen ge-
macht haben (wie u.a. das notwendige Ineinandergreifen von Konzeptualitit und
Form, die Unbegrenztheit kiinstlerischer Medien und die performative Qualitit
von Wissensordnungen), diese jedoch nicht allein dazu nutzen, den ontologischen
Status von Kunst zu befragen. Zwar findet die Befragung, d.h. das Kartografieren
der Schwelle von Kunst und Nicht-Kunst, durchaus statt — es geht auch nicht an-
ders — aber die postkonzeptuelle Kunst hat einen weitergehenden Ehrgeiz. Gerade
angesichts der globalen Verflechtung der Lebenswelten sowie der post- und deko-
lonialen Kritik des eurozentrischen Selbstbewusstseins geht es in der postkonzep-
tuellen Installationskunst vielmehr darum, die komplexen historischen Herkiinfte

70 Auch Bertram stellt die These auf, dass die Rezeptionspraktiken, die die Kunst von uns ein-
fordert, mitanderen menschlichen Praktiken in Form einer praktischen Reflexion verbunden
sind (Bertram: Kunst als menschliche Praxis, 2014, S.15, 149).

71 Osborne: Anywhere or Not at All, 2013, S. 48.

72 Juliane Rebentisch: Asthetik der Installation, Frankfurt a.M. 2003.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relative Autonomie

und Gleichzeitigkeiten der globalen Moderne zu analysieren.”> Dazu gehért ers-
tens, die Kontingenz westlicher Wissens- und Wahrnehmungsordnung (allen voran
die Unzulinglichkeit einer einseitigen »instrumentellen Vernunft« [Horkheimer/
Adorno]) und die damit verbundenen Ausbeutungsverhiltnisse konsequent offen-
zulegen. Zweitens werden in vielen zeitgendssischen Praktiken alternative Formen
von Modernitit in den Blick genommen, die mit den lokal spezifischen Wissens-
modi und Praktiken nicht im Konflikt stehen. Dabei ist das Medium der isthe-
tischen Konstellation entscheidend: Denn es kann in diesen alternativen Histo-
riographien und Modernititsentwiirfen nicht darum gehen, das alte Machtwissen
durch ein neues, ebenso hermetisches Herrschaftsnarrativ zu ersetzen. Die Instal-
lation bringt stattdessen einzelne Materialien, >Realitdtsstiicke« und Texte so mit-
einander in Verbindung, dass sich assoziative Briicken schlagen lassen, ohne dass
sich je eine kohirente Einheit daraus ergibt. Damit bleibt sie stets auf die per-
zeptive und interpretative Aktivitit ihrer Betrachter*innen angewiesen, die in Ab-
hingigkeit ihres jeweiligen Wahrnehmungs- und Praxiswissen je andere Einstiegs-
punkte in die Arbeit finden. In der genuinen Unabgeschlossenheit der Installation
ist somit schon formal eine (politische) Vielstimmigkeit und Multiperspektivitit
vorgesehen. Oder wie sich in Anlehnung an Peter Osbornes Begriff der »distributi-
ve unity«”* sagen liefRe: Die postkonzeptuelle Installationskunst ist unhintergehbar
relational.

Praxistheoretisch gesehen lisst sich das Asthetische somit nicht auf bestimm-
te Eigenschaften oder eine bestimmte Wahrnehmungsweise (wie etwa den »reinen
Blick«) festschreiben, sondern muss stets relational gefasst werden — und das so-
wohl auf der Ebene der isthetischen Form« als auch der »asthetischen Erfahrung::

Das Asthetische realisiert sich in der Wechselbeziehung zwischen einer >relativ
autonomen« Konstellation, die in die bestehende >Topologie der Formen« verdn-
dernd eingreift, und dem srelativ freien< Subjekt, das durch diese latent krisen-

73 Rebentisch: Theorien der Gegenwartskunst, 2013, S. 12ff.

74 Im Rekurs auf Kants erkenntnistheoretischen Begriff der »distributiven Einheit« vertritt Pe-
ter Osborne die These, dass die Form des (post-)konzeptuellen Kunstwerks nicht mehr als
eine in sich geschlossene, selbst geniigsame Entitat begriffen werden kann, die tiberall und
jederzeit mit sich selbst identisch bleibt, sondern je nach Kontext verschiedene Gestalten
annehmen kann (Osborne: Anywhere or Not at All, 2013, S. 49). Wahrend Osborne damit vor
allem das fotografische Bild im Blick hat, das sich in unendlich vielen Varianten materia-
lisiert — als Papierabzug, als digitales Bild, als Poster —, soll hier in Ergdnzung zu Osbornes
Konzept auch die Installation als eine solche »distributive Einheit« verstanden werden. Denn
die Elemente einer Installation bilden nur insofern eine Einheit, als sie sich innerhalb eines
konkreten raumlichen Zusammenhangs formal und konzeptuell aufeinander (und ihre je-
weilige Umwelt) beziehen. Die Installation ist also eine distributive Einheit, nicht nur weil
sie zeitlich und medial variabel ist, sondern auch, weil ihre jeweiligen Realisierungen kon-
stellativ hergestellt werden.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;

81


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Sophia Prinz

hafte oder herausfordernde Wahrnehmungserfahrung dazu angehalten wird, ein
anderes Wahrnehmungswissen einzuiiben. Als eine solche kritische Erprobung der
Grenzen des historisch Wahrnehmbaren ist das Asthetische nicht auf das Kiinst-
lerische im engeren Sinne beschrinkt, sondern kann sich in den unterschiedlichs-
ten Medien realisieren. Mehr noch: Ein derart weit gefasster Asthetikbegriff impli-
ziert dariiber hinaus, dass jede gesellschaftskritische Praxis dsthetisch vermittelt
sein muss, um wirksam werden zu kénnen. Denn eine Verinderung gesellschaftli-
cher und politischer Ordnungen kann nicht ohne eine Verinderung der kollektiven
Wahrnehmungsschemata auskommen.

- 8m 15.02.2026, 00:24:0;


https://doi.org/10.14361/9783839452233-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

