
NK 2/200860 NK 2/200860 

FORUM

Pythia des Orakels von Delphi vor der Schlacht bei den Thermopy-
len

Inschrift nach der Schlacht bei den Thermopylen zu Ehren von Leo-
nidas und der im Kampf gegen die Perser gefallenen Spartaner

Die Frage, ob der Staat den Befehl geben darf, Bürger in einem ent-
führten Flugzeug abzuschießen, verweist auf eine geschichtliche Ent-
wicklung, die das Wesen des Verhältnisses von Staat, Gesellschaft 
und Individuum im Kern betrifft. Mit dem Urteil des Bundesverfas-
sungsgerichts2, welches das Lustsicherheitsgesetz verwarf, ist die 
Debatte nicht beendet. Innenminister Wolfgang Schäuble assistier-
te Verteidigungsminister Jung bei dem Versuch, den Abschuss von 
Passagierflugzeugen in Extremsituation zu rechtfertigen, indem er in 
einem Interview gegenüber der Zeit den Lesern ein Buch ans Herz 
legte: „Lesen Sie einmal das Buch Selbstbehauptung des Rechtsstaats 
von Otto Depenheuer, und verschaffen Sie sich einen aktuellen Stand 
zur Diskussion.“3 In dieser Schrift wird klar gesagt, wo es lang geht. 
Es ist mehr eine Stellungnahme als eine Darstellung des aktuellen 
Stands der Diskussion.4

Depenheuer ist Direktor des Seminars für Staatsphilosophie und 
Rechtspolitik an der Universität Köln. Der Direktor der Staatsphi-
losophie will rechtspolitisch zeigen unter welchen Umständen sich 
der Bürger für den Staat opfern sollte. Im Sommersemester 2008 
dirigiert er ein Seminar zum Thema „Recht gegen Terror – Juristi-
sche Herausforderungen durch den transnationalen Terrorismus“. 
Hier werden Fragen diskutiert wie die „Reichweite der Menschen-
würdegarantie“5, „Das Selbstverteidigungsrecht des Staates“6 oder 
„aggressive Informationsgewinnung“7. Als theoretische Referenzen 
werden Carl Schmitt und Günther Jakobs genannt. Anknüpfungs-
punkt ist die „Phänomenologie des islamischen Terrorismus“. Da-
mit werden der Abbau von Rechtsgarantien und die akademische 
Forcierung vormoderner Staatsvorstellungen mit dem Verweis auf 
einen realen und  ebenfalls in die Vormoderne verweisenden Kon-
flikts begründet.8

Diese Umstände betrachtend kann man durchaus zu der Frage kom-
men, was Professor Otto Depenheuer, der Regisseur Zac Snyder, 

König Leonidas und die Trägerin des Bundesverdienstkreuzes Lea 
Ackermann gemeinsam haben? Sie alle haben sich mehr (Snyder/Le-
onidas) oder weniger (Depenheuer/Ackermann) differenzierte Ge-
danken zur gesellschaftlichen Folge des Opfers gemacht:

I. Der Tyrann Xerxes greift an!

In der Antike - auf deren Philosophie auch Depenheuer zurückgrei-
fen will9 - erschien alles noch so einfach. Der persische König Xerxes 
dachte, er wäre ein Gott und gab sich folgerichtig den Titel Gott-
könig. Es erschien ihm daher nur natürlich, dass er die ganze Welt 
beherrschen sollte. Die Griechen waren damit nicht einverstanden. 
Doch Zweifel, Uneinigkeit und Verrat verhinderten es, dass die Bür-
ger der hellenischen, elitär-demokratischen Stadtstaaten sich einig 
gegen den asiatischen Feind stellten. Der wohl erste Auslandsjourna-
list der Geschichte10, Herodot, erzählt in seinen Historien über die 
folgende Episode der Griechisch-Persischen Kriege.11 Das Heer des 
Xerxes war in Griechenland eingefallen. Nach Herodot hatte es ge-
waltige, bis dahin unbekannte Ausmaße: auf 1207 Schiffen wurden 
circa 280.000 persische Soldaten und Kämpfer aus alliierten und un-
terworfenen Völkern mitgeführt. Das Landheer soll dazu noch an 
die 2 Millionen Männer umfasst haben. Diese Zahl wird zwar heute 
in Zweifel gezogen, aber dass der brüchige Hellenenbund einer viel-
fachen Übermacht gegenüberstand, ist unbestritten. Auch ist unbe-
stritten, dass die Griechen vollkommen zerstritten waren und Über-
läufer sich auf die Seite des Gottkönigs schlugen. Die griechischen 
Stadtstaaten waren im Prinzip zur Verteidigung bereit, konnten sich 
aber nicht einigen wann, wie und wo man sich Xerxes Truppen ent-
gegenstellen sollte. Das Hauptheer der Griechen stellte sich nicht 
den Persern, weil man stattdessen meinte das religiöse Fest der Kar-
neien feiern zu müssen. Unter der Führung von Leonidas versuchte 
sich deshalb nur eine kleine  griechische Heerschar den Persern in 
der Enge der Thermopylen entgegenzustellen, so dass der Gottkö-
nig seine zahlenmäßige Überlegenheit nicht ausspielen konnte. Die 
Schlacht fand wohl um den 11. August 480 v. Chr. statt. Drei Tage 
hielt sich dass kleine Heer und warf Welle um Welle der Angreifer 
zurück. Letztlich wurden die Verteidiger durch den Verrat des Spar-
taners Ephialtes von Trachis von den Persern umzingelt. 

Nun berichtet Herodot von zwei verschiedenen Überlieferungen des 
Geschehens. Nach der einen gaben die meisten Griechen einfach 
auf. Nach der anderen - die Herodot für die wahrscheinlichere hält 
- schickte Leonidas fast alle anderen Griechen außer seinen 300 nach 
Hause, um bewusst den Ruhm des eigenen Heldentodes zu ernten. 
Er wollte - so kann man interpretieren - durch seine bewusste Selbst-
aufopferung einen menschlichen Mythos setzen,  zum einen gegen 
den Gottkönig und zum anderen gegen die zweifelnden Griechen, 
die lieber religiöse Riten aufführten, während die Vernichtung droh-
te. Und dies gelang ihm. Aus Wut schändeten die Perser, entgegen 
den damaligen persischen Kriegssitten, den Leichnam des Leonidas. 
Die noch kämpfenden Spartiaten sahen dies und bargen noch wäh-
rend der Schlacht den Leichnam ihres Königs. Sie verteidigten ihn in 
ihren Reihen bis zu ihrem eigenen Tod. Als sich die Kunde von die-
sem Selbstopfer verbreitete, einigten sich die Griechen und schlugen 
die persischen Invasoren in den Schlachten von Salamis und Plataiai 
noch im selben Jahr vernichtend.

Das Opfer soll Gemeinschaft stiften -
Über das Recht des Staates seinen Bürgern zu helfen oder sie zur Not auch töten zu 
lassen1*	 Von Philipp Thiée

Thiée, Das Opfer soll Gemeinschaft stiften

„Euch, ihr Einwohner Spartas, der Stadt mit dem weiträumigen 
Tanzplatz,

Wird entweder der ruhmvolle Sitz durch persische Krieger 

Fallen; wenn aber nicht, dann wird aus Herakles Stamme

Eines Königs Tod das Land Lakedaimons beweinen.

Nicht wird den Feind der Stiere Gewalt noch der Löwen im 
Kampfe

Halten; ist er doch streitbar wie Zeus; ich sage, nicht früher,

Bis er den einen von ihnen gerissen, läßt er vom Kampf ab.“

„Hier zur Stelle bekämpften dreihundert Zehntausende“ (…) 

„Fremdling, melde daheim Lakedaimons Bürgern: Zur Stelle

Liegen wir, ihrem Befehl, den sie uns gaben, getreu.“

NK_02_2008_Inhalt.indd   60 26.06.2008   12:14:28

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 05:17:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60


NK 2/2008 61NK 2/2008 61

FORUM

Die Schlacht bei den Thermopylen wurde 2007 von Zac Snyder in 
heroisch-archaischer Art unter dem Titel 300 verfilmt und spielte, 
obwohl er vor allem Verrisse erntete,  weltweit 470 Mio. $ ein. Der 
Film löste in den USA, Europa und dem Iran heftige Kontroversen 
aus. Ihm wurden sowohl Kriegstreiberei, als auch Antiamerika-
nismus vorgeworfen.12 Verwundert erklärte Snyder, dass dem Zu-
schauer durch Ironie und vor allem durch die erkennbar übertrie-
bene Inszenierung deutlich gemacht werde, dass die Protagonisten 
„moralisch bankrott“ wären und deshalb keine Vorbilder sein könn-
ten.13 Ebenfalls in wohl völliger Überschätzung des Films meinten 
die heutigen islamischen Herrscher des Irans die Ehre des antiken 
Gottkönigs verteidigen zu müssen. Nach Angaben der iranischen 
Nachrichtenagentur Irna, behauptete der iranische Kulturminister 
Hussein Safar Harand, dass die Filmemacher sich an den iranischen 
Menschen rächen wollten, indem sie ihre glorreiche Geschichte und 
ihren Ruf in Frage stellen.14 Der heutige Präsident des Iran, Mah-
mud Ahmadinedschad, meint zwar nicht, dass er ein Gottkönig sei, 
aber er geht davon aus, dass die Wiederkehr des schiitischen Erlö-
sers, dem Mahdi, vorzubereiten sei. So behauptete Ahmadinedschad, 
dass er bei seiner Rede am 17. September 2005 vor der 60. UN-Voll-
versammlung von einem göttlichen Licht umgeben gewesen sei, so 
dass alle Anwesenden ihm gebannt zuhören mussten.15 

In Europa begann fast zur gleichen Zeit eine Diskussion, ob der 
Bürger die Pflicht habe, sich für die Gemeinschaft aufzuopfern. 
Angesichts dessen scheint es fast so, als würde sich die Geschich-
te wiederhohlen. Die Unterschiede zur jetzigen Opferdebatte liegen 
aber auf der Hand: Leonidas war nicht Bürger, sondern als König ein 
Vertreter der souveränen Macht selbst; er hat sich – zwar mit Pflicht-
bewusstsein aber – freiwillig selbst geopfert; der Befehl, nach dem 
die Dreihundert bei den Thermopylen liegen, ist als Aufforderung an 
die Feiernden zu Hause zu verstehen, auch zu kämpfen, und nicht als 
Selbstunterwerfung oder Unterwerfung; und zuletzt kannte die An-
tike zwar schon Bürgerrechte aber noch nicht die Nächstenliebe der 
Christen, die Menschenrechte der Aufklärung und schon gar nicht 
die Solidarität der Arbeiterbewegung - die heute schon wieder kaum 
noch einer kennt.

Trotzdem ist die Frage nach dem Opfer noch aktuell. Es scheint fast, 
als sei es eine Art anthropologische Konstante - von den griechisch-
persischen Kriegen über die christliche Kreuzigungsmythologie bis 
zum in Schock abgelegten Buchenwaldschwur -, dass versucht wird, 
dem Tod durch das erbrachte Opfer einen Sinn zu geben. Unabhän-
gig von der Frage, ob diese Logik der Gemeinschaftsstiftung durch 
ein Opfer durchbrochen werden kann, gibt es innerhalb der Opfer-
logik eine entscheidende Differenz: Wird dem Opfer mit einer Sehn-
sucht nach Leben oder einer Faszination für den Tod gedacht? Des-
weiteren muss der historische Kontext und der jeweilige Stand der 
gesellschaftlichen und humanen Emanzipation für die Deutung des 
jeweiligen Verweisens auf ein Opfer beachtet werden. Die Antike, 
das Christentum und die säkulare Aufklärung bauen zwar aufeinan-
der auf, haben aber unterschiedliche Messlatten, um Debatten und 
Argumente jeweils in ihrer politischen (und damit auch rechtlichen) 
Bedeutung begreifen zu können. Wo ein König wie Leonidas vor 
über 2.000 Jahren Recht hatte, da kann sich ein Innenminister heute 
durchaus irren – vorausgesetzt er würde die rechtlichen Traditionen 
des aufgeklärten Westens kennen.

Vor der Aufklärung war man sich innerhalb mythologischen und 
theologischen Denkens der besonderen Bedeutung des Opfers für die 
Gesellschaft bewusst. Mit der Aufklärung hoffte man auf Mytho-
logie verzichten zu können. Damit ging aber leider ein Gespür für 

das Fortleben der Problematik der Logik, die mit dem Opfer Ge-
meinschaft begründet, verloren.16 Das macht es heute den Verehrern 
der Staatsgewalt und der auf Identität begründeten Gemeinschaft so 
leicht, wieder Mythologie zu begründen. Im Folgenden soll gezeigt 
werden, dass alle, die sich heute im Rahmen des Rechtes, der Öffent-
lichkeit und der Politik zur Legitimation ihres Handelns auf Opfer 
berufen, nur die Gewalt des Staates in der Hoffnung einer nicht ein-
lösbaren Illusion von harmonischer Gemeinschaft predigen. Es wird 
gezeigt, dass der „liebe“ Opferschutz von Helfern im Strafrecht (III.) 
und der strenge Ruf nach Opferbereitschaft für die Nation durch 
Konservative (II.) nur zwei Seiten einer Medaille sind.

II. Otto Depenheuer möchte auch ein Denkmal

Kommen wir zunächst zur staatsrechtlichen Kontroverse um das 
Opfer des Einzelnen für die Gemeinschaft: Im Recht gibt es abstrakt 
scheinende Fragen, deren Beantwortung die Ausrichtung des gesam-
ten Rechtsystems bestimmen. Eine dieser Fragen ist, wie mit einer 
dem 11. September vergleichbaren Situation umzugehen ist: Darf ein 
Pilot eine Passagiermaschine, die zur Waffe umfunktioniert wurde, 
abschießen? Obwohl Wortführer wie Jung oder Schäuble so tun, als 
ob dies ein ungeregelter Ausnahmefall sei, ist dies klar im Gesetz 
geregelt. Der schießende Pilot hätte zwar das Gesetz gebrochen, aber 
er wäre individuell entschuldigt – also nicht strafbar. Dies lernt je-
der Jurastudent im ersten Semester anhand des antiken Beispiels des 
Brettes des Karneades. In dieser Anekdote kämpfen zwei Schiffbrü-
chige im Wasser um ein Brett zum Festhalten. Der eine Schiffbrüchi-
ge bringt den anderen um. Eine Rechtfertigungsmöglichkeit für diese 
Handlung kennt das Strafrecht nicht. Dies bedeutet, dass der andere, 
der vom Brett gestoßen wird, sich hiergegen verteidigen darf, da ein 
gegenwärtiger rechtswidriger Angriff vorliegt. Allerdings wäre für 
den angreifenden Täter gemäß § 35 StGB die Lage des entschuldi-
genden Notstands gegeben, was dazu führt, dass der Täter nicht be-
straft würde. Er durfte es nicht, er war nicht gerechtfertigt, ist aber 
als Individuum entschuldigt. Während die Antike dieses Problem 
nicht lösen konnte, da für sie Schuld Schicksal17 war, erlaubt der 
christliche Willensfreiheits- und Schuldbegriff eine Schonung des 
Mörders. Genau wie bei dem Schiffbrüchigen ist es im Fall des Pilo-
ten der zwischen 100 Passagieren und 200 Kindern im Kindergarten 
eines Hochhauses abwägen muss. 

Was wollen also bekennende Christen wie Schäuble und Jung, wenn 
sie behaupten, es bedürfe neuer Regelungen? Verteidigungsminister 
Jung führt aus, wie die Sorge des Staates um seine Bürger aussieht: 
„Deshalb müsste ich im Notfall vom Recht des übergesetzlichen 
Notstands Gebrauch machen: Wenn es kein anderes Mittel gibt, 
würde ich den Abschussbefehl geben, um unsere Bürger zu schützen. 
Das ist nach meinem Verständnis eine wichtige Staatsaufgabe.“18 
Jung will also nicht den Piloten rechtfertigen, sondern den Staat. Er 
behauptet dafür, der Staat hätte im Ausnahmefall - wie ein normaler 
Bürger - das Recht, Gesetze zu brechen. Worauf sich der einzelne 
Bürger berufen kann, darauf soll sich auch die handelnde Behörde 
berufen können, wenn sie ihren Funktionen gemäß handelt. „Der 
übergesetzliche Notstand bedeutet: Zunächst rechtswidriges Han-
deln wird dann gegebenenfalls entschuldet. Gäbe es diese Möglich-
keit noch, wenn ich einen Teil ausdrücklich anders geregelt habe? 
Also gilt für mich: ganz oder gar nicht.“ Jung begreift vielleicht zwar 
das Prinzip von Rechtfertigung und Schuld, aber nicht das des Un-
terschiedes von natürlicher Person und abstraktem Staat.

Der dagegen gerichtete Aufschrei der SPD hat mit der Sache nichts 
zu tun. Denn sie wollte das Recht des Staates, im Ausnahmefall seine 

Thiée, Das Opfer soll Gemeinschaft stiften

NK_02_2008_Inhalt.indd   61 26.06.2008   12:14:28

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 05:17:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60


NK 2/200862 NK 2/200862 

FORUM

Bürger zu ermorden, durch das Luftsicherheitsgesetz festschreiben. 
Das Bundesverfassungsgericht hat dieses Gesetz 2006 für ungültig 
erklärt, da es immer die Aufgabe des Staates, sei die Würde des Bür-
gers zu achten. Im Urteil wird ausgeführt: „Art. 1 Abs. 1 GG schützt 
den einzelnen Menschen nicht nur vor Erniedrigung, Brandmarkung, 
Verfolgung, Ächtung und ähnlichen Handlungen durch Dritte oder 
durch den Staat selbst. Ausgehend von der Vorstellung des Grund-
gesetzgebers, dass es zum Wesen des Menschen gehört, in Freiheit 
sich selbst zu bestimmen und sich frei zu entfalten, und dass der Ein-
zelne verlangen kann, in der Gemeinschaft grundsätzlich als gleich-
berechtigtes Glied mit Eigenwert anerkannt zu werden, schließt es 
die Verpflichtung zur Achtung und zum Schutz der Menschenwürde 
vielmehr generell aus, den Menschen zum bloßen Objekt des Staa-
tes zu machen. Schlechthin verboten ist damit jede Behandlung des 
Menschen durch die öffentliche Gewalt, die dessen Subjektqualität, 
seinen Status als Rechtssubjekt, grundsätzlich in Frage stellt, indem 
sie die Achtung des Wertes vermissen lässt, der jedem Menschen um 
seiner Selbstwillen, kraft seines Person-Seins zukommt.“19 Sowohl 
in dem Urteil als auch in Verlautbarungen des Verfassungsrichters 
Papier20 wird desweiteren festgestellt, dass der Fall eines als Waffe 
eingesetzten Flugzeuges ohnehin keine Bedrohung für den Bestand 
des Staates ist.21 Es ist „nur“ ein in seinen Dimensionen schreckli-
ches Verbrechen. Damit wird die hysterische Diskussion, die in der 
Hoffnung der einfachen Lösung vom Strafrecht über das Polizeirecht 
direkt zum Militär führt, auf ihr realistisches Niveau zurück gestutzt. 
Und dieses ist angesichts der realen Bedrohung durch die islamische 
Variante des Faschismus22 schon schlimm genug. Zum anderen wird 
auch der Vorstellung, ein Feindstrafrecht23 offiziell einzuführen, eine 
Absage erteilt, da festgestellt wird, dass niemanden – auch einem 
noch so schuldigen Täter nicht – die Stellung als Person aberkannt 
werden darf.

Zur Frage des Strafrechts stellt das Urteil ausdrücklich fest: „Auch 
wenn sich im Bereich der Gefahrenabwehr Prognoseunsicherheiten 
vielfach nicht gänzlich vermeiden lassen, ist es unter der Geltung des 
Artikel 1 Abs. 1 GG schlechterdings unvorstellbar, auf Grundlage 
einer gesetzlichen Ermächtigung unschuldige Menschen, die sich wie 
die Besatzung und die Passagiere eines entführten Flugzeugs in einer 
für sie hoffnungslosen Lage befinden, gegebenenfalls sogar unter In-
kaufnahme solcher Unwägbarkeiten vorsätzlich zu töten. Dabei ist 
hier nicht zu entscheiden, wie ein gleichwohl vorgenommener Ab-
schuss und eine auf ihn bezogene Anordnung strafrechtlich zu beur-
teilen wäre.“24 

Für den Pilot und den befehlenden Kommandanten oder Minister 
gilt also der Fall des Karneades. Dogmatisch wäre dies für den Schüt-
zen und den ihn anstiftenden Befehlshaber als ein Fall des § 35 StGB  
oder bei Abwägung zwischen gleichwertigen Rechtsgütern des be-
reits - selbst schon problematischen aber – anerkannten, so genann-
ten übergesetzlichen Notstandes.25 Sie sind natürliche Personen, die 
für ihre Handlungen verantwortlich gemacht werden können und 
die dafür einzustehen haben. Niemand würde in einer solchen  Si-
tuation blind bestrafen wollen. Aber der Staat ist keine eigenstän-
dige Person, die individuell entschuldigt werden kann, sondern ein 
abstrakter Macht- und Verwaltungsapparat, der nur innerhalb der 
Grenzen der Gesetze handeln darf. Einen eigenen Wert jenseits des 
Rechts besitzt er im aufgeklärten, bürgerlichen Verständnis nicht. 
Jung und Konsorten, die ein Recht des Staates fordern, im Ausnah-
mefall das Leben von Bürgern gegen einander abzuwägen, wollen 
dagegen festschreiben, dass der Staat außerhalb des Rechts handeln 
darf, und dass die Interessen der Gemeinschaft mehr zählen als das 

einzelne Leben. Sie gehen insofern über das Luftsicherheitsgesetz 
hinaus, als dass sie eine  nicht normierte, übergesetzliche Rechtsfi-
gur  dafür nutzbar machen, wollen Institutionen und Behörden zu 
erlauben, ohne Gesetz zu handeln. Dabei sagen sie, dies geschähe im 
Interesse des schießenden Piloten, der sich ja angeblich in so einem 
unsicheren rechtlichen Raum befinden würde.

Was die Vertreter der heutigen Regierung von dem Gesetzgeber des 
Luftsicherheitgesetzes unterscheidet, ist, dass sie gegen die Verfas-
sung argumentieren und den von ihr gesetzten Rahmen als nicht 
mehr adäquat für den hier in Frage stehenden Fall sehen.26 Staat 
und Gemeinschaft erhalten hier einen eigenen, autonomen Wert. Die 
Annahme, der Staat sei etwas mit eigener Substanz und in irgendei-
ner Form Wesenhaftes, ist keine neue Vorstellung, sondern eine sehr 
alte. Die Figur des übergesetzlichen Notstandes wurde in Weimar27, 
angefangen von den Zivilgerichten28 über die Rechtsprechung zu 
den so genannten Fememorden29 bis zum späteren NS-Gesetzgeber 
immer wieder bemüht, um gesetzloses, staatliches Handeln zu recht-
fertigen. Die heute im Gestus der Erschrockenheit vorgetragenen Ar-
gumente können also auf eine Tradition zurückblicken.

1. Das Bürgeropfer heute

Es stellt sich die Frage, warum heute so Wenige der Vergötzung der 
Gemeinschaft und des Staates argumentativ etwas entgegensetzen 
und ein Jung sich sogar als Opfer einer hysterischen30 Kampagne 
darstellen kann. Vielleicht ist dies deshalb der Fall, weil die Kate-
gorien der gesellschaftlichen Realitätswahrnehmung sich auf allen 
Seiten wieder zu einer mythologischen Diktion hin verschoben ha-
ben: Das Opfer und der so genannte Opferschutz sind das Binde-
glied, welches aus den verschiedenen Parteien eine einzige familiäre 
Gemeinschaft macht. Diese Schlussfolgerung liegt nahe, wenn  man 
Wolfgang Schäubles Leseempfehlungen folgt, der begründet wird, 
warum die Opferung eigentlich erst die Substanz des Staates als Ga-
rant einer Gemeinschaft wirklich begründet.

Der Autor dieser Rechtfertigungsschrift, Otto Depenheuer, ist Schü-
ler Joseph Isensees, welcher das Grundrecht auf Sicherheit31 erfun-
den hat. Isensee ist wiederum ein Schüler Ernst Forsthoffs, welcher 
1933 in seinem Buch Der Totale Staat meinte, der Rechtsstaat sei der 
Prototyp des Staates ohne Ehre.32 Wenn man sich diese wissenschaft-
liche Ahnenfolge ansieht, wird auch das sonst in der Wissenschaft 
zu recht etwas verrufene ad hominem Argument interessant. Denn 
wenn man sich die Lebenswelt der Stichwortgeber ansieht, lässt sich 
der doppelte Boden der Diskussion nicht übersehen33. 

Depenheuer ist nicht nur Staatsrechtler sondern in seinen Interes-
sen umfänglich gebildet (was für Juristen nur gut ist). Wie er selbst 
herausstellt34, hat er das B-Examen der kirchenmusikalischen Aus-
bildung im Bistum Limburg abgelegt und verlegt diverse Noten 
von Orgelwerken und engagiert sich im Bonner Münster. Vielleicht  
kommen ihm auch Ideen wie die, dass es wieder Zeit ist, eine Theo-
rie des Bürgeropfers zu formulieren, im dortigen Kreuzgang. Wenn 
man sich nicht durch die Selbstbehauptung des Rechtsstaates35 
durchquälen will, kann man auch in dem kurzen Artikel Das Bür-
geropfer im Rechtsstaat  nachlesen. Hier erklärt Depenheuer, warum 
es sich bei dem Urteil zum Luftsicherheitsgesetz um einen „dogma-
tisch fatale(n) Fehlschluß des Bundesverfassungsgerichts“36 handelt. 
Obwohl das BVerfG in der Entscheidung ausdrücklich auf die indi-
viduelle Lösung des Strafrechts verweist, behauptet Depenheuer, das 
Gericht würde einen Abschuss per se verbieten. Das sei Ausdruck 
einer „Opfervergessenheit“.37

Thiée, Das Opfer soll Gemeinschaft stiften

NK_02_2008_Inhalt.indd   62 26.06.2008   12:14:28

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 05:17:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60


NK 2/2008 63NK 2/2008 63

FORUM

Er erklärt dagegen, wann sich aus einer staatstheoretischen Perspek-
tive der Bürger für den Staat und die Gemeinschaft opfern muss. 
Denn: „Sowohl die Erwartung der Opferbereitschaft der anderen als 
auch die Bereitschaft zum eigenen Opfer für die Gemeinschaft bil-
det die Konsequenz des Lebens in staatlicher Gemeinschaft.“38 Staat 
und Gemeinschaft sind für ihn das Gleiche. Den liberalen Schnick-
schnack von der Gesellschaft, wo jeder eigene Interessen verfolgt, 
muss man im Ausnahmezustand halt beiseite schieben.

Depenheuer dreht die Bedeutung der Menschenwürde um: „In einer 
solchen tragischen Entscheidungssituation kann der rechtschaffene 
Bürger seine Würde einzig darin finden, dass er sein Interesse bis 
hin zur Aufopferung seines Lebens den Interessen anderer oder des 
Gemeinwohls unterordnet.“39 Und deshalb will er eine neue gelebte 
Kultur des Opfers: „Menschenwürde realisiert sich aus dieser Per-
spektive nicht in einem egoistischen ohne mich, sondern in einem 
bewussten Opfer, das der Einzelne aus Pflichtbewusstsein gegenüber 
der Solidargemeinschaft bringt. Die freiwillige Aufopferung für an-
dere (Pater Kolbe), für den Staat (Soldaten) oder für die Wahrheit 
(Märtyrer) verleiht dem subjektiven Leben zugleich eine objektive 
Dimension, die ihm Sinn und Erfüllung zu geben vermag.“40 

Schäubles juristischer Lieblingsautor weiß aber auch, warum es heu-
te nicht mehr so populär ist, sich der Gemeinschaft unterzuordnen: 
„Moderne Wohlfahrtsgesellschaften können keine Gründe dafür an-
geben, warum ihre Bürger anstelle des individuellen pursuit of hap-
pines für abstrakte Ideale ihr Leben opfern sollen.“41  Dagegen sucht 
Depenheuer sein Heil in der antiken Philosophie, die - nach ihm - 
noch wusste, dass dem Mensch in erster Linie keine Rechte, sondern 
Pflichten zukommen: „Älter und weiser als die realitätsferne Lehre 
vom Staatsvertrag sind diejenigen Staatsideen, die von der alterna-
tivlosen staatlichen Existenzweise des Menschen ausgehen.“42 Unter 
Verfassung ist hier die bloße Verfasstheit der Gemeinschaft zu ver-
stehen. 

Depenheuers Ausführungen sind zeigen exemplarisch den Unter-
schied zwischen deutscher und westlicher Ideologie: In der deutschen 
staatsrechtlichen Tradition wird Recht als Gefäß für die Gemein-
schaft begriffen und nicht als ein Mittel, um sich die Gewalt des Sou-
veräns vom Leib zu halten.43 Nach ihrem Verständnis ist Demokratie 
die Identität von Regierendem und Regiertem. Wie Helmut Plessner 
zeigte, hat dies direkte Konsequenzen für das politische Handeln 
von Bürgern in einem Staat: „Menschen, die daran gewöhnt sind, 
dem Staat als einer ihnen gegenüberstehenden Größe und als Träger 
obrigkeitsrechtlicher Funktion zu begegnen, werden seine Sorge um 
das öffentliche Wohl eher mit seiner Abgeschlossenheit gegen das 
Kampfgewühl der bürgerlichen Interessen in Verbindung bringen 
als Menschen demokratischer Tradition, die gelernt haben, dass der 
Staat sie selbst sind.“44 Letzteres scheinen Depenheuer und Schäuble 
nicht gelernt zu haben, wenn sie davon ausgehen, das gemeinschaft-
liche Ganze sei mehr als seine bloßen Einzelteile.

Um dagegen zu beweisen wie wichtig das Opfer für die Konstitution 
der Gemeinschaft ist, zitiert Depenheuer45 den christlichen – etwas 
anarchisch-konservativen - Ethnologen René Girard: „Ein einzelner 
Mensch stirbt, und schon ist die Solidarität aller verstärkt.“ Was 
der Autor aber nicht erwähnt ist, dass Girard an dieser Stelle archa-
ische, auf dem Mythos beruhende, vorchristliche Gemeinschaften 
beschreibt. Denn nach der christlichen Offenbarung - so wie Girard 
sie deutet46 - haben alle Menschen gleich viel Wert, was es verbietet 
ein Leben für die Gemeinschaft zu opfern. Da Depenheuer durchaus 
auch lesenswerte Texte verlegt hat47, stellt sich die Frage, warum er 

hier inhaltlich so grob falsch zitiert. Insbesondere steht dies im Kon-
trast zu dem, was Josef Isensee, dem der Text zur Festgabe gereicht 
wurde, in dem von Depenheuer herausgegebenen Recht und Tabu 
schreibt, der den mangelnden Ehrschutz bei falsch eingeordneten 
Texten beklagt: „Straf- und Zivilrecht ahnden Verletzungen des Per-
sönlichkeitsrechts; dabei erweist sich der Ehrenschutz als stumpfe 
Waffe. Der Betroffene kann sich wehren, wenn er falsch zitiert wird, 
nicht aber, wenn man ihn aus Dummheit oder Bosheit falsch deu-
tet.“48 Würde man Isensee folgen, könnte man für Depenheuer nur 
hoffen, dass es Girard möglich wäre sich straf- oder zivilrechtlich 
wehren zu können.

Ansonsten wird durch diese Argumentation Depenheuers einer 
schwülstig-mythischen Gemeinschaftsphantasie ein falscher, nur 
nominell christlicher Anstrich gegeben. Das Opfer nämlich, welches 
die Solidarität aller stärkt, ist nach Girard ein Kennzeichen primiti-
ver Gesellschaften. Girard fährt nämlich, was Depenheuer weglässt, 
fort: „Nachdem der Gott, der Ahne oder der mythische Held überall 
Tod gesät hat, bringt er den Menschen mit seinem Tod neues Le-
ben. Wie soll man sich also darüber wundern, dass der Tod letztlich 
als Freund, ja als Quelle und Urheber jeglichen Lebens betrachtet 
wird?“49 Das versöhnende Opfer schweißt die mythische Gemein-
schaft zusammen und erhebt die Faszination für den Tod zum Inhalt 
des Lebens. So schließt sich der ewig wiederkehrende Kreis konser-
vativer Argumentation, indem er in einer neoheidnischen Todes-
sehnsucht endet. Deswegen kann Depenheuer auch leicht säuerlich 
anmerken: „Liberal-demokratische Gesellschaften sind daher nicht 
zufällig ihrer Tendenz nach todverachtende Gesellschaften“. Hier 
hat er in der Tat Recht. Dies unterscheidet sie auch grundlegend vom 
Terror des islamischen Faschismus, dessen Protagonisten beim An-
schlag in Madrid 2004 zutreffender Weise feststellten: „Ihr liebt das 
Leben, wir lieben den Tod!“

Das Verschmelzen von Kulthaftigkeit, Recht und Politik lässt sich 
auch an Depenheuers Forderung nach Denkmälern für die Gefal-
lenen im Kampf mit seinen islamischen Rivalen erkennen. Die Mah-
nung durch das Denkmal erscheint als konservative Form des prä-
ventiven Opferschutzes. Hier bringt Depenheuer auch deutlich zum 
Ausdruck, dass Gesetz für ihn nur das Gefäß der Gemeinschaft ist: 
„Die Opfer im Kampf gegen den Terror haben aber einen Anspruch 
darauf, positiv begründet zu bekommen, warum und wofür sie denn 
sterben sollen (sic! Depenheuer benutzt hier sollen statt z. B. muss-
ten (Autor)). Die allerorts aufzufindenden Gefallenentafeln von einst 
formulieren: für das „Vaterland“. Dies ist aus der Mode gekommen, 
aber in der Sache jedenfalls besser als das peinliche Schweigen der 
Politik angesichts der Gefallenen von heute. Die noch andauernde 
Unwilligkeit (…), ihnen eine würdige Gedenkstätte bereitzustellen, 
ist vor diesem Hintergrund ein verfassungspolitischer Skandal (…): 
die Verweigerung der gebotenen Anerkennung des höchsten Gutes, 
das ein Bürger seinem Staat zum Opfer bringen kann“.50 Warum 
eigentlich verfassungspolitisch? Und warum - wenn schon von reli-
giösen Predigern ermordet - dann auch noch für den Staat und das 
Vaterland, reicht da nicht die Liebe für das Leben als Grund? 

2. Das Bürgeropfer gestern

Der reale Unterschied zwischen Liebe für das Leben und für den Tod 
beruht sowohl auf einer Überwindung, als auch auf einer Weiter-
entwicklung51 des Christentums. Die Aufklärung knüpfte an den 
Gedanken der Nächstenliebe, der Individualität und der Gleichheit 
der Menschen an. Das, was dagegen bei der „Depenheuer-Frakti-
on“ vom Christentum übernommen wird, ist nur eine Analogie zwi-

Thiée, Das Opfer soll Gemeinschaft stiften

NK_02_2008_Inhalt.indd   63 26.06.2008   12:14:29

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 05:17:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60


NK 2/200864 NK 2/200864 

FORUM

schen theologischer und juristischer Dogmatik und der Stellung der 
Autorität in beiden. Auf diese Parallelisierung in der konservativen 
Staatsvorstellung hat Kelsen schon 1923 hingewiesen.52 Die Analo-
gie, die stark gemacht wird, ist nach ihm die zwischen dem einen 
allmächtigen Gott, der ewig unbewegt da steht, und dem einen ein-
zigen Staat, der in Ewigkeit die Gemeinschaft als eigene Substanz 
darstellt. Gott und Staat werden hier von Kelsen als kollektives so-
ziales Erlebnis beschrieben, welches scheinbar Sinn stiftet: „Wenn 
man die durchaus normative Autorität, mit der die Gottheit von der 
Seele des einzelnen Besitz ergreift, mit jenem Anspruch unbedingten 
Gehorsams vergleicht, mit dem die Gesellschaft in das Bewußtsein 
des Individuums tritt, um sich dort immer mehr auszubreiten, wird 
man keinerlei Wesen-, ja nicht einmal einen Gradunterschied bemer-
ken können. (…(Wir) können (…) immer wieder mit Erstaunen die 
gewaltige Macht beobachten, mit der die soziale Autorität die Men-
schen gegen ihre tiefsten Instinkte bis zur Verleugnung des Urwillens 
zum Leben, des Selbsterhaltungstriebes, zur freudigsten Selbstauf-
opferung zwingt.“53 Hier sind Bin Laden54 und die Hamas55 wohl 
schon etwas weiter und pflichtbewusster als Depenheuer, Schäuble 
und Jung. 

Letztere stehen aber mit ihren Argumenten - was ihnen wohl nur 
teilweise bewusst ist – in einer spezifisch deutschen Tradition. Die 
heutige Diskussion über das Opfer und die Substanz des Staates 
wurde schon in den 1920ern und 30ern geführt – und zwar klarer, 
deutlicher und näher an den Kernfragen. Das argumentative Dreieck, 
welches das Opfer rechtfertigte, wurde gebildet aus Notwehr/-stand, 
Ausnahme und Staatsräson. Die Auseinandersetzung fand damals 
ihren Höhepunkt und normativen Exzess nach dem „Röhmputsch“. 
Die Beseitigung der SA wurde damit gerechtfertigt, dass Hitler im 
übergesetzlichen Notstand gehandelt habe. Am 03.07.1934 wurde 
nachträglich das „Staatsnotwehr“-Gesetz verabschiedet, welches 
alle Gewalttaten, die im Rahmen der innerparteilichen Abrechnung 
begangen wurden, als rechtmäßig begangen erklärte. Nicht alle, die 
vorher die Debatte vorantrieben, mögen Regimeanhänger gewesen 
sein, doch das war die Konsequenz ihrer Forderungen.

Carl Schmitt schrieb zur juristischen Absicherung seinen Aufsatz 
„Der Führer schützt das Recht“. Hier brachte er den Unterschied 
von rechtsstaatlicher und organischer Staatsauffassung auf den 
Punkt: „Er (der Führer) zeigte den Gegensatz eines Substanzhaften, 
von Sittlichkeit und Gerechtigkeit nicht abgetrennten Rechts zu der 
leeren Gesetzlichkeit einer unwahren Neutralität und entwickelte 
die Widersprüche des Weimarer Systems, das sich in dieser neutralen 
Legalität selbst zerstörte und seinen Feinden auslieferte.“56 Juristen 
wie Schmitt hofften auf die große Karriere im Dritten Reich. Sie hat-
ten schon immer den Eigenwert des Staates und der Gemeinschaft 
beschworen, um den Rechtsstaat zu delegitimieren. Sie rechneten 
nicht damit, dass sie, nachdem sie die Tore für den Faschismus geöff-
net hatten, für die neuen Herren überflüssige juristische Schwätzer 
waren. 

Heute wird von Schäuble und Depenheuer im Grunde die Frage ge-
stellt, ob die Nazis nicht damals nur ein eigentlich legitimes Recht 
des Staates missbrauchten. Aber gegen diese Annahme lässt sich im-
mer noch anführen, was Hans Kelsen zur damaligen Anmaßung des 
Staates eines angeblichen übergesetzlichen Notstandsrechts ausführ-
te. Das archaische Denken des Konservatismus in Weimar beschrieb 
Kelsen in einer Weise, die auch die heutige Konservativen zu charak-
terisieren geeignet scheint: „Und darum ist es im Prinzip dasselbe, 
wenn dem primitiv totemistisch orientierten Denken die soziale Ein-
heit, die Verbindung einer Vielheit von Individuen zur Einheit nur in 

der sicht- und greifbaren Substanz des gemeinsam verzehrten Op-
fer-(Totem-)Tieres zum Ausdruck kommen kann, und wenn die mo-
derne Staats- und Rechtstheorie sich die abstrakte soziale Ordnung, 
dieses System von Rechts- und Zwangsnormen d. h. aber die Einheit 
der maßgebenden sozialen Gemeinschaft (und nur in dieser Ord-
nung besteht die Gemeinschaft) nur als ein substanzartiges Ding, als 
eine reale durchaus anthropomorph gebildete Person veranschauli-
chen muss, ohne sich des eigentlichen Charakters dieser Vorstellung 
als eines bloßen Denkbefehls bewusst zu werden, zumal wenn man 
bemerkt, wie stark die Tendenz ist diese Person zu einem womöglich 
sicht- und greifbaren Etwas, zu einem überbiologischen Lebewesen 
zu fingieren. Ist in diesem Punkte die moderne Staatstheorie primi-
tiv, so ist eben das totemische System die Staatstheorie der Primi-
tiven.“57 Die konservative Staatsvorstellung braucht das Opfer, um 
sich selbst begreiflich zu machen, dass Staat und Bevölkerung eine 
identische Gemeinschaft bilden, und dass der Staat mehr wert ist als 
der Bürger. Es wird einerseits laut um die Opfer lamentiert, um auf 
der anderen Seite einzufordern, dass jetzt alle an einem Strang ziehen 
müssen. Das gegenwärtige Opfer gemahnt daran, dass die Gemein-
schaft, um Bestand zu haben, zukünftige Opfer verhindern muss. 
Dafür kann der Einzelne aber geopfert werden: „Gemeinnutz geht 
vor Eigennutz“ wie man früher sagte. 

III. Opferhelfer und die Lust zu Strafen

Doch die Staatsrechtler sind nicht die Einzigen, die mit lamentieren-
den Klagen über die eigenen Opfer die Harmonie der Gemeinschaft 
sichern wollen. Der hier vollzogene bzw. vorgeschlagene Sprung mag 
weit erscheinen – doch de facto stehen den grimmigen Opferschüt-
zern des Staatsrechts die fröhlichen Opferschützer im Strafrecht zur 
Seite. Wenn man sich die Weltsicht anschaut, die der Selbstlegiti-
mation des Handelns zugrunde liegt, so erkennt man erstaunliche 
Parallelen: Wo die soldatischen Staatsrechtler pathetisch eine Opfer-
kultur nach Außen einfordern, da wollen die gutwilligen Opferhelfer 
im Strafrecht, dass die Gewalt der Gemeinschaft die Opfer im In-
neren väterlich streichelt58. Sie zeigen sich bei jedem spektakulären 
Verbrechen, das an einer als besonders schwach und schutzbedürftig 
begriffenen Person begangen wird. Und es sind wie immer gerade 
Frauen und Kinder, die auf eine starke, gütig schützende Gewalt an-
gewiesen sein sollen. 

Heute wird konsequent mit einer „väterlichen Logik“ der Reso-
zialisierung des Täters die Reintegration des Opfers als Strafgrund 
entgegengehalten.59 Ohne darüber nachzudenken wird davon aus-
gegangen, dass die Übelszufügung durch das Strafrecht dazu geeig-
net ist, ein (potentielles) Opfer zu schützen.60 Im Grunde ist das eine 
Ideologie der staatlich ausgeführten Blutrache. Die zivilisatorische 
Leistung des Strafrechts war es, die private Rache zurückzudrängen 
und den Staat in seiner Gewaltanwendung zu bremsen. Das Op-
ferstrafrecht will dagegen die Rachegelüste des Verletzten und der 
Gemeinschaft wieder in den Institutionen des Kriminaljustizsystems 
festgeschrieben wissen.

Inzwischen hat der religiöse Begriff „Opfer“ den rechtlichen Begriff 
„Verletzter“ ersetzt. Eine Verletzung ist die Folge einer Handlung, 
aber Opfer zu sein, ist eine Eigenschaft. In dem Maße, in dem die Ge-
meinschaft das unschuldige Opfer pflegen muss, muss sie den bösen 
Verbrechermenschen61 jagen. Es waren gerade in ihrem Selbstver-
ständnis feministische Aktivistinnen, die über das Sexualstrafrecht 
den alten straflustigen Beamten neue Argumente gaben, im Urteil 
hart zuzuschlagen. Von diesen aus entwickelten sich private, so ge-
nannte Opferschutzverbände, die heute offen mit der Polizei zusam-

Thiée, Das Opfer soll Gemeinschaft stiften

NK_02_2008_Inhalt.indd   64 26.06.2008   12:14:29

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 05:17:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60


NK 2/2008 65NK 2/2008 65

FORUM

menarbeiten.62 Man könnte dies als eine Art Public-Private-Partner-
ship im Strafprozess bezeichnen. Die Betreuung von so genannten 
Opferzeugen im Strafprozess erfolgt heute gerade in Prostitutions-
fällen nicht mehr durch die Polizei, sondern durch Opferschutzver-
bände. Auf diese Weise wird hauptsächlich Frauen von außerhalb 
der EU, die bei Razzien in Bordellen aufgegriffen wurden, verschlei-
ert, dass sie mit der Polizei zusammenarbeiten werden. Faktisch 
werden auf diese Weise Frauen vor die Wahl gestellt, abgeschoben 
zu werden oder als Opfer von Menschenhandel mit den Behörden 
zusammen zu arbeiten. Bewusst wird diese Taktik bei Razzien einge-
setzt, um Berührungsängste mit der Polizei abzubauen. Dabei wird 
in keiner Akte aufgeführt, inwieweit die privaten Zeugenbetreuer in 
die Genese der Zeugenbefragung involviert sind. Dies verändert den 
Strafprozess massiv, da nicht mehr nur staatliche Geheimnisträger 
wie V-Leute oder ähnliche auftreten, sondern auch private Dritte in 
Kooperation mit den Behörden im Verborgenen auf eine Verurtei-
lung hinarbeiten.63 

Das Bedürfnis zu helfen erscheint dann als problematisch, wenn Hil-
fe für ein Opfer mit der Vorstellung einer angeblichen Notwendig-
keit von strafrechtlicher Verurteilung eines Täters verbunden wird. 
Ein Beispiel64 dafür liefert die Befragung von Lea Ackermann, der 
Gründerin der Opferschutzorganisation Solwodi e. V., durch die 
Strafverteidigung in einem Prozess in Nordrheinwestfahlen im Jahr 
2006. Während ihrer Vernehmung erklärte sie, „Ich bekomme Wut 
über das, was mit den Frauen passiert und wie Täter geschützt wer-
den, das muss ich schon mal sagen“, ohne näher auszuführen, was 
genau sie mit dem Schutz der Täter meinte. Lea Ackermann erklär-
te vor Gericht ihre Einstellung in zwei fast gleich lautenden Sätzen: 
Auf „Nicht alles, was legal ist, ist auch legitim“ folgte kurz darauf, 
„Manchmal sind auch legale Situationen menschlich illegal.“ Letz-
teres mag stimmen, aber ein Strafprozess, dessen Funktion es sein 
soll, individuelle Schuld festzustellen und zuzuschreiben, ist unge-
eignet dem Abhilfe zu verschaffen. Eine derartige Hoffnung auf den 
Strafprozess zu projizieren ist ähnlich primitiv, wie die Vorstellung, 
der Staat sei eine Person. Beiden liegt der Wunsch nach Vereinfa-
chung struktureller Probleme - und überhaupt prozesshafter Struk-
turen – zugrunde: Komplexe soziale Anordnungen werden zu einen 
interpersonellen Konflikt zwischen Täter und Opfer oder letztlich 
zwischen Gut und Böse reduziert.

Im Gegensatz zu den gebildeten Konservativen sprechen die Opfer-
schützer des Strafrechts in einer dumm-fröhlichen Naivität: In ihrem 
Buch Bürgerschaftliches Engagement in der Opferhilfe schreiben Ute 
Ingrid Haas und Olaf Lobermeier, dass private Opferinitiativen eine 
„Brückenfunktion zwischen Polizei und weiteren Diensten der psy-
chosozialen Beratungsdienste“ 65  darstellen sollen. An dieser Stel-
le zeigt sich die Auflösung der klar markierten Grenzen staatlicher 
Gewaltausübung und das Verschmelzen von Gesellschaft und Staat 
zum Zwecke der Durchsetzung höherwertiger moralischer Vorstel-
lungen im Dienst der Gemeinschaft. 

Vielleicht wäre diese Kooperation zwischen Staat und Privaten eine 
Art Traum für Carl Schmitt gewesen, der ja schon immer wusste, 
dass Demokratie die Identität von Regierendem und Regiertem ist.66 
Gerechtfertigt wird der vom Staat „outgesourcte“ Opferschutz mit 
dem Konzept des so genannten aktivierenden Sozialstaates. Das 
Bundeskabinett hat am 01.12.1999 einen Beschluss für diese „Neue 
Verantwortungsteilung“ getroffen: „Der aktivierende Staat wird die 
Übernahme gesellschaftlicher Verantwortung dort fördern, wo dies 
möglich ist. So wird sich die Erfüllung öffentlicher Aufgaben nach 
einer neuen Stufung der Verantwortung zwischen Staat und Gesell-

schaft richten: (…) Der Staat ist weniger Entscheider und Produ-
zent, als vielmehr Moderator und Aktivator der gesellschaftlichen 
Entwicklungen, die er nicht allein bestimmen kann und soll. (…) Im 
Vordergrund muss deshalb das Zusammenwirken staatlicher, halb-
staatlicher und privater Akteure zum Erreichen gemeinsamer Ziele 
stehen.“67 Ute Ingrid Haas und Olaf Lobermeier entwickeln daraus 
exemplarisch ein Programm zum bürgerschaftlichen Engagement 
in der Opferhilfe, das so eine Art gesamtgesellschaftliches Konzept 
darstellt, welches auch das Strafrecht umgreift. Als Quellen ihrer 
Ideologie nennen sie die katholische Soziallehre, die Empowerment-
konzepte und die Zivilgesellschaftsdebatte. Handlungsgrundsätze 
sollen Verantwortungsteilung, Koproduktion, Dialogorientierung 
und Leistungsaktivierung sein, um das Zusammenspiel von Staat, 
Wirtschaft und Gesellschaft zu optimieren.68 Der Opferschutz vor 
Straftaten erscheint als gesamtgesellschaftliche Aufgabe, dem ent-
sprechend auch ein neues Berufsfeld als „OpferhelferIn“ entwickelt 
werden soll.69 

Wo Schäuble und Jung die Gewalt des Staates, der die Gemeinschaft 
verkörpert, verehren, da verehren die friedliebenden Opferschützer 
die Wärme der Gemeinschaft. Aber im Grunde beschwören beide im 
Tanz um das Opfer die patriarchale Gemeinschaft. Vielleicht liegt der 
Grund dafür, dass Schäuble und Konsorten nichts Grundsätzliches 
entgegengesetzt wird daran, dass sich alle darauf geeinigt haben, 
dass man Gewalt anwenden muss, wenn man sie im Namen eines 
verbindenden Opfers anwendet. Welcher selbstsüchtige Miesmacher 
will diese Harmonie noch stören, wenn sich der die Gemeinschaft 
verbürgende Staat im Ausnahmefall nicht auch mal zum Wohle aller 
potentiellen Opfer das Recht herausnehmen darf zu töten. Die In-
nenwahrnehmung ist dann simpel: Lieber vorher selber opfern, als 
dass der Feind mehr Opfer fordert.

IV. Der Staat als Selbsthilfegruppe

Die mit dem Phänomen des Opfers zusammenhängenden Fragen 
sind also nicht so neu wie es scheint und vielleicht noch so einfach 
wie zu Leonidas Zeiten. Vielleicht geht es hier nur um simple mytho-
logische Mechanismen: Elias Canetti, der untersuchte, wie Massen 
durch symbolisches Handeln gebildet und zusammengehalten wer-
den, bezeichnete diese Form des Opferkultes als Klagereligion. Mit 
dem Lamentieren über das Opfer, das vom bösen Feind gefordert 
wurde, wird die eigene Gemeinschaft und die Jagd auf den Gegner 
begründet. Canetti führt die Funktion der Klage für die Gläubigen 
aus: „Wozu verhilft sie den Menschen? In allen, die sich ihr anschlie-
ßen, geschieht dasselbe: die Jagt- oder Hetzmeute entsühnt sich als 
Klagemeute. Als Verfolger haben die Menschen gelebt, und als Ver-
folger leben sie auf diese Weise immer weiter. (…) Aber Schuld und 
Angst in ihnen nehmen unaufhaltsam zu, und so sehnen sie sich ah-
nungslos nach Erlösung. So schließen sie sich einem an, der für sie 
stirbt, und in der Klage um ihn fühlen sie sich selber wie Verfolgte. 
(…) Er befreit sie von der angesammelten Schuld des Tötens und 
der Angst, dass der Tod sie selber trifft. Was immer sie anderen an-
getan haben, das nimmt ein anderer nun auf sich, und, indem sie 
ihm treu und ohne Rückhalt anhängen, entgehen sie, so hoffen sie, 
der Rache.“70 Der Zusammenschluss zur Masse durch das Lamen-
tieren über ein Opfer – ob vom Feind gefordert oder selbst erbracht 
- führt bei Canetti zu einem Zustand, der bewirkt, dass die Masse 
ihren Mitgliedern ein Gefühl von Gleichheit und Eintracht im Un-
terworfensein vermittelt. Gestört wird die Eintracht nur durch peri-
odische Entladungen der Gewalt, um die Identität der Gemeinschaft 
zu bewahren. 

Thiée, Das Opfer soll Gemeinschaft stiften

NK_02_2008_Inhalt.indd   65 26.06.2008   12:14:29

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 05:17:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60


NK 2/200866 NK 2/200866 

FORUM

Auch wenn der „deutsche Weg“ wieder populärer wird, wirkt die 
Aufklärung noch fort. Die Aufopferung für die Gemeinschaft kann 
deshalb (noch) nicht gesetzlich eingefordert werden. Das Bundesver-
fassungsgericht71 ist eben nicht der Areopag, dessen Versammlungen 
auf einem Berg in der nähe einer durch Sklaverei am Leben erhalte-
nen, demokratischen Stadt abgehalten werden. 

Fußnoten:

  *	 Der Verfasser ist über das Organisationsbüro der StrafverteidigerInnen zu 
erreichen.

  1	 Für Hinweise danke ich Stephan Kuhn und Heiner Schwarz.
  2	 BVerfG, JZ 2006, 408.
  3	 Interview in: Die Zeit, Nr. 30, 2007.
  4	 Für einen Überblick wäre besser: Matthias Jahn, Das Strafrecht des Staats-

notstandes, Frankfurt am Main, 2004.
  5	 Meint wohl seine Antastbarkeit.
  6	 Eine Debatte die genau so schon in Weimar geführt wurde, s. u..
  7	 Sprich : Folter.
  8	 Gerade in Europa scheint es so als ob alle politischen Richtungen vergessen 

haben, wie prägend die Konflikte und Beeinflussungen zwischen Orient und 
Okzident schon immer waren.

  9	 S. dazu weiter unten.
10	 Dazu siehe: Ryszard Kapuscinski, Meine Reisen mit Herodot, München 

2007.
11	 Folgendes nach: Herodot, Historien, in der Ausgabe von Josef Feix, Düssel-

dorf 2004, VII 182, 1 ff..
12	 Vgl.: Andrea Köhler, Historien-Trash – Der Hollywoodfilm 300 erregt die 

Gemüter in Teheran, in: NZZ, 03.04.2007.
13	 Interview mit Zac Snyder: http://www.welt.de/kultur/article785995/Ich_lie-

be_detaillierte_Actionszenen.html
14	 http://www.tagesspiegel.de/kultur/Kino-300-Iran;art117,1881774
15	 http://www.rferl.org/featuresarticle/2005/11/184cb9fb-887c-4696-8f54-

0799df747a4a.html
16	 Wolfgang Palaver, René Girards mimetische Theorie, Wien 2004, S. 33 ff.. 

Informativ zur Bedeutung des Opfers: Burkhardt Wolf, Die Sorge des Sou-
veräns - Eine Diskursgeschichte des Opfers, Zürich 2004.

17	 Vgl. Christian Schulte, Schuld, in: Hans Jörg Sandkühler, Europäische En-
zyklopädie zu Philosophie und Wissenschaften, Bd. 4, Hamburg 1990, S. 
200 ff..

18	 Die folgenden nicht anders belegten Zitate von Politikern sind alle Spiegel-
online entnommen. 

19	 BVerfG, JZ 2006, 408, 413.
20	 Interview in Der Spiegel, Nr. 3, 2008.
21	 Dies sieht in Israel, welches umringt ist von nationalistischen Diktaturen, 

theokratischen Autokratien und fundamentalistischen Bewegungsmilzen 
und von diesen schon mit mehreren Kriegen zwecks Auslöschung überzo-
gen wurde, sicher anders aus als in Europa. Vgl.: Connor Cruise O´Brien, 
Belagerungszustand - Die Geschichte des Zionismus und des Staates Israel, 
München 1991.

22	 Vielleicht einer der besten in die Debatte zum Verhältnis Okzident und 
Orient einführenden Essays der letzten Zeit: Stefan Weidner, Mohammeda-
nische Versuchungen, Zürich 2004. Mit weiteren Nachweisen zur Diskus-
sion: Philipp Thiée, Muslimisches Recht – zwischen liberaler Reform und 
reaktionärem Fundamentalismus, KJ 2005, 187; Dan Diner, Versiegelte 
Zeit – über den Stillstand in der islamischen Welt, Berlin 2007; Die ersten 
Opfer der islamischen Fundamentalisten sind vor allem die Untertanen der 
Staaten des Mittleren Ostens; s. Stephen Schwarz, The two faces of islam 
– Saudi Fundamentalism and its role in terrorism, New York 2002.

23	 U. A.: Thomas Uwer, Bitte bewahren Sie ruhe – Leben im Feindrechtsstaat, 
Berlin 2006, Alejando Aponte: Krieg und Feindstrafrecht - Überlegungen 
zum „effizienten“ Feindstrafrecht anhand der Situation in Kolumbien, Ba-
den-Baden 2004.

24	 BVerfG, JZ 2006, 408, 414.
25	 Vgl.: Thomas Fischer, StGB, 55. Auflage, München 2008, Vor § 32, Rn. 

15.
26	 Dazu: Sabine Leutheusser-Schnarrenberger, Auf dem Weg in den autoritä-

ren Staat, in: Blätter für deutsche und internationale Politik, 1/2008. 
27	 Zu dieser historischen Dimension s.: F. S. Grosshut, Staatsnotstand und 

Gewalt, Nürnberg 1962.
28	 Z. B.: RGZ 117, 138.
29	 Z. B.: RGSt, 56, 259; 62, 35; 63, 215.
30	 Zur Angst als Hauptmotivator des aktuellen Strafrechts ,an die ja gerade 

durch Schäuble und Jung zum Anfachen der Debatte angeknüpft wurde: 
Jochen Bung, Terror als Gegenstand einer Phänomenologie der Angst, in: 
Westend 2/2006, S. 64, 67 f..

31	 Josef Isensee, Das Grundrecht auf Sicherheit, Berlin 1983.
32	 Ernst Forsthoff, Der Totale Staat, Hamburg 1933.

33	 Zur Milieugebundenheit wissenschaftlicher Anschauung u. a.: Christoph 
Heiner Schwarz, Das ethnoanalytische Gruppengespräch und seine eth-
nohermeneutische Interpretation. Erscheint in: Hans-Joachim Busch /Rolf 
Haubl (Hg.): Rekonstruktion gesellschaftlicher Unbewusstheit. Psychoana-
lytische Methoden in der Sozialforschung. Frankfurt a.M 2008 (im Erschei-
nen).

34	 http://staatsphilosophie.uni-koeln.de/mitarbeiter/depenheuer.htm.
35	 Otto Depenheuer, Selbstbehauptung des Rechtsstaates, Paderborn 2007.
36	 Otto Depenheuer, Das Bürgeropfer im Rechtsstaat, in: Ders. (Hg.), FS-Isen-

see Staat im Wort, Heidelberg 2007, S. 43, 57.
37	 Zugestehen muss man die Verlogenheit deutscher Militärpolitik seid 1999, 

die so tut als seien ihre Militärs Sozialarbeiter in Uniform, um mit dem Fin-
ger auf die USA zeigen zu können, wenn diese in Afghanistan mit anderen 
europäischen Verbündeten die Taliban bekämpft. Die allgemeinen Anknüp-
fungen von Links und Rechts an einen virulenten Antiamerikanismus sind 
dabei kaum zu übersehen. Vgl. zur Tradition europäischer Überheblichkeit: 
Max Frisch, Unsere Arroganz gegenüber Amerika, in: Ders., Öffentlichkeit 
als Partner, Frankfurt 1972, S. 25.

38	 Otto Depenheuer, Das Bürgeropfer im Rechtsstaat, in: Ders. (Hg.), FS-Isen-
see Staat im Wort, Heidelberg 2007, S. 43, 53.

39	 Otto Depenheuer, Das Bürgeropfer im Rechtsstaat, in: Ders. (Hg.), FS-Isen-
see Staat im Wort, Heidelberg 2007, S. 43, 57.

40	 Otto Depenheuer, Das Bürgeropfer im Rechtsstaat, in: Ders. (Hg.), FS-Isen-
see Staat im Wort, Heidelberg 2007, S. 43, 57

41	 Otto Depenheuer, Das Bürgeropfer im Rechtsstaat, in: Ders. (Hg.), FS-
Isensee Staat im Wort, Heidelberg 2007, S. 43, 50; Hier kommt auch der 
alte verkappte Antiamerikanismus zum Vorschein, dem Individualismus 
und weltliches Glücksstreben als materielles Recht schon immer unheim-
lich war: vgl. zur Struktur und Genese der Vorurteile: Dan Diner, Feindbild 
Amerika, Berlin 2002.

42	 Otto Depenheuer, Das Bürgeropfer im Rechtsstaat, in: Ders. (Hg.), FS-Isen-
see Staat im Wort, Heidelberg 2007, S. 43, 51.

43	 Dazu s.: Gerhard Scheit, Jargon der Demokratie – Über den neuen Behe-
moth, Freiburg 2006.

44	 Helmuth Plessner, Das Problem der Öffentlichkeit und die Idee der Ent-
fremdung, in: GS X, Frankfurt 1985, S. 212, 213 f. - wobei hier dem Begriff 
den Plessner von Entfremdung hat nicht gefolgt wird.

45	 Zitat zu finden: Otto Depenheuer, Das Bürgeropfer im Rechtsstaat, in: 
Ders. (Hg.), FS-Isensee Staat im Wort, Heidelberg 2007, S. 43, 60.

46	 Neben Girards eigenen Werken s. dazu in kritischer Würdigung: Christoph 
Türcke, Die verkannte Stimme des Realen – Der Mythenforscher Rene 
Girard, in: Merkur, 2006, S. 444; Aus der Sicht eines weiterentwickelnden 
Schülers: Wolfgang Palaver, René Girards mimetische Theorie, Wien 2004.

47	 Insbesondere: Otto Depenheuer (Hrsg.), Recht und Tabu, Wiesbaden 2003. 
Wenn Depenheuer ins Zentrum seiner Konzeptionen Identität, Gemein-
schaft und Staat stellt, muss man ihn darauf hinweisen, dass er seine eigenen 
(richtigen) Analysen gegen sich selbst richten sollte. So Schreibt er in Recht 
und Tabu vollkommen zu Recht: „Die Logik des Tabus ist stets dieselbe: 
Sinnstiftung und Orientierung durch Ausschluss zumindest einer Alterna-
tive. Aber diese Logik kann sich auf verschiedenen Ebenen menschlicher 
Existenz entfalten: (…) Die systmenfundierende Funktion des existenziellen 
Tabus grenzt es an von der Vielzahl „kleiner Tabus“, d. h. bloß gesellschaft-
lichen Gepflogenheiten wie dem Gebot des Taktes, der öffentlichen Moral, 
von Konventionen und Zumutungen wie der der political corectness. Das 
schließt nicht aus, dass einzelne in der Hegung kleiner gesellschaftlicher 
Tabus den Ganzen Sinn ihrer Existenz finden. Der Kampf gegen wird dann 
zu etwas, an das man Glauben kann, und unterliegt seinerseits dem Tabu, 
da die Sinnhaftigkeit des Kampfes unterstellt werden muss und nicht hinter-
fragt werden darf.“ (ebd. S. 19 f.) 

	 Das Denken in Gemeinschaften und Identitäten ist aber letztlich das exi-
stenziellste Tabu. Die Gerechtigkeitsvorstellung der angeblichen Rechtsge-
meinschaft erhebt letztlich den absolutesten Konformitätsanspruch gegen 
den Einzelnen. So beginnen Teile des Kriminaljustizsystems in ihren Ver-
folgungsvorstellungen den Bürger bei dem zu nehmen was er sein soll und 
nageln ihn im Selbstbild des Strafenden fest. So wird verdrängt was Bürger 
wirklich ist um nicht die Anstrengung sehen zu müssen was er sein könnte. 
Auch der Kampf gegen das Verbrechen ist ein der political correctnes unter-
liegendes Tabu. 

	 Nur aus einer immer etwas zwanghaft wirkenden Identität heraus bedarf 
es des Kampfes gegen das nicht in der Gemeinschaft befindliche. Damit 
soll hier aber gerade nicht gesagt werden, dass Kampf an sich etwas fal-
sche wäre. Denn es sind schon einige freiheitliche Gesellschaften wegen zu 
viel Polizei untergegangen, aber noch keine weil in ihr Antifaschismus, die 
Abwehr von Antisemitismus oder sonstiger Unterdrückungsideologien the-
matisiert wurden. Auch nicht wenn dies hysterisch geschah.

	 Durchaus bekämpfenswert erscheinen daher z. B. Amtsanwälte, die davon 
ausgehen bei einem Schwarzfahrer die Speerspitze der gegen sie persönlich 
gerichteten Schwerkriminalität vor sich zu haben. Diese möchte-gern reali-
tätsgestaltenden Justizvertreter leiten aus ihrem Gerechtigkeitsverständnis, 
welches gegen die Unordnung gerichtet ist und sich nur in Strafe ausdrüc-
ken kann, ab, dass alles was sich gegen ihrem Kampf gegen die Kriminalität 
richtet nur stört - also insbesondere Verteidigung und Abwehrrechte gegen 

Thiée, Das Opfer soll Gemeinschaft stiften

NK_02_2008_Inhalt.indd   66 26.06.2008   12:14:29

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 05:17:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60


NK 2/2008 67NK 2/2008 67

FORUM

den Staat. Solche Staatsbediensteten spricht Depenheuer  als neurotische 
Tabuerhalter wohl nicht an, da ja die staatliche Gemeinschaft dem Einzel-
nen erst Sinn geben soll. Und diesen Sinn nimmt wohl eher ein Amtsanwalt 
als ein Schwarzfahrer, der sich mit Kontrolleuren prügelt, an. Beide leben 
aber wohl in der gleichen Gesellschaft, ohne dass einer von Beiden auf ihren 
Untergang nennenswerten Einfluss hätte, was zumindest der Schwarzfahrer 
auch nicht haben will.

48	 Josef Isensee, Verbotene Bäume im Garten der Freiheit, in: Otto Depenheu-
er (Hrsg.), Recht und Tabu, Wiesbaden 2003, S. 115, 137.

49	 Otto Depenheuer, Das Bürgeropfer im Rechtsstaat, in: Ders. (Hg.), FS-Isen-
see Staat im Wort, Heidelberg 2007, S. 43, 60.

50	 Ebd. 
51	 Dazu zum Beispiel die Untersuchungen: Hannah Arendt, Der Liebesbegriff 

bei Augustin, Berlin 2005, Kurt Flasch, Augustin – Einführung in sein Den-
ken, Stuttgart 1980; Kurt Flasch/ Udo Reinhold Jeck (Hg.), Das Licht der 
Vernunft – Die Anfänge der Aufklärung im Mittelalter, München 1997.

52	 Hans Kelsen, Gott und Staat, in: Ders., Aufsätze zur Ideologiekritik, Neu-
wied 1964, S. 29.

53	 Hans Kelsen, Gott und Staat, in: Ders., Aufsätze zur Ideologiekritik, Neu-
wied 1964, S. 29, 30.

54	 Zu diesem: Lawrence Wright, Der Tod wird euch finden - Al-Qaida und der 
Weg zum 11. September, München 2007.

55	 Zur deren Ideologie: Matthias Küntzel, Djihad und Judenhaß: über den 
neuen antijüdischen Krieg, Freiburg 2003.

56	 Carl Schmitt, Der Führer schützt das Recht – Zur Reichstagsrede Adolf 
Hitlers vom 13. Juni 1934, in: Positionen und Begriffe im Kampf mit Wei-
mar-Genf-Versailles 1923-1939, Hamburg 1940, S. 199.

57	 Hans Kelsen, Der Begriff des Staates und die Sozialpsychologie – Mit be-
sonderer Berücksichtigung von Freuds Theorie der Masse, in: IMAGO 
1922, S. 97, 139. In diesem Aufsatz wird anhand einer Auseinandersetzung 
gerade mit Durkheim gezeigt auf welchen psychologischen Fehlüberlegun-
gen die Hypostasierung des Staates, Gottes und der Gemeinschaft beruht, 
ohne einem plumpen, ahistorischen Rationalismus zu verfallen.

58	 Vgl.: Heinz Steinert/Helga Craemer-Schäfer, Straflust und Repression, 
Münster 1998, S. 211.

59	 Michael Kilching, Opferschutz und der Strafanspruch des Staates – Ein Wi-
derspruch?, in: NStZ 2002, 57, 59.

60	 Dazu, dass es sinnvoller ist über die Herkunft der Strafe, denn über ih-
ren Zweck nachzudenken, wenn man diese überwinden will, ist besonders 
Nietzsche eine unterschätze Referenz: vgl. Jochen Bung, Nietzsche über 
Strafe, in: ZStW, 2007, 130.

61	 Zum Begriff: Peter Strasser, Verbrechermenschen – Zur kriminalwissen-
schaftlichen Erzeugung des Bösen, 2. erweiterte Auflage, Frankfurt 2005.

62	 Gerhard Walentowitz, Mit flächendeckender Polizeikooperation in den 
Überwachungsstaat, in: Philipp Thiée (Hg.), Menschen Handel – Wie der 
Sexmarkt strafrechtlich reguliert wird, Berlin 2008, S. 183.

63	 Dazu siehe insbesondere: Jochen Thielmann, Die Grenze des Opferschut-
zes, StV 2006, 41.

64	 Dazu: Jochen Thielmann, Dialog mit dem unsichtbaren Dritten, in: Philipp 
Thiée (Hg.), Menschen Handel – Wie der Sexmarkt strafrechtlich reguliert 
wird, Berlin 2008, S. 259.

65	 Ute Ingrid Haas/Olaf Lobermeier, Bürgerschaftliches Engagement in der 
Opferhilfe, Baden-Baden 2005, S. 12.

66	 Carl Schmitt, Verfassungslehre, 1. Aufl. 1928, 8. Auflage, Berlin 1993, 
S. 235.

67	 www.staat-modern.de
68	 Ute Ingrid Haas/Olaf Lobermeier, Bürgerschaftliches Engagement in der 

Opferhilfe, Baden-Baden 2005, S. 24 ff..
69	 Ute Ingrid Haas/Olaf Lobermeier, Bürgerschaftliches Engagement in der 

Opferhilfe, Baden-Baden 2005, S. 32 ff..
70	 Elias Canetti, Masse und Macht, München 29. Aufl. 2003, S 170 f..
71	 Es ist aber auch nicht immer die stärkste Bastion des Humanismus und des 

Rechtsstaates. Dies veranschaulicht insbesondere seine Entscheidung vom 
10.02.2004 zur Nachträglichen Sicherungsverwahrung, der durch das Ge-
richt der Weg bereitet wurde.

Verwahrvollzug light?
Zur Bewertung von Longstay-Einrichtungen als Ansatz zur Überwindung der 
Legitimationsprobleme der Sicherungsverwahrung1*	 Von Tobias Mushoff

I. Die Renaissance der Sicherungsverwahrung

Die Sicherungsverwahrung erlebt seit Mitte der 1990er in Deutsch-
land eine beispiellose gesetzgeberische Extension, die sich auch dra-
matisch in der Zahl der Untergebrachten niederschlägt. Befanden 
sich im Jahr 1995 185 Personen im Vollzug der Sicherungsverwah-
rung, hat sich die Population inzwischen mit 415 Personen im Jahr 
2007 mehr als verdoppelt.2 Dies ist nicht das „Ende der Fahnenstan-
ge“. Nach neuesten Schätzungen ist mit einer weiteren Verdopplung 
der Zahl der Sicherungsverwahrten in den nächsten zehn Jahren zu 
rechnen.3 Es droht damit ein Rückschritt in die Zeiten vor der gro-
ßen Strafrechtsreform. 

Auch wenn das BVerfG der einfachen und der nachträglichen Siche-
rungsverwahrung mit seinen Entscheidungen aus den Jahren 2004 
und 2006 bescheinigte, nicht (grundsätzlich) verfassungswidrig zu 
sein4, ist die Sicherungsverwahrung in ihrer derzeitigern Form wei-
terhin zu Recht massiver Kritik ausgesetzt.5 Einer ihrer neuralgi-
schen Punkte ist seit eh und je ihr Vollzug. 

Das in Deutschland geltende zweispurige Rechtsfolgensystem trennt 
zwischen Strafen und Maßregeln der Besserung und Sicherung, zu de-
nen nach der Entscheidung des Gesetzgebers auch die Sicherungsver-
wahrung gehört. Nach dem Vollzug der schuldangemessenen Strafe 
kann die weitere Unterbringung nur noch als Sonderopfer zugunsten 
der Allgemeinheit gerechtfertigt werden. Dieses Sonderopfer ist aber 

den Betroffenen gegenüber nur zu legitimieren, wenn die Sicherungs-
verwahrung als ultima ratio auf der Grundlage einer dem Stand der 
Prognoseforschung entsprechenden – vor allem hinreichend breiten 
– Gefahrenprognose angeordnet wird, sich ihr Vollzug positiv vom 
herkömmlichen Strafvollzug abhebt und den Betroffenen die erfor-
derliche Hilfe zuteil wird, um die Inanspruchnahme zugunsten der 
Allgemeinheit möglichst schnell wieder beenden zu können. Das 
„kalkulierte Risiko“ von Vollzugslockerungen ist zusätzlich auch in 
Zeiten einer erhöhten Sicherheitsorientierung einzugehen.6

Soweit die Theorie. Die Unterscheidung von Strafe und Maßregel 
findet aber bei der Ausgestaltung des Vollzugs der Sicherungsver-
wahrung im Gesetz und in der Rechtswirklichkeit zu wenig Be-
achtung. Bereits Kohlrausch bezeichnete die Differenzierung von 
Strafvollzug und Sicherungsverwahrungsvollzug als bloßen „Etiket-
tenschwindel.“7 Dieser Vorwurf ist weiterhin häufig berechtigt. Die 
Sicherungsverwahrten werden weitgehend wie gewöhnliche Straf-
gefangene – allerdings oft mit weniger therapeutischen Angeboten 
– untergebracht.8 

Während das BVerfG in einer frühen Entscheidung aus den 1950er 
Jahren wenig Sensibilität für die vollzuglichen Konsequenzen der 
Zweispurigkeit bewies, hebt das Gericht nun zu Recht hervor, dass 
zwischen dem gewöhnlichen Strafvollzug und dem Vollzug der Si-
cherungsverwahrung ein verfassungsrechtliches Abstandsgebot 

Mushoff, Verwahrvollzug light?

NK_02_2008_Inhalt.indd   67 26.06.2008   12:14:30

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 05:17:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0934-9200-2008-2-60

