Sozialtheorie

CHRISTIAN PAPILLOUD
Bourdieu lesen
Eifn 't his ainio SitnSe ine
Soziologie des U n Bl sialiRcrdes

Mit einem Nachwort von Loic Wacquant

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783839401026 - am 14.02.2026, 23:19:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Papilloud
Bourdieu lesen

1 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Papilloud, seit 1999 wissenschaftlicher Mitarbeiter an der
Fakultit fur Soziologie der Universitit Bielefeld, promovierte 2001 in
Lausanne und Paris mit einer Arbeit tiber Georg Simmel und Marcel
Mauss (Paris: L’'Harmattan). Loic Wacquant ist Professor fiir Soziolo-
gie an der Universitit Berkeley (Calif.) und verfasste mehrere Werke
mit Pierre Bourdieu.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIAN PAPILLOUD

Bourdieu lesen
Einfithrung in eine Soziologie des Unterschieds

Mit einem Nachwort von Loic Wacquant

[transcript]

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ ®®@ This work is licensed under a Creative Commons
ARl Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2003 transcript Verlag, Bielefeld
Lektorat: Klaus Latzel, Bielefeld
Umschlaggestaltung und Innenlayout:

Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-102-7

! 3:19:49,


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Einleitung . ....... ... ... .. ... . 7
Die drei Bedeutungen des Begriffs »Unterschied«. ... ... .. 9
Emile Durkheim . . ............. 10
MaxWeber .. ... ... ... . . . . 17
Karl Marx. .. ... 22
Ein konstruktivistischer Strukturalismus . ................. 27

Soziologische Erkenntnistheorie.

Begrifflichkeit und Artikultationen. ................. ... 29
Die Bestimmung von Individualitdt . . .............. ... ... 30
Die Bestimmung von Gesellschaft . ...................... 35
Die individuelle Konstruktion von Gesellschaft . .. .......... 40
Die gesellschaftliche Konstruktion von Individualitdt. ... ... .. 48
Die Gesellschaft der Individuen .. ....................... 51
Von der Grammatik der Praxis zur Praxis der Grammatik . . . . . 56

Praxeologische Erkenntnis.

Untersuchung in drei Feldern. ........................ 59
Die Konstitution der differenzierten Identitit von Feldern. . . .. 60
Die Ordnunginden Feldern............................ 63
Der Kampfinden Feldern . ............................ 68
Die Reproduktion von Feldern ... ....................... 73
Das besondere FeldderMacht .. ........................ 74
Symbolische Gewalt .. ................................ 77

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Franzosische Kontroversen . .......................... 79
Raymond Boudon. Das Individuum als logische Grundeinheit . 80
Alain Touraine. Das engagierte Subjekt als kulturelles Projekt . 85

Alain Caillé. »Weder Holismus, noch Individualismus« . ... .. 89
Weitere Positionender Kritik . . ......................... 94
Relationismus . .. .......... ... 97
Anmerkungen . ....... ... ... o 101

Nachwort von Loic Wacquant:

Eine Grammatik der Praxis im Handeln ............... 107
Literatur . ............ . .. . 113
Zitierte Literatur . ... ... ... .. 113
Empfehlenswerte Einfithrungstexte . .................... 121

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Pierre Bourdieu (1930-2002) war einer der produktivsten zeitgenossi-
schen Denker der Soziologie. Sein Werk zihlt zu den im Fach meist-
zitierten, doch sein Einfluss reicht noch weit iiber den Bereich der So-
ziologie hinaus. Seine Arbeiten erweisen sich zunehmend als an-
schlussfihig fiir Nachbardisziplinen wie Kunst- und Literaturwissen-
schaft, Geschichte, Psychologie und Pidagogik (Bohn/Hahn 1999:
266ff). Bourdieus internationale Anerkennung beschrinkt sich je-
doch nicht allein auf den Bereich der Wissenschaft. Als weltweit enga-
gierter Intellektueller hat er dartiber hinaus — wie wohl kein anderer —
soziologische Erkenntnis als politische Aufklirung der Alltagspraxis
wirksam gemacht. Die grofite offentliche Resonanz hat dabei sein
Kampf gegen die neoliberale Globalisierung und das von ihr produ-
zierte »Elend der Welt« (Bourdieu 1997a) erreicht.

In der wissenschaftlichen Rezeption gilt Bourdieus Werk als
Synthese verschiedener Traditionen und Richtungen der Soziologie,
aus denen heraus er eine innovative Theorie sozialer Praxis entwirft.
Bourdieu hat in seinen Untersuchungen immer empirische For-
schung und theoretische Reflexion eng miteinander verbunden, ob in
der Ethnographie der kabylischen Gesellschaft, der Soziologie des
franzgsischen Ausbildungssystems oder der Autopsie der Geschmacks-
distinktionen. Er versteht seine Theorie als Versuch, sowohl den
Bruch zwischen Logos und Praxis als auch die unproduktive Dichoto-
mie von Subjektivismus und Objektivismus zu tiberwinden.”

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | BOURDIEU LESEN

Zentrale Begriffe dieser Theorie wie etwa »Habitus«, »Kapital«
oder »Feld« werden heute in einer Vielzahl von sozial- und kulturwis-
senschaftlichen Untersuchungen verwendet. Was aber hilt diese
Begriffe zusammen? Welche immanente Logik fiihrt zu ihren Bedeu-
tungen? Und wie werden diese miteinander verkniipft? Kurz: Worin
liegen die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Bourdieus
Werk? Die vorliegende »Einfithrung in eine Soziologie des Unter-
schieds« versteht sich als Versuch, Bourdieu unter dieser Fragestel-
lung zu lesen. Sie sieht im Begriff des »Unterschieds« das Grund-
prinzip seiner Erkenntnistheorie, in der »Unterschied« als Machtbe-
ziehung konzipiert wird.

Um diesen Kern freizulegen, werde ich zunichst betrachten, wie
Bourdieu in Auseinandersetzung mit zentralen Konzeptionen von
Emile Durkheim (Solidaritit), Max Weber (Sinn) und Karl Marx
(Macht) seinen Begriff des Unterschieds aus der soziologischen Tradi-
tion entwickelt. Im zweiten Kapitel wird die Begrifflichkeit analysie-
ren, mit der Bourdieu auf den erkenntnistheoretischen Ebenen von
Individualitit und von Gesellschaft die allgemeine soziale Logik der
Unterschiede denkt: Akteur, Habitus, Kapital, Feld, sozialer Raum.
Das dritte Kapitel untersucht, wie Bourdieu von dieser sozialen Logik
in seinen Analysen des Literaturfeldes, des Wissensfeldes (hier des
franzosischen Ausbildungssystems) und des Machtfeldes Gebrauch
macht.

Das vierte Kapitel stellt drei mit Bourdieu konkurrierende Posi-
tionen der Soziologie vor, die in Frankreich wohlbekannt sind, im
deutschsprachigen Raum aber eine vergleichsweise geringe Rolle
spielen: die zeitgleich mit Bourdieu entwickelten erkenntnistheoreti-
schen Perspektiven von Raymond Boudon (Individualismus), Alain
Touraine (Aktionismus) und Alain Caillé (Sozialanthropologie der
Gabe).

Das Buch schlieft mit einer Anregung, Bourdieus Konzeption von
»Unterschied« als Machtbeziehung auf neue Weise zu problematisie-
ren, ndmlich das Verhiltnis von Beziehung und Macht seinerseits auf
seine erkenntnistheoretischen Voraussetzungen zu befragen.

Mein besonderer Dank gilt Klaus Latzel (Bielefeld), dessen Kritik
mir geholfen hat, dieses Buch zu schreiben, sowie Loic Wacquant
(Berkeley/Paris) fiir sein Nachwort zu diesem Band.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die drei Bedeutungen des Begriffs

»Unterschied«

Der Kern von Bourdieus Erkenntnistheorie liegt im Begriff »Unter-
schied«. Dessen drei Bedeutungen als Machtbeziehung zwischen Iden-
titdt und Differenz entwickelt Bourdieu in kritischer Diskussion der
Werke Emile Durkheims, Max Webers und Karl Marx’.? In den
Theorien dieser Klassiker findet Bourdieu wesentliche Elemente, die
es ihm erlauben, seine Konzeption von »Unterschied« in der Tradition
der Soziologie zu verankern und seine Erkenntnistheorie gleichzeitig
als eine soziologische Erkenntnistheorie zu legitimieren. »Je stirker er
[der Soziologe; CP] wissenschaftlich gertistet ist, je besser er das von
seinen Vorgingern — Marx, Durkheim, Weber und vielen anderen —
akkumulierte Kapital an Begriffen, Methoden und Techniken zu nut-
zen weifd und je >kritischer« er ist, je subversiver die ihn antreibende
unbewufite oder bewufite Intention ist, je grofer sein Interesse ist,
das in der sozialen Welt Zensierte, Verdringte aufzudecken« (Bour-
dieu 1993: 22), umso iiberzeugender wird diese Legitimation ausfal-
len. Bourdieu greift in diesem Bemiihen insbesondere auf Durkheims
Konzeption von Solidaritit, Webers Konzeption von Sinn und Marx’
Konzeption von Macht zuriick.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | BOURDIEU LESEN

Emile Durkheim

Von den drei genannten Autoren ist Durkheim derjenige, auf den sich
Bourdieu in seinem Werk am stirksten bezieht (vgl. Wacquant 1995).
Durkheim ist bekanntlich der Griindervater der institutionellen Sozio-
logie in Frankreich, die seither im methodologischen Begrift des sozia-
len Tatbestandes und allgemein in der Konzeption des sozialen Kol-
lektivs als »Gesellschaft« ihre wissenschaftliche Besonderheit und
Legitimitit findet. Wie ist Gesellschaft moglich? Die Antwort Durk-
heims auf diese Frage ist wohlbekannt; sie besteht in zwei zentralen
Begriffen, Solidaritit und Zwang, deren Bedeutung Bourdieu disku-
tiert, um seine Konzeption des Unterschieds als Differenzierungs-
prinzip zu erarbeiten.

Solidaritat

Solidaritit ist bei Durkheim ein allgemeines Beziehungsprinzip, das
die Verbindung bezeichnet, die das Individuum stirker oder schwi-
cher mit der Gesellschaft einerseits wie auch mit der Natur anderer-
seits verkniipft (Durkheim 1996: 73). Die erste Beziehung nennt
Durkheim »soziale Solidaritit«. Sie verweist darauf, dass »eine gewis-
se Anzahl von Bewufltseinszustinden allen Mitgliedern einer und
derselben Gesellschaft gemeinsam ist« (Durkheim 1977: 150). Die
Beziehung des Menschen mit der Natur wird als »reale Solidaritit«
bezeichnet, die »die Sachen direkt mit den Personen, aber nicht die
Personen untereinander [verbindet]« (ebd.: 157). Reale Solidaritit ist
eine »negative Solidaritit«, weil sie keine soziale Integration leistet.
Soziale Solidaritit dagegen integriert den Menschen in die Gesell-
schaft und wird deshalb »positive Solidaritit« genannt (ebd.: 169f.).
Durkheim unterscheidet weiterhin zwei Typen der positiven Solidari-
tit: mechanische und organische Solidaritit. Mechanische Solidaritit
verbindet das Individuum unmittelbar mit der Gesellschaft: »Die Soli-
daritit, die aus den Ahnlichkeiten entsteht, erreicht ihr Maximum,
wenn das Kollektivbewufitsein unser ganzes Bewufitsein genau deckt
und in allen Punkten mit ihm tbereinstimmt: aber in diesem Augen-
blick ist unsere Individualitit gleich Null« (ebd.: 181f.). Das Individu-
um gehort dann der Gesellschaft wie ein »Ding« an (Durkheim 1996:

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | II

100). Organische Solidaritit hingegen entsteht durch die soziale Ar-
beitsteilung. Dies setzt voraus, dass die Individuen »sich untereinan-
der unterscheiden. [...] Das Kollektivbewufstsein muf also einen Teil
des IndividualbewuRtseins frei lassen, damit dort spezielle Funktio-
nen entstehen, die es nicht regeln kann. Je grofer diese Region [des
Kollektivbewufltseins; CP] ist, um so grofer ist die Kohision, die aus
dieser Solidaritit entspringt« (Durkheim 1977: 171f)). Mechanische
und organische Solidaritit konnen zwar in der sozialen Wirklichkeit
nebeneinander existieren. Konzeptionell bilden sie jedoch gegensitzli-
che Pole. Im Prozess der sozio-kulturellen Ausdifferenzierung dringt
die organische Solidaritit in jede soziale Beziehung ein und dringt die
mechanische Solidaritit an den Rand der alltiglichen sozialen Ver-
hiltnisse (ebd.: 222ff.). So 16st beispielsweise die industrielle Arbeit
das Handwerk ab, ohne es vollig zu ersetzen. Das Handwerk existiert
weiter, aber eben nicht mehr als dominierende Form der Arbeit, son-
dern eher als Relikt, als hoch spezialisierte Arbeit oder (hiufig tradi-
tionelles) Kunsthandwerk.

Wie schlieRt Bourdieu an diese Uberlegungen an? Er spricht zwar
nicht explizit von »Solidaritit«, doch er greift Durkheims Schema auf,
um es zu erweitern: Bourdieu sieht nicht nur eine funktional-quanti-
tative Differenz, die zwischen den archaischen Gesellschaften der
mechanischen Solidaritit und den modernen Gesellschaften der orga-
nischen Solidaritit besteht. Er verweist vielmehr auch auf eine qualita-
tive Differenz von Solidaritit: Der Differenzierungsprozess der mo-
dernen Gesellschaft produziert danach nicht nur funktional die Dis-
tribution und Spezialisierung der sozialen Akteure in die verschie-
denen gesellschaftlichen Bereiche, sondern er hat dariiber hinaus
auch eine Ungleichheit zwischen diesen Akteuren zur Folge. Diese
tiibernehmen nicht nur immer mehr gesellschaftliche Funktionen,
sondern sie entwickeln auch eine spezifische Identitit und entspre-
chend differenzierte Verhaltensweisen: »So kann man beobachten,
Durkheim hat immer wieder daran erinnert, daf soziale Universen,
die bei uns differenziert sind (wie Religion, Kunst, Wissenschaft),
urspriinglich, das heifdt in den archaischen und auch noch in vielen
vorkapitalistischen Gesellschaften, noch undifferenziert sind, so dafl
man dort eine Polysemie und Multifunktionalitit [...] des menschli-
chen Verhaltens beobachtet« (Bourdieu 1998: 148). Die im Zeitalter

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I2 | BOURDIEU LESEN

der organischen Solidaritit produzierten Differenzen diirfen dann
nicht als neutrale Differenzen begriffen werden, sondern als Unter-
schiede im eingangs genannten Sinne. Der Begriff »Unterschied«
verweist also auf den Differenzierungsprozess der modernen Gesell-
schaften. Zur weiteren Erliuterung des Differenzierungsprozesses
greift Bourdieu auf den Begriff des »Zwangs« bei Durkheim zuriick,
den dieser als Apriori seiner Soziologie wihlte. Er kennzeichnet auch
Durkheims Solidarititsbegriff.

Zwang

Mit Zwang bezeichnet Durkheim den unilateralen Einfluss von Ele-
menten der Gesellschaft (von Glaube, sozialer Praxis, kollektiven Vor-
stellungen, Gewohnheiten usw.) auf die Individuen (vgl. Durkheim
1996: XXI-XXII). Zwang ist die Grundform der »Macht« der sozialen
Solidaritit und im Allgemeinen die soziale Kraft der Gesellschaft
gegeniiber den Individuen: »Die erste Macht, die sich die Menschen
als solche vorgestellt haben, scheint also die Macht gewesen zu sein,
die die Gesellschaft iiber ihre Mitglieder ausiibt. Die Uberlegung be-
stitigt dieses Ergebnis der Beobachtung. Man kann in der Tat zeigen,
warum uns dieser Begriff der Macht, der Wirksamkeit, der titigen
Kraft aus keiner anderen Quelle gekommen sein kann« (Durkheim
1981: 489f.). Bourdieu nimmt diese Konzeption des Zwangs auf, um
zu erkliren, wie der Unterschied als Differenzierungsprinzip eine
Sozialordnung schafft, die die individuellen Wahrnehmungskatego-
rien und die sozialen Kategorien harmonisiert: »Sichtbar wird hier,
welchen entscheidenden Beitrag zur Wahrung der etablierten Sozial-
ordnung der von Durkheim bezeichnete >logische Konformismus«
leistet, d.h. die wechselseitige Abstimmung der Kategorien zur Wahr-
nehmung der sozialen Welt, die, angepaflt den Teilungen und Gliede-
rungen der herrschenden Ordnung (und damit den Interessen der
iiber sie Herrschenden) und gemeinsames Gut aller gleichsinnig
strukturierten Bewufdtseine, sich mit allem Schein objektiver Notwen-
digkeit aufzwingen« (Bourdieu 1982: 735).

Dieser Konformismus ist jedoch nicht nur ein logischer, wie er
von Durkheim aufgefasst wurde. Er ist nicht nur das blof funktionale
Ergebnis der Sozialordnung, das durch den Differenzierungsprozess

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | I3

in den modernen Gesellschaften institutionalisiert wird. Er schafft
auch Unterschiede, indem der gesellschaftliche Zwang, den er voraus-
setzt, nicht von allen in gleicher Weise, sondern unterschiedlich er-
lebt, hingenommen und ausgeiibt wird (Bourdieu 1998: 116ff.). Da-
rum geniigt es Bourdieu nicht, von »logischem Konformismuss, d.h.
von einer nur funktionalen Anpassung der sozialen Akteure an den
gesellschaftlichen Differenzierungsprozess und die durch ihn produ-
zierte Sozialordnung zu sprechen, sondern er betont zudem einen
sozio-logischen Konformismus der Anpassung an den Prozess der
gesellschaftlichen Unterschiede.

So kann Bourdieu dank der Durkheim’schen Begriffe »Solidari-
tit« und »Zwang« den Unterschied als Differenzierungsprozess — und
im Allgemeinen: als Beziehungsprinzip der modernen Gesellschaft —
konzipieren, indem er funktional-quantitative und qualitative soziale
Differenzierung zusammendenkt, was Durkheim so nicht vermochte.
Den Grund dafiir sieht Bourdieu in Durkheims metaphysischer Kon-
zeption von Gesellschaft, die er einer Kritik unterzieht. Ziel seiner
Kritik ist es, den Begriff »Unterschied« in Bezug auf die Praxis zu
konzipieren und damit die eigene erkenntnistheoretische Perspektive
von derjenigen Durkheims abzusetzen. Bourdieu sucht also nach
einer pragmatischen Fassung seines Begriffs des Unterschieds.

Konkrete Gesellschaft als Praxis der Unterschiede

Zu Anfang der Reflexiven Anthropologie (Bourdieu/Wacquant 1996a)
definiert Bourdieu — ganz im traditionellen Sinne Auguste Comtes
und Emile Durkheims — Soziologie als die Wissenschaft der Gesell-
schaft. Die »Gesellschaft« ist der Topos im Denken Durkheims, aus
dem die Ideen des Kollektivs sui generis, der Gruppen, und der Bezie-
hungen zwischen Individuen entstehen. »Wenn wir [...] die Natiirlich-
keit des sozialen Lebens behaupten, so geschieht das nicht deshalb,
weil wir dessen Quelle in der Natur des Individuums finden, sondern
weil es unmittelbar aus dem kollektiven Sein abzuleiten ist, das an
sich ein Wesen sui generis darstellt« (Durkheim 1976: 203).> Trotz
seiner Affinititen zu den Werken von Rousseau und Montesquieu,
uiber die er seine lateinische Dissertation geschrieben hat (1892), be-
tonte Durkheim, dass die Gesellschaft weder auf einem Konsens

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I4 | BOURDIEU LESEN

beruht noch das Ergebnis der Verschrinkung individueller Willen
oder Interessen ist (Durkheim 1996: 180), sondern vielmehr als Idee
zu begreifen sei: »Sie ist nur in dem Mafle wirklich, als sie einen Platz
im menschlichen Bewufitsein einnimmt« (Durkheim 1981: 469).
Nach der Auffassung Durkheims hat die Gesellschaft eine unmittelba-
re und zwingende Kraft, die einseitig auf die Menschen wirkt. Diese
Konzeption der Ubermacht der Gesellschaft iiber die Individuen wird
in der Tradition der Soziologie allgemein als holistisch bezeichnet.
Der Holismus Durkheims gilt als »Soziologismus«.* Von diesem
Soziologismus setzt Bourdieu sich ab.

Wie Durkheim versteht auch Bourdieu unter dem Objekt der
Soziologie die »Gesellschaft«, aber er formuliert an diesem Punkt eine
grundsitzliche Kritik. Nehmen wir an, so Bourdieu, dass die Gesell-
schaft, wie Durkheim sie konzipiert, die zwingende Substanz ist, die
jeder in sich tragen muss. Wenn also die Gesellschaft an sich schon
wirkend ist und soziale Differenzierung selbsttitig produziert, dann
wire ein Beziehungsbegriff, wie der der Solidaritit, und im Allgemei-
nen ein Beziehungsprinzip, das soziale Differenzierung erkliren
kénnte, tiberfliissig. Dann aber verléren die beiden Begriffe der me-
chanischen und der organischen Solidaritit ihre theoretische raison
d’étre und ihre Produktivitit fiir die soziologische Erkenntnistheorie.
Und im gleichen Zuge wiirde das Beziehungsprinzip der sozialen
Differenzierung auf eine blofle Tatsache der Entwicklung moderner
Gesellschaften reduziert.

Das hat zwei Folgen: Erstens kann die Soziologie Durkheims die
sozialen Phidnomene nicht unter Beriicksichtigung ihrer Beziehungen
in der Wirklichkeit begreifen’, sondern nur unter dem »ewigen Ge-
setz« der Allgemeinwirkung einer metaphysischen Gesellschaftsidee
(vgl. Bourdieu 1993: 91). Und zweitens ist die Erkenntnistheorie
Durkheims zu einem naiven Realismus gezwungen, der sich, »statt
bei den Relationen anzusetzen, an die Realititen hilt, in denen diese
sich auf der Erscheinungsebene manifestieren« (Bourdieu 1998: 28).
Die Wirklichkeit, die uns als reale Wirklichkeit gilt, ist jene, die aus
den Beziehungen der Akteure entsteht. Gesellschaft ist darum fiir
Bourdieu nur als konkrete Gesellschaft méglich, d.h. als praktische
Konstruktion aufeinander bezogener sozialer Akteure (ebd.: 99).

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | I5

Konstruktion praktischer Unterschiede

Die Unterschiede und die sozial-individuellen Identititen und Diffe-
renzen, auf die der Begriff »Unterschied« verweist und die er mitein-
ander verbindet, entstehen also nicht aus einem als a priori gesetzten
Kollektiv. Sie hingen vielmehr von den Konstruktionsprozessen der
sozialen Akteure ab, in denen sie als praktische Unterschiede erst
produziert werden. Ansonsten blieben die Begriffe »Unterschieds,
»Identitit« und »Differenz« bloRe soziologische Artefakte, etwas,
das nur im Kopf der Soziologen existiert, ohne Bezug auf alltigliche
Beziehungen, auf existierende Individuen oder Gruppen (Bourdieu
1998: 50).° Bourdieu kritisiert die methodologische Auffassung
Durkheims, die sozialen Tatbestinde als »Dinge« zu behandeln, weil
auf diese Weise die praktische Konstruktion der Unterschiede verfehlt
wiirde: »Die berithmte Vorschrift Durkheims, >soziale Tatsachen wie
Dinge [zu] behandelns, enthilt ihre eigene Negation: Es liegt auf der
Hand, dafl es unnétig wire, mit groRem Getdse ein solches methodo-
logisches Manifest zu verkiinden, wiirde die Alltagswahrnehmung,
selbst eine soziale Tatsache und zugleich an der Hervorbringung der
sozialen Tatsache beteiligt, tatsichlich die sozialen Tatbestinde so
behandeln, wie die Wissenschaft es wiinscht« (Bourdieu 1982: 398f,,
Fuflnote 30).

»Die sozialen Tatbestinde so behandeln, wie die Wissenschaft es
wiinscht«, bedeutet nach Bourdieu, die sozialen Tatsachen als prakti-
sche Konstruktionen zu verstehen und diese Konstruktionen unter dem
Beziehungsprinzip des Unterschieds zu begreifen, d.h. in der Verbin-
dung von Identititen und Differenzen. Damit argumentiert Bourdieu
jenseits des Dualismus zwischen einer objektiven und einer subjekti-
ven erkenntnistheoretischen Ebene. Diesen Dualismus zu itberwin-
den, nennt er die »wichtigste Absicht« seiner Arbeit (Bourdieu 1992b:
137). Die soziale Konstruktion der Wirklichkeit” bedeutet, dass die
subjektiven Eigenschaften von Individualitit objektive Differenzen
in den praktischen Beziehungen schaffen (siehe unten Kapitel 2), und
dass diese objektiven Differenzen wiederum die subjektiven Identiti-
ten strukturieren. Zum Beispiel hingt die Bedeutung des Wortes
»Wasser« nicht von der chemischen Synthese von Wasserstoff und
Sauerstoff ab, sondern vom Gebrauch dieses Wortes in unseren alltig-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | BOURDIEU LESEN

lichen sozio-kulturellen Verhiltnissen. Die Objektivitit von »Wasser«
wirkt in unserem Sprachgebrauch mit unserer Subjektivitit zusam-
men. Sie verbindet sich mit der subjektiven Erfahrung des Wassers,
und die daraus entstehende Bedeutung kann von Fall zu Fall unter-
schiedlich sein. Jeder weif} eben, was ihm »Wasser« eigentlich bedeu-
tet. Objektivitit und Subjektivitit sind also nur in praktischen Bezie-
hungen der sozialen Akteure méglich und verstindlich, d.h. fiir Bour-
dieu: in gemeinsam konstruierten Unterschieden begriindet.

Relationale Wahrheit

Nach Durkheims Auffassung werden Individuen und Gruppen von
einer transzendentalen Gesellschaft beherrscht — verstanden als ein
Sammelbecken der sozio-kulturellen Kategorien, mittels derer sie die
Welt begreifen und klassifizieren. Das »Kollektivgefithl« enerviert
individuelles Bewusstsein »spontan« und von »auflen« und gibt das
Material und die Elemente vor, um soziales Leben konkret zu gestal-
ten (Durkheim 1976: 157ff.). Diese enervierende »Kraft« der Gesell-
schaft (Durkheim 1981: 493ff.) lisst Bourdieu nicht mehr in der meta-
physischen Figur der Gesellschaft entstehen. In seiner Konzeption
griindet sie vielmehr in der praktischen Konstruktion sozialer Unter-
schiede, die die subjektiven Mentalstrukturen mit der Objektivitit
menschlicher Beziehungen vermittelt: »Dies ist die Grundlage der
spezifischen Ontologie der sozialen Gruppen (Familien, Ethnien oder
Nationen): Da sie sowohl in die Objektivitit der sozialen Strukturen
als auch in die Subjektivitit der objektiv auf diese abgestimmten men-
talen Strukturen eingegangen sind, prisentieren sie sich der Erfah-
rung, obgleich sie das Produkt von Konstruktionsakten sind, [...] mit
der Undurchlissigkeit und Widerstindigkeit von Dingen« (Bourdieu
1998: 129). So bestimmt z.B. die Familie als soziale Gruppe die sub-
jektive Idee von Familie; diese Idee wiederum bestimmt die konkrete
Existenz und die praktische Relevanz der sozialen Gruppe Familie fiir
die Akteure (vgl. Bourdieu 1998).

Damit bricht Bourdieu mit dem Wahrheits-Korrespondenz-
Verhiltnis zwischen Ideen und Wirklichkeit, das Durkheim anhand
der aristotelischen Logik noch verteidigte (Durkheim 1981: 196ff.).
Weder gleicht das Wort der Sache, noch erschafft es sie. Die Soziolo-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 17

gie Bourdieus interessiert sich nicht mehr fiir die Wahrheit der Wérter
und ihre Korrespondenz zur Wirklichkeit, sondern fiir die konstruier-
ten Bedeutungen der Wirklichkeit, deren Wahrheit in diesem Kons-
truktionsprozess selbst liegt (vgl. Bourdieu 1990). Die Korrespondenz
der Bedeutungen liegt also im gesellschaftlichen Beziehungsprinzip
des Unterschieds. Wenn die Akteure sich durch Unterschiede aufein-
ander beziehen, dann produzieren sie dabei immer auch Sinn. Der
Begriff »Unterschied« setzt also zugleich Sinn in der praktischen
Konstruktion der Gesellschaft voraus. An diesem Punkt greift Bour-
dieu auf das Werk Max Webers zuriick. ®

Max Weber

Das soziologische Werk Webers unterscheidet sich von der Soziologie
Durkheims in einem zentralen Punkt. Nach Weber zielt die Grund-
frage der Soziologie auf das Handeln: »Soziologie [...] soll heiflen: eine
Wissenschaft, welche soziales Handeln deutend verstehen und da-
durch in seinem Ablauf und seinen Wirkungen ursachlich erkliren
will« (Weber 1972: 1). Handeln definiert Weber als »menschliches
Verhalten (einerlei ob dufleres oder innerliches Tun, Unterlassen oder
Dulden) [...], wenn und insofern als der oder die Handelnden mit ihm
einen subjektiven Sinn verbinden« (ebd.; Hervorhebung im Original).
Mit seiner Definition von Soziologie macht Weber deutlich, dass diese
nicht mit einer Idee der Gesellschaft zu beginnen habe, sondern mit den
handelnden Akteuren, und zwar mit den Individuen, »da diese allein
fiir uns verstindliche Trager von sinnhaft orientiertem Handeln sind«
(ebd.: 6). Die Soziologie Webers wird deshalb auch als >methodologi-
scher Individualismus< bezeichnet.® Mit der Definition von »Han-
deln« prizisiert Weber das Objekt soziologischer Untersuchung. Seine
verstehende Soziologie interessiert sich fiir den »subjektiven« Sinn,
den die Akteure mit ihrem Handeln verbinden. Was bedeutet in die-
sem Zusammenhang Sinn?

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | BOURDIEU LESEN

Sinn zwischen Erkenntnistheorie und Praxis

Weber versteht unter Sinn eine Kategorie der soziologischen Erkennt-
nistheorie und einen Tatbestand der Praxis, den er auf die Subjektivi-
tit der Akteure bezieht. Er verweist damit auf Phinomene, die entwe-
der »typische« oder »tatsichliche« Erscheinungen vom »subjektiv
gemeinten Sinn« im Kern des Handelns sind (Weber 1972: 1f.). Weber
will damit nicht sagen, dass der Soziologe nach einem »objektiv >rich-
tigen< oder einem metaphysisch ergriindeten >wahren< Sinn« suchen
soll (ebd.). Seine Aufgabe liege vielmehr darin, diesen subjektiven
Sinn des Handelns zu verstehen und zu deuten: »Wir verlangen die
Interpretation auf den >Sinn«< des Handelns hin« (Weber 1988: G9).
Wie soll diese Interpretation durchgefiihrt werden?

Nach Weber muss zunichst klar zwischen einer erkenntnistheore-
tischen Konzeption vom Sinn des Handelns und der praktischen Er-
scheinung dieses Sinns unterschieden werden. Auf der Ebene der
Erkenntnistheorie ist Handeln verstehbar, weil und insofern es einen
Sinn hat. Auf der Ebene der Praxis ist der Sinn des Handelns in seiner
Totalitit jedoch schwer zu begreifen und keineswegs immer voll-
kommen verstindlich. »Verstehbare und nicht verstehbare Bestandtei-
le eines Vorgangs sind oft untermischt und verbunden« (Weber 1972:
2). Sie unterscheiden sich nach der »Evidenz des Verstehens« (ebd.).
Nach Weber sind die verstindlichsten Handlungen diejenigen, die der
Wissenschaftler als rationale Handlungen rekonstruieren kann. Diese
Rekonstruktion setzt voraus, dass das Handeln Zwecke hat, die die
Akteure mit verschiedenen Mitteln zu erreichen suchen. »Jede Deu-
tung eines derart rational orientierten Zweckhandelns besitzt — fiir das
Verstindnis der angewendeten Mittel — das Hochstmafl von Evidenz«
(ebd.). Handeln, das nicht nach diesem Muster der Zweckrationalitit
verstandlich ist, ist entweder wertrationales, affektuelles oder traditio-
nelles Handeln, dessen »Sinnzusammenhinge [...] am iibersehbarsten
als >Ablenkungen< von einem konstruierten rein zweckrationalen
Verlauf desselben erforscht und dargestellt« (ebd.) werden kénnen.
Weber begreift diese Pluralitit des Sinns von Handeln, die Pluralitit
von Handeln selbst und die verschiedenen Weisen des Verstehens
vom Sinn des Handelns als dessen »Sinnzusammenhinge«, »deren
Verstehen wir als ein Erkliren des tatsichlichen Ablaufs des Handelns

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 19

ansehen« (ebd.: 4). Die Erklirung des Soziologen muss darum den
Sinnzusammenhang erfassen, in den »ein aktuell verstindliches
Handeln hineingehort« (ebd.).

Webers Frage ist also nicht: Was ist Sinn?, sondern: Wie kann der
Sinn des Handelns soziologisch konzipiert werden? Auch Bourdieu
fragt nicht danach, was Sinn »objektiv« bedeutet. Seine Konstruktion
von Sinn fillt jedoch anders aus als die Webers.

Subjektiver Sinn und praktischer Sinn

Wenn Weber von subjektivem Sinn spricht, verweist er nicht auf den
psychologischen Sinn des Handelns, sondern auf Handlungsmotive
und -griinde. »Motiv« heifdt bei Weber »ein Sinnzusammenhang,
welcher dem Handelnden selbst oder dem Beobachtenden als sinnhaf-
ter >Grund« eines Verhaltens erscheint« (Weber 1972: 5). Als erkennt-
nistheoretische Kategorie verweist Sinn allgemein auf die »einzelnen
Personen, die zweckrational, bewusst oder unbewusst, nach Werten
oder Affekten usw. handeln (ebd.: 6). Der Soziologe muss Begriffe
konstruieren, die sinnadiquat sind. Dafiir muss er Handeln so konzi-
pieren, als ob es »tatsichlich bewuflt sinnorientiert verliefe« (ebd.: 11).
Jedoch: Ein »wirklich effektiv, d.h. voll bewufdt und klar, sinnhaftes
Handeln ist in der Realitit stets nur ein Grenzfall« (ebd.: 10).
Bourdieu wiirde dieser Position Webers zunichst zustimmen.
Auch fiir ihn sind den Akteuren Sinn und Zwecke ihres Handelns
selten voll bewusst. »Der Logozentrismus und Intellektualismus der
Intellektuellen [...] haben die Einsicht verhindert, daf$ wir Menschen,
laut Leibniz, »in Dreiviertel unserer Handlungen Automaten sind<«
(Bourdieu 1982: 740). Aber dieser Tatbestand hat nicht nur mit der
Komplexitit und der Vielfalt von Sinn oder mit der Pluralitit des
Handelns zu tun. Nach Bourdieu ist er primir in der praktischen
Situation der Akteure begriindet. Damit kritisiert Bourdieu die indivi-
dualistische Erkenntnistheorie Webers, dessen Trennung zwischen
Sinn und Handeln, mit der Handeln von Verhalten unterschieden
wird, er nicht nachvollzieht. Fiir Bourdieu sind Sinn und Handeln
vielmehr gleichermafen »praktisch« — die Akteure »stehen nicht wie
Subjekte vor einem Objekt [...]; sie sind, wie man so sagt, ganz bei der
Sache (ganz bei dem, was sie zu tun haben): Sie sind prisent fiir das,

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | BOURDIEU LESEN

was zu kommen hat, zu tun ist, was ihre Sache (griechisch pragma)
ist, ein unmittelbares Korrelat der Praxis (praxis), das keine gedankli-
che Setzung, kein planvoll ins Auge gefafites Mogliches ist, sondern
etwas, das angelegt ist in der Gegenwart des Spiels« (Bourdieu 1998:
144).

Mit dem Wort »Spiel« verweist Bourdieu auf die verschiedenen
Bereiche der sozialen Wirklichkeit (»die sozialen Universen«; ebd.:
1406), in denen die Akteure Sinn entwickeln. Er spricht darum nicht
von subjektivem Sinn, sondern vom »Sinn fiir das Spiel« (ebd.: 148).
»Die Akteure, die um der jeweiligen Ziele willen aufeinander ein-
schlagen, konnen von diesen Zielen besessen sein. Sie kénnen fiir
diese Ziele zu sterben bereit sein, unabhingig von jedem Gedanken
an finanzielle, karrierebezogene oder sonstige spezifische Profite«
(ebd.: 1477f.). Damit betont Bourdieu, dass »Sinn« zwar auch »subjekti-
ver Sinn« bedeutet, aber nicht auf den Akteur bezogen werden soll,
sondern auf dessen konkrete soziale Situation in der Gesellschaft, d.h.
in den Spielen, an denen er teil hat, zu suchen sei. Sinn wird verstan-
den als ein »erworbenes Priferenzensystem, ein System von Wahr-
nehmungs- und Gliederungsprinzipien [...], von dauerhaften kogniti-
ven Strukturen [...] und von Handlungsschemata, von denen sich die
Wahrnehmung der Situation und die darauf abgestimmte Reaktion
leiten lafdt« (ebd.: 41). Erkenntnistheoretisch ldsst er sich als »Praxis-
sinn« definieren.

Praktischer Sinn und sinnhafte Unterschiede

Durch die Konzeption des »praktischen Sinns« setzt Bourdieu das Ziel
seiner Erkenntnistheorie von derjenigen Webers ab. Nach Weber soll
die Untersuchung tiber Sinn ein Klassifikationssystem von Sinn und
Handeln ergeben, aus dem sich eine soziologische Begrifflichkeit
entwickeln lisst. Weber versucht, eine »Ausdrucksweise zu formulie-
ren, was jede empirische Soziologie tatsichlich meint, wenn sie von
den gleichen Dingen spricht« (Weber 1972: 1). Wo Weber eine Be-
griffsklirung im Dienste einer soziologischen Kasuistik des Sozialen
schaffen will, zielt Bourdieu darauf ab, eine Art von »Psychoanalyse
des Sozialen« (Bourdieu 1982: 31; 1993: 277) anzubieten. Die soziologi-
sche Erkenntnistheorie soll dazu dienen, »verborgene und manchmal

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 21

verdringte Dinge« aufzudecken (Bourdieu 1993: 20). Mit Hinweis auf
Gaston Bachelard sagt Bourdieu: » Wissenschaft gibt es nur vom
Verborgenen«« (ebd.: 22). Er stimmt Weber darin zu, dass die sinnhaf-
ten und sinnfremden Komponenten des Handelns — also die einer
verstehenden Soziologie greifbaren bzw. nicht greifbaren subjektiven
Elemente des Handelns — im Handeln vermischt sind. Der »prakti-
sche Sinn« bei Bourdieu setzt dies ebenfalls voraus. Aber dieser Be-
griff soll nicht zur Klirung der Sprache der Soziologie fiithren, son-
dern zur Klirung der Sprache der Praxis. »Sie [die Soziologie; CP]
verweist auf die objektiven Bedingungen, die vereinigt sein miissen,
damit diese oder jene soziale Praktik wirksam werden kann. [...] Sie
darf nicht vergessen, dafy, damit das Ganze funktioniert, der Akteur
glauben muf, selbst Prinzip der Wirksamkeit seines Handelns zu
sein« (ebd.: 32). Hier findet sich wieder, was mit dem Ausdruck »Sinn
fiir das Spiel« gemeint war. Der Sinn entsteht aus den sozialen Bezie-
hungen. Er ist ein Konstrukt von Akteuren, die aufeinander und auf
gesellschaftliche Bereiche bezogen sind. Diesen Praxissinn kann der
Soziologe begreifen, wenn seine erkenntnistheoretische Konstruktion
die Prinzipien und Bedingungen der Konstruktionsarten (auf einer
individuellen Ebene) und der Formen dieser gemeinsamen Konstruk-
tion (auf einer gesellschafilichen Ebene) erfasst. Der praktische Sinn
entsteht in der Beziehung zwischen der sozialen Identitit und den
Differenzen der Akteure, d.h. in ihren Unterschieden, deren Wirkung
durch die Konstruktion der sozialen Wirklichkeit Sinn erhilt. Das
methodologische Interesse der Soziologie liegt also nicht in der ver-
stehenden Rekonstruktion der Motivationen und Griinde des Han-
delns, sondern im Begreifen des praktisch-sinnhaften Bezugs der
individuellen und sozialen Unterschiede sowie der Prinzipien ihrer
Strukturierung, auf denen die Konstruktion der Gesellschaft beruht.
Die aufgezeigten Differenzen bedeuten jedoch nicht, dass Bour-
dieu sich von Weber vollstindig entfernt hat. In einem wichtigen
Punkt stimmt er dessen methodologischem Programm zu: Auch
Bourdieu geht davon aus, dass der Soziologe seine Erkenntnistheorie
anhand empirischer Analysen und statistischer Modelle verifizieren
muss, um zu priifen, ob sie die Erfahrung sozialer Akteure adiquat
begreifen lisst. Wie Weber™ verfolgt auch Bourdieu im Rahmen
seiner Typenmethodologie eine wissenschaftlich-kritische Konstruk-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | BOURDIEU LESEN

tion sozialer Praxis: »Konstruiert man den sozialen Raum, diese un-
sichtbare, nicht herzeigbare und nicht anfafbare, den Praktiken und
Vorstellungen der Akteure Gestalt gebende Realitit, gewinnt man
damit zugleich auch die Moglichkeit, theoretische Klassen von grofit-
moglicher Homogenitit in bezug auf die beiden Hauptdeterminanten
der Praktiken und aller sich aus ihnen ergebenden Merkmale zu kon-
struieren. [...] Eben diese Trennschirfe der Klassifikation aber birgt die
Gefahr, daff man theoretische Klassen, fiktive Gruppierungen, die nur
auf dem Papier bestehen, kraft einer im Kopfe gefillten Wissenschaft-
lerentscheidung als reale Klassen wahrnimmt, als reale, in der Realitit
als solche bestehende Gruppen« (Bourdieu 1998: 23).

Mit dieser Konzeption der soziologischen Erkenntnistheorie be-
hilt Bourdieu eine grundsitzliche Inspiration Webers bei: Es gibt kein
unmittelbares Verhiltnis zwischen der Analyse des Soziologen und
der Wirklichkeit. Der Soziologe muss jedoch, so Bourdieu, ein Ins-
trumentarium entwickeln, das ihm erlaubt, ein >Bild« der Gesellschaft
zu konstruieren, das nicht nur wissenschaftlich iiberzeugt, sondern
gleichzeitig Moglichkeiten politischer Praxis aufzeigt. »Indem man
bewuflt mit der Logik der sozialen Welt spielt, kann man die Méglich-
keiten sich ereignen lassen, die in dieser Logik nicht angelegt schei-
nen. Wirkliches politisches Handeln besteht darin, sich der Kenntnis
des Wahrscheinlichen zu bedienen, um die Chancen des Moglichen
zu vergroflern« (Bourdieu 1993: 45).

Diese Auseinandersetzung mit Webers Theorie des Sinns bereitet
den Weg fiir Bourdieus Beschiftigung mit der Sozialphilosophie von
Marx, aus der heraus er die normative Eigenschaft seines Begriffs
»Unterschied« als Bezeichnung einer Machtbeziehung zwischen Iden-
titit und Differenz entwickelt.”

Karl Marx

Marx konzipiert Macht in sozial-anthropologischer Perspektive als
Fihigkeit des Menschen, nicht nur »dies und jenes zu meiden, son-
dern »seine wahre Individualitit geltend zu machen« (Marx 1972a:
138). Diese Fihigkeit ist jedoch abhingig von der Entwicklung sozialer
Machtverhiltnisse: »Wenn der Mensch von Natur gesellschaftlich ist,

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 23

so entwickelt er seine wahre Natur erst in der Gesellschaft, und man
mufl die Macht seiner Natur nicht an der Macht des einzelnen Indivi-
duums, sondern an der Macht der Gesellschaft messen« (ebd.). We-
sentlich ist hier die Rolle der Arbeitsteilung, die fiir Marx Bedingung
der Differenzierung der Gesellschaften ist und als »eine der Haupt-
michte der bisherigen Geschichte« (Marx 1969: 46) gilt. Marx ver-
steht Arbeitsteilung jedoch nicht wie Durkheim als funktionalen Dif-
ferenzierungsprozess der Gesellschaften innerhalb des Kontinuums
von mechanischer und organischer Solidaritit. Fiir ihn liegt die Ar-
beitsteilung in der praktischen Auseinandersetzung des Menschen
mit der Natur begriindet. Die erste Form der Arbeitsteilung ist dieje-
nige zwischen den Geschlechtern. Sobald aber die Menschen begin-
nen, ihre Lebensmittel zu produzieren, entwickeln sie auch die Pro-
duktivkrifte. Jede qualitativ neue Produktivkraft fithrt zu einer neuen
Ausbildung der Arbeitsteilung. Damit gehen nicht nur funktionale
Ungleichheiten einher, sondern daraus entstehen auch soziale Un-
gleichheiten und Machtverhiltnisse, die sich in der Entwicklung von
Eigentums- und schlieflich von Klassenverhiltnissen niederschlagen.

Von der sozialen Macht zum Kampf

Marx begreift diesen Prozess als dialektische Entwicklung im Wider-
spruch zwischen den Produktivkriften und den Produktionsverhilt-
nissen. Durch die Erfahrung ihrer Klassenlage werden sich die unter-
driickten Klassen der Widerspriiche der Arbeitsteilung bewusst. Sie
geraten in Bewegung zum Kampf gegen die soziale Macht: »Freier
und Sklave, Patrizier und Plebejer, Baron und Leibeigener, Zunftbiir-
ger und Gesell, kurz, Unterdriicker und Unterdriickte standen in
stetem Gegensatz zueinander, fithrten einen ununterbrochenen, bald
versteckten, bald offenen Kampf, einen Kampf, der jedesmal mit einer
revolutiondren Umgestaltung der ganzen Gesellschaft endete oder mit
dem gemeinsamen Untergang der kimpfenden Klassen« (Marx/
Engels 1972c: 462).

In der modernen Gesellschaft, die geprigt ist von dem durch die
industrielle Revolution verursachten Antagonismus zwischen der
besitzenden Klasse der Bourgeoisie und dem besitzlosen »modernen
Proletariat« (Marx 1972b: 141), gewinnt dieser Kampf eine besondere

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | BOURDIEU LESEN

Bedeutung. Der Kampf des Proletariats gegen die Bourgeoisie zielt auf
eine kommunistische Ordnung, in der »die Arbeit nicht mehr in Kapi-
tal, Geld, Grundrente, kurz, in eine monopolisierbare gesellschaftliche
Macht verwandelt werden kann, d.h. [...] wo das persénliche Eigentum
nicht mehr in biirgerliches umschlagen kann« (Marx 1972c: 477).
Dieser Kampf wird zu einem »Kampf ums Daseing, in dem »die Lei-
tung der gesellschaftlichen Produktion und Verteilung der dazu unfi-
hig gewordenen herrschenden Kapitalistenklasse abgenommen und
der produzierenden Masse iibertragen wird« (Engels 1962: 565f.).
Kampfe entwickeln sich des Weiteren nicht nur zwischen Bourgeoisie
und Proletariat, sondern auch innerhalb der Bourgeoisie selbst, da
deren Reichtum nicht nur »unter Schaffung eines stets wachsenden
Proletariats«, sondern auch »unter fortgesetzter Vernichtung des
Reichtums einzelner Glieder dieser Klasse« (Marx 1971: 141) erzeugt
wird.

Bourdieu folgt der Marx’schen These eines permanenten gesell-
schaftlichen Kampfes. Auch er begreift die soziale Wirklichkeit als ein
Verhiltnis dauernder Auseinandersetzungen: »Gegenstand der So-
zialwissenschaft ist eine Wirklichkeit, die alle individuellen und kol-
lektiven Kampfe umfafit, welche die Wirklichkeit bewahren oder ver-
indern wollen« (Bourdieu 1987: 258). Aber dieser Kampf ist fiir Bour-
dieu nicht nur durch die 6konomische Lage gesellschaftlicher Klassen
bedingt.

Kampf um Unterscheidung

Bei Marx und Engels wird der Arbeitsteilung ein exklusiv 6konomi-
scher Sinn zugeschrieben, indem sie als 6konomische Spezialisierung
aufgefasst wird, bewirkt durch die produktiven Titigkeiten der Men-
schen und durch die Ausbildung des Besitzes von Produktionsmitteln.
Die darin von Individuen und Klassen entwickelten Interessen verste-
hen Marx und Engels als sozio-6konomisch motiviert.

Bourdieu konzipiert die Logik des Kampfes zunichst sehr dhnlich:
Der gesellschaftliche Kampf existiert, weil es Klassen gibt, die die so-
ziale Macht besitzen und sich andere Klassen unterwerfen. Aber vom
Kampf sind nicht nur antagonistische Klassen betroffen, sondern alle
Individuen und alle sozialen Gruppen der Gesellschaft. Denn Bour-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 25

dieu konzipiert soziale Macht nicht nur als sozio-6konomische Macht,
sondern als gesellschaftliche Macht. Weiterhin: Die Macht ist zwar
eine soziale Macht — und ist damit nahe beim sozial-anthropologi-
schen Konzept von Marx; sie ist aber gleichzeitig eine Macht der Ein-
zelnen, sich von den anderen Akteuren zu unterscheiden und diese
Unterscheidung gesellschaftlich bedeutend zu machen (vgl. Bourdieu
1987: 249). Die Dynamik des gesellschaftlichen Kampfes wird nicht
mehr im 6konomischen Primat von Besitzenden/Besitzlosen gedacht,
sondern im gesellschaftlich umkimpften Privileg der Definitions-
macht der sozial-individuellen Unterschiede ausgemacht. Obwohl
Bourdieu keine explizite Definition von Macht formuliert, findet er
den Kern des Begriffs im Unterschied: Macht besteht darin, die eigene
Differenz in der Gesellschaft geltend zu machen, womit sie in der Ge-
sellschaft Sinn macht. Diese Differenz macht dann Sinn, wenn sie von
den anderen Akteuren anerkannt wird.

Gesellschaftliche Generalisierung von Macht und die
Relativierung des Klassenkampfes

Macht wirkt in jeder sozialen Beziehung, in jedem Unterschied, der
die Anerkennung durch die anderen verlangt, um als sinnhafte Diffe-
renz in der Gesellschaft zu gelten. Mit dieser Verallgemeinerung von
Macht kritisiert Bourdieu das Bild des Klassenkampfes bei Marx und
Engels. Diese leugnen, dass die Arbeiterklasse die biirgerliche Herr-
schaft anerkennt, die aber nur als anerkannte Herrschaft praktisch
wirksam sein und gestiirzt werden kann. Anders formuliert: Marx und
Engels vernachlissigen das subjektive Wahrheitsmoment, die sinnhaf-
te Facette der Differenzen, der Macht und des Klassenkampfes, der die
gegenseitige Anerkennung der Einsitze und der Regeln des Kampfes
durch die beteiligten Klassen voraussetzt. Darum sagt Bourdieu:
»Marx hat aus seinem Modell die subjektive Wahrheit der sozialen
Welt eliminiert und gegen sie die objektive Wahrheit dieser Welt als
Krifteverhiltnis gestellt. Wire nun aber die soziale Welt auf ihre
Wabhrheit als Krifteverhiltnis reduziert, wire sie nicht auch als legitim
anerkannt, wiirde das Ganze nicht funktionieren. Die subjektive Vor-
stellung der sozialen Welt als legitime gehort mit zur vollstindigen
Wahrheit dieser Welt« (Bourdieu 1993: 25).

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | BOURDIEU LESEN

Mit dem Wort »legitim« bezeichnet Bourdieu »eine Institution
oder eine Handlung oder einfen] Brauch, der herrscht und als herr-
schender nicht erkannt, also stillschweigend anerkannt wird« (ebd.:
105); oder anders gewendet: eine Definition von Unterschied, die von
der Mehrheit der Akteure einer sozialen Gruppe oder einer Gesell-
schaft angenommen wird, d.h. fur sie Sinn macht, und als »giiltige
Definition« des Unterschieds fiir diese Gruppe gilt, d.h. sie sinnhaft
von anderen Gruppen differenziert.

Nehmen wir ein fiktives Beispiel. Ich trage eine Tatowierung auf
dem Arm. Zwar denken meine Freunde dhnlich wie ich, dass es heute
kein Problem mehr ist, seinen Kérper in der Offentlichkeit zu zeigen.
Die Titowierung jedoch konnen einige von ihnen nicht verstehen.
Aber kann mir das nicht egal sein, wenn ich sie schon finde? »Schén«
gilt hier als Definition meines Unterschieds, titowiert zu sein, die fiir
mich Sinn macht, und die mich darin von anderen unterscheidet.
»Meine Titowierung schon finden« ist auch eine Machtstellung ge-
gentiber denjenigen, denen Titowierungen nicht gefallen, d.h. die
mein gesellschaftliches Recht, zu sein, wie ich bin, bestreiten kon-
nen, die also meine Definition dieser Eigenschaft meiner Person und
im Weiteren dessen, was ich als Unterschied, als differenzierte Identi-
tit bedeute, nicht anerkennen wollen.

Nach Bourdieu muss eine soziologische Erkenntnistheorie die
ganze Vielfalt der Erscheinungsformen von Macht begreifbar machen.
Der Begriff »Unterschied« gibt ihm die Basis dafiir. Die Aufgabe einer
kritischen, politisch-engagierten Soziologie liegt fiir ihn jetzt nicht
mehr in der blofen Betrachtung des Klassenkampfes, sondern in der
wissenschaftlichen Analyse der Strukturen sozialer Machtdynamik,
d.h. in der Untersuchung der Definitions- und Verteilungsprozesse
der sozial-individuellen Unterschiede, also der Klassifikationen, die
die Akteure konstruieren und die die Gesellschaft strukturieren. »Die
sreale« Klasse, sofern iiberhaupt jemals eine Klasse s>real< existiert hat,
ist immer nur die realisierte, das heift mobilisierte Klasse, Ergebnis
des Klassifizierungskampfs als eines genuin symbolischen (und politi-
schen) Kampfs um die Durchsetzung einer Sicht der sozialen Welt
oder besser einer Art und Weise ihrer Konstruktion in der Wahrneh-
mung und in der Realitit und einer Konstruktion der Klassen, in die
sie zu unterteilen ist« (Bourdieu 1998: 25). Damit gibt es so viele Klas-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 27

sen, wie es Gruppen von sozialen Akteuren gibt, die sich in der Defini-
tion eines besonderen sozial-individuellen Unterschieds treffen, also
Ahnlichkeiten in der Wahrnehmung und Klassifikation eines be-
stimmten (gesellschaftlichen) Gegenstandes oder Ereignisses aufwei-
sen. Der Definitionsprozess — also das Erkennen eines Unterschieds —
geschieht nach Mustern wie: gut/schlecht, schén/nicht schon, wich-
tig/unwichtig, grob/fein usw. Hierfiir miissen die Akteure nicht
zusammenleben oder einander bekannt sein. Eine Klasse kann z.B.
auch die Gruppe derjenigen sein, die gern Bordeaux trinkt und sich
von einer anderen Gruppe unterscheidet, die lieber Chardonnay ge-
nieflt und diesen fiir »feiner« (Machtmerkmal des Unterschieds) als
Bordeaux hilt.

Ein konstruktivistischer Strukturalismus

Die Aufnahme und produktive Anverwandlung klassischer Grundbe-
griffe der Soziologie von Durkheim, Weber und Marx erlauben es
Bourdieu, sein erkenntnistheoretisches Prinzip des Unterschieds in
seinen drei Bedeutungen zu begriinden. Der Unterschied ist das Prin-
zip der konstruierten Machtbeziehungen zwischen Identitit und Dif-
ferenz, die die Gesellschaft strukturieren. Daraus erklirt sich das Eti-
kett der Erkenntnistheorie Bourdieus, die er selbst einen »konstrukti-
vistischen Strukturalismus« nennt: »Hitte ich meine Arbeit in zwei
Worten zu charakterisieren, das heifst, wie es heute oft geschieht, sie
zu etikettieren, wiirde ich von strukturalistischem Konstruktivismus
oder von konstruktivistischem Strukturalismus sprechen [...]. Mit dem
Wort >Strukturalismus«< oder >strukturalistisch« will ich sagen, daR es
in der sozialen Welt selbst — und nicht blo in den symbolischen Sys-
temen, Sprache, Mythos usw. — objektive Strukturen gibt, die vom
Bewufdtsein und Willen der Handelnden unabhingig und in der Lage
sind, deren Praktiken oder Vorstellungen zu leiten und zu begrenzen.
Mit dem Wort >Konstruktivismus< ist gemeint, dass es eine soziale
Genese gibt einerseits der Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
schemata, die fiir das konstitutiv sind, was ich Habitus nenne, an-
dererseits der sozialen Strukturen und da nicht zuletzt jener Phino-
mene, die ich als Felder und als Gruppen bezeichne, insbesondere

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | BOURDIEU LESEN

die herkémmlicherweise sogenannten sozialen Klassen« (Bourdieu
1992b: 135). Diese Erkenntnistheorie entwickelt Bourdieu weiter,
indem er das Prinzip des Unterschieds systematisch auf die Individua-
litat, die gesellschaftlichen Bereiche und die Gesellschaft selbst be-
zieht.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Soziologische Erkenntnistheorie.

Begrifflichkeit und Artikulationen

Wenn die soziale Wirklichkeit als Summe von praktisch konstruier-
ten Beziehungen verstanden werden kann, dann gilt der Unterschied
bei Bourdieu als primum relationis, d.h. als Grundbedingung dieser
Konstruktion — und damit gleichsam als Individualitits- sowie als
Gesellschaftsprinzip. Der Unterschiedsbegriff in seinen drei Bedeu-
tungen kann dann auf zwei erkenntnistheoretischen Ebenen entwi-
ckelt werden, auf der Ebene der Individualitit (des sozialen Akteurs)
und auf der Ebene der Gesellschaft (des sozialen Raums), die Bour-
dieu als Ensemble von gesellschaftlichen Bereichen (sozialen Feldern)
fasst.

Nach Bourdieu konnen die Individuen soziologisch als soziale
Akteure beschrieben werden, die die Unterschiede verkdérpern und
reprisentieren, welche sie aus ihrem urspriinglichen sozialen Milieu
»geerbt« haben und die sie in Bezugnahme auf und gegeniiber ande-
ren Akteuren in Gesten, Worten, Attitiiden usw. symbolisieren. Diese
Unterscheidungen spiegeln die relationale Struktur der Gesellschaft
und ihrer Bereiche wider und erlauben dem Soziologen, die Grund-
logik der sozialen Wirklichkeit zu verstehen und zu erkliren. Bour-
dieu fasst die gesamte Artikulation seiner soziologischen Erkenntnis-
theorie in der folgenden Formel zusammen:

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | BOURDIEU LESEN

[H x K] + F = Praxis

In dieser Formel steht H fur Habitus, K fir Kapital(ien) und F fur
Feld(er) (vgl. Bourdieu 1982: 175). Sie enthilt die wesentlichen Begrif-
fe seiner Erkenntnistheorie. Die Begriffe »Habitus« und »Kapital« be-
zeichnen bei Bourdieu die wechselseitige Dynamik von Individualitit
und Gesellschaft (bzw. den gesellschaftlichen Bereichen) — also: wie
Gesellschaft aus den Beziehungen der sozialen Akteure konstruiert
wird, aber auch umgekehrt, wie die Akteure von der Gesellschaft kon-
struiert werden. Diese beiden erkenntnistheoretischen Ebenen setzt
Bourdieu durch die Begriffe Habitus, Kapital und Feld in eine Wech-
selbeziehung zueinander, die er als dialektische, d.h. als praktische
Beziehung der Gesellschaft und der Akteure aufeinander denkt. Ich
beginne mit der Bestimmung der erkenntnistheoretischen Ebenen
Individualitit und Gesellschaft. AnschlieRend beschreibe ich die beiden
Artikulationen der Erkenntnistheorie Bourdieus, und schliellich un-
tersuche ich ihre dialektischen Implikationen.

Die Bestimmung von Individualitat

Bourdieu bestimmt Individualitit mit dem allgemeinen Begriff »Ak-
teur«. Dieser Begriff verweist nicht auf die »Person« oder das »Indivi-
duume, sondern meint den »sozialisierten Korper«, der »nicht in
Gegensatz zur Gesellschaft [steht]: er ist eine ihrer Existenzformen«
(Bourdieu 1993: 28). Der Akteur ist ein erkenntnistheoretisches Kon-
strukt, ein »Bild« dessen, was jedes Individuum sein kann. Mit diesem
Begriff will Bourdieu Individualitit auf der Basis des Unterschieds
begreifen. »Wirklichkeit ist der zentrale Gedanke, daf in einem Raum
existieren, ein Punkt, ein Individuum in einem Raum sein heift, sich
unterscheiden, unterschiedlich sein; oder wie Benveniste von der
Sprache gesagt hat: >Sich unterscheiden und etwas bedeuten ist ein-
und dasselbe<; bedeuten im Gegensatz zu keine Bedeutung haben — in
mehr als einem Sinne. Genauer gesagt [...], ein Unterschied, ein Un-
terscheidungsmerkmal, weifle Hautfarbe oder schwarze Hautfarbe,
Taille oder Bauch, Volvo oder 2CV, Rotwein oder Champagner, Per-
nod oder Whisky, Golf oder Fuf$ball, Klavier oder Akkordeon, Bridge

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 31

oder Skat [...], wird nur dann zum sichtbaren, wahrnehmbaren, nicht
indifferenten, sozial relevanten Unterschied, wenn es von jemandem
wahrgenommen wird, der in der Lage ist, einen Unterschied zu ma-
chen — weil er selber in den betreffenden Raum gehort und daher
nicht indifferent ist und weil er iiber die Wahrnehmungskategorien
verfiigt, die Klassifizierungsschemata, den Geschmack, die es ihm
erlauben, Unterschiede zu machen, Unterscheidungsvermégen an
den Tag zu legen, zu unterscheiden — zwischen einem bunten Bild-
chen und einem Gemilde oder zwischen Van Gogh und Gauguin«
(Bourdieu 1998: 22).

Der Begriff » Akteur« dient also dazu, die Individualitit jedes Indi-
viduums als Beziehung zwischen Identitit und Differenz, d.h. als rela-
tionale Individualitit, zu konzipieren. Dabei setzt die Konstruktion des
Begriffs »Akteur« drei aufeinander bezogene Begriffe voraus: »Dispo-
sition«, »soziale Position« (»Position, die jemand einnimmt«) und
»Position, die jemand bezieht« (vgl. ebd.: 17).

Disposition und soziale Identitat des Akteurs

Mit dem Begriff »Disposition« beschreibt Bourdieu die personlichen
Merkmale des Akteurs, die seine Identitit ausmachen. Dispositionen
beziehen sich auf »Seelenzustinde, die auch Korperzustinde sind«
(Bourdieu 1982: 142), auf personliche Attitiden und Gesten, auf
»Stimmungen« und Vorlieben, die es erlauben, die Personlichkeit des
Akteurs zu identifizieren. Es gibt unzihlige Dispositionen (wie bei-
spielsweise fiir Pop-Musik oder klassische Musik, impressionistische
Kunst oder Pop-Art, japanische oder italienische Kiiche, Informatik
oder Philosophie usw.), deren Entstehung und Entwicklung von den
sozialen Erfahrungen des Akteurs in den verschiedenen Bereichen der
Gesellschaft abhingen. Damit wird Disposition zum relationalen
Begriff, der nicht mehr dazu dient, solche Vorlieben als subjektiv zu
begreifen — als ob sie nur vom Subjekt produziert wiirden. Sie kénnen
auch nicht mehr als objektiv gedacht werden — als ob sie dem Subjekt
allein vom sozialen Kontext aufgeprigt wiirden. Die Dispositionen des
Akteurs miissen in seinen Beziehungen zu den anderen gesehen wer-
den. Sie entstehen aus diesen Beziehungen und werden darin weiter-
entwickelt. Die Identitit jedes Akteurs ist damit eine soziale, also eine

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | BOURDIEU LESEN

relationale Identitit; seine Personlichkeit ist eine in den sozialen Be-
ziehungen zu den anderen konstruierte Personlichkeit. Seine diffe-
renzierte Eigenidentitit wird also gemifl der Bedeutung des Unter-
schiedsbegriffs als Beziehungsprinzip von Identitit und Differenz
verstanden.

Disposition und soziale Position. Differenzierte Identitaten

Jacqueline und Torsten unterscheiden sich voneinander nicht nur,
weil ihre jeweilige Identitit bestimmte Dispositionen voraussetzt. Die
Entstehung ihrer Dispositionen hat auch unterschiedliche soziale
Wurzeln. Diese Wurzeln liegen in der urspriinglichen sozialen Posi-
tion von Jacqueline und Torsten in der Gesellschaft, die die Entste-
hung und Entwicklung ihrer Dispositionen und ihrer Identitit be-
stimmt hat. Die soziale Position umreif$t den primiren sozialen Kon-
text, die primiren Beziehungen, in denen Jacqueline und Torsten
aufgewachsen sind: ihre Familien und ferner ihre ersten Freunde. Mit
dem Begriff »Position« bezieht Bourdieu die Konstruktion der sozia-
len Identitit der Akteure nicht nur auf deren je eigene Vorlieben,
sondern auch auf ein Differenzierungsprinzip, das diese Konstruktion
bestimmt. Jacqueline ist jemand anderes als Torsten nicht nur des-
halb, weil Jacqueline »Jacqueline« ist, sondern auch deshalb, weil sie
aus anderen sozialen Beziehungen stammt, die andere Prinzipien
voraussetzen, mit denen Jacqueline ihre Identitit konstruiert und
entwickelt hat. Die personlichen, kérperlichen und mentalen Eigen-
schaften und Attitiiden der Akteure kénnen so nicht einfach »an sich«
verstanden werden, sondern nur unter Einbeziehung des durch ihren
sozio-kulturellen Ursprung bestimmten Erbes.

Dieses Erbe entsteht aus den Beziehungen, die urspriinglich im
familidren sozialen Kontext entwickelt wurden. Mit diesen Beziehun-
gen sind soziale, kognitiv-affektive sowie sinnliche Dispositionen
verbunden, die der Akteur aus seiner sozialen Gruppe tibernimmit,
transformiert und verwendet, und damit seine Identitit konstruiert.
Damit differenziert er sich nicht nur von anderen Akteuren, die aus
anderen sozialen Kontexten, d.h. aus anderen sozialen Positionen der
Gesellschaft stammen. Er differenziert sich auch von den Mitgliedern
seiner Ursprungsgruppe. Der Begriff »soziale Position« verweist da-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 33

rauf, dass jeder Akteur ein differenziertes Leben fiihrt, weil ein jeder
an einer bestimmten Stelle in einem Netz von Beziehungen steht.
Darum gilt fiir Bourdieu: »der Unterschied [ist] tiberall« (Bourdieu
1998: 20).

Der Begriff soziale Position erklirt allerdings noch nicht, wie
Bourdieu den Ubergang von der Differenzierung zum Unterschied, d.h.
den Ubergang von einem neutralen zu einem normativen soziologi-
schen Begriff schafft, einem Begriff, der erméglicht, »zur Kritik der
gesellschaftlichen Illusionen beizutragen« (Bourdieu 1996d: 68). Mit
der sozialen Position verbindet er nur die beiden ersten Bedeutungen
des Unterschiedsbegriffs, Identitit und Differenz. Noch fehlt diesem
Begriff seine Machtkomponente. Diese findet sich in der »Position,
die jemand bezieht«.

Positionen, die jemand bezieht.
Der Akteur als Personalisierung des Unterschieds

Wihrend die Begriffe »Disposition« sowie »soziale Position« das
Erklirungsinstrumentarium liefern, wie sich die unterschiedlichen
Personlichkeiten der Akteure im Kontext ihrer Beziehungen ausbil-
den, weist Bourdieu mit dem Ausdruck »Positionen, die jemand be-
zieht« darauf hin, dass die Dispositionen und die soziale Position
jedes Akteurs als seine Identitit und seine Differenz in der sozialen
Offentlichkeit erscheinen und von den anderen Akteuren unterschied-
lich wahrgenommen werden. Wie sich Jacqueline in Gesten und Wor-
ten ausdriickt, wie sie sich kleidet, wie sie andere Personen auf der
Strale griifst, welche Musik sie hort, welche Kneipen sie besucht,
welche Filme sie sich anschaut usw. — alle diese Erscheinungsweisen
in der Offentlichkeit vermitteln dem Soziologen nicht nur die Art, wie
Jacqueline ihre Dispositionen kombiniert, um ihre Identitit zum Aus-
druck zu bringen, sondern sie geben auch Auskunft iiber ihre soziale
Position. Dadurch vermittelt Jacqueline auch ein Bild der Gruppe, in
der sie ihre sozialen Dispositionen einverleibt und personalisiert hat.
Wenn der Soziologe seine Aufmerksambkeit auf die Rezeption der
verschiedenen Erscheinungsweisen Jacquelines in der Offentlichkeit
richtet, stellt er fest, dass diese Rezeption unterschiedlich ausfillt. So
mag Eva Jacqueline, weil diese ebenfalls Manga-Comics liest und fiir

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | BOURDIEU LESEN

eine Kunstform hilt. Torsten hingegen sieht in Jacquelines Vorliebe
fiir Manga-Comics ein Zeichen dafiir, dass sie kein Kunstverstindnis
hat. Dies tiiberrascht ihn nicht, denn fiir ihn stammt Jacqueline aus
einem sozialen Kontext, in dem Kunst nicht mehr als ein Wort ist.
Wahrscheinlich fehlte ihr die Méglichkeit, ihren Geschmack fiir Kunst
auszubilden. Sonst hitte sie vermutlich bemerkt, dass Comics mit
Kunst wenig gemein haben und diese Assimilation illegitim ist. Eva ist
umgekehrt der Meinung, dass Jacquelines Urteil deren Neugier und
vielseitig ausgebildete Interessen fiir verschiedene Bereiche der Ge-
sellschaft beweist. Obwohl Jacqueline kein »legitimes« akademisches
Kunstverstindnis besitzt, hat sie schon immer diesen »urspriingli-
chen« Impetus fiir das gesellschaftliche Abenteuer gezeigt. Er stammt
aus ihrer Familie, die Jacqueline stets ermutigt hat, sich fiir die ver-
schiedensten Facetten des Lebens zu interessieren. Darum ist Jacque-
line vom Land in die Stadt gezogen, denn dort findet sie genau das,
was ihr entspricht.

Solche »Geschmacksurteile« (Bourdieu 1993: 29) wie die von Eva
und Torsten iiber Jacqueline gelten Bourdieu nicht als neutrale Bezie-
hungen, sondern als Machtbeziehungen, d.h. als Beziehungen der
Unterschiede zueinander, die Eva, Jacqueline und Torsten personali-
sieren. Das, was hier im Spiel ist, das, worum Eva, Jacqueline und
Torsten miteinander »kimpfens, ist eine legitime Definition von
Kunst (Ist Kunst das, wozu Manga-Comics gehoren?). Solche Defini-
tionen sind immer soziale Definitionen, die von den Akteuren kon-
struiert und verindert werden. Diese verwenden sie unmittelbar und
meist implizit. Die Beziehungen, die sie zu den sozialen Gegenstin-
den und zu den anderen Akteuren herstellen, zeigen, inwiefern sie
mit den Definitionen einverstanden sind oder nicht, und inwieweit sie
diese verindern kénnen oder nicht. Eva, Jacqueline und Torsten besit-
zen ihre je eigene »legitime« Definition von Kunst. Sie kimpfen fiir
die Legitimitit ihrer Definition gegen die der anderen, die sie fiir nicht
im gleichen Mafle legitim halten.

Der Soziologe interessiert sich nicht dafiir, welches die »legitims-
te« Definition von Kunst ist, sondern er analysiert die Konkurrenz
dieser Definitionen, und er betrachtet die Logik und die Formen der
Machtbeziehungen zwischen den Akteuren. Die Position, die jemand
bezieht, zeigt seine Machtposition gegeniiber den anderen Akteuren,

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 35

und wie diese Machtposition von seiner sozialen Position und seinen
Dispositionen bedingt wird. Je stirker die Machtposition des Akteurs
in den sozialen Beziehungen zu den anderen ist, desto wahrscheinli-
cher stammen seine Dispositionen und seine urspriingliche Position
aus einer herrschenden sozialen Gruppe, und vice versa. Denn »die
Vorlieben oder die Kenntnisse, die der Sphire der Legitimitit zuzu-
rechnen sind, [verteilen] sich keineswegs nach dem Zufallsprinzip [...],
sondern [bilden] tendenziell eine hierarchische oder systematische
Struktur« (Bourdieu 1983a: 107). Diese Struktur zeigt die gesellschaft-
liche Klassifikation von Machtpositionen, die von der Beziehung zwi-
schen individuellen Dispositionen und sozialen Positionen abhingen.
Anders formuliert: Sie zeigt die Klassifikation der Unterschiede, die
die Struktur der Gesellschaft widerspiegelt. Damit kommen wir zur
zweiten Ebene der Erkenntnistheorie Bourdieus.

Die Bestimmung von Gesellschaft

Bourdieu verwendet zwei Begriffe, um die erkenntnistheoretische
Ebene der Gesellschaft zu bestimmen: den Begriff »Raum« und den
Begriff »Feld«. Wie die Begriffe der Bestimmung von Individualitit
(sozialer Akteur; Disposition; soziale Position; Position, die jemand
bezieht) sind Raum- und Feldbegriff soziologische Konstruktionen,
die zur Erkenntnis von Gesellschaft gemifl den drei Bedeutungen von
»Unterschied« dienen und erlauben, entweder die gesamte Gesell-
schaft oder einen ihrer Bereiche als Ergebnis von Machtbeziehungen
zwischen Identitit und Differenz zu begreifen. Der Raumbegriff ist
hiervon der umfassendere Begriff, der Gesellschaft als Summe aller
Unterschiedsbeziehungen zusammenfasst. Der Feldbegriff hingegen
bestimmt die gesellschaftlichen Bereiche, deren Gesamtheit den sozia-
len Raum konstituiert. Er bestimmt Teile der Gesellschaft, d.h. einzel-
ne Bereiche der Unterschiedsbeziehungen.

Machtbeziehungen im Feld

Die Definitionen von Raum und Feld unterscheiden sich nicht grund-
satzlich voneinander. Mit dem Raumbegriff bezeichnet Bourdieu ein

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | BOURDIEU LESEN

»Ensemble von Positionen, die distinkt und koexistent sind, einander
duferlich, bestimmt durch ihr jeweiliges Verhiltnis zu allen anderen,
durch ihre wechselseitige AuRerlichkeit und durch Relationen von
Nihe und Nachbarschaft bzw. Entfernung wie auch durch Ordnungs-
relationen wie iiber, unter und zwischen« (Bourdieu 1998: 18).

Mit dem Feldbegriff bestimmt Bourdieu die Riume innerhalb des
sozialen Raums. Er stellt die Felder »als Ridume dar, die ihre Struktur
durch Positionen (oder Stellen) bekommen, deren Eigenschaften
wiederum von ihrer Position in diesen Riumen abhingen und unab-
hingig von den (partiell durch sie bedingten) Merkmalen ihrer Inha-
ber untersucht werden koénnen« (Bourdieu 1993: 107). Wie wir gese-
hen haben, sind die Positionen in den verschiedenen gesellschaftli-
chen Feldern und allgemein im sozialen Raum diejenigen, die die
Akteure einnehmen, und von denen aus sie sich aufeinander bezie-
hen. Felder bezeichnen verschiedene Gruppen von Unterschiedsbe-
ziehungen bestimmter Akteure zueinander, jeweils bestimmte »Rau-
me des Moglichen« fiir diese (vgl. Bourdieu 1999: 372).

Bourdieu spricht von allgemeinen Feldern, wie dem Feld der
Politik, der Schule, der Kultur, der Okonomie, der Religion usw. In
diesen Zusammenhingen koénnen wiederum spezialisierte Kontexte
entstehen, die er Unterfelder nennt. So kann das Feld der Kultur die
Unterfelder der Philosophie, der Kunst, der Musik usw. enthalten. Die
Unterscheidung und Definition der Felder und Unterfelder richtet
sich jedoch nicht nach einer in der Gesellschaft schon existierenden
Klassifikation. Das Feld der Musik bezieht sich z.B. nicht etwa auf die
Akteure, die Musik machen oder héren, sondern auf jene, die um die
Definition dessen kimpfen, was legitimerweise als Musik gelten soll.
Damit verweist Bourdieu auf eine Grundeigenschaft jedes Feldes: den
Kampf. Man weif}, »daf man in jedem Feld einen Kampf — dessen
spezifische Formen jeweils zu erforschen sind - [...] finden wird«
(Bourdieu 1993: 107). Der Kern des Feldbegriffs besteht darin, dass
dort »etwas«, ein Einsatz, im Spiel ist. Der Kampf darum ist der Exis-
tenzgrund jedes Feldes, nach dem es von den Akteuren strukturiert
wird. Das, was jeweils im Spiel ist, ist von Feld zu Feld unterschied-
lich, z.B. die Definition von Erkenntnis im Felde der Wissenschaft,
von Kunst im Felde der Kunst usw.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 37

Wir treffen hier die Machtkomponente des Unterschiedsbegriffs
wieder. Sie steht im Zentrum der Begriffe »Feld« und »Raum«. Feld
und sozialer Raum sind Konzentrationen von Machtbeziehungen
zwischen Akteuren. »Die Struktur des Feldes gibt den Stand der
Machtverhiltnisse zwischen den am Kampf beteiligten Akteuren oder
Institutionen wieder« (ebd.: 108). Diese Machtkomponente zeigt sich
z.B., wenn ein neuer Akteur in ein gesellschaftliches Feld eintreten
will: Er muss die Regeln und Hierarchien dieses Feldes respektieren,
die die Beziehungen zwischen den Akteuren im Feld organisieren und
strukturieren. In jedem Feld gibt es dominante Gruppen von Akteu-
ren, die dort herrschen, die eine Orthodoxie bilden, der sich die ande-
ren Akteure unterwerfen. Und in jedem Feld gibt es unterworfene,
heterodoxe oder hdretische Akteure, die versuchen, Macht zu erlangen.
Der permanente Kampf zwischen Orthodoxen, Heterodoxen und Ha-
retischen macht die konkrete Dynamik jedes Feldes aus, die als eine
Dynamik von Unterscheidungsbeziehungen zu verstehen ist, als eine
»dynamische Situation« (Bourdieu 1982: 164) von Machtbeziehungen
zwischen Identitit und Differenz der Akteure. Am Beispiel der Aus-
bildung eines Wissenschaftlers lisst sich diese jedem gesellschaft-
lichen Feld innewohnende Machtkomponente deutlich machen.

Um eine akademische Karriere zu machen, muss ein Student be-
stimmte Regeln respektieren. Zum Beispiel muss er formale Vorga-
ben berticksichtigen, um einen wissenschaftlichen Artikel zu schrei-
ben, d.h. einen Artikel, der von einer Zeitschrift angenommen und
veroffentlicht wird, die von etablierten Wissenschaftlern als »wissen-
schaftliche Zeitschrift« anerkannt wird. Damit kann er berufliche
Kompetenz entwickeln und diese anderen Wissenschaftlern demons-
trieren. Er schafft sich Moglichkeiten der Profilierung, um sich auf
Stellen bewerben zu konnen. Dafiir aber muss er sich der Hierarchie
in der Wissenschaft unterwerfen: Er kann sich zunichst als wissen-
schaftlicher Mitarbeiter an einer Universitit bewerben. Ist seine Be-
werbung erfolgreich, wird er von den Professoren abhingig sein, die
ihn eingestellt haben. Damit schafft er sich langfristig die Méglichkeit,
selbst Professor zu werden, und eine herrschende Position im Feld
der Wissenschaft einzunehmen. Diese Herrschaft gibt ihm die Macht
(das »Monopol«, vgl. Bourdieu 1993: 108), selbst die Kriterien zu defi-

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | BOURDIEU LESEN

nieren, die die Machtbeziehungen zwischen den Akteuren in diesem
Feld regeln, d.h. die der Definition und der Fortexistenz des Feldes der
Wissenschaft dienen. Aber warum Wissenschaftler werden?

Das Feld der Wissenschaft setzt wie jedes Feld ein Interesse der
Akteure und Gruppen fiir das voraus, was darin auf dem Spiel steht.
Gibt es dieses Interesse nicht, dann gibt es auch kein Feld. Dieses
Interesse schafft eine Konkurrenz zwischen den Akteuren, die ins
Feld eintreten und dort titig sein wollen. Im Verlaufe seiner Ausbil-
dung kimpft der Student gegen andere Akteure, die ebenfalls Wissen-
schaftler werden mochten. Er teilt mit ihnen das Interesse fiir die
Wissenschaft und fiir den Konkurrenzkampf in diesem Feld, wo er
versucht, sich von den anderen Akteuren zu unterscheiden. Die Exis-
tenz eines Feldes hingt also von je spezifischen Machtbeziehungen
ab, mit denen spezifische Identititen und spezifische Differenzen
bestimmter Akteure verbunden sind.

Identitat und Differenz in den Feldern

Die Begriffe »Feld« und »sozialer Raum« setzen die jeweilige Identitit
jeder Position sowie die Differenzen zwischen den Positionen voraus,
die die Akteure darin besitzen. Im Unterschied zur erkenntnistheore-
tischen Ebene von Individualitit bekommen hier die Begriffe »Identi-
tit« und »Differenz« eine weitere Bedeutung. Bourdieu denkt sie in
diesem Zusammenhang nicht mehr als allgemeinen Fall einer Macht-
beziehung, die ein sozialer Akteur verkorpert und reprasentiert, son-
dern in Bezug auf Gruppen der spezifischen Machtbeziehungen, die
ein gesellschaftliches Feld charakterisieren. Jedes Feld zeigt Machtbe-
ziehungen zwischen bestimmten Akteuren, die spezifische Interessen
fiir das Feld besitzen und entwickeln konnen: »Ein Feld, auch das
wissenschaftliche, definiert sich unter anderem dariiber, dal die spe-
zifischen Interessen und Interessenobjekte definiert werden, die nicht
auf die fiir andere Felder charakteristischen Interessen und Interes-
senobjekte reduzierbar sind (man wird einen Philosophen nicht mit
Interessenobjekten fiir Geographen auf Trab bringen) und von je-
mandem, der fiir den Eintritt in dieses Feld nicht konstruiert ist, nicht
wahrgenommen werden« (Bourdieu 1993: 107£.).

Jacqueline und Eva studieren Philosophie. Jacqueline hat sich auf

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 39

die Philosophie der Antike verlegt, weil sie die heutigen Probleme der
Philosophie fiir besser verstindlich hilt, wenn man ihre geschichtli-
chen Wurzeln betrachtet. Eva dagegen konzentriert sich auf moderne
Philosophie, weil sie umgekehrt denkt, dass die Probleme der Philo-
sophie in jeder Zeit neu definiert werden. So haben beide zwar ein
gemeinsames Interesse fiir die Philosophie, aber ihre jeweilige Identi-
tit in diesem Feld ldsst auch eine deutliche Differenz erscheinen.

Bourdieu spricht darum von zwei Kategorien von Interessen: den
individuellen Interessen einerseits und den gemeinsamen Interessen
andererseits. Die gemeinsamen Interessen sind diejenigen, die die
Akteure und Gruppen innerhalb eines Feldes teilen: »Alle, die sich in
einem Feld betitigen, haben bestimmte Grundinteressen gemeinsam,
nimlich alles, was die Existenz des Feldes selbst betrifft. Von daher
ihre — trotz aller Antagonismen — objektive Ubereinkunft« (ebd.: 109).
Es gibt also ein objektives Einverstindnis zwischen den Akteuren
dariiber, worum sie untereinander kimpfen. Die gemeinsamen Inte-
ressen zeigen, dass das Feld fur jeden Akteur einen anerkannten und
gleichzeitig umkimpften Wert hat.

Die individuellen Interessen umfassen die variierenden Strategien
der Akteure beim Eintritt in das Feld und im Kampf. Die verschiede-
nen Felder stimulieren jeweils besondere individuelle Interessen der
Akteure. Jedes Feld zeigt bestimmte Identititen und Differenzen
zwischen den Akteuren, die diese von den Akteuren anderer Felder
unterscheiden. Jacqueline und Eva unterscheiden sich in ihren Identi-
titen und Differenzen von Torsten, der sich nicht fiir Philosophie,
sondern fiir Musik interessiert und Klaviervirtuose werden will. Sie
unterscheiden sich nicht nur, weil Jacqueline, Eva und Torsten be-
stimmte Akteure sind, sondern auch, weil sie in bestimmten Feldern,
also nach je spezifischen Unterschiedsbeziehungen leben.

Die Bestimmung von Individualitit und Gesellschaft auf der Basis
der drei Bedeutungen des Unterschieds erlaubt Bourdieu, eine zirku-
lire Beziehung zwischen Individuum und Gesellschaft herzustellen:
Die Gesellschaft entsteht aus den Akteuren, die sie konstruieren, und
die Akteure entstehen aus der Gesellschaft, die sie konstruiert. Diese
wechselseitige Konstruktion gibt der sozialen Wirklichkeit ihre Bedeu-
tung im Sinne sozialer Praxis. Die zirkulire Beziehung zeigt gleichzei-
tig die beiden Artikulationen der Erkenntnistheorie Bourdieus, die er

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | BOURDIEU LESEN

mit der Formel »[H x K] + F = Praxis« zusammenfasst. Im Folgenden
beschreibe ich diese Formel auf ihren drei Ebenen. Es wird zu zeigen
sein, a) wie die Akteure die Gesellschaft konstruieren (erste Lektiire
der Beziehung H x K), b) wie die Gesellschaft die Akteure konstruiert
(zweite Lektiire der Beziehung H x K) sowie ¢) mit welchen Logiken
Bourdieu diese beiden Beziehungen als zirkulire Beziehung begreift
(Lektiire der gesamten Formel [H x K] mit F), die er als praktisch-dia-
lektische Beziehung denkt.

Die individuelle Konstruktion von Gesellschaft

Die Akteure unterscheiden sich voneinander — jeder besitzt eine be-
stimmte Position in der Gesellschaft und bestimmte Dispositionen,
die er aus seinem urspriinglichen Milieu geerbt hat und personalisiert.
Wie gelingt es nun, dass sich diese unterschiedlichen Akteure aufein-
ander beziehen und etwas Gemeinsames produzieren, nimlich: Ge-
sellschaft?

Habitus. Vom Unterschied zur Unterscheidung

Nach Bourdieu beziehen sich die Akteure nicht nur aufeinander, weil
sie unterschiedlich sind. Ihr jeweiliger Unterschied muss auch von
den anderen Akteuren bemerkt und erkannt werden, damit er als
»Unterschied«, damit also der Akteur als »dieser Akteur« gilt. Der
Unterschied muss also noch zur Unterscheidung werden. Der Uber-
gang vom Unterschied zur Unterscheidung, vom bloflen Zustand der
differenzierten Identitit des Akteurs zur Anerkennung dieser Identitit
durch andere, setzt fiir jeden Akteur voraus, dass er seine besondere
Identitit zum Ausdruck bringen kann (in Worten, Gesten, Mimiken,
Verhaltensweisen, durch die Auswahl von Kleidung, Beruf, durch den
Ausdruck eines bestimmten Geschmacks fiir Kunst, Kiiche, Autos
usw.), dass er also den Unterschied, der er ist, auch die anderen Ak-
teure wahrnehmen lisst. Diesen Ubergang vom Unterschied zur Un-
terscheidung erklirt Bourdieu mit dem Begriff des Habitus.™

Der Habitus ist eine abstrakte Konstruktion, die dazu dient, die
Grundziige der einverleibten Dispositionssysteme der Akteure, ihrer

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZI0LOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 41

Prinzipien und der Handlungen, die daraus entstehen, in Bezug auf
deren Positionen logisch zu organisieren.” Wenn Bourdieu den
Habitus als »ein System von Grenzen« (Bourdieu 1992a: 33) bezeich-
net, gibt er uns eine verkiirzte Variante der folgenden, bekannteren
Definition: »Habitusformen [sind] Systeme dauerhafter Dispositionen,
strukturierte Strukturen, die geeignet sind, als strukturierende Struk-
turen zu wirken, mit anderen Worten: als Erzeugungs- und Struktu-
rierungsprinzip von Praxisformen und Reprisentationen, die objektiv
»geregelt« und >regelmifiig« sein konnen, ohne im geringsten das
Resultat einer gehorsamen Erfiillung von Regeln zu sein; die objektiv
ihrem Zweck angepafit sein kénnen, ohne das bewufte Anvisieren der
Ziele und Zwecke und die explizite Beherrschung der zu ihrem Errei-
chen notwendigen Operationen vorauszusetzen, und die, dies alles
gesetzt, kollektiv abgestimmt sein kénnen, ohne das Werk der planen-
den Titigkeit eines »>Dirigenten«< zu sein« (Bourdieu 1976: 165; 1993:
126-129; vgl. auch Bourdieu 1986 und 1982: 242-269).

Bourdieu formuliert noch anschaulicher: »Die Habitus sind Prin-
zipien zur Generierung von unterschiedlichen und der Unterschei-
dung dienenden Praktiken — was der Arbeiter i3t und vor allem, wie er
es iRlt, welchen Sport er treibt und wie er ihn treibt, welche politischen
Meinungen er hat und wie er sie zum Ausdruck bringt, unterscheidet
sich systematisch von den entsprechenden Konsum- und Verhaltens-
gewohnheiten der Unternehmer in der Industrie; es sind dies aber
auch unterschiedliche Klassifikationsschemata, unterschiedliche Klas-
sifizierungsprinzipien, Wahrnehmungs- und Gliederungsprinzipien,
Geschmacksrichtungen. Mit ihrer Hilfe werden Unterschiede zwi-
schen gut und schlecht, gut und bése, distinguiert und vulgir usw.
gemacht, aber eben nicht die gleichen Unterschiede« (Bourdieu
1998: 21).

Der Habitus umfasst auch den Begriff des »Ethos«, den Bourdieu
in seinem Frithwerk noch vom Habitus getrennt hatte. In Die feinen
Unterschiede bestimmt Bourdieu Ethos als »Normen des Ethischen,
welche fiir alle Gesellschaftsklassen die jeweils legitimen Darstel-
lungsgegenstinde und Darstellungsweisen definieren, und damit aus
dem Bereich des Darstellbaren bestimmte Realititen wie Arten ihrer
Darstellung ausgrenzen« (Bourdieu 1982: 9o). Damit weist Bourdieu
mit dem Ethosbegriff auf eine praktische, alltigliche Moral des Lebens

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | BOURDIEU LESEN

hin, die ein Akteur inkorporiert und ausprigt, ohne dafiir bewusst
eine Ethik entwickelt zu haben. Bourdieu unterscheidet Ethos noch
vom »Fidos«, das er als »System logischer Schemata« (Bourdieu 1993:
1277) definiert, d.h. als eine praktische, alltigliche gedankliche Vorstel-
lung des Lebens. Im Spitwerk Bourdieus finden die Begriffe Ethos
und Eidos zwar weiterhin Verwendung, werden aber innerhalb des
Habitusbegriffs als zwei seiner Facetten verstanden.™

Schlieflich beinhaltet der Habitus die Hexis. Sie driickt das Ver-
hiltnis des Selbst zu seinem Korper aus, darum spricht Bourdieu auch
von »korperlicher Hexis«. »Die korperliche Hexis, eine Grunddimen-
sion des sozialen Orientierungssinns, stellt eine praktische Weise der
Erfahrung und Auferung des eigenen gesellschaftlichen Stellenwerts
dar« (Bourdieu 1982: 739). Hexis umfasst korperlich gespeicherte
Erfahrung, und sie zeigt in Koérperhaltung, Gestik und Mimik die
soziale Position, die man einnimmt oder einnehmen will. Sie be-
zeichnet die ererbten Regeln und Kriterien des Selbstverhiltnisses
zum Korper, die inkorporiert, personalisiert und ausagiert werden.
Der Habitus ist das »Korper gewordene Soziale« (Bourdieu/Wacqant
1996a: 161).

Mit dem Habitus begreift Bourdieu, wie die Akteure im Verlaufe
ihres Lebens eine bestimmte Organisation von Dispositionen entwi-
ckeln.® Zugleich personalisieren sich die Dispositionen in diesem
Prozess: Die Dispositionen, und damit die geerbten Werte und Nor-
men, werden so stark inkorporiert, dass sie im Laufe der Zeit von der
Personlichkeit der Akteure nicht mehr zu unterscheiden sind. Der
daraus entstehende personliche Lebensstil (vgl. Bourdieu 1993: 180)
macht die Akteure im Alltagsleben fiureinander sichtbar, erkennbar
und voraussehbar. Der Habitus wird damit als Vermittlungsinstanz
aufgefasst, die die Verhiltnisse zwischen den subjektiven Vorlieben
der Akteure begreifen lisst, oder anders formuliert: wie jeder Akteur
seinen Unterschied von den anderen erkennen und anerkennen lisst,
und wie er deren Unterschied erkennt und anerkennt.

Diese Verhiltnisse sind Beziehungen zwischen hierarchisierten,
also strukturierten Vorlieben: Jeder Akteur mag, schitzt, kauft usw.
gewisse soziale Produkte (seien sie die Vorlieben anderer Akteure;
Gegenstinde, die gekauft und verkauft werden; Automarken; Marken-
kleidung usw.). So hilt Jacqueline RAP-Musik fiir die beste Musik, die

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 43

je existiert hat. Torsten findet umgekehrt, dass RAP-Musik im Ver-
gleich zur klassischen Musik sehr schlechte Musik ist, wenn sie denn
tiberhaupt als solche bezeichnet werden kann. RAP-Musik kann jeder
horen, ohne ein besonderes Musikverstindnis zu besitzen. Klassische
Musik zu geniefRen setzt voraus, dass man etwas davon versteht. Dar-
um hilt Torsten Jacquelines Musikverstindnis fiir sehr beschrinkt.
Fiir Jacqueline ist dies jedoch keine Frage von Musikverstindnis. Sie
findet RAP-Musik schlicht schéner und nicht so langweilig wie klassi-
sche Musik, denn sie gibt ihr Energie, und das ist alles, was sie von
Musik verlangt. Das Schema dieser Unterscheidungen ist der »Ge-
schmack«.

Geschmack

Bourdieu begreift mit »Geschmack« die klassifizierende Praxis der
Akteure, zwischen verschiedenen Personen, Objekten und Qualititen
zu unterscheiden. Diese Wahrnehmungs- und Bewertungspraxis ist
eine Kompetenz der Akteure, die ihre Unterscheidung machen.™
»Damit es einen Geschmack gibt, mufl es klassifizierte Giiter
geben, Giiter des »guten< und des »>schlechten< Geschmacks, »distin-
guierte« oder >vulgire<, klassifizierte und zugleich klassifizierende,
hierarchisch geordnete und zugleich hierarchisch ordnende Giiter,
und Leute, die tiber Klassifizierungsprinzipien verfiigen, iiber den
Geschmack, der es ihnen erlaubt, unter diesen Giitern diejenigen
ausfindig zu machen, die ihnen gefallen, >nach ihrem Geschmack«
sind« (Bourdieu 1993: 153). Der Geschmack ist so eng mit dem Habi-
tus verbunden (vgl. Bourdieu 1998: 20f.), dass man von der Soziolo-
gie Bourdieus fast als einer Soziologie des Geschmacks sprechen kann.
Geschmack ist ein Klassifikationsprinzip, das in Verbindung mit
dem Habitus erlaubt, Qualititen, Objekte und Menschen nach Ein-
driicken wie »gefillt mir/gefillt mir nicht, ist schon/hisslich, gut/
schlecht, niitzlich/unniitz« usw. anzuordnen. Geschmack ist ein
allgemeines Einschitzungsprinzip, das die objektiven Beziehungen
zwischen den verschiedenen Wahlen eines Akteurs (z.B. seinen sport-
lichen, musikalischen, kiinstlerischen usw. Vorlieben) sichtbar werden
ldsst. Soziologisch gewendet iiberschreitet der Geschmack die »magi-
sche« Grenze zwischen den einzelnen Vorlieben der Akteure, indem

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | BOURDIEU LESEN

er diese Vorlieben organisiert. Die Soziologie gewinnt hier die Mog-
lichkeit, auf der Ebene des Geschmacksprinzips Ahnlichkeiten und
Unterschiede zwischen verschiedenen Akteuren und Gruppen zu
konstruieren und diese nach ihrem je gemeinsamen Geschmack in
logischen Klassen zu organisieren. Das Geschmacksprinzip ist also
ein Prinzip der Homogenisierung verschiedener Formen von Praxis
(vgl. Bourdieu 1982: 189; 1987: 108ft.).

Zwischen Akteuren einer Gruppe mit urspriinglich gleichem oder
dhnlichem Habitus kénnen sich jedoch auch Unterschiede zeigen. So
kann eine allmihliche Verinderung des Habitus zwischen den Ge-
nerationen eintreten, wenn etwa die Eltern die Anforderungen der
fortschreitenden gesellschaftlichen Entwicklungen nicht mehr in
gleichem Mafe wie ihre Kinder integrieren kénnen (wie z.B. neue
Kommunikationsformen per E-Mail oder SMS).” Diese Trigheit des
Habitus nennt Bourdieu »Hysteresis«. In diesem Fall entspricht das
Verhalten eines Akteurs nicht mehr den verinderten gesellschaftli-
chen Bedingungen seiner Existenz. Seine Verhaltensweisen werden
sozial unpassend, und er liuft Gefahr, marginalisiert zu werden. Még-
licherweise wird er dann jedoch beginnen, fiir die weitere Anerken-
nung seiner Verhaltensweisen zu kimpfen.

Der Habitus ist also ein relationales Prinzip, das die Akteure mit
bestimmten gesellschaftlichen Gegenstinden und mit bestimmten
anderen Akteuren in Beziehung setzt. Da die Akteure in diesen Bezie-
hungen zu den anderen oder zu sozialen Produkten ihre Welt kreie-
ren, ist der Habitus auch ein generatives Prinzip, d.h. das Produktions-
prinzip der Welt dieser Akteure.”® Diese Beziehungen finden immer
zwischen hierarchisierten Vorlieben statt, sie sind immer asymmetri-
sche Beziehungen, d.h. in der Begrifflichkeit Bourdieus: Machtbezie-
hungen. Aus diesem Grund erlaubt es der Habitusbegriff, mehr zu
begreifen als nur die Beziehungen zwischen Unterschieden. Er er-
laubt zu verstehen, wie ein sozialer Akteur die Unterscheidung ma-
chen kann, und wie diese Unterscheidung von den anderen Akteuren
wahrgenommen und eingeschitzt, erkannt und anerkannt wird. Der
Habitus zeigt also, wie die Beziehungen der Akteure gleichsam die
Unterscheidungen zwischen diesen Akteuren generieren.

Das gegenseitige Erkennen und Anerkennen von Unterschieden
verlduft auch deshalb unterschiedlich, weil die Akteure nicht tiber die

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 45

gleichen sozialen Ressourcen verfiigen, um ihren Unterschied zur
Unterscheidung zu machen, um ihre Unterschiede wahrnehmen und
gelten zu lassen. Die unterschiedlichen Ressourcen der Akteure er-
fasst Bourdieu mit dem Begriff »Kapital«.

Kapitalarten. Die Ressourcen der Unterscheidungen

Auch der Bourdieu’sche Kapitalbegriff ist eine soziologische Konstruk-
tion. Er bezeichnet die Gesamtheit der Determinationen des sozialen
Akteurs, d.h. die Fiille der Eigenschaften, die er besitzt und entwickelt,
die er inkorporiert und reprisentiert.”® Bourdieu ordnet die unter-
schiedlichen Kapitalien vier prinzipiellen »Kapitalarten« zu (vgl. z.B.
Bourdieu 1993: 54ff.), um die wichtigsten Ressourcen der Akteure zu
differenzieren. Im Einzelnen sind dies: dkonomisches Kapital (mate-
rieller Besitz verschiedenster Art), soziales Kapital (das Netzwerk ver-
wandtschaftlicher, freundschaftlicher, beruflicher usw. Beziehungen),
kulturelles Kapital (Wissen, Bildungstitel, Kunst, Manieren usw.) und
symbolisches Kapital (Reputationszeichen, Prestigezeichen usw.) (vgl.
Bourdieu 1983b).

Im Verlaufe seines Lebens entwickelt der Akteur diese Kapitalien
in der Praxis der Unterschiede und der Unterscheidungen in Bezug
auf andere Akteure, mit denen er austauscht, was er ist bzw. was er an
Eigenschaften besitzt, besitzen will und zu besitzen hofft. Er gibt sei-
nen Kapitalien »Form und Geltung« (Bourdieu 1982: 185), d.h. Volu-
men und Struktur. Jacqueline, Eva und Torsten gehen ins Kasino. Sie
mochten Roulette spielen, und dafiir brauchen sie Spielmarken. Sie
kénnen wihlen zwischen gelben Spielmarken zu 50, roten zu 20 und
blauen zu 10 Euro. Jacqueline kauft zwei gelbe (100), zwei rote (40)
und eine blaue (10); Eva drei gelbe (150), drei rote (60) und drei blaue
(30); Torsten eine gelbe (50), funf rote (100) und keine blaue (o). Eva
besitzt dann Spielmarken von hoherem Wert als Jacqueline und Tors-
ten, d.h. ihr Kapitalvolumen in Euro ist grofler als das von Jacqueline
bzw. von Torsten. Jacqueline und Torsten verfiigen zwar iiber das
gleiche Kapitalvolumen. Aber die Struktur des Kapitals von Jacqueline
unterscheidet sich von der Torstens, weil Jacqueline ihr Kapital anders
aufgeteilt hat.*®

In der Gesellschaft geschieht es analog. Das Volumen jedes Kapi-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | BOURDIEU LESEN

tals umfasst die Elemente und Eigenschaften, die ein Akteur wihrend
seines Lebens besitzen, sammeln und vermehren kann. Die Akteure
besitzen unterschiedliche Volumina von Kapitalien und »spielen«
darum in den verschiedenen »Spielen« der Gesellschaft, d.h. in den
verschiedenen Beziehungen zu anderen Akteuren, mit unterschiedli-
chen Ressourcen. Die Struktur jedes Kapitals, also das Verhiltnis zwi-
schen 6konomischem, sozialem, kulturellem und symbolischem Kapi-
tal, driickt eher den gesellschaftlichen und komparativen Wert des
Kapitals eines Akteurs aus. Akteure mit unterschiedlichen Kapital-
strukturen entwickeln in den verschiedenen »Spielen« der Gesell-
schaft entsprechend unterschiedliche Spielstrategien.

Die Kapitalarten, ihre Volumina und ihre Struktur kénnen also als
Ressourcen des Habitus jedes Akteurs verstanden werden. Der Kapi-
talbegriff lasst erkldren, wie eine spezifische Art von Unterschied ihre
spezifische Unterscheidung in der Gesellschaft macht. Er wird damit
also ebenfalls zu einer Vermittlungsinstanz. Aber als solche unter-
scheidet er sich vom Habitus, da er nicht den Ubergang vom Unter-
schied zur Unterscheidung bezeichnet, sondern den Grad der Effizi-
enz, mit der dieser Ubergang gelingen kann. »In der Praxis [...] sind
inkorporierte [Einstellungen] wie objektivierte Merkmale der Akteure
(6konomische und kulturelle Giiter) nicht alle gemeinsam und gleich-
zeitig effizient« (Bourdieu 1982: 194). Diese Effizienz, d.h. die unter-
schiedliche Uberzeugungskraft der Akteure, ihren jeweiligen Unter-
schied gelten zu lassen, ist abhingig von Volumen und Struktur des
jeweils verfiigbaren Kapitals.

Die Konvertierung von Kapitalien

Die Macht, seinen Unterschied gelten zu lassen, ist jedoch nicht ein
fiir alle Mal gegeben. Sie hingt auch von der Méglichkeit der »Konver-
tierung einer Kapitalart in eine andere« (Bourdieu 1993: 56) ab: »In
bestimmten >Spielen< (im intellektuellen Feld etwa, um einen literari-
schen Preis zu bekommen oder, stirker noch, die Wertschitzung der
peer-group) lifdt sich mit dem ckonomischen Kapital nicht operieren.
Damit es operabel wird, muf es einer Umwandlung unterworfen wer-
den« (ebd.). Der Sohn einer Arbeiterfamilie besitzt nicht die gleichen
Ressourcen wie der Sohn einer grofibtirgerlichen Familie. Und mit

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZI0L0GISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 47

der Struktur seiner Ressourcen wird er nicht die gleichen Méglichkei-
ten haben, eine Kapitalart in eine andere zu konvertieren. Der Akteur
aus der groflbuirgerlichen Familie ist mit erheblich gréferem 6kono-
mischem Kapital ausgeriistet und hat darum entsprechend hohere
Chancen, sich auch kulturelles Kapital zu verschaffen, Hochschulen
zu besuchen, Diplome zu erlangen, in Ausstellungen zu gehen usw.
Diese Aktivititen wiederum erhéhen seine Chancen, sein soziales
Netzwerk — und damit sein soziales Kapital — zu erweitern. Solche
Konvertierungsoperationen erlauben den Akteuren also, sich soziale
Gewinne zu verschaffen. Alltigliche Uberlegungen wie »In welchem
Beruf kann ich titig sein, wenn ich Philosophie studiere?«, »Welche
Position in der Hierarchie eines Unternehmens kann ich erreichen,
wenn ich zwei Jahre im Ausland studiere?« usw. zeigen, wie man sich
nach dem »Wechselkurs« (ebd.: 57) der verschiedenen Kapitalarten
fragt.

SchlieRlich sind die Kapitalarten sowie die Konvertierungsopera-
tionen von einer Kapitalart in eine andere und deren »Wechselkurse«
»selbst Objekte der Auseinandersetzung in der von uns untersuchten
Wirklichkeit« (ebd.). Die Effizienz des Ubergangs vom Unterschied
zur Unterscheidung wird zur Bedingung der sozialen Bedeutung des
Akteurs in der hierarchisierten Gesellschaft. Die herrschenden Akteu-
re in der Gesellschaft sind auch diejenigen, die ein grofRes Volumen
und eine geeignete Struktur von Kapitalarten besitzen, und damit in
der Lage sind, ihren Unterschied zur herrschenden Unterscheidung
zu machen.

Auch wenn zwei Akteure das gleiche Volumen und die gleiche
Struktur der Kapitalarten aufweisen, miissen sie dennoch nicht den
gleichen »Spielsinn«, d.h. nicht den gleichen Habitus besitzen.*" Das
unterscheidet z.B. den Wissenschaftler vom Autodidakten. Sie haben
unterschiedliche Méglichkeiten, den Ubergang von dem Unterschied,
den sie verkorpern und reprisentieren, zur Unterscheidung, die sie in
der Gesellschaft machen, zu realisieren. Darum trifft man kaum
Autodidakten in der Wissenschaft, wo die Wissenschaftler herrschen,
und kaum Wissenschaftler in Quizshows, wo die Autodidakten herr-
schen.

Wenn sich Wissenschaftler und Autodidakten voneinander unter-
scheiden, bedeutet das aber nicht nur, dass sie Gesellschaft unter-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | BOURDIEU LESEN

schiedlich konstruieren, sondern auch, dass sie von der Gesellschaft
unterschiedlich konstruiert werden. Damit kommen wir zur zweiten
Dimension der Bourdieu’schen Formel H x K.

Die gesellschaftliche Konstruktion von
Individualitat

Wie kommt es, dass wir auch durch das konstruiert werden, was wir
in Beziehung mit anderen Akteuren konstruieren, ndmlich: von der
Gesellschaft?

Klassenhabitus. Die soziale Ubertragung der Unterschiede

Wie wir gesehen haben, unterscheiden sich die Akteure voneinander
nicht nur, weil sie als je »dieser« Akteur existieren, sondern weil sie
als Akteure zu bestimmten sozialen Gruppen gehdéren, die von unter-
schiedlichen Lebensbedingungen abhingen, die soziale Wirklichkeit
unterschiedlich wahrnehmen und sich in dieser Wirklichkeit unter-
schiedlich verhalten. Ein Akteur stammt immer aus einer Gruppe,
deren Dispositionen er sich einverleibt und personalisiert. Bourdieu
spricht darum nicht nur von dem Habitus, sondern von den Habitus
und verweist damit auf eine zeitliche und eine riumliche Dimension
des Begriffs.

Die zeitliche Dimension des Habitus bezieht sich auf die Unter-
scheidung eines primiren und eines sekundiren Habitus. Der primi-
re Habitus meint die dltesten und darum am nachhaltigsten wirksa-
men Wahrnehmungs-, Verhaltens-, Denkprinzipien der Akteure, die
insbesondere in der frithkindlichen familialen Sozialisation inkorpo-
riert wurden. Der sekundire Habitus entwickelt sich auf dieser Basis,
er prizisiert sich in den sozialen Beziehungen, die im Laufe des Le-
bens iiber die primir prigenden Beziehungen hinausgreifen. Die
zeitliche Dimension betont, dass der Akteur seinen Habitus nicht
»hat«, sondern dass dieser ererbt ist und von ihm in der Handlungs-
praxis weiterentwickelt wird. Mit der Ubertragung von Dispositionen
reproduziert sich die soziale Gruppe (z.B. die Familie) nicht nur biolo-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 49

gisch, sondern auch sozial. Damit reproduziert sie auch ihren spezifi-
schen Habitus.

Dies fithrt Bourdieu zur Betrachtung der rdumlichen Dimension
des Habitus, die den individuellen und den kollektiven Bezug des
Begriffs verbindet. Bezogen auf das Individuum gleicht der Habitus
einem organisierenden und generativen Prinzip von Dispositionssys-
temen und von daraus hervorgebrachten Handlungen. Bezogen auf
die soziale Gruppe des Akteurs, auf die »soziale Klasse«, spricht Bour-
dieu vom Klassenhabitus. Der Klassenhabitus homogenisiert durch die
gleichen Dispositionssysteme und die daraus entstandenen Handlun-
gen die Alltagserfahrungen der Akteure einer Klasse. Wegen der
engen Verbindung des individuellen Habitus mit dem Klassenhabitus
unterscheidet sich die Entwicklung eines personlichen Lebensstils
auch nur wenig von dem der Klasse. Die Logik des individuellen Habi-
tus spiegelt im Kleinen die Logik des Klassenhabitus wider: »[Es] ist
daran zu erinnern, daf das Kollektiv in jedem Individuum niederge-
legt ist, in Form dauerhafte[r] Dispositionen« (Bourdieu 1993: 29).

Wihrend also der individuelle Habitus die Reproduktion objekti-
ver Dispositionssysteme organisiert und generiert, so ist der Klassen-
habitus fiir die Reproduktion objektiver Klassensysteme und -prinzi-
pien verantwortlich. Torsten zieht klassische Musik der RAP-Musik
vor und stimmt in dieser Hinsicht mit anderen Akteuren tiberein. Er
zeigt dem Soziologen seinen Habitus. Aber er zeigt auch dessen Wur-
zeln im Klassenhabitus der sozialen Gruppe, aus der er stammt.

Der Habitus eines Akteurs besitzt eine Struktur, deren Elemente
dhnlich wie im Habitus seiner Klasse angeordnet sind; er muss jedoch
nicht zwangslaufig die exakte Reproduktion des Klassenhabitus sein.
Der Unterschied zwischen Habitus und Klassenhabitus zeigt an, in-
wieweit sich ein Akteur von seiner urspriinglichen Klasse entfernen
kann. Es ist allerdings nur wenig wahrscheinlich, dass er sich von
seinem Klassenhabitus radikal trennt. Der Akteur, der seine soziale
Geschichte hat, kann diese Geschichte und das, was er darin gewor-
den ist, nicht ablegen, obwohl er sie leugnen oder verschleiern kann.
Der Habitus besitzt ein Beharrungsvermégen, das seine hohe Stabili-
tat im Verlaufe der Zeit gewihrleistet. Er ist eine strukturierende Struk-
tur, die von der Gesellschaft sowie vom individuellen Akteur struktu-
riert, d.h. konstruiert wird.

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | BOURDIEU LESEN

Kapitalarten. Die soziale Ubertragung der Ressourcen

Ahnlich dem Habitus enthilt auch der Kapitalbegriff eine zeitliche
und eine rdumliche Dimension. Das Kapital eines Akteurs vermehrt
oder vermindert sich im Laufe der Zeit. Es unterscheidet sich von
Klasse zu Klasse in dem Sinne, dass unterschiedliche Klassen unter-
schiedliche Arten und Kombinationen von Kapitalien voraussetzen
und iibertragen. Wie Bourdieu von mehreren Arten von Habitus
spricht, so auch im Hinblick auf die Kapitalien. Grundlegend unter-
scheidet er das »geerbte Kapital« und das »erworbene Kapital« (Bour-
dieu 1982: 143-150).

Das »geerbte Kapital« ist jenes, welches die Akteure von ihrer
Klasse tibernehmen. Klassen sind soziale Gruppen, in denen die
Akteure nicht nur Dispositionen und Dispositionssysteme erben,
sondern auch Verwendungszusammenhinge von Dingen, Symbolen,
Diplomen, Vermdgen, sozialen Beziehungen usw., die gleichzeitig
Ressourcen dieser Klassen sind, von denen die einzelnen Akteure
profitieren kénnen. Das Volumen der Kapitalien einer Klasse zeigt,
wie viele Ressourcen sie ihren Akteuren iibertragen kann. Die Struk-
tur der Kapitalarten einer Klasse zeigt, welche Ressourcen in welcher
Proportion sie ihren Akteuren vermittelt. Damit wird deutlich, wie
eine Klasse nicht nur die soziale Reproduktion ihres Klassenhabitus
vollzieht, sondern wie sie diese Reproduktion auch effizienter macht.

Die Kapitalarten einer Klasse sind also Ressourcen, die den Akteu-
ren dieser Klasse zur Verfiigung stehen. Dies bedeutet aber nicht, dass
diese sie zwangsliufig verwenden werden. Hier gewinnt das »erwor-
bene Kapital« an Bedeutung, indem es Volumen und Struktur des
geerbten Kapitals variieren lisst. Wenn der Vater von Torsten Univer-
sitits-Professor und seine Mutter Lehrerin an einer Fachhochschule
ist, muss Torsten sein geerbtes schulisches Kapital nicht unbedingt
benutzen. Er konnte darauf verzichten und statt einer wissenschaftli-
chen eine kiinstlerische Karriere wihlen. In der Vergréflerung, Ver-
minderung oder Erhaltung von Volumen und Struktur der geerbten
Kapitalarten zeigen die Akteure, inwieweit sie von den Ressourcen
ihrer Klasse Gebrauch machen, und inwiefern sie damit die Effizienz
der Reproduktion dieser Ressourcen befordern oder gefihrden. Diese
moglichen Variationen im Umgang mit dem geerbten Kapital machen

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 5I

es fur die Klasse notwendig, die Effizienz der Reproduktion ihrer
Ressourcen zu sichern: fiir ihre weitere dauerhafte Entwicklung durch
ihre Akteure, und fur die Moglichkeit, sich als Klasse in der Gesell-
schaft von den anderen Klassen zu unterscheiden.

Die Gesellschaft konstruiert Individualitit also nicht nur, indem
sie ihr einen »Spielsinn«, d.h. einen Habitus tibertrigt, sondern auch
in dem Sinne, dass sie sie mit Ressourcen ausstattet, mit denen die
Akteure auf Dauer am gesellschaftlichen Spiel teilnehmen kénnen.
Damit werden sie das Spiel und den Spielsinn reproduzieren. Der
Aussage, dass ein Feld aus bestimmten aufeinander bezogenen, um
ein gemeinsames Interesse konkurrierenden Akteuren besteht, kann
nun hinzugefiigt werden, dass diese Akteure sich so verhalten, wie es
jeweils fiir die Reproduktion der Felder notwendig ist, weil, wie Bour-
dieu sagt, »der Wert einer bestimmten Kompetenz von dem bestimm-
ten Markt abhingt« (Bourdieu 1993: 117). Diese Wechselbeziehung
zwischen Gesellschaft und Individualitit, in der Gesellschaft Indivi-
dualitit konstruiert, die wiederum Gesellschaft konstruiert, wird von
Bourdieu niher erliutert, wenn er die Koppelung zwischen Habitus
und Kapitalarten in situ, d.h. in Bezug auf die verschiedenen gesell-
schaftlichen Felder und allgemein auf den sozialen Raum betrachtet.
Damit erreichen wir die dritte Lektiire der Formel Bourdieus, gleich-
zeitig die vollstindige Artikulation seiner soziologischen Erkenntnis-
theorie: [H x K] + F.

Die Gesellschaft der Individuen

Die Kombinationen zwischen Habitus und Kapitalien erlauben einem
Akteur, sich in der Gesellschaft von seiner urspriinglichen sozialen
Position weg auf andere ihm mégliche Positionen hin zu bewegen.
Der Weg, den er sich so konstruiert, ist seine »soziale Karriere«
(Bourdieu 1982: 191). Diese hingt ab vom primiren und sekundiren
Habitus, d.h. vom »Prigungseffekt« der sozialen Klasse und vom
»Effekt der sozialen Laufbahn« des Akteurs (ebd.: 190). Habitus und
Kapitalarten gewinnen also ihre spezifische Bedeutung, wenn ihre
Beziehung jeweils in dem bestimmten gesellschaftlichen Feld betrach-
tet wird, in dem sie erscheint. Deshalb nennt Bourdieu das Kapital

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | BOURDIEU LESEN

»eine soziale Energie, die Bestand und Wirkung nur in dem Feld hat,
in dem sie sich produziert und reproduziert« (ebd.: 194). Mit dem
Habitus verhilt es sich dhnlich: »Die >Situation« ist gewissermaflen
die permissive Bedingung fiir die Erfiillung des Habitus« (Bourdieu
1993: 129). Die Wechselbeziehung, die die beiden erkenntnistheoreti-
schen Ebenen seiner Soziologie miteinander verbindet, muss also als
zirkuldre Beziehung aufgefasst werden. Sie schafft den Zusammen-
hang zwischen Habitus, Kapitalarten und Feldern, aus dem sich die
Praxis des Alltagslebens ergibt. Diese kann als eine dialektische Kon-
struktion von Machtbeziehungen zwischen Identitit und Differenz,
also von Unterschieden, begriffen werden.

Die Praxis als Dialektik

Die praktische Konstruktion der Gesellschaft durch die Akteure kons-
truiert diese wiederum in der Praxis. Bei Bourdieu findet sich Dialek-
tik nicht im Sinne Hegels (These — Antithese — Aufhebung in der
Synthese) oder im Sinne Marx’ (als Widerspruch zwischen Produktiv-
kraften und Produktionsverhiltnissen). Bourdieu denkt Dialektik im
Grunde politisch; die Praxis ist eine Summe von Machtbeziehungen,
deren Dynamik auf der Verkennung/Anerkennung der »legitimen
Herrschaft« ruht. Wenn etwas verkannt wird, werden die verborgenen
Kriterien der Herrschaft, die diese Herrschaft erst ermoglichen, aner-
kannt. Was aber wird verkannt, und was wird anerkannt?

Verkannt wird das dialektische Merkmal der Beziehung zwischen
den Ebenen von Individualitit und Gesellschaft, d.h. die praktische
Abhingigkeit von Gesellschaft und Individualitit voneinander in
deren wechselseitigen Konstruktionsprozessen. Die Akteure verken-
nen, dass »ihre« Konstruktionen von Bedingungen abhingen, die
durch ihre soziale Position bestimmt werden. Es ist diese Verken-
nung, die die Akteure anerkennen, d.h. glauben lisst, sie seien die
individuellen Produzenten ihrer sozialen Konstruktionen. Wenn ein
Akteur die Autoritit, die Kompetenzen, die Qualititen usw. eines
anderen Akteurs, einer Institution, einer sozialen Gruppe anerkennt,
verkennt er, dass alles, was er von ihm oder ihnen anerkennt, von
Bedingungen abhingt, die aufgrund der sozialen Konstruktion dieser
verschiedenen Qualititen bestehen.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 53

Dieses dialektische Prinzip von Verkennung/Anerkennung ist der
Kern der zirkuliren Beziehung der beiden erkenntnistheoretischen
Ebenen von Individualitit und Gesellschaft. Die Aufgabe der Soziolo-
gie ist deshalb, jede praktische Beziehung nach diesem Prinzip zu
analysieren: »Die Soziologie [...] verweist auf die objektiven Bedingun-
gen, die vereinigt sein miissen, damit diese oder jene soziale Praktik
wirksam werden kann. Aber sie kann es damit nicht belassen. Sie darf
nicht vergessen, daf3, damit das Ganze funktioniert, der Akteur glau-
ben mufR, selbst Prinzip der Wirksambkeit seines Handelns zu sein«
(Bourdieu 1993: 32).

Da Praxis im Sinne Bourdieus immer eine Praxis der Unterschie-
de, d.h. der Machtbeziehungen zwischen Identitit und Differenz ist,
sind die praktischen Beziehungen als Machtspiele aufzufassen, an
denen alle Akteure in unterschiedlicher Weise teilhaben. Sie haben
unterschiedliche Méglichkeiten, Macht zu besitzen und im sozialen
Raum oder in einem der gesellschaftlichen Felder zu herrschen. Auch
diese Herrschaft beruht auf der Dialektik von Verkennung/Aner-
kennung. Sie erlaubt den herrschenden Akteuren, ihre Herrschaft
uber andere auszuiiben, weil diese die sozialen Bedingungen dieser
Herrschaft gerade aufgrund dieser Herrschaft nur partiell kennen.
Partiell kennen heift partiell verkennen, also auch: partiell anerken-
nen.

Die konkreten Erscheinungen der Herrschaft zeigen sich in un-
terschiedlichen Ausdrucksformen von Gewalt. In den modernen Ge-
sellschaften duflert sich diese Gewalt weniger in physischer, als viel-
mehr in symbolischer Gewalt. Der Arbeiter, der seine Arbeit nicht
exakt ausfiihrt, wird nicht mehr vom Meister geschlagen, sondern
erhilt weniger Lohn als andere Arbeiter, méglicherweise wird er sogar
seine Arbeit verlieren. Die symbolische Gewalt des Arbeitgebers er-
scheint dem Arbeiter als »legitime« Gewalt, da er die Kriterien dieser
Gewalt verkennt, sie also anerkennt. Der Kampf zwischen Akteuren/
Klassen im sozialen Raum wird so zum Kampf um die Enthiillung/
Verhiillung dieser Kriterien, d.h. um den Besitz und die Definition
dessen, was das »Legitime«/das »Illegitime« an dieser Gewalt ist.

Diese Dialektik von Verkennung/Anerkennung und die Herr-
schaftslogik, die daraus entsteht, liegen allen praktischen Beziehun-
gen zugrunde und kénnen wieder vor dem Hintergrund der beiden

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | BOURDIEU LESEN

erkenntnistheoretischen Niveaus von Individualitit und Gesellschaft
untersucht werden. Ich werde dies im Folgenden am Beispiel der
Dialektik der »Hexis« erliutern.

Dialektische Beziehungen zwischen Akteuren

In der Selbstdarstellung oder im Gesprich spielen die Akteure mit der
Dialektik der Hexis, der gesellschaftliche Kampf ist immer auch ein
Korper-gegen-Korper-Kampf. Das Spiel der feinen Unterschiede zielt
darauf, die Definition des »legitimen/illegitimen« Kérpers bestimmen
zu konnen. In diesem Spiel wihlt man den anderen (den Partner
eines Gesprichs, den Kollegen, die Ehefrau oder den Ehemann usw.),
und man wird gewihlt. Jacqueline mag Torsten eigentlich ganz gern.
Wenn er sie zum Essen in eine Sushi-Bar einladen will, entsteht je-
doch ein Problem zwischen ihnen. Jacqueline ist diese Kiiche zu fein,
und die dazugehorigen Rituale scheinen ihr zu artifiziell. Sie ist un-
sicher, wie sie sich dort verhalten soll. Zusitzlich fiihlt sie sich geno-
tigt, sich passend zu kleiden und zu schminken. Sie wiirde lieber ein-
fach etwas zu Hause vorbereiten, wo sie sich am wohlsten fiihlt und
sich ungeschminkt in Alltagskleidung bewegen kann.

Fiir Torsten heifdt das, dass sie keine Esskultur hat, was ihn nicht
uiberrascht. Jacqueline ist vom Land in die Stadt gezogen und hat
ihren »natiirlichen« Lebensstil mitgebracht. Jacquelines Lebensstil
zeigt ihm nur, dass ihr feinere Formen des Geschmacks verschlossen
sind. Daher ist Torsten der Umgang mit Eva angenehmer. Sie teilt
seinen Geschmack fiir die feine Kiiche und fiir die Kiiche aus aller
Herren Linder. Wie Torsten hat sie immer in der Stadt gewohnt, und
es ist die pure Freude, mit ihr auf den Stralen zu spazieren. Ihre Art,
sich zu bewegen, und ihre raffinierte Kleidung verleihen ihr einen
Charme, dem er sich nicht entziehen kann. Sie hat etwas, das Torsten
weder benennen noch begreifen kann, das ihn aber verfithrt: das er
verkennt, also anerkennt. Er fiihlt sich mit Eva besser als mit Jacque-
line. Deswegen lohnt es sich fiir ihn eher, die Beziehung zu Eva als
jene zu Jacqueline weiterzuentwickeln.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 55

Dialektische Beziehungen im Feld

Auch auf der Ebene des Feldes stellt sich die Frage, ob es sich lohnt,
ein gesellschaftliches Spiel zu spielen. Dafiir miissen die Akteure und
Gruppen ein gemeinsames Interesse fir das, was im Spiel ist, entwi-
ckeln. Dieses gegenseitige, implizite Verstindnis zwischen den Anta-
gonisten innerhalb eines Feldes nennt Bourdieu kurz »Illusio«: die
grundsitzliche Anerkennung »des Kulturspiels und seiner Objekte«
(Bourdieu 1982: 389) durch die Beteiligten.”* »Illusio« bezeichnet
keine Illusion, sondern eine Art von »sozialem Vertrag« zwischen den
Teilnehmern im Kampf um den Wert, den das Feld fur sie hat. Die
Mlusio bringt also eine bestimmte Dynamik ins Feld: eine Dialektik
der Autonomie/Heteronomie von Akteuren und Gruppen innerhalb
des Feldes und gegeniiber anderen Feldern. Der Begriff » Autonomie«
(ebd.: 92, Go1) ist ein gradueller — der jeweilige Grad kann an dem
Volumen und der Struktur der Kapitalien der Akteure und Gruppen
und den Verinderungen der Distributionen von Kapitalelementen und
Kapitalien innerhalb eines Feldes gemessen werden. Umgekehrt kon-
nen Akteure und Gruppen von einem Feld graduell abhingig, ihm
gegeniiber heteronom sein. Ein bestimmter Grad der Autonomie von
Akteuren/Gruppen in einem Feld oder gegeniiber anderen Feldern
entspricht also im Umbkehrschluss immer auch einem bestimmten
Grad der Heteronomie. Wegen dieser Dialektik setzt die Variation
innerhalb des Kontinuums von der Autonomie zur Heteronomie eine
entsprechende Variation der Positionen im sozialen Raum voraus.
Kurz: Je grofRer die Heteronomie eines Akteurs in einem Feld ist,
desto mehr Wert sieht er im Feld, und vice versa.

Wer iiber die geeignetsten gesellschaftlichen Ressourcen verfiigt,
um fest an den Wert eines Feldes zu glauben, wird im Feld herrschen,
d.h. legitime Gewalt besitzen und ausiiben. Diese Gewalt wird von den
Akteuren im Feld als legitime Gewalt anerkannt und akzeptiert, weil
sie die Kriterien verkennen, auf deren Basis sie ruht. Diese Verken-
nung ist gleichzeitig auch eine Anerkennung der Legitimitit der Feld-
dynamik. Sie verstirkt den Glauben der Akteure an den Wert des
Feldes, wodurch wiederum die Autonomie des Feldes gegeniiber
anderen Feldern gestirkt wird.

Die Akteure und Gruppen produzieren und reproduziern die

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | BOURDIEU LESEN

Felder. In der Reproduktion zeigen sich die Beziehungen zwischen
den Positionen, die jemand einnimmt, und den Positionen, die je-
mand bezieht. Thre Formen hingen von den Beziehungen zwischen
Habitus und Kapitalien ab und werden als soziale Praxis verwirklicht.
Da die Reproduktion eine nur wahrscheinliche Tendenz der gesell-
schaftlichen Entwicklung ist, ist es immer moglich, dass einzelne
Akteure sich dieser Tendenz widersetzen. Dies kann zur Umstruktu-
rierung der Habitus, der Distribution von Kapitalien und der Felder
fihren und wiirde dann eine andere Form der gesellschaftlichen
Reproduktion zeigen als die, die zu erwarten war. Im Grunde aber
indert sich die gesellschaftliche Logik der Unterschiede nicht. Sie
hingt immer von den sozialen Beziehungen zwischen Akteuren und
Gruppen ab, die als dialektische, d.h. praktische Machtbeziehungen
zwischen Identitit und Differenz charakterisiert wurden. Die oben
beschriebenen Beziehungen innerhalb eines Feldes entsprechen den
Beziehungen zwischen Habitus und Kapitalien. Die Ubereinstim-
mungen der dialektischen Kontinua zwischen Autonomie und Hete-
ronomie zeigen, dass die Strukturen der Personlichkeit, der gesell-
schaftlichen Ressourcen, der Felder und schlieRlich die des sozialen
Raumes zwar nicht gleich sind, aber einander entsprechen, da sie vom
gleichen Unterschiedsprinzip abhingen. Sie werden darum als homolo-
ge Strukturen bezeichnet, d.h., sie sind gleich strukturiert, wenn auch
durch unterschiedliche Elemente. Die soziologische Methode Bour-
dieus kann darum eine Methode der strukturalen Homologie genannt
werden, d.h. eine Analyse der dialektischen Beziehungen zwischen
homologen Strukturen.

Von der Grammatik der Praxis
zur Praxis der Grammatik

Gesellschaft soziologisch zu konstruieren heifét fiir Bourdieu, die Kri-
terien sozialer Herrschaft zu erkennen und ins 6ffentliche Bewusst-
sein zu heben. Seine soziologische Erkenntnistheorie lisst aber noch
eine Frage offen: Wie ist seine Grammatik der Praxis® mit der sozia-
len Wirklichkeit, die Bourdieu damit zu begreifen sucht, verbunden?
Die Beziehungen Habitus—Kapitalien—Felder sind hypothetische

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S0ZIOLOGISCHE ERKENNTNISTHEORIE | 57

Konstruktionen. Sie kénnen als »reale« erst angenommen werden,
wenn sie von der Praxis der Akteure und Gruppen im Alltag bestitigt
werden. Darum enthilt die Erkenntnistheorie Bourdieus die Idee
eines epistemologischen Bruchs zwischen Wissenschaftlern und
Alltagswelt. Dieser Bruch hat zwei Facetten. Erstens: Was der Forscher
von der Gesellschaft weif? oder wissen kann, kann der Mensch in
seinem Alltagsleben nicht oder nur partiell wissen. Tatsichlich ver-
bringt dieser seine Zeit nicht damit, die Gesellschaft methodisch zu
beobachten, zu analysieren und dariiber zu schreiben. Zweitens: Der
Wissenschaftler wiederum liefert keine abstrakte »Wahrheit«, die vom
Menschen im Alltag nicht schon irgendwie spiirbar und erkennbar
wire. Vielmehr begreift er nicht mehr als das, was schon in der Form
unbewusster Regelmifligkeiten des Sozialen praktiziert wird. Er ent-
hillt das gesellschaftliche Unbewusste. Davon hingt schlieflich die
Effizienz und die Giiltigkeit der Theorie Bourdieus ab: Der Alltags-
mensch soll diese Regeln erkennen, um dementsprechend den virtuel-
len sozialen Raum des Soziologen in der Praxis zu konkretisieren. Die
Grammatik der Praxis fithrt Bourdieu darum zur Praxis dieser
Grammatik, um die Stichhaltigkeit seiner Erkenntnistheorie zu prii-
fen. Soll sie stichhaltig sein, dann miissen die verschiedensten prakti-
schen sozialen Situationen als Realisierung der erkenntnistheoreti-
schen Konzeption gedeutet werden konnen. Dafiir konzentriert Bour-
dieu seine Analysen auf drei Felder: die Kunst (speziell das Feld der
Literatur), das Wissen (speziell das Ausbildungssystem) und die
Macht.

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praxeologische Erkenntnis.

Untersuchung in drei Feldern

Inwiefern steht die Formel »[H x K] + F« bei Bourdieu fiir die Praxis?
Um eine Antwort darauf zu geben, untersucht Bourdieu die Felder der
Kunst, des Wissens und der Macht. Ich werde zunichst seine Analy-
sen der beiden ersten Felder am Beispiel des Literaturfeldes und des
Ausbildungssystems vorstellen.

Bourdieu zeigt, wie die Identitit jedes Feldes von vier gemeinsa-
men Prinzipien abhingt, nimlich: a) der Konstitution des Feldes als
autonomes Feld der Praxis; b) der Ordnung im Feld als hierarchische
Struktur dieses Feldes; ¢) dem Kampfim Feld als Eigendynamik des
Feldes; sowie d) der Reproduktion des Feldes als Bedingung seiner
sozialen Dauer in der Praxis. Anhand dieser Prinzipien werde ich
zeigen, wie Bourdieu die durch Machtbeziehungen gekennzeichnete
Dynamik innerhalb des Feldes erklirt. Diese Machtbeziehungen fin-
den ihren vollkommenen Ausdruck in dem besonderen, quer zu den
anderen Feldern liegenden Feld der Macht, wie ich anschlieRend dar-
stellen werde. SchlieRlich weise ich auf die praktische Bedeutung der
Macht hin, die Bourdieu in der modernen Gesellschaft erkennt, nim-
lich: der symbolischen Gewalt.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o | BOURDIEU LESEN

Die Konstitution der differenzierten ldentitat
von Feldern

Die Existenz eines Feldes setzt voraus, dass soziale Akteure in dieses
Feld eintreten wollen, dass sie Wert darauf legen, zusammen ein Feld
zu konstruieren und in der Handlungspraxis zu reproduzieren.

Feldkonstitution am Beispiel des Literaturfeldes

Bei seinen Analysen des Kunstfeldes und besonders des Unterfeldes
der Literatur konzentriert sich Bourdieu auf das allgemeine Problem
der Feldkonstitution. Das erste Prinzip der Existenz eines Feldes ist
seine relative Autonomie in der Gesellschaft, die ihm seine Existenz
als Feld im sozialen Raum erméglicht. Wie gewinnt das Feld seine
Autonomie? In einem bestehenden Feld werden durch Differenzie-
rung und Spezialisierung von Akteuren, die spezifische Interessen fiir
den Kampf um einen neuen Einsatz entwickeln, Unterfelder konstru-
iert. Bourdieu untersucht die allmihliche Entwicklung des Kunstfel-
des am Beispiel Frankreichs. Er macht darauf aufmerksam, dass die
Figur des Kiinstlers und der Begriff »Kunst« im heutigen Sinne nicht
vor dem Ende des 18. Jahrhunderts in Erscheinung treten. Davor un-
terschied man zwischen den »artes liberales« (Grammatik, Rhetorik,
Dialektik, Arithmetik, Geometrie, Musik, Astronomie) und den »artes
mechanicae« (Handwerkskiinste). Erst in der Mitte des 19. Jahrhun-
derts treten die ersten Kiinstler im heutigen Sinne auf. Nun sind alle
sozialen Bedingungen vorhanden, die eine relative Autonomie des
Feldes der Kunst ermdglichten. Von diesem Feld sondern sich dann
mehrere Unterfelder wie das der Malerei, der Bildhauerei und das
Feld der Literatur ab (vgl. Bourdieu 1991a und 1991b).

Die relative Autonomie des literarischen Feldes gegeniiber dem
Kunstfeld und dessen anderen Unterfeldern wird insbesondere von
den Naturalisten vorangetrieben, als deren zentrale Figur sich Emile
Zola hervortat. Sie begriinden mit dem Roman eine neue Form von
Literatur zwischen Journalismus und literarischen »Nouvelles«, die
sich stark von anderen bereits im Kunstfeld existierenden Literatur-
formen, wie Lyrik und Theaterstiick, unterscheidet und die zuneh-
mend die Autonomie des literarischen Feldes innerhalb des Kunstfel-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 61

des befordern wird. Der Roman richtet sich nicht mehr nur an das
aristokratische, gebildete Publikum wie das Gedicht oder das Theater-
stiick, sondern an ein allgemeineres Publikum. Dies ermdglicht den
offentlichen Erfolg des Romans, und es verdndert die Kriterien dessen,
was als »gute« oder »schlechte« Literatur gilt. Diese Kriterien hingen
nicht mehr von akademischen literarischen Institutionen ab, sondern
von der Resonanz eines Buches in der Offentlichkeit, die den symbo-
lischen, sozialen und dkonomischen Erfolg des Schriftstellers kreiert,
d.h. seinen Ruf, sein soziales Netzwerk und sein 6konomisches Ver-
mogen. Dadurch kann der Schriftsteller von seiner Kunst nicht nur
leben, sondern aus ihr einen von Mizenaten unabhingigen Beruf
machen. So begriinden Zola und die Naturalisten ein neues gesell-
schaftliches »Spiel« mit neuen Einsitzen, die die Literatur von den
klassischen literarischen Institutionen und Formen absondern. Gleich-
zeitig entwickelt sich eine neue Schriftstellerpersénlichkeit.* Aus
dem Kunstfeld erwichst so ein neues Literaturfeld, dessen Autonomie
durch eine gesteigerte Heteronomie gegeniiber der Offentlichkeit
gewonnen wurde.

Diese Heteronomie wiederum verstirkt die Konkurrenz zwischen
den Schriftstellern innerhalb des neuen Literaturfeldes. Die Dominanz
des naturalistischen Romans wird allmihlich durch den Eintritt von
Schriftstellern in dieses Feld gebrochen, die eine neue Romanform
anbieten: den psychologischen Roman (vgl. Bidou-Zachariasen 1994;
Ponton 1975). Das Publikum wendet sich zunehmend dieser Literatur-
form zu, womit die Reputation dieser Schriftsteller im Feld steigt,
wihrend Zola und die Naturalisten an offentlicher Anerkennung
verlieren. Der Eintritt der Akteure mit neuen literarischen Interessen
ins Feld veridndert so die Positionen der Akteure, welche sich bereits
darin befinden.

Welche Bedingungen bestimmen den Eintritt von Akteuren in die
gesellschaftlichen Felder? Bourdieu beschreibt dies am Beispiel des
Ausbildungssystems im Feld des Wissens.

Eintritt ins Feld am Beispiel des Aushildungssystems

Jeder Eintritt von Akteuren in ein Feld hingt von deren sozialem Ur-
sprung, d.h. von ihrem (Klassen-)Habitus sowie von Volumen und

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | BOURDIEU LESEN

Struktur ihrer Kapitalarten ab. Im Feld des Wissens ist darum die
soziale Herkunft der Schiiler von grofer Relevanz (vgl. Merillé 1983),
da die Herkunftsklasse die Beziehungen von Schiilern zum Schulsys-
tem pridisponiert hat. Thre vorschulische Kultur ist klassenspezifisch
geprigt, und sie wird klassenspezifisch vererbt und inkorporiert. Der
Klassenhabitus derjenigen Familien, die materiell und kulturell im
sozialen Raum herrschen, entspricht der Kultur des Ausbildungssys-
tems, die kulturellen Werte der herrschenden Klassen sind die glei-
chen wie diejenigen, die im Ausbildungssystem »im Spiel« sind. Die
herrschenden Klassen versuchen, die soziale Selbststindigkeit ihrer
Akteure durch eine lange Ausbildungszeit zu fordern, wohingegen die
beherrschten Klassen eher Wert auf eine frithe 6konomische Emanzi-
pation von der Familie legen — und damit auf einen frithen Ausstieg
aus dem Ausbildungssystem und einen frithen Einstieg in die Ar-
beitswelt.

Fiir die Kinder der herrschenden Klassen ist es selbstverstindlich,
vor dem Schuleintritt lesen oder schreiben zu kénnen, sich sprachlich
gewandt auszudriicken und zu kommunizieren, von den Erwachsenen
gehort und verstanden zu werden, von sich selbst und von den eige-
nen Ideen, Gefithlen usw. zu sprechen: »Man kann [...] keine Sprache
iibernehmen, ohne damit gleichzeitig eine Einstellung zur Sprache zu
tibernehmen: Auf kulturellem Gebiet perpetuiert sich die Art des Er-
werbs im Gebrauch, der vom Erworbenen gemacht wird« (Bourdieu/
Passeron 1971: 111).

Das Ausbildungssystem als Institution der herrschenden Klassen
ist auf diese ausgerichtet und {ibt eine Selektion zu ihren Gunsten aus
(vgl. Dannepond 1979). Dies beginnt bereits mit der schulischen Aus-
bildung, was ein Beispiel aus den Arbeiten Bourdieus zur Struktur des
Ausbildungssystems in Frankreich erliutern soll: Nach der Ecole pri-
maire (den ersten 5 Schuljahren) hat ein Schiiler zwei Moglichkeiten,
seine Ausbildung fortzusetzen. Er kann zunichst das Collége (4 Jahre)
(das in allgemeines und technisches Collége geteilt ist) und anschlie-
Rend das Lycée (3 Jahre) besuchen. Bourdieu zeigt, dass diese Wege
nicht zufillig gewihlt, sondern vom urspriinglichen Klassenerbe
bestimmt werden. Im Collége ist der Prozentsatz von Schiilern aus den
beherrschten Klassen hoher als der aus den herrschenden. Im Lycée ist
es umgekehrt: Die Sohne von leitenden Fithrungskriften haben vier-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 63

zigmal hohere Chancen als Arbeitersshne und doppelt so hohe Chan-
cen wie die S6hne von mittleren Fithrungskriften, das Lycée zu besu-
chen (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1970).

Die sozialen Ungleichheiten bedingen also die Ungleichheiten
beim Eintritt in und beim weiteren Weg durch das Ausbildungssys-
tem. Das bedeutet keine lineare Kausalitit auf der Ebene der Laufbahn
des einzelnen Akteurs, sondern eher ein Equilibrium im gesamten
sozialen System. Je hoher die soziale Position einer Klasse, umso ho-
her sind die Chancen ihrer Akteure, sich im Feld des Wissens die
Voraussetzungen fiir eine erfolgreiche Karriere zu schaffen.

Das Ausbildungssystem schafft durch die unterschiedliche Vertei-
lung der »Begabungen« und der schulischen Gratifikationen zwischen
den Akteuren eine Ordnung in diesem Feld, und es hat an der gesell-
schaftlichen Ordnung teil. Diese Ordnung ist eine hierarchische Ord-
nung, die von bestimmten Institutionen des Feldes garantiert wird.

Die Ordnung in den Feldern

Die Struktur des Feldes — gleichsam seine Ordnung — ist eine Struktur
von Machtbeziehungen zwischen differenzierten Akteuren. Das Prin-
zip der Ordnung gilt fiir alle Felder der Gesellschaft, auch wenn sich
die einzelnen Elemente der Struktur von Feld zu Feld unterscheiden.
Wie verhilt es sich im Literaturfeld und im Ausbildungssystem?

Ordnung im Literaturfeld

Akteure, die ins Literaturfeld eintreten wollen, miissen zunichst die
Orientierung an kommerziellen Profiten ablehnen — gleichwohl be-
sitzt das anti-kommerzielle Verhalten in diesem Feld seine eigene
okonomische Rationalitit. Es erlaubt den Akteuren, symbolische Profi-
te zu erzielen (z.B. sich einen Namen als Schriftsteller zu machen), die
anschlieffend in andere Kapitalien konvertiert werden koénnen. Erfolg-
reiche Schriftsteller kénnen viel Geld verdienen, sie konnen sich in
der Offentlichkeit zu verschiedensten Themen dufern und gar sozio-
politische Reputation erlangen (wie dies etwa Zola gelang).

Bourdieu analysiert die sich daraus ergebende Ordnung am Bei-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

G4 | BOURDIEU LESEN

spiel des franzosischen Literaturfeldes des 19. Jahrhunderts. Die Dif-
ferenzierung der Positionen der Schriftsteller im Literaturfeld und
die Verteilung der literarischen Institutionen in Paris lisst eine struk-
turale Homologie erkennen. Die Stadtviertel von Paris, in denen der
Schriftsteller wohnt oder wohnen will, werden zur Bithne der gesell-
schaftlichen Klassifizierung von sozialen Klassen: Der Wohnort des
Schriftstellers zeigt seine Position in den sozialen, 6konomischen
und symbolischen Hierarchien des literarischen Feldes. Er verweist
zugleich auf die Struktur von dessen Habitus, die hier der Struktur
des Raumes »Paris« entspricht.® Im 19. Jahrhundert residieren die
Schriftsteller, die im Literaturfeld herrschen, in den biirgerlichen Vier-
teln am rechten Seine-Ufer, wihrend diejenigen, die eine mittlere
Position im Literaturfeld einnehmen (Bourdieu nennt sie die »Herr-
schenden-Beherrschten«), in der Mitte der Stadt wohnen. Diejenigen
schlieflich, die im Literaturfeld beherrscht werden — die intellektuel-
len Schriftsteller und die Avantgarde —, leben in den drmsten Stadt-
vierteln am linken Ufer der Seine (vgl. Bourdieu 1991b, 1999).

Ordnung im Ausbildungssystem

Wie im Fall des Literaturfeldes schligt sich auch die Ordnung im
Ausbildungssystem im geographischen Raum nieder. Die besten
Chancen im Ausbildungssystem zu besitzen heifdt meist zugleich, in
der Metropole zu wohnen. Denn in Paris finden sich erheblich mehr
grofle und spezialisierte Hochschulen als in der Provinz, ihr Renom-
mee zieht die Professoren an. Die Konkurrenz zwischen den Hoch-
schulen verlangt von ihnen, sich dem Wettbewerb in Forschung und
Lehre zu stellen, um ihre Position in Paris halten und damit gleichzei-
tig ihr Prestige weiter steigern zu konnen. Der gegeniiber der Provinz
reichhaltigere kulturelle Kontext erlaubt den Studenten, ihre eigene
Kultur weiterzuentwickeln und zu pflegen. Diese Unterschiede spielen
eine wichtige Rolle in der Hierarchisierung des Ausbildungssystems,
dessen hierarchisch strukturierte Angebote der hierarchischen Struk-
tur der Nachfrage durch die sozialen Klassen entsprechen.

Der soziale Unterschied zwischen Klein- und Grofibiirgertum
entspricht dem Unterschied zwischen den Hochschulen, die sich ihre
Studenten aus diesen beiden Klassen auswihlen. Das Kleinbiirgertum

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | G5

schitzt den Wert der intellektuellen Arbeit, das Grofsbtirgertum hin-
gegen den mondinen Wert der akademischen Ausbildung. So wihlen
nur wenige Kinder des Pariser Kleinbuirgertums die prestigereiche
ENS (Ecole Normal Supérieure) oder die Polytechnique, da hier hier die
sozialen Werte des Kleinbiirgertums weniger gelten als in den Univer-
sititen. Die Kinder des GroRbiirgertums finden sich dagegen hiufiger
in der ENS, und nur wenige schreiben sich in den Universititen ein.
Dies spiegelt die Distribution von gesellschaftlichen Vorrechten zwi-
schen den beiden biirgerlichen Klassen wider. Sie entspricht auf bei-
den Seiten dem, was Bourdieu die »aristokratische Geburtsideologie«
nennt (vgl. dazu Bourdieu 1981b), in der die erworbenen Vorrechte in
natiirliche Vorrechte umgedeutet und von beiden Klassen akzeptiert
werden.

Nicht nur die Wahl der Hochschulen durch die Studenten ge-
schieht gemifl dem Klassenhabitus, sondern auch die Entscheidung
fur bestimmte Fachbereiche. Der Klassenhabitus zeigt sich etwa, wenn
ein Student Philosophie oder Mathematik statt Geschichte oder Na-
turwissenschaften wihlt. Studenten der Philosophie oder Mathematik
weisen ein selbststindigeres Verhiltnis zur Kultur auf als solche der
Geschichte oder Naturwissenschaften. In der Geschichte oder in den
Naturwissenschaften wird hingegen eher verlangt, Fihigkeiten zur
Reproduktion von Ergebnissen dieser Disziplinen zu entwickeln, von
denen die Produktivitit der geschichtlichen und naturwissenschaftli-
chen Forschung abhingt. Die individuelle Kreativitit spielt hier eine
geringere Rolle als in der Philosophie oder in der Mathematik (vgl.
Bourdieu/Passeron 1964).

Wie wird die hierarchische Ordnung der Felder aufrechterhalten?
Bourdieu zeigt, wie sie von verschiedenen Institutionen des Feldes
uiberwacht, bewertet und bestitigt wird.

Garanten der Ordnung des Literaturfeldes

Der Verteilung der Schriftstellerwohnungen im Raum Paris, von der
oben gesprochen wurde, entspricht eine Verteilung der literarischen
Institutionen, welche die Ordnung im Literaturfeld aufrechterhalten.
Sie stehen in enger Verbindung mit den Klassen der Schriftsteller und
haben fiir sie eine regulative und selektierende Bedeutung. So gewinnt

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GG | BOURDIEU LESEN

bei den biirgerlichen Schriftstellern des 19. Jahrhunderts die Institu-
tion der literarischen Salons, die in ihren Vierteln ersffnet werden, an
Bedeutung (vgl. Bourdieu 1999: 86-92). Hier wird die neu erschiene-
ne Literatur verbreitet, und hier wird der Eintritt neuer Schriftsteller
ins Literaturfeld kontrolliert. Die biirgerlichen Schriftsteller versuchen
ihrerseits, die Position der Salons im Unterfeld der literarischen Insti-
tutionen zu stirken.

Eine weitere literarische Institution stellen die literarischen Zeit-
schriften dar, die an die Salons angebunden sind und die gegen die
Zeitschriften der literarischen Avantgarde kimpfen. Diese Zeitschrif-
ten konstituieren ein weiteres Unterfeld der literarischen Institutio-
nen. Thre hierarchische Position entspricht der Position der ihnen
zugehorigen Institutionen im Feld der literarischen Institutionen
sowie der Position der Schriftsteller, die in diesen Zeitschriften
schreiben, im Feld der Literatur. Die Zeitschriften bewirken, dass sich
die Schriftsteller — entsprechend ihrer Position in der Hierarchie des
literarischen Feldes — innerhalb der rdumlich-literarischen Topografie
von Paris von Ort zu Ort bewegen konnen. Wihrend die gliicklichsten
hoffen diirfen, eines Tages zu den herrschenden Schriftstellern zu
gehoren, entwickeln die weniger gliicklichen einen Glauben an eine
Anerkennung post mortem — oder sie verlassen das Literaturfeld und
suchen ihren Erfolg in einem anderen Beruf, etwa als Journalist oder
Lehrer.

Garanten der Ordnung des Ausbildungssystems

Im Ausbildungssystem sind die Schulen und Hochschulen zunichst
selbst die Garanten der Ordnung. Das Ausbildungssystem hat jedoch
auch noch andere Mittel, die in jeder (Hoch-)Schule institutionalisiert
werden. Das Instrument par excellence ist das »Examensystem« (Bour-
dieu/Passeron 1971: 161-190).

Das Examensystem dient der Legitimierung der Urteile des Aus-
bildungssystems und der Anerkennung der damit legitimierten sozia-
len Hierarchie (vgl. Pinto 1983). Es fiihrt jeden, der in einer Priifung
durchfillt, dazu, sich »unfihig« zu fithlen. Es verhiillt, dass diese Un-
tahigkeit die Folge des Ausbildungssystems als Institution im Wis-
sensfeld ist und bescheinigt diesen Schiilern und Studenten, dass sie

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 67

zu den beherrschten Klassen gehéren und darum auch im Ausbil-
dungssystem beherrscht werden. Diejenigen, die ihre Examina erfolg-
reich ablegen, erhalten dagegen die Bestitigung ihrer »Begabung, die
gleichzeitig ihre Zugehorigkeit zu den herrschenden Klassen legiti-
miert.

Aber auch die Professoren sind Garanten der Ordnung des Aus-
bildungssystems. Sie werden vom ihm nach ihrer Effizienz hierarchi-
siert, diese Ordnung zu bewahren und zu bestitigen, wobei unter-
schieden wird zwischen Professoren, die blofes Wissen besitzen, und
anderen, die auch iiber charismatische Macht verfiigen. Im Feld des
Wissens ist diese Macht symbolisch wichtiger als das Wissen selbst —
sie macht gleichsam die ambivalente Position des Professors im Aus-
bildungssystem aus. Das Charisma, das er besitzt, verschafft ihm
seine Position; die Position, die er besetzt, verschafft ihm sein Cha-
risma. Darin findet das Ausbildungssystem die effektivste Form, die
herrschenden Werte durch die Professoren zu vermitteln und die
eigene Ordnung zu schiitzen (vgl. Billeter 1977 und Chapoulie 1979).

Die Position des Ausbildungssystems gegeniiber den herrschen-
den Klassen ist ebenfalls eine ambivalente. Die Schulen und Hoch-
schulen sind zwar relativ frei, durch Padagogik und Didaktik die Form
der Verteilung der herrschenden Werte zu gestalten; sie entscheiden
jedoch nicht dariiber, welche Werte es sind, die iibertragen werden
sollen. Diese relative Freiheit des Ausbildungssystems beziiglich der
schulischen Piddagogik stellt fiir die herrschenden Klassen sicher, dass
es ihre Werte sind, die den Studenten aus den eigenen Reihen und
denjenigen aus den anderen sozialen Klassen gleichermaflen vermit-
telt und auch von allen Beteiligten anerkannt werden. In der Dialektik
von Verkennung/Anerkennung sagt Bourdieu darum, dass die Selek-
tionsfunktionen des Ausbildungssystems effizienter sind, wenn sie
verhiillt werden — wenn es also scheinbar einzig pidagogische Ziele zu
erfiillen sucht (Bourdieu/Passeron 1971: 123).

Bourdieus Analysen der Konstitution und der Ordnung von Fel-
dern machen deutlich, dass diese eine bestimmte Dynamik besitzen.
Diese besteht aus dem Kampf — dem dritten, allen Feldern gemeinsa-
men Prinzip — zwischen den Akteuren.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | BOURDIEU LESEN

Der Kampf in den Feldern

Der Kampf der Akteure hingt von der hierarchisierten Ordnung des
jeweiligen Feldes, also von ihren sozialen Positionen innerhalb dieses
Feldes ab. Er zeigt gleichzeitig, dass die Beziehungen zwischen Identi-
tit und Differenz, die jedes Feld strukturieren, Machtbeziehungen
sind. Jedes Feld zeigt eine bestimmte Dynamik der Unterschiede und
der Unterscheidungen, die sie von den anderen Feldern unterscheidet.

Kampf im Literaturfeld

Wie oben gezeigt, setzt die Dynamik des Kampfes die Illusio voraus:
den allgemein geteilten Glauben® an und das Interesse der Akteure
fiir das Feld — sowie ihren »Spielsinn«. Innerhalb des Literaturfeldes
wird der Kampf um den Wert des literarischen Werkes und um die
Definition des Schriftstellers als Schopfer gefiihrt (vgl. Bourdieu 197s;
1993: 197-212).

Die Moglichkeiten fur einen Schriftsteller, Elemente unterschied-
licher Kapitalien zu akkumulieren und eine Kapitalart in eine andere
zu konvertieren (z.B. das symbolische Kapital, das er seinem Schreib-
stil verdankt, in okonomisches Kapital zu wandeln), férdern seine
Legitimitit im literarischen Feld und potenziell auch in einem ande-
ren (z.B. im politischen oder im schulischen) Feld. Diese Legitimitit,
die im dialektischen Kampf der antagonistischen Akteure konstruiert
wird, verschafft ihm eine herrschende Position.

Im literarischen Feld unterscheidet Bourdieu eine Opposition
zweier Arten von Schriftstellern und ihrer gegensitzlichen Form der
Produktion von Werken: a) die biirgerlichen Schriftsteller und Werke,
die mit der literarischen »Grofsproduktion« verbunden sind, und b)
die literarische »Avantgarde« von intellektuellen Schriftstellern und
Werke der »eingeschrinkten Produktion« (vgl. Bourdieu 1982: 40-61).
»Grofdproduktion« und »eingeschrinkte Produktion« bilden als Insti-
tutionen zwei Unterfelder im Literaturfeld, indem sie Akteure mit be-
stimmten Interessen in gegensitzliche Lager aufspalten, die gegen-
einander fur die Veroffentlichung und die Verteilung der Werke der
ihnen jeweils zugehorigen Schriftsteller kimpfen.

Das Unterfeld der literarischen GrofRproduktion ist gegeniiber den

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 69

klassischen literarischen Bewertungsinstitutionen (z.B. der Académie
Frangaise) relativ autonom, da hier der kommerzielle Erfolg das Prin-
zip der hierarchischen Ordnung in diesem Unterfeld ist — und dieser
wird primir auflerhalb des Unterfeldes bestimmt und diesem aufer-
legt. Im Falle des Unterfelds der eingeschrinkten Produktion ist es
genau umgekehrt: Stark autonom gegeniiber der Wirtschaft, hingt es
primir von den klassisch literarischen Bewertungsinstitutionen ab.
Literarische »Kollegen« entschieden in diesem Unterfeld iiber die
Hierarchie. An der Grenze zwischen den beiden oppositionellen Un-
terfeldern kommt der Kampf um die Definition dessen ins Spiel, was
»Literatur« und »Schriftsteller« bedeuten oder nicht bedeuten.

Die Opposition zwischen biirgerlicher und intellektueller Literatur
ist performativ und realisiert sich im Stadtbild von Paris an verschie-
denen Ortlichkeiten.®® Auf dem rechten Seine-Ufer findet man die
kommerzielle buirgerliche Literatur, die fur das allgemeine Publikum
produziert wird. Hier gilt als Erfolg, wenn sich viele Biicher in kurzer
Zeit verkaufen lassen. Auf dem linken Seine-Ufer findet man die in-
tellektuelle, anti-kommerzielle Literatur der Avantgarde (Bourdieu
1982: 117, 149f., 366£.)*°. Erfolg wird hier nicht an Menge und Ge-
schwindigkeit des Verkaufs gemessen, sondern dem dauerhaften Ruf
eines Werkes zugeschrieben.3® Dies ist die Strategie der intellektuel-
len, »hiretischen« Schriftsteller’ im Kampf gegen die biirgerlichen
Schriftsteller und deren Doxa, deren Orthodoxie, um die Definition
dessen, was als »echte Literatur« und als »literarischer Schopfer« gilt.
Sie versuchen, die Dynamik des Feldes zu verandern, um selbst das
Monopol der literarischen Produktion zu erlangen. In diesem Kampf
werden sie von den Institutionen, denen sie sich anschlieffen, unter-
stiitzt, weil ihr Kampf auch deren Kampf um die beste Position im
Unterfeld der Institutionen dient. Die Akteure der eingeschrinkten
literarischen Produktion konstruieren das Ansehen eines Werks und
eines Schriftstellers so, dass sie beiden tendenziell die Aura von Un-
sterblichkeit verleihen.

Im Unterfeld der literarischen Grofiproduktion wird dagegen ein
anderes Ziel verfolgt: die Kreation des Schriftstellers als Schopfer.
Dafiir ist in diesem Unterfeld der Produzent (Verleger, Literaturagent)
von Literatur verantwortlich, der den von ihm vertretenen Autoren
und ihren Werken G6konomische Durchschlagskraft verleiht, um sie

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | BOURDIEU LESEN

auf dem Markt erfolgreich zu machen. Er gibt dem Autor die Mittel an
die Hand, mit denen dieser sein Gkonomisches und symbolisches
Kapital vermehren kann3* und arbeitet mit Literaturkritikern (eine
weitere Institution im Literaturfeld, die dem Unterfeld der literari-
schen Kritik im Literaturfeld entspricht) zusammen, die mit ihm
konform gehen. Deren Aufgabe besteht darin, das Werk oder dessen
Autor von den entsprechenden literarischen Institutionen anerkennen
zu lassen. Diese Beziehung zwischen Schriftstellern, Produzenten und
Kritikern konstituiert den symbolischen Wert des Werkes, der auch
zum Gkonomischen, sozialen, politischen usw. Wert werden kann —
also in andere Kapitalarten konvertierbar ist. Die Komplexitit und
Vielfalt dieser Beziehung schafft einen Markt fiir Angebot und Nach-
frage nach symbolischen Giitern im literarischen Feld. Dieser Markt
produziert eine Konkurrenz innerhalb des Literaturfeldes, die die
sozialen Positionen und die Positionen, die jemand bezieht, beein-
flusst und bewegt. Als prominentestes Beispiel kann hier der Fall des
franzosischen Philosophen Jean-Paul Sartre gelten (vgl. Bourdieu
1999)-

Sartre formulierte eine Philosophie, die den freien Entwurf der
Akteure als Prinzip ihrer Existenz definiert. Der Entwurf ist eine be-
wusste Selbstkreation, die dem Schéopfer erlaubt, sich selbst zu wih-
len. Sartre schafft damit den Mythos des Glaubens an den unkreierten
Schopfer und definiert den Akteur als allmichtige Person. Damit
entwickelt er die Figur des »totalen Intellektuellen« (vgl. Bourdieu
1981a), der gleichzeitig Denker und Schriftsteller, Romanautor und
Metaphysiker, Kiinstler und politischer Philosoph ist. In herrschender
Position im Literaturfeld, schafft er sich mit den symbolischen Profi-
ten, die er dort erworben hat, zugleich eine herrschende Position im
Feld des Wissens und im Feld der Macht. Dementsprechend iibertrégt
er seine literarische auf die wissenschaftliche und politische Legitimi-
tit. Sartre fiigt den Feldern auch neue Elemente hinzu: Er erneuert
das Unterfeld der Philosophie, indem er eine neue Art entwickelt,
Philosophie zu schreiben, davon zu sprechen und davon zu leben. Er
institutionalisiert seine Philosophie und seine Existenz als originire,
und er gibt sich selbst das 6ffentlich anerkannte Recht, den Institutio-
nen und den Akteuren im sozialen Raum die Wahrheit ihrer Existenz
zu enthiillen.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 7T

Eine Gegenposition im Literaturfeld nimmt Raymond Aron ein,
der zum Beispiel des Widerstands gegen das Bild des Intellektuel-
len, fur das Sartre stand, wird. Mit den Waffen der Buirger kimpft er
gegen die Intellektuellen, denen er als zu buirgerlich gilt; mit den
Waffen des Wissens kimpft er gegen die Biirger, denen er als zu intel-
lektuell gilt. Diese Zwischenposition Arons im Literaturfeld entwickelt
sich strukturell gleichermaflen im Feld der Politik. Im Gegensatz zu
Sartre, der sich fiir die linken politischen Bewegungen gegen die rech-
ten engagiert, kimpft Aron gegen die linken und rechten politischen
Bewegungen. Er benutzt hier die Waffen der Linken gegen die Rech-
ten und umgekehrt.

Kampf im Ausbildungssystem

Was ist im Ausbildungssystem »im Spiel«? Im Zentrum steht der
Kampf fiir die Legitimitit der subjektiven Kultur jedes Akteurs. Dieser
Kampf ist in den unterschiedlichen Klassen begriindet, die ihre Akteu-
re fur das Ausbildungssystem vorbereiten. Im Ausbildungssystem
wird die Konkurrenz zwischen den unterschiedlichen (Klassen-)Habi-
tus verstiarkt. Es verwandelt diese Unterschiede in Unterschiede zwi-
schen den Fihigkeiten der Schiiler.

Von den Schiilern aus den herrschenden Klassen wird die Ideolo-
gie, die das Ausbildungssystem entwickelt, unmittelbar angenommen.
Thnen entspricht der »Spielsinn«, den jeder Akteur besitzen muss, um
in diesem Feld zu agieren; sie erkennen die Lehrgehalte und die Kul-
tur des Ausbildungssystems als Vermehrung und Weiterentwicklung
ihres Erbes an, und sie finden sich hier ebenso gut zurecht wie in
ihrem Ursprungsmilieu. Entsprechend zeigen sie die erwarteten
Leistungen, sind eloquent und suchen die symbolischen Profite (die
besten Noten usw.), um die Anerkennung zu bekommen, die ihre
Zugehorigkeit zu den herrschenden Klassen bestitigt.

Fiir die Schiiler aus den beherrschten Klassen ist die Wirkung des
Ausbildungssystems eine andere. Sie miissen sich einer Kultur anpas-
sen, die sich von der ihres Ursprungsmilieus stark unterscheidet und
haben Schwierigkeiten, das gelehrte Wissen zu verstehen — es sich
anzueignen. Sie missen nicht nur die Inhalte, sondern auch die For-
men der neuen Kultur iibernehmen, um die Schule erfolgreich zu

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | BOURDIEU LESEN

absolvieren. In diesem Sinne unterscheidet sich die Bedeutung des
Erfolges je nach den sozialen Klassen, der die Schiiler entstammen.
Entweder bestitigt er gewohnte Klassenvorrechte oder er bedeutet die
Chance, ungewohnte Klassenvorrechte zu erlangen. Kénnen die be-
herrschten Schiiler im Ausbildungssystem ihre soziale Position, und
damit die Ordnung des Feldes, dndern? Bourdieu untersucht, wie sie
es versuchen.

Die Examensituation fithrt bei den beherrschten Schiilern zu
Strategien der Nachahmung. Sie versuchen, ihren sozialen Ursprung
vergessen zu lassen und den Lehrern die Verhaltensweisen der herr-
schenden Schiiler zu prisentieren. Sie mussen beweisen, dass sie sich
von den Werten der beherrschten Klassen entfernen und die verlangte
Vertrautheit mit der gelehrten Kultur entwickeln kénnen und dem
Lehrer, der die Werte der herrschenden Klassen im Namen des Aus-
bildungssystems vertritt, sowohl durch Wissen wie durch ihr Auftre-
ten den Eindruck vermitteln, zu diesen zu gehoéren. Diese »Karikatur
der Virtuositit« (Bourdieu/Passeron 1971: 99) ist schwer zu erlernen
und zu praktizieren. Die Schiiler aus den herrschenden Klassen dage-
gen missen nicht nach einer Fiktion streben, sondern kénnen eine
vertraute Selbstdarstellung geben, die dem »Kult und [der] Kultur der
Person« (Bourdieu 1982: 648), der individuellen Selbstindigkeit, die
von den herrschenden Klassen geprigt wird, entspricht.

Die Ungleichheit der Fihigkeiten unter den Schiilern ist tatsich-
lich die Ungleichheit ihrer Rechte, sich diese kulturellen Giiter anzu-
eignen. Dieser Zusammenhang wird jedoch vom Ausbildungssystem
verschleiert und erscheint als Unterschied im Geschmack gegentiber
der gelehrten Kultur. Die soziale, vom Ausbildungssystem verteilte
und von den Akteuren anerkannte Qualitit dieses Geschmacks ent-
spricht der Legitimitit der Kultur, die das Ausbildungssystem vermit-
telt. Je legitimer die subjektive Kultur eines Akteurs ist, desto wahr-
scheinlicher stammt er aus den herrschenden sozialen Klassen, wird
er die renommiertesten Hochschulen besuchen und die entsprechen-
den Diplome erwerben. Wie Schulen und Lehrer die Legitimitit der
Kultur der Schiiler konstruieren, konstruieren diese auch die Legi-
timitit dieser Institutionen im Ausbildungssystem.

Bourdieu zeigt an diesen Beispielen, wie der Kampf der Existenz
eines jeden Feldes als auch der Existenz der Gesellschaft zugrunde

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 773

liegt. Ohne diesen Kampf ist in dieser Perspektive nicht zu verstehen,
wie Identitit und Differenz der Akteure und der Felder eine Gesell-
schaft konstruieren, die wiederum diese Akteure konstruiert — und
wie beide sich wechselseitig reproduzieren.

Die Reproduktion von Feldern

Damit ein Feld Bestand hat, ist es auf die Sicherstellung seiner Repro-
duktion angewiesen. Wie verliuft diese im Literaturfeld und im Aus-
bildungssystem?

Wie jedes Feld haben auch das literarische Feld und das Ausbil-
dungssystem eine Geschichte, und auch sie werden »alt«. Dies Altern
betrifft die Akteure und Institutionen, die in diesen Feldern gegenein-
ander kimpfen: Sie koénnen ihr Interesse fiir dieses Feld, fiir andere
Felder und fiir die Offentlichkeit verlieren. Fiir jedes Feld (wie fiir jede
Klasse und fur jeden Akteur) gibt es ein existenzielles Interesse, sei-
nen Unterschied auf Dauer zu stellen und weiter seine Unterschei-
dung in der Gesellschaft zu machen. Um auf Dauer weiter existieren
zu kénnen, muss also das, was in einem Feld im Spiel ist, reproduziert
werden, um im Verlaufe der Zeit das Interesse neuer Akteure zu
gewinnen.

Im Literaturfeld wie im Ausbildungssystem vollzieht sich die
Reproduktion im Ersatz der herrschenden Akteure und Institutionen
durch ehemals von ihnen Beherrschte. So werden die einst reputierten
Schriftsteller und literarischen Institutionen von der fritheren Avant-
garde in dem Mafle ersetzt, wie diese Erfolge im Kampf innerhalb des
Feldes erringt. Sie wird als neue Kraft bestitigt und anerkannt und
besetzt nun die herrschenden Positionen im Feld. Die Reproduktion
des Feldes durch den Kampf der Akteure bedeutet also nicht die exak-
te Reproduktion seiner Elemente, sondern seiner Struktur, seiner
dynamischen Logik — und damit seiner Ordnung. Bourdieu erliutert
dies weiterhin am Beispiel der Geschichte des Ausbildungssystems in
Frankreich.

Er stellt fest, dass seit den siebziger Jahren die Nachfrage nach
Ausbildung gestiegen ist, obwohl deren Ansehen gesunken ist. Wie
lasst sich dieses Paradoxon erkliren? Das Abschlusszeugnis zeugt

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | BOURDIEU LESEN

immer weniger vom kulturellen Wert der Ausbildung, sondern dient
zunehmend dazu, das damit erlangte kulturelle Kapital rein pragma-
tisch als Mittel zur Beschaffung von ckonomischem Kapital einzuset-
zen. Dieses gilt dann wiederum als Voraussetzung fiir die Akkumula-
tion symbolischen und sozialen Kapitals — also fiir den sozialen Auf-
stieg in der Gesellschaft. Auf diese Weise konnte die Aneignung kul-
turellen Kapitals die Mdglichkeit der Ubertragung vornehmlich von
okonomischem Kapital innerhalb und zwischen den Klassen garantie-
ren. Daher wurde das Ausbildungssystem fiir die beherrschten Klas-
sen — insbesondere Bauern und Arbeiter — getffnet; diese » Demokra-
tisierung des Ausbildungssystems« sollte ihnen bessere gesellschaftli-
che Zukunftschancen versprechen.

Bourdieu sieht darin jedoch ein Zeichen fiir den Druck des ultra-
liberalen Kapitalismus, unter dem die Klassenhabitus stehen. Durch
die »Demokratisierung des Ausbildungssystems« haben sich der Kon-
kurrenzkampf im Wissensfeld und die damit verbundenen Selek-
tionsprozesse erheblich verschirft. Die »Demokratisierung« erweist
sich als Ideologie. Trotz seiner steigenden Komplexitit bleibt die Ord-
nung dieses Feldes in seiner Reproduktion erhalten (vgl. Bourdieu
1988; 1989).

Reproduktion, Ordnung und Konstitution der Felder: Sie alle hin-
gen von der Dynamik des Kampfes ab. Diese beruht fiir Bourdieu auf
praktischen dialektischen Beziehungen, die er als Machtbeziehungen
zwischen Identitit und Differenz denkt und in seiner Theorie der
Felder in einem eigenen Machtfeld verortet.

Das besondere Feld der Macht

Das Machtfeld verbindet die Felder miteinander, liegt also gleichsam
quer zu diesen. Es ist »kein Feld wie die anderen: Es ist der Raum der
Machtverhiltnisse zwischen [..] Akteuren, die in ausreichendem
Mafe mit einer der verschiedenen Kapitalsorten versehen sind, um
gegebenenfalls das entsprechende Feld beherrschen zu kénnen, und
deren Kdmpfe immer dann an Intensitit zunehmen, wenn der relative
Wert der verschiedenen Kapitalsorten [...] ins Wanken gerit« (Bour-
dieu 1998: 51). Das Feld der Macht spielt fiir die anderen Felder der

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 775

Gesellschaft eine analoge Rolle wie die Macht fiir den Unterschieds-
begriff. Wie die Machtbeziehung im Rahmen des Unterschiedsbe-
griffs eine spezifische Bedeutung als Beziehung hat, hat das Machtfeld
auch eine besondere Bedeutung als gesellschaftliches Feld.

Obwohl Bourdieu bereits seit den siebziger Jahren an seiner
Theorie des Machtfeldes arbeitete, formulierte er sie erst in seinem
Buch La noblesse d’état (1989). Darin aktualisiert und verallgemeinert
er die Erkenntnisse, die er in Les héritiers (1964), Die Illusion der Chan-
cengleichheit (1971) und Homo academicus (1988) Uber das Ausbil-
dungssystem gewonnen hatte.

Die Schule ist die soziale Institution par excellence geworden,
welche die sozialen Unterschiede produziert, reproduziert und besti-
tigt. Die verdnderte Beziehung, die Bourdieu seit den siebziger Jahren
zwischen dem kulturellen und dem 6konomischen Kapital beobachtet
hatte, beschrankt sich jedoch nicht nur auf die (Pseudo-)Demokra-
tisierung der Schule, sondern ist eine Grundtendenz in der sozialen
Laufbahn von Akteuren und Gruppen und hat neue Bedingungen fiir
das Erlangen gesellschaftlicher Machtpositionen geschaffen. Dement-
sprechend haben sich die Machtstrategien der Akteure im sozialen
Raum gedndert: Die herrschenden Berufsklassen (wie Mediziner,
Juristen, Professoren usw.) sehen in den Bildungstiteln mehr und
mehr nur in 6konomisches Kapital konvertierbare Eintrittsscheine,
uiber die schlieflich die soziale Karriere gesichert werden soll. Diese
verinderten Relationen zwischen kulturellen und 6konomischen Kapi-
talarten strukturieren die Felder der Gesellschaft in sich und die Be-
ziehungen zwischen diesen Feldern, woraus sich auch eine Verinde-
rung der Machtbeziehungen ergibt.

Die Macht ist lUberall

Bourdieu betont, dass diese Machtbeziehungen von der Entstehung
des rational-formellen Staates entscheidend geprigt wurden und
seither ein komplexes Gewebe bilden, das die ganze Gesellschaft
zusammenhilt und die gesamte Dynamik der Unterschiede steigert.
Dieses Gewebe bildet fiir Bourdieu das Machtfeld.

Wo aber ist der Staat in dieser Soziologie der Macht und des
Machtfeldes? Nirgendwo in La noblesse d’état ... und tiberall.® Bour-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | BOURDIEU LESEN

dieu macht in seinem Buch nicht wirklich deutlich, welche Bedeu-
tung dem Staat im Rahmen seiner Machttheorie zukommt. Aber er
lisst erkennen, dass die Macht des Staates in dem Mafle steigt, in dem
die Macht seiner physischen Gewalt (Militir, Polizei usw.) wahrge-
nommen und seine symbolische Gewalt (Steuern, Examina, Strafen
usw.) verhiillt wird. Im gleichen Mafle kann er seine soziale Funktion
erfiullen, die in der Monopolisierung und Ausiibung der physischen
und symbolischen Gewalt liegt: »Der Staat [...] ist ein (noch zu be-
stimmendes) X, das mit Erfolg das Monopol auf den legitimen Ge-
brauch der physischen und symbolischen Gewalt iiber ein bestimmtes
Territorium und iiber die Gesamtheit der auf diesem Territorium
lebenden Bevolkerung fiir sich beansprucht« (Bourdieu 1998: 99).

Dieses Monopol erlaubt dem Staat, jede Form von Macht in sym-
bolische Macht zu transformieren (vgl. Bourdieu 1995). Am Beispiel
des Wissensfeldes lisst sich zeigen, wie dadurch symbolische Macht
zu allgemeingtiltiger Macht wird. Das Abschlusszeugnis kann als eine
Form staatlich verliehener symbolischer Macht angesehen werden.
Die sozialen, kulturellen, 6konomischen usw. Vorrechte, die es ver-
schaffen kann, haben einen Preis: die symbolische Unterwerfung
unter die Macht des Staates. Daran zeigt sich, dass der Staat nicht nur
auflerhalb von uns ist. Er erscheint nicht nur in den Formen der Biiro-
kratie, der Schule, der Gesetze usw., sondern der Staat ist, wie man
auch mit Foucault sagen kénnte (vgl. Foucault 1998), in uns, er ist uns
inkorporiert: »Wenn der Staat in der Lage ist, symbolische Gewalt
auszuiiben, dann deshalb, weil er sich zugleich in der Objektivitit
verkorpert [...] und in der >Subjektivitit« oder, wenn man so will, in
den Kopfen, nimlich in Form von mentalen Strukturen, von Wahr-
nehmungs- und Denkschemata« (Bourdieu 1998: 99). Da die sozio-
kulturellen Beziehungen zwischen Akteuren und Gruppen im sozia-
len Raum Machtbeziehungen sind, da sie von der (unterschiedlichen)
Objektivierung/Subjektivierung dieser Beziehungen leben, wird die
Macht sowohl von ihnen angenommen und ins Innere getragen als
auch wechselseitig ausgetibt. Der Staat ist {iberall, weil die Macht
tiberall ist — denn die Unterschiede sind tiberall. Wie die Unterschiede
Unterscheidungen machen, zeigt sich die Macht durch AuRerungen
der Gewalt, die in der modernen Gesellschaft vor allem symbolischer
Art sind.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 777

Symbolische Gewalt

Die symbolische Gewalt entwickelt sich auf der Basis symbolischer
Macht (vgl. Bourdieu 1991c), wie die Definition von Bourdieu nahe
legt: »Die symbolische Macht ist eine Macht, die in dem Mafe exis-
tiert, wie es gelingt, sich anerkennen zu lassen, sich Anerkennung zu
verschaffen; d.h. eine (6konomische, politische, kulturelle oder ande-
re) Macht, die die Macht hat, sich in ihrer Wahrheit als Macht, als
Gewalt, als Willkiir verkennen zu lassen. Die eigentliche Wirksambkeit
dieser Macht entfaltet sich nicht auf der Ebene physischer Kraft, son-
dern auf der Ebene von Sinn und Erkennen« (Bourdieu 1997a: 82).
Die Kraft der symbolischen Gewalt ruht auf zwei Ebenen: Sie ist all-
tiglich anwesend, aber unsichtbar; sie ist effizient, aber physisch
schmerzlos. Sie ist, wie Bourdieu manchmal sagt, »magisch« (z.B.
ebd.: 83). Nach Bourdieu erlaubt sie, die Logik der Herrschaft zu
verstehen, die im Namen eines symbolischen, von Beherrschten und
Herrschenden verkannten und anerkannten Prinzips ausgeiibt wird.

Indem er von symbolischer Gewalt spricht, schafft sich Bourdieu
die Moglichkeit, das Paradoxon der herrschenden »Doxa« zu enthiil-
len, die so lange im sozialen Raum herrscht, wie die Verkennung der
Konstruktionsprinzipien ihrer Legitimitit aufrechterhalten wird. Sie
durchsetzt die beherrschten Klassen, indem sie diese dessen Legitimi-
tit anerkennen lisst34 Die Logik der symbolischen Gewalt wird von
Bourdieu insbesondere am Beispiel der Geschlechterverhilinisse er-
klart (vgl. Bourdieu 1997b: 153-218). In seiner Betrachtung des asym-
metrischen Status von Frauen und Minnern in der Okonomie des
symbolischen Tausches zeigt er, dass der Glaube an die kulturelle
Unterwerfung der Frauen und an ihre Rolle als »Tauschobjekte« in
kulturellen Zeremonien (wie z.B. die Hochzeit) die symbolische Herr-
schaft der Manner iiber die Frauen verstirkt. Durch die von Minnern
ausgeiibte symbolische Herrschaft werden die Frauen »gezwungen,
stindig am Erhalt ihres symbolischen Werts zu arbeiten, indem sie
dem minnlichen Tugendideal, definiert als Keuschheit und Scham-
haftigkeit, entsprechen und sich alle kérperlichen und kosmetischen
Attribute zulegen, die geeignet sind, ihren physischen Wert und ihre
Anziehungskraft zu steigern« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 211).%
Was gibt es angesichts der Macht, der Gewalt, zu tun?

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | BOURDIEU LESEN

Bourdieu stellt diese Frage auf den ungefihr 850 Seiten von Das
Elend der Welt (1997a), und er verurteilt in politisch scharfer Form die
Indolenz gegeniiber den Formen des Alltagslebens®® und des kriti-
schen Denkens, seien sie von den Medien (vgl. Bourdieu 1992c;
1996b)¥, der europiischen Politik (vgl. Bourdieu 1996¢; 2001) oder
den Intellektuellen selbst verursacht. »Die politischen Fiihrer von
morgen bewihren sich vielmehr im Rahmen von Fernsehdebatten
oder Konklaven ihrer Parteiapparate. Die Regierenden sind Geisel
ihres sich aus Jungtechnokraten rekrutierenden Umfeldes, wo man so
gut wie nichts vom Alltagsleben normaler Mitbiirger weifs und wo
nichts und niemand mehr diese Ignoranz ins Gedichtnis ruft bzw.
beim Namen nennt« (Bourdieu 1997a: 823). Fiir Bourdieu heifit das,
sich eindeutig fiir einen einzigen politischen Weg zu entscheiden: den
Widerstand aller gegen alle gesellschaftlichen Gewaltformen. »Die
politische Aufgabe der Sozialwissenschaft ist es, zugleich dem unver-
antwortlichen Voluntarismus und dem fatalistischen Szientismus
entgegenzutreten und daran zu arbeiten, einen rationalen Utopismus
zu definieren, indem sie das Wissen um das Wahrscheinliche dazu
benutzt, das Mogliche herbeizufithren« (Bourdieu 1996a: 232-233; vgl.
auch Bourdieu 1987: 229-234; 1993: 20). Damit tiberlisst Bourdieu
die Ergebnisse seiner Soziologie der Betrachtung anderer Sozialwis-
senschaftler, um sich politisch in der Praxis zu engagieren.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Franzosische Kontroversen

Durch die Ereignisse des Pariser Mai 1968 sah sich die franzésische
Soziologie herausgefordert, die Probleme des Ausbildungssystems ins
Zentrum ihres Interesses zu riicken. Parallel zu den Arbeiten Bour-
dieus legten Raymond Boudon und Alain Touraine eigene Untersu-
chungen zu diesem Thema vor. Ihre Auseinandersetzung mit Bour-
dieu erfolgte weniger in einer expliziten Debatte. Vielmehr versuchten
sie dhnlich wie Bourdieu, in ihren Werken eine jeweils eigene erkennt-
nistheoretische Grundlage fiir die Soziologie zu schaffen, die sich in
der Untersuchung der sozialen Praxis des Ausbildungssystems be-
wihren sollte. Im Ergebnis standen sich schliellich drei von Grund
auf kontroverse erkenntnistheoretische Positionen gegentiber: Holis-
mus (Bourdieu), Individualismus (Boudon) und Aktionalismus (Tou-
raine). In den achtziger Jahren unterzog dann Alain Caillé diese Posi-
tionen ihrerseits einer grundsitzlichen Kritik. Er stellte der holisti-
schen und der individualistischen Position (zu der er auch Touraine
zihlt) explizit eine soziologische Erkenntnistheorie entgegen, die
anthropologisch begriindet ist.

Im Folgenden werden die Positionen von Boudon, Touraine und
Caillé im Hinblick darauf vorgestellt, wie sie sich gegen Bourdieus
Konzeption des Unterschieds als Machtbeziehung zwischen Identitit
und Differenz richten. Zum Abschluss kommen mit Jean-Claude
Passeron und Luc Boltanski zwei ehemalige Mitarbeiter Bourdieus mit

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | BOURDIEU LESEN

ihrer methodisch (Passeron) bzw. erkenntnistheoretisch (Boltanski)
begriindeten Kritik an seinem Werk zu Wort.

Raymond Boudon. Das Individuum als logische
Grundeinheit

Boudon vertritt einen »kontextualisierten« (Boudon 1984: 191) metho-
dologischen Individualismus®, d.h. eine Soziologie des Akteurs, die
sich vom Individualismus der maximierten Rationalitit®® und vom
Individualismus der begrenzten Rationalitit*® unterscheiden lisst.
Boudon kritisiert, dass die stark rationalen Postulate dieser beiden
Erkenntnistheorien ihre Uberlegungen auf einer spekulativen Ebene
belassen, da die Individuen im gesellschaftlichen Kontext weder die
eine noch die andere Variante von Rationalitit in reiner Form prakti-
zieren konnten. Weder handeln sie vollkommen rational noch verhal-
ten sie sich nach bloflen Simulations- oder Nachahmungsmodi. Da sie
je spezifische gesellschaftliche Positionen einnehmen, entwickeln sie
auch eine je spezifische soziale Rationalitit. Daher kann das Indivi-
duum als ein vieldeutiger, darum aber nicht weniger rationaler Akteur
betrachtet werden: »Die guten Griinde [des Akteurs; CP] miissen er-
klart werden, die ihn gefordert haben, dieses Verhalten aufzunehmen
[...], und gleichzeitig muf} anerkannt werden, dafl diese Griinde ent-
weder niitzlich oder teleologisch, oder auch zu anderen Typen geho-
ren kénnen« (Boudon 1986: 24f.; Ubersetzung CP).

Die Soziologie soll daher die Postulate einer Theorie der Gesell-
schaft definieren, die diese soziale Rationalitit des Akteurs begreifen
kann, und muss nach dem Handeln und den Reaktionen der Indivi-
duen innerhalb des jeweils untersuchten Interaktionssystems fragen.
Die Analyse soll dabei nicht introspektiv vorgehen, um den Zusam-
menhang der verschiedenen Elemente des Interaktionssystems, dem
die Individuen jeweils angehoren, begreifen zu koénnen. Nur dann
kann der methodologische Individualismus erweitert werden — er ist
nicht mehr nur rein methodologisch, sondern auch politisch und
philosophisch in dem Sinne, dass das Individuum seine Freiheit aus-
driicken und fiir das logische Atom der Gesellschaft gehalten werden

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZOSISCHE KONTROVERSEN | 81

kann. Dieser dreiseitige Individualismus kann dann als soziologischer

Individualismus bezeichnet werden.

Soziologischer Individualismus

Der soziologische Individualismus Boudons postuliert drei Apriori

fiir eine soziologische Erkenntnistheorie:

a)

<)

die soziologische Analyse muss sich mit dem Individuum befas-
sen, das methodologisch als »Akteur« zu konzipieren ist (Boudon
1984: 62);

die Rationalitit des Akteurs ist komplex, d.h., sie ist weder nur
rational noch ginzlich irrational*'; beide Kategorien von Rationa-
litat muss die Soziologie im Rahmen einer logischen Sozialtheorie
analysieren konnen (ebd.: 56£t.);

die Akteure gehdren zu Interaktionssystemen, die ihre Handlun-
gen und Handlungsmdoglichkeiten mehr oder weniger bestimmen
(»kontextualisieren«).

Das dritte Apriori der Soziologie Boudons bleibt jedoch vage — was
versteht Boudon unter einem »Interaktionssystem«?

a)

Ein Interaktionssystem ist ein funktionales System, d.h., es gibt
einen Wechselwirkungsprozess zwischen den Rollen der Akteure.
Ein Akteur kann verschiedene Rollen gleichzeitig oder nacheinan-
der, befristet oder ein Leben lang iibernehmen, ohne dass diese
Rollen ihn jedoch vollstindig definieren. Diese Analyse soll ein
flexibles Verhiltnis zwischen Akteur und Rolle entfalten, um die
Entwicklung der funktional-soziologischen Perspektive zu férdern.
Diese Perspektive allein begriindet indes noch keine komplette
Analyse, da sich die Soziologie auch mit »Interdependenzsyste-
men« beschiftigen muss. Darunter sind keine funktionalen Sys-
teme zu verstehen, d.h., sie setzen keine minimale Organisation
sozialer Beziehungen voraus (Boudon 1980: 81-113).

Wenn der Arzt ein Rezept ausstellt, wenn der Schriftsteller an
einem Buch arbeitet, wenn ein Professor lehrt, dann spielen diese

1 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | BOURDIEU LESEN

9

Akteure Rollen. Wenn aber ein Student sich dafiir entscheidet,
Soziologie zu studieren, spielt er keine Rolle im Sinne Boudons. Er
verhilt sich in Bezug auf andere Studenten, die ebenfalls Soziolo-
gie oder ein anderes Fach gewihlt haben und wihlt diese oder jene
Richtung, ohne genau zu wissen, wohin sie ihn fithren wird. Seine
Entscheidung wird auch von den Wahlhandlungen anderer Per-
sonen beeinflusst, die sich in der gleichen Situation befinden. In
solchen Interdependenzsystemen werden die Handlungen des
Akteurs Folgen haben, die er nicht voraussehen konnte und viel-
leicht auch nicht erzielen wollte. Die Gesellschaft besteht aus sol-
chen Interdependenzsystemen, in denen Aggregateffekte produ-
ziert werden, die Boudon auch »Austrittseffekte« nennt (vgl. Bou-
don 1973: 8f.; auch 1984: 6G61L.).

Diese Austrittseffekte werden dadurch charakterisiert, dass sie vom
Akteur nicht intendiert wurden, sondern aus der Interdependenz
der Akteure entstehen. Boudon entwirft eine Typologie von Aus-
trittseffekten, von denen er einige als »perverse Effekte« bezeichnet

(ebd.).#*

Sozio-logische Soziologie

Auf diese Weise werden Objekt (die kontextualisiert-individuelle

Handlung) und Ziel (die Erklirung rationaler und irrationaler Hand-

lungen) der Soziologie definiert. Das Mittel dafiir besteht fiir Boudon

in der Entwicklung sozio-logischer Theorien (vgl. Boudon 1999: 349-

387), die er mit drei theoretischen Folgerungen (vgl. Boudon 1980:

187-213) verkntipft:

a)

Das Subjekt der Soziologie ist der Homo Sociologicus (Boudon 1977:
187f.; 1984: 55); diesen Begriff wihlt Boudon bewusst, um seine
Soziologie von ckonomischen Analysen abzusetzen. Der Homo
Sociologicus kann nicht auf den Homo Oeconomicus reduziert
werden, da er nicht nur von seinem Eigennutz getrieben wird,
sondern auch von Gewohnheiten und tibernommenen sozialen,
ethischen und politischen Werten. Es gibt darum keine eindeutig
festzustellende beste, d.h. rationalste Wahl fiir einen Akteur. Die

»beste Wahl« ist selten klar, da sie von den unterschiedlichen so-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZOSISCHE KONTROVERSEN | 83

zialen Kontexten, in denen der Akteur sich bewegt, von seinen
sozialen Rollen, von seiner psychischen Verfassung und von seiner
Lebensgeschichte abhingt.

b) Jenseits der Opposition Determinismus vs. Freiheit (Boudon 1977:
12ff., 187ff.): Die Wahlméglichkeiten des Akteurs zeigen, dass er —
anders als bei Bourdieu — nicht von seinem sozio-kulturellen Erbe
determiniert wird. Dies bedeutet jedoch nicht, dass er vollig frei ist,
sein Verhalten zu wihlen. Immer wenn er sozialen Optionen
gegeniibersteht, sind seine Wahlmdoglichkeiten in unterschiedli-
chem Mafe begrenzt. So kann ich mich zwar frei entscheiden, ob
ich ins Kino oder ins Schwimmbad gehen will, jedoch nicht die
Hohe meines Gehaltes festsetzen, wenn ich die Arbeitsstelle an-
nehmen will, die mir gerade angeboten wird.

c) Jenseits der Opposition Objektivismus vs. Subjektivismus: Boudon folgt
Max Weber darin, dass die Methode der Soziologie in der verste-
henden Analyse liegt. Verstehen in seinem Sinne bedeutet aber
nicht, dass hierzu subjektive Deutungsmittel verwendet werden
sollen. Vielmehr soll die individuelle Lage und Erfahrung des
Akteurs in die Analyse einflieRen, um priifen zu kénnen, inwie-
weit die theoretische Erklirung gelten kann, die konstruiert wird.#

Die Prinzipien der Soziologie Boudons unterscheiden sich also stark
von denen Bourdieus (vgl. Boudon/Bourricaud 1982: 310), dessen
Soziologie der Machtbeziehungen zwischen Identitit und Differenz
der Akteure eine logische Theorie ihres Sozialsinnes entgegengestellt
wird. Dieser Sozialsinn liegt der Konstitution von Gesellschaft zu-
grunde. Dies bedeutet bei Boudon jedoch, dass die sozialen Akteure
eher die Gesellschaft produzieren, als dass sie von dieser produziert
werden. Die Beziehung zwischen den erkenntnistheoretischen Ebe-
nen von Individualitit und Gesellschaft ist damit keine dialektische,
sondern eine sozio-logische*#, in der die Summe der Handlungen
eine Gesellschaft produziert, die dann von den Akteuren unabhingig
wird. Das Ganze ist mehr als die Summe seiner Teile, und funktio-
niert nach anderen, eigenen Prinzipien und Regeln. Boudon kann also
die Voraussetzung Bourdieus, dass Individualitit wie Gesellschaft auf
dialektische Machtbeziehungen reduziert und damit erklirt werden
koénnen, nicht teilen.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | BOURDIEU LESEN

Eine individualistische Soziologie des Ausbildungssystems

Die Opposition zu Bourdieu erscheint am deutlichsten in Boudons
Soziologie des Ausbildungssystems. Bourdieu vertritt die These, dass
die Selektion der Schiiler in der Schule dem allgemeinen Prinzip der
(Re-)Produktion »legitimer«, d.h. herrschender Sozialordnung folgt
und die angebliche Gleichheit der Chancen im Ausbildungssystem die
Machtbeziehungen lediglich verhiillt. Ahnlich wie Bourdieu arbeitet
Boudon mit statistischem Material, gelangt aber aufgrund seiner
Theorie zu einer umgekehrten Folgerung: Er sieht tatsichlich eine
intendierte Demokratisierung der Chancen im Ausbildungssystem,
wihrend die Produktion von ungleichen Chancen nur als deren per-
verser Effekt zu erkliren ist.

Boudon erkennt zwar ebenfalls einen Einfluss des sozio-kultu-
rellen Erbes auf den schulischen Erfolg. Nach Bourdieu variiert dieser
Erfolg entsprechend dem sozialen Status und dem sozialen Niveau.
Fuir Boudon ist dies jedoch eine synchronisierende Betrachtungsweise,
welche die Wahlméglichkeiten und Einschitzungen der Akteure ver-
nachlissigt und vergisst, dass sich jeder Akteur in jeder Etappe seines
Ausbildungsverlaufs nach seinen nichsten Schritten fragt und seinen
Weg jeweils auswihlt. Um diese Laufbahn zu verstehen, muss nach
der Wahrnehmung der situierten Akteure gefragt werden, insbeson-
dere nach dem subjektiven Interesse, das die Schiiler in ihre weiteren
Fortbewegungsmoglichkeiten investieren. Ihre Entscheidungen wer-
den jedesmal vom erwarteten Nutzen und den vorausgesehenen Kos-
ten der angezielten sozialen Stellung abhingen. Mit anderen Worten:
Die Laufbahn im Ausbildungssystem enthilt Risiken, deren Grad
individuell variiert, und deren personliche Einschitzung stindig vor
die Alternative stellt, die Ausbildung zu beenden oder sie weiterzufiih-
ren.

Auf lange Sicht wirken dabei die Effekte und Austrittseffekte der
sozialen Positionen stirker als die Einfliisse des sozio-kulturellen
Erbes. Allerdings steigt auch parallel dazu die Moglichkeit der Entste-
hung »perverser Effekte«, wie am Beispiel der Demokratisierung des
Ausbildungssystems gezeigt werden kann® Diese Demokratisie-
rung, Teil der Erweiterung sozio-kultureller Mobilitdtschancen in der
Gesellschaft (vgl. Boudon 1973: 35, 301-309), gibt nicht dem einzelnen

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZOSISCHE KONTROVERSEN | 85

Arbeitersohn mehr Chancen, ein Universititsstudium aufzunehmen,
sondern den Arbeiters6hnen als soziale Gruppe. Daraus ergeben sich
zwei Folgen:

a) Obwohl sich die sozialen Ungleichheiten vor dem Ausbildungssys-
tem reduziert haben und die Schulbesuchsquote sich erhsht hat,
konnte Boudon anhand statistischer Untersuchungen zeigen, dass
dies nicht fiir eine Steigerung der sozio-kulturellen Mobilitit insge-
samt spricht.

b) Die Demokratisierung hat mehr und unterschiedlichen sozialen
Akteuren die Tiiren der Schulen und Hochschulen geéffnet. Dies
verlagert aber die sozialen Ungleichheiten ins Ausbildungssystem,
was dort zu einer stirkeren Konkurrenz fithrt. Dies wiirde jedoch
nicht gegen eine Steigerung der sozio-kulturellen Mobilitit spre-
chen.

In beiden Fillen argumentiert Boudon gegen die These einer dialekti-
schen Beziehung zwischen den Chancen des Ausbildungserfolgs und
des sozialen Erfolgs. Die Akteure der herrschenden sozialen Klassen
werden nicht zwangsldufig im Ausbildungssystem herrschen und
auch dort die herrschenden sozialen Positionen erreichen. Die Unter-
schiede innerhalb des Ausbildungssystems miissen also nicht den
gesellschaftlichen Unterschieden entsprechen bzw. diese reproduzie-
ren.

Erkenntnistheoretisch bedeutet dies fiir Boudon, sowohl die Kom-
ponente der Macht, die nach Bourdieu jeder Beziehung zugrunde
liegt, wie auch die Machtbeziehung zwischen Identitit und Differenz
abzulehnen. Doch lassen diese sich auch anders konzipieren, wie die
politische Soziologie Alain Touraines zeigt.

Alain Touraine. Das engagierte Subjekt als
kulturelles Projekt

»Wir brauchen weder ministeriellen guten Willen noch ein kurzge-
fasstes Pamphlet, sondern Uberlegungen und Handlungen, die dazu
fithren, den sozialen Protesten mehr Einfluss zu geben, und gleichzei-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | BOURDIEU LESEN

tig die Handlungsmoglichkeiten der Regierung besser zu verstehen«
(Touraine 1998; Ubersetzung CP). In diesem Schluss eines Artikels
fur die franzosische Zeitschrift Libération hat Touraine den Impetus
seiner Sozialtheorie zusammengefasst, welche zwar konzeptuell nicht
in dem Mafle ausgearbeitet ist wie bei Bourdieu und Boudon, aber
nicht weniger empiriebezogen. Bei Touraine steht insbesondere ein
Konzept im Zentrum: das engagierte Subjekt als kulturelles Projekt.
Damit versucht er zu zeigen, dass die gesellschaftlichen Machtbezie-
hungen anders konzipiert werden konnen als bei Bourdieu. Macht ist
nach Touraine keine dialektische Beziehung zwischen Identitit und
Differenzen der Akteure, sondern die kreative Kraft der differenzierten
Akteure, die Ordnung, also die Struktur der Gesellschaft, zu verin-
dern.

Macht als Kraft der Selbststandigkeit

Touraine erkennt solche Akteure in den »neuen sozialen Bewegun-
gen« im Gefolge des Mai 68. Die Studentenbewegung sei »eine sozia-
le Bewegung, d.h. eine Aktion, die von besonderen Gesellschaftsgrup-
pen gefithrt wird, um die Kontrolle des gesellschaftlichen Wandels zu
tibernehmen. Thre Ziele und ihr Sinn sind politisch und diirfen also
nicht vom Bewuftsein der Akteure, auch nicht von der Krise der Uni-
versititsorganisation her verstanden werden, sondern von den Kon-
flikten und Widerspriichen der Gesellschaft und ihres sozialen und
politischen Systems« (Touraine 1972: 97).

Thre Forderungen entsprechen den post-industriellen Gesellschaf-
ten, die von »kulturellen Industrien« beherrscht werden, und sie zei-
gen eine engere Verkniipfung mit der Freiheit des Subjektes. Anders
als Boudon konstruiert Touraine seinen Subjektbegriff nicht in Bezug
auf das Individuelle.#° Das Subjekt ist insofern ein Ausdruck fiir
»soziale Bewegungen, als diese direkt oder indirekt seine Freiheit
verteidigen. Es verbindet die Kraft der Kombination der Welten ins-
trumentaler Rationalitit und kultureller Identititen, kurzum: die Kraft
der Autonomie jedes Akteurs und jeder Gesellschaft fiir die Konstitu-
tion und Entwicklung von sozio-kulturellen Beziehungen.#’ Anders
als der Akteur Bourdieus, der von den gesellschaftlichen Unterschie-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZOSISCHE KONTROVERSEN | 87

den bestimmt wird, kann sich das Subjekt Touraines von diesen Un-
terschieden befreien. Was aber motiviert diese Befreiung?

Befreiende Macht

Nach Touraine gilt das klassische Modell der Gesellschaft, das uns die
Aufklirung hinterlassen hat, nicht mehr.#® Dieses lieferte eine ratio-
nalistische Auffassung der Welt, der Gesellschaft, des Individuums,
welche die Innen- und Auflenwelt in biniren Kategorien wie »Gut/
Bose«, »Krieg/Frieden«, »Konig/Volk« definierte. Anders gesagt: Es
galt eine verbindliche Darstellung der Ordnung, die im Alltagsleben
selbstverstindlich war. Heute dagegen, so Touraine weiter, glaubt
niemand mehr an den paternalistischen Wohlfahrtsstaat und die
schiitzende Kraft der Gesellschaft. Jedem ist bewusst, dass sich die
Einheit der zeitgendssischen Gesellschaft auflést und den Individuen
und Volkern weltweit ein zunehmend pragmatischerer und rationelle-
rer Lebensstil abgefordert wird.

Diese Entwicklung (post-)moderner Gesellschaften produziert
Touraine zufolge jedoch gleichzeitig eine Pluralitit der Interessen, der
Meinungen und der Kulturen: eine Kraftressource der Autonomie des
Subjekts, die von jedem Akteur mobilisiert werden kann, um damit
eine neue pluralistische gesellschaftliche Ordnung mitzugestalten.
Diese steht dem von der globalen Okonomie produzierten Trend der
Rationalisierung und Homogenisierung der Akteure und der Gesell-
schaften kontrir gegeniiber. Die entscheidende sozio-kulturelle Auf-
gabe jeder Gesellschaft muss es sein, die Akteure zum persénlichen
»Widerstand«*® gegen die Macht der Okonomie zu fithren. Auf die-
sem Wege kann ein Subjekt entstehen, das weder dem Modell des
»guten« Mitglieds noch dem des ausgeschlossenen Subjekts ent-
spricht. Das Subjekt (post-)moderner Gesellschaften ist der selbst-
stindige Akteur, der fiir seine eigene Geschichte verantwortlich ist. Er
wendet sich innerhalb der Gesellschaft gegen diese, um Macht als Kraft
autonomer sozialer Beziehungen zu entwickeln. Sein kulturelles Pro-
jekt lautet, eine Rekonstruktion der Gesellschaft und ihrer Macht
durch die Assoziation mit den anderen zu schaffen, die immer in
ihrer Subjektivitit als autonome Akteure anerkannt werden miissen.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | BOURDIEU LESEN

Das Beispiel des Ausbildungssystems

Anhand seiner »sozialen Moral«’® des Subjekts und seiner Konzep-
tion von Macht und Machtbeziehungen entwickelt Touraine eine
Analyse des Ausbildungssystems, die Bourdieus Theorie des sozio-
kulturellen Erbes entgegensteht. Fiir Touraine, der sich hier dem
Standpunkt Boudons anndhert, ist das Problem des Ausbildungssys-
tems ein 6konomisches Problem geworden und muss darum nach
den ckonomischen Marktregeln verstanden werden. Zwar verfiigen
die Schulen und Hochschulen weiterhin tiber die Ausbildungsange-
bote, die zwischen Familie und Berufswelt vermitteln. Aber diese
traditionellen Institutionen verlieren mehr und mehr die Moglichkeit,
die Jugend zu sozialisieren. Da die Schiiler und Studenten die Res-
sourcen ihrer Selbststindigkeit nicht mehr in den Systemen von Fami-
lie oder Berufswelt finden, versuchen sie, diese im Ausbildungssystem
zu finden. Dies verschirft ihre Konkurrenz sowohl innerhalb des Aus-
bildungssystems wie auch zuvor in der Familie und anschliefend in
der Berufswelt, wodurch wiederum soziale sowie (hoch-)schulische
Ungleichheiten verstirkt werden. Deren Ursache liegt nicht in den
Unterschieden zwischen sozialen Akteuren und zwischen ihren ent-
sprechenden sozialen Klassen, sondern in der Trennung zwischen
Akteuren und Systemen. Die Konkurrenz im Ausbildungssystem ist
ein Symptom der Trennung zwischen Familie, Ausbildungssystem
und Arbeitswelt sowie zwischen den Akteuren, die diese Systeme
konstruieren.

Gleichzeitig macht Touraine aber auch deutlich, dass diese Tren-
nung fiir die Gesellschaft wie fiir die Akteure eine Pluralitit neuer
Moglichkeiten eréffnet, die ihnen erlauben, Familie, Ausbildungssys-
tem und Berufswelt sowie deren Beziehungen untereinander neu zu
konzipieren. Dafiir miissen sich Akteure wie Gesellschaft selbst mobi-
lisieren und sich selbststindig dem Projekt widmen, die Ordnung der
Gesellschaft neu zu kreieren. So konnen etwa Schiiler und Studenten
eine alternative Kultur schaffen, die fihig wire, die Verbindungen
zwischen Familie, Schule und Arbeitsmarkt auf eine neue Grundlage
zu stellen. Die Entwicklung solcher Beziehungen kann die (hoch-)
schulischen und sozialen Ungleichheiten vermindern, indem sie

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZOSISCHE KONTROVERSEN | 89

andere Integrationsméglichkeiten innerhalb der Gesellschaft schafft.>*
Was wire diese neue Kultur?

Nach Francois Dubet, der in seiner Soziologie der Erfahrung eine
dhnliche Richtung einschligt (Dubet 1992, 1994), wire diese Kultur
eine, die die Pluralitit der Erfahrungen von Minderheiten in einer
pluralistischen Gesellschaft integrieren konnte. In seiner Analyse der
Erfahrungen in problematischen Vierteln der franzosischen Metropo-
len stellt er z.B. fest, dass die Jugend der »banlieues« eine starke So-
zialkultur des Widerstandes entwickelt. Diese »contre-culture« wird
allgemein hiufig fir eine Bedrohung gehalten und beschuldigt, die
Gesellschaft zu zerstoren. Dubet zufolge ist sie jedoch auch eine
»pour-culture«, die versucht, durch ihre je eigenen Kombinationen
von Handlungslogiken gesellschaftlich bedeutsam zu werden, um die
Gesellschaft zu pluralisieren. »Jugend« ist weder eine »praktische«
noch eine »rechtliche« noch eine »theoretische« Kategorie, sondern
eine historische situierte Erfahrung, ein Subjekt im Sinne Touraines,
das originire sozio-kulturelle Entwicklungsperspektiven in die Gesell-
schaft einbringt. Damit kann sie zur Ressource der Autonomie der
Akteure werden.

Alain Caillé. »\Weder Holismus, noch
Individualismus«

Mit dieser Formulierung fiihrt Alain Caillé in eine Kritik ein, die sich
sowohl gegen Bourdieu (als Verteidiger des Holismus) als auch gegen
Boudon und Touraine (als Vertreter des Individualismus) richtet

(Caillé 19906).
Gegen den Individualismus

Fur Touraine war das Subjekt dadurch motiviert, dass es die Verbin-
dungen zwischen den verschiedenen gesellschaftlichen Systemen
optimieren muss, um das Projekt der »pluralisierten Gesellschaft« zu
verwirklichen. Seine Konzeption des Subjekts — von dessen Macht und
Autonomie — blieb jedoch abstrakt; und Subjektivitit verliert ihre

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | BOURDIEU LESEN

Autonomie in den praktischen Beziehungen zwischen Akteuren und
Systemen. Die Bedingungen der Macht und der Machtbeziehungen
sind immer unter verschiedenen sozialen Akteuren geteilt. Um zu
verstehen, wie eine gesellschaftliche Mobilisierung der Akteure im
Sinne Touraines erfolgen kann, muss daher, so Caillé, die Logik der
Macht auf der Basis der Logik dieser sozialen Beziehungen verstanden
werden, um schliefllich vor diesem Hintergrund die unterschiedlichen
Formen von Macht zu verstehen.

Nach Caillé gelingt es Boudon jedoch nicht, die soziale Logik der
Beziehungen mit seiner logischen Erkenntnistheorie der sozialen Ra-
tionalitit der Akteure zu erkliren. Diejenigen Beziehungen, die er
nicht begreifen kann, muss er darum als »perverse Effekte« von Hand-
lungen bezeichnen. Und selbst wenn diese individualistische Logik fiir
die Konstruktion eines Teils der sozialen Beziehungen zutrifft, heifdt
das noch nicht, dass sie deren Grundlogik erkennen kénne.

Kritik der soziologischen Erkenntnistheorie Bourdieus

Bourdieu hat mit seinem Unterschiedsbegrift auf diese Logik auf-
merksam gemacht. Aber er setzt damit immer voraus, dass soziale
Beziehungen nur existieren kénnen, wenn es dem Akteur gelingt,
seinen Unterschied als soziale Unterscheidung anerkennen zu lassen.
Diese Konzeption ist insofern problematisch, als sie die Logik sozialer
Beziehungen von dem Gewinn oder Verlust von Unterscheidungen
abhingig macht. Fiir Caillé heifst das, »die soziale Beziehung als eine
erweiterte Modalitit der 6konomischen Beziehungen zu begreifen«
(Caillé 1994: 81). Nach Bourdieu hingt die Konstruktion sozialer Be-
ziehungen von einem Markt ab, auf dem Unterschiede und unter-
schiedliche (symbolische, kulturelle, soziale, 6konomische) Giiter
angeboten und nachgefragt werden. Die Machtkomponente des Un-
terschiedsbegriffs ist also eine 6konomische: Es geht um Gewinne aus
den sozialen Beziehungen, die dafiir konstruiert werden. Von dieser
Metapher hingt die Erklarungskraft der soziologischen Erkenntnis-
theorie Bourdieus ab.

Wenn aber die Gesellschaft als Summe von Beziehungen, anders
als bei Bourdieu, nicht als Markt der Unterschiede und Unterschei-
dungen funktioniert, dann kann Bourdieus Theorie die Konstitution,

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZOSISCHE KONTROVERSEN | 91T

die Entwicklung und die Macht sozialer Beziehungen sowie die darin
produzierten Identititen und Differenzen nicht grundsitzlich verste-
hen und erkliren. Seine Erkenntnistheorie kann zwar einen Teil der
praktischen Beziehungen begreifen, nimlich diejenigen, in denen die
Akteure versuchen, voneinander zu profitieren, einander zu benutzen,
um ihre soziale Karriere anerkennen zu lassen. Aber die soziale Logik
dieser Art von Beziehungen kann nach Caillé nicht auf die gesamte
Praxis sozialer Beziehungen verallgemeinert werden.

Was dann von der soziologischen Erkenntnistheorie Bourdieus
noch bleibt, ist allein die Intuition, das Objekt der Soziologie sei die
soziale Beziehung. Wie aber kénnen deren Konstitution und Entwick-
lungslogik erkannt werden, wenn nicht nach seiner Logik der feinen
Unterschiede? Caillé beantwortet diese Frage, indem er auf die Prinzi-
pien der Gabe von Marcel Mauss zuriickgreift.

Zurilick zu Mauss

In den Jahren 1923-24 schreibt Marcel Mauss, der Neffe Emile Durk-
heims, seinen berithmten Essay Die Gabe (Mauss 1968). Anhand von
anthropologischen Materialien und von Beispielen aus den ethnologi-
schen Analysen Bronislaw Malinowskis gelangt er zur Schlussfolge-
rung, die Gabe als Urform sozio-kultureller Beziehungen anzusehen.
Die industriellen Gesellschaften sollten dies verstehen, um ihre Le-
bensfithrung verindern zu konnen und das, was als Wertvollstes
in ihnen verborgen liegt, zu fordern: die Vergesellschaftung durch
die Zirkulation des Gebens, Empfangens und Erwiderns. Dies ist
die »magische Formel« der Gabe, die Claude Lévi-Strauss (vgl. Lévi-
Strauss 1967) spiter im Sinne einer strukturellen Austauschtheorie ver-
allgemeinert hat. Caillé folgt beiden Autoren beziiglich deren Interes-
se fuir die Prozesse der sozialen Beziehungen. Insbesondere macht er
auf die vier Pole der Gabe aufmerksam, von denen Mauss spricht:
Freiheit, Interesse, Schuldfreiheit und Zwang. Caillé nimmt diese Pole
auf und entwickelt damit die Basis seiner Erkenntnistheorie der sozia-
len Beziehungen.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | BOURDIEU LESEN

Die Prinzipien der Gabe

Caillé strukturiert und systematisiert die Prinzipien der Gabe, die im
Werk Mauss’ nicht niher ausgearbeitet wurden und zeigt zunichst,
dass die Gabe nicht nur von einer der Bedeutungen jener vier Pole her
verstanden werden kann. Sie ist nie nur eine interessierte, schuldfreie,
freie oder gezwungene soziale Beziehung, sondern ihre praktische
Bedeutung im Alltagsleben oszilliert zwischen diesen vier Prinzipien.>
Caillé schligt vor, diese zu kombinieren. Er versucht damit, die drei
Momente der Gabe bei Mauss (Geben, Empfangen, Erwidern) neu zu
interpretieren: »Bin ich verpflichtet, gebe ich also, um zu erwidern
[Verbindung Zwang-Freiheit, mit mehr Zwang als Freiheit; CP]. Bin
ich interessiert, gebe ich also, um zu empfangen [Verbindung Interes-
se—Schuldfreiheit, mit mehr Interesse als Schuldfreiheit; CP]. Bin ich
gliicklich, gebe ich also, um zu geben [Verbindung Schuldfreiheit—
Zwang, mit mehr Schuldfreiheit als Zwang; CP]. Frei gebe ich jenseits
des Begehrens zu geben, zu empfangen oder zu erwidern [Verbindung
Freiheit-Interesse, mit mehr Freiheit als Interesse; CP]« (Caillé 1991:
110; Ubersetzung CP).

Diese minimale Struktur definiert Caillé nicht im Sinne des
Strukturalismus als feste Struktur jeder sozialen Beziehung, sondern
im Sinne des Zirkulationsprozesses der Gabe bei Mauss. Wie dieser
zeigte, unterhalten die Momente des Gebens, Empfangens und Erwi-
derns die praktische Zirkulation von Dingen, Menschen und Mittei-
lungen in einer Gesellschaft, die von der 6konomischen Zirkulation
von Waren noch nicht dominiert wird. Die Zirkulation der Gabe for-
dert weder Profite noch Akkumulationsprozesse der gesellschaftlichen
Giiter, sondern die gleichgewichtige Stabilitit und die Regulation der
Gesellschaften durch die von ihren sozialen Akteuren konstituierten
und entwickelten sozialen Beziehungen.

In seiner Interpretation der Gabe verallgemeinert Caillé diese
Betrachtung Mauss’ auf jede soziale Beziehung und setzt als konstitu-
tives Merkmal ihre Strukturierung auf der Basis der Kombinationen
der Gabeprinzipien voraus. Soziale Beziehungen kénnen darum
grundsitzlich nicht nach der 6konomischen Logik von Angebot und
Nachfrage funktionieren. Interesse, Freiheit und Schuldfreiheit setzen
immer eine Verpflichtung der Akteure aufeinander voraus. Diese

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZOSISCHE KONTROVERSEN | 93

Pflicht wird ihrerseits immer von den Interessen, der Freiheit und der
Schuldfreiheit der Akteure relativiert. Warum also bezieht man sich
aufeinander, wenn die sozialen Beziehungen keine Profite bringen?
Um, so Caillé, die Prinzipien der Konstitution sozialer Beziehungen
auf die anderen Akteure zu tibertragen. Damit wird die weitere Struk-
turierung der sozialen Beziehungen, von denen das Leben der Gesell-
schaft und ihrer Akteure abhingt, geférdert. Durch Geben—-Emp-
fangen—Erwidern gebe ich dem anderen mehr als das, was ich ihm
gebe; ich gebe thm das Prinzip der Gabe, damit er an diesem Zirkula-
tionsprozess teilnimmt und das Prinzip der Gabe weitergibt. Gleiches
gilt fiir die sozialen Beziehungen. Wenn ich mich auf jemanden ande-
ren beziehe, gebe ich ihm nicht nur die Moglichkeit, mit mir eine
soziale Beziehung aufzunehmen, sondern das Prinzip der Beziehung
selbst: sich auf jemanden zu beziehen.

Die Bedrohung der Prinzipien der Gabe

Caillé betont nicht nur die Wichtigkeit dieses Zirkulationsprozesses
fir die Strukturierung jeder sozialen Beziehung, sondern er zeigt
gleichzeitig, dass dieser Prozess in unseren modernen Gesellschaften
bedroht ist. Deren Dynamik produziert Profite und Akkumulationen
von Vermogen, fiir die ein erheblicher Preis zu zahlen ist: wachsende
gesellschaftliche Ungleichheiten, Armut, Anwachsen individueller
und staatlicher Schulden usw. Dies bedeutet nicht, dass sich soziale
Beziehungen in der modernen Gesellschaft nicht mehr strukturieren
konnen, sondern dass ihre Prinzipien durch 6konomische Prinzipien
gefihrdet werden.

Caillé zeigt, dass der Zyklus Geben—-Empfangen—Erwidern in der
modernen Gesellschaft mit einem komplementiren Zyklus von Neh-
men-Ablehnen—Festhalten gekoppelt werden kann (Caillé 1991: 111)
und erklirt damit, dass die moderne Gesellschaft grundsitzlich immer
durch soziale Beziehungen strukturiert wird, deren Dynamik auf den
Prinzipien der Gabe beruht. Aber ihre Entwicklung produziert eine
konkurrierende Strukturierung, die durch die Verallgemeinerung der
Prinzipien der Wirtschaftswelt in die Gesellschaft erfolgt. Diese Struk-
turierung versteht Caillé als Zirkulationsprozess von Nehmen-Ab-
lehnen-Festhalten, der jenseits von Zwang, Freiheit, Interesse und

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | BOURDIEU LESEN

Schuldfreiheit hergestellt werden kann. In diesem Prozess kann das,
was ein Akteur einem anderen gibt, von diesem anderen Akteur ge-
nommen, ohne je in irgendeiner Form erwidert zu werden. Aus
dieser Struktur kann sich keine soziale Beziehung ergeben. In dem
Mafle, in dem diese Struktur die modernen Gesellschaften durch-
dringt, macht sie soziale Beziehungen unméglich.

Nach Caillé muss darum eine zeitgemifie soziologische Erkennt-
nistheorie beide Prozesse der Strukturierung sozialer Beziehungen
(Geben-Empfangen—Erwidern und Nehmen-Ablehnen—Festhalten)
in der modernen Gesellschaft erfassen. Dies wiirde dann auch eine
Konzeption von Macht erméglichen, die sich von der Bourdieus radi-
kal unterscheidet. Macht soll dabei nicht mehr als Macht der Unter-
schiede konzipiert werden, sondern als Macht der Strukturierung
sozialer Beziehungen auf der Basis der Gabeprinzipien.

Weitere Positionen der Kritik

Die Kritik an Bourdieus Erkenntnistheorie der Unterschiede wurde
nicht nur von auflerhalb gefiihrt, sondern auch von einigen der ehe-
maligen Mitarbeiter Bourdieus. So betonen Jean-Claude Passeron, der
mit Bourdieu zusammen verschiedene Biicher verfasst hat (vgl. Bour-
dieu/Passeron 1964; 1970) und Claude Grignon in Le savant et le
populaire (1989) die Begrenztheit einer Soziologie, die sich fast nur auf
die Logik von Herrschaft konzentriere und deshalb die Logik des so-
zialen Sinnes nicht hinreichend erfassen kénne. Bourdieu konzipiere
Machtbeziehungen einseitig im Sinne der gesellschaftlichen Hierar-
chie. Es gebe aber eine andere wichtige Dimension der Gesellschaft,
die die Entwicklung von Beziehungen auf gleichem gesellschaftlichem
Niveau bezeichne. Wie bereits Michel de Certeau et al. (1980) gezeigt
haben, entwickelten sich Solidarititen und Kulturen der Nahe zwi-
schen solchen Personen, die keine gesellschaftlichen Profite durch
Unterscheidungsstrategien suchten, sondern durch Kommunikation
und Teilung ihrer Differenzen zusammen leben wollten. Durch die-
sen Pluralismus von Lebensformen und deren Austausch wiirden
komplexe gesellschaftliche Bewegungen und Verschiebungen bedingt,
die ebenfalls vom Soziologen verstanden werden miissten. Um aber

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZOSISCHE KONTROVERSEN | 95

eine soziologische Theorie in diesem Sinne zu entwickeln, bediirfe
eine solche Analyse einer solideren erkenntnistheoretischen Basis.

In diesem Sinne formuliert Passeron in Le raisonnement sociologi-
que (1991) noch eine zweite Kritik an die Soziologie Bourdieus. Dessen
Theorie leide darunter, dass sie Geschichte und Soziologie metho-
dologisch unbefriedigend koppele. So habe die Soziologie bei Bour-
dieu zwar ihre Sprache, die sich auf quasi-experimentelle Methoden
beziehe (z.B. Untersuchungen anhand von Umfragen). Sie muss aber
auch, so Passeron, auf den geschichtlichen Vergleich von Kontexten
achten. Wiirde sie darauf verzichten, wiirden die Ergebnisse ihrer
Analysen zu schnell fiir allgemeingiiltige »Wahrheiten« gehalten.
Diese Kritik richtet sich insbesondere gegen das Buch, das Passeron
selbst mit Bourdieu herausgegeben hat: La reproduction (Bourdieu/
Passeron 1970b). Passeron kritisiert, dass sie darin die historische
Dimension der Position der (Hoch-)Schulen im franzésischen Ausbil-
dungssystem nicht geniigend beriicksichtigt hitten. Dies bedeute
nicht, dass man in La reproduction falsche Ergebnisse verdffentlicht
habe, sondern dass die Theorie der Reproduktion von Klassenunter-
schieden durch die Konkurrenz der Unterschiede im Ausbildungssys-
tem, die dem Buch zugrunde liegt, nur fiir einen zeitlich und rdum-
lich begrenzten Fall gilte. Deshalb formuliert Passeron den Anspruch,
die Soziologie misse ihre Theorien auf begrenzte Bezirke beziehen,
d.h., sie solle keine »grand theory« anbieten, sondern soziologische
Perspektiven mittlerer Reichweite.

In den Biichern L’Amour et la justice comme compétences (Boltanski
1990) und Les économies de la grandeur (Boltanski/Thévenot 1991) stellt
Luc Boltanski, ein ehemaliger Kollege Bourdieus, eine alternative
Soziologie vor, deren Erkenntnistheorie nicht mehr vorgeworfen wer-
den kann, auf der Basis einer den Akteuren unbekannten Macht der
Unterschiede begriindet zu sein. Wie Bourdieu geht auch Boltanski
davon aus, dass die Wirklichkeit relational ist und dass die sozialen
Beziehungen Machtbeziehungen sind. Aber die Machteigenschaft
dieser Beziehungen liege nicht im Kampf der Unterschiede gegenein-
ander, sondern im bewussten Kampf der Akteure fiir ihre gesellschaft-
liche Anerkennung. Daher lehnt er die Grundannahme Bourdieus von
einer sich selbst nicht bewussten, d.h. teilweise verkannten Logik der
Praxis ab. Stattdessen spricht Boltanski von Menschen, die im Grunde

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | BOURDIEU LESEN

nur in zwei Ordnungen von Beziehungen (Streit und Frieden) und
nach der Polaritit Gleichheit/Ungleichheit leben kénnen. Die Kombi-
nationen zwischen diesen Ordnungen und ihren jeweils zwei Modali-
titen schaffen entweder den Boden fiir offene Beziehungen oder
Gewalt. Wenn die Soziologie Macht begreifen wolle, dann werde sie
deren Grundlage nicht in verborgenen Reproduktionsmechanismen
von Unterschieden finden, sondern in Legitimationsprozessen von
Konflikten und sozialer Ungerechtigkeit.

Im Grunde kénnen alle diese Kritiken in einer Frage zusammen-
gefasst werden: Ist die Wirklichkeit in der Weise relational, wie es
Bourdieu behauptet?

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relationismus

»Meine ganze wissenschaftliche Arbeit lebt [...] von der Uberzeugung,
daf? sich die innerste Logik der sozialen Welt nur erfassen lifit, wenn
man ganz in die Besonderheit einer empirischen, in der Geschichte
rdumlich und zeitlich bestimmbaren Realitit eindringt, aber nur, um
sie als »besonderen Fall des Moglichen« zu konstruieren, wie Gaston
Bachelard das nannte« (Bourdieu 1998: 14f.). Die auflerordentliche
Produktivitit, die beeindruckende Spannweite und das intellektuelle
und methodische Raffinement, die sich in Bourdieus Umsetzung
dieser Uberzeugung zeigen, sind in der Rezeption seines Werks zu
Recht immer wieder konstatiert worden. Diese Qualititen zeichnen
auch Bourdieus Beitrag zur soziologischen Erkenntnistheorie aus.
Dennoch soll hier abschliefiend auch auf eine Grenze dieser Erkennt-
nistheorie hingewiesen werden, an der Bourdieu mit seinen Uberle-
gungen innehilt.

Mit seiner Soziologie des Unterschieds erfasst Bourdieu die Wirk-
lichkeit als relationale Praxis, welche als Machtbeziehung zwischen
Identitit und Differenz verstanden wird. Bourdieu nimmt den Unter-
schied als Apriori seiner Soziologie, einzig beglaubigt durch den Sta-
tus von Evidenz, den er ihm verleiht. Das unbestreitbare factum bru-
tum des Unterschieds im Alltagsleben erhebt er damit zur Leitkatego-
rie seiner Erkenntnistheorie. Die im letzten Kapitel vorgestellten Kriti-
ken an Bourdieus Werk fragen nun nicht nach einer grundsitzlichen
Begriindung dieses Apriori »Unterschied«, sondern entwickeln je

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | BOURDIEU LESEN

eigene Konzeptionen von Unterschied auf der Basis alternativer
Apriori: der subjektiven Rationalitit bei Raymond Boudon, des auto-
nomen Subjekts bei Alain Touraine und der Zirkulation der Gabe bei
Alain Caillé.

Eine Kritik des Unterschiedsbegriffs miisste dagegen bei Bour-
dieus Auffassung des Relationismus ansetzen, die da an ihre Grenzen
stoft, wo er Relationen, also soziale Beziehungen, a priori setzt und
sozusagen als automatische Produktion und Reproduktion ihrer selbst
funktionieren lisst. Auf diese Weise lisst sich jedoch nicht die Genese
der hierbei stets vorausgesetzten Unterschiede erkliren. Sie liegen der
Existenz der Akteure und Felder immer schon zugrunde. Die Katego-
rien Habitus, Kapital und Feld erkliren bei niherer Betrachtung nur,
wie die vorausgesetzten Unterschiede jeweils praktisch bestimmt wer-
den und wie sie dann die Unterschiede als Unterscheidungen aner-
kennen lassen. Nehmen wir ein alltigliches Beispiel, den Gruf.

Ein Angestellter und sein Chef begegnen sich jeden Morgen auf
dem Flur und begriiRen sich. Sie sind unterschiedlich gekleidet, sie
unterscheiden sich in ihrer Kérperhaltung, der Angestellte griifit stets
zuerst, worauf der Chef den Grufl erwidert usw. In dieser Situation
verkdrpern beide einen bestimmten Habitus, der gleichzeitig die
wechselseitige Anerkennung ihrer unterschiedlichen sozialen Positio-
nen gewihrleistet. Mit Bourdieu kénnte man diese Situation als Bei-
spiel fiir die Machtbeziehung zwischen Identitit und Differenz begrei-
fen. Dabei wird gefragt, warum sie sich unterschiedlich griiRen, aber
nicht, warum sie sich tiberhaupt griifen. Wenn man eine Antwort auf
die zweite Frage sucht, dann hilft der Begriff des Unterschieds nicht
mehr weiter — man gelangt nur zur Feststellung, dass es sich beim
Griiflen um eine soziale Konvention handelt. Die Frage richtet sich
jedoch auf die konstitutiven Bedingungen des Griiflens, oder, allge-
mein gesprochen, auf die konstitutiven Bedingungen jeder sozialen
Beziehung: Wie ist Beziehung moglich?

Bourdieus implizite Antwort auf diese von ihm nicht mehr gestell-
te Frage besteht in der Reduktion der konstitutiven Bedingungen so-
zialer Beziehungen auf eine einzige: die Macht. Oder besser: Bourdieu
verlegt diese einzige Bedingung in die Beziehung selbst, indem er
Beziehung als Machtbeziehung identifiziert. Damit wird jedoch das
Problem nur verschoben: Welches wiren dann die konstitutiven Be-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELATIONISMUS | 99

dingungen von Macht? Fiir Bourdieu lautet die Antwort: Die konstitu-
tive Bedingung der Macht ist die Beziehung, die konstitutive Bedin-
gung der Beziehung ist die Macht.

Auf diese Weise wird der Unterschied zwischen Beziehung als
Gattungsbegriff und Macht als einer der moglichen Eigenschaften
dieser Gattung verwischt. Um dies zu vermeiden, miisste die erkennt-
nistheoretische Ebene der Konstitution sozialer Beziehungen betreten
werden. Auf dieser Ebene wiirden Beziehungen nicht mehr als Apriori
der Soziologie gelten, sondern als Gegenstand der sozial-anthropo-
logischen Frage nach den Bedingungen ihrer Moglichkeit. Erst in
diesem Rahmen lieRe sich dann die Frage beantworten, wie Macht als
eine der moglichen Eigenschaften von Beziehungen entstehen kann.
Der »Unterschied« wire dann ein zwar weiterhin wichtiger, aber eben
nur ein »besonderer Fall des Méglichen«.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen

1| Zur Einfuhrung in die Soziologie Bourdieus siehe den Ab-
schnitt »Empfehlenswerte Einfithrungstexte« im Literaturverzeichnis
S. 121f.

2 | Eine kurze Einleitung in Bourdieus Diskussion der Griin-
derviter der Soziologie bietet Wacquant (vgl. Wacquant 1995). In
einem Gesprich mit Pierre Thuillier, der auf das Problem, die unter-
schiedlichen Ansitze von Durkheim, Marx und Weber zu verbinden,
hinweist, entgegnet Bourdieu: »In der Wissenschaft lassen sich in
mehr als einem Fall Fortschritte nur erzielen, indem gegensitzliche
Theorien in Verbindung gebracht werden, die hiufig in Opposition
zueinander entwickelt worden sind. Dabei geht es nicht um jene
falschen eklektischen Synthesen, die hiufig in der Soziologie ihr
Unwesen getrieben haben« (Bourdieu 1993: 24).

3| Vgl. auch Durkheim 1981: 36f. und seine Einleitung zu den
Reégles de la méthode sociologique (1996: XVI-XVII).

4| Der »Soziologismus« Durkheims wurde schon zu seiner
Zeit stark kritisiert. Vgl. z.B. Déploige 1905, 1906, 1907, 1908, 1909
und die neuere Diskussion z.B. bei Anthony Giddens (vgl. Giddens
19771) sowie bei Massimo Borlandi und Laurent Mucchielli 1995.

5| »[D]as Wissen um die Realititen macht zum Realisten«
(Bourdieu 1993: 91).

6 | Bourdieu nennt dieses distanzierte Verhiltnis des Soziolo-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | BOURDIEU LESEN

gen zur Wirklichkeit »Aufienbeziehung« oder auch »objektivistische
Beziehung«; vgl. Bourdieu 1993: 30.

7 | Vgl. Berger/Luckmann 1980, die Bourdieu oft zitiert.

8 | Eine explizite Auseinandersetzung Bourdieus mit Weber
liegt vor in Bourdieu 2000; vgl. auch Bourdieu 1982b: 25.

9 | Vgl. Giddens 1988; Hennis 1996: 61; Mommsen 1974.

10 | Vgl. auch Weber 1972: 2-3, wo er vom »konstruierten rein
zweckrationalen Verlauf« des Handelns spricht, und im Allgemeinen
von »typenbildender wissenschaftlicher Betrachtung«.

11 | Eine Einfithrung in die Auseinandersetzung Bourdieus mit
Marx findet sich in Bourdieu/Boltanski 1975.

12 | Zu Begriff und Bedeutung des Habitus in Bourdieus Werk
vgl. Krais/Gebauer 2002.

13 | Warum spricht Bourdieu statt von Habitus nicht von Ge-
wohnheit? »Unter Gewohnheit wird spontan etwas Repetitives, Me-
chanisches, Automatisches, eher Reproduktives als Produktives ver-
standen. Ich wollte aber den Gedanken betonen, dafl der Habitus eine
sehr stark produktive Grofe ist. Der Habitus ist, kurz gesagt, ein
Produkt von Konditionierungen, das die objektive Logik der Konditio-
nierungen tendenziell reproduziert, sie dabei aber einer Verdnderung
unterwirft; er ist eine Art Transformationsmaschine, die dafiir sorgt,
dafl wir die sozialen Bedingungen unserer eigenen Produktion sre-
produzierens, aber auf eine relativ unvorhersehbare Art, auf eine Art,
dafl man nicht einfach mechanisch von der Kenntnis der Produk-
tionsbedingungen zur Kenntnis der Produkte gelangt« (Bourdieu
1993: 128).

14 | »Der Begriff Habitus schlieflt den Begriff Ethos mit ein [...J«
(Bourdieu 1993: 126).

15 | Der Begriff Disposition wurde im Laufe der Zeit von Bour-
dieu modifiziert. In Die feinen Unterschiede (1982) spielen die Disposi-
tionen eine »konstitutive« Rolle fiir »Habitus« und »Ethos« (Bourdieu
1982: 163f.) und werden als konzeptuelle Basis dieser Begriffe defi-
niert. In der Praktischen Vernunfi (1998) identifiziert er dagegen die
Dispositionen sowohl mit Habitus als auch mit Ethos (Bourdieu 1998:
17). Dies zeigt die Nihe der drei Begriffe.

16 | Vgl. hier insbesondere Bourdieu und de Saint Martin 19706.

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 103

17 | Bourdieu spricht hier auch von »sozialem Altern« (Bourdieu
1982:189).

18 | Bourdieu prizisiert, dass man Die feinen Unterschiede nicht
nur von einem relationalen, sondern auch von einem generativen
Standpunkt aus lesen miisse (Bourdieu 1998: 27).

19 | Diesen Unterschied zwischen Habitus und Kapital sowie
ihre Nihe zueinander formuliert Bourdieu so: »[...] der Habitus ist ja
auch ein Kapital, nur dass es, weil es inkorporiert ist, den Anschein
von etwas Angeborenem erweckt« (Bourdieu 1993: 127f.).

20 | Ein vergleichbares Beispiel findet sich bei Bourdieu 1993:
s74L.

21 | Bourdieu bezeichnet die Autodidakten unserer Zeit in Bezug
auf ihren Habitus als »neue Autodidaktenc, die lingere Zeit die Schu-
le besucht und dadurch einen >kultivierten< Bezug zur Kultur, aber
keinen Schulabschluss erworben haben oder doch nicht alle Abschliis-
se, die ihnen aufgrund ihrer urspriinglichen sozialen Position verhei-
Ren waren« (Bourdieu 1993: 12).

22 | Bourdieu verwendet manchmal auch das Wort »Libido«:
»Auch libido wire durchaus passend, um auszudriicken, was ich illu-
sio oder Investition genannt habe. [...] Ist doch die Arbeit der Sozia-
lisation der libido genau das, wodurch Triebe in spezifische Interessen
verwandelt werden, in sozial begriindete Interessen, die nur im Zu-
sammenhang mit einem sozialen Raum existieren, in dem bestimmte
Dinge wichtig und andere gleichgiiltig sind, und auch nur fiir Akteure,
die so sozialisiert, so konstituiert sind, dass sie die Unterschiede, die
den objektiven Unterschieden in diesem Raum entsprechen, auch
tatsdchlich machen« (Bourdieu 1998: 142f.).

23 | Zumindest in Bezug auf die generative Funktion des Habi-
tus spricht Bourdieu selbst von generativer Grammatik »in Analogie
zur generativen Grammatik von Chomsky«, betont allerdings gegen
diesen, dass er sie als »durch Erfahrung erworbene«, nicht als angebo-
rene auffasst (vgl. Bourdieu 1992b: 28).

24 | Zola gelingt dies durch die »Erfindung« einer neuen Schrift-
stellerfigur, des politisierten Intellektuellen; vgl. Pinto 1984.

25 | Vgl. dazu auch Labov 1993.

26 | Vgl. insbesondere Charle 19775 und 1977.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | BOURDIEU LESEN

27 | Zu Bourdieus Konzeption der Produktion des Glaubens vgl.
Bourdieu 1977.

28 | Vgl. die entsprechende Analyse von Castelnuovo und Ginz-
burg (1981) fiir die italienische Kunst.

29 | Vgl. zum besonderen Fall der »Avantgarde« der »Arts in-
cohérents« Grojnowski 1981 und die Bemerkungen von Riout 1981.

30 | Mit der Gegen-Kultur tritt eine andere, d.h. beherrschte
Kultur im Kunstfeld auf, die unter dem Namen »Avantgarde« aner-
kannt wird, und die als solche gegen die herrschenden Klassen des
Kunstfeldes kimpft, um selbst die herrschenden Positionen zu erlan-
gen: »Nichts steht einer derartigen Objektivierung ferner als jene artis-
tische Infragestellung der Kunst, der sich gewisse Kiinstler hingeben
[...], oder jene unter dem Etikett >Gegen-Kultur< firmierenden Manifes-
tationen, die schlicht nichts anderes machen als eine Kultur einer
anderen entgegenzusetzen — eine im relativ autonomen Feld der Kul-
turproduktion und -diffusion dominierte Kunst [...] einer dominanten
Kunst — und so die stets schon vorgesehene Rolle einer kulturellen
Avantgarde spielen, die durch ihre eigene Existenz am Fortspinnen
des kulturellen Spiel mitwirkt« (Bourdieu 1982: 390f., Fulnote 25).

31 | Bourdieu illustriert dies so: »Diese Kimpfe zwischen dem
sreinenc Schriftsteller oder Kiinstler, der keine anderen Abnehmer als
die eigenen Konkurrenten hat, von denen er Anerkennung erwartet,
und dem >buirgerlichen« Kiinstler, der Berithmtheit im gesellschaftli-
chen Leben und kommerziellen Erfolg anstrebt, sind eine der Haupt-
formen des Kampfs um die Durchsetzung des herrschenden Herr-
schaftsprinzips, der im Feld der Macht den Gegensatz zwischen den
>Intellektuellen< und den >Biirgerlichen< bestimmt [...]« (Bourdieu
1998: 69). Vgl. dazu auch Chamboredon 1975.

32| Vgl. zur die Geschichte dieser Geschiftsleute im 19. Jahr-
hundert Boime 1979.

33 | Vgl. dazu auch Genet 1997.

34 | Vgl. Bourdieu 1976: 122-132 iiber die Herrschaftsmodi.

35 | Vgl. dazu auch Goffman 1977 und Guillemin 1984.

36 | Hier denken wir auch an das Engagement Bourdieus zu-
gunsten der algerischen, insbesondere kabylischen Kultur.

37 | Vgl. dazu auch Benson 2000 und Riutort 2000.

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 105

38 | Spiter nuanciert Boudon diesen Ausdruck und versteht
unter methodologischem Individualismus das »Webersche Paradigma
des Handelns« (Boudon 1977: 230-235; vgl. auch Boudon 1984: 42).

39 | Hauptvertreter dieser Denkstrémung sind Georges C. Ho-
mans, Mancur Olson sowie die ckonomische Public School von James
Buchanan und Gordon Tullock. Vgl. insbesondere Homans 1958;
Olson 1992; Buchanan/Tullock 1962.

40 | Vgl. hier unter anderem die Werke von Albert O. Hirsch-
man, Michel Crozier, und Paul Lazarsfeld, insbesondere Hirschman
1984; Crozier 1970; Jahoda/Lazarsfeld/Zeisel 1975.

41 | Boudon lisst sich hier von der sozio-6konomischen Theorie
Vilfredo Paretos (Pareto 1917/1919: § 159) anregen. Nach Pareto reicht
das Handlungsmodell der Okonomie nicht aus, um das »unlogische«
Handeln von Individuen — d.h. Handlungen, die nicht rational erschei-
nen — zu erkliren. Daher schligt er vor, Okonomie und Soziologie
voneinander zu trennen: Die Okonomie solle sich mit den rationalen,
die Soziologie mit den irrationalen Handlungen der Individuen befas-
sen. Boudon 16st diese Trennung auf, indem er die Rationalitit der
Handlung nur in Bezug auf soziale Kontexte/Systeme betrachtet. Er
versucht so, eine allgemeine Theorie der Handlung zu konstruieren,
die die rationalen Handlungen als Grenzfall der soziologischen Analy-
se betrachtet.

42| Z.B. kann die Angst der Sparer vor einer Bankpleite sie dazu
verleiten, ihr Geld massenhaft von der Bank abzuheben, was dann
tatsdchlich die Bankpleite zur Folge hat.

43 | Boudon nihert hier sich dem Verifikationismus Poppers
(vgl. Boudon 1984: 491f; vgl. auch Popper 1989).

44 | Die Theorie Boudons zielt darauf ab, eine Logik des Sozialen
zu konstruieren, die sich von der rationellen Logik inspirieren lisst
und gleichzeitig distanziert. Dieser Versuch findet sich insbesondere
in La Logique du social (Boudon 1979).

45 | Vgl. dazu das paradigmatische Beispiel zur kurzen Hoch-
schulausbildung (Boudon 1977: 72ff. und 102ff.).

46 | »Das historische Subjekt, d.h. das Einheits- und Bedeutungs-
prinzip eines historischen Handlungssystems kann niemals mit
einem konkreten individuellen oder kollektiven Akteur, also mit kei-

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | BOURDIEU LESEN

nem Chef einer Nation, keinem Sprecher einer Klasse oder einem
intellektuellen Fithrer einer Generation identifiziert werden« (Tou-
raine 1974: 150).

47 | Wie Bourdieu und dessen Kritiker ist auch Touraine davon
uberzeugt, dass der Gegenstand der Soziologie die soziale Beziehung
ist: »So miissen wir denn auf die listige Frage zuriickkommen: Was
ist der Gegenstand der Soziologie? Die Antwort lautet: die sozialen Be-
ziehungen. Ist das banal? Ich glaube nicht« (Touraine 1976: 206).

48 | Vgl. die Erklirung Touraines anhand der vier Situations-
typen des industriellen Kapitalismus, die dessen Entwicklung zusam-
menfassen (Touraine 1974: insbesondere 383ff.).

49 | Seit dem Ende der sechziger Jahre taucht dieser Begrift im
Werk Touraines hiufig auf.

50 | Touraine zweifelt manchmal daran, dass seine Theorie eine
Soziologie ist, und bezeichnet sie oft als soziale Philosophie oder als
soziale Moral.

51 | An jedem dieser Prozesse nimmt auch der Soziologe teil:
»Das Ziel der Soziologie ist die Aktivierung der Gesellschaft, ist die
Sichtbarmachung ihrer Bewegung, ist es, zu ihrer Herausbildung
beizutragen und alles zu zerschlagen, was der Kollektivitit eine sub-
stantivistische Einheit: Wert oder Macht, aufzuzwingen trachtet« (Tou-
raine 1976: 236). In diesem Sinne nihert sich Touraine des Position
Bourdieus, der der Offentlichkeit ebenfalls die Bedingungen der so-
zio-kulturellen Herrschaft enthiillen will.

52 | Caillé formuliert spiter die von Mauss definierten Dimen-
sionen der Gabe um: anstatt »Zwang«, »Freiheit«, »Interesse« und
»Schuldfreiheit« finden wir bei ihm »Pflicht«, » Spontaneitit«, »Inter-
esse« und »Lust« (Caillé 1991: 110).

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Grammatik der Praxis im Handeln

Loic WACQUANT

Wenn es wahr ist, dass die symbolische Gewalt die Welt
regiert, ist es wichtig, diese in eine Forschung wieder
einzufiihren, die vorzugeben scheint zu wissen, wie die
Welt funktioniert. Es ist eine wissenschaftliche ebenso
wie eine politische Herausforderung, die beiden Dinge
sind nicht voneinander zu trennen.

Pierre Bourdieu, 6ffentliche Debatte zu
La domination masculine, Paris 1998.

In das Denken Pierre Bourdieus einzufiihren, ist ein herausfordern-
des, wenn nicht gar unmogliches Unterfangen. Dies in erster Linie
schon wegen des Umfangs und der herausragenden Vielfiltigkeit seiner
Schriften, deren Thematik vom algerischen Subproletariat und den
Béarneser Bauern (Bourdieus Heimatregion im Siiden Frankreichs),
von denen seine ersten ethnologischen Untersuchungen handeln, hin
zur soziojuristischen Konstruktion fortgeschrittener kapitalistischer
Okonomien und zur Funktionsweise des Wissenschaftsuniversums,
die er zu Themen seiner letzten beiden Biicher gemacht hat, reicht.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | BOURDIEU LESEN

Dabei streift er die Erfindung der Asthetik, die minnliche Herrschaft,
die Rolle des Bildungssystems in der Reproduktion und der Trans-
formation der Klassenstruktur hochentwickelter Gesellschaften, die
Epistemologie der Sozialwissenschaften und den Journalismus, die
Okonomie der symbolischen Giiter und die spezifischen Besonderhei-
ten des politischen Feldes, die Familie und den Staat, die Grundlagen
und die sozialen Formen der »zeitgenossischen Misere, die linguisti-
schen Praktiken und die historische Funktion der Intellektuellen — die
Objekte, an denen Bourdieu sein Denken entfaltet hat, beschreiben
einen thematischen Bogen mit einer selten iibertroffenen Spannweite,
die vom Exegeten wie auch vom Leser erfordert, das wissenschaftliche
Begehren wie auch die wissenschaftlichen Kompetenzen zu erweitern.

Dies auch deshalb, weil sein bewusst transdisziplinires Denken
nicht nur die kanonische Trennung zwischen Theorie und Empirie, son-
dern dariiber hinaus auch die »theologischen« Konflikte zwischen den
theoretischen Gruppierungen ignoriert. Christian Papilloud zeichnet
in diesem Buch die Urspriinge der Theorien Pierre Bourdieus nach,
die sich in den Werken von Karl Marx (dessen Materialismus und
Betonung der Ungleichheit der Klassen er beibehilt), von Max Weber
(dessen agonistische Anschauung der sozialen Welt und Gefiihl fiir
die Autonomie des Kulturellen er teilt) und von Emile Durkheim (mit
dem er den angewandten Rationalismus verteidigt und die »grundle-
genden Erfahrungen« untersucht, die den versteckten Zusammen-
hang zwischen sozialen Strukturen und symbolischen Systemen of-
fenbar werden lassen) finden lassen. An dieser Stelle ist es angebracht
zu erwihnen, dass die theoretischen Konstruktionen Bourdieus sich
im Gegensatz zu denen von Niklas Luhmann oder Jiirgen Habermas
unmittelbar auf empirische Arbeit stiitzen, die fortwihrend auf den
neuesten Stand gebracht wird und die Theorie im Gegenzug zu leiten
und zu schirfen versteht. Es gibt beim Autor von Die feinen Unter-
schiede keinen Gegensatz zwischen der Ausarbeitung von Konzepten
und der Forschungspraxis oder zwischen Erkliren und Verstehen, der
Analyse von Ursachen und der Interpretation der Griinde. Die Apo-
rien des Positivismusstreits, die einst rechts des Rheins viel Tinte flie-
Ren lieflen, 16sen sich von selbst durch eine in der Praxis untrennbar
verbundene theoretische und empirische Forschung. Deren wesent-
liche Besonderheit besteht darin, dass sie von einer stindigen Refle-

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE GRAMMATIK DER PRAXIS IM HANDELN | 109

xion iiber die Voraussetzungen des Moglichen und die Grenzen der
soziologischen Erkenntnis angetrieben wird; diese wiederum sind
dadurch bedingt, dass die soziologische Erkenntnis von einem beson-
deren Akteur produziert wird, dem Wissenschaftler, dem es darum
geht, die Welt, von der er sich mit dem Ziel ihrer Beobachtung zu-
riickgezogen hat, darzustellen: wie ein Schauspiel, das es zu entziffern
gilt; begriffen als eine Aufeinanderfolge von konkreten Aufgaben, die
es gemifl den Anforderungen des Augenblicks zu erfiillen gilt. Und
all dies beeinflusst von dem stillschweigenden Wissen, das in den
einverleibten Dispositionen verankert ist. Die epistemische Reflexivi-
tit, zu der Bourdieu ohne Unterlass ermahnt, hat zum Ziel, das im
Blick zu haben, was Bourdieu den »scholastischen Umweg« nennt —
die Sicherstellung der Gewissenhaftigkeit und Prizision der soziologi-
schen Analysen. Oder, um es mit einem Wort zu sagen, das heutzuta-
ge aus der Mode gekommen ist, die Beharrung auf ihrer Wissenschaft-
lichkeit. In seinem paradigmatischen Buch Homo academicus liefert
Bourdieu eine Art Sozioanalyse des Handelns der Analysten, die da-
rauf abzielt, ihm die Beherrschung des professionellen und des insti-
tutionellen Unbewussten, das er in sich trigt, zu liefern.

Man muss ebenfalls darauf hinweisen, dass Bourdieu mit Vorliebe
die Perspektiven des »konstruktivistischen Strukturalismus« und des
»strukturalistischen Konstruktivismus« verkntiipfte, um — zu Recht —
die Untrennbarkeit dieser beiden Perspektiven auf die soziale Welt zu
betonen. Beide Momente sind jeder menschlichen Handlung eigen:
ausgefiihrt und sich ausfithrend, gehandelt und handelnd, strukturiert
und strukturierend, materiell und symbolisch, objektiviert in der Insti-
tution und subjektiviert in Form von Wahrnehmungskategorien. Der
»konstruktivistische Strukturalismus« ndhrt sich dariiber hinaus aus
anderen bedeutenden theoretischen Strémungen, die jedoch diesmal
auf der Seite der Philosophie angesiedelt sind. Die erste Stromung ist
der historische Rationalismus, diese epistemologische Schule, die von
Gaston Bachelard, Georges Canguilhem, André Cavailles, Alexandre
Koyré und Jules Vuillemin eingebracht wurde, und die Bourdieu frith
fiir die Sozialwissenschaften adaptiert hatte (in Le meétier de sociolo-
gue/Der Beruf des Soziologen, erstmals 1968 erschienen). Dies sollte die
Wichtigkeit unterstreichen, die der »Konstruktion des Objekts« in der
Wissenschaft zukommt, was sich im Falle der Soziologie aufgrund

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | BOURDIEU LESEN

ihrer Natur als besondere Schwierigkeit darstellt. Die zweite Stromung
ist die Phinomenologie, wie sie von Edmund Husserl und Martin Hei-
degger vertreten wurde (bei denen Bourdieu die Grundlagen der Ana-
lyse der Erfahrung der alltiglichen Welt als doxisches Verhiltnis,
beruhend auf der Selbstverstindlichkeit, findet), aber auch von Mau-
rice Merleau-Ponty (dessen Konzeption des »Eigenleibs« [corps propre]
tiber die Neuformulierung Aufschluss gibt, die Bourdieu dem alten
aristotelischen Begriff des Habitus verleiht). Dariiber hinaus sollten
hier als weitere Einfliisse — ohne Anspruch auf Vollstindigkeit —
erwihnt werden: die Philosophie der symbolischen Formen von Ernst
Cassirer; der organisierte Skeptizismus des spiten Wittgenstein und
die Sprach- und Erkenntnisanalysen von John Austin. Nicht zu verges-
sen der Strukturalismus von Claude Lévi-Strauss, die amerikanische
kulturalistische Anthropologie, die post-Saussure’sche Linguistik und
Ethnomethodologie, die Bourdieu seit ihren Anfingen aufmerksam
beobachtet hat und denen er seitdem vor allem iiber die Arbeiten von
Aaron Cicourel folgt.

Es heiflt zu zeigen, ob der theoretische Raum und die wissen-
schaftliche Praxis, in denen und durch die sich das Denken Pierre
Bourdieus gebildet hat, die enge franco-franzosische Debatte, die Pa-
pilloud im Kapitel 4 des vorliegenden Buches darstellt, {iberschreitet
und ausweitet. In Hinblick auf pidagogische Ziele ist es zweckdien-
lich, die Divergenzen der Positionen zwischen Bourdieu und einigen
seiner Zeitgenossen in der Soziologie schematisch zusammenzufas-
sen — es hat jedoch weder mit diesen diszipliniren oder nationalen
Feldern noch mit diesen Autoren und ihren Herangehensweisen zu
tun, dass sich die theoretischen Positionen und die methodologischen
Dispositive Bourdieus formiert haben. Davon zeugt der besondere
Stellenwert, der dem Begriff der »symbolischen Gewalt« zukommt,
und den Christian Papilloud zu Recht in eine prominente Position des
Bourdieu’schen Werkes riickt. Dieser polysemische und schwer zu
fassende Begriff umfasst all das, was im sozialen Leben aus der Macht,
die die Wieder-Erkennung [Re-connaissance] verleiht und sich als solche
verleugnet, entsteht: Ansehen, Charisma, Gliick, Einfluss, Nominie-
rung, Legitimation, lautlose Einschirfung, stillschweigende Unterwer-
fung, sanftes und unsichtbares Sich-Durchsetzen. Dies alles sind sozi-
ale Effekte, die aus der kognitiven Haltung des sozialen Akteurs zu

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE GRAMMATIK DER PRAXIS IM HANDELN | III

den sozialen Beziehungen stammen, in denen er oder sie eingebun-
den ist — die eine Verklirung von Machtbeziehungen zu Sinnbezie-
hungen darstellen. Der Begriff der symbolischen Gewalt ist in der
Schablone der Gegensitze zwischen »Holismus« und »Individualitit«
oder zwischen »Positivismus« und »Konstruktivismus« oder auch
alleine schon in der franzosischen intellektuellen Tradition buchstib-
lich undenkbar. Denn er offenbart die naiven Gegensitze zwischen
dem Individuum und der Gesellschaft, dem Bewussten und dem
Unbewussten, der Wahl und dem Zwang, dem Materiellen und dem
Ideellen, die als Plattform dienen fiir eine Reihe von Diskussionen, in
die sich die Bourdieu’sche Soziologie verwickelt sah.

Um das zu verstehen, ist es notwendig nachzuvollziehen, wie
Bourdieu die Konzepte im Laufe der Jahre und mit Praxisnihe verfei-
nert: von seiner Analyse der Logik der Ehre bei den kabylischen Bau-
ern iiber die Untersuchung des Staates als hochste Instanz der Klassi-
fikation und der Bestitigung bis hin zu seiner Vivisektion der minnli-
chen Herrschaft als paradigmatische Form der symbolischen Gewalt,
die nur deswegen so durchschlagend ist, weil sie auf das unfreiwillige
Einverstindnis des Dominierten trifft. Wenn man, wie Bourdieu es
vorschligt, die Praxis nicht nur als opus operatum versteht, als »fertiges
Produkt« und konstituierte Gesamtheit, sondern auch und vor allem
als modus operandi, Verfahren der Produktion und laufende Abrech-
nung, dann ist das beste Verfahren, um das wissenschaftliche Projekt
Bourdieus zu erfassen, immer noch, es in der Bewegung einzufangen,
wie eine Grammatik der Praxis im Handeln, die die wissenschaftliche
Praxis des Soziologen leitet — wie auch die jedes anderen historischen
Akteurs.

Paris, Dezember 2002

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Zitierte Literatur

Die Abkiirzung ARSS wurde fiir Actes de la Recherche en Sciences
Sociales (Zeitschrift von Pierre Bourdieu, Paris) verwendet.

Benson, Rodney (2000): »La logique du profit dans les médias améri-
cains«. ARSS, Nr. 131-132, S. 107-115.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1980): Die gesellschafiliche Kon-
struktion der Wirklichkeit: eine Theorie der Wissenssoziologie, Frank-
furt/Main: Fischer.

Bidou-Zachariasen, Catherine (1994): »De la >maison< au salon. Des
rapports entre l'aristocratie et la bourgeoisie dans le roman prous-
tien«. ARSS, Nr. 105, S. 60-70.

Billeter, Jean-Francois (1977): »Contribution 3 une sociologie histori-
que du mandarinat«. ARSS, Nr. 15, S. 3-29.

Boime, Albert (1979): »Les hommes d’affaires et les arts en France au
XIX® siecle«. ARSS, Nr. 28, S. 57-75.

Boltanski, Luc (1990): L’Amour et la justice comme compétences, Paris:
Métailié.

Boltanski, Luc/Thévenot, Laurent (1991): Les économies de la grandeur,
Paris: Gallimard.

Borlandi, Massimo/Mucchielli, Laurent (Hg.) (1995): La sociologie et sa
méthode. Les régles de Durkheim un siécle apres, Paris: L'Harmattan.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | BOURDIEU LESEN

Boudon, Raymond (1973): L’inégalité des chances, Paris: Armand Colin.

Boudon, Raymond (1977): Effets pervers et ordre social, Paris: Presses
Universitaires de France.

Boudon, Raymond (1980): Die Logik des gesellschaftlichen Handelns,
Darmstadt: Luchterhand; zuerst 1979: La logique du social, Paris:
Hachette.

Boudon, Raymond/Bourricaud, Francois (Hg.) (1982): Dictionnaire
critique de la sociologie, Paris: Presses Universitaires de France.

Boudon, Raymond (1984): La Place du désordre. Critique des théories du
changement social, Paris: Presses Universitaires de France.

Boudon, Raymond (1986): L’Idéologie, ou I'origine des idées regues, Paris:
Fayard.

Boudon, Raymond (1999): Le Sens des valeurs, Paris: PUF/Quadrige.

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude (1964): Les héritiers. Les étudi-
ants et la culture, Paris: Les Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre/de Saint Martin, Monique (1970): »L’excellence sco-
laire et les valeurs du systéme d’enseignement francais«. Annales.
Economies, Sociétés, Civilisations, 25.Jg., Nr. 1, S. 147-175.

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude (1971): Die Illusion der Chan-
cengleichheit, Stuttgart: Klett; zuerst 19770: La reproduction. Eléments
pour une théorie du systéme d’enseignement, Paris: Les Editions
de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1975): »L’'invention de la vie d’artiste«. ARSS, Nr. 2,
S. 67-93.

Bourdieu, Pierre/Boltanski, Luc (1975): »La lecture de Marx: quelques
remarques critiques & propos de Quelques remarques critiques a
propos de >Lire le Capital«. ARSS<, Nr. 5-6: S. 65-79.

Bourdieu, Pierre (1976): Entwutf einer Theorie der Praxis auf der ethno-
logischen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp; zuerst 1972: Esquisse d'une théorie de la pratique,
précédé de trois études d’ethnologie kabyle, Genéve-Paris: Droz.

Bourdieu, Pierre/de Saint Martin, Monique (1976): »Anatomie du
golit«. ARSS, Nr. 11, S. 5-81.

Bourdieu, Pierre (1977): »La production de la croyance. Contribution a
une économie des biens symboliques«. ARSS, Nr. 13, S. 3-43.

Bourdieu, Pierre (1981a): »Die Erfindung des totalen Intellektuellen«.

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | IIj

Romanistische Zeitschrift fiir Literaturgeschichte, 5. Jg., Nr. 4, S. 385-
391.

Bourdieu, Pierre (1981b): »Epreuve scolaire et consécration sociale. Les
classes préparatoires aux grandes écoles«. ARSS, Nr. 39, S. 3-70.
Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschafili-
chen Urteilskraft, Frankfurt/Main: Suhrkamp; zuerst 1979: La
distinction. Critique sociale du jugement, Paris: Les Editions de

Minuit.

Bourdieu, Pierre/Boltanski, Luc/Castel, Robert/Chamboredon, Jean-
Claude/Lagneau, Gérard/Schnapper, Dominique (1983a): FEine
illegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchsweisen der Photographie,
Frankfurt/Main: Suhrkamp; zuerst 1965: Un art moyen. Essais sur
les usages sociaux de la photographie, Paris: Les Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1983b): »Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital,
soziales Kapital«. In: Reinhard Kreckel (Hg.), Soziale Ungleichhei-
ten. Sonderheft 2 der Zeitschrift Soziale Welt, Gottingen: Schwartz,
S. 183-198.

Bourdieu, Pierre (1986): »Habitus, code et codification«. ARSS, Nr.
64, S. 40-44.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt/Main: Suhrkamp; zuerst 1980: Le sens pratique, Paris:
Les Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1988): Homo academicus, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp; zuerst 1984: Homo academicus, Paris: Les Editions de
Minuit.

Bourdieu, Pierre (1989): La Noblesse d’état. Grandes écoles et esprit de
corps, Paris: Les Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1990): Was heifst sprechen. Die Okonomie des sprachli-
chen Tausches, Wien: Braumdtller; zuerst 1983: Ce que parler veut
dire. L’économie des échanges linguistiques, Paris: Librairie Arthéme
Fayard & Poitiers.

Bourdieu, Pierre (1991a): »Le champ littéraire: avant-propos«. ARSS,
Nr. 89, S. 2.

Bourdieu, Pierre (1991b): »Le champ littéraire«. ARSS, Nr. 89, S. 3-46.

Bourdieu, Pierre (1991c): »Politisches Feld und symbolische Macht
(Gespriach mit Effi Bohlke und Joachim Wilke)«. Berliner Journal
fiir Soziologie, 1. Jg., Nr. 4, S. 483-488.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | BOURDIEU LESEN

Bourdieu, Pierre (1992a): Die verborgenen Mechanismen der Macht,
Schriften zu Politik & Kultur 1, Hamburg: VSA.

Bourdieu, Pierre (1992b): Rede und Antwort, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp; zuerst 1987: Choses dites, Paris: Les Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1992c): »Politik und Medienmacht (Gesprich mit
Ulrike Ackermann)«. Die Neue Gesellschaft. Frankfurter Hefte, 39.
Jg., Nr. 9, S. 804-815.

Bourdieu, Pierre (1993): Soziologische Fragen, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp; zuerst 1980: Questions de sociologie, Paris: Les Editions de
Minuit.

Bourdieu, Pierre (1995): »L’Etat et la concentration du capital symboli-
que«. In: Bruno Théret (Hg.), L’Etat, la finance et le social. Souve-
raineté nationale et construction européenne, Paris: La Découverte, S.
73-105.

Bourdieu, Pierre/Wacquant, Loic J.D. (1996a): Reflexive Anthropologie,
Frankfurt/Main: Suhrkamp; zuerst 1992: Réponses. Pour une
anthropologie réflexive, Paris: Seuil.

Bourdieu, Pierre (1996b): »Kann das Fernsehen das Fernsehen kriti-
sieren? Analyse eines Versuchs, zu Wort zu kommen«. TAZ, Nr.
4897:S. 9.

Bourdieu, Pierre (1996c): »Warnung vor dem Modell Tietmeyer.
Europa darf sich den neoliberalen Theorien des Bundesbankpra-
sidenten nicht unterwerfen«. Die Zeit, Nr. 45, 1. November, S. 2.

Bourdieu, Pierre (1996d): »Stérenfried Soziologie«. In: Joachim Fritz-
Vannahme (Hg.), Wozu heute noch Soziologie? Opladen: Leske +
Budrich, S. 65-70.

Bourdieu, Pierre (Hg.) (1997a): Das Elend der Welt. Zeugnisse und
Diagnosen alltiglichen Leidens an der Gesellschaft, Konstanz: UVK;
zuerst 1993: La misére du monde, Paris: Seuil.

Bourdieu, Pierre (1997b): »Die minnliche Herrschaft«. In: Irene
Dolling/Beate Krais (Hg.), Ein alltdgliches Spiel. Geschlechterkons-
truktion in der sozialen Praxis, Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 153-
218.

Bourdieu, Pierre (1998): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns,
Frankfurt/Main: Suhrkamp; zuerst 1994: Raisons pratiques. Sur
la théorie de l'action, Paris: Seuil.

Bourdieu, Pierre (1999): Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 117

literarischen Feldes, Frankfurt/Main: Suhrkamp; zuerst 1992: Les
régles de l'art. Genése et structure du champ littéraire, Paris: Seuil.

Bourdieu, Pierre (2000): Das religidse Feld. Texte zur Okonomie des
Heilsgeschehens, Konstanz: UVK.

Bourdieu, Pierre (2001): Gegenfeuer 2. Fiir eine europdische soziale Bewe-
gung, Konstanz: UVK; zuerst 2001: Contre-Feux 2. Pour un mou-
vement social européen, Paris: Raisons d’Agir.

Buchanan, James/Tullock, Gordon (1962): The calculus of consent, Ann
Arbor: University of Michigan Press.

Caillé, Alain (1991): »Une soirée a >’Ambroisie«. Rudiments d’'une
analyse structurale du don«. Revue du MAUSS, Nr. 11, S. 106-113.
Caillé, Alain (1994): Don, intérét et désintéressement. Bourdieu, Mauss,

Platon et quelques autres, Paris: La Découverte/ MAUSS.

Caillé, Alain (1996): »Ni holisme ni individualisme méthodologiques.
Marcel Mauss et le paradigme du don«. Revue du MAUSS, Nr. &,
S. 12-59.

Castelnuovo, Enrico/Ginzburg, Carlo (1981): »Domination symbolique
et géographie artistique dans l'histoire de I'art italien«. ARSS, Nr.
40, S. 51-72.

Certeau, Michel de/Giard, Luce/Mayol, Pierre (1980): L’invention du
quotidien, Band I und II, Paris: Union Générale d’Editions.

Chamboredon, Jean-Claude (1975): »Marché de la littérature et stra-
tégies intellectuelles dans le champ littéraire«. ARSS, Nr. 4, S.
41-43.

Chapoulie, Jean-Michel (1979): »La compétence pédagogique des pro-
fesseurs comme enjeu de conflits«. ARSS, Nr. 30, S. 65-85.

Charle, Christophe (1975): »L’expansion et la crise de la production
littéraire (2° moitié du XIX° siecle)«. ARSS, Nr. 4, S. 44-65.

Charle, Christophe (1977): »Situation sociale et position spatiale. Essai
de géographie sociale du champ littéraire a la fin du XIX°® siécle«.
ARSS, Nr. 13, S. 45-59.

Crozier, Michel (19770): La société bloquée, Paris: Seuil.

Dannepond, Geneviéve (1979): »Pratique pédagogique et classes soci-
ales. Ftude comparée de trois écoles maternelles«. ARSS, Nr. 30,
S. 31-45.

Déploige, Simon (1905): »Le conflit de la morale et de la sociologie«.
Revue Neo-Scholastique de Philosophie, Nr. 14, S. 405-418.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | BOURDIEU LESEN

Déploige, Simon (1906): »Le conflit de la morale et de la sociologie«.
Revue Neo-Scholastique de Philosophie, Nr. 14, S. 135-163, S. 281-313.

Déploige, Simon (1907): »Le conflit de la morale et de la sociologie«.
Revue Neo-Scholastique de Philosophie, Nr. 14, S. 329-392, S. 606-
621

Déploige, Simon (1908): »Le conflit de la morale et de la sociologie«.
Revue Neo-Scholastique de Philosophie, Nr. 15, S. 499-517.

Déploige, Simon (1909): »Le conflit de la morale et de la sociologie«.
Revue Neo-Scholastique de Philosophie, Nr. 16, S. 47-92.

Dubet, Francois (1992): Les quartiers d’exil, Paris: éditions Aubier/
Montaigne.

Dubet, Francois (1994): Sociologie de l’expérience, Paris: Seuil.

Durkheim, Emile (1892): Quid Secundatus Politicae Scientiae Instituen
da Contulerit, Bordeaux: Gounouilhou.

Durkheim, Emile (1976): Die Regeln der soziologischen Methode, Darm-
stadt: Luchterland; zuerst 1894: Les régles de la méthode sociologi-
que, Paris: Alcan.

Durkheim, Emile (1977): Uber die Teilung der sozialen Arbeit, Frank-
furt/Main: Suhrkamp; zuerst 1893: De la division du travail social,
Paris: Alcan.

Durkheim, Emile (1981): Die elementaren Formen des religiosen Lebens,
Frankfurt/Main: Suhrkamp; zuerst 1912: Les formes élémentaires
de la vie religieuse. Le systéme totémique en Australie, Paris:
Alcan.

Engels, Friedrich (1962 [1886]): »Dialektik der Natur«. In: Marx/Engels
Werke, Band 20, Berlin: Dietz, S. 554-568.

Engels, Friedrich (1975 [1865]): »Die preuflische Militirfrage und die
deutsche Arbeiterpartei«. In: Marx/Engels Werke, Band 16, Berlin:
Dietz, S. 37-78.

Foucault, Michel (1998): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Ge-
fangnisses, Franfurt/Main: Suhrkamp.

Genet, Jean-Philippe (1997): »La genése de I'état moderne: enjeux et
bilan d’'un programme de recherche«. ARSS, Nr. 118, S. 3-18.

Giddens, Anthony (1971): Capitalism and Modern Social Theory, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Giddens, Anthony (1988): »Max Weber und Emile Durkheim: Diver-
gierende Zeitgenossen«. In: Wolfgang J. Mommsen/Wolfgang

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 1I9

Schwentker (Hg.), Max Weber und seine Zeitgenossen, Gottingen,
Zirich: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 273-282.

Goffman, Erving (1977): »La ritualisation de la féminité«. ARSS, Nr.
14, S. 34-50.

Grojnowski, Daniel (1981): »Une avant-garde sans avancée. Les >Arts
incohérentss, 1882-1889«. ARSS, Nr. 40, S. 73-86.

Guillemin, Alain (1984): » Doucement, c’est tout de méme une fem-
me<. Remarques sur le statut de la violence dans les manifesta-
tions paysannes«. ARSS, Nr. 52-53, S. 42-48.

Hennis, Wilhelm (1996): Max Webers Wissenschaft vom Menschen. Neue
Studien zur Biographie des Werkes, Tuibingen: J.C.B. Mohr (Paul
Siebeck).

Hirschmann, Albert O. (1984): Engagement und Enttiduschung : Uber das
Schwanken der Biirger zwischen Privatwohl und Gemeinwohl, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Homans, Georges C. (1958): »Social behavior as exchange«. American
Journal of Sociology, Band LXIII, H. 6, S. 597-606.

Jahoda, Marie/Lazarsfeld, Paul F./Zeisel, Hans (1975): Die Arbeitslo-
sen von Marienthal: Ein soziographischer Versuch iiber die Wirkungen
langandauernder Arbeitslosigkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Krais, Beate/Gebauer, Gunter (2002): Habitus, Bielefeld: transcript.

Labov, William (1993): »Peut-on combattre I'illettrisme? Aspects socio-
linguistiques de I'inégalité des chances a I’école«. ARSS, Nr. 100,
S. 37-50.

Lévi-Strauss, Claude (1967): Les structures élémentaires de la parenté, La
Haye, Paris: Mouton & Co.

Marx, Karl (1969 [1846]): »Die deutsche Ideologie«. In: Marx/Engels
Werke, Band 3, Berlin: Dietz, S. 5-530.

Marx, Karl (1971 [1859]): »Zur Kritik der Politischen Okonomie«. In:
Marx/Engels Werke, Berlin: Dietz, Band 13, S. 3-160.

Marx, Karl (1972a [1845]): »Die heilige Familie«. In: Marx/Engels Wer-
ke, Band 2, Berlin: Dietz, S. 3-223.

Marx, Karl (1972b [1885]): »Das Elend der Philosophie«. In: Marx/
Engels Werke, Band 4, Berlin: Dietz, S. 63-182.

Marx, Karl (1972c [1848]): »Manifest der Kommunistischen Partei«.
In: Marx/Engels Werke, Band 4, Berlin: Dietz, S. 459-493.

Mauss, Marcel (1968): Die Gabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp; zuerst

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | BOURDIEU LESEN

1923/24: Essai sur le don, In: L’Année Sociologique, 2. Serie, Bd. I,
S. 30-1806.

Merillé, Dominique (1983): »Une nomenclature et sa mise en ceuvre:
les statistiques sur l'origine sociale des étudiants«. ARSS, Nr. 50,
S. 3-47.

Mommsen, Wolfgang (1974): Max Weber. Gesellschaft, Politik und Ge-
schichte, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Olson, Mancur (1992): Die Logik des kollektiven Handelns: Kollektivgiiter
und die Theorie der Gruppen, Tubingen: Mohr.

Pareto, Vilfredo (1917/1919): Traité de sociologie générale, Lausanne:
Payot.

Passeron, Jean-Claude/Grignon, Claude (1989): Le savant et le popu-
laire, Paris: Gallimard-Seuil.

Passeron, Jean-Claude (1991): Le raisonnement sociologique, Paris:
Nathan.

Pinto, Louis (1983): »L’école des philosophes. La dissertation de philo-
sophie au baccalauréat«. ARSS, Nr. 47-48, S. 21-36.

Pinto, Louis (1984): »La vocation de l'universel. La formation de la
représentation de 'intellectuel vers 19oo«. ARSS, Nr. 55, S. 23-32.

Ponton, Rémy (1975): »Naissance du roman psychologique«. ARSS,
Nr. 4, S. 66-81.

Popper, Karl R. (1989): Logik der Forschung, Tiibingen: Mohr.

Riout, Denys (1981): »Remarques sur les >Arts incohérents< et les
»avant-gardes««. ARSS, Nr. 40, S. 87-88.

Riutort, Philippe (2000): »Le journalisme au service de 1’économiex.
ARSS, Nr. 131-132, S. 41-55.

Touraine, Alain (19772): Die postindustrielle Gesellschaft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp; zuerst 1969: La société post-industrielle, Paris: Denoél.
Touraine, Alain (1974): Soziologie als Handlungswissenschaft, Darm-

stadt: Luchterhand; zuerst 1965: Sociologie de I’action, Paris: Seuil.
Touraine, Alain (19706): Was niitzt die Soziologie?, Frankfurt/Main:
Suhrkamp; zuerst 1974: Pour la sociologie, Paris: Seuil.
Touraine, Alain (1998): »La gauche vivante«. Libération: 19.05.1998.
Wacquant, Loic (1995): »Durkheim et Bourdieu. Le socle commun et
ses fissures«. Critique, Nr1. 579-580, S. 646-660.
Weber, Max (1972 [1921]): Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen: J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck).

! 3:19:49.


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 121

Weber, Max (1988 [1922]): Gesammelte Aufsitze zur Wissenschafislehre,
Tubingen: ].C.B. Mohr (Paul Siebeck) UTB.

Empfehlenswerte Einflihrungstexte

In franzosischer Sprache

Accardo, Alain (1991): Initiation a la sociologie — Une lecture de Pierre
Bourdieu, Bordeau: Le Mascaret.

Accardo, Alain/Corcuff, Philippe (1989): La Sociologie de Bourdieu —
Textes choisis et commentés, Bordeau: Le Mascaret.

Héran, Francois (1987): »La seconde nature de I'habitus — Tradition
philosophique et sens commun dans le langage sociologiques,
Revue Frangaise de Sociologie, Band 28, Nr. 3.

In deutscher Sprache

Bohn, Cornelia (1991): Habitus und Kontext: ein kritischer Beitrag zur
Sozialtheorie Bourdieus, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Bohn, Cornelia/Hahn, Alois (1999): »Pierre Bourdieu«. In: Dirk Kaes-
ler (Hg.), Klassiker der Soziologie. Von Talcott Parsons bis Pierre
Bourdieu, Band 2, Miinchen: Beck, S. 252-271.

Daniel, Ute (2001): Kompendium Kulturgeschichte: Theorien, Praxis,
Schliisselwdrter, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Froehlich, Gerhard/Ingo Moerth (1994): Das symbolische Kapital der
Lebensstile: Zur Kultursoziologie der Moderne nach Pierre Bourdieu,
Frankfurt/New York: Campus.

Jurt, Joseph (1995): Das literarische Feld: das Konzept Pierre Bourdieus in
Theorie und Praxis, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Krais, Beate/Gebauer, Gunter (2002): Habitus, Bielefeld: transcript.

Miller, Hans-Peter (1986): »Kultur, Geschmack und Distinktion.
Grundziige der Kultursoziologie P. Bourdieus«. Kolner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialwissenschaften, Band 277, S. 163-190.

Schwingel, Markus (1993): Analytik der Kampfe. Macht und Herrschaft
in der Soziologie Bourdieus, Hamburg: Argument-Verlag.

Schwingel, Markus (2002): Pierre Bourdieu zu Einfiihrung, Hamburg:
Junius.

! 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | BOURDIEU LESEN

In englischer Sprache

Fowler, Bridget (1997): Pierre Bourdieu and cultural theory: critical inves-
tigations, London: Sage.

Harker, Richard/Cheleen, Mahar/Wilkes, Chris (Hg.) (1990): An
introduction to the work of Pierre Bourdieu. The practice of theory,
London: Macmillan.

Jenkins, Richard (1992): Pierre Bourdieu, London: Routledge.

Johnson, Randall (1993): The field of cultural production by Pierre Bour-
dieu, Cambridge: Polity Press.

Robbins, Derek (1991): The work of Pierre Bourdieu: recognizing society,
Milton Keynes: Open University Press.

Wacquant, Loic (1992): »How to read Bourdieu«. In: Pierre Bour-
dieu/Loic Wacquant, An invitation to reflexive sociology, Chicago:
University of Chicago Press, S. 261-264.

Wacquant, Loic (1992): »Writings by Pierre Bourdieu«. In: Pierre
Bourdieu/Loic Wacquant, An invitation to reflexive sociology, Chi-
cago: University of Chicago Press, S. 273-282.

1 3:19:49,


https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einsichten. Themen der Soziologie

Bereits erschienen:

Uwe Schimank, Ute Volkmann
Gesellschaftliche
Differenzierung

1999, 60 Seiten,
kart., 9,00 €,
ISBN: 3-933127-06-8

Sabine Maasen
Wissenssoziologie

1999, 94 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-08-4

Volkhard Krech
Religionssoziologie

1999, 100 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-07-6

Raimund Hasse, Georg Kriicken
Neo-Institutionalismus

2000, 86 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-28-9

Theresa Wobbe
Weltgesellschaft

2000, 100 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-13-0

Urs Stdheli
Poststrukturalistische
Soziologien

2000, 88 Seiten,

kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-11-4

Klaus Peter Japp
Risiko
2000, 128 Seiten,

kart., 12,00 €,
ISBN: 3-933127-12-2

Ludger Pries
Internationale Migration

2001, 84 Seiten,
kart., 9,50 €,
ISBN: 3-933127-27-0

Gunnar Stollberg
Medizinsoziologie
2001, 100 Seiten,

kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-26-2

Paul B. Hill
Rational-Choice-Theorie
2002, 92 Seiten,

kart., 9,50 €,
ISBN: 3-933127-30-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

! 3:19:49,



https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einsichten. Themen der Soziologie

Bereits erschienen:

Martin Endref
Vertrauen

2002, 110 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-78-5

Jorg Durrschmidt
Globalisierung

2002, 132 Seiten,
kart., 12,00 €,
ISBN: 3-933127-10-6

Stefanie Eifler
Kriminalsoziologie

2002, 108 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-62-9

Thomas Kurtz
Berufssoziologie

2002, 92 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-50-5

Beate Krais, Gunter Gebauer
Habitus

2002, 94 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-17-3

Peter Weingart
Wissenschaftssoziologie

Marz 2003, 172 Seiten,
kart., 13,80 €,
ISBN: 3-933127-37-8

Veronika Tacke
Soziologie der Organisation

Juni 2003, ca. 100 Seiten,
kart., ca. 10,50 €,
ISBN: 3-933127-29-7

Ansgar Thiel
Soziale Konflikte

Maérz 2003, 102 Seiten,
kart., 10,50 €,
ISBN: 3-933127-21-1

Hannelore Bublitz
Diskurs

Juni 2003, ca. 100 Seiten,
kart., ca. 10,50 €,
ISBN: 3-89942-128-0

transcript Verlag (Hg.)
CD-ROM Einsichten -
Vielsichten

Lesewege und Interviews zu
Themen der Soziologie

2001, 150 Seiten,
CD, 2,50 €,
ISBN: 3-933127-79-3

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de



https://doi.org/10.14361/9783839401026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Bourdieu lesen
	Inhalt
	Einleitung
	Die drei Bedeutungen des Begriffs »Unterschied«
	Émile Durkheim
	Max Weber
	Karl Marx
	Ein konstruktivistischer Strukturalismus

	Soziologische Erkenntnistheorie. Begrifflichkeit und Artikultationen
	Die Bestimmung von Individualität
	Die Bestimmung von Gesellschaft
	Die individuelle Konstruktion von Gesellschaft
	Die gesellschaftliche Konstruktion von Individualität
	Die Gesellschaft der Individuen
	Von der Grammatik der Praxis zur Praxis der Grammatik

	Praxeologische Erkenntnis. Untersuchung in drei Feldern
	Die Konstitution der differenzierten Identität von Feldern
	Die Ordnung in den Feldern
	Der Kampf in den Feldern
	Die Reproduktion von Feldern
	Das besondere Feld der Macht
	Symbolische Gewalt

	Französische Kontroversen
	Raymond Boudon. Das Individuum als logische Grundeinheit
	Alain Touraine. Das engagierte Subjekt als kulturelles Projekt
	Alain Caillé. »Weder Holismus, noch Individualismus«
	Weitere Positionen der Kritik

	Relationismus
	Anmerkungen
	Nachwort von Loïc Wacquant: Eine Grammatik der Praxis im Handeln
	Literatur
	Zitierte Literatur
	Empfehlenswerte Einführungstexte


