
3. Filmprojekte, Ethnografie

und kulturanthropologische Migrationsforschung

Medienpädagogische Vorarbeiten zum Potenzial ko*laborativer Medienarbeit han-

deln vor allem von Jugendlichen mit Migrationserfahrung,1 Kindern und Jugendli-

chen aus »gesellschaftlichen Peripherien«2 sowie aus urbanen Industriegebieten.3

Von Seiten der medienpädagogischen Grundlagenliteratur wurden ausbleibende

oder nur »sehr kursorisch ausfallen[de]«4 Evaluationen von Praxisprojekten mo-

niert: »Zahlreiche medienpädagogische Projekte in der Praxis werden aber nicht

evaluiert imHinblick auf ihreWirksamkeit oder ob sie gar kontraproduktive Effek-

te aufweisen.«5 Auch der Medienpädagoge Heinz Moser konstatiert, dass »Praxis-

forschung eine Lücke in der methodologischen Diskussion der Medienpädagogik

dar[stellt] […].«6

Forscher*innen, die bestrebt waren, ebendiese Lücke zu schließen, bedienten

sich bisher neben klassisch ethnografischen Methoden wie teilnehmender Beob-

achtung und leitfadengestützter, semi-strukturierter Interviews auch neuerer und

rezenter Konzepte aus den Performance Studies oder experimentellen Ansätzen wie

autoethnografischen Herangehensweisen. Ziel hierbei war es, die unterschiedli-

chen Stimmen der Akteur*innen miteinander in Dialog zu bringen. Zudem soll-

ten die betroffenen Subjekte ihre Erfahrungen von Ungleichheit, Stereotypisierung

und Diskriminierung selbst artikulieren, sodass sie Eingang in die entstehenden

Forschungsdokumente finden konnten.7 Hierin unterscheidet sich der Beitrag,

den diese Arbeit zu leisten vermag: Die Sichtbarkeit marginalisierter Akteur*innen

durch methodische Überlegungen im Sinne einer Aktionsforschung zu erhöhen ist

1 Holzwarth 2008.

2 Wendel 2015, 11ff.

3 Blum-Ross 2012, 94.

4 Süss, Lampert & Trültzsch-Wijnen 2018 [2010], 13.

5 Süss, Lampert & Trültzsch-Wijnen 2018 [2010], 12.

6 Moser 2014, 55.

7 Wendel 2015, 15ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

nicht ihr Ansinnen. Vielmehr will sie eine reflexive Perspektive auf die Erwägun-

gen des Sichtbarmachens durch eine privilegierte, zumeist weiße Projektkoordi-

nator*innenschaft lenken.

Die Frage, ob und inwiefern von Seiten der Protagonist*innen überhaupt das

Bedürfnis bestand, solche Erfahrungen zu artikulieren und sichtbar zu machen,

schienen die besagten Vorarbeiten grundsätzlich mit »ja« zu beantworten. Die-

ses Ja kam jedoch nicht von der Teilnehmer*innenschaft der untersuchten Work-

shops selbst. Vielmehr setzten es einige Projekte als Existenzgrundlage und Recht-

fertigung ihrer Bemühungen quasi voraus. Als Anspruch artikulierten sie unter

anderem Aspekte wie die Vermittlung von Medienkompetenzen oder die Aneig-

nung einer »erweiterte[n] Form der Wahrnehmung und des Selbstausdrucks.«8

Der Medienpädagoge Peter Holzwarth, der von 2001 bis 2004 an der Pädagogi-

schen Hochschule Ludwigsburg das EU-Forschungsprojekt »CHICAM – Children

in Communication about Migration« mitbetreute, bekundet als Erkenntnisinter-

esse seiner 2008 veröffentlichten Dissertation: »Das Projekt verfolgte das Ziel, die

Potenziale aktiver Medienarbeit für interkulturelle Kommunikation, Integration

und Reflexion zu untersuchen.«9 Die Grundlage für Johann Wendels Monografie

zum gleichnamigen Projekt »Fenster zur Welt« stellt hingegen die Stigmatisierung

und »Abwertung des Selbstbildes«10 von Jugendlichen aus peripheren Räumenmit-

tels massenmedialer Berichterstattung dar:

»Die Teilnehmer des Projekts Fenster zur Welt können durch ihre eigene Pro-

duktion von Kurzfilmen in diese Populärkultur eintauchen und, durch die Ver-

breitung ihrer Filme im Internet in gewissem Maße diese Kultur mitgestalten.

[Hervorh. i. O.]«11

Die Verfasser*innen dieser Vorarbeiten setzten es sich also allesamt zum Ziel, die

von den Autor*innen artikulierten, subalternen Positionen der involvierten Ju-

gendlichen zu stärken. Ihnen sollte die Möglichkeit geboten werden,mittels eigener

Filmproduktionen ihre Sichtweisen zu artikulieren, ihr Leben in Deutschland/der

Stadt/der Peripherie/als migrantisierte Menschen zu reflektieren und sich ihrer

selbst auf ermächtigende Weise bewusst zu werden. Wer jedoch definiert die

Parameter, innerhalb derer Sichtbarkeit und Artikulation stattfinden? Findet eine

Reflexion der Anspruchshaltungen an die jugendlichen Teilnehmenden statt, die

in Workshops immer wieder unmissverständlich artikuliert werden? Wodurch

werden gute, produktive Sichtbarkeiten und Artikulationenmessbar?Wie kann ein

8 Witzke 2004, 11.

9 Holzwarth 2008, 15.

10 Wendel 2015, 14.

11 Wendel 2015, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 41

kritischer Blick von außen in einer kritisch-reflexiven Ethnografie partizipativer

Vorhaben zu diesen Fragen gewinnbringend beitragen?

Die Ansprüche von Peter Holzwarth und Johann Wendel, die ja neben ihrer

Funktion als Forschende auch als Organisatoren, Initiatoren und Evaluierende ih-

rer eigenen medienpädagogischen Projektformate agierten, implizieren in gewis-

ser Weise aber auch ein Spannungsfeld: Da sie als Feldforscher neben ihrer Rolle

als teilnehmende Beobachter auch in anderen, verantwortungsvollen Positionen

agierten, hatte dies unweigerlich Auswirkungen auf ihre Perspektiven und Posi-

tionen während des Forschungsprozesses. Aus Holzwarths und Wendels Arbeiten

geht zwar hervor, dass die Methode der ko*laborativen oder partizipativen Erstel-

lung von Filmen in Form von gemeinsam durchgeführtenWorkshop-Formaten den

Subjekten ethnografischer Feldforschung großes Potential imHinblick auf die Teil-

gabe zu den entstehenden Repräsentationen zu bieten vermochte. Diese Perspekti-

ve erscheint jedoch durch den Grad der eigenen Involviertheit in die Organisation,

Strukturierung und Durchführung der Projekte geprägt:12 Basierend auf meiner

eigenen Involvierung im Rahmen teilnehmender Beobachtungen bei Workshops

und Projekten stellten sich Rollenkonflikte als virulent heraus. Fragen nach der ei-

genen Involvierung in Prozesse der Organisation, Durchführung sowie Vor- und

Nachbereitung wie Gelderakquise und -rechtfertigung in Projektberichten in der

Rolle des Feldforschenden stellen sich: Wie beeinflussen diese Involvierungen die

Perspektive auf das zu untersuchende Projekt? Offeriert dieses Insider-Wissen be-

sondere Vorteile oder ergeben sich auch Einschränkungen hinsichtlich eines kri-

tisch-analytischen Blickes auf die untersuchten Prozesse des Ermächtigens und

Sichtbarmachens?

Die Kulturanthropologin Marion Hamm merkt in diesem Zusammenhang an,

dass partizipative, ethnografische Forschung nur allzu oft von der Vorannahme

geprägt sei, dass die an sich sozial benachteiligte Gruppierung, mit der gearbei-

tet wird, mit dem Ziel der eigenen Ermächtigung und Hörbarkeit stärker in den

Forschungsprozess einbezogen werden müsse. Dass jedoch diese stärkere Invol-

vierung der Forschungssubjekte in die Gestaltung der Feldforschung an sich auch

den Forscher*innen und deren »wissenschaftsinterne[m] Gewinn«13 nütze, werde

nur selten thematisiert, so Hamm:

»Heute wie damals kann partizipative Forschung auf eine Verbesserung der Ver-

hältnisse und eine Ermächtigung derer, die an ihr partizipieren, ausgerichtet sein.

Sie kann aber auch in besonderer Weise paternalistisch, bevormundend und auf

12 Dieser Eindruck verstärkte sich zudem durchmeine eigene Erfahrung im Kontext des selbst-

organisierten Workshop-Formates »Wie vernetzt seid ihr?«.

13 Hamm 2013, 58.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

Ergebnisse ausgerichtet sein, die für die Beteiligten nicht nur irrelevant sind,

sondern ihren Interessen sogar entgegenlaufen.«14

In mehreren sowohl medienpädagogischen15 als auch ethnografisch angelegten16

filmpraktischen Formaten wurde Ermächtigung17 als Utopie beschrieben. Ausfüh-

rende und koordinierende Akteur*innen beschrieben Ermächtigung als unerfüll-

bares Fernziel, dem es entgegenzustreben gelte. Den Anspruch einer wahrhaftigen

und einzigmöglichen Umsetzung ermächtigender Medienarbeit artikulierte hin-

des keines der Projekte. Für die dichte Beschreibung der Strategien zur Ausrich-

tung des eigenen Handelns auf solche Fernziele bietet die Ethnografie systemati-

sche Werkzeuge und Vorgehensweisen des Fremdverstehens.

3.1 Ethnografie, Kultur und Repräsentation im Wandel

»Ist eine Ethnographie denkbar, die eine

fremde Kultur nicht allein aus der Perspek-

tive und unter dem Gesichtspunkt der ei-

genen Kultur zur Darstellung bringt, son-

dern mit den Augen und der Sprache je-

ner, die dieser Kultur angehören, um sie

so zu verstehen, wie sie sich selbst verste-

hen und verstanden wissen wollen, frei-

lich ohnemit dem hermeneutisch-soziolo-

gischen Anspruch aufzutreten, sie besser

zu verstehen als sie sich selbst?«18

Die Methode der Ethnografie hat seit ihrer Etablierung in den kultur- und

sozialanthropologischen Disziplinen verschiedenste Paradigmenwechsel durch-

lebt. Mit der Teilnehmenden Beobachtung – bis heute eine der zentralen Methoden

der qualitativ-empirisch forschenden Gesellschafts-, Sozial- und Kulturwissen-

schaften – erhielt die Praxis des Fremdverstehens eine neue Dimension: denn

teilnehmende Beobachtung, so die Philosophin und Kulturwissenschaftlerin Iris

Därmann,

14 Hamm 2013, 69.

15 Wendel 2015, 15f.

16 Walter 2014, 57.

17 Im weiteren Verlauf der Arbeit werde ich den Begriff Ermächtigung synonym mit dem eng-

lischen Pendant empowerment gebrauchen, sofern er sich nicht auf (in-)direkte Zitate von

Autor*innen bezieht, deren Verständnis beider Begriffe divergiert.

18 Därmann 2002, 24.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 43

»[…] stellt den […] initialen Versuch dar, kraft der mehr oder weniger gedulde-

ten Partizipation der jeweiligen Bevölkerungsgruppen die Erfahrung einer kul-

turellen fremden Realität bei gleichzeitiger oder nachträglicher Aufzeichnung

des solcherart Erfahrenen zu durchlaufen.«19

Ethnograf*innen gingen also dazu über, selbst über längere Zeit mit den Ak-

teur*innen ihres Feldes zu leben, ihre Sprache zu erlernen, deren Alltag zu teilen,

sich an Arbeiten, Ritualen und Feierlichkeiten mit dem Ziel des tieferen Ver-

ständnisses kultureller Dynamiken zu beteiligen. Diese Eindrücke werden durch

Feldtagebücher sowie Interviews komplettiert. Die Reflexion der eigenen Rolle im

Rahmen der Involvierung in Filmworkshops für Jugendliche spielt für mich im

Kontext der vorliegenden Arbeit eine wichtige Rolle: Welche Beziehungsgeflechte

entstehen zwischen mir als Forschendem und meinen Gesprächspartner*innen?

Welche moralischen Verpflichtungen gehen beide Parteien hierdurch ein? Wem

nützt oder schadet meine Arbeit als Ethnograf?

Besonders wichtig erscheint zudem die Frage nach der Rolle eigenerWert- und

Moralvorstellungen, die Haltungen gegenüber unterschiedlichen Akteur*innen der

Forschung entscheidend prägen. Als erkenntnistheoretische Ergänzung zur Me-

thode der teilnehmenden Beobachtung, die emische Sichtweisen zu verstehen er-

sucht, etablierte der Ethnologe Franz Boas den Kulturrelativismus:

»Cultures differ like so many species, perhaps genera, of animals, and their com-

mon basis is lost forever. It seems impossible, […] to bring cultures into any kind

of continuous series. Sometimes we find simple, sometimes complex, social or-

ganizations associated with crude inventions and knowledge. Moral behaviour,

except in so far as it is checked by increased understanding of social needs, does

not seem to fall into any order.«20

Anhand der Untersuchungen vonMoralvorstellungen einer Kultur konstatierte Bo-

as, dass diese nicht als bereits weiter fortgeschrittene Evolution imdarwinistischen

Sinne verstanden werden können. Der Kulturrelativismus stellt also den Versuch

dar, einem Ethnozentrismus, der die eigene Kultur in den Mittelpunkt stellt und

sämtliche Kulturen ausschließlich im Hinblick auf die eigenen Weltanschauungen

einstuft und beurteilt, zu entkommen. Er entwickelte sich als direkte Reaktion auf

das naturalistisch-evolutionistische Denken des 19. Jahrhunderts. Der Kulturrela-

tivismus hebt also besonders die Augenhöhe hervor, auf der sich einander nicht

über- oder unterlegene soziokulturell hervorgebrachte Gruppen sowie ihre Vertre-

ter*innen in Form feldforschender Ethnograf*innen im Idealfall begegnen sollen.

19 Därmann 2002, 17.

20 Boas 1959, 254.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

Er postuliert zudem, dass Kulturen21 an sich nicht vergleichbar oder aus demBlick-

winkel einer anderen Kultur zu klassifizieren seien.

Humanitaristisch motiviertes Helfen-Wollen und Sichtbarmachen zwar zu

problematisieren, ohne es per se als fehlgeleitet zu bewerten, stellt ein zentrales,

sich einer kulturrelativistischen Perspektive verpflichtendes Vorhaben dieser

Arbeit dar. Dieses Vorhaben folgt somit immer auch dem kulturrelativistischen

Ansatz des Verstehen-Wollens. Es denkt die eigene Positionierung des Forschenden

als weißen, privilegierten Akteur im Feld ermächtigender Vorhaben für margina-

lisierte Menschen sowie seine Sozialisierung in die eigene Fachdisziplin mit. Die

Bewertung von Beobachtungen, Gesprächen und Prozessen nehme ich somit stets

unter Berücksichtigung dieser Positionierungen und Sozialisierungen vor. Sie

entspringt einem Ansatz des Verstehen-Wollens von Praktiken der Ermächtigung

und des Partizipieren-Lassens in einem gesamtgesellschaftlichen Kontext. Dem

kulturrelativistischen Ansatz dieser Arbeit ist es somit jedoch auch inhärent,

die Bedürftigkeit und Subalternität jugendlicher Fluchterfahrener grundsätzlich

in Frage zu stellen: Der Duktus, dem eine Pädagogik der Ermächtigung folgt,

definiert sich somit vielmehr aus dem eigenen Selbstverständnis heraus, einen

gesamtgesellschaftlichen Auftrag des pädagogischen Griffs nach dem Fremden22

ausführen zu müssen als aus der per se angenommenen Hilfsbedürftigkeit der

fremden Anderen.

Seit Boas wird Kultur in der Kultur- und Sozialanthropologie als unabhängig

von einem schablonenhaften Abgleichen des ›unterentwickelten‹ Fremdenmit dem

Eigenen les- und interpretierbar: Clifford Geertz, US-amerikanischer Ethnologe,

legte wenige Jahrzehnte später mit seinem semiotischen Kulturbegriff den Grund-

stein für eine interpretative Ethnologie. Wie Volker Gottowik beschreibt, war die-

ser Umschwung in der Selbstwahrnehmung der kulturwissenschaftlichen Diszi-

plinen von formalen, literaturkritischen Auseinandersetzungen mit wissenschaft-

lichen Texten geprägt:

»Als Folge einer wechselseitigen Beeinflussung von hermeneutisch aufgeklärten

und literaturtheoretisch informierten Strömungen innerhalb der Kulturanthro-

pologie haben sich sowohl der Blick auf das ethnographische Genre als [auch]

die Schreibpraxis interpretativ orientierter Anthropologen z.T. grundlegend ge-

wandelt. Die interpretative Anthropologie hat demnach den ›literary turn‹ nicht

nur vorbereitet, sondern ist zugleich auch verändert aus diesem Prozeß einer

21 Der Boas’sche Kulturbegriff geht im Vergleich zu den heutigen, dynamisch-praxeologisch

geprägten Kulturverständnissen in der Kulturanthropologie und -soziologie von einem sta-

tischen, als abgeschlossene Einheiten gedachten Verständnis von Kulturen aus. Aus diesem

Grund gebrauche ich in diesem fachgeschichtlichen Abriss an dieser Stelle den Begriff Kultur

in einer heute überholten Konnotation.

22 Vgl. Dünnwald 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 45

umfassenden Selbstaufklärung mit den Mitteln der Literaturkritik hervorgegan-

gen.«23

Das neue Selbstverständnis von Ethnografie als literarischer Gattung und der hier-

mit einhergehende Literary Turn sind bis heute essentielle Aspekte einer deutenden

Ethnologie. Die Produktion medialer Inhalte als symbolhafte Handlungen erschei-

nen unter diesem Gesichtspunkt in einem neuen Licht: Nicht mehr nur die Inhalte

und Qualität der Bilder, Filme und Medien, die Menschen produzieren, sind vor

diesem Hintergrund bedeutsam. Auch Prozesse der Produktion medialer Inhalte

gilt es zu beschreiben und zu deuten. Sie werden so als Ausdruck eines bereits an-

gedeuteten Selbstverständnisses von Pädagog*innen deutbar. Durch die Deutung

und Beschreibung vonHandlungen und Prozessen, die sich inWorkshops und Pro-

jekten für fluchterfahrene Jugendliche vollziehen, kann eine Kritik an der Rolle des

Pädagogischen im Umgang mit Fremd- und Selbstbildern in unserer Gesellschaft

gelingen.

Mit dieser Öffnung des Ethnografischen hin zu subjektiven und literarischen

Einflüssen und der Deklaration von Ethnografien als »Fiktionen, und zwar in dem

Sinne, dass sie ›etwas Gemachtes‹ sind, ›etwas Hergestelltes‹,«24 stürzte Geertz

die Ethnografie ungewollt in eine Krise der Repräsentation und initiierte die soge-

nannte Writing Culture-Debatte: Da nur privilegierte Gruppen Diskurshoheit aus-

üben könnten, hätten sich über die Zeit hierarchische, diskursive Formationen

entwickelt, die durch die Verwendung von Sprache und den systematischen Aus-

schluss subalterner Perspektiven mehr oder weniger (un-)bewusst Autorität über

die Subjekte ethnografischer Repräsentationen ausüben würden.25 Die Hilfsbe-

dürftigkeit, die somit den Subalternen attestiert wird, ist also nicht per se fest-

stellbar, sondern vielmehr eine hegemoniale Zuschreibung. Dem Verständnis ei-

ner Writing Culture Debatte folgen konstruieren weiße, mitteleuropäische Hel-

fer*innen sie diskursiv unter Bezugnahme auf mediale Repräsentationen und po-

litische Programmatiken zu Hilfsbedürftigen. Durch die Beschreibung von Akten

des Sichtbarmachens will diese Arbeit daher einen Beitrag zur Verunsicherung von

per se angenommenen Asymmetrien und Machtgefällen zwischen uns und den

fremden Anderen beitragen. Hierin kann auch der dezidierte, disziplinübergrei-

fende Mehrwert einer kulturanthropologischen Arbeit zu pädagogischen Ermäch-

tigungsvorhaben bestehen: Durch ebensolche fachgeschichtliche, erkenntnistheo-

retische Debatten des Konstruierens und Repräsentierens vermag die Ethnologie

auch anderen Disziplinen wertvolle Impulse für die Auseinandersetzung mit eige-

nen, impliziten Programmatiken mitzugeben.

23 Gottowik 1997, 205.

24 Geertz 2002 [1973], 23.

25 Clifford 1993, 109ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

Ethnografien an sich können immer nur subjektive Ausschnitte einer einzel-

nen Perspektive darstellen und sind durchzogen von Machtasymmetrien. Wer hat

das Recht, wen zu repräsentieren?Wie werden diese Positionen reflektiert? Welche

Machtverhältnisse wohnen ihnen inne? Und wie können wir sie deutlich machen?

Ethnograf*innen suchen seither nachMöglichkeiten der Modifizierung und Adap-

tion ihres Repertoires, experimentieren mit neuen Formen dialogischer oder poly-

phoner Ansätze und arbeiten mit Mental Maps, gemeinsam mit den Subjekten ih-

rer Forschung(en) verfassten Textsegmenten, autoethnografischen Verfahren oder

neuen, radikal subjektiven Schreibstilen. Jedoch neigen auch die genannten An-

sätze dazu, »die diskursiven Zugangs- und Ausschlußbedingungen des Dialogs, die

asymmetrischen Kontexte und die intervenierende Rolle der Ethnograf*innen zum

Verschwinden zu bringen […]«26 und somit nur einen Bruchteil der aufgeworfenen

neuen Fragen adressieren zu können. Die konstante Reflexion undThematisierung

der eigenen Rolle im ethnografischen Forschungs- und Interpretationsprozess hin-

gegen erhebt gar nicht den Anspruch, als Lösung für das Repräsentationsdilemma

zu gelten. In dieser Arbeit findet sie jedoch als einzig mögliches Antidot gegen die

Reproduktion der Hierarchien Anwendung, die diese Arbeit benennt und kritisiert.

Seit den 1980er Jahren und im Zuge der Writing Culture-Debatte wurden eth-

nografische Repräsentationen also durch ihre eigenen Praktizierenden als hegemo-

niale Machtverhältnisse reproduzierend und koloniale Diskurse replizierend kriti-

siert.27 Durch die dichte, jedoch stets subjektive Beschreibung kultureller Phäno-

mene konstruieren Ethnograf*innen ihre Beobachtungen als soziokulturelle Ge-

gebenheiten und somit Wirklichkeiten.28 In ähnlicher Weise beanstandeten die

angeführten Vorarbeiten aktuelle, mediale Repräsentationen über FluchtMigrati-

on als verallgemeinernd und Stereotype replizierend.Die Produzierendenmedialer

Formate üben somit in ganz ähnlicherWeise Autorität undMacht über die Protago-

nist*innen dichotomer und stereotypisierter Repräsentationsstrategien aus, wie es

den Autor*innen ethnografischer Forschungsarbeiten in der Darstellung ihrer Ak-

teur*innen und Gesprächsteilnehmer*innen ebenfalls vorgeworfen wurde.

Auch die Praxisforschung im Rahmenmedienpädagogischer Projekte kam hin-

sichtlich des Methodenstreits quantitativ und qualitativ argumentierender Sozi-

alwissenschaften nicht umhin, sich mit Fragen rund um die Rolle der Forschen-

den, der Praktizierenden und der Evaluierenden zu befassen.DerMedienpädagoge

Heinz Moser attestiert seinem Fach einen Mangel an Grundlagenforschung, die es

als »expansive Wissenschaftsdisziplin«29 im Kontext einer voranschreitenden, all-

umfassenden Mediatisierung des Alltags dringend nötig hätte. Die Bezugnahme

26 Därmann 2002, 24.

27 Vgl. Clifford, Marcus 1986.

28 Vgl. Geertz 2002 [1973].

29 Moser 2014, 56.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 47

auf die Debatten rund um die angesprochenen Repräsentationsprobleme in den

ethnografisch arbeitenden Disziplinen offeriere eine großartige Chance, die Rolle

der Forschenden im Prozess der qualitativen Datengenerierung zu reflektieren:

»Unter diesen Voraussetzungen bedeutet die Selbstreflexion nicht mehr, sich kla-

rer Regeln und Prozeduren zu versichern, um die ›richtige‹ Interpretation in ei-

nem geregelten Verfahren zu erreichen. Vielmehr geht es darum, sich vermehrt

bewusst zu sein, wie die Position des Interpreten die Ergebnisse beeinflusst.

Denn bei qualitativen Interviews ist es nicht immer klar, inwieweit die gewonne-

nen Daten durch den Interviewer forciert sind, oder ob es sich um ›unabhängige‹

Aussagen der Befragten handelt, bzw. wie stark Deutungen durch die subjektive

Situation der Forschenden bestimmt sind.«30

Diese neue Fokussierung auf das Subjekt biete die Chance, »nicht-standardisier-

te soziale Bedeutungen zum Ausdruck zu bringen«.31 Moser bringt hierfür die

Gegenüberstellung positivistischer und gemäßigt konstruktivistisch-systemischer

Ansätze ins Spiel. Deren paradigmatische Gegensätzlichkeit weist in überraschend

umfassendem Ausmaß Übereinstimmungen mit den oben beschriebenen fachge-

schichtlichen Veränderungen der ethnografischen Beschreibungs- und Deutungs-

arbeit aufweist.32

Beeinflusst von Kultur- und Sozialanthropologie sowie qualitativer Soziologie

wurde nun auch in der qualitativ arbeitenden PraxisforschungWissen als situiert33

und konstruiert34 angesehen, als subjektiv und niemals unabhängig von der Person

der Forschenden interpretierbar. Zudem können monokausale Wirkmechanismen

und -zusammenhänge in dieser Praxis nichtmehr als ausschließliche Determinan-

ten gelten. Beobachtungen sowie darauf basierende Schlussfolgerungen müssten

immer beidseitig aufeinander rückgeprüft und hinsichtlich ihrer mannigfaltigen,

subjektiven Kontexte betrachtet werden.

30 Moser 2014, 62.

31 Moser 2014, 63.

32 Moser 2014, 64.

33 Vgl. Haraway 1988.

34 Vgl. Berger & Luckmann 2018 [1980].

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

3.2 Leitmotive einer kulturanthropologischen Migrationsforschung

»We are collectively caught in an intricate,

delicate web in which each action I take,

discursive or otherwise, pulls on, breaks

off, or maintains the tension in many

strands of the web in which others find

themselves moving also.«35

Die vorliegende Auseinandersetzung mit handlungsorientierter Medienarbeit als

Mittel des Sicht- und Hörbarmachens fußt wie oben beschrieben auf einer reflek-

tierten, ethnografischenUntersuchung. Zudem strebt sie an, einen Beitrag zur kul-

turanthropologisch-ethnografischen Migrationsforschung zu leisten.

Unter den uniformen Begriff der Migration werden höchst unterschiedliche

Akteur*innen subsumiert: Auf der einen Seite sind hier für eine bestimmte Zeit

ins Ausland entsandte Fach- oder Führungskräfte zu nennen, die gemeinhin als

Expatriates oder kurz Expats bezeichnet werden. Asylsuchende bilden das andere

Ende des breiten Spektrums derer, die gemeinhinMigrant*innen genannt werden.

Zwischen diesen beiden extremen Polen findet sich eine große Bandbreite anMoti-

vationen zur Migration sowie Praktiken des Migrierens. Von denMigrant*innen zu

sprechen, erscheint somit als problematische, vereinheitlichende und nicht zuletzt

kulturalistische Kategorie für eine extrem heterogene Gruppe von Personen.

Es ist daher bemerkenswert, dass Kultur- und Sozialanthropolog*innen erst

in den 1950er Jahren auf Phänomene rund um Migration und deren Relevanz als

Forschungsfeld aufmerksamwurden.36 AnthropologischeMigrationsforschung fo-

kussierte hierbei von Beginn an kulturelle Kontexte und Gründe für Migrationsbe-

wegungen in ihren vielfältigen Ausprägungen. Die Sozialanthropolgin Heidi Arm-

bruster problematisiert Typologisierungen von Migration gemäß kausalen Zusam-

menhängen zwischen wirtschaftlichen, politischen oder soziokulturellen Fakto-

ren in Relation zu räumlich-zeitlichen Determinanten. Laut Armbruster verzerren

diese vereindeutigenden Standardisierungen die gegebenen, multidimensionalen

Realitäten einer jedenMigrationsgeschichte, die in höchstemMaße individuell und

subjektiv sind.37 Eine binäre Klassifizierung zwischen uns und den Anderen sei je-

doch nicht mehr aufrechtzuhalten, so die Anthropologin Halleh Ghorashi:

»The dichotomous construction of otherness through culture and religion, in par-

ticular for migrants with an Islamic background, is a fundamental ingredient in

35 Alcoff 1991, 19.

36 Alcoff 1991, 52.

37 Armbruster 2009, 20.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 49

the current trend of othering leading to exclusion. The culture (including religi-

on) of migrants is essentialized. It is imagined as absolutely different and inferior

to the culture of natives.«38

Als uniformes Kollektiv sind die Migrant*innen also Produkte unserer eurozentri-

schen und orientalistischen39 Fantasien über das fremde Andere. Laut Ghorashi

sei das Resultat dieser essentialistisch konstruierten Andersartigkeit eine ontolo-

gische, dichotome Unterscheidung zwischen westlichen und nicht-westlichen Ge-

sellschaften. Ebendiese binäre, nicht mehr haltbare Kategorisierung strukturiert

jedoch bis heute wesentlich das öffentliche Sprechen über flucht- und/oder migra-

tionserfahrene Menschen auf machtvolle Weise. Genauso durchdringt sie auch die

Bemühungen derer, die den Fremden anderen eine Stimme geben wollen.Medien-

pädagogische Vorhaben des Sichtbarmachens oder der interkulturellen Begegnung

zwischen als statisch imaginierten, deutschen und migrantischen Teilnehmer*in-

nengruppen reproduzieren unbewusst diese Kategorien. Sie sind für die Legitimie-

rung ihrer Vorhaben, die sie in Projektanträgen rechtfertigen müssen, angewiesen

auf die Bezugnahme auf ebendiese Differenzkategorien, mit denen sie im Verlauf

ihrer Arbeit brechen wollen.

Nach Armbruster ist Migration immer auch in kulturelle Kontexte eingebettet

und changiert als Praxis zwischen (trans-)lokalen Bezugsrahmen. Die Praxis des

Migrierens wird somit besonders durch ethnografische Mikrostudien mit abduk-

tiver40 Theoriengenese auf Makroebene hinsichtlich ihrer Dynamiken, Verände-

rungen sowie der vorherrschenden Gründe für Wanderungsbewegungen wissen-

schaftlich greif- und analysierbar.41 Besonders auch die seit einigen Jahren fest

im Fach etablierte kritische Migrationsforschung vermag unter Miteinbeziehung

der Grenzregimeanalyse als Analysewerkzeug Zusammenhänge zwischen lokalen

Aktionsräumen und translokalen politischen und ökonomischen Realitäten aufzu-

zeigen.42 In der gleichen Tradition vermag die hier vorgelegte Forschung auf der

Mikroebene durch die ethnografisch-kleinteilige Beschreibung und Deutung der

filmischen Arbeit in partizipativen Workshops größere Bedeutungsrahmen aufzu-

zeigen: Welche Rolle spielt die Produktion alternativer Sichtbarkeiten in einer so

stark von dominanten, visuellen Narrativen geprägten Gesellschaft wie der unsri-

gen? Wer ist warum dazu motiviert, den Blick auf die fremden Anderen neu aus-

zugestalten? Welche Rolle spielen die Konzepte des Ermächtigens und des Eine-

Stimme-Gebens für die bestehenden Machtverhältnisse im mediatisierten Alltag

des 21. Jahrhunderts? Und welche Perspektiven kann die Kulturanthropologie mit

38 Ghorashi 2017, 169.

39 Vgl. Said 1978.

40 Vgl. Reichertz 2003.

41 Armbruster 2009, 54f.

42 Hess, Kasparek, Kron et al. 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

ihrem spezifischen Verständnis von Kultur als »selbstgesponnenes Bedeutungsge-

webe«,43 in das wir Menschen miteinander verflochten sind, und ihren ethnogra-

fischen Methoden der teilnehmenden Beobachtung zum Feld der Migrationsfor-

schung beisteuern?

Der Sammelband »Münchenmigrantisch – migrantischesMünchen« illustriert

anschaulich, wie ein solcher Beitrag aussehen kann. Er ist das Resultat aus einem

Lehrforschungsformat am Institut für Empirische Kulturwissenschaften und Eu-

ropäische Ethnologie unter der Federführung von Sabine Hess undMaria Schwertl

an der LMU München. Thematisch widmen sich die Beiträge etwa der tibetischen

Diaspsora,44 Stadtvierteln mit besonders großer kultureller Vielfalt und prekären

Wohnsituationen,45 transnationalen Identifikationsobjekten46 oder der globalen

Mobilisierung kultureller, exotisierter Images.47 Die entsprechenden ethnografi-

schen Forschungen fanden allesamt im lokalen Kontext der bayerischen Landes-

hauptstadt statt.München fungierte dabei zwar als Arena studentischer Forschun-

gen und verbindendes Element der Beiträge. Jeder Aufsatz wies jedoch auf eine in-

dividuelle kulturelle Einbettung translokaler Praktiken verschiedener Gruppierun-

gen hin, die an sich nichts weiter teilten als den lokalen Bezugspunkt zu München.

Weltbilder, Strategien der Alltagsbewältigung, religiöse Praktiken oder soziokul-

turelle Settings der untersuchten Kontexte erschienen so heterogen, dass andere

Berührungspunkte nicht offensichtlich erkennbar waren.

»Münchenmigrantisch – migrantischesMünchen« ist somit ein Paradebeispiel

dafür, wie Studierende im Rahmen von Praxisseminaren anhand lokal verorte-

ter Mikrostudien translokale Zusammenhänge auf Makrolevel ethnografisch er-

forschen können. Globale, sozioökonomische und politische Dynamiken bildeten

den Kontext, durch denWanderungsbewegungen nach Oberbayern begründet und

bedingt wurden. Kontakte zwischen ethnisch-diversen Gruppierungen und super-

diverse,48 multiple Zugehörigkeiten zu bisweilen kulturalistisch konstruierten Ka-

tegorien stellen oftmals die Arenen dar, in denen kulturwissenschaftlich-ethnogra-

fische Migrationsforschung stattfindet. Das Ergebnis – die kritisch-reflexive Be-

nennung dieser Kategorisierungen im Rahmen studentischer Forschungen – be-

säße eigentlich großes Potenzial, auch außerhalb akademischer Kreise Gehör zu

finden.

Auch der Sozialanthropologe Tim Ingold attestiert seinen Fachkolleg*innen, bei

öffentlichenDebatten zuThemenbereichen, zu denen sie doch eigentlich einiges zu

43 Geertz 2002 [1973], 9.

44 Vgl. Krcek 2010.

45 Vgl. Knauer 2010.

46 Vgl. Schwertl 2010.

47 Vgl. Riedner 2010.

48 Vgl. Vertovec 2007; Ghorashi 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 51

sagen hätten, »durch Abwesenheit« zu glänzen.49 Er sah besonders in der schwer

fassbaren akademischen Eigenheit der anthropologischenDisziplinen einenGrund

dafür, dass

»die wahrscheinliche Reaktion von Anthropologen darin besteht, dass sie die Fra-

gesteller ins Gebet nehmen, ihre unausgesprochenen Annahmen offenlegen und

anmerken, dass andere – die von solchen Fragen frei sind – die Fragen anders

stellen würden.«50

Sabine Hess vermerkte in der europäisch-ethnologischen Migrationsforschung ei-

ne Entwicklung hin zur »Kulturalisierung derMigrationsforschung.«51 Kultur wur-

de zu Beginn dieser Entwicklung, den Hess in den 1980er Jahren verortete, »im

Sinne eines kulturellen Erbes verstanden; als stabiles, homogenes und klar abzu-

grenzendes Ensemble von Praxen und Werten, welches eine spezifische Gruppe

auszeichnet und unterscheidbar macht«.52 Unausgesprochene Annahmen, wie sie

Ingold durch Anthropolog*innen aufgedeckt sieht, prägten also bis vor wenigen

Jahrzehnten noch die Kulturforschenden selbst. Fachinterne Kritiken dieses sta-

tischen Kulturverständnisses werden seither immer lauter: Auch Angela Treiber

und Kerstin Kazzazi positionierten sich deutlich mit ihrer Absage gegen kultura-

listische Erklärungsmodelle,

»[…] denn diese konstruieren essentielle Differenzen und Fremdheit mit der Vor-

stellung von Kulturen als stabilen, abgeschlossenen Ganzheiten von gemeinsa-

mer Herkunft und Homogenität der Mitglieder, sowie der Vorstellung von deren

Unveränderlichkeit. Soziale, ökonomische und politische Problemlagen werden

dann als ursächlich für kulturelle bzw. ethnische Konflikte interpretiert.«53

Besonders ebendiese reduktionistischen und simplifizierenden Erklärungsmodel-

le von Kultur als Ursache für Probleme in Politik, Wirtschaft und Gesellschaft sind

als Grund dafür zu nennen, dass Auffassungen von Kultur als beständig und un-

veränderlich sich so lange halten konnten. In den nachfolgenden Jahrzehnten ist

dieses Verständnis durch eine gesamtgesellschaftlich geführteMultikulturalismus-

Debatte von einem praxeologischen, konstruktivistischen und prozesshaften Kul-

turbegriff abgelöst worden, »der Kultur als ein dynamisches und ›hybrides‹ Gebilde

begreift und folglich das Doing Ethnicity fokussieren hilft. [Hervorh. i. O.]«54 Theo-

49 Ingold 2019, 95.

50 Ingold 2019, 95f.

51 Hess 2010, 13.

52 Hess 2010, 13.

53 Kazzazi & Treiber 2016, VII.

54 Hess 2010, 15.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

retische Konzepte wie Ethnoscapes nach Arjun Appadurai,55 Doing Culture nach Karl

H. Hörning und Julia Reuter56 oder Creolization nach Ulf Hannerz57 trugen zusätz-

lich dazu bei, dass Kultur als von nationalstaatlichen Grenzen losgelöst gedacht

wurde und konsequenterweise auch den Weg für eine Transnationalisierung der

Migrationsforschung ebnete.

Auch das Berliner »Labor Migration« enttarnte Migration als problematischen

Modus der Wissensgenese, der bis in die 1990er unter der machtvollen Fiktion

des Nationalstaates stand. Einwanderungsforschung innerhalb nationaler Gren-

zen wird seither als transnationale Migrationsforschung neu wahrgenommen und

reflektiert: »Alltagsweltliche Transnationalisierung [zu untersuchen], die zwar in

engem Zusammenhang mit der globalen Entwicklung und Verbreitung kapitalis-

tischer Produktion und Konsumption entsteht, aber keineswegs widerspruchsfrei

darin aufgehoben ist«58 ist ein hiervon inspirierter Ansatz, dem sich auch diese

Arbeit verschreibt. Durch globale mediascapes zirkulieren archetypische Bilder der

fremden Anderen transnational. Sie wirken also sowohl in nationale Populärkultu-

ren als auch in das Selbstbild migrantisierter Minoritäten ein. Ein transnationaler

Blick auf Workshops für fluchterfahrene und migrantisierte Jugendlichen eröffnet

somit ein breiteres Verständnis für die medialen Ausdrucks- und Aneignungsfor-

men junger Menschen im 21. Jahrhundert. Somit ist diese Forschung lesbar als

ein Beitrag hin zu einer Wahrnehmung von Migration, die nicht allein durch ih-

re Bewegung beschreibbar ist. Vielmehr ist Migration selbst als historische und

gesellschaftliche Veränderung anstoßend oder bewegend zu begreifen. Inspiriert

durch diese reflexive Wende in der Migrationsforschung will ich mit dieser Arbeit

besonders Stimmen und Positionen hinter, unter oder neben den dominanten Fra-

gestellungen fokussieren, »die in der öffentlichen Diskussion mit ihrer Fixierung

auf integrationspolitische Fragestellungen und standardisierte Erhebungsmetho-

den oftmals unerkannt und unverstanden bleiben«.59

In diesem Sinne nimmt etwa der Kulturanthropologe Ove Sutter in seinen re-

zenten Arbeiten zum Engagement für fluchterfahreneMenschen die unhinterfrag-

ten Grundannahmen des Leidens fluchterfahrener Menschen in den Fokus, »von

denen ausgehend für die Helfer_innen im Vordergrund stand, deren Leid zu lin-

dern und ihre Situation unmittelbar zu erleichtern.«60 Sutter begreift dieses un-

hinterfragte Helfenwollen mit Larissa Fleischmann und Elias Steinhilper als »Dis-

55 Vgl. Appadurai 1990.

56 Vgl. Hörning & Reuter 2004

57 Vgl. Hannerz 1987.

58 Bojadžijev & Römhild 2014, 12.

59 Nieswand & Drohtbohm 2014, 3.

60 Sutter 2019, 302.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 53

positiv des Helfens.«61 Humanitaristische Bestrebungen gibt er als dessen ideo-

logischen Referenzrahmen an, »der den Helfer_innen bestimmte Sichtweisen und

Vorstellungen nahelegte.«62 Statt in seinen Arbeiten den Topos der hilfsbedürfti-

gen Anderen erneut aufzugreifen, fokussiert Sutter vielmehr das Selbstverständnis

derer, die sich basierend auf Selbstwahrnehmungen und diskursiven Rahmungen

dazu berufen fühlen, sich in wohlwollende Akte des Helfens zu involvieren. »What

I try to underline is that the story is much more about us than about them,«63

bringt es der Anthropologe Didier Fassin auf den Punkt.

Für das Verständnis und die Beschreibung von Motivationen des Sichtbarma-

chens, des Ermächtigens und des Eine-Stimme-Gebens, denen ich im Rahmen

meiner Forschung immer wieder begegnete, musste ich mich also auf die Suche

nach einem Hintergrund machen, vor dem ich diese Bestrebungen deuten konn-

te. Die Auseinandersetzung mit theoretischen Auseinandersetzungen mit huma-

nitären Denkschulen aus der Entwicklungszusammenarbeit oder dem Non-Profit

Bereich lag hier nahe. Die Politikwissenschaftlerin Lisa Ann Richey zeigt in ihrem

Artikel »Conceptualizing ›Everyday Humanitarism‹« Formen eines Alltagshumani-

tarismus auf, den sie nicht nur in institutionalisierten, karitativen Organisationen

verortet. Vielmehr sei dieser auch auf der Ebene alltäglicher Praktiken des Sich-

Solidarisierens mit als subaltern beschreibbaren Akteuer*innen und einem gene-

rellen Good-Doing lokalisierbar:64

»Good-doing entails giving money, things, or time. It can include raising awa-

reness, fundraising, political interventions, policy lobbying, or diplomacy in quiet

rooms with powerful organizations, collaborations with the private sector, ar-

med interventions, training, workshops, and projects to transform livelihoods,

the spread of diseases, environmental change, infrastructure, or gender relati-

ons. It can also include shopping, following social media accounts, and liking

celebrity campaigns or tweeting relevant information – all of which may contri-

bute to expanding the reach and impact of traditional good-doing. In all these

forms, everyday humanitarianism refers to an expanded series of practices in the

everyday lives of citizens that purport tomake a difference outside the traditional

boundaries of humanitarian activity [Hervorh. GS].«65

Der Europäische Ethnologe Jens Adam arbeitete zudem heraus, dass humanita-

ristische Haltungen von Akteur*innen im Feld oftmals bereits bestehende globa-

le Asymmetrien wie das Nord-Süd-Gefälle reproduzieren: Annahmen, was gutes

61 Vgl. Fleischmann & Steinhilper 2017, zit.n. Sutter 2019, 302.

62 Sutter 2019, 302.

63 Fassin 2013, 36.

64 Richey 2018, 3.

65 Richey 2018, 3.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

Leben und Wohlbefinden bedeutet, werden oft an eurozentrischen Vorstellungen

festgemacht, so Adam.66 Ähnlich wie Fassin, der Humanitarismus als unlösbar

verwoben mit der Sphäre des Politischen ansieht,67 bezeichnet Adam Humanita-

rismus als »politisch-moralische[s] Projekt der Sorge um das Leid der ›Anderen‹

[…], über den sich ein zeitgenössisches Europa mit ›Welt‹ verknüpft und hierdurch

zugleich (post)koloniale Asymmetrien, die dieses Verhältnis konstituieren, repro-

duziert.«68 Humanitaristische Haltungen des Helfens werden in europäischen Ge-

sellschaften als historisch erwachsene Alltagswirklichkeiten erfahrbar:

»Gerade in Abgrenzung zu solchen Rollenerwartungen an unsere Disziplin und

einer nicht hinreichend entwickelten Kritik humanitärer Unternehmungen hat

sich eine anthropologische Perspektive herausgebildet, die deutlich über ein In-

teresse an konkreten Abläufen und Störungen einzelner humanitärer Einsätze

hinausgeht und stattdessen Humanitarismus als eine historisch fließende Form fo-

kussiert, die sich im Zuge der europäischen Moderne um die Frage des Umgangs

mit dem Leiden der – insbesondere auch weit entfernten – ›Anderen‹ konfiguriert

hat und auf ganze bestimmteWeise affektive Momente mit moralischen Positio-

nen, ethischen Forderungen und politischen Handlungserwartungen verbindet

[Hervorh. i. O.].«69

Die Auseinandersetzung mit Praktiken des Sichtbarmachens und den ideologi-

schen Referenzrahmen, in denen die Akteur*innen ihre Handlungen begründen

und legitimieren, stellen das konkrete Untersuchungsfeld dieser Arbeit dar. We-

niger die Akteur*innen der Migration selbst sowie die soziokulturellen Dispositi-

ve und Präfigurationen, die ihr Handeln prägen und leiten, sollen hier fokussiert

werden. Die kritische Auseinandersetzung mit Motiven und Praktiken einer wei-

ßen Helfer*innenschaft stehen im Mittelpunkt meines Vorhabens. Der Versuch,

ethnografische Repräsentationsarbeit egalitärer und symmetrischer zu gestalten

als bisher, war hierfür prägend, denn: aller Anerkennung des Beitrages zur kul-

turanthropologischen Migrationsforschung aus München, Berlin oder Göttingen

zum Trotz fällt beim Blick auf die Namen der Forschenden jedoch auf, dass es

sich ausschließlich um weiße Mitteleuropäer*innen handelt, die den Blick auf die

fremden Anderen aber nur allzu selten auf sich selbst lenken: Warum ist die Mi-

grationsforschung unseres Faches im deutschsprachigen Raum eigentlich so weiß?

Wo sind demgegenüber Akteur*innen derMigration selbst zu verorten?Warum rü-

cken die diskursiven Rahmungen und idealistischen Beweggründe derer so selten

66 Adam 2018, 308.

67 Fassin 2013, 39.

68 Adam 2018, 313.

69 Adam 2018, 311.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 55

in den Vordergrund – dies beweist der oben konstatierte Mangel an humanitaris-

muskritischen Beiträgen der Kulturanthropologie – die durch den Anspruch des

Eine-Stimme-Gebens die Stimmlosigkeit der fremden Anderen mit zementieren?

3.3 Mediale Bilder fluchterfahrener Menschen

»Wir sind ein wenig hysterisch geworden,

seit Zeitungsleute damit angefangen ha-

ben, uns zu entdecken und öffentlich zu

erklären, wir sollten aufhören, unange-

nehm aufzufallen, wenn wir Milch und

Brot einkaufen.«70

Die oben dargestellten Lesarten von Kultur als unabgeschlossene, offene Entität

konstituieren sich aus gemeinsamen Praktiken ihrer Mitglieder71 und weniger

durch eine reine, passive Zugehörigkeit im Sinne eines Denkens in national-

staatlichen Termini.72 In Arbeiten des Centre for Contemporary Cultural Studies

der University of Birmingham zur Methode der kritischen Medienanalyse, die

in Deutschland etwa von Rolf Lindner, Andreas Hepp sowie Barbara Becker und

Josef Wehner73 vorangetrieben wurden, spielen nun auch die Rezipierenden als

Sinn konstruierende und produktive Akteur*innen bei der Untersuchung medialer

Bilder des Fremden eine wichtige Rolle. Zudem ebneten diese Arbeiten den Weg

für eine reflexive Auseinandersetzung mit (massen-)medialen Repräsentations-

strategien.

Nachfolgend nehme ich eine Zusammenschau rezenter Forschungsarbeiten zu

ebensolchen medialen Repräsentationsstrategien migrantisierter und fluchterfah-

rener Menschen vor. Sie sind für die Einordnung und Deutung meiner eigenen

Forschungsergebnisse bedeutsam: Sie dienen nicht nur als Hintergrund, vor dem

ichmeine eigenenDeutungen und Interpretationen der Praktiken des Sichtbarma-

chens in Workshop-Kontexten für fluchterfahrene Jugendliche vornehme. Zudem

weist diese Zusammenschau erneut auf die Lücke hin, die in der heutigen kultur-

anthropologischen Migrationsforschung hinsichtlich eines notwendigen und auf-

schlussreichen Study Up besteht: Besonders diejenigen Akteur*innen, die formale,

organisatorische, inhaltliche und diskursive Rahmungen unserer Wahrnehmung

von fluchterfahrenenMenschenmaßgeblichmitbestimmen, sind deutlich unsicht-

barer als die Menschen, die sie selbst sichtbarer machen wollen. Von dem prozess-

70 Arendt 2016 [1986], 22.

71 Vgl. Hörning & Reuter 2004.

72 Vgl. Anderson 1983.

73 Vgl. Hepp 2010 [1999]; Lindner 2000; Becker &Wehner 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

haften, konstruktivistischen Kulturverständnis herrührend, dem sich diese Arbeit

verpflichtet, werden nachfolgend besonders die Ergebnisse von Prozessen der Pro-

duktion und Konstruktion medialer Fremdheitsbilder offensichtlich.

Zur Repräsentation von Migration sowie deren Akteur*innen entstanden

jüngst kritische, inhalts- und diskursanalytische Auseinandersetzungen mit der

Produktion von Perspektiven und Sichtweisen auf Migrant*innen. Im deutsch-

sprachigen Raum wurde unter anderem am Beispiel der Darstellung von flucht-

erfahrenen Menschen im Fernsehformat »Tatort« erkennbar, in welchem Ausmaß

die stereotype Darstellung von Akteur*innen der Migration zu deren Margina-

lisierung beiträgt.74 Als dominante Mittel zur Konstruktion von Unterschieden

zwischen ›Deutschen‹ und ›Ausländer*innen‹ in einzelnen Episoden des Krimi-

klassikers tauchten immer wieder essentialistische Konzepte von Identität, Kultur

und Religion auf. Sie wurden bewusst herangezogen, um stereotypische Anders-

artigkeit zu kreieren und zu manifestieren.75 Treffend fassen Christoph Rass und

Melanie Ulz konträre Positionen zu Sichtbarkeiten und Repräsentationen von

fluchterfahrenen Menschen im Film zusammen:

»Sichtbarkeit kann demzufolge sowohl ein Instrument im Kampf um politische

Partizipation als auch ein Instrument der Herrschaftsstabilisierung sein, mit dem

Normabweichungen und Regelverstöße kontrolliert werden. Eine erhöhte Sicht-

barkeit von migrationsspezfischen Phänomenen führt daher nicht automatisch

zumehr politischem Einfluss vonMigrantinnen undMigranten, denn das visuelle

Feld wird durch eine Vielzahl von Akteuren hervorgebracht, die eine bestimmte

Sicht auf Migration unentwegt behaupten und diese nur sehr langsam transfor-

mieren.«76

Sichtweisen auf Migration lassen sich leicht und schnell etablieren, jedoch viel

schwieriger wieder relativieren und dekonstruieren. Für die Bebilderung von Mi-

gration und der »assoziativen und diskursiven Engführung von Menschenströmen

und Datenströmen ineinander, verknüpft über die Metaphorik des Wassers und

des Fließens«,77 prägte die Kunsthistorikerin Kerstin Brandes den Begriff der Vi-

suellen Migration. Den spezifischen Anspruch dieses Konzeptes beschreibt Brandes

wie folgt:

»Das Anliegen einer solchen, semiologisch informierten Perspektive besteht

darin, das Migrierende, die Bild-Bewegungen, als temporäre, intertextuelle

Situierungen – also als spezifische Verkettungen unvollständiger Fixierungen

74 Vgl. Ortner 2007; Walk 2011.

75 Ortner 2007, 13f., 25f.

76 Rass & Ulz 2015, 16.

77 Brandes 2011, 5.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 57

innerhalb sich beständig verschiebender Ent- und Neukontextualisierungs-

prozesse – herauszuarbeiten und fassbar zu machen.«78

Die flexiblen Kombinationsmöglichkeitenmedialer Inhalte können je nach Kontext

Narrative und Diskurse etablieren, aufgreifen oder dekonstruieren. Tendenzen der

Generalisierung undVereinheitlichung kollektiver Identitäten beschreibt die Erzie-

hungswissenschaftlerin Astrid Messerschmidt als »Schauplatz migrationsfeindli-

cher Artikulationen«,79 nach denen Differenzkategorien, als Ergebnis unhinter-

fragt, in breiter Öffentlichkeit normiert und naturalisiert werden:

»Das Andere hat natürlich anders zu sein, genetisch nachweisbar und eindeu-

tig. In der Tendenz zur Vereindeutigung geschlechtlicher Identität kommt aus

meiner Sicht eine Sehnsucht nach Natur zum Ausdruck, ein Wunsch, sich einer

biologisch gegebenen Identität zu vergewissern, das Soziale nach wie vor bio-

logistisch zu strukturieren und jede Uneindeutigkeit auszuschließen. Die Natu-

ralisierung von Differenz bildet ein Merkmal mehrerer gruppenkonstituierender

Diskriminierungspraktiken.«80

Die vonMesserschmidt herausgearbeitete Naturalisierung von Differenz zeigt sich

in der medialen Darstellung von FluchtMigration auch auf einer weiteren, meta-

phorischen Ebene: Durch visuelle Darstellungsstrategien, die das Narrativ der Flut

oder des Stroms heranzogen, wurden fluchterfahrene Menschen und ihre Ankunft

in Europa ebenfalls mit Naturgewalten in Verbindung gebracht: Bilder von Men-

schenmassen, die auf Grenzübergänge hinströmten,mussten herhalten, damit die

»Flüchtlingskrise« ähnlich einer Naturkatastrophe weiter stilisiert werden konnte.

Mit ihnen galt es, einen »Ausnahmezustand« zu konstatieren. Als Folge konnten di-

verse »Notstandspolitiken« wie die Aussetzung des Schengen-Abkommens in der

Europäischen Union initiiert und legitimiert werden. Die Kunsthistorikerin und

Kulturwissenschaftlerin Johanna Schaffer prangert solche Naturalisierungen als ir-

reführend an, denn »sie negiert, dass das, was zu sehen ist, ein Produkt diskursi-

ver Prozesse ist – also ein Zu-Sehen-Gegebenes […] [Hervorh. i. O.].«81 Auch Astrid

Messerschmidt spricht sich für offenere Differenzmodelle und gegen pauschale

Kategorien des Bemessens kulturell konstruierter Wertigkeiten des Umgangs mit

Körperlichkeit, Religion und daraus resultierenden Weltbildern aus:

»Aus meiner Sicht bietet sich damit eine zeitgemäße Perspektive für die Migrati-

onsgesellschaft, in der nicht dasselbe geteilt werden muss – nicht dieselbe Auf-

78 Brandes 2011, 6.

79 Messerschmidt 2019, 47.

80 Messerschmidt 2019, 48.

81 Schaffer 2008, 53.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

fassung von Anständigkeit und Eigenständigkeit, nicht dieselben Schamgrenzen,

nicht dieselben Körperkonzepte.«82

Im Kontext von Bemühungen des Sichtbarmachens und Ermächtigens bei Film-

workshops für fluchterfahrene Jugendliche erscheint daher im Hinblick auf die

Intentionen der Durchführenden besonders problematisch, dass die entstehenden

Repräsentationen und Bilder vieldeutig werden. Sie entgleiten den Intentionen de-

rer, die Projekte planen, koordinieren, und formatieren. Johanna Schaffer verweist

dabei auf gewisse Kontexte von Sichtbarkeit und ihren Rhetoriken, anhand de-

rer sie das Vorhaben des Sichtbarmachens per se als ambivalentes Vorhaben be-

schreibt:

»Der erste Vorbehalt gegen eine ausschließlich positive Einschätzung des Modus

und Status der Sichtbarkeit formuliert sich in dem Hinweis, dass mehr Sichtbar-

keit sowohl eine höhere Einbindung in normative Identitätsvorgaben bedeutet

wie auch Kontroll- und Disziplinierungsmaßnahmen leichteren Zugang gewährt.

Für minorisierte Subjektpositionen und Wissenskontexte bedeutet mehr Sicht-

barkeit zudem die Affirmation genau jener Repräsentationsordnungen, die sie

minorisiert.«83

Sichtbarmachen wird so also per se als hegemonialer Akt der Bekräftigung be-

stehender Ordnungen lesbar.Die Intention der Sichtbarmachenden als subversiver

Verweis auf die Unsichtbarkeit der fremden Anderen wird aus einer konstruktivis-

tischen Perspektive als eigentlicher Akt der Herabsetzung fluchterfahrener Men-

schen lesbar: Weil wir sagen, dass sie unsichtbar sind, werden sie überhaupt erst

unsichtbar.

Bilder können also nie den Anspruch vertreten, ›objektive Wirklichkeiten‹ de-

ckungsgleich widerzuspiegeln. Sie sind immer nur vor demHintergrund ihrer Pro-

duktionskontexte, ihrer Zielgruppen und der Intention ihrer Produzentinnen zu

verstehen. Francesca Falk konnte dies am Beispiel der Miteinbeziehung des Bootes

in der Geschichte der Schweizer Berichterstattung über FluchtMigration aufzei-

gen. Gewissen Bildtraditionen – wie das seit dem 2. Weltkrieg immer wieder her-

angezogene Bild des sich überfüllenden Bootes – können »latente Erinnerungsge-

halte aktivieren.«84 Der Schweizer Nationalstaat wird in den von Falk herangezo-

genen Quellen als integrer, ausbalancierter Körper abgebildet, der durch die ›auf

das Boot aufspringenden‹ Flüchtenden in seinem Gleichgewicht gefährdet ist und

zu kentern droht, so Falk. Andere ähnlich relevante Gründe, die zu Raum- und

82 Messerschmidt 2019, 49.

83 Schaffer 2008, 52.

84 Falk 2014, 216.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 59

Ressourcenknappheit in der Schweiz führen würden, wie beispielshalber Boden-

spekulationen oder die Privatisierung des öffentlichen Raumes, würden so als we-

niger bedeutsam im Diskurs um soziale Ungleichheiten wahrgenommen.85 Falk

weist zudem darauf hin, dass das Boot als vielfältige Metapher für Überfremdung,

Durchlässigkeit von Grenzen oder illegalisierter FluchtMigrationmissbraucht wer-

de, jedoch imMigrationskontext faktisch irreführend sei: »So kommen die wenigs-

ten Migrierenden als Bootsflüchtlinge nach Europa; die meisten reisen über Land-

und Luftwege ein.«86 Das historisch aufgeladene Symbol des Bootes wird somit

»aufgrund einer spezifischen gewaltvollen Geschichte […] mit eben jener Gewalt

aufgeladen, die in der Folge der Reproduktion des Zeichens automatisch mit re-

produziert wird.«87

In ihrem Buch »Blickregime der Migration. Images und Imaginationen des

Fremden in Schweizer Printmedien« thematisiert die Kulturanthropologin Chris-

tine Bischoff die Brüchigkeit sowohl des Medialen als auch des Migrantischen: Im-

mer wieder werde Migration medial von fixen, statischen Zentren aus als linea-

rer, auf ein Ziel zulaufender Prozess repräsentiert.88 Am Beispiel von Bild-Text-

Artikeln in Schweizer Tageszeitungen gelang es Bischoff, exemplarisch die Bezie-

hung verschiedener medialer Formate bei der Etablierung visuell-diskursiver For-

mationen und Repertoires aufzuzeigen.89 Stereotypisierte Praktiken der Reprä-

sentation, die auf essentialisierenden, kulturalistischen Wahrnehmungen von Ge-

sellschaft und Migration fußen, enttarnt Bischoff als »routiniert eingespielte me-

diale Erregungskurven«,90 die nur allzu oft in einem starken Spannungsfeld zu

alternativen, transkulturellen Lesarten der Situation stehen:

»Der bildliche Interpretationsspielraum wird in den Printmedien durch vorge-

gebene ›plausible‹ und akzeptierte Deutungshorizonte beschränkt. […] Die so-

ziokulturellen Wirklichkeiten in der Schweiz, die sich im Laufe der vergangenen

Jahre stark gewandelt haben, spiegeln sich oft nur bedingt in den dazu veröffent-

lichten Foto-Text-Artikeln wider. Insbesondere aber die Pressebilder und die über

sie transportierten Inhalte verharren häufig in einem einfachen Spannungsfeld

zwischen monokulturellen (durch Linearität und Kontinuität bestimmten) und

transkulturellen (durch Multilokalität und Dispararität bestimmten) Blickregi-

men.«91

85 Falk 2014, 218.

86 Falk 2014, 220.

87 Heinemann & Khakpour 2019, 5.

88 Bischoff 2016, 16.

89 Bischoff 2016, 110.

90 Bischoff 2016, 8.

91 Bischoff 2016, 286.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

Ähnliche Formen des Framings, in denen das Sprechen über und somit die Diskur-

sivierung von FluchtMigration und ihren Akteur*innen medial stattfinden, arbei-

tete auch Simon Göbel in seiner Analyse von Polittalks zumThema FluchtMigration

heraus: Er untersuchte die Bedeutung bestehender hegemonialer Machtbeziehun-

gen gesellschaftlicher Institutionen und Akteur*innen. Die Aufführung öffentli-

cher Ideologien stehe in den Gesprächsrunden von Illner, Will und Co. im Mittel-

punkt und trage zum Wohle der Unterhaltung von Zuschauer*innen bei, die im

Lesen solcher medialer Beiträge geübt sind. Die Suche nach Problemlösungen und

den dazugehörigen diskursiven Austausch dekonstruierte Göbel im Kontext seiner

durch die Cultural Studies inspirierten, theoretisch durch die Hegemonie-Theorie

von Chantal Mouffe und Ernesto Laclau92 gespeisten Diskursanalyse als performa-

tive, öffentliche Aufführung einstudierter Unterhaltungsrepertoires.93 Die starke

Rahmung der Formate durch Jingles, Auswahl der Gäste, Moderations- und Re-

daktionsstil führe »zu einemProdukt, das immer auch aufgrund seiner Diskrepanz

zwischen Information und Unterhaltung diskutiert werden muss.«94 Es zeigt sich,

dass die Praxis des Sprechens über die ›Anderen‹ auch von ästhetischen Kontexten

und Formatierungen wie Schnitt, Musik, Längen und Größen einzelner Kamera-

einstellungen nachhaltig mitgeprägt wird.

Auch die medienanalytische Auseinandersetzung mit den filmischen Endpro-

dukten aus Ermächtigung und Sichtbarkeit anstrebendenWorkshops sind vor die-

sen Hintergründen zu diskutieren: Welche Rolle spielen die Formatierungsansätze

der Durchführenden, die sich diese in formalen Bildungsprozessen und angepasst

an eine mitteleuropäische Zuschauer*innenschaft angeeignet haben? Welche Rolle

spielen Naturalisierungen und irreführende Darstellungsstrategien – wie die des

Bootes – die oftmals nicht der Realität entsprechen? Inwieweit können diese filmi-

schen Neuaushandlung von FluchtMigration wirklich neue Deutungshorizonte ei-

nes gesellschaftlichen Phänomens anbieten, das bereits durch dominante mediale

Institutionen wie Polittalks und Tageszeitungen diskursiv besetzt und ausgestaltet

wurde?

Medien unterlägen in der Darstellung und Auswahl ihrer Inhalte keiner zentra-

len Macht und stünden in komplexen Aushandlungsprozessen mit allen Segmen-

ten einer Gesellschaft, so Göbel.95 Ihre Mitglieder bestimmen stets mit, was sie

wann, wie und wo sehen und hören wollen. Als ein Ergebnis seiner Untersuchun-

gen konstatiert Göbel, dass unterschiedlicheGruppen aufmediale Inhalte verschie-

den reagieren.Um ihren Rezipient*innen die Dekodierungsarbeit zu vereinfachen,

92 Vgl. Mouffe & Laclau 1985.

93 Göbel 2017, 61.

94 Göbel 2017, 90.

95 Göbel 2017, 56f.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 61

halten Massenmedien an hegemonial-dominanten Sprechakten fest. So konsta-

tiert Göbel, dass Medien trotz möglicher heterogener Lesarten ihrer Inhalte im-

mer Machtstrukturen und -asymmetrien zwischen gesellschaftlichen Akteur*in-

nen vorgeben und zementieren.96 Diese Asymmetrien basieren auf neo-kolonialen

Imaginationen über Akteur*innen von Flucht und Migration. Sie sind als Konti-

nuitätslinien kolonialer Unterdrückung subalterner Subjekte zu benennen, deren

Sicht- und Hörbarkeit in gesamtgesellschaftlichen Diskursen aufgrund ihrer mar-

ginalen Position stark eingeschränkt sind. Ob und inwieweit filmische Ermäch-

tigungsprojekte und ihre Durchführende mit dem diesem hegemonialen Duktus,

den Vorarbeiten bereits anderen, dominanten Medienformaten zugeschrieben ha-

ben, brechen und ihren Teilnehmenden neue, subversive Darstellungsstrategien

eröffnen können ist also mit ein zentrales Erkenntnisinteresse, dem sich diese Ar-

beit widmet.

3.4 »Can the refugees speak?« – Subalternität
und ungehörte Stimmen

»The point is not that for some speakers

the danger of speaking for others does not

arise, but that in some cases certain poli-

tical effects can be garnered in no other

way.«97

Die Literaturwissenschaftlerin Gayatri Spivak sorgte 1988 mit dem Erscheinen ih-

res Essays »Can the subaltern speak?« für Aufsehen: Spivak vermochte dazule-

gen, dass durch ein global zementiertes, übermächtiges Herrschaftssystem mar-

ginalisierte Personengruppen, die sie subaltern nennt, in gesamtgesellschaftlichen

Diskursen nicht hörbar sind. Deren Versuche, eigene Bedürfnisse zu artikulie-

ren, bleiben aufgrund westlich-intellektuell dominierter und standardisierterWis-

sensproduktion ungehört. Das Sprechen für sich selbst nehmen ihnen westliche

Wissenschafts- und Gesellschaftssysteme ab. Das Hauptinteresse des »Westens«

läge darin, durch seine Darstellung des Wissens über die ›Anderen‹ eigene Positio-

nen autoritativ als objektive Norm zu legitimieren. Diejenigen, über die er lernen

möchte, bezieht er nicht in seine Wissensgenese mit ein. Spivak sieht hier ko-

loniale Machtverhältnisse weiterhin fortbestehen, die eine wissenschaftliche und

positivistische Selbstbeweihräucherung des Westens fortschreiben soll.98 Wissen

96 Göbel 2017, 66.

97 Alcoff 1991, 17.

98 Spivak 1988, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

über sogenannte Dritte-Welt-Länder sei von jeher eingefärbt gewesen durch die

ökonomischen und politischen Interessen des dominanten Westens, so Spivak.99

Diese und ähnliche Debatten sind seit der Entkolonialisierung und Staaten-

gründung betroffener Regionen in der Mitte des 20. Jahrhunderts von großer

Bedeutung für das Erkennen und Benennen globaler Machtdisparitäten zwischen

westlichen Industrienationen und ihren ehemaligen Kolonien. Eurozentrische

Wissensproduktion entlarvte Spivak somit als Fortschreibung kolonialer Konti-

nuitäten.100 Das 20. Jahrhundert erwies sich zudem als Epoche, in der koloniale

Ausbeutung zeitgleich mit Dekolonialisierungsprojekten im globalen Süden ihren

Höhepunkt erreichte. Vielfach erkämpften bürgerrechtliche Bewegungen große

Fortschritte für gesellschaftliche Gruppen, die aufgrund ihrer Hautfarbe oder ih-

rer Geschlechteridentität jahrhundertelang minorisiert wurden. Das Gros liberal-

demokratischer Gesellschaftsfragmente bejahte allgemein die Bemühungen der

Aktivist*innen um mehr Gerechtigkeit. Die Frage nach dem wie dieser Transfor-

mationen und welche Gruppen als minorisiert anzusehen seien, gestaltete sich

jedoch kontrovers. Zudem herrschte – so die Politikwissenschaftlerin María do

Mar Castro Varela – Uneinigkeit darüber, »welcher Zustand als gerecht empfun-

den wird und welche (sozialen) Kosten damit einhergehen dürfen.«101 Ebenso wie

akademische Wissensproduktion sind also auch Bestrebungen der Veränderung

bestehender sozialer Verhältnisse nach wie vor dominiert von denselben gesell-

schaftlichen Fragmenten, gegen die sich postkoloniale Bestrebungen des Befreiens

und Ermächtigens richten.

Für die kulturwissenschaftliche Begegnung mit migrantisierten Lebenswelten

in Deutschland erscheinen postkoloniale Arbeiten wie dekonstruktivistische Aus-

einandersetzungen mit westlich dominierten Machtstrukturen in der Wissensge-

nese über die Anderen aufmehreren Ebenen relevant: Spivak kategorisiert die Sub-

alternen als »jene Menschen, die aufgrund ihrer prekären, abgeschiedenen sozia-

len und wirtschaftlichen Situation keinen Zugang zu Öffentlichkeit […] haben.«102

Die Politikwissenschaftlerinnen Sybille de la Rosa und Melanie Frank argumen-

tieren am Beispiel des westlichen Menschenrechtsaktivismus, dass humanitaris-

tisch-aktivistische Sprechakte des Aufbegehrens für die rechtlosen Anderen durch

westliche Aktivist*innen Kontinuitäten kolonial zementierter Machtasymmetrien

fortschreiben:

»Die Aktivist/innen weisen dabei durch ihr Handeln den Subalternen eine be-

stimmte homogene untergeordnete Subjektivität zu und erkennen nicht, dass

99 Spivak 1988, 43.

100 Vgl. http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.h

tml, zuletzt aufgerufen am 12. Oktober 2021.

101 Castro Varela 2010, 251.

102 De la Rosa & Frank 2017, 50.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html
http://culturalstudiesnow.blogspot.com/2011/11/gayatri-spivak-can-subaltern-speak_16.html


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 63

sie durch einen epistemischen Bruch nicht über einen unmittelbaren Zugang zu

den Ansichten der Subalternen verfügen, sondern lediglich ihre eigenen Bedeu-

tungsgrundlagen auf die Wahrnehmung der Anderen spiegeln.«103

Bemühungen des Sichtbarmachens oder des Eine-Stimme-Gebens aus Wissen-

schaft, Pädagogik oder Journalistik laufen ebenfalls Gefahr, in ihrem Habitus des

sich Einsetzens für die eigens attestierte missliche Lage der benachteiligten Ande-

ren Kontinuitäten fortzuschreiben, die sie selbst eigentlich durchbrechen wollen.

Sie riskieren, an den Bedürfnissen subalterner, fluchterfahrener Jugendlicher vor-

bei Sicht- und Hörbarkeit auf zu oktroyieren, denn »Sichtbarkeit [ist] nie gegeben,

sondern immer in einem Zusammenhang aus Wissen und Macht produziert.«104

Postkoloniale Theorie liefert somit einen wertvollen Beitrag zur kritischen Ausein-

andersetzung mit humanitaristischen Akten des Helfen-Wollens und Sichtbarma-

chens: Subalternität stellt sich immer als Resultat hegemonialer Diskurse und wird

somit gesellschaftlich immer erst hergestellt, bevor sie wirkmächtig wird. Wenn

Menschen also aus Prozessen des gesellschaftlichen Miteinanders ausgeschlossen

sind, ist das nie von Natur aus der Fall: Ausgrenzung passiert immer auf der Ba-

sis sozialer Prozesse und muss so immer auch als konstruiert und ko-produziert

verstanden werden.

Wie können sich jedoch gesellschaftlich privilegierte Milieus für eine gerechte-

re Gesellschaftsordnung engagieren, ohne wieder selbst für die Stabilisierung alt-

hergebrachter Ordnungen mitverantwortlich zu sein? Bereits zu Beginn der 1990er

Jahre widmete sich die Philosophin Linda Alcoff dieser Frage anhand der Proble-

matik eines Für-Andere-Sprechens. Ebenso problematisch sieht Alcoff jedoch auch

den Akt des Schweigens privilegierter Milieus, wenn es um Belange marginalisier-

ter Gruppierungen und daraus resultierende Ungerechtigkeiten und Machtasym-

metrien geht: In ihrenweiteren Ausführungen geht Alcoff besonders auf soziale Di-

mensionen solcher Sprechakte ermächtigter Eliten für zu ermächtigende Subalter-

ne ein. Sie konstatiert, dass soziale Positionen ihren Subjekten gewisseHandlungs-

optionen und Sprechakte nahelegen, die so für anders – niedriger oder höher – po-

sitionierte Akteur*innen niemals in Frage kämen. Alcoff geht es somit besonders

um die Relationalität des Sprechens und Zuhörens: »Who is speaking to whom

turns out to be as important for meaning and truth as what is said; in fact what is

said turns out to change according to who is speaking and who is listening.«105

De la Rosa und Frank sehen in diesem Zusammenhang vor allem die Notwen-

digkeit eines nachhaltigen Bewusstseinswandels in der Art und Weise, wie Eli-

103 De la Rosa & Frank 2017, 52f.

104 Schaffer 2008, 13.

105 Alcoff 1991, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

ten über Subalterne sprechen. Die Informiertheit dieses Aktes des Über-Andere-

Sprechens müsse auf der Bildung eines neuen Bewusstseins fußen:

»Der Weg zu einem neuen Bewusstsein, welches anerkennt, dass Verantwortung

sich nicht daraus ableitet, dass man bereits Rechte genießt, die anderen noch

vorenthalten werden, führt über eine geduldige und auf den/die Andere/n ein-

gehende Bildung, die es vermag, etwas Gemeinsames zwischen den aufeinan-

dertreffenden Individuen entstehen zu lassen […].«106

Es liegt somit an den bereits ermächtigten, hörbaren, sozial vorteilhaft positio-

nierten Pädagog*innen, Aktivist*innen und Wissenschaftler*innen, ihr Gesagtes

in Einklang zu bringen mit den Anliegen derer, die sie ermächtigen und hör- bzw.

sichtbarer machen wollen. Welche Kompetenzen sind hierfür jedoch von Nöten?

Wie müssen Akteur*innen sich diese neuen Kompetenzen aneignen? Welche

Grundannahmen müssen das Verständnis per se gegebener Unsichtbarkeit der

marginalisierten Anderen ersetzen?

3.5 Zwischenfazit

Der fachgeschichtliche Abriss der Praxis des Ethnografierens zeigte eine dynami-

sche Veränderung hin zu einem Verständnis von Ethnografie als subjektiv erzähl-

ter, literarischer Gattung. Dadurch, dass die Ergebnisse von ethnografischen Be-

schreibungen und Deutungen als konstruiert und positioniert entlarvt wurden,

stürzten die ethnografisch arbeitenden Disziplinen in den 1980er Jahren in die so-

genannte Krise der Repräsentation. Dass die beschriebenen Akteur*innen durch

partizipativ-ko*laborative Ansätze fortan in die Produktion ethnografischer Re-

präsentationen involviert wurden, war Folgeerscheinung und Lösungsversuch des

entstandenen Dilemmas zugleich.

Bestrebungen der Ermächtigung, Sichtbarkeit und Teilhabe, wie sie medien-

pädagogische Projekte an den Tag legen, werden in ethnografischen Forschungs-

kontexten also bereits seit Jahrzehnten praktiziert, reflektiert und dekonstruiert.

Anhand zentraler medienpädagogischer Fachliteratur wurde offensichtlich, dass

die aus der Krise der Repräsentation resultierende Writing Culture-Debatte auch

in der Medienpädagogik rezipiert und diskutiert wurde. Zwischen beiden Fach-

kulturen bestehen somit nicht nur methodische und gegenstandsbezogene Paral-

lelen. Sie weisen auch aufeinander bezugnehmende Querverbindungen und fach-

geschichtliche Ähnlichkeiten hinsichtlich eines Paradigmenwechsels in der reprä-

sentativen Praxis des Über- und Für-die-›Anderen‹-Sprechens auf.

106 De la Rosa & Frank 2017, 56.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Filmprojekte, Ethnografie und kulturanthropologische Migrationsforschung 65

Namhafte Fachvertreter*innen der kulturanthropologischen Migrationsfor-

schung im deutschsprachigen Raum trugen durch ihr Wirken produktiv zur

Kulturalisierung einer europäisch-ethnologischen Migrationsforschung mit eige-

nem Methoden- und Analyseinstrumentarium bei. Hierdurch etablierte sich ein

Verständnis von Kultur, das nicht mehr statisch, historisch stabil und homogen,

sondern fluide, hybrid, veränderlich und praxeologisch geprägt erscheint. Un-

ter dem Konzept der Migration werden oftmals mannigfaltigste Akteur*innen,

multiple Motivationen und somit eine große Bandbreite an Migrant*innen in

kulturalistischer Manier subsumiert und hierdurch als einheitlich und homogen

konstruiert. Diese Subsumierung ist als Resultat eines historisch tradierten und

gesamtgesellschaftlich betriebenen Otherings zu deuten. Es entspringt orientalis-

tischen und eurozentrischen Fantasien über die fremden Anderen, die überhaupt

erst durch machtvolle, medial koproduzierte diskursive Formationen zu diesen

doch so fremdartigen Anderen gemacht werden.

Obwohl esmannigfaltigste lebensweltliche Schnittmengen zwischenMenschen

gibt, die im Kontext von postmigrantischen Gesellschaften zusammenleben, wer-

den Differenzkategorien zugunsten medialer Unterhaltung und anhand eintrai-

nierter Deutungsmuster weiterhin hervorgehoben und überbetont. Migrationsge-

schichten gestalten sich komplex und einzigartig und sind nicht allein durch uni-

direktionale, wirtschaftlich, politisch und soziokulturell definierte Push- und Pull-

Faktoren erklärbar. Konzepte wieDoingCulture,Creolization und Ethnoscapes aus den

1990er Jahren unterstreichen dies. Sie trugen maßgeblich zur Etablierung einer

transnationalen Migrationsforschung bei und führten so zur Überwindung eines

methodischen Nationalismus. Unter Paradigmen wie »Migration aus der Perspek-

tive der Migration erforschen!« oder »Migrationsforschung entmigrantisieren und

Gesellschaftsforschungmigrantisieren!« rückte die Perspektive der flucht- undmi-

grationserfahrenen Akteur*innen immer mehr ins Zentrum rezenter Forschungs-

arbeiten, wie die angeführten Beispiele belegen.

Es zeigte sich zudem,dass Sichtbarkeit inmedialen Formaten einerseits durch-

aus ein Instrument für Ermächtigung und Teilhabe sowie -gabe sein kann. Ande-

rerseits besteht jedoch auch die Gefahr, dass sich bereits bestehende dichotome

Repräsentations- und Deutungsmodelle reproduzieren und verfestigen. Im Kon-

text von stark mediatisierten Gesellschaften und deren vielschichtigen Deutungs-

und Diskursivierungsangeboten kann die Kontrolle über die öffentliche Wahrneh-

mung und Deutung von Sichtbarkeiten genau denjenigen Akteur*innen und Insti-

tutionen entgleiten, die diese Sichtbarkeiten eigentlich anstreben und forcieren.

Offenere Differenzmodelle sind von Nöten, die sich von binären Erklärungsange-

boten wie eigen/fremd, deutsch/ausländisch sowie christlich/muslimisch eman-

zipieren und elliptisch-enggeführte Blickregime brüchiger werden lassen. Zudem

zeigt sich, dass in der Forschungslandschaft der kritische Blick auf die Motive und

Praktiken derer, die alternative Sicht- und Hörbarkeiten der marginalisierten An-

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Ermächtigung durch Sichtbarkeit?

deren erhöhen wollen, zwar bisweilen gefordert jedoch noch nicht umgesetzt wur-

de.

Wie ich gezeigt habe, sind globale Herrschaftssysteme und (post-)koloniale

Kontinuitäten bedeutsam und wirkmächtig für hegemoniale Darstellungen von

FluchtMigration. Durch sie wird machtvolles Sprechen für und über die ›Ande-

ren‹ normativiert und normalisiert. Ein okzidentalerWille zum Erhalt bestehender

Machtasymmetrien wird so legitimiert. Die Frage nach der Rolle dieser oftmals un-

bewusst in das Tun der Philantrop*innen und Humanitarist*innen miteinfließen-

den Erhaltsansprüche von bestehenden Ordnungen versuche ich anhand der eth-

nografischen Untersuchung filmischer Ermächtigungsprojekte in der vorliegenden

Arbeit zu beantworten.

Aktivistische und humanitaristische Bestrebungen im Kontext der FluchtMi-

gration laufen Gefahr, Kontinuitätslinien kolonialer Unterdrückung fortzuschrei-

ben, indem sie subalternen Fluchterfahrenen durch ihr Bemühen um deren Sicht-

barkeit, Teilhabe und Ermächtigung eine homogene Subjektivität zuweisen. Be-

sonders problematisch erscheint hier, dass auch das Nicht-Sprechen einer privi-

legierten Elite für die subalternen Unterprivilegierten als moralisch verwerflich

anzusehen ist. Zielführender erscheint nur ein relationales Verhältnis des Spre-

chens und Zuhörens: Empathisches Zuhören und Verstehen stellt einen entschei-

denden Zwischenschritt dar, bevor Privilegierte fürmigrantisierte Subalterne spre-

chen bzw. infrastrukturelle Gegebenheiten für die Hörbarkeit der fremden ›Ande-

ren‹ herstellen.

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460610-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

