
 

 

Plurale Performativität 

Butler und Arendt über die Macht spontaner Versammlungen 

GERHARD THONHAUSER 

 

1. GEMEINSAM MARSCHIEREN 

Der 4. September 2015 war ein entscheidender Tag in der jüngeren europäischen Ge-
schichte. Am Abend dieses Tages entschied die deutsche Bundeskanzlerin Angela 
Merkel, die deutschen Grenzen für jene Flüchtlinge zu öffnen, die über die soge-
nannte Balkanroute auf dem Weg nach Westeuropa waren. Diese Entscheidung war 
begleitet von einer ungeahnten »Willkommenskultur« in der Bevölkerung; tausende 
Menschen – in Deutschland, Österreich und anderen Ländern – engagierten sich bei 
der Versorgung und dem Transport der Flüchtlinge. Die Willkommenskultur fand je-
doch ebenso schnell, wie sie gekommen war, auch ihr jähes Ende, sodass »Gut-
mensch« schon bald zu einem Schimpfwort für jene Menschen werden konnte, die 
sich für die Unterstützung von Flüchtlingen engagierten.1 

In diesem Aufsatz interessiere ich mich weniger für die großen politischen und 
medialen Vorgänge, als für die genauen Geschehnisse an jenem 4. September 2015. 
Ich stütze mich dabei auf eine ausführliche Reportage der deutschen Wochenzeitung 
Die Zeit (Blume et al. 2016), die zeigt, dass Merkels Entscheidung weniger ein freier 

                                                             
1  »Willkommenskultur« wurde 2015 zum Österreichischen Wort des Jahres gewählt. Es ist 

interessant zu beobachten, dass es vom Unwort des Jahres »besondere bauliche Maßnah-
men« begleitet wurde. Es handelt sich dabei um einen von der damaligen österreichischen 
Innenministerin geprägten Euphemismus, um das Wort »Grenzzaun« zu vermeiden (Muhr 
2015). Während es sich 2015 bei »Grenzzaun« um ein Unwort handelte, war ein striktes 
»Grenzmanagement« bereits in der ersten Jahreshälfte 2016 zu einer Selbstverständlichkeit 
geworden und »Grenzzaun« längst kein Tabuwort mehr, sondern ein gängiger Begriff der 
politischen Kommunikation. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 | GERHARD THONHAUSER 

 

Entschluss war, als eine Konsequenz der Ereignisse an diesem Tag. Das entschei-
dende Ereignis, das zu den folgenden Entwicklungen – den hektischen nächtlichen 
Telefonaten ungarischer, österreichischer und deutscher Spitzenpolitiker und schließ-
lich Merkels Zustimmung, die Flüchtlinge nach Deutschland transportieren zu lassen 
– führte, war, dass mehrere tausend Flüchtlinge, die seit mehreren Tagen in einem 
Bahnhof in Budapest ausgeharrt hatten, sich auf den Weg machten, um (größtenteils 
mit Deutschland als Ziel) gemeinsam nach Österreich zu marschieren. 

Für den gemeinsamen Marsch gab es zwei entscheidende Augenblicke. Der erste 
war um etwa 12:30 Uhr, als sich immer mehr Flüchtlinge am Vorplatz des Bahnhofs 
sammelten, in Fünferketten ordneten und schließlich gegen 13 Uhr gemeinsam auf 
den Weg machten. Der zweite entscheidende Augenblick fand gegen 15:45 Uhr statt, 
als der Marsch den Autobahnzubringer erreichte. Dort hatte die ungarische Polizei 
mit einer Hundertschaft Aufstellung genommen, um die Flüchtlinge vom Betreten 
der Autobahn abzuhalten und damit die staatliche Ordnung wieder herzustellen.2 Die 
folgenden Ereignisse werden in der Reportage von Die Zeit wie folgt beschrieben:  

Die Sonne brennt herab, die Nerven liegen blank. Erregt reden die Anführer durcheinander, 

keiner von ihnen hat so etwas je erlebt, niemand weiß, was die Polizei vorhat. In den Ländern, 

aus denen die Flüchtlinge kommen, ist der Polizei alles zuzutrauen: Schläge. Schüsse. Tote. 

[…] Nach kurzen, heftigen Wortwechseln bilden die Männer aus den vorderen Reihen eine 

Kette und rennen los, direkt auf die Polizei zu. Und die Menge folgt. Mehrere Kamerateams 

filmen den Zusammenprall, es kommt zu Rempeleien, dann weicht die Polizei zur Seite aus. 

Ihre Stellung wird von der Menge gleichsam überrannt. Der Weg nach Wien scheint frei. 

(Blume et al. 2016) 

Nachdem es der Flüchtlingsmarsch auf die Autobahn geschafft hatte, wurde er end-
gültig zu einem Akteur in der europäischen Politik. Die schiere Menge an Körpern, 
die sich auf der Autobahn bewegten, zwang die Politik, sich zu ihnen zu verhalten. 
Die ungarische Regierung reagierte am schnellsten und setzte eine geschickte Maß-
nahme, die den Ball an Österreich und in weiterer Folge an Deutschland weiter-
spielte; sie organisierte Busse, welche die Flüchtlinge zur österreichischen Grenze 
transportierten. Dies brachte die österreichische Regierung in Zugzwang, die sich 
wiederum an die deutsche wandte, was schließlich zu Merkels Entscheidung führte. 
Der damalige Vorstandsvorsitzende der Österreichischen Bundesbahnen (ÖBB) – 

                                                             
2  Der Bericht in Die Zeit betont den entscheidenden Charakter dieses Augenblicks: »Da baut 

sich eine Hundertschaft der ungarischen Polizei vor den Flüchtlingen auf, will sie offenbar 
auf eine Landstraße abdrängen. Es ist der vorerst letzte Versuch, den Zug zu stoppen, die 
Macht des Staates durchzusetzen. Hätte er Erfolg gehabt, wäre wohl nicht nur dieser Tag 
anders verlaufen – und Angela Merkel eine der schwierigsten Entscheidungen ihrer Amts-
zeit erspart geblieben.« (Blume et al. 2016) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 253 

 

diese organisierte den Transport der Flüchtlinge durch Österreich nach Deutschland 
– und spätere Bundeskanzler Österreichs, Christian Kern, erklärte, dass es sich dabei 
zwar einerseits um einen humanitären Akt gehandelt habe, dass dieser aber anderer-
seits auch aus Notwendigkeit heraus erfolgt sei: Es habe keinen anderen Weg gege-
ben, diese Menschen von den Autobahnen und Schienen fernzuhalten und die Ord-
nung im Land wieder herzustellen. 

Die Rekonstruktion der Ereignisse zeigt, dass es der gemeinsame Marsch der 
Flüchtlinge war, der – die weiteren Entwicklungen lostretend – am 4. September 2015 
Geschichte machte. Ziel dieses Aufsatzes ist es zu verstehen, wie diese oder ähnliche 
Formen der spontanen Einnahme öffentlichen Raums zustande kommen, wie sie 
funktionieren und ihre Macht entfalten. Wie konstituieren sich spontane, kurzlebige 
Versammlungen? Wie und unter welchen Voraussetzungen gelingt es ihnen, politi-
sche Macht zu entfalten? Mein primärer Gesprächspartner für diese Untersuchung ist 
Judith Butlers Aufsatzsammlung Anmerkungen zu einer performativen Theorie der 
Versammlung. 

2. FRAGEN AN EINE THEORIE DER VERSAMMLUNG 

Die theoretische Auseinandersetzung mit kurzlebigen Versammlungen ist ein in der 
Handlungstheorie ebenso wie in der Sozialtheorie vernachlässigtes Thema. Klassi-
sche Ansätze konzentrieren sich auf die Handlungen von Einzelindividuen und von 
Gruppen mit klarer Organisationsstruktur, wobei die Untersuchung zumeist auf der 
Basis des von Max Weber (1922) eingeführten methodischen Individualismus er-
folgte, dem zufolge soziale Phänomene durch ihre Rückführung auf individuelle 
Handlungen, die wiederum auf die Intentionen der handelnden Akteure zurückge-
führt werden, erklärt werden müssen (Heath 2015). Gegenläufige Ansätze wie die 
klassische Massenpsychologie (Le Bon 1895, Freud 1921), die Akteur-Netzwerk-
Theorie (Latour 2010) oder die Theorie der Multitude (Hardt/Negri 2002, 2004) ver-
suchen hingegen politisches Handeln losgelöst von individueller Akteurschaft in so-
zialen Netzwerken zu verorten. 

Ich sehe die Stärke von Butlers Ansatz dagegen darin, dass sie einerseits am Be-
griff des handelnden Akteurs festhält, andererseits jedoch dessen radikal relationale 
Konstitution ins Zentrum ihrer Theorie stellt. Für eine Butler’sche Theoretisierung 
von Kollektiven bedeutet dies, dass sie bei der konstitutiven Relationalität der Sub-
jekte ihren Ausgang nehmen muss, daraus jedoch nicht die Konsequenz ziehen darf, 
Akteurschaft gänzlich in diffuse Netzwerke aufzulösen. Es geht vielmehr darum zu 
verstehen, wie aus einem relationalen Verständnis individueller Akteurschaft ein 
Konzept kollektiver Handlungsfähigkeit erwachsen kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 | GERHARD THONHAUSER 

 

Die Überlegungen in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versamm-
lung nehmen von den zahlreichen Protestbewegungen ihren Ausgang, die sich zwi-
schen 2010 und 2013 zugetragen haben (dem Arabischen Frühling, der Occupy-Be-
wegung und den Protesten im Gezi-Park, um nur die bekannteren zu nennen). Die 
Stärke von Butlers Versuch einer Theoretisierung dieser Bewegungen sehe ich in zu-
mindest vier Aspekten: Der erste ist die Betonung, dass die Flüchtigkeit solcher Kol-
lektive entscheidend für ihre kritische Funktion ist; sie treiben einen Keil zwischen 
die staatlichen Strukturen und die Volkssouveränität, wenn sie beanspruchen, »den 
Volkswillen zu repräsentieren […] und für die Aussicht auf eine echtere und substan-
ziellere Demokratie zu stehen« (APV: 8). Für Butler ist indes klar, dass solche Be-
wegungen »unweigerlich kurzlebig [sind], solange sie außerparlamentarisch bleiben; 
und wenn sie neue parlamentarische Formen zu Wege bringen, laufen sie Gefahr, 
ihren Charakter als Willen des Volkes zu verlieren.« (APV: 14). Zweitens fordert uns 
Butler heraus, den Zusammenhalt solcher Kollektive jenseits einer einheitlichen 
Identität oder klar formulierter Forderungen zu verstehen; sie verortet sie vielmehr 
im gemeinsamen Tun und der affektiven Verbundenheit der Beteiligten. Drittens bie-
tet sie uns einen originellen Vorschlag, die Funktionsweise solcher Versammlungen 
zu denken; diese wird von Butler als leibliche und plurale Performativität gedacht, 
die weder diskursiv noch prädiskursiv ist und manchmal sprachlich zum Ausdruck 
gebracht wird, häufig aber bereits in der leiblichen Präsenz als Versammlung besteht 
(vgl. APV: 15f.). An diesem Punkt knüpft Butler an Arendts Theorie der Ko-Konsti-
tution von Macht und Erscheinungsraum im gemeinsamen Handeln an. Für Butler 
setzen Versammlungen »ein plurales und performatives Recht zu erscheinen« ins 
Werk (APV: 19). Schließlich reflektiert Butler auf das komplexe Verhältnis solcher 
Versammlungen zur Demokratie. In Anknüpfung an einen Arendt’schen Revolutions-
begriff verortet Butler in solchen Versammlungen die Möglichkeit eines Gründungs-
moments der Demokratie (vgl. APV: 31f.).  

Zugleich betont sie, dass Proteste und Menschenaufmärsche nicht immer im 
Dienst progressiver Politik stehen (genannt sei hier nur Pegida) und auch anti-demo-
kratischen Zwecken folgen können (die Massenbewegungen der Zwischenkriegszeit 
sollten uns hier als mahnende Beispiele dienen). Butler ist sich darüber im Klaren, 
dass Menschenansammlungen weder intrinsisch gut noch intrinsisch schlecht sind. 
Dies führt sie zur normativen Frage: 

Was sind die Voraussetzungen dafür, dass wir in Körpern, die sich auf der Straße versammeln, 

einen Grund zum Jubeln sehen, oder: Welche Formen der Versammlung können tatsächlich der 

Verwirklichung höherer Gerechtigkeits- und Gleichheitsideale, ja der Verwirklichung von De-

mokratie, dienen? (APV: 165) 

Viele Versammlungen bringen uns bei der Beantwortung dieser Frage in Verlegen-
heit. Hinzu kommt noch eine weitere Ambivalenz, die sich am Beispiel des eingangs 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 255 

 

geschilderten Flüchtlingsmarschs zeigen lässt: Handelte es sich bei dem Marsch um 
einen moralisch-politisch gerechtfertigten Protest im Geiste höherer Ideale von Ge-
rechtigkeit und Gleichheit oder bloß um einen kriminellen Akt, der sich im Dienst 
individueller Vorteile über bestehende Gesetze hinwegsetzte? Je nach Rahmung des 
Geschehens wird unsere Antwort anders ausfallen (vgl. APV: 9). Vielleicht handelt 
es sich bei diesem Auseinanderdriften von juridischer und moralisch-politischer Be-
wertung um die Grundspannung, die für solche Formen spontanen, gemeinsamen 
Handelns charakteristisch ist. 

Ziel meines Beitrages ist es, systematische Ordnung in das von Butler in Anmer-
kungen zu einer performativen Theorie der Versammlung zur Verfügung gestellte 
Material zu bringen und ihre Gedanken in theoretischer Hinsicht zu vertiefen. Ich 
werde dabei insbesondere auf Überlegungen von Arendt zurückgreifen. Butler beruft 
sich für ihre Theorie der Versammlung wiederholt auf Arendt, bleibt dieser gegenüber 
aber ambivalent. Mein Eindruck ist dabei, dass Butlers Vorbehalte gegen Arendts ver-
meintlichen »Konservativismus« sie davon abhalten, noch größeren Gewinn aus die-
ser Anknüpfung zu erzielen. Meine Aufgabe sehe ich darin, Arendt und Butler im 
Dienst einer Theorie der Konstitution und Macht kurzlebiger Versammlungen zusam-
menzudenken. Es geht mir also darum, Versammlungen sozusagen ›in ihrem Entste-
hen‹ in den Blick zu nehmen.3 

Ich beginne damit, einen ersten, vorläufigen Begriff von ›pluraler Performativi-
tät‹ zu entfalten (Abschnitt 3). Dieser wird im folgenden Abschnitt durch den Rück-
griff auf Arendts Theorie der Ko-Konstitution von gemeinsamen Handeln und Er-
scheinungsraum und ihrem damit verbundenen Verständnis von Macht und Freiheit 
weiter vertieft (Abschnitt 4). Dies bildet die theoretische Grundlage, um die Macht 
flüchtiger Versammlungen und das politische Gründungsmoment, das in ihnen zum 
Tragen kommen kann, zu untersuchen (Abschnitt 5). Der folgende Abschnitt thema-
tisiert die Grenzen von Butlers Theorie, wenn es um die Frage nach der Konstitution 
flüchtiger Gemeinschaften geht (Abschnitt 6). Der Schlussabschnitt fasst die wich-
tigsten Elemente einer Butler-Arendt’schen Theorie der Versammlung zusammen und 
entwickelt abschließend einen Vorschlag für die Beantwortung der Frage nach einem 
normativen Kriterium für die Beurteilung kurzlebiger Versammlungen (Abschnitt 7). 

                                                             
3  Eine solche Theorie kurzlebiger Versammlungen ist in zweifacher Hinsicht ergänzungsbe-

dürftig: Einerseits bedarf es einer Untersuchung der Rahmenbedingungen, die Vorausset-
zung dafür sind, dass eine Ansammlung von Menschen zu einer Versammlung werden kann 
(siehe Abschnitt 6). Andererseits stellt sich die Frage, unter welchen Bedingungen eine 
Versammlung längerfristigen Bestand haben und nachhaltige Macht entfalten kann. Butlers 
These scheint zu sein, dass längerfristiger Bestand nur um den Preis der Institutionalisie-
rung zu haben ist, wodurch eine Bewegung in die bestehende Ordnung eingeht und dadurch 
ihr kritisches Potenzial verliert (vgl. APV: 14–15). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 | GERHARD THONHAUSER 

 

3. PLURALE PERFORMATIVITÄT 

Ich beginne in diesem Abschnitt also mit einer Nachzeichnung von Butlers Verständ-
nis pluraler Performativität. Allgemein besteht eine performative Handlung darin, 
dass sie das, was sie nennt, tut. Auf eine performative Theorie der Versammlung an-
gewandt bedeutet dies, dass das plurale Subjekt des gemeinsamen Tuns in und durch 
das plurale performative Tätigsein konstituiert wird. Es geht darum, die Selbst-Kon-
stitution, Selbst-Bestimmung und Selbst-Autorisierung einer Versammlung in den 
Blick zu nehmen (vgl. APV: 219f.). 

Butler richtet sich damit gegen eine Konzeption, die von der vorgängigen Kon-
stituierung der handelnden Gruppe ausgeht. Insbesondere betont sie, dass Identität 
nicht der entscheidende Faktor ist. Die Skepsis gegenüber ›identity politics‹ ist für 
Butler von Gender Trouble bis Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung ein zentrales Motiv. Sie geht davon aus, dass die soziale Organisation an-
hand von Interessensgruppen und Gruppenidentifikation bzw. Gruppenzugehörigkeit 
nicht ausreichend ist, um soziale Phänomene hinreichend zu erklären, und sich zu-
dem für Formen progressiver Politik als hinderlich erweist.4 Butler möchte dagegen 
anhand der Betrachtung kurzlebiger Versammlungen eine gemeinsame Ausübung 
von Freiheit zeigen, die keine gemeinsame Identität und kein konformistisches Ver-
ständnis gemeinsamen Tuns voraussetzt. Es handelt sich dabei um ein Verständnis 
pluralen Handelns, das ein hohes Maß an Heterogenität der Beteiligten und Miss-
trauen zwischen diesen zulässt. Butler möchte zeigen, dass Antagonismen dem ge-
meinsamen Tätigsein nicht notwendig einen Abbruch tun, sondern politische Hand-
lungsfähigkeit auch in konfliktreichen Koalitionen möglich ist (vgl. APV: 40). Vor 
allem aber geht es ihr darum, plurales Handeln so zu verstehen, dass kein zuvor etab-
liertes kollektives Subjekt vorausgesetzt werden muss; sie möchte vielmehr zeigen, wie 
ein ›Wir‹ durch die gemeinsame Praxis erst hergestellt wird (vgl. APV: 81). 

Wenn Butler von ›pluralem‹ Handeln spricht, dann knüpft sie damit an den Be-
griff von Pluralität an, der für Arendts Theorie der Politik tragend ist. Pluralität im-
pliziert Gleichheit und Verschiedenheit; die Gleichheit aller und die Einzigartigkeit 
jedes Menschen. Plurales Handeln setzt dementsprechend nicht eine einzige Form 

                                                             
4  Butler untersucht in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung eine 

interessante Kategorie von Fällen, der quer zu dieser Ablehnung von Identitätskategorien 
liegt. Es handelt sich dabei um Fälle, in denen die Zugehörigkeit zu einer Kategorie das 
Auftreten im öffentlichen Raum gefährlich macht. Beispiele hierfür sind diskriminierte 
Minderheiten oder Fälle von ›racial profiling‹. Butler schreibt, dass es in diesen Fällen Sinn 
macht zu sagen, dass ›ich‹ und ›wir‹ auf der Straße gehen, nämlich ›ich‹ als Individuum 
und ›wir‹ als Sozialkategorie. Butler möchte anhand dieser Beispiele zeigen, dass die Mög-
lichkeit, sich im öffentlichen Raum frei zu bewegen, von den sozialen Strukturen abhängig 
und selektiv verteilt ist (vgl. APV: 71f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 257 

 

von Handlung oder eine einzige Form von Forderung voraus; es lässt vielmehr eine 
Binnendifferenziertheit zu, die innerhalb des gemeinsamen Tuns der Verschiedenheit 
der Beteiligten und ihrer Forderungen Rechnung trägt. An die Terminologie der eng-
lischen Ausgabe von Vita Activa anknüpfend lässt sich sagen, dass Butler plurales 
Handeln als ›acting in concert‹ und nicht als ›acting in conformity‹ verstehen möchte 
– gemeinsames Handeln ist nicht gleichbedeutend mit konformistischem Handeln 
(vgl. APV: 205). 

Butlers Theorie pluraler Performativität baut zudem auf ihrem Verständnis des 
Körpers in seiner Relationalität auf. Körper sind in grundlegender Weise relational 
verfasst, insofern sie für ihre Entwicklung und Erhaltung auf unterstützende Netz-
werke angewiesen sind; diese Netzwerke sind sowohl infrastrukturell und technolo-
gisch als auch im Sinn von sozialer Interdependenz zu verstehen (vgl. APV: 170–
172) Es handelt sich dabei um einen der Kerngedanken, den Butler bereit in Gefähr-
detes Leben (2004) und Raster des Krieges (2009) entwickelt. In Raster des Krieges 
fordert Butler eine neue »Ontologie des Körpers«, die den Körper als »ein soziales 
Phänomen« versteht: »anderen ausgesetzt«, »verletzlich«, abhängig von »sozialen 
Bedingungen und Institutionen«; ein Körper »erleidet und genießt […] die Äußer-
lichkeit der Welt und reagiert auf diese Äußerlichkeit, die seine Aktivität und seine 
Passivität, seine ganze Disposition definiert« (RK: 39). Gefährdetes Leben geht eben-
falls von dieser grundlegenden Relationalität aus: Wir sind begründet und enteignet 
durch unsere Relationen zu anderen (GL: 41). Als Körper erscheinen wir in der Welt 
und sind anderen ausgesetzt. Erst vor diesem Hintergrund können wir unseren Körper 
für uns beanspruchen. 

Der Körper hat unweigerlich seine öffentliche Dimension. Als in der öffentlichen Sphäre ge-

schaffenes soziales Phänomen gehört mein Körper mir und doch nicht mir. Als Körper, der von 

Anfang an der Welt der anderen anvertraut ist, trägt er ihren Abdruck, wird im Schmelztiegel 

des sozialen Lebens geformt. Erst später und mit einiger Unsicherheit erhebe ich Anspruch auf 

meinen Körper als den, der mir gehört, wenn ich das überhaupt jemals tue. (GL: 43) 

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung knüpft Butler an 
dieses Verständnis der Relationalität unseres leiblichen Daseins an und richtet den 
Fokus neu aus auf die politische Macht, welche die leibliche Präsenz im öffentlichen 
Raum entfalten kann. Versammelte Körper im öffentlichen Raum können zu »Wider-
standsnetzwerken« werden (APV: 238); »manchmal entsteht eine Revolution, weil 
alle sich weigern, nach Hause zu gehen.« (APV: 98) In systematischer Hinsicht sind 
zum einen Fälle interessant, in denen die Pluralität der Körper im öffentlichen Raum 
die Voraussetzung für alle weiteren politischen Forderungen bildet (vgl. APV: 234–
236); etwa dann, wenn es sich bei den Personen, die im öffentlichen Raum erschei-
nen, um solche handelt, die zu diesem Zeitpunkt gar nicht den erforderlichen Status 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 | GERHARD THONHAUSER 

 

haben, um politische Forderungen zu stellen. Zum anderen sind jene Fälle von be-
sonderem Interesse, in denen die Voraussetzungen des gemeinsamen Handelns selbst 
zum Gegenstand politischer Forderungen werden; etwa dann, wenn die Möglichkeit, 
im öffentlichen Raum zu erscheinen und gemeinsam tätig zu werden, durch soziale 
oder infrastrukturelle Bedingungen von vornherein beschränkt ist. Im nächsten Ab-
schnitt werde ich ausführlich auf diese Fälle zurückkommen. 

Diese Überlegungen führen Butler dazu, ein Verständnis von Freiheit zu entwi-
ckeln, das Freiheit im gemeinsamen Tätigsein auf der Basis eines Verständnisses von 
Pluralität und Gleichheit verortet (vgl. APV: 72f.). Freiheit, Macht und Handlungsfä-
higkeit sind demnach keine notwendigen Voraussetzungen kollektiven Handelns; 
vielmehr können sie zuweilen im gemeinsamen Tätigsein allererst entstehen: Manch-
mal geht es »nicht darum, zuerst Macht zu erlangen, um dann handeln zu können; es 
geht vielmehr um das Handeln selbst und darum, mit dem Handeln die Macht zu 
beanspruchen, die man braucht.« (APV: 58) An diesem Punkt zeigt sich besonders 
deutlich, wie Butler für ihre performative Theorie der Versammlung an das Verständ-
nis von Freiheit und Macht anknüpft, das von Arendt entwickelt wurde. Im folgenden 
Abschnitte greife ich daher auf Arendt zurück, um Butlers Ansatz zu vertiefen. 

4. ERSCHEINUNGSRAUM UND GEMEINSAMES HANDELN 

In Vita Activa entwickelt Arendt einen Begriff politischen Handelns, dem zufolge 
dieses Handeln nur gemeinsam mit anderen Menschen möglich ist. Es bedarf dafür 
eines Raumes, in dem die Menschen füreinander erscheinen können. Arendt nennt 
diesen Erscheinungsraum. Einerseits ist der Erscheinungsraum Voraussetzung des 
Handelns, insofern Handeln Erscheinen im Erscheinungsraum erfordert: »Handelnd 
und sprechend offenbaren die Menschen jeweils, wer sie sind, zeigen aktiv die per-
sonale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten gleichsam auf die Bühne der Welt« 
(Arendt 1960: 219). Andererseits entsteht ein Erscheinungsraum allererst, »wo im-
mer Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen« (Arendt 1960: 251). 
Es handelt sich hierbei um eine Theorie der Ko-Konstitution von gemeinsamen Han-
deln und Erscheinungsraum. Ein Erscheinungsraum »liegt in jeder Ansammlung von 
Menschen potentiell vor, aber eben nur potentiell« (Arendt 1960: 251); ein Erschei-
nungsraum ist nicht einfach gegeben, er muss im gemeinsamen Handeln verwirklicht 
werden. Für Arendt entsteht Macht durch gemeinsames Handeln im Erscheinungs-
raum. Andererseits ist Macht das, »was den öffentlichen Bereich, den potenziellen 
Erscheinungsraum zwischen Handelnden und Sprechenden überhaupt ins Dasein ruft 
und am Dasein erhält« (Arendt 1960: 252). Arendts originellem Machtverständnis 
zufolge entsteht Macht im gemeinsamen Handeln im Erscheinungsraum; Macht ist 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 259 

 

daher kein Nullsummenspiel, sondern eine Potenzialität, die im gemeinsamen Han-
deln verwirklicht werden kann und muss. 

Einerseits knüpft Butlers Verständnis pluraler Performativität in entscheidender 
Weise an den Arendt’schen Machtbegriff an. Andererseits formuliert sie eine Reihe 
von kritischen Rückfragen an die Arendt’sche Theorie. Diese lassen sich in vier The-
menkomplexen zusammenfassen: 

Erstens problematisiert Butler die infrastrukturellen, technologischen und politi-
schen Voraussetzungen für gemeinsames Handeln, Sprechen und Erscheinen. Arendt 
schreibt zu dieser Frage, dass die »einzige rein materielle, unerläßliche Vorbedingung 
der Machterzeugung […] das menschliche Zusammen selbst [ist]« (Arendt 1960: 
253). Butler hingegen fragt, wie es um Formen der Versammlungsfreiheit bestellt ist, 
wenn diese in einem politischen Regime verboten ist; wie der öffentliche Raum be-
schaffen ist, wenn dieser restringiert wird; oder welche Auswirkungen es hat, wenn 
die architektonische Gestaltung des öffentlichen Raums es z.B. Menschen mit Behin-
derungen erschwert oder verunmöglicht, an Versammlungen teilzunehmen.5 Butler 
möchte mit diesen Beispielen deutlich machen, dass infrastrukturelle und technolo-
gische Voraussetzungen des Erscheinungsraums nicht einfach vorausgesetzt werden 
können, sondern manchmal ebenfalls Teil der politischen Auseinandersetzung sind 
(vgl. APV: 170–172). 

Zweitens schlägt Butler eine Erweiterung der für gemeinsames Handeln notwen-
digen direkten Begegnung auf jene Bereiche vor, die durch die gegenwärtigen tech-
nologischen Möglichkeiten eröffnet werden, insbesondere den Bereich medial ver-
mittelter Versammlungen. Arendt schreibt: »Nur in einem Miteinander, das nahe ge-
nug ist, um die Möglichkeit des Handelns ständig offen zu halten, kann Macht ent-
stehen.« (Arendt 1960: 253) Butler hingegen möchte zeigen, dass man nicht immer 
am gleichen Ort sein muss, um gemeinsam zu handeln. Zum einen erlauben das In-
ternet und die diversen sozialen Netzwerke eine Erweiterung des Erscheinungsraums, 
der über die Interaktion von Personen, die sich um selben Ort befinden, hinausgeht 
(vgl. APV: 200). Zum anderen diskutiert Butler das Beispiel von Solidarität unter 
Häftlingen, die auch in einer Situation, in der sie durch die Haftbedingungen von 
einem direkten Miteinander abgehalten werden, gemeinsam handeln können, etwa 
durch koordinierte Hungerstreiks (vgl. APV: 178f.). 

                                                             
5  Die Begriffe »öffentlicher Raum« und »Erscheinungsraum« changieren hier zwischen ei-

ner engeren und einer weiteren Bedeutung. Im engen Sinn referieren die Begriffe auf einen 
›tatsächlichen‹, ›materiellen‹ Ort wie z.B. einen öffentlichen Platz. Im weiteren Sinn be-
ziehen sie sich auf eine – wie auch immer beschaffene – Sphäre, in der ein Miteinandersein 
möglich ist. Butlers folgende, ›medientheoretische‹ Überlegungen nutzen dieses Changie-
ren des Begriffs.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 | GERHARD THONHAUSER 

 

Drittens geht Butler auf die ko-konstitutive Funktion medialer Berichterstattung 
für den Erscheinungsraum ein. Obwohl Butler – vorbehaltlich der beiden zuvor ge-
nannten Erweiterungen – Arendt darin zustimmt, dass das Erscheinen füreinander für 
das gemeinsame Handeln die zentrale Voraussetzung ist, möchte sie ebenso berück-
sichtigen, dass es für die Wirkmächtigkeit gemeinsamen Handelns entscheidend ist, 
welche mediale Öffentlichkeit dieses Handeln erhält. Butler macht darauf aufmerk-
sam, dass der Kampf um die Rahmung der medialen Berichterstattung einer der zent-
ralen Elemente von Protestbewegungen ist. Ein Beispiel hierfür ist, dass das Filmen 
von Polizeigewalt zu einem wesentlichen Faktor im Kampf gegen diese geworden 
ist. Bei zahlreichen Bewegungen zeigt sich, dass es mittlerweile ein wesentlicher 
Faktor ist, dass den offiziellen Kameras der Ordnungsmacht die zahlreichen Smart-
phones entgegengehalten werden, deren Videos über diverse Netzwerke geteilt wer-
den und so eine Gegenöffentlichkeit erzeugen (vgl. APV: 30). 

Viertens fragt Butler nach den Ein- und Ausschlussmechanismen des öffentlichen 
Raums: Wer kann am gemeinsamen Handeln teilnehmen und wie wird dies entschie-
den? Butler kann sich mit dieser Frage wiederum auf Arendt berufen. Im Abschnitt 
»Der Niedergang des Nationalstaates und das Ende der Menschenrechte« in Elemente 
und Ursprünge totaler Herrschaft (1955) bietet Arendt eine eindringliche Analyse 
der Situation von Staatenlosen, die gerade angesichts der gegenwärtigen »Flücht-
lingskrise« besonders lesenswert ist. Diese Überlegungen aufgreifend fragt sich But-
ler, wieso Arendt auf diese Analysen in Vita Activa (1960) nicht eingeht und nach den 
Ausschlussmechanismen fragt, welche die Teilnahmemöglichkeit am gemeinsamen 
Handeln regeln (Butler/Spivak 2007: 13–15). 

Ich möchte an diesem Punkt näher auf Arendts Analyse eingehen, weil sie eine 
wesentliche Voraussetzung für die Überlegungen zur Macht kurzlebiger Versamm-
lungen im nächsten Abschnitt darstellt. In »Der Niedergang des Nationalstaates und 
das Ende der Menschenrechte« zeichnet Arendt nach, wie die nationalstaatliche Ord-
nung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts immer größere Menschengruppen aus-
schloss und in ein rechtliches Niemandsland verwies. Es handelte sich dabei einer-
seits um das Problem der nationalen Minderheiten und andererseits um die immer 
größer werdende Gruppe der Flüchtlinge und Staatenlosen, welche »die sogenannten 
Menschenrechte verloren« hatten, weil »sie von keinem Staat offiziell repräsentiert 
und geschützt wurden« (Arendt 1955: 562). Bei den Staatenlosen und Flüchtlingen 
handelte es sich um Individuen, die sich zwar in einem zivilisierten Land mit recht-
licher Ordnung bewegten, allerdings in einem Status der Recht- und Schutzlosigkeit 
befanden. Ähnlich wie wir es in den letzten Jahren beobachten konnten, brachte die 
Vielzahl der Flüchtlinge das Asylrecht und das System der Naturalisierung, die – wie 
Arendt bemerkt – immer nur auf einzelne Individuen ausgelegt waren, zum Zusam-
menbruch. Arendt benennt das grundlegende Problem, das darin besteht, dass inner-
halb einer nationalstaatlichen Ordnung kein internationaler Status das staatliche Ho-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 261 

 

heitsterritorium ersetzten kann, dessen Schutz man genießt und auf das man entspre-
chend auch abgeschoben werden kann. So wurden Internierungslager häufig zur Lö-
sung für das fehlende Territorium (Arendt 1955: 577–601). 

Darauf aufbauend folgt der Abschnitt »Die Aporien der Menschenrechte«, der das 
Problem der Staatenlosen noch einmal auf eine höhere und allgemeinere Ebene der 
Reflexion hebt. Arendt beginnt mit der Feststellung, dass die Universalität der Men-
schenrechte bedeutet, dass die »Menschenrechte als unabdingbar und unveräußerlich 
proklamiert« werden und daher als auf kein anderes Gesetz oder Recht aufbauend, 
sondern allen anderen zugrundeliegend gefasst werden. Daher »bedurfte es anschei-
nend auch keiner Autorität, um sie zu etablieren«, und kein »besonderes Gesetz für 
ihre Innehaltung« (Arendt 1955: 603). Die Menschenrechte sollen sich auf keine be-
stehende Ordnung berufen müssen, sondern jedem Menschen von Geburt an zukom-
men. Darin liegt nach Arendt allerdings eine Paradoxie: 

Die Paradoxie, die von Anfang an in dem Begriff der unveräußerbaren Menschenrechte lag, 

war, daß dieses Recht mit einem »Menschen überhaupt« rechnete, den es nirgends gab, da ja 

selbst die Wilden in irgendeiner Form menschlicher Gemeinschaft leben, ja, daß dieses Recht 

der Natur selbst förmlich zu widersprechen schien, da […] der Begriff des Menschen, wenn er 

politisch brauchbar gefaßt sein soll, die Pluralität der Menschen stets in sich einschließen muß. 

(Arendt 1955: 604) 

Zu dieser Paradoxie von individualistischer Begründung der Menschenrechte und re-
lationalem Wesen des Menschen kommt eine historische Paradoxie hinzu: die »Ver-
quickung der Menschenrechte mit der im Nationalstaat verwirklichten Volkssouve-
ränität« (Arendt 1955: 605). Die Staatenlosen brachten diese zweite Paradoxie zum 
Vorschein: Einerseits werden die Menschenrechte als unabhängig von jedem Staat 
gedacht; gerade darin entfalten sie ihre wesentliche Rolle. Andererseits wurde er-
sichtlich, dass in dem Moment, als Menschen nicht mehr den Schutz eines Staates 
genossen und sich entsprechend auf ihre Menschenrechte berufen sollten, »es nie-
manden gab, der ihnen dies Recht garantieren konnte, und keine staatliche oder zwi-
schenstaatliche Autorität bereit war, es zu beschützen« (Arendt 1955: 605). 

Es zeigt sich, dass der Status der Rechtlosigkeit, in dem sich Staatenlose befinden, 
gleichbedeutend damit ist, zu keiner politischen Gemeinschaft zu gehören (Arendt 
1955: 612). Damit sind die Staatenlosen aber auch der Möglichkeit beraubt, am ge-
meinsamen Handeln teilzunehmen und darin Macht und Freiheit zu verwirklichen. 
Arendt bezeichnet die Freiheit der oder des Staatenlosen als »Narrenfreiheit«, »weil 
das, was er denkt, für niemanden von Belang ist« (Arendt 1955: 613). Die Staatenlo-
sen sind daher von der wesentlich menschlichen Tätigkeit ausgeschlossen, im Er-
scheinungsraum als Handelnde sichtbar zu werden: »Sie waren politisch (aber natür-
lich nicht personal) der Fähigkeit beraubt, Überzeugungen zu haben und zu handeln.« 
(Arendt 1955: 614) In Reaktion auf die Erfahrung der Staatenlosen formuliert Arendt 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 | GERHARD THONHAUSER 

 

das einzige ihres Erachtens grundlegende Recht, das sie als das »Recht, Rechte zu 
haben« identifiziert. Dieses ist für sie »gleichbedeutend damit, in einem Beziehungs-
system zu leben, in dem man aufgrund von Handlungen und Meinungen beurteilt 
wird« (Arendt 1955: 614). Arendts Analyse des Ausschlusses der Staatenlosen aus 
dem Bereich, in dem gemeinsames Handeln möglich ist, und ihr normativer Gegen-
entwurf eines »Rechts, Rechte zu haben«, sind die Grundlage für die folgende Ana-
lyse der Macht flüchtiger Versammlungen. 

5. DIE MACHT FLÜCHTIGER VERSAMMLUNGEN 

In dem kleinen Band Sprache, Politik, Zugehörigkeit diskutiert Butler mit Gayatri 
Chakravorty Spivak die Demonstrationen von illegalen Einwanderer 2006 in Kali-
fornien, insbesondere in Los Angeles, bei denen die US-Hymne auf Spanisch gesun-
gen wurde. Butler betont, dass es sich hierbei um einen performativen Widerspruch 
handelt; denn die Hymne wurde in einer Sprache gesungen, in der sie nicht gesungen 
werden darf; und zudem wurde sie von Personen gesungen, die dazu nicht berechtigt 
waren und sich am Ort ihres Singens gar nicht aufhalten durften. »Sie haben nach 
dem Gesetz kein Recht auf freie Rede, obschon sie genau aus dem Grund frei sprechen, 
um das Recht, frei zu sprechen, einzufordern. Sie üben diese Rechte aus, was nicht 
heißt, daß sie sie ›bekommen‹ werden.« (Butler/Spivak 2007: 44f.) 

Aufbauend auf das von Arendt formulierte ›Recht, Rechte zu haben‹,6 versteht 
Butler den Gesang der Hymne als eine Ausübung des »Rechts auf Rechte«, das »von 
keinem Gesetz garantiert wird, sondern der Natur der Gleichheit angehört, von der 
sich erweist, daß sie nicht natürlich gegeben, sondern eine gesellschaftliche Bedin-
gung ist« (Butler/Spivak 2007: 45). Butler erweitert dies zur generellen These, dass  

keine radikale Politik des Wandels ohne performativen Widerspruch möglich ist. Eine Freiheit 

auszuüben und eine Gleichheit gerade gegenüber einer Autorität geltend zu machen, die beides 

ausschließt, heißt zu zeigen, wie Freiheit und Gleichheit sich jenseits ihrer positiven Artikula-

tion bewegen können und müssen. Man ist auf den Widerspruch angewiesen, muß ihn expo-

nieren und bearbeiten, um zu etwas Neuem zu gelangen. (Butler/Spivak 2007: 46) 

Dabei ist es wichtig zu betonen – und hierin muss auch Arendts Analyse der Staaten-
losen präzisiert werden –, dass die illegalen Einwanderer nicht jenseits bestehender 

                                                             
6  Dieser kleine Band zeigt einmal mehr Butlers ambivalente Haltung zu Arendt. Einerseits 

behauptet sie, dass Arendt diesen Akt des Singens nicht theoretisieren kann (Butler/Spivak 
2007: 43). Andererseits liefert sie in weiterer Folge eine Theoretisierung dieses Ereignisses, 
das in entscheidender Weise an Arendt anknüpft. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 263 

 

Ordnungsstrukturen stehen oder auf den Status ›bloßen Lebens‹ (Agamben 2002) re-
duziert wären. Als ›Illegale‹ haben sie einen spezifischen Status, der sie ganz beson-
ders der staatlichen Gewalt ausliefert. Zudem spielen sie im Wirtschaftssystem des 
Landes, in dem sie sich befinden, eine spezifische Funktion, der sie wiederum auf 
einen besonders schlechten aber beschreibbaren Status festlegt. Der Punkt, der hin-
gegen mit Arendt betont werden kann, ist, dass diese Menschen zwar am ökonomi-
schen und sozialen Leben teilnehmen können und auch bzw. in besonderer Weise der 
Staatsgewalt unterworfen sind, dass ihnen jedoch die Möglichkeit genommen wurde, 
sich am politischen Leben zu beteiligen. 

Das Singen der US-Hymne auf Spanisch ist dabei kein isolierter, kontextloser Akt 
– als solcher wäre dieser Gesang überhaupt nicht verständlich. Er knüpft vielmehr an 
eine lange Tradition an und schreibt sich in diese ein. Wenn es nicht eine Tradition 
des Singens der amerikanischen Hymne gäbe, die festlegt, welche Personen in wel-
chen Kontexten die Berechtigung haben, die Hymne auf eine festgelegte Weise zu 
singen, dann wäre besagter Gesang in Kalifornien nicht als Singen der Hymne iden-
tifizierbar gewesen und es hätte gar nicht festgestellt werden können, dass es sich 
dabei um die Performance von unberechtigten Personen in einem unpassenden Kon-
text und auf nicht den Regeln entsprechende Weise handelt. Das Anknüpfen an eine 
Tradition ist eine Voraussetzung dafür, dass ein performativer Widerspruch als sol-
cher erkennbar ist. Der Widerspruch besteht in der Legitimationslücke, der diese Hand-
lung auszeichnet, also darin, dass eine Handlung ausgeführt wurde, die keine beste-
hende Legitimationsbasis hat, sondern für die erst in actu Legitimität verlangt wird. 

Für eine Theorie der Versammlung zieht Butler daraus die Konsequenz, dass das 
gemeinsame Einnehmen eines Raums und die gemeinsame Zurschaustellung der ei-
genen Existenz in bestimmten Fällen bereits ein gewichtiges politisches Ereignis sein 
kann. In manchen Fällen »ist es vielleicht treffender, wenn man sagt, dass die Ver-
sammlung bereits spricht, bevor ein Wort geäußert hat« (APV: 204). Was die Ver-
sammlung in solchen Fällen ›ausspricht‹, indem sie es zur Schau stellt, ist ihre eigene 
Existenz. Eine solche performative Zurschaustellung der eigenen Existenz durch eine 
sich bildende Versammlung hat eine Reihe von Effekten, die sie zu einer mächtigen 
politischen Handlung machen können: Sie drängt eine ausgeschlossene Gruppe in 
den Raum des Sichtbaren; sie bringt deren Forderung nach einem Recht auf lebbares 
Leben in die politische Auseinandersetzung ein; und sie manifestiert die Geteiltheit 
der Situation und holt die Individuen damit aus ihren isolierten Einzelschicksalen und 
proklamiert eine Gemeinschaft. Es ist für Butler entscheidend, dass diese Proklama-
tion keine vorgängige Gruppe oder geteilte Identität voraussetzt, sondern das perfor-
mative Gründungsmoment einer Gruppe ist (vgl. APV: 28). Das Einbrechen in den 
öffentlichen Raum durch eine Versammlung, die bislang in diesem keinen legitimier-
ten Platz hatte, kann zu einem Gründungsmoment, einem Neuanfang innerhalb des 
Politischen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 | GERHARD THONHAUSER 

 

Um dieses Moment des Neuanfangs weiter zu entfalten, kann auf eine weitere 
Arbeit von Arendt verwiesen werden. In Über die Revolution hält Arendt (1963) fest, 
dass der Revolutionsbegriff »unlösbar der Vorstellung verhaftet [ist], daß sich inner-
halb der weltlichen Geschichte etwas ganz und gar Neues ereignet, daß eine neue 
Geschichte anhebt« (Arendt 1963: 33). Das zweite zentrale Element des Revoluti-
onsbegriffs ist, die Revolution als die Geburtsstätte der Freiheit zu verstehen (vgl. 
Arendt 1963: 34); die Revolution schafft einen neuen Erscheinungsraum, der als Ort 
der Freiheit und Gleichheit zu verstehen ist. Eine Revolution findet nur dann statt, 
wenn sich die Idee des Neubeginns mit der Gründung der Freiheit verbindet. Ent-
sprechend darf nach Arendt nicht jeder Aufstand, Staatsstreich oder Bürgerkrieg als 
Revolution gelten (vgl. Arendt 1963: 41). Arendt greift auf die amerikanische Revo-
lution zurück, um diesen Begriff der Revolution zu entfalten, und wendet gegen spä-
tere Revolutionen ein, dass diese nicht mehr als Gründungsmomente der Freiheit ver-
standen wurden, sondern als Akte der Befreiung im Angesicht der Unterdrückung 
oder des Elends der Bevölkerung, wodurch sie den wesentlichen Bereich des Politi-
schen verfehlten. 

Arendt hätte den Flüchtlingsmarsch vom 4. September 2015 daher wohl kaum als 
einen revolutionären Akt gelten lassen. Ihre Begründung hierfür ist lehrreich, denn 
sie erlaubt uns, nicht nur die Macht, sondern auch die Beschränktheit dieser pluralen 
Handlung zu sehen. Der Marsch entfaltete seine Macht, weil durch ihn eine Gruppe 
von Ausgeschlossenen ihren Eintritt in den Erscheinungsraum performativ ins Werk 
setzte, was eine Reorganisation der bestehenden Ordnung erforderlich machte. Tat-
sächliche politische Macht hätte dieser Marsch allerdings nur dann entfaltet, wenn er 
nicht nur ein gemeinsames Vorgehen in Reaktion auf die Unerträglichkeit der Situa-
tion gewesen wäre, sondern sich zudem als ein gemeinsames Handeln im Namen von 
Freiheit und Gleichheit entfaltet hätte. 

6. DIE KONSTITUTION KURZLEBIGER VERSAMMLUNGEN 

Während die Theorien von Butler und Arendt ihre Stärke darin ausspielen, die Macht 
kurzlebiger Versammlungen zu erklären, helfen sie uns nur bedingt zu verstehen, wie 
solche Versammlungen zustande kommen. Butler bleibt bezüglich dieser Frage auf-
fällig vage und macht letztlich nur deutlich, woran wir es nicht festmachen dürfen: 
an einer vorgängigen Identität oder klar definierten Forderungen. Ihre performative 
Theorie der Versammlung stellt sich solchen Zugängen entgegen, indem sie betont, 
dass die Gruppe nicht die Voraussetzung, sondern das Resultat der Ausübung pluraler 
Performativität ist. 

Doch was bringt Menschen dazu, sich zu versammeln und gemeinsam zu han-
deln? Einerseits ist es sicherlich so, dass die konkreten Gründe von Fall zu Fall und 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 265 

 

von Beteiligten zu Beteiligten unterschiedlich sein können und es daher eine Anma-
ßung wäre, darüber in einem Beitrag zur politischen Philosophie eine Auskunft geben 
zu wollen. Andererseits sollte uns dies nicht dazu verleiten, diese Frage in einem Be-
reich zu verorten, der einer Theoretisierung gänzlich verschlossen ist. Auch Butler 
deutet an einigen Stellen in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung an, dass es Formen der Gemeinsamkeit braucht, um plurales Handeln in 
Gang zu bringen und in Gang zu halten; ein geteiltes Gefühl von Ungerechtigkeit 
oder Unlebbarkeit könnte etwa diese Rolle spielen (vgl. APV: 177). 

An dieser Stelle kann ich nur einen Hinweis geben, in welche Richtung man ge-
hen könnte, um hier weiter zu denken, ohne hinter die zentralen Einsichten, die Butler 
zu einer performativen Theorie der Versammlung geführt haben, zurückzufallen. Mit 
Sartres (1967) Kritik der dialektischen Vernunft ließe sich z.B. zeigen, dass es eine 
Voraussetzung für die Möglichkeit der Bildung einer Versammlung ist, dass die Be-
teiligten bereits in irgendeiner Weise als Kollektiv strukturiert sind. Das lässt sich am 
Beispiel des eingangs geschilderten Flüchtlingsmarschs deutlich sehen: Dass die 
Flüchtlinge tagelang in derselben Bahnhofshalle ausharren mussten und ihre Situa-
tion dabei zunehmend als ausweglos erlebten, dürfte das wesentliche Moment gewe-
sen sein, das sie dazu brachte, gemeinsam tätig zu werden. Das verweist auf ein wei-
teres Element, das von Sartre herausgearbeitet wurde: Die Bildung einer Versamm-
lung geht mit der Einsicht einher, dass es ein gemeinsames Anliegen gibt (dieses muss 
keine konkrete Forderung sein und kann ein hohes Maß an Heterogenität der Ein-
zelinteressen zulassen) und dass die Möglichkeit besteht, durch gemeinsames Handeln 
dahingehend etwas zu verändern. Mithilfe einer Theorie pluraler Performativität lässt 
sich betonen, dass diese Gemeinsamkeit dem Tun nicht vorgängig ist, sondern sich im 
gemeinsamen Tätigsein Anliegen abzeichnen und Handlungsmöglichkeiten eröffnen.  

Der nächste Schritt wäre, die Formen von Bindungen zu untersuchen, die durch 
das gemeinsame Tätigsein gestiftet werden, um zu verstehen, wie diese dazu beitra-
gen, die Gemeinschaftshandlung zu koordinieren und in Gang zu halten.7 Meines Er-
achtens würden diese Ergänzungen es ermöglichen, einen vollwertigen Begriff plu-
ralen, performativen Handelns zu entwickeln, der auf der radikalen Relationalität 
menschlicher Subjektivität und Akteurschaft aufbaut und in der Lage ist, die spezifi-
schen Bindungen in verschiedenen Gruppen zu thematisieren sowie die Macht und 
Handlungsmöglichkeiten, die sich durch das gemeinsame Handeln entwickeln, ver-
ständlich zu machen. 

                                                             
7  An anderer Stelle habe ich vorgeschlagen, Sartres Ansatz durch den Rückgriff auf eine 

Theorie des Miteinanderfühlens, wie er in der frühen Phänomenologie entwickelt wurde, 
in diese Richtung zu erweitern (vgl. Thonhauser 2017). Meines Erachtens ließe sich dies 
gut mit einer performativen Theorie der Versammlung verbinden. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | GERHARD THONHAUSER 

 

7. VERSAMMLUNGEN ZWISCHEN NOTWENDIGKEIT 

UND FREIHEIT 

Eine Theorie der Versammlung, die auf einem Verständnis pluraler Performativität 
aufbaut, erlaubt es, die Selbstkonstitution kurzlebiger Versammlung im gemeinsa-
men Handeln verständlich zu machen, ohne auf eine vorgängige Identität rekurrieren 
zu müssen. Es erlaubt zudem ein plurales Verständnis dieses Handelns, das der He-
terogenität der Beteiligten Rechnung tragen kann. Der gemeinsame Marsch machte 
die Flüchtlinge zu einer Gruppe und eröffnete ihnen Handlungsmöglichkeiten, die sie 
zuvor nicht hatten und alleine nie hätten erreichen können. Es handelte sich hierbei 
um eine Akteurschaft, die von der bestehenden Ordnung nicht vorgesehen war; die 
Flüchtlinge waren vielmehr als passives Subjekt polizeilicher Maßnahmen konstitu-
iert. Dies zeigt uns, dass spontane Versammlungen gerade dann eine kritische Funk-
tion erfüllen, wenn die an ihr Beteiligten oder die Form ihrer Zusammenkunft zu 
jenen Ausgeschlossenen gehören, die in der bestehenden Ordnung des öffentlichen 
Raums keinen Platz haben. 

Für Butler ist aber ebenso klar, dass kurzlebige Versammlungen weder intrinsisch 
gut noch intrinsisch schlecht sind. Dies führt sie zur normativen Frage, welche Ver-
sammlungen zu begrüßen und welche abzulehnen sind. Arendts Begriff der Revolu-
tion verspricht, hierfür ein Kriterium zu liefern. Eine entstehende Versammlung ist 
dann zu begrüßen, wenn sie nicht bloß der Befreiung, sondern der Gründung der 
Freiheit dient; dies erfüllt nicht jede Rebellion gegen eine ungerechte Situation, son-
dern nur ein Neuanfang im Namen von Freiheit und Gleichheit. Wenngleich eine 
scharfe Grenze zwischen Handeln aus Notwendigkeit und Handeln im Namen einer 
Gründung der Freiheit in der komplexen Wirklichkeit sozialer Kämpfe wohl kaum 
zu ziehen ist – weil die beiden Momente wohl immer vermischt auftreten –, ver-
spricht Arendts Ansatz, ein Kriterium zu liefern, um bloße Befreiungsbewegungen 
von echten Revolutionen zu unterscheiden und damit jene Versammlungen zu iden-
tifizieren, die politische Macht im Namen der Demokratie anstreben. Mit Butler lässt 
sich anmerken, dass Arendts Kriterium vielleicht zu starr und idealistisch ist. Manch-
mal ist es berechtigterweise gerade die Forderung nach einem lebbaren Leben, die im 
Zentrum pluralen Handelns steht, und Versammlungen erfüllen manchmal gerade 
dann ihre kritische Funktion, wenn sie die Situation bestimmter Bevölkerungsgrup-
pen, denen es verunmöglicht wird, ein lebbares Leben zu führen, thematisieren. Viel-
leicht lassen sich die Grundideen von Arendt und Butler in folgendem Kriterium zu-
sammenführen: Im Entstehen begriffene Versammlungen erfüllen dann ihre kritische 
Funktion in zu affirmierender Weise, wenn sie performativ neue Gemeinschaften 
schaffen, welche die bestehende Ordnung des öffentlichen Raums infrage stellen, und 
dies nicht bloß im Dienst von Partikularinteressen tun, sondern im Namen von Frei-
heit und Gleichheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 267 

 

LITERATUR 

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer: Die souveräne Macht und das nackte Leben. 
Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Arendt, Hannah (1955): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. München/Zü-
rich: Piper 2008. 

Arendt, Hannah (1960): Vita Activa oder Vom tätigen Leben. München/Zürich: Piper 
2009. 

Arendt, Hannah (1963): Über die Revolution. München: Piper 1974. 
Blume, Georg/Brost, Marc/Hildebrandt, Tina/Hock, Alexej/Klormann, Sybille/Köckritz, 

Angela/Krupa, Matthias/Lau, Mariam/Randow, Gero von/Theile, Merlind/Thumann, 
Michael/Wefing, Heinrich (2016): »Grenzöffnung für Flüchtlinge: Was geschah wirk-
lich?«, in: DIE ZEIT, 18. August 2016,  http://www.zeit.de/2016/35/grenzoeffnung-
fluechtlinge-september-2015-wochenende-angela-merkel-ungarn-oesterreich/komplett
ansicht (Zugriff 8.8.2016). 

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehörigkeit. 
Zürich/Berlin: diaphanes. 

Freud, Sigmund (1921): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Leipzig/Wien/Zürich: 
Internationaler Psychoanalytischer Verlag.  

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt/M.: 
Campus. 

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2004): Multitude. Krieg und Demokratie im Empire. 
Frankfurt/M.: Campus. 

Heath, Joseph (2015): »Methodological Individualism«, in: Stanford Encyclopedia 
of Philosophy,  http://plato.stanford.edu/archives/spr2015/entries/methodological
-individualism/ (Zugriff am 22.9.2016). 

Latour, Bruno (2010): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung 
in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie des Foules. Alcan.  
Muhr, Rudolf (2015): »Ergebnisse der Wahl des Österreichischen Worts des Jahres 

2015«, http://www.oedeutsch.at/OEWORT/2015/01_Begr15/Pressemitteilung-
Oewort-Wahl%202015.pdf (Zugriff 22.9.2016). 

Sartre, Jean-Paul (1960): Kritik der dialektischen Vernunft. Reinbek: Rowohlt 1967. 
Thonhauser, Gerhard (2017): »From Collectives to Groups. Sartre and Stein on Joint 

Action and Emotional Sharing« in: Luft, Sebastian/Hagengruber, Ruth (Hg.): 
Women Phenomenologists on Social Ontology. Clam: Springer (i. Ersch.). 

Weber, Max (1922): Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen: Mohr. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466-012 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

