Plurale Performativitat

Butler und Arendt Uber die Macht spontaner Versammlungen

GERHARD THONHAUSER

1. GEMEINSAM MARSCHIEREN

Der 4. September 2015 war ein entscheidender Tag in der jiingeren européischen Ge-
schichte. Am Abend dieses Tages entschied die deutsche Bundeskanzlerin Angela
Merkel, die deutschen Grenzen fiir jene Fliichtlinge zu 6ffnen, die liber die soge-
nannte Balkanroute auf dem Weg nach Westeuropa waren. Diese Entscheidung war
begleitet von einer ungeahnten »Willkommenskultur« in der Bevdlkerung; tausende
Menschen — in Deutschland, Osterreich und anderen Lindern — engagierten sich bei
der Versorgung und dem Transport der Fliichtlinge. Die Willkommenskultur fand je-
doch ebenso schnell, wie sie gekommen war, auch ihr jahes Ende, sodass »Gut-
mensch« schon bald zu einem Schimpfwort fiir jene Menschen werden konnte, die
sich fiir die Unterstiitzung von Fliichtlingen engagierten.!

In diesem Aufsatz interessiere ich mich weniger fiir die groen politischen und
medialen Vorgénge, als fiir die genauen Geschehnisse an jenem 4. September 2015.
Ich stiitze mich dabei auf eine ausfiihrliche Reportage der deutschen Wochenzeitung
Die Zeit (Blume et al. 2016), die zeigt, dass Merkels Entscheidung weniger ein freier

1 »Willkommenskultur« wurde 2015 zum Osterreichischen Wort des Jahres gewihlt. Es ist
interessant zu beobachten, dass es vom Unwort des Jahres »besondere bauliche Mafinah-
men« begleitet wurde. Es handelt sich dabei um einen von der damaligen 6sterreichischen
Innenministerin gepriagten Euphemismus, um das Wort »Grenzzaun« zu vermeiden (Muhr
2015). Wihrend es sich 2015 bei »Grenzzaun« um ein Unwort handelte, war ein striktes
»Grenzmanagement« bereits in der ersten Jahreshilfte 2016 zu einer Selbstverstindlichkeit
geworden und »Grenzzaun« langst kein Tabuwort mehr, sondern ein gingiger Begriff der
politischen Kommunikation.

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | GERHARD THONHAUSER

Entschluss war, als eine Konsequenz der Ereignisse an diesem Tag. Das entschei-
dende Ereignis, das zu den folgenden Entwicklungen — den hektischen néichtlichen
Telefonaten ungarischer, osterreichischer und deutscher Spitzenpolitiker und schlief3-
lich Merkels Zustimmung, die Fliichtlinge nach Deutschland transportieren zu lassen
— fiihrte, war, dass mehrere tausend Fliichtlinge, die seit mehreren Tagen in einem
Bahnhof in Budapest ausgeharrt hatten, sich auf den Weg machten, um (groBtenteils
mit Deutschland als Ziel) gemeinsam nach Osterreich zu marschieren.

Fiir den gemeinsamen Marsch gab es zwei entscheidende Augenblicke. Der erste
war um etwa 12:30 Uhr, als sich immer mehr Fliichtlinge am Vorplatz des Bahnhofs
sammelten, in Fiinferketten ordneten und schlieflich gegen 13 Uhr gemeinsam auf
den Weg machten. Der zweite entscheidende Augenblick fand gegen 15:45 Uhr statt,
als der Marsch den Autobahnzubringer erreichte. Dort hatte die ungarische Polizei
mit einer Hundertschaft Aufstellung genommen, um die Fliichtlinge vom Betreten
der Autobahn abzuhalten und damit die staatliche Ordnung wieder herzustellen.? Die
folgenden Ereignisse werden in der Reportage von Die Zeit wie folgt beschrieben:

Die Sonne brennt herab, die Nerven liegen blank. Erregt reden die Anfiihrer durcheinander,
keiner von ihnen hat so etwas je erlebt, niemand weil3, was die Polizei vorhat. In den Landern,
aus denen die Fliichtlinge kommen, ist der Polizei alles zuzutrauen: Schldge. Schiisse. Tote.
[...] Nach kurzen, heftigen Wortwechseln bilden die Ménner aus den vorderen Reihen eine
Kette und rennen los, direkt auf die Polizei zu. Und die Menge folgt. Mehrere Kamerateams
filmen den Zusammenprall, es kommt zu Rempeleien, dann weicht die Polizei zur Seite aus.
Thre Stellung wird von der Menge gleichsam {iberrannt. Der Weg nach Wien scheint frei.
(Blume et al. 2016)

Nachdem es der Fliichtlingsmarsch auf die Autobahn geschafft hatte, wurde er end-
giiltig zu einem Akteur in der europdischen Politik. Die schiere Menge an Korpern,
die sich auf der Autobahn bewegten, zwang die Politik, sich zu ihnen zu verhalten.
Die ungarische Regierung reagierte am schnellsten und setzte eine geschickte Maf-
nahme, die den Ball an Osterreich und in weiterer Folge an Deutschland weiter-
spielte; sie organisierte Busse, welche die Fliichtlinge zur sterreichischen Grenze
transportierten. Dies brachte die osterreichische Regierung in Zugzwang, die sich
wiederum an die deutsche wandte, was schlieBlich zu Merkels Entscheidung fiihrte.
Der damalige Vorstandsvorsitzende der Osterreichischen Bundesbahnen (OBB) —

2 Der Bericht in Die Zeit betont den entscheidenden Charakter dieses Augenblicks: »Da baut
sich eine Hundertschaft der ungarischen Polizei vor den Fliichtlingen auf, will sie offenbar
auf eine Landstrae abdringen. Es ist der vorerst letzte Versuch, den Zug zu stoppen, die
Macht des Staates durchzusetzen. Hétte er Erfolg gehabt, wire wohl nicht nur dieser Tag
anders verlaufen — und Angela Merkel eine der schwierigsten Entscheidungen ihrer Amts-
zeit erspart geblieben.« (Blume et al. 2016)

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 253

diese organisierte den Transport der Fliichtlinge durch Osterreich nach Deutschland
— und spitere Bundeskanzler Osterreichs, Christian Kern, erklirte, dass es sich dabei
zwar einerseits um einen humanitdren Akt gehandelt habe, dass dieser aber anderer-
seits auch aus Notwendigkeit heraus erfolgt sei: Es habe keinen anderen Weg gege-
ben, diese Menschen von den Autobahnen und Schienen fernzuhalten und die Ord-
nung im Land wieder herzustellen.

Die Rekonstruktion der Ereignisse zeigt, dass es der gemeinsame Marsch der
Fliichtlinge war, der — die weiteren Entwicklungen lostretend — am 4. September 2015
Geschichte machte. Ziel dieses Aufsatzes ist es zu verstehen, wie diese oder dhnliche
Formen der spontanen Einnahme o6ffentlichen Raums zustande kommen, wie sie
funktionieren und ihre Macht entfalten. Wie konstituieren sich spontane, kurzlebige
Versammlungen? Wie und unter welchen Voraussetzungen gelingt es ihnen, politi-
sche Macht zu entfalten? Mein primédrer Gesprachspartner fiir diese Untersuchung ist
Judith Butlers Aufsatzsammlung Anmerkungen zu einer performativen Theorie der
Versammlung.

2. FRAGEN AN EINE THEORIE DER VERSAMMLUNG

Die theoretische Auseinandersetzung mit kurzlebigen Versammlungen ist ein in der
Handlungstheorie ebenso wie in der Sozialtheorie vernachléssigtes Thema. Klassi-
sche Ansitze konzentrieren sich auf die Handlungen von Einzelindividuen und von
Gruppen mit klarer Organisationsstruktur, wobei die Untersuchung zumeist auf der
Basis des von Max Weber (1922) eingefiihrten methodischen Individualismus er-
folgte, dem zufolge soziale Phdnomene durch ihre Riickfithrung auf individuelle
Handlungen, die wiederum auf die Intentionen der handelnden Akteure zuriickge-
fithrt werden, erklart werden miissen (Heath 2015). Gegenldufige Ansdtze wie die
klassische Massenpsychologie (Le Bon 1895, Freud 1921), die Akteur-Netzwerk-
Theorie (Latour 2010) oder die Theorie der Multitude (Hardt/Negri 2002, 2004) ver-
suchen hingegen politisches Handeln losgeldst von individueller Akteurschaft in so-
zialen Netzwerken zu verorten.

Ich sehe die Stirke von Butlers Ansatz dagegen darin, dass sie einerseits am Be-
griff des handelnden Akteurs festhalt, andererseits jedoch dessen radikal relationale
Konstitution ins Zentrum ihrer Theorie stellt. Fiir eine Butler’sche Theoretisierung
von Kollektiven bedeutet dies, dass sie bei der konstitutiven Relationalitéit der Sub-
jekte ihren Ausgang nehmen muss, daraus jedoch nicht die Konsequenz ziehen darf,
Akteurschaft gédnzlich in diffuse Netzwerke aufzulosen. Es geht vielmehr darum zu
verstehen, wie aus einem relationalen Verstdndnis individueller Akteurschaft ein
Konzept kollektiver Handlungsféhigkeit erwachsen kann.

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | GERHARD THONHAUSER

Die Uberlegungen in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versamm-
lung nehmen von den zahlreichen Protestbewegungen ihren Ausgang, die sich zwi-
schen 2010 und 2013 zugetragen haben (dem Arabischen Friihling, der Occupy-Be-
wegung und den Protesten im Gezi-Park, um nur die bekannteren zu nennen). Die
Stiarke von Butlers Versuch einer Theoretisierung dieser Bewegungen sehe ich in zu-
mindest vier Aspekten: Der erste ist die Betonung, dass die Fliichtigkeit solcher Kol-
lektive entscheidend fiir ihre kritische Funktion ist; sie treiben einen Keil zwischen
die staatlichen Strukturen und die Volkssouverdnitdt, wenn sie beanspruchen, »den
Volkswillen zu représentieren [...] und fiir die Aussicht auf eine echtere und substan-
ziellere Demokratie zu stehen« (APV: 8). Fiir Butler ist indes klar, dass solche Be-
wegungen »unweigerlich kurzlebig [sind], solange sie auBerparlamentarisch bleiben;
und wenn sie neue parlamentarische Formen zu Wege bringen, laufen sie Gefahr,
ihren Charakter als Willen des Volkes zu verlieren.« (APV: 14). Zweitens fordert uns
Butler heraus, den Zusammenhalt solcher Kollektive jenseits einer einheitlichen
Identitét oder klar formulierter Forderungen zu verstehen; sie verortet sie vielmehr
im gemeinsamen Tun und der affektiven Verbundenheit der Beteiligten. Drittens bie-
tet sie uns einen originellen Vorschlag, die Funktionsweise solcher Versammlungen
zu denken; diese wird von Butler als leibliche und plurale Performativitit gedacht,
die weder diskursiv noch préadiskursiv ist und manchmal sprachlich zum Ausdruck
gebracht wird, hdufig aber bereits in der leiblichen Priasenz als Versammlung besteht
(vgl. APV: 15f)). An diesem Punkt kniipft Butler an Arendts Theorie der Ko-Konsti-
tution von Macht und Erscheinungsraum im gemeinsamen Handeln an. Fiir Butler
setzen Versammlungen »ein plurales und performatives Recht zu erscheinen« ins
Werk (APV: 19). SchlieBlich reflektiert Butler auf das komplexe Verhiltnis solcher
Versammlungen zur Demokratie. In Ankniipfung an einen Arendt’schen Revolutions-
begrift verortet Butler in solchen Versammlungen die Mdoglichkeit eines Griindungs-
moments der Demokratie (vgl. APV: 31f.).

Zugleich betont sie, dass Proteste und Menschenaufmérsche nicht immer im
Dienst progressiver Politik stehen (genannt sei hier nur Pegida) und auch anti-demo-
kratischen Zwecken folgen konnen (die Massenbewegungen der Zwischenkriegszeit
sollten uns hier als mahnende Beispiele dienen). Butler ist sich dariiber im Klaren,
dass Menschenansammlungen weder intrinsisch gut noch intrinsisch schlecht sind.
Dies fiihrt sie zur normativen Frage:

Was sind die Voraussetzungen dafiir, dass wir in Korpern, die sich auf der Strafe versammeln,
einen Grund zum Jubeln sehen, oder: Welche Formen der Versammlung kénnen tatséchlich der
Verwirklichung hoherer Gerechtigkeits- und Gleichheitsideale, ja der Verwirklichung von De-
mokratie, dienen? (APV: 165)

Viele Versammlungen bringen uns bei der Beantwortung dieser Frage in Verlegen-
heit. Hinzu kommt noch eine weitere Ambivalenz, die sich am Beispiel des eingangs

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 255

geschilderten Fliichtlingsmarschs zeigen lisst: Handelte es sich bei dem Marsch um
einen moralisch-politisch gerechtfertigten Protest im Geiste hoherer Ideale von Ge-
rechtigkeit und Gleichheit oder blo3 um einen kriminellen Akt, der sich im Dienst
individueller Vorteile {iber bestehende Gesetze hinwegsetzte? Je nach Rahmung des
Geschehens wird unsere Antwort anders ausfallen (vgl. APV: 9). Vielleicht handelt
es sich bei diesem Auseinanderdriften von juridischer und moralisch-politischer Be-
wertung um die Grundspannung, die fiir solche Formen spontanen, gemeinsamen
Handelns charakteristisch ist.

Ziel meines Beitrages ist es, systematische Ordnung in das von Butler in Anmer-
kungen zu einer performativen Theorie der Versammlung zur Verfiigung gestellte
Material zu bringen und ihre Gedanken in theoretischer Hinsicht zu vertiefen. Ich
werde dabei insbesondere auf Uberlegungen von Arendt zuriickgreifen. Butler beruft
sich fiir ihre Theorie der Versammlung wiederholt auf Arendt, bleibt dieser gegeniiber
aber ambivalent. Mein Eindruck ist dabei, dass Butlers Vorbehalte gegen Arendts ver-
meintlichen »Konservativismus« sie davon abhalten, noch groBeren Gewinn aus die-
ser Ankniipfung zu erzielen. Meine Aufgabe sehe ich darin, Arendt und Butler im
Dienst einer Theorie der Konstitution und Macht kurzlebiger Versammlungen zusam-
menzudenken. Es geht mir also darum, Versammlungen sozusagen >in ihrem Entste-
hen< in den Blick zu nehmen.?

Ich beginne damit, einen ersten, vorldufigen Begriff von >pluraler Performativi-
tit« zu entfalten (Abschnitt 3). Dieser wird im folgenden Abschnitt durch den Riick-
griff auf Arendts Theorie der Ko-Konstitution von gemeinsamen Handeln und Er-
scheinungsraum und ihrem damit verbundenen Verstdndnis von Macht und Freiheit
weiter vertieft (Abschnitt 4). Dies bildet die theoretische Grundlage, um die Macht
fliichtiger Versammlungen und das politische Griindungsmoment, das in ihnen zum
Tragen kommen kann, zu untersuchen (Abschnitt 5). Der folgende Abschnitt thema-
tisiert die Grenzen von Butlers Theorie, wenn es um die Frage nach der Konstitution
fliichtiger Gemeinschaften geht (Abschnitt 6). Der Schlussabschnitt fasst die wich-
tigsten Elemente einer Butler-Arendt’schen Theorie der Versammlung zusammen und
entwickelt abschlieend einen Vorschlag fiir die Beantwortung der Frage nach einem
normativen Kriterium fiir die Beurteilung kurzlebiger Versammlungen (Abschnitt 7).

3 Eine solche Theorie kurzlebiger Versammlungen ist in zweifacher Hinsicht ergdnzungsbe-
diirftig: Einerseits bedarf es einer Untersuchung der Rahmenbedingungen, die Vorausset-
zung dafiir sind, dass eine Ansammlung von Menschen zu einer Versammlung werden kann
(siehe Abschnitt 6). Andererseits stellt sich die Frage, unter welchen Bedingungen eine
Versammlung langerfristigen Bestand haben und nachhaltige Macht entfalten kann. Butlers
These scheint zu sein, dass langerfristiger Bestand nur um den Preis der Institutionalisie-
rung zu haben ist, wodurch eine Bewegung in die bestehende Ordnung eingeht und dadurch
ihr kritisches Potenzial verliert (vgl. APV: 14-15).

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | GERHARD THONHAUSER

3. PLURALE PERFORMATIVITAT

Ich beginne in diesem Abschnitt also mit einer Nachzeichnung von Butlers Verstand-
nis pluraler Performativitit. Allgemein besteht eine performative Handlung darin,
dass sie das, was sie nennt, tut. Auf eine performative Theorie der Versammlung an-
gewandt bedeutet dies, dass das plurale Subjekt des gemeinsamen Tuns in und durch
das plurale performative Tatigsein konstituiert wird. Es geht darum, die Selbst-Kon-
stitution, Selbst-Bestimmung und Selbst-Autorisierung einer Versammlung in den
Blick zu nehmen (vgl. APV: 219f)).

Butler richtet sich damit gegen eine Konzeption, die von der vorgéngigen Kon-
stituierung der handelnden Gruppe ausgeht. Insbesondere betont sie, dass Identitit
nicht der entscheidende Faktor ist. Die Skepsis gegeniiber »identity politics< ist fiir
Butler von Gender Trouble bis Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung ein zentrales Motiv. Sie geht davon aus, dass die soziale Organisation an-
hand von Interessensgruppen und Gruppenidentifikation bzw. Gruppenzugehorigkeit
nicht ausreichend ist, um soziale Phdnomene hinreichend zu erkléren, und sich zu-
dem fiir Formen progressiver Politik als hinderlich erweist.* Butler mochte dagegen
anhand der Betrachtung kurzlebiger Versammlungen eine gemeinsame Ausiibung
von Freiheit zeigen, die keine gemeinsame Identitit und kein konformistisches Ver-
stindnis gemeinsamen Tuns voraussetzt. Es handelt sich dabei um ein Verstindnis
pluralen Handelns, das ein hohes Mal} an Heterogenitéit der Beteiligten und Miss-
trauen zwischen diesen zulédsst. Butler mochte zeigen, dass Antagonismen dem ge-
meinsamen Tatigsein nicht notwendig einen Abbruch tun, sondern politische Hand-
lungsfahigkeit auch in konfliktreichen Koalitionen mdglich ist (vgl. APV: 40). Vor
allem aber geht es ihr darum, plurales Handeln so zu verstehen, dass kein zuvor etab-
liertes kollektives Subjekt vorausgesetzt werden muss; sie mochte vielmehr zeigen, wie
ein »Wir< durch die gemeinsame Praxis erst hergestellt wird (vgl. APV: 81).

Wenn Butler von >pluralem< Handeln spricht, dann kniipft sie damit an den Be-
griff von Pluralitét an, der fiir Arendts Theorie der Politik tragend ist. Pluralitét im-
pliziert Gleichheit und Verschiedenheit; die Gleichheit aller und die Einzigartigkeit
jedes Menschen. Plurales Handeln setzt dementsprechend nicht eine einzige Form

4 Butler untersucht in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung eine
interessante Kategorie von Féllen, der quer zu dieser Ablehnung von Identitétskategorien
liegt. Es handelt sich dabei um Fille, in denen die Zugehorigkeit zu einer Kategorie das
Auftreten im O6ffentlichen Raum gefdhrlich macht. Beispiele hierfiir sind diskriminierte
Minderheiten oder Félle von >racial profiling«. Butler schreibt, dass es in diesen Féllen Sinn
macht zu sagen, dass »ich< und »wir< auf der Strale gehen, ndmlich ich¢ als Individuum
und »wir< als Sozialkategorie. Butler mdchte anhand dieser Beispiele zeigen, dass die Mog-
lichkeit, sich im offentlichen Raum frei zu bewegen, von den sozialen Strukturen abhéngig
und selektiv verteilt ist (vgl. APV: 71f.).

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 257

von Handlung oder eine einzige Form von Forderung voraus; es lisst vielmehr eine
Binnendifferenziertheit zu, die innerhalb des gemeinsamen Tuns der Verschiedenheit
der Beteiligten und ihrer Forderungen Rechnung tragt. An die Terminologie der eng-
lischen Ausgabe von Vita Activa ankniipfend lésst sich sagen, dass Butler plurales
Handeln als »acting in concert< und nicht als »acting in conformity< verstehen mochte
— gemeinsames Handeln ist nicht gleichbedeutend mit konformistischem Handeln
(vgl. APV: 205).

Butlers Theorie pluraler Performativitit baut zudem auf ihrem Verstdndnis des
Korpers in seiner Relationalitdt auf. Korper sind in grundlegender Weise relational
verfasst, insofern sie fiir ihre Entwicklung und Erhaltung auf unterstiitzende Netz-
werke angewiesen sind; diese Netzwerke sind sowohl infrastrukturell und technolo-
gisch als auch im Sinn von sozialer Interdependenz zu verstehen (vgl. APV: 170—
172) Es handelt sich dabei um einen der Kerngedanken, den Butler bereit in Gefdhr-
detes Leben (2004) und Raster des Krieges (2009) entwickelt. In Raster des Krieges
fordert Butler eine neue »Ontologie des Korpers«, die den Korper als »ein soziales
Phidnomen« versteht: »anderen ausgesetzt«, »verletzlich«, abhéngig von »sozialen
Bedingungen und Institutionenc; ein Korper »erleidet und genieBt [...] die AuBer-
lichkeit der Welt und reagiert auf diese AuBerlichkeit, die seine Aktivitit und seine
Passivitit, seine ganze Disposition definiert« (RK: 39). Gefihrdetes Leben geht eben-
falls von dieser grundlegenden Relationalitdt aus: Wir sind begriindet und enteignet
durch unsere Relationen zu anderen (GL: 41). Als Korper erscheinen wir in der Welt
und sind anderen ausgesetzt. Erst vor diesem Hintergrund kdnnen wir unseren Koérper
fiir uns beanspruchen.

Der Korper hat unweigerlich seine 6ffentliche Dimension. Als in der 6ffentlichen Sphére ge-
schaffenes soziales Phinomen gehort mein Kérper mir und doch nicht mir. Als Kérper, der von
Anfang an der Welt der anderen anvertraut ist, triagt er ihren Abdruck, wird im Schmelztiegel
des sozialen Lebens geformt. Erst spéter und mit einiger Unsicherheit erhebe ich Anspruch auf

meinen Korper als den, der mir gehort, wenn ich das iiberhaupt jemals tue. (GL: 43)

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung kniipft Butler an
dieses Verstindnis der Relationalitdt unseres leiblichen Daseins an und richtet den
Fokus neu aus auf die politische Macht, welche die leibliche Prasenz im 6ffentlichen
Raum entfalten kann. Versammelte Korper im 6ffentlichen Raum kénnen zu » Wider-
standsnetzwerken« werden (APV: 238); »manchmal entsteht eine Revolution, weil
alle sich weigern, nach Hause zu gehen.« (APV: 98) In systematischer Hinsicht sind
zum einen Fille interessant, in denen die Pluralitdt der Korper im 6ffentlichen Raum
die Voraussetzung fiir alle weiteren politischen Forderungen bildet (vgl. APV: 234—
236); etwa dann, wenn es sich bei den Personen, die im 6ffentlichen Raum erschei-
nen, um solche handelt, die zu diesem Zeitpunkt gar nicht den erforderlichen Status

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | GERHARD THONHAUSER

haben, um politische Forderungen zu stellen. Zum anderen sind jene Fille von be-
sonderem Interesse, in denen die Voraussetzungen des gemeinsamen Handelns selbst
zum Gegenstand politischer Forderungen werden; etwa dann, wenn die Moglichkeit,
im offentlichen Raum zu erscheinen und gemeinsam tdtig zu werden, durch soziale
oder infrastrukturelle Bedingungen von vornherein beschrankt ist. Im néchsten Ab-
schnitt werde ich ausflihrlich auf diese Fille zuriickkommen.

Diese Uberlegungen fiihren Butler dazu, ein Versténdnis von Freiheit zu entwi-
ckeln, das Freiheit im gemeinsamen Tétigsein auf der Basis eines Versténdnisses von
Pluralitdt und Gleichheit verortet (vgl. APV: 72f.). Freiheit, Macht und Handlungsfa-
higkeit sind demnach keine notwendigen Voraussetzungen kollektiven Handelns;
vielmehr konnen sie zuweilen im gemeinsamen Tétigsein allererst entstehen: Manch-
mal geht es »nicht darum, zuerst Macht zu erlangen, um dann handeln zu kénnen; es
geht vielmehr um das Handeln selbst und darum, mit dem Handeln die Macht zu
beanspruchen, die man braucht.« (APV: 58) An diesem Punkt zeigt sich besonders
deutlich, wie Butler fiir ihre performative Theorie der Versammlung an das Verstiand-
nis von Freiheit und Macht ankniipft, das von Arendt entwickelt wurde. Im folgenden
Abschnitte greife ich daher auf Arendt zuriick, um Butlers Ansatz zu vertiefen.

4. ERSCHEINUNGSRAUM UND GEMEINSAMES HANDELN

In Vita Activa entwickelt Arendt einen Begriff politischen Handelns, dem zufolge
dieses Handeln nur gemeinsam mit anderen Menschen moglich ist. Es bedarf dafiir
eines Raumes, in dem die Menschen fiireinander erscheinen konnen. Arendt nennt
diesen Erscheinungsraum. Einerseits ist der Erscheinungsraum Voraussetzung des
Handelns, insofern Handeln Erscheinen im Erscheinungsraum erfordert: »Handelnd
und sprechend offenbaren die Menschen jeweils, wer sie sind, zeigen aktiv die per-
sonale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten gleichsam auf die Biithne der Welt«
(Arendt 1960: 219). Andererseits entsteht ein Erscheinungsraum allererst, »wo im-
mer Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen« (Arendt 1960: 251).
Es handelt sich hierbei um eine Theorie der Ko-Konstitution von gemeinsamen Han-
deln und Erscheinungsraum. Ein Erscheinungsraum »liegt in jeder Ansammlung von
Menschen potentiell vor, aber eben nur potentiell« (Arendt 1960: 251); ein Erschei-
nungsraum ist nicht einfach gegeben, er muss im gemeinsamen Handeln verwirklicht
werden. Fiir Arendt entsteht Macht durch gemeinsames Handeln im Erscheinungs-
raum. Andererseits ist Macht das, »was den 6ffentlichen Bereich, den potenziellen
Erscheinungsraum zwischen Handelnden und Sprechenden iiberhaupt ins Dasein ruft
und am Dasein erhilt« (Arendt 1960: 252). Arendts originellem Machtverstindnis
zufolge entsteht Macht im gemeinsamen Handeln im Erscheinungsraum; Macht ist

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 259

daher kein Nullsummenspiel, sondern eine Potenzialitét, die im gemeinsamen Han-
deln verwirklicht werden kann und muss.

Einerseits kniipft Butlers Versténdnis pluraler Performativitit in entscheidender
Weise an den Arendt’schen Machtbegriff an. Andererseits formuliert sie eine Reihe
von kritischen Riickfragen an die Arendt’sche Theorie. Diese lassen sich in vier The-
menkomplexen zusammenfassen:

Erstens problematisiert Butler die infrastrukturellen, technologischen und politi-
schen Voraussetzungen fiir gemeinsames Handeln, Sprechen und Erscheinen. Arendt
schreibt zu dieser Frage, dass die »einzige rein materielle, unerldBliche Vorbedingung
der Machterzeugung [...] das menschliche Zusammen selbst [ist]« (Arendt 1960:
253). Butler hingegen fragt, wie es um Formen der Versammlungsfreiheit bestellt ist,
wenn diese in einem politischen Regime verboten ist; wie der 6ffentliche Raum be-
schaffen ist, wenn dieser restringiert wird; oder welche Auswirkungen es hat, wenn
die architektonische Gestaltung des 6ffentlichen Raums es z.B. Menschen mit Behin-
derungen erschwert oder verunmdglicht, an Versammlungen teilzunehmen.’ Butler
mochte mit diesen Beispielen deutlich machen, dass infrastrukturelle und technolo-
gische Voraussetzungen des Erscheinungsraums nicht einfach vorausgesetzt werden
konnen, sondern manchmal ebenfalls Teil der politischen Auseinandersetzung sind
(vgl. APV: 170-172).

Zweitens schlidgt Butler eine Erweiterung der fiir gemeinsames Handeln notwen-
digen direkten Begegnung auf jene Bereiche vor, die durch die gegenwartigen tech-
nologischen Mdglichkeiten erdffnet werden, insbesondere den Bereich medial ver-
mittelter Versammlungen. Arendt schreibt: »Nur in einem Miteinander, das nahe ge-
nug ist, um die Moglichkeit des Handelns stdndig offen zu halten, kann Macht ent-
stehen.« (Arendt 1960: 253) Butler hingegen mdchte zeigen, dass man nicht immer
am gleichen Ort sein muss, um gemeinsam zu handeln. Zum einen erlauben das In-
ternet und die diversen sozialen Netzwerke eine Erweiterung des Erscheinungsraums,
der iiber die Interaktion von Personen, die sich um selben Ort befinden, hinausgeht
(vgl. APV: 200). Zum anderen diskutiert Butler das Beispiel von Solidaritdt unter
Hiftlingen, die auch in einer Situation, in der sie durch die Haftbedingungen von
einem direkten Miteinander abgehalten werden, gemeinsam handeln kdnnen, etwa
durch koordinierte Hungerstreiks (vgl. APV: 178f.).

5 Die Begriffe »offentlicher Raum« und »Erscheinungsraum« changieren hier zwischen ei-
ner engeren und einer weiteren Bedeutung. Im engen Sinn referieren die Begriffe auf einen
statsdchlichen¢, »materiellen< Ort wie z.B. einen 6ffentlichen Platz. Im weiteren Sinn be-
ziehen sie sich auf eine — wie auch immer beschaffene — Sphére, in der ein Miteinandersein
moglich ist. Butlers folgende, »medientheoretische« Uberlegungen nutzen dieses Changie-
ren des Begriffs.

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | GERHARD THONHAUSER

Drittens geht Butler auf die ko-konstitutive Funktion medialer Berichterstattung
fiir den Erscheinungsraum ein. Obwohl Butler — vorbehaltlich der beiden zuvor ge-
nannten Erweiterungen — Arendt darin zustimmt, dass das Erscheinen fiireinander fiir
das gemeinsame Handeln die zentrale Voraussetzung ist, mochte sie ebenso beriick-
sichtigen, dass es flir die Wirkméchtigkeit gemeinsamen Handelns entscheidend ist,
welche mediale Offentlichkeit dieses Handeln erhlt. Butler macht darauf aufmerk-
sam, dass der Kampf um die Rahmung der medialen Berichterstattung einer der zent-
ralen Elemente von Protestbewegungen ist. Ein Beispiel hierfiir ist, dass das Filmen
von Polizeigewalt zu einem wesentlichen Faktor im Kampf gegen diese geworden
ist. Bei zahlreichen Bewegungen zeigt sich, dass es mittlerweile ein wesentlicher
Faktor ist, dass den offiziellen Kameras der Ordnungsmacht die zahlreichen Smart-
phones entgegengehalten werden, deren Videos iiber diverse Netzwerke geteilt wer-
den und so eine Gegendffentlichkeit erzeugen (vgl. APV: 30).

Viertens fragt Butler nach den Ein- und Ausschlussmechanismen des 6ffentlichen
Raums: Wer kann am gemeinsamen Handeln teilnehmen und wie wird dies entschie-
den? Butler kann sich mit dieser Frage wiederum auf Arendt berufen. Im Abschnitt
»Der Niedergang des Nationalstaates und das Ende der Menschenrechte« in Elemente
und Urspriinge totaler Herrschaft (1955) bietet Arendt eine eindringliche Analyse
der Situation von Staatenlosen, die gerade angesichts der gegenwértigen »Fliicht-
lingskrise« besonders lesenswert ist. Diese Uberlegungen aufgreifend fragt sich But-
ler, wieso Arendt auf diese Analysen in Vita Activa (1960) nicht eingeht und nach den
Ausschlussmechanismen fragt, welche die Teilnahmemdglichkeit am gemeinsamen
Handeln regeln (Butler/Spivak 2007: 13—15).

Ich mochte an diesem Punkt ndher auf Arendts Analyse eingehen, weil sie eine
wesentliche Voraussetzung fiir die Uberlegungen zur Macht kurzlebiger Versamm-
lungen im néchsten Abschnitt darstellt. In »Der Niedergang des Nationalstaates und
das Ende der Menschenrechte« zeichnet Arendt nach, wie die nationalstaatliche Ord-
nung in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts immer grof3ere Menschengruppen aus-
schloss und in ein rechtliches Niemandsland verwies. Es handelte sich dabei einer-
seits um das Problem der nationalen Minderheiten und andererseits um die immer
groBer werdende Gruppe der Fliichtlinge und Staatenlosen, welche »die sogenannten
Menschenrechte verloren« hatten, weil »sie von keinem Staat offiziell reprisentiert
und geschiitzt wurden« (Arendt 1955: 562). Bei den Staatenlosen und Fliichtlingen
handelte es sich um Individuen, die sich zwar in einem zivilisierten Land mit recht-
licher Ordnung bewegten, allerdings in einem Status der Recht- und Schutzlosigkeit
befanden. Ahnlich wie wir es in den letzten Jahren beobachten konnten, brachte die
Vielzahl der Fliichtlinge das Asylrecht und das System der Naturalisierung, die — wie
Arendt bemerkt — immer nur auf einzelne Individuen ausgelegt waren, zum Zusam-
menbruch. Arendt benennt das grundlegende Problem, das darin besteht, dass inner-
halb einer nationalstaatlichen Ordnung kein internationaler Status das staatliche Ho-

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 261

heitsterritorium ersetzten kann, dessen Schutz man geniefit und auf das man entspre-
chend auch abgeschoben werden kann. So wurden Internierungslager haufig zur Lo-
sung fiir das fehlende Territorium (Arendt 1955: 577-601).

Darauf aufbauend folgt der Abschnitt »Die Aporien der Menschenrechte«, der das
Problem der Staatenlosen noch einmal auf eine héhere und allgemeinere Ebene der
Reflexion hebt. Arendt beginnt mit der Feststellung, dass die Universalitit der Men-
schenrechte bedeutet, dass die »Menschenrechte als unabdingbar und unverduf3erlich
proklamiert« werden und daher als auf kein anderes Gesetz oder Recht aufbauend,
sondern allen anderen zugrundeliegend gefasst werden. Daher »bedurfte es anschei-
nend auch keiner Autoritdt, um sie zu etablieren«, und kein »besonderes Gesetz fiir
ihre Innehaltung« (Arendt 1955: 603). Die Menschenrechte sollen sich auf keine be-
stehende Ordnung berufen miissen, sondern jedem Menschen von Geburt an zukom-
men. Darin liegt nach Arendt allerdings eine Paradoxie:

Die Paradoxie, die von Anfang an in dem Begriff der unverduflerbaren Menschenrechte lag,
war, daf3 dieses Recht mit einem »Menschen iiberhaupt« rechnete, den es nirgends gab, da ja
selbst die Wilden in irgendeiner Form menschlicher Gemeinschaft leben, ja, daf3 dieses Recht
der Natur selbst formlich zu widersprechen schien, da [...] der Begriff des Menschen, wenn er
politisch brauchbar gefaf3t sein soll, die Pluralitdt der Menschen stets in sich einschlieBen muB.
(Arendt 1955: 604)

Zu dieser Paradoxie von individualistischer Begriindung der Menschenrechte und re-
lationalem Wesen des Menschen kommt eine historische Paradoxie hinzu: die »Ver-
quickung der Menschenrechte mit der im Nationalstaat verwirklichten Volkssouve-
ranitdt« (Arendt 1955: 605). Die Staatenlosen brachten diese zweite Paradoxie zum
Vorschein: Einerseits werden die Menschenrechte als unabhéngig von jedem Staat
gedacht; gerade darin entfalten sie ihre wesentliche Rolle. Andererseits wurde er-
sichtlich, dass in dem Moment, als Menschen nicht mehr den Schutz eines Staates
genossen und sich entsprechend auf ihre Menschenrechte berufen sollten, »es nie-
manden gab, der ihnen dies Recht garantieren konnte, und keine staatliche oder zwi-
schenstaatliche Autoritét bereit war, es zu beschiitzen« (Arendt 1955: 605).

Es zeigt sich, dass der Status der Rechtlosigkeit, in dem sich Staatenlose befinden,
gleichbedeutend damit ist, zu keiner politischen Gemeinschaft zu gehoren (Arendt
1955: 612). Damit sind die Staatenlosen aber auch der Moglichkeit beraubt, am ge-
meinsamen Handeln teilzunehmen und darin Macht und Freiheit zu verwirklichen.
Arendt bezeichnet die Freiheit der oder des Staatenlosen als »Narrenfreiheit«, »weil
das, was er denkt, fiir niemanden von Belang ist« (Arendt 1955: 613). Die Staatenlo-
sen sind daher von der wesentlich menschlichen Tétigkeit ausgeschlossen, im Er-
scheinungsraum als Handelnde sichtbar zu werden: »Sie waren politisch (aber natiir-
lich nicht personal) der Fahigkeit beraubt, Uberzeugungen zu haben und zu handeln.«
(Arendt 1955: 614) In Reaktion auf die Erfahrung der Staatenlosen formuliert Arendt

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | GERHARD THONHAUSER

das einzige ihres Erachtens grundlegende Recht, das sie als das »Recht, Rechte zu
haben« identifiziert. Dieses ist fiir sie »gleichbedeutend damit, in einem Beziehungs-
system zu leben, in dem man aufgrund von Handlungen und Meinungen beurteilt
wird« (Arendt 1955: 614). Arendts Analyse des Ausschlusses der Staatenlosen aus
dem Bereich, in dem gemeinsames Handeln mdglich ist, und ihr normativer Gegen-
entwurf eines »Rechts, Rechte zu habeng, sind die Grundlage fiir die folgende Ana-
lyse der Macht fliichtiger Versammlungen.

5. DIE MACHT FLUCHTIGER VERSAMMLUNGEN

In dem kleinen Band Sprache, Politik, Zugehorigkeit diskutiert Butler mit Gayatri
Chakravorty Spivak die Demonstrationen von illegalen Einwanderer 2006 in Kali-
fornien, insbesondere in Los Angeles, bei denen die US-Hymne auf Spanisch gesun-
gen wurde. Butler betont, dass es sich hierbei um einen performativen Widerspruch
handelt; denn die Hymne wurde in einer Sprache gesungen, in der sie nicht gesungen
werden darf; und zudem wurde sie von Personen gesungen, die dazu nicht berechtigt
waren und sich am Ort ihres Singens gar nicht aufhalten durften. »Sie haben nach
dem Gesetz kein Recht auf freie Rede, obschon sie genau aus dem Grund frei sprechen,
um das Recht, frei zu sprechen, einzufordern. Sie iiben diese Rechte aus, was nicht
heif3t, daB sie sie ybekommen« werden.« (Butler/Spivak 2007: 44f.)

Aufbauend auf das von Arendt formulierte >Recht, Rechte zu haben¢,® versteht
Butler den Gesang der Hymne als eine Ausiibung des »Rechts auf Rechte«, das »von
keinem Gesetz garantiert wird, sondern der Natur der Gleichheit angehort, von der
sich erweist, dal} sie nicht natiirlich gegeben, sondern eine gesellschaftliche Bedin-
gung ist« (Butler/Spivak 2007: 45). Butler erweitert dies zur generellen These, dass

keine radikale Politik des Wandels ohne performativen Widerspruch moglich ist. Eine Freiheit
auszuiiben und eine Gleichheit gerade gegeniiber einer Autoritét geltend zu machen, die beides
ausschlieBt, heifit zu zeigen, wie Freiheit und Gleichheit sich jenseits ihrer positiven Artikula-
tion bewegen konnen und miissen. Man ist auf den Widerspruch angewiesen, muf3 ihn expo-

nieren und bearbeiten, um zu etwas Neuem zu gelangen. (Butler/Spivak 2007: 46)

Dabei ist es wichtig zu betonen — und hierin muss auch Arendts Analyse der Staaten-
losen préazisiert werden —, dass die illegalen Einwanderer nicht jenseits bestehender

6 Dieser kleine Band zeigt einmal mehr Butlers ambivalente Haltung zu Arendt. Einerseits
behauptet sie, dass Arendt diesen Akt des Singens nicht theoretisieren kann (Butler/Spivak
2007: 43). Andererseits liefert sie in weiterer Folge eine Theoretisierung dieses Ereignisses,
das in entscheidender Weise an Arendt ankniipft.

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 263

Ordnungsstrukturen stehen oder auf den Status >bloBen Lebens< (Agamben 2002) re-
duziert wiren. Als >Illegale< haben sie einen spezifischen Status, der sie ganz beson-
ders der staatlichen Gewalt ausliefert. Zudem spielen sie im Wirtschaftssystem des
Landes, in dem sie sich befinden, eine spezifische Funktion, der sie wiederum auf
einen besonders schlechten aber beschreibbaren Status festlegt. Der Punkt, der hin-
gegen mit Arendt betont werden kann, ist, dass diese Menschen zwar am 6konomi-
schen und sozialen Leben teilnehmen kdnnen und auch bzw. in besonderer Weise der
Staatsgewalt unterworfen sind, dass ihnen jedoch die Moglichkeit genommen wurde,
sich am politischen Leben zu beteiligen.

Das Singen der US-Hymne auf Spanisch ist dabei kein isolierter, kontextloser Akt
— als solcher wére dieser Gesang liberhaupt nicht verstindlich. Er kniipft vielmehr an
eine lange Tradition an und schreibt sich in diese ein. Wenn es nicht eine Tradition
des Singens der amerikanischen Hymne gibe, die festlegt, welche Personen in wel-
chen Kontexten die Berechtigung haben, die Hymne auf eine festgelegte Weise zu
singen, dann wire besagter Gesang in Kalifornien nicht als Singen der Hymne iden-
tifizierbar gewesen und es hétte gar nicht festgestellt werden konnen, dass es sich
dabei um die Performance von unberechtigten Personen in einem unpassenden Kon-
text und auf nicht den Regeln entsprechende Weise handelt. Das Ankniipfen an eine
Tradition ist eine Voraussetzung dafiir, dass ein performativer Widerspruch als sol-
cher erkennbar ist. Der Widerspruch besteht in der Legitimationsliicke, der diese Hand-
lung auszeichnet, also darin, dass eine Handlung ausgefiihrt wurde, die keine beste-
hende Legitimationsbasis hat, sondern fiir die erst in actu Legitimitit verlangt wird.

Fiir eine Theorie der Versammlung zieht Butler daraus die Konsequenz, dass das
gemeinsame Einnehmen eines Raums und die gemeinsame Zurschaustellung der ei-
genen Existenz in bestimmten Fillen bereits ein gewichtiges politisches Ereignis sein
kann. In manchen Féllen »ist es vielleicht treffender, wenn man sagt, dass die Ver-
sammlung bereits spricht, bevor ein Wort gedufsert hat« (APV: 204). Was die Ver-
sammlung in solchen Fallen »ausspricht¢, indem sie es zur Schau stellt, ist ihre eigene
Existenz. Eine solche performative Zurschaustellung der eigenen Existenz durch eine
sich bildende Versammlung hat eine Reihe von Effekten, die sie zu einer méchtigen
politischen Handlung machen kénnen: Sie dringt eine ausgeschlossene Gruppe in
den Raum des Sichtbaren; sie bringt deren Forderung nach einem Recht auf lebbares
Leben in die politische Auseinandersetzung ein; und sie manifestiert die Geteiltheit
der Situation und holt die Individuen damit aus ihren isolierten Einzelschicksalen und
proklamiert eine Gemeinschaft. Es ist fiir Butler entscheidend, dass diese Proklama-
tion keine vorgéngige Gruppe oder geteilte Identitét voraussetzt, sondern das perfor-
mative Griindungsmoment einer Gruppe ist (vgl. APV: 28). Das Einbrechen in den
offentlichen Raum durch eine Versammlung, die bislang in diesem keinen legitimier-
ten Platz hatte, kann zu einem Griindungsmoment, einem Neuanfang innerhalb des
Politischen werden.

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | GERHARD THONHAUSER

Um dieses Moment des Neuanfangs weiter zu entfalten, kann auf eine weitere
Arbeit von Arendt verwiesen werden. In Uber die Revolution hilt Arendt (1963) fest,
dass der Revolutionsbegriff »unldsbar der Vorstellung verhaftet [ist], daf sich inner-
halb der weltlichen Geschichte etwas ganz und gar Neues ereignet, dall eine neue
Geschichte anhebt« (Arendt 1963: 33). Das zweite zentrale Element des Revoluti-
onsbegriffs ist, die Revolution als die Geburtsstétte der Freiheit zu verstehen (vgl.
Arendt 1963: 34); die Revolution schafft einen neuen Erscheinungsraum, der als Ort
der Freiheit und Gleichheit zu verstehen ist. Eine Revolution findet nur dann statt,
wenn sich die Idee des Neubeginns mit der Griindung der Freiheit verbindet. Ent-
sprechend darf nach Arendt nicht jeder Aufstand, Staatsstreich oder Biirgerkrieg als
Revolution gelten (vgl. Arendt 1963: 41). Arendt greift auf die amerikanische Revo-
lution zuriick, um diesen Begriff der Revolution zu entfalten, und wendet gegen spa-
tere Revolutionen ein, dass diese nicht mehr als Griindungsmomente der Freiheit ver-
standen wurden, sondern als Akte der Befreiung im Angesicht der Unterdriickung
oder des Elends der Bevolkerung, wodurch sie den wesentlichen Bereich des Politi-
schen verfehlten.

Arendt hétte den Fliichtlingsmarsch vom 4. September 2015 daher wohl kaum als
einen revolutiondren Akt gelten lassen. Thre Begriindung hierfiir ist lehrreich, denn
sie erlaubt uns, nicht nur die Macht, sondern auch die Beschrinktheit dieser pluralen
Handlung zu sehen. Der Marsch entfaltete seine Macht, weil durch ihn eine Gruppe
von Ausgeschlossenen ihren Eintritt in den Erscheinungsraum performativ ins Werk
setzte, was eine Reorganisation der bestehenden Ordnung erforderlich machte. Tat-
sichliche politische Macht hitte dieser Marsch allerdings nur dann entfaltet, wenn er
nicht nur ein gemeinsames Vorgehen in Reaktion auf die Unertriglichkeit der Situa-
tion gewesen wire, sondern sich zudem als ein gemeinsames Handeln im Namen von
Freiheit und Gleichheit entfaltet hitte.

6. DIE KONSTITUTION KURZLEBIGER VERSAMMLUNGEN

Wihrend die Theorien von Butler und Arendt ihre Stirke darin ausspielen, die Macht
kurzlebiger Versammlungen zu erkldren, helfen sie uns nur bedingt zu verstehen, wie
solche Versammlungen zustande kommen. Butler bleibt beziiglich dieser Frage auf-
fallig vage und macht letztlich nur deutlich, woran wir es nicht festmachen diirfen:
an einer vorgingigen Identitit oder klar definierten Forderungen. Ihre performative
Theorie der Versammlung stellt sich solchen Zugéngen entgegen, indem sie betont,
dass die Gruppe nicht die Voraussetzung, sondern das Resultat der Ausiibung pluraler
Performativitit ist.

Doch was bringt Menschen dazu, sich zu versammeln und gemeinsam zu han-
deln? Einerseits ist es sicherlich so, dass die konkreten Griinde von Fall zu Fall und

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 265

von Beteiligten zu Beteiligten unterschiedlich sein kénnen und es daher eine Anma-
Bung wire, dariiber in einem Beitrag zur politischen Philosophie eine Auskunft geben
zu wollen. Andererseits sollte uns dies nicht dazu verleiten, diese Frage in einem Be-
reich zu verorten, der einer Theoretisierung génzlich verschlossen ist. Auch Butler
deutet an einigen Stellen in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung an, dass es Formen der Gemeinsamkeit braucht, um plurales Handeln in
Gang zu bringen und in Gang zu halten; ein geteiltes Gefiihl von Ungerechtigkeit
oder Unlebbarkeit konnte etwa diese Rolle spielen (vgl. APV: 177).

An dieser Stelle kann ich nur einen Hinweis geben, in welche Richtung man ge-
hen konnte, um hier weiter zu denken, ohne hinter die zentralen Einsichten, die Butler
zu einer performativen Theorie der Versammlung gefiihrt haben, zuriickzufallen. Mit
Sartres (1967) Kritik der dialektischen Vernunft lie3e sich z.B. zeigen, dass es eine
Voraussetzung fiir die Moglichkeit der Bildung einer Versammlung ist, dass die Be-
teiligten bereits in irgendeiner Weise als Kollektiv strukturiert sind. Das ldsst sich am
Beispiel des eingangs geschilderten Fliichtlingsmarschs deutlich sehen: Dass die
Fliichtlinge tagelang in derselben Bahnhofshalle ausharren mussten und ihre Situa-
tion dabei zunehmend als ausweglos erlebten, diirfte das wesentliche Moment gewe-
sen sein, das sie dazu brachte, gemeinsam tétig zu werden. Das verweist auf ein wei-
teres Element, das von Sartre herausgearbeitet wurde: Die Bildung einer Versamm-
lung geht mit der Einsicht einher, dass es ein gemeinsames Anliegen gibt (dieses muss
keine konkrete Forderung sein und kann ein hohes Mal3 an Heterogenitét der Ein-
zelinteressen zulassen) und dass die Moglichkeit besteht, durch gemeinsames Handeln
dahingehend etwas zu verdndern. Mithilfe einer Theorie pluraler Performativitét 1asst
sich betonen, dass diese Gemeinsamkeit dem Tun nicht vorgéngig ist, sondern sich im
gemeinsamen Tétigsein Anliegen abzeichnen und Handlungsmdglichkeiten eréffnen.

Der néchste Schritt wére, die Formen von Bindungen zu untersuchen, die durch
das gemeinsame Tatigsein gestiftet werden, um zu verstehen, wie diese dazu beitra-
gen, die Gemeinschaftshandlung zu koordinieren und in Gang zu halten.” Meines Er-
achtens wiirden diese Ergidnzungen es ermdglichen, einen vollwertigen Begriff plu-
ralen, performativen Handelns zu entwickeln, der auf der radikalen Relationalitét
menschlicher Subjektivitit und Akteurschaft aufbaut und in der Lage ist, die spezifi-
schen Bindungen in verschiedenen Gruppen zu thematisieren sowie die Macht und
Handlungsmoglichkeiten, die sich durch das gemeinsame Handeln entwickeln, ver-
standlich zu machen.

7 An anderer Stelle habe ich vorgeschlagen, Sartres Ansatz durch den Riickgriff auf eine
Theorie des Miteinanderfiihlens, wie er in der frilhen Phdnomenologie entwickelt wurde,
in diese Richtung zu erweitern (vgl. Thonhauser 2017). Meines Erachtens liee sich dies
gut mit einer performativen Theorie der Versammlung verbinden.

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | GERHARD THONHAUSER

7. VERSAMMLUNGEN ZWISCHEN NOTWENDIGKEIT
UND FREIHEIT

Eine Theorie der Versammlung, die auf einem Verstidndnis pluraler Performativitét
aufbaut, erlaubt es, die Selbstkonstitution kurzlebiger Versammlung im gemeinsa-
men Handeln versténdlich zu machen, ohne auf eine vorgingige Identitét rekurrieren
zu miissen. Es erlaubt zudem ein plurales Verstindnis dieses Handelns, das der He-
terogenitit der Beteiligten Rechnung tragen kann. Der gemeinsame Marsch machte
die Fliichtlinge zu einer Gruppe und eréffnete ihnen Handlungsmdglichkeiten, die sie
zuvor nicht hatten und alleine nie hétten erreichen kdnnen. Es handelte sich hierbei
um eine Akteurschaft, die von der bestehenden Ordnung nicht vorgesehen war; die
Fliichtlinge waren vielmehr als passives Subjekt polizeilicher Maflnahmen konstitu-
iert. Dies zeigt uns, dass spontane Versammlungen gerade dann eine kritische Funk-
tion erfiillen, wenn die an ihr Beteiligten oder die Form ihrer Zusammenkunft zu
jenen Ausgeschlossenen gehoren, die in der bestehenden Ordnung des 6ffentlichen
Raums keinen Platz haben.

Fiir Butler ist aber ebenso klar, dass kurzlebige Versammlungen weder intrinsisch
gut noch intrinsisch schlecht sind. Dies fiihrt sie zur normativen Frage, welche Ver-
sammlungen zu begriiBen und welche abzulehnen sind. Arendts Begriff der Revolu-
tion verspricht, hierfiir ein Kriterium zu liefern. Eine entstehende Versammlung ist
dann zu begriilen, wenn sie nicht bloB der Befreiung, sondern der Griindung der
Freiheit dient; dies erfiillt nicht jede Rebellion gegen eine ungerechte Situation, son-
dern nur ein Neuanfang im Namen von Freiheit und Gleichheit. Wenngleich eine
scharfe Grenze zwischen Handeln aus Notwendigkeit und Handeln im Namen einer
Griindung der Freiheit in der komplexen Wirklichkeit sozialer Kdmpfe wohl kaum
zu ziehen ist — weil die beiden Momente wohl immer vermischt auftreten —, ver-
spricht Arendts Ansatz, ein Kriterium zu liefern, um blofe Befreiungsbewegungen
von echten Revolutionen zu unterscheiden und damit jene Versammlungen zu iden-
tifizieren, die politische Macht im Namen der Demokratie anstreben. Mit Butler ldsst
sich anmerken, dass Arendts Kriterium vielleicht zu starr und idealistisch ist. Manch-
mal ist es berechtigterweise gerade die Forderung nach einem lebbaren Leben, die im
Zentrum pluralen Handelns steht, und Versammlungen erfiillen manchmal gerade
dann ihre kritische Funktion, wenn sie die Situation bestimmter Bevolkerungsgrup-
pen, denen es verunmdglicht wird, ein lebbares Leben zu fiihren, thematisieren. Viel-
leicht lassen sich die Grundideen von Arendt und Butler in folgendem Kriterium zu-
sammenfiihren: Im Entstehen begriffene Versammlungen erfiillen dann ihre kritische
Funktion in zu affirmierender Weise, wenn sie performativ neue Gemeinschaften
schaffen, welche die bestehende Ordnung des 6ffentlichen Raums infrage stellen, und
dies nicht blofl im Dienst von Partikularinteressen tun, sondern im Namen von Frei-
heit und Gleichheit.

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 267

LITERATUR

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer: Die souverdine Macht und das nackte Leben.
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Arendt, Hannah (1955): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Miinchen/Zii-
rich: Piper 2008.

Arendt, Hannah (1960): Vita Activa oder Vom titigen Leben. Miinchen/Ziirich: Piper
2009.

Arendt, Hannah (1963): Uber die Revolution. Miinchen: Piper 1974.

Blume, Georg/Brost, Marc/Hildebrandt, Tina/Hock, Alexej/Klormann, Sybille/Kdckritz,
Angela/Krupa, Matthias/Lau, Mariam/Randow, Gero von/Theile, Merlind/Thumann,
Michael/Wefing, Heinrich (2016): »Grenzoffhung fiir Fliichtlinge: Was geschah wirk-
lich?«, in: DIE ZEIT, 18. August 2016, http://www.zeit.de/2016/35/grenzoeffnung-
fluechtlinge-september-2015-wochenende-angela-merkel-ungarn-oesterreich/komplett
ansicht (Zugriff 8.8.2016).

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehdrigkeit.
Ziirich/Berlin: diaphanes.

Freud, Sigmund (1921): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Leipzig/Wien/Ziirich:
Internationaler Psychoanalytischer Verlag.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt/M.:
Campus.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2004): Multitude. Krieg und Demokratie im Empire.
Frankfurt/M.: Campus.

Heath, Joseph (2015): »Methodological Individualism, in: Stanford Encyclopedia
of Philosophy, http://plato.stanford.edu/archives/spr2015/entries/methodological
-individualism/ (Zugriff am 22.9.2016).

Latour, Bruno (2010): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung
in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie des Foules. Alcan.

Muhr, Rudolf (2015): »Ergebnisse der Wahl des Osterreichischen Worts des Jahres
2015«, http://www.oedeutsch.at/ OEWORT/2015/01 Begr15/Pressemitteilung-
Oewort-Wahl%202015.pdf (Zugriff 22.9.2016).

Sartre, Jean-Paul (1960): Kritik der dialektischen Vernunft. Reinbek: Rowohlt 1967.

Thonhauser, Gerhard (2017): »From Collectives to Groups. Sartre and Stein on Joint
Action and Emotional Sharing« in: Luft, Sebastian/Hagengruber, Ruth (Hg.):
Women Phenomenologists on Social Ontology. Clam: Springer (i. Ersch.).

Weber, Max (1922): Wirtschaft und Gesellschaft. Tiibingen: Mohr.

- am 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 14.02.2026, 07:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

