
Teil A: Aporien der Sinnlichkeit: Taktilität und 
Leibtheorie

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

Auftakt

In einem Unterkapitel des zweiten Teils seiner Ideen zu einer reinen Phä­
nomenologie und Phänomenologischen Philosophie – kurz: Ideen II – führt Ed­
mund Husserl einen Versuch mit den eigenen Händen durch. Die kleine 
philosophische Szene, die unter dem Titel ›Doppelempfindung‹ berühmt 
geworden ist, scheint zunächst denkbar simpel. Husserl streicht mit einer 
Hand über die andere und beschreibt die entstehenden Empfindungen. 
Er bemerkt zwei Dinge: zum einen »Tasterscheinungen […] von einer 
weichen, so und so geformten, glatten Hand« (Hua IV, 144), d.h. die betas­
tete linke Hand, die als Tastobjekt der tastenden rechten Hand erscheint; 
zum anderen eine zweite Empfindung, denn »die linke Hand betastend 
finde ich auch in ihr Serien von Tastempfindungen vor, sie werden in ihr 
›lokalisiert‹, sind aber nicht Eigenschaften konstituierend« (Hua IV, 145).1 

Bei der Selbstbetastung fühlt man, zusätzlich zum Tasten der rechten 
Hand, das Betastetwerden in der linken Hand. Dieses Verhältnis ist prinzi­
piell austauschbar. Jedes Tasten kann als Betastetwerden aufgefasst werden 
und auch die betastete Hand tastet unweigerlich selbst. Der Tastvorgang 
macht sich also zweifach in jeder Hand bemerkbar: die rechte Hand fühlt, 
was sie betastet, und die linke Hand fühlt, dass sie betastet wird – und 
vice versa.2 Statt das Subjekt des Tastens und das betastete Objekt klar zu 
unterscheiden, eröffnet sich im Betasten der eigenen Hand das komplexe 
Empfindungsfeld eines »getastete[n] Tastende[n]« (Hua IV, 148).

2.

2.1

a)

1 Husserls Sperrungen werden hier zur besseren Lesbarkeit entfernt, wenn sie nicht – wie 
hier – zur Betonung einzelner Begriffe eingesetzt sind und damit semantische Funktion 
besitzen. In diesem Fall sind sie kursiv wiedergegeben.

2 Ob man bei der Selbstberührung tatsächlich aktives Tasten und passives Betastetwerden 
stets auseinanderhalten kann, oder ob die Doppelempfindung nicht vielmehr als eine 
einzige, ›amalgamierte‹ Tastempfindung erscheint, kann im Selbstversuch durchaus hin­
terfragt werden. »Entstehen zwei Empfindungen, wenn sich zwei Tastorgane berühren?«, 
fragte bereits Ernst Heinrich Weber in seiner 1846 zuerst veröffentlichten, einflussrei-
chen psychophysischen Studie zum Tastsinn (Ernst Heinrich Weber, Tastsinn und Ge­
meingefühl, Leipzig 1910, S. 110). Je nach berührendem bzw. berührtem Organ, so 
Webers Ergebenis, treten unterschiedlich differenzierbare Empfindungen bzw. Empfin-
dungskomplexe auf.

43

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die mehrfache Spiegelung oder Doppelung der Tastempfindung in 
der Selbstberührung hat eine konstituierende Funktion. Der Körper des 
tastenden Subjekts wird als ein buchstäblich ›herausragender‹ Gegenstand 
erkenntlich und lässt eine theoretische Figur entstehen, die in der Phäno­
menologie fortan ›Leib‹ heißen wird. Dieser Leib ist nicht einfach mehr 
Ding unter anderen Dingen in der Welt, sondern durch einen »affektiven 
Selbstbezug«3 buchstäblich herausgehoben: Die »spezifische[n] Leibesvor­
kommnisse der Art, die wir Empfindnisse nennen […], fehlen den ›bloß‹ 
materiellen Dingen« (Hua IV, 146). Sie eröffnen den Weg in ein Wahr­
nehmungsfeld, das dem Transzendentalphilosophen Husserl eine letztlich 
nie ausformulierte Theorie der Sinnlichkeit mindestens aufdrängt. Mau­
rice Merleau-Ponty wird später von einer »réhabilitation ontologique du 
sensible«4 sprechen, deren erhebliche theoretische Konsequenzen schon 
an der Vielzahl produktiver Bezugnahmen auf das Tastexperiment abzule­
sen sind.5 Gleichermaßen ließe sich die Doppelempfindung aber auch als 
ein theoretischer Konfliktherd phänomenologischen Denkens beschrei­

3 Bernhard Waldenfels, »Bewährungsproben der Phänomenologie«, in: Philosophische 
Rundschau 57 (2010), S. 154–178, hier: S. 163. Waldenfels’ Artikel unternimmt einen 
weitreichenden Überblick über das, was phänomenologisch »heute zu erwarten« sei 
(ebd., S. 155) und schneidet unter den Titeln »Mediale Zwischeninstanzen«, »Leibkörper 
und Hirnforschung« sowie »Normalität im Widerstreit« (ebd., S. 154) Themengebiete an, 
die für die folgende Lektüre ebenfalls zentral sein werden.

4 Maurice Merleau-Ponty, »Le Philosophe et son ombre«, in: Signes, Paris 1960, S. 201–228, 
hier: S. 210. In der deutschen Übersetzung wird das französische sensible etwas zu spezi­
fisch als »Sinnesempfindung« übersetzt: Maurice Merleau-Ponty, »Der Philosoph und 
sein Schatten«, in: Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, S. 45–67, hier: S. 52.

5 Die Doppelempfindung wurde besonders in der französischen Philosophie rezipiert, wo 
nicht nur Phänomenologen wie Maurice Merleau-Ponty, Jean-Luc Nancy und Michel 
Henry, sondern auch Jacques Derrida oder Gilles Deleuze auf die Doppelempfindung Be­
zug genommen haben. Vgl. die Spurenverfolgung bei Thomas Bedorf, »Der Hände­
druck. Kurze Geschichte eines phänomenologischen Leitbeispiels. Teil 1: Husserl, 
Sartre«, in: Jessica Güsken und Peter Risthaus (Hg.), z.B. Zeitschrift zum Beispiel. Themen­
heft: Handgreifliche Beispiele, Erste Lieferung 2 (2019), S. 99–112; sowie Thomas Bedorf, 
»Der Händedruck. Kurze Geschichte eines phänomenologischen Leitbeispiels. Teil 2: 
Merleau-Ponty, Levinas, Henry, Derrida«, in: Jessica Güsken und Peter Risthaus (Hg.), 
z.B. Zeitschrift zum Beispiel. Themenheft: Handgreifliche Beispiele, Zweite Lieferung 3 (2019), 
S. 31–54. Im deutschen Sprachraum hat sich vor allem Bernhard Waldenfels als Teil sei­
ner »Phänomenologie der Responsivität« mit der Doppelempfindung beschäftigt, vgl. 
Bernhard Waldenfels, Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phänomenologie des Leibes, 
Frankfurt a.M. 2000, S. 35–44. Vgl. auch einige kürzere Texte Hans Blumenbergs: »Tast­
sinn und Wirklichkeitsbewußtsein«, in: Zu den Sachen und zurück, hg. von Manfred Som­
mer, Frankfurt a.M. 2002, S. 231–236, sowie »Selbstberührung«, in: Phänomenologische 
Schriften 1981–1988, hg. von Nicola Zambon, Berlin 2018, S. 478–482.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

44

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ben. Husserls Theorie des Leibes und ihr Ideal tastender Unmittelbarkeit 
stehen quer zum bewusstseinsphilosophischen Interesse der Phänomeno­
logie und lassen sich nur schwerlich dem transzendentalphilosophischen 
Theoriegebäude subsumieren. Ein solcher ›problemorientierter‹ Zugang 
zur Doppelempfindung kann sich auf Lektüren Käte Meyer-Drawes und 
Jacques Derridas berufen,6 die gezeigt haben, dass Leiblichkeit, als »Provo­
kation der Architektur des Erkennens«7 sowie als Figur eines anthropolo­
gischen Restbestands, eine dezidiert widerspenstige Theoriefigur darstellt. 
Husserl hat stets suggeriert, dass sich alle Probleme bei gründlicher Prü­
fung und methodisch sicherem Vorgehen letztlich der transzendentalen 
Phänomenologie fügen lassen. Bei genauer Betrachtung wird das schnell 
fraglich. Umgekehrt ließe sich auf Husserls Leibtheorie übertragen, was 
Michel Foucault an Nietzsche beschrieben hat: der Leib als ein »Ort der 
Zersetzung des Ich«, der als »Fläche, auf dem die Ereignisse sich einprä­
gen« eine genealogische Perspektive einfordert, welche die »Verbindung 
zwischen Leib und Geschichte«8 zutage treten lässt. Auch für Husserl gilt, 
dass die Doppelempfindung, je mehr sich in ihr ein Konflikt zwischen 
den leibtheoretischen und den bewusstseinsphilosophischen Tendenzen 
der Phänomenologie niederschlägt, desto stärker als Teil zeitgenössischer 
Neuverhandlungen des Tastsinns aufzufassen ist. Zwischen Diskursen 
körperlicher Wahrnehmung, medialer Vermittlung und technischer Ver­
längerbarkeit eingelagert, trägt die Doppelempfindung die Spuren theo­
retischer Aushandlungsprozesse in sich, die nicht nur Husserls Denken 
systematisch durchziehen, sondern grundsätzlich die Diskussionen der 
Zeit über Wahrnehmung, Körper und Weltverhältnisse auszeichnen (Kap. 
2.3).

Einer solchen Historisierung wie Problematisierung des Husserl’schen 
Tastversuchs geht es also weniger darum, dessen innere Kohärenz zu be­
mängeln, als darum, im reibungsvollen Ineinanderspiel philosophischer 
Prämissen, sprachlicher Formen und historischer Resonanzen Husserls 
tastende Hände als Seismografen einer neu zu verhandelnden leiblichen 

6 Käte Meyer-Drawe, »Der Leib – ›ein unvollkommen konstituiertes Ding‹«, in: Christoph 
Jamme und Otto Pöggeler (Hg.), Phänomenologie im Widerstreit. Zum 50. Todestag Ed­
mund Husserls, Frankfurt a.M. 1989, S. 291–306; Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nan­
cy, Berlin 2007, S. 207–234.

7 Käte Meyer-Drawe, »Der Leib – ›ein unvollkommen konstituiertes Ding‹«, S. 297.
8 Michel Foucault, »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, in: Schriften in vier Bänden. 

Dits et Ecrits, Bd. II: 1970–1975, hg. von Daniel Defert und François Ewald, Frankfurt 
a.M. 2002, S. 166–191, hier: S. 174.

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

45

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sinnlichkeit zu beschreiben. Dabei lassen sich einleitend drei Konfliktli-
nien nennen, die für Husserls Tastversuch charakteristisch sind und die 
den folgenden Lektüreversuch anleiten. Erstens beginnt die Doppelemp­
findung als Versuch eines Rückzugs des Leibs auf sich selbst, entdeckt 
dabei jedoch eine Form körperlicher Offenheit, die als unhintergehbarer 
leiblicher Weltbezug das Bewusstseinsprimat der Phänomenologie gefähr­
det. Der Leib erweist sich im Tastexperiment als ein Empfindungsfeld 
affektiver Potenzialität, das sowohl Husserls methodischen Solipsismus 
als auch seine transzendentalen Absichten durchkreuzt. Die Doppelfin-
dung lässt sich, zweitens, als Versuch einer Maximierung von Immanenz 
beschreiben, entkommt aber nie der Notwendigkeit taktiler Vermittlung.9 

Zwar stellt die Selbstberührung den aktiven Versuch dar, die sinnlichen 
Dispositionen des leiblichen Subjekts aus sich selbst heraus, »autoaffek-
tiv«10 zu entwickeln, diese Hinwendung zur Unmittelbarkeit verbleibt 
jedoch – wie es der Begriff des ›Un-Mittelbaren‹ suggeriert – die versuchte 
Negation einer immer vorausgesetzten Vermittlung.11 Sie stößt auf ein 

9 Philosophische Kritik an der Emphase erkenntnistheoretischer Unmittelbarkeit der 
Phänomenologie hat bereits in aller Deutlichkeit Adorno geäußert: Theodor W. Ador­
no, Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien über Husserl und die phänomenologischen 
Antinomien, in: Gesammelte Schriften, Bd. 5: Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Drei Stu­
dien zu Hegel, hg. von Rolf Tiedemann Frankfurt a.M. 1990. Zur Kritik der metaphysi­
schen Voraussetzungen der Überhöhung von Selbstpräsenz und lebendiger Gegenwart 
vgl. Jacques Derrida, Die Stimme und das Phänomen, Frankfurt a.M. 2015, hier: S. 11–17 
und S. 74. Die phänomenologischen Konsequenzen untersucht: Bernhard Waldenfels, 
Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie, Psychoanalyse, Phänomenotechnik, Frankfurt 
a.M. 2002. Vgl. auch: Emmanuel Alloa und Natalie Depraz, »Edmund Husserl – ›Ein 
merkwürdig unvollkommen konstituiertes Ding‹«, in: Emmanuel Alloa u.a. (Hg.), Leib­
lichkeit. Geschichte und Aktualität eines Konzepts, Tübingen 2019, S. 7–22.

10 Vgl. zum Begriff der Autoaffektion bei Husserl als Ideal einer sich selbst hörenden Stim­
me: Jacques Derrida, Die Stimme und das Phänomen, S. 102–107. In Derridas Grammato­
logie ist die Autoaffektion Beispiel und Symptom der logozentristischenTradition: »Der 
Logos aber kann unendlich und sich selbst gegenwärtig nur sein, kann als Selbstaffektion 
sich nur ereignen durch die Stimme: als Ordnung des Bezeichnens, durch die das Subjekt 
in sich heraustritt, in der es den Signifikanten, den es selbst äußert und von dem es 
gleichzeitig gezeichnet affiziert wird, nicht aus sich heraus setzt. Derart ist zumindest 
die Erfahrung – oder das Bewußtsein – der Stimme: Sich-im-Reden-Vernehmen.« 
(Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt a.M. 1974, S. 175) Der späte Derrida hat sich 
intensiver mit dem Tastsinn beschäftigt; bzgl. der Doppelempfindung spricht er von 
einer »Auto-Hetero-Affektion« (Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nancy, S. 232).

11 Zur ›Un-Mittelbarkeit‹ als »Aufhebung einer -mittelbarkeit« als Charakteristikum der 
»Wahrnehmungstechniken« der Zwischenkriegszeit vgl. Tobias Wilke, Medien der Un­
mittelbarkeit. Dingkonzepte und Wahrnehmungstechniken, 1918–1939, München und Pa­
derborn 2010, hier vor allem: S. 20ff.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

46

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


›ursprüngliches Supplement‹ im Moment der Maximierung von Selbst­
präsenz.12 Man kann regelrecht von einem leiblichen Schisma sprechen, 
nach dem die gleichzeitig wahrgenommene und wahrnehmende Hand 
zwischen äußerem Objekt und immanentem Subjekt des Empfindungs-
akts oszilliert. Mit der Unmöglichkeit leiblichen Selbstabschlusses wird 
eine Fremdheitserfahrung zur Möglichkeitsbedingung jedes körperlichen 
Selbstbezugs. Drittens muss der Versuchsaufbau als Erkundung eines Rau­
mes unmittelbarer Evidenz verstanden werden – für die der Tastsinn philo­
sophiegeschichtlicher Bürge ist13 –, deren praktische Durchführung aber 
immer wieder auf die Kontingenz körperlicher Gegebenheiten verweist. Im 
Zentrum dieses Problems steht Husserls Wahl der Hand als exemplarisches 
Tastorgan. Sie ist sowohl ein prinzipiell austauschbares Durchführungs­
organ des Versuchs wie sie gleichzeitig als sein herausragendes Paradig­
ma fungiert. Dies verweist auf einige still vorausgesetzte Vorannahmen, 
welche die Doppelempfindung durchziehen und sie als theoretischen Ver­
such motivieren, insbesondere eine latente anthropologische Spannung, 
die sich etwa zu erkennen gibt, wenn Husserl von einem Leib spricht, 
»in dem ich unmittelbar schalte und walte« (Hua I, 128), oder ihn als 
»Willensorgan« (Hua IV, 151) und als Organ des »fiat« (Hua IV, 257) cha­
rakterisiert. Husserls Leibtheorie rekurriert mit solchen Beschreibungen 
stets auf die Vorstellung eines aktiven und steuerbaren Menschenkörpers, 
die sein Tastversuch – entgegen der phänomenologischen Pflicht zur vor­
aussetzungslosen Beschreibung – nicht loswird. Ein anthropologischer 
Subtext organisiert und destabilisiert das Vorgehen Husserls gleicherma­
ßen (Kap. 2.4).

Bei der Doppelempfindung treten Hand und Leib also in ein genetisches 
Verhältnis zueinander: Die Berührung der eigenen Hände bringt einen 
Leib hervor. Geht es im Folgenden um eine solche Genese des Leibs, 
meint das ausdrücklich nicht eine Genealogie des Leibs. Leiblichkeit als 
theoretische Figur ist sicherlich älter als der Versuch Husserls14 und wird 

12 Vgl. Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nancy, S. 231. Von ›originären Suppelementen‹ 
in phänomenologischen Leibtheorien spricht auch Bernhard Waldenfels, »Bewährungs­
proben der Phänomenologie«, S. 162.

13 Vgl. dazu auch als eine Vorgeschichte von Husserls Tastversuch: Natalie Binczek, Kon­
takt. Der Tastsinn in Texten der Aufklärung, Tübingen 2007.

14 Vgl. Stephan Grätzel, Die philosophische Entdeckung des Leibes, Stuttgart 1989, zeichnet 
die philosophiegeschichtliche Entwicklung von Leibkonzepten von Descartes bis Nietz­
sche nach; Georg Braungart, Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der Moderne, Tübingen 
1995, geht in seiner literaturgeschichtlichen Studie vor allem von Herder aus; die 

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

47

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


etwa schon bei Friedrich Nietzsche als Gegengewicht zum tradierten phi­
losophischen Fokus auf den Geist aufgewertet: »Der schaffende Leib schuf 
sich den Geist als eine Hand [!] seines Willens«, lehrt sein Zarathustra.15 

Umso mehr gerät in einer auf Husserl fokussierenden Lektüre in den 
Blick, wie sich erst in der In-Szene-Setzung des Tastversuchs ein solches 
theoretisches Objekt konstituiert. Auf diese buchstäblich poietische Kraft 
der Doppelempfindung – im Sinne des Herstellens wie im Sinne seiner 
darstellerischen Verfahren – ist besonderen Wert zu legen, insofern diese 
doppeldeutige ›po(i)etologische‹ Frage vom Projekt der Phänomenologie 
nicht zu trennen ist. Wenn Husserls Tastversuch, wie alle Gegenstände 
einer stets deskriptiv vorgehenden Phänomenologie, im Selbstversuch er­
schrieben werden muss, dann bezeichnet ›Doppelempfindung‹ fortan ein 
Dreifaches: ein leibliches Empfindungsphänomen, eine theoretische Ope­
ration und deren sprachliche Darstellung. Statt einer Beschreibung von 
Husserls Leibphilosophie soll es im Folgenden um diese mehrdeutige 
›Hervorbringung‹ des Leibs und die nicht zufällige Rolle der Hand dabei 
gehen.

Das Erscheinen des Leibs

Vom Leib als einem Objekt zu sprechen, das sich in der Selbstbetastung 
konstituiert, greift bereits auf phänomenologisches Vokabular zurück, das 
erklärt werden muss. Der Begriff der ›Konstitution‹ ist grundlegend für 
die Phänomenologie und bildet zunächst das notwendige Korrelat des 
phänomenologischen Basaltheorems der ›Intentionalität‹, d.h der Tatsa­
che, dass das Bewusstsein als ein (beispielsweise auf Gegenstände) gerich­
tetes verstanden werden muss. Bewusstsein ist immer Bewusstsein von 
etwas, das innerhalb des Erfahrungsstroms als Seiendes nicht nur für, 
sondern auch durch ein Bewusstsein konstituiert wird.16 Dabei geht es 

b)

Beiträge des Sammelbandes Matthias Koßler und Michael Jeske (Hg.), Philosophie des 
Leibes. Die Anfänge bei Schopenhauer und Feuerbach, Würzburg 2012, konzentrieren sich 
in unterschiedlichen Ansätzen auf die im Titel genannten Philosophen.

15 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen (=Kritische Stu­
dienausgabe, Bd. 4), hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München 1988, 
S. 40.

16 Vgl. zu den mit der ›Konstitution‹ einhergehenden Fragestellungen der Phänomenolo­
gie: Dan Zahavi, »Réduction et constitution dans la phénoménologie du dernier Hus­
serl«, in: Philosophiques 20(2) (1993), S. 363–381, hier: S. 363; sowie Sebastian Luft, »Von 
der mannigfaltigen Bedeutung der Reduktion nach Husserl: Reflexionen zur Grundbe­

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

48

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht um ›Dinge an sich‹ jenseits von Bewusstseinsakten – Husserl hält die 
Vorstellung, die Wahrnehmung käme »an das Ding selbst nicht heran«, 
für einen »prinzipielle[n] Irrtum« (Hua III/1, 89). Seine Phänomenologie 
fängt das Verhältnis von intentionalem und realem Gegenstand stattdes­
sen durch ein »vielfältiges System von kontinuierlichen Erscheinungs- 
und Abschattungsmannigfaltigkeiten« (Hua III/1, 85) ein. Auch das phä­
nomenologische Mantra ›Zu den Sachen selbst‹ meint daher immer nur 
diejenigen ›Sachen‹, die durch ein Bewusstsein konstituiert sind.17

In den Ideen II setzen die Konstitutionsleistungen seiner Leibtheorie die 
transzendentale Reduktion voraus, die Husserl im ersten Teil seiner Ideen 
entwickelt hat. Mithilfe der Epoché (ἐποχή), d.h. der ›Einklammerung‹ des 
naiven Lebensvollzug und der Ausschaltung der »natürlichen Einstellung« 
(Hua III/1, 56ff.), zielt Husserl dabei auf eine Reduktion im Wortsinn: ein 
Zurückführen (re-ducere) des Erscheinenden auf Akte des Bewusstseins.18 

Die Epoché erhebt den phänomenologischen Blick zur ›Wesensschau‹ und 
die Phänomenologie zu einer prima philosophia, die fortan mit dem An­
spruch auftritt, Möglichkeit und Bedingung von Erkenntnis überhaupt zu 
beschreiben. Wenn die sogenannte »natürliche Welt« durch die Epoché 
ihre Seinsgeltung verliert – »Alles und jedes, was sie [die natürliche Ein­
stellung, A.H.] in ontischer Hinsicht umspannt, setzen wir in Klammern« 
(Hua III/1, 65) –, dann geht es Husserl jedenfalls nicht um einen metho­

deutung des zentralen Begriffs der transzendentalen Phänomenologie«, in: Phänomeno­
logische Forschungen (2012), S. 5–29. Einen phänomenologiegeschichtlichen Überblick 
unternimmt Robert Sokolowski, The Formation of Husserl’s Concept of Constitution, Den 
Haag 1970.

17 Dieses phänomenologische ›Motto‹ wurde zuerst in den Logischen Untersuchungen in 
Abgrenzung zum logischen Positivismus formuliert: »Wir wollen uns schlechterdings 
nicht mit ›bloßen Worten‹, das ist mit einem bloß symbolischen Wortverständnis, 
zufrieden geben, wie wir es zunächst in unseren Reflexionen über den Sinn der in 
der reinen Logik aufgestellten Gesetze über ›Begriffe‹, ›Urteile‹ ›Wahrheiten‹ usw. mit 
ihren mannigfachen Besonderungen haben. Bedeutungen, die nur von entfernten, ver­
schwommenen, uneigentlichen Anschauungen – wenn überhaupt von irgendwelchen 
– belebt sind, können uns nicht genug tun. Wir wollen auf die ›Sachen selbst‹ zurückge­
hen.« (Hua XIX/1, 10; vgl. auch Hua III/1, 42)

18 Ob Epoché und »transzendentale Reduktion« zwei verschiedene Schritte oder ein und 
dasselbe sind, ist dabei nicht ganz klar (vgl. »Epoché«, in: Wörterbuch der phänomenologi­
schen Begriffe, hg. von Helmuth Vetter, Hamburg 2004, S. 145–151, hier vor allem 
S. 145). Eine klare Unterscheidung trifft auch Alexander Schnell, der die Verwischung 
der beiden Termini als Inkonsequenz Husserls kritisiert, vgl. Alexander Schnell, Was ist 
Phänomenologie, Frankfurt 2019, S. 51ff. Wenn Husserl diese beiden Schritte terminolo­
gisch nicht scharf trennt, dann wohl deshalb, weil sie zusammengehören: Ohne trans­
zendentale Reduktion hätte die Einstellung der Epoché keinen Zweck.

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

49

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dischen Zweifel cartesianischer Prägung,19 sondern um eine »Urteilsent­
haltung«, ein »Absehen«, darum »keinen Gebrauch« zu machen (Hua 
III/1, 63ff.), um eine »absolute Korrelation von Seiendem jeder Art und 
jeden Sinnes einerseits und absoluter Subjektivität andererseits« (Hua VI, 
154) zu hinterlassen. Als »phänomenologische[s] Residuum« (Hua III/1, 
68) eröffnet sich im transzendentalen Bewusstsein ein Raum absoluter 
Selbstgegenwart.20 Die Schwierigkeiten der Epoché als der zentralsten aller 
phänomenologischen Techniken hat Husserl zwar stets betont, aber ihre 
faktische Durchführbarkeit nie hinterfragt, sondern stets vorausgesetzt.21 

Übung brauche es zwar, aber »bei furchtloser Konsequenz (die nicht je­
dermanns Sache ist)« (Hua V, 149) verspricht die Epoché immerhin die 
Wirkung einer »religiösen Umkehrung«. (Hua VI, 140)

Durch die Epoché radikalisiert sich die Herausforderung phänomeno­
logischer Konstitution: »Die Welt im Ganzen der Reduktion zu unter­
werfen«, hat nach Sebastian Luft zur Voraussetzung, ebenjene Welt »im 
Ganzen als konstituierte zu begreifen«.22 Eugen Fink bezeichnet Husserls 
transzendentales Projekt daher als »wesenhaft ›konstitutive Phänomenolo­
gie‹«: »Das wahre Thema der Phänomenologie ist weder die Welt einer­

19 Husserl zweifelt nicht, sondern enthält sich des Urteils; er braucht daher auch keinen 
genius malignus. Das zu berücksichtigen ist auch wichtig, um sich Husserls Descartes-
Lektüren, in denen er von einer »Cartesianischen Epoché« spricht, mit einer gewissen 
Vorsicht zu nähern. Diese Bezeichnung läuft Gefahr, Unterschiede mehr zu verwischen 
als Ähnlichkeiten zu erhellen (vgl. etwa Hua VI, 76–80). Vgl. dazu Elisabeth Strökers 
Einleitung zu Husserls Cartesianischen Meditationen: Hua I, XI–XX, hier: S. XIIIf.

20 Vgl. Jacques Derrida, Die Stimme und das Phänomen, S. 74f. Aus innerphänomenologi­
scher Perspektive hat Søren Overgaard die Epoché als Zitationstechnik beschrieben und 
damit den vermeintlichen ›Purifikationsgestus‹ phänomenologischer Einklammerung 
bestritten: Søren Overgaard, »How to do things with brackets: the epoché explained«, 
in: Continental Philosophy Review 48 (2015), S. 179–195. Adorno spricht in ähnlicher 
Weise, allerdings in kritischer Absicht, von der Epoché als einer »Welt in Anführungszei­
chen«, die nichts ist als eine »Tautologie der existierenden« (Theodor W. Adorno, Zur 
Metakritik der Erkenntnistheorie, S. 200).

21 Die transzendentale Wende, welche die Phänomenologie mit den Ideen I nimmt, war 
unter Husserls Schülern nicht unumstritten (vgl. Herbert Spiegelberg, The Phenomenolo­
gical Movement. A Historical Introduction, Den Haag u.a. 1982, S. 107 und 168). Entspre­
chend hat sich aber auch Husserl immer wieder von vermeintlich Abtrünnigen 
abgesetzt: vgl. dazu Edmund Husserl, Brief an Karl Löwith, 22. Februar 1937, in: Brief­
wechsel, Bd. IV: Die Freiburger Schüler, Dordrecht 1994. S. 397, der vor allem Heidegger 
und Scheler (deren Status als ›Schüler der Phänomenologie‹ Husserl chronisch über­
schätzt hat) als »Frühvollendete« abtut. Vgl. dazu die Ausführungen in Kap. 2.4 zum 
Verhältnis von Phänomenologie und Anthropologie.

22 Sebastian Luft, »Von der mannigfaltigen Bedeutung der Reduktion nach Husserl«, 
S. 21.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

50

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seits, noch eine ihr gegenüberzustellende transzendentale Subjektivität 
andererseits, sondern das Werden der Welt in der Konstitution der transzen­
dentalen Subjektivität.«23 Nach der Durchstreichung aller Seinssetzungen 
wird das Ziel einer »objektive[n] Einheit der Gegenständlichkeit«, die 
sich »einstimmig ›bekunden‹, ›ausweisen‹, und ›vernünftig‹ bestimmen 
lassen kann« (Hua III/1, 196) damit in spezifischer Weise erklärungsbe­
dürftig. ›Konstitution‹ bezeichnet notwendigerweise eine Rekonstitution 
von etwas, das durch die Reduktion preisgegeben wurde.24 Das betrifft 
nicht zuletzt das phänomenologische Subjekt selbst, das sich korrelativ 
zum Konstitutionsgeschehen mitkonstituieren muss.25 Husserl reflektiert 
in der Krisis die radikalen Konsequenzen dieses Schritts, wenn er schreibt, 
die Phänomenologie müsse »zunächst bodenlos anfangen«, um sich »aus 
eigener Kraft selbst einen Boden zu schaffen«. (Hua VI, 185)26

An diese Herausforderung der phänomenologischen Bodenlosigkeit 
müssen die Ideen II anknüpfen, wenn sie Phänomenologische Untersuchun­
gen zur Konstitution (so der Untertitel) vorzunehmen versuchen. Im ersten 
Teil der Ideen hat Husserl dies als »funktionelles Problem« (vgl. Hua III/1, 
196) beschrieben und durch die Unterscheidung von Noesis und Noema in 
einen ›Bauplan‹ des intentionalen Bewusstseins überführt. Die Ideen II be­
fassen sich dahingegen stärker mit der Natur des zu Konstituierenden und 
versuchen, in drei Abschnitten die Konstitution der »materiellen Welt«, 

23 Eugen Fink, »Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwärti­
gen Kritik«, in: Studien zur Phänomenologie 1930–1939, Den Haag 1966, S. 79–156, hier: 
S. 139.

24 Emmanuel Levinas etwa spricht wie selbstverständlich von der »Rekonstitution des kon­
kreten Seins des Gegenstands« (Emmanuel Levinas, »Überlegungen zur phänomenolo­
gischen Technik«, in: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und 
Sozialphilosophie, Freiburg und München 1999, S. 81–102, hier: S. 89, Hervorhebung 
A.H.).

25 Vgl. Dan Zahavi, »Réduction et constitution dans la phénoménologie du dernier Hus­
serl«, S. 377: »L’activité constituante est caractérisée par une sorte de réciprocité dans la 
mesure où l’agent constituant est lui-même constitué par le processus de constitution.«

26 Husserl bezeichnet daher wiederholt die Arbeit am ›Selbstverständlichen‹ als »das größ­
te aller Rätsel« (Hua VI, 184) und damit als zentrale Herausforderung seiner Philoso­
phie. Hans Blumenberg bringt das auf den Punkt: »Selbstverständlichkeit ist […] 
einerseits die Signatur aller phänomenologischen Gegenstände, andererseits die Aus­
zeichnung eines von ihr entdeckten und daher ihr schlechthin adäquaten besonderen 
Gegenstandsfeldes.« (Hans Blumenberg, Theorie der Lebenswelt, hg. von Manfred Som­
mer, Frankfurt a.M. 2010, S. 106.) Zur Selbstverständlichkeit des Handgebrauchs bei 
Heidegger vgl. Kap. 5.1.

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

51

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der »animalischen Natur« und der »geistigen Welt« nachzuvollziehen.27 

Diese Verschiebung von der Architektonik der Konstitutionsleistung zur 
Stufenlogik der Konstitutionsgegenstände bedeutet auch eine folgenreiche 
Verschiebung hin zu einem stärker wahrnehmungsbasierten Zugang. 
Husserl begibt sich in einen Raum, den man seit Kants transzendentaler 
Ästhetik schlicht ›Sinnlichkeit‹ nennt – »[d]ie Fähigkeit (Receptivität), 
Vorstellungen durch die Art, wie wir von Gegenständen afficirt werden, 
zu bekommen«28 –, auch wenn Husserl den Begriff teilweise ablehnt.29 

Stehen mit der Hinwendung zur Sinnlichkeit spezifische sinnliche Fakul­
täten zur Disposition, ist es kein Zufall, dass sich Husserl hier zum ersten 
Mal dem Leib zuwendet. Schon früh in den Ideen II muss Husserl einge­
stehen, dass die »Selbstvergessenheit« des phänomenologischen Subjekts, 
wie sie die Epoché ja noch eingeübt hatte, in diesem Kontext »nicht wohl 
angebracht« scheint (Hua IV, 55): »Es stellt sich heraus, daß die Beschaf­
fenheit der materiellen Dinge als Aistheta, so wie sie anschaulich vor mir 
stehen, abhängig sind von meiner, des erfahrenden Subjekts, Beschaffen-
heit, bezogen auf meinen Leib und meine ›normale Sinnlichkeit‹.« (Hua 
IV, 56)30 Husserl wird dem Leib schon an dieser frühen Stelle drei funda­
mentale Funktionen zuweisen. Der Leib ist erstens »Wahrnehmungsorgan, 
er ist bei aller Wahrnehmung notwendig dabei« (Hua IV, 56); zweitens 
ist er »Träger der Orientierungspunkte Null«, also Definiens des »Hier 
und Jetzt« (Hua IV, 56), auf das Phänomene bezogen sind; drittens ist 
er, aufgrund der in ihm ablaufenden »kinästhetischen Empfindungen«, 
konstitutiv »für den Aufbau der räumlichen Welt« (Hua IV, 57). Wenn 
sich eine materielle Welt für und durch ein Bewusstsein konstituieren 
lassen soll, dann funktioniert das nur über einen empfindenden und 
wahrnehmenden Leib.

27 Nach diesen Begriffen sind die einzelnen Abschnitte der Ideen II gegliedert (vgl. Hua 
IV, V–XI). »Animalisch« bedeutet hier nicht ›tierisch‹, sondern ›seelisch‹ und umfasst, 
dem Anspruch nach, gleichermaßen die Konstitution von Menschen und Tieren. Auf 
die Problematik dieses Begriffs wird noch einzugehen sein.

28 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft. 2. Aufl. 1787 (=Gesammelte Schriften, Akade­
mieausgabe, Bd. III), Berlin 1911, S. 49.

29 Der Begriff ›Sinnlichkeit‹ läuft laut Husserl Gefahr, bloße »sinnliche Data« und »die 
sinnlichen Gefühle und Triebe« zu vermengen – erstere wären Teil der sensuellen 
hylé, letztere der intentionalen morphé (Hua III/1, 193). Zumindest für die Kantische 
Bestimmung von Sinnlichkeit trifft das nicht zu.

30 Erwähnung findet der Leib auch schon im ersten Band der Ideen, allerdings nicht unter 
dem Gesichtspunkt seiner Konstitution (vgl. Hua III/1, 116f.).

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

52

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In der Forschung trifft man oft auf die Vorstellung, dieser Leib, als 
gelebter und erfahrener Eigenleib, sei in Kontrast zu einem materiell 
vorfindlichen Körper zu setzen. Diese sehr anschauliche und auch etymo­
logisch zu unterfütternde31 Gegenüberstellung von Leib und Körper – 
oft als Komposita »Körperhaben« und »Leibsein« zusätzlich akzentuiert32 

– hat zwar eine breite Rezeption erfahren,33 ist aber für Husserl nicht 
einfach zu übernehmen. ›Körper‹ wird von Husserl ganz allgemein im 
Sinne physischer Körper verstanden und daher ist der Leib, insofern er 
auch materielles Ding in der Welt ist, auch ein Körper, wenn auch nicht 
›bloß‹ ein Körper: »Unter den eigentlichen Körpern dieser Natur finde 
ich […] meinen Leib, nämlich als den einzigen, der nicht bloßer Körper 
ist, sondern eben Leib.« (Hua I, 128) Maßgeblich für den Phänomenolo­
gen ist die Erscheinungsweise des Leibs und nach Husserl tritt er eben 

31 Vgl. zusammenfassend Matthias Koßler, »Leib und Körper. Zum Zusammenhang von 
Körperkult und Leibesverachtung«, in: Widerspruch 42 (2004), S. 80–88, hier: S. 80f.: 
»Das Wort ›Körper‹ wurde im 13. Jh. aus dem Lateinischen entlehnt und nahm nach 
und nach die Stelle des Wortes ›lich‹ ein, das mit der Weiterentwicklung zu ›Leiche‹ zu­
gleich eine Bedeutungsverengung erfuhr. Das Wort ›Leib‹ hingegen ist die alte und ur­
sprüngliche Form der Substantivierung von ›leben‹. Die Differenzierung zwischen 
›Leib‹ und ›Leben‹ (dem substantivierten Infnitiv, der im Mittelalter erstmals auftaucht) 
findet im Übergang zur Neuzeit statt, also parallel zur Entwicklung der Begriffe ›Kör­
per‹ und ›Leiche‹. Diese etymologische Betrachtung zeigt an, dass ›Körper‹ und ›Leib‹ 
insofern in einem Gegensatz zueinander stehen, als ›Leib‹ untrennbar mit Lebendigkeit 
verknüpft ist, während demgegenüber ›Körper‹ den Aspekt der Leblosigkeit betont.«

32 Dieses Begriffspaar wird dann wiederum etwas holzschnittartig Helmuth Plessners An­
thropologie zugeschrieben, der allerdings Körper und Leib terminologisch nicht derart 
konsequent trennt. Stattdessen formuliert Plessners »Prinzip der exzentrischen Positio­
nalität« weitaus differenziertere körperliche (Selbst‑)Bezüge, als das die einfache Tren­
nung von Körperhaben und Leibsein suggeriert: »Ihm [dem Menschen, A.H.] ist der 
Umschlag vom Sein innerhalb des eigenen Leibes zum Sein außerhalb des Leibes ein 
unaufhebbarer Doppelaspekt der Existenz, ein wirklicher Bruch seiner Natur. Er lebt 
diesseits und jenseits des Bruches, als Seele und als Körper und als die psychophysisch 
neutrale Einheit dieser Sphären. […] Positional liegt ein Dreifaches vor: das Lebendige 
ist Körper, im Körper (als Innenleben oder Seele) und außer dem Körper als Blick­
punkt, von dem aus es beides ist. Ein Individuum, welches positional derart dreifach 
charakterisiert ist, heißt Person.« (Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der 
Mensch. Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin und New York 1975, 
S. 292f.) Mit Husserls Leibtheorie darf das nicht vermengt werden: Husserl operiert un­
ter den Bedingungen einer bewusstseinszentrierten Transzendentalphilosophie; Pless­
ner hingegen schreibt über spezifisch menschliche Körperverhältnisse. Bezüglich der 
Trennung von Haben und Sein, meint Husserl im Übrigen, es könne »sehr wohl heißen 
ich bin nicht mein Leib, sondern ich habe meinen Leib« (Hua IV, 94).

33 Vgl. etwa Thomas Fuchs, »Wege aus dem Ego-Tunnel. Zur gegenwärtigen Bedeutung 
der Phänomenologie«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 63(5) 2015, S. 801–823.

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

53

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sowohl als materieller Körper als auch als empfindender Leib auf. Leib und 
Körper sind in der Empfindung aufeinander verwiesen und wenn Husserl 
nur den materiellen Teil bezeichnen will, spricht er entsprechend vom 
»Leibkörper« (vgl. Hua IV, 63, 121, 138, 144).

Diese Untrennbarkeit von materiellem und empfindendem Leib ver­
weist auf eine innere Spannung, die für die Doppelempfindung genauso 
entscheidend wie problematisch ist. Wenn ein materieller Leib bei jedem 
Bewusstseinsakt »mit dabei ist« (Hua IV, 144), wird fragwürdig, wie sich 
dieser unhintergehbare körperliche Weltbezug zur Ausklammerung aller 
Seinssetzungen der Epoché verhält. Auf der einen Seite war es das Resultat 
der transzendentalen Reduktion, die »natürliche Welt« in einen Zustand 
reiner Phänomenalität zu verwandeln, für die nur noch das konstituieren­
de Bewusstsein zuständig ist. Auf der anderen Seite zeigen die folgenden 
Untersuchungen zur Konstitution, dass die materiellen Gegebenheiten 
des Leibs mitformen, was sich überhaupt an Phänomenen zeigt. Der Leib 
scheint damit, mit Käthe Meyer-Drawe gesprochen, »auf beiden Seiten 
des Konstitutionsgeschehens«34 zu stehen, ist also gleichzeitig konstituie­
rendes Organ als auch konstituiertes Ding. Schon Adorno hatte – vor der 
Veröffentlichung der Ideen II – in der Phänomenologie den Konflikt er­
kannt, dass mit dem Leib »die Empfindung […] gar nicht isoliert werden 
kann von den Sinnesorganen«: »[D]as Constituens wäre so abhängig vom 
Constitutum wie dieses von jenem. An dieser Stelle muß Husserls Analyse 
verstummen, wenn sie nicht die gesamte ἐποχή durch einen in dieser 
gewonnenen Befund sprengen will.«35 Gleichzeitig wird erst an diesem 
Punkt, an dem Leiblichkeit als eine »Provokation der Architektur des 
Erkennens«36 erscheint, überhaupt die Notwendigkeit der Doppelempfin-
dung und ihres Vorgehens ersichtlich. Der Clou der Selbstberührung 
besteht darin, materielle und empfindende Schichten aufeinander abzu­
stimmen und gleichzeitig auftreten zu lassen. Indem im taktilen Selbst­
empfinden eine Art ›Leib-Effekt‹ eintritt, wird die Aufgabe der leiblichen 
Selbstbegründung in einer Szene autoaffektiver Berührungsempfindungen 
umgesetzt. An dieser Stelle wird der ›Ort des Leibes‹ in der Phänomenolo­
gie zum ›Ort der Hand‹.

34 Käte Meyer-Drawe, »Der Leib – ›ein unvollkommen konstituiertes Ding‹«, S. 294.
35 Theodor W. Adorno, Zur Metakritik der Erkenntnistheorie, S. 149f. Adorno entwickelt 

diese Beobachtungen anhand der Cartesianischen Meditationen.
36 Käte Meyer-Drawe, »Der Leib – ›ein unvollkommen konstituiertes Ding‹«, S. 297.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

54

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

Husserls Ernst des Anfangs

Man könnte damit sagen: Die Doppelempfindung stellt den Lösungs­
versuch Husserls für die Herausforderung der aporetischen Selbstbegrün­
dung phänomenologischer Sinnlichkeitskonzeptionen dar. Mit gewissem 
Recht kann man ihren Versuchsaufbau damit als eine für Husserl nicht 
untypische ›Technik des richtigen Anfangens‹ bezeichnen. Es lohnt sich, 
bei dieser Frage des Anfangens kurz zu verweilen. Nicht nur leitet sich 
der Begriff selbst von ›angreifen‹ und ›anfassen‹ her;37 vor allem handelt 
es sich beim Anfangen um einen neuralgischen Punkt des Verhältnisses 
von phänomenologischem Denken und seiner sprachlichen Wiedergabe. 
Man kann, wie das etwa Edward Said getan hat, von Husserl als dem 
großen ›Anfänger‹ der europäischen Philosophie sprechen,38 so wie auch 
Hans Blumenberg Husserls Phänomenologie als eine »Philosophie des 
unbefangenen Anfangens« charakterisiert hat.39 Die Aufgabe richtig, d.h. 
am Anfang anzufangen, hat Husserl wiederholt als die zentrale Herausfor­
derung seiner Philosophie betont: Fehlt »ein Empfinden für den Ernst 
des Anfangs«, so schreibt er, dann fehlt »das Erste und Wichtigste: der ur­
sprünglich selbsttätig erworbene und eigentümlich philosophische Boden 
und somit diejenige Bodenständigkeit oder Wurzelechtheit, die wirkliche 
Philosophie allein ermöglicht« (Hua V, 161). Der Phänomenologe übt 
sich in einer ›Kunst des Anfangens‹, in der immer wieder um die richtigen 
Anfänge gerungen und zu den Anfängen zurückgekehrt wird. Es entsteht 
das philosophische Ideal eines »rechten Anfängers«, der über die allerers­
ten Anfänge weder hinwegkommen kann noch möchte:

Hat er [Husserl spricht von sich als »dem Verfasser«, A.H.] das Ideal seines 
philosophischen Strebens praktisch auf das eines rechten Anfängers herabstim­

2.2

a)

37 ›Anfangen‹ leitet sich von ›anfahen‹ (angreifen, anfassen) her, desen Wortstamm ›fahen‹ 
durch ›fangen‹ ersetzt wurde und heute nur noch in der ›Fähigkeit‹ geläufig ist; vgl. 
nicht nur für diese Herleitung, sondern als eine grundlegende ästhetik- und medien­
theoretisch informierte Auseinandersetzung mit dem Themenfeld des Anfangs: Andrea 
Polaschegg, Der Anfang des Ganzen. Eine Medientheorie der Literatur als Verlaufskunst, 
Göttingen 2020, S. 84.

38 Edward Said spricht von ihm als »epitome of modern mind in search of absolute begin­
nings« (Edward Said, Beginnings. Intention & Method, London 1985, S. 48).

39 Hans Blumenberg, »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenolo­
gie«, in: Schriften zur Technik, Berlin 2015, hg. von Alexander Schmitz und Bernd Stieg­
ler, S. 163–202, hier: S. 171.

2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

55

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


men müssen, so ist er mindestens für sich selbst im Alter zur vollkommenen 
Gewißheit gekommen, sich einen wirklichen Anfänger nennen zu dürfen. Fast 
möchte er hoffen – wenn ihm Methusalems Alter beschieden wäre – doch noch 
zum Philosoph werden zu können. (Hua V, 161)

Das ist, 1930 verfasst – also bereits drei Jahrzehnte nach dem philosophi­
schen Durchbruch –, nicht Ausdruck falscher Bescheidenheit, sondern der 
methodische Imperativ einer ›radikalen‹ Philosophie im Sinne ebenjener 
»Wurzelechtheit«. Für Husserl, der sich in Zeiten von Philosophischer 
Anthropologie und Heidegger’scher Fundamentalontologie immer wieder 
von sogenannten »Frühvollendeten« distanzierte, ist die Bezeichnung ›An­
fänger‹ ein durch und durch positiv zu verstehender Anspruch – und 
das glatte Gegenteil eines Dilettanten. Gleichermaßen deutet sich an, 
dass, wenn Husserl das Anfängerstadium nie zu verlassen anstrebt, in 
dieser Gründungs- und Anfangsemphase auch das Risiko zirkulärer Selbst­
begründungen und autologischer Leerläufe liegt. In der buchstäblichen 
Bodenlosigkeit seines Philosophierens, in der es gilt, »sich aus eigener 
Kraft selbst einen Boden zu schaffen« (Hua VI, 185), arbeitet Husserl 
an dem, was Edward Said als die Aporien eines ›intransitiven Anfangs‹ 
beschrieben hat: ein Anfang, der »no object but its own constant clarifica-
tion«40 kennt und in einem »tautological circuit of beginnings about to 
begin«41 nie zum Schluss kommt.

Dieser »Ernst des Anfangs« nimmt bei Husserl verschiedene Formen 
an und durchquert diverse Aspekte seiner Philosophie. Er ist Ausdruck 
der »Prätention der phänomenologischen Erkenntnistheorie« (Hua VIII, 
327) im Sinne ihres transzendentalen Anspruchs als prima philosophia; er 
wird in den Vorlesungen über die Erste Philosophie auch praxeologisch 
qualifiziert und in die Idealbiografie einer »Lebensform des werdenden 
Philosophen« (Hua VIII, 7) überführt; zuletzt erwächst in der Krisis die 
historische Aufgabe einer »Rückfrage auf die Urstiftung der Ziele« (Hua 
VI, 72) zur philosophischen Selbstbesinnung der Philosophie. Entspre­
chend wird das Anfangen für Husserl auch zum poetologischen Prinzip. 
Philosophieren bedeutet für Husserl ein ständiges Neubeginnen, das sich 
in unzähligen Manuskriptseiten an Versuchen, Aufzeichnungen, Notizen 
niederschlägt, die als Neuanfänge einen Ethos des Immer-wieder-von-vorne-
Anfangens verkörpern. Laut Enzo Paci liegt hier das »primäre und fun­
damentale Charakteristikum« der Phänomenologie: »Husserl sempre di 

40 Edward W. Said, Beginnings, S. 72.
41 Ebd., S. 76f.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

56

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nuovo.«42 Nicht zufällig hat Husserl sein ganzes Leben lang vor allem 
Einführungen veröffentlicht.43

Zu diesem Fundierungsanspruch der Phänomenologie tritt die metho­
dische Entscheidung, die transzendentale Zielsetzung von »originären An­
schauungen« aus zu entwickeln. Das in den Ideen I formulierte »Prinzip 
aller Prinzipien« besagt, »daß jede originär gebende Anschauung eine 
Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daß alles, was sich uns in der ›Intuition‹ 
originär, (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach 
hinzunehmen sei« (Hua III/1, 51). Das gleich doppelt auftauchende »origi­
när« markiert einen Ursprung, der – als »Rechtsquelle« juridisch erhöht 
– lebensweltliche Anschauungen zum Wegweiser ins Transzendentale er­
klärt. Husserls Erkenntnislehre beruht darauf, dass in jeder noch so trivia­
len Erscheinung die Möglichkeit transzendentaler Einsichten angelegt ist. 
So speist sich die Phänomenologie aus einer Wahrnehmungslehre, die 
immer schon mehr weiß als jedes Wissen: Was sich von Anfang an gibt, 
»kann uns keine erdenkliche Theorie irre machen« (Hua III/1, 51).

Schon im folgenden Satz wird Husserl eine der großen Hürden für 
diese »originäre Anschauung« formulieren – die Sprache: »Jede Aussage, 
die nichts weiter tut, als solchen Gegebenheiten durch bloße Explikation 
und genau sich anmessende Bedeutungen Ausdruck zu verleihen, ist also 
wirklich […] ein absoluter Anfang, im echten Sinne zur Grundlegung be­
rufen, principium.« (Hua III/1, 51) Der Anfang phänomenologischer Theo­
riebildung wird so zum Problem seiner sprachlichen Darstellung. Eine 
triadische Beziehung zwischen Anfang, Anschauung und sprachlicher 
Vermittlung tritt auf, die Sehen ›rauschfrei‹ in ein Sagen übergehen lassen 
soll. Es wird darauf hinauslaufen, in einer rhetorischen Operation, die von 
der Phänomenologie nicht mehr zu trennen ist, ›Anschaulichkeit‹ sprach­
lich herzustellen – und das obwohl eine stets in die natürliche Einstellung 
zurückverweisende Sprache die Reinheit der transzendentalen Einstellung 

42 Vgl. Enzo Paci, »Husserl sempre di nuovo«, in: Antonio Banfi und Enzo Paci (Hg.), Om­
aggio a Husserl, Mailand 1960, S. 9–25, hier: S. 9: »Ora si può dire che proprio il fatto che 
alla fine si deve ricominciare daccapo ci rivela un primo e fondamentale carattere della 
fenomenologia. La fenomenologia non è ›chiusa‹ e deve essere ›sempre di nuovo‹ ripre­
sa.«

43 Die 1913 erschienenen Ideen I tragen den Untertitel Allgemeine Einführung in die reine 
Phänomenologie; die 1930 die Cartesianischen Meditationen sind eine Einleitung in die 
Phänomenologie und sogar das aufgrund Husserls Tod 1938 nie fertiggestellte letzte 
Werk Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie 
nennt sich eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie.

2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

57

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eigentlich nicht tangieren dürfte.44 Merleau-Ponty wird dieses Problem 
zuspitzen, wenn er hier die »absurde Bemühung« der Phänomenologie 
ausmacht: »Der Philosoph spricht, doch das ist seine Schwäche […] er 
müsste schweigen, schweigend einswerden und im Sein eine Philosophie 
wiederfinden, die schon fertig vorliegt.«45

»Zum Beispiel meine Hand«

Derart im Kontext von Husserls Lob des Anfängers verortet, wird die 
Herausforderung der Doppelempfindung als eine des richtigen Anfan­
gens offensichtlich. Die transzendentale Reduktion, auch und gerade als 
Technik des Anfangens, hat das philosophierende Subjekt in eine Situati­
on gestürzt, in der, wie es an einer Stelle heißt, in »transzendentale[r] 
Einsamkeit« (Hua XXVII, 171) auch »vom Leib abstrahiert wird« (Hua 
XXVII, 173). Doch ist der Leib nicht nur ein bloßes materielles Ding 
im weltlichen Zusammenhang, sondern gleichermaßen Bedingung der 
Möglichkeit von Phänomenalität überhaupt. So steht das Verhältnis von 
konstituiertem Leib und konstituierendem Bewusstsein vor dem Problem 

b)

44 Eugen Fink hat zum ersten Mal explizit darauf hingewiesen, dass sich mit der phänome­
nologischen Reduktion das klassische philosophische Problem der Vermittlung von Be­
griff und Anschauung dramatisiert: Mangels einer »transcendentalen Sprache« tritt der 
Phänomenologe mit der Epoché »streng genommen auch aus der Situation heraus, in 
welcher die menschliche Sprache behaust ist« (Eugen Fink, »Operative Begriffe in Hus­
serls Phänomenologie«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 11(3) (1957), S. 321–
337, hier: S. 335). Es steht dabei deutlich mehr auf dem Spiel als die Textualität der Phä­
nomenologie als bloßes Problem der richtigen Wiedergabe, wie es etwa Julia Jonas an­
hand von Husserl, Scheler und Heidegger erarbeitet (vgl. Julia Jonas, Der 
phänomenologische Text: Eine Studie zu Edmund Husserl, Martin Heidegger und Franz Kaf­
ka, Würzburg 2004), sondern dass eine Sprache gefunden werden muss, die sich als eine 
transzendentale in gewisser Weise ›maskiert‹. Dass entsprechend eine phänomenologi­
sche Poetik wesentlicher Bestandteil ihres philosophischen Verfahrens ist, wurde erst in 
jüngerer Zeit in der Forschung intensiver verfolgt. Herausgearbeitet wurde das Prob­
lem, dass »both the method and existence of phenomenology depend upon a literary 
medium that cannot but be foreign to it«, von: Philippe P. Haensler, Kristina Mendici­
no und Rochelle Tobias, »Introduction«, in: Dies. (Hg.), Phenomenology to the Letter. 
Husserl & Literature, Berlin und Boston 2021, S. 1–19, hier: S. 5. Eine frühe Hinführung 
zu diesem Themenbereich findet sich bei Ferdinand Fellmann, dessen Argument von 
einer »Einsicht in die wesenhaft ästhetische Struktur der Erlebnisallgemeinheit« aus­
geht: Ferdinand Fellmann, Phänomenologie als ästhetische Theorie, Freiburg und Mün­
chen 1989, S. 17.

45 Maurice Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 2004, S. 166.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

58

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer unmöglichen Anfangsbegründung, das den Vorrang des Bewusst­
seins vor der materiellen Natur fraglich werden lässt.

In einer sehr kurzen und doch entscheidenden Vorbemerkung zum 
Tastversuch mahnt Husserl daher den richtigen »Ausgangspunkt« (Hua 
IV, 144) der Überlegungen an. Insofern die materielle Natur »mit ihrem 
gesamten anschaulichen Bestande bezogen ist auf animalische Subjekte«, 
dürfen wir, »wenn wir an die Konstitution des Naturobjektes ›Mensch‹ 
herangehen, nicht schon seinen Leib als voll konstituiertes materielles 
Ding voraussetzen«. (Hua IV, 144)46 Stattdessen soll sich der empfindende 
Leib »vor, bzw. korrelativ zu der materiellen Natur« (Hua IV, 144) konsti­
tuieren. Leisten soll das eine Empfindung, die eine fertig konstituierte 
Materialität nicht voraussetzt, sondern die den materiellen Leib in der 
Empfindung mitkonstituiert, d.h. in einem Verhältnis der (temporalen, 
aber auch logischen) Gleichzeitigkeit – Husserl wird später von »Komprä­
senz« sprechen (Hua IV, 161) – einfängt. Das mag abstrakt klingen, zielt 
aber schon hier auf einen recht simplen Sachverhalt: Mit dem Leib richtig 
anfangen, heißt tastend anfangen.

Die Doppelempfindung lebt von der Selbstbezüglichkeit der Selbstbe­
rührung, in der man aktiv tastet und sich gleichermaßen betastet fühlt. 
Derart aus dem Zusammenhang ›bloßer‹ Materialitäten herausgehoben, 
bleibt der Leib dennoch ein betastetes Ding wie andere potenziell be­
tastbare Dinge auch und konstituiert sich somit auch als materieller 
Gegenstand im weltlichen Zusammenhang. Die Selbstbetastung lässt da­
mit zwei aufeinander verweisende Aspekte auseinander hervorgehen. Sie 
eröffnet eine Empfindungsschicht am Leib und konstituiert dessen mate­
rielle Dinglichkeit, ohne dass eines dem anderen vorausgehen muss. Ent­
sprechend organisiert diese Ausgangslage das Vorgehen des Tastversuchs, 
dessen Aufgabe nicht darin besteht, eine Charakteristik des Leibes zu 
präsentieren oder ihn als Organ mit spezifischen perzeptiven und kinäs­

46 Husserl geht hier, wie nicht selten in den Ideen II, leicht mäandernd vor. Die Erwäh­
nung der »Naturrealität Mensch« (Hua IV, 143) sowie der »Konstitution des Naturobjek­
tes ›Mensch‹« (Hua IV, 144) greift an dieser Stelle schon zu weit. Später wird er 
klarstellen: »Es konstituiert sich zu unterst […] eine materielle Welt und korrelativ dazu 
das erfahrende Subjekt, das Leib und Seele hat, aber noch nicht reale Einheit ›Mensch‹, 
noch nicht Naturobjekt ist.« (Hua IV, 170–171) Ein Leib macht noch keinen Menschen 
– dieser konstituiert sich erst im intersubjektiven Vollzug (vgl. Hua IV, 167). Entspre­
chend zielt auch die Konstitution des Leibes (noch) nicht auf die Konstitution eines fer­
tigen Menschen ab, wie es die Einleitung (§ 35) hier suggeriert. Die anthropologische 
Problematik, die sich an dieses verfrühte Auftauchen des Menschen knüpft, wird in 
Kap. 2.4 thematisiert werden.

2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

59

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


thetischen Fähigkeiten zu präsentieren. Aus der Tatsache, dass es sich bei 
der Doppelempfindung nicht um eine Vorstellung des Leibes, sondern um 
seine Hervorbringung handelt, erklärt sich der fast schon dramenähnlich 
strukturierte Aufbau des Tastversuchs. In der Selbstberührung wird etwas 
vorgespielt, nicht unbedingt im Sinne des Fiktionalen oder Fingierten, 
sondern ganz allgemein als ›Nachahmung einer Handlung‹ innerhalb 
einer aristotelisch anmutenden Struktur von Anfang, Mitte und Ende. 
Es entsteht der Eindruck eines in gewisser Weise ›theatralen Modus‹ der 
Beschreibung, der eine eigene Dramaturgie, einen szenischen Ablauf, 
mitunter auch Blicklenkungen und Aufmerksamkeitstechniken als dar­
stellerische Verfahren einsetzt. Diese sind Teil einer phänomenologischen 
Inszenierungskunst, die der inneren Notwendigkeit entstammt, den Leib 
nicht einfach zu beschreiben, sondern ihn entsprechend der Konstituti­
onslogik ›erscheinen zu lassen‹.47

Dieses ›poetische‹ Vorgehen – auch und gerade im Sinne von poie­
sis – realisiert sich auf methodologischer Ebene in zwei Vorentscheidun­
gen, deren dringende Notwendigkeit Husserl nicht transparent macht: 
einerseits die Entscheidung für die Selbstberührung, andererseits die Ent­
scheidung für die Hand als Ort und Organ dieser Berührung. Die erste 
Entscheidung Husserls für die Selbstbetastung fällt wie folgt: »Wir kön­
nen dabei gleich den besonderen Fall wählen, daß der räumlich erfahre­
ne Körper, der mittels des Leibes wahrgenommen wird, der Leibkörper 
selbst ist.« (Hua IV, 144) Die Beiläufigkeit mit der Husserl dies en passant 
beschreibt – »wir können dabei gleich«, »der besondere Fall« –, spielt die 
weitreichenden Konsequenzen dieser Entscheidung für den methodischen 
Quasi-Solipsismus herunter.48 Die Selbstberührung ist Abschluss des Lei­

47 Derrida hat in ähnlicher Form bereits die phänomenologische Reduktion als eine »Sze­
ne« bezeichnet: Jacques Derrida, Die Stimme und das Phänomen, S. 117.

48 Husserl schreibt in der Einleitung zur Doppelempfindung: »Und hier wie dort ver­
suchen wir zuerst, wie weit wir in solipsistischer Betrachtung kommen.« (Hua IV, 144, 
Hervorhebung A.H.) Die gesamte Problematik der Intersubjektivität wird damit ausge­
schlossen – ein Ausschluss, dessen Umfang man am besten an der Entwicklung der Phä­
nomenologie selbst ablesen kann. Schon in den Ideen II, im 4. Kapitel zur »Konstitution 
der seelischen Realität in der Einfühlung« (Hua IV, 162–172), wird über diese Begren­
zung hinweggegangen. Ausarbeiten wird Husserl die Intersubjektivitätsproblematik in 
den Cartesianischen Mediationen (und in zahlreichen Aufzeichnungen, die drei Husserlia­
na-Bände füllen). Husserls Schülerin und Assistentin Edith Stein hat die Phänomenolo­
gie zuerst für die intersubjektive Fragestellung geöffnet: Edith Stein, Zum Problem der 
Einfühlung (=Gesamtausgabe, Bd. 5), hg. von Michael Linssen, Freiburg u.a. 2008, hier 
vor allem S. 53–107. Die Pointe Steins besteht darin, vom solipsistischen zum intersub­
jektiven Standpunkt fortschreitend, die Primordiaität des intersubjektiven Standpunkts 

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

60

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bes auf sich selbst, damit Ausschluss von Welt und wird zur Reflexion 
im buchstäblichen Sinne: einer Zurückbeugung auf sich selbst. Husserl 
stößt schnell auf die Herausforderung dieser Selbstreflexion, dass sich der 
eigene Leib nur »innerhalb gewisser Grenzen« dem »dinglichen Zusam­
menhang« einordnet. Husserl bezeichnet es als eine »Eigentümlichkeit 
der Erscheinungsmannigfaltigkeiten des Leibes«, dass »derselbe Leib, der 
mir als Mittel aller Wahrnehmung dient, […] mir bei der Wahrnehmung 
seiner selbst im Wege« steht (Hua IV, 159). Beispielsweise »gibt es Teile 
des Körpers, die zwar tastend wahrgenommen, aber nicht gesehen werden 
können« (Hua IV, 144). Edith Stein hat diesbezüglich davon gesprochen, 
dass der Leib »mir mit einer noch größeren Hartnäckigkeit als der Mond 
seine Rückseite vorenthält«.49 Husserl wird daran die berühmt gewordene 
Charakterisierung des Leibes als »ein merkwürdig unvollkommen konsti­
tuiertes Ding« (Hua IV, 159) anschließen. Dass es sich hierbei um eine der 
treffendsten Beobachtungen Husserls handelt, überschattet oft, dass dies 
durchaus ein Problem für die Konstitution des Leibes darstellt.50

Um eine möglichst umfassende Wahrnehmung zu garantieren, trifft 
Husserl daher seine zweite Vorentscheidung: »Wir können aber davon 
zunächst absehen und von den Teilen ausgehen, die zugleich tastbar und 
sichtbar sind. Ich kann sie umschauen und umtasten wie andere Dinge, 
und die Erscheinungen haben in dieser Hinsicht ganz denselben Zusam­
menhang wie andere Dingerscheinungen.« (Hua IV, 144) Es ist vor allem 
ein Organ, das diese Kriterien erfüllt: die Hand. Es scheint zunächst also, 
als habe Husserl die Hand als Organ, das »zugleich tastbar und sichtbar« 
ist, vor allem aufgrund dieser ›Anschaulichkeit‹ ausgewählt. Die Hand 
wäre dann ein ›bloßes‹ Beispiel, an dem sich der Leib tastend konstituie­
ren lässt und das über die Hand hinaus auf den gesamten empfindenden 
Leib verweist. Die Doppelempfindung ist schließlich auch nicht nur Le­
bewesen mit Händen vorenthalten. Aber ob die sich selbst betastenden 

für die Selbstkonstitution wie für die Konstitution der »realen Außenwelt« herauszuar­
beiten: »Eingesperrt in die Schranken meiner Individualität könnte ich über ›die Welt, 
wie sie mir erscheint‹, nicht hinauskommen […] So wird die Einfühlung als Funda­
ment intersubjektiver Erfahrung Bedingung der Möglichkeit einer Erkenntnis der exis­
tierenden Außenwelt.« (Ebd., S. 82)

49 Vgl. ebd., S. 57.
50 Für eine produktive phänomenologische Weiterlektüre in einer »paracartesianischen«, 

d.h. den solipsistischen Schauplatz Husserls verlassenden Lektüre, vgl. Bernhard Wal­
denfels, Sinnesschwellen. Studien zur Phänomenologie des Fremden III, Frankfurt a.M. 1999, 
S. 16–52.

2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

61

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hände durch zwei berührende Füße oder die Selbstberührung des sich 
schließenden Augenlids ersetzbar ist, hat bereits Derrida hinterfragt.51 

Was bedeutet es unter diesen Voraussetzungen, von einer ›exemplarischen 
Hand‹ zu sprechen?

Derridas Lektüre der Ideen II setzt jedenfalls genau mit dieser Frage ein: 
»›Par exemple ma main‹, c’est un mot de Husserl«.52 Die ›exemplarische 
Hand‹ ist gleichzeitig argumentativer Einsatzpunkt, praktisches Durchfüh­
rungsorgan wie Erzählorgan des Tastversuchs. Als solche epistemologische 
Schnittstelle verdient die theoretische Operation des Exemplarischen be­
sondere Beachtung.53 Eine schwierige Gratwanderung zwischen Allgemei­
nem und Spezifischem, zwischen Beispielhaftem und Paradigmatischem 
gerät in den Blick, wenn Husserl mit der Hand als exemplarischem Un­
tersuchungsgegenstand ansetzt. Dass die Phänomenologie als deskriptive 
Wesenslehre exemplarisch arbeitet, ist zunächst nicht überraschend, denn 
sie erarbeitet eidetische Aussagen stets von einzelnen Erscheinungen aus, 
die auf allgemeinere Sachverhalte verweisen. Umgekehrt liegt Wesenszu­
sammenhängen immer auch ein Individuelles zugrunde. Das Verhältnis 
Beispiel-Wesenheit ist also ein reziprokes: Jede Wesensanschauung ist im 
Phänomenalen fundiert und aus jedem individuellen Phänomen können 
potenziell Wesenszusammenhänge erschlossen werden (vgl. Hua III/1, 
15). Damit nutzt die Phänomenologie das Beispiel nicht als Darstellungs­
mittel, sondern dezidiert als Erkenntnisinstrument.54 Inwiefern die dabei 
ausgewählten Beispiele das theoretische Ergebnis motivieren, hinterfragt 
Husserl allerdings kaum. Er greift auffällig oft etwa auf Büromaterialien 
zurück – Schreibtisch, Briefbeschwerer, Papier –, an denen phänomeno­

51 Vgl. Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nancy, S. 212.
52 Jacques Derrida, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Paris 2000, S. 183. Es handelt sich um den 

ersten Satz des Husserl-Kapitels.
53 Vgl. dazu Jens Ruchatz, Stefan Willer und Nicolas Pethes, »Zur Systematik des Bei­

spiels«, in: Dies. (Hg.), Das Beispiel. Epistemologie des Exemplarischen, Berlin 2007, S. 7–
59. Mit besonderem Bezug zur Hand, vgl. die ›Handreichungen‹ in: Jessica Güsken und 
Peter Risthaus (Hg.), z.B. Zeitschrift zum Beispiel. Themenheft: Handgreifliche Beispiele 
2 & 3 (2019), darin zur Doppelempfindung die zitierten Beiträge von Thomas Bedorf, 
»Der Händedruck. Kurze Geschichte eines phänomenologischen Leitbeispiels«; zum für 
die Phänomenologie zentralen Sachverhalt des ›Vollzugs‹ von Beispielen, vgl. Selin Ida 
Gerlek, »Der blinde Fleck des Verstehens, oder: die performative Dialektik von Opera­
tionalität und Thematisierung«, in: Zeitschrift zum Beispiel 2 (2019), S. 113–126.

54 Vgl. dazu Christian Ferencz-Flatz, »Das Beispiel bei Husserl«, in: Tijdschrift voor Filosofie 
73(2) 2011, S. 261–286.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

62

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


logische Untersuchungen exemplarisch durchgeführt werden.55 Diese Bei­
spiele sind nicht nur Ausdruck einer Präferenz zum Nachdenken am 
Schreibtisch, sondern verweisen auf eine spezifische Operationalisierbar­
keit: den Briefbeschwerer kann man in die Hand nehmen und betasten, 
von verschiedenen Seiten betrachten, seine eigene Stellung zu ihm ändern 
etc. Die phänomenologische Präferenz für das »Schreib-Zeug«56 (nach 
Heidegger) bzw. was Derrida im französischen Begriff des sous-main zu­
sammenfasst,57 speist sich aus beiden Aspekten: seiner ›Zuhandenheit‹ in 
Schreibtischnähe, an dem sich Husserls schreibendes Denken abspielt, 
wie der Handlichkeit und Handhabbarkeit für die phänomenologische 
Untersuchung.

Damit ist auch die Frage nach der ›Motivierung‹ des Beispielhaften 
gestellt. Wenn etwas exemplarisch für eine Gruppe von Objekten steht, 
dann hebt es seine besondere Qualifikation zur Beispielhaftigkeit aus 
dieser Gruppe gleichermaßen heraus. Als eine Figur »ausschließende[r] 
Einschließung« übt nach Agamben das exemplum daher immer Mimikry 
an der exceptio.58 Darin liegt nun nicht nur die Problematik, sondern auch 
die Produktivität von Husserls exemplarischer Hand. Ihr argumentativer 
wie rhetorischer Ort ist der des Exemplarischen in seiner ganzen dialek­
tischen Spannung: als bloßes ex-emplum ein wahllos Herausgegriffenes, 
das typisch und verallgemeinerbar ist; als Vorbildhaftes in der Bedeutung 
des »Nimm dir ein Beispiel!« ein normativer Standard. Löst man dieses 
Spannungsverhältnis dadurch auf, dass man die ›Vorbildhaftigkeit des 
Exempels‹ und die ›Verallgemeinerbarkeit des Beispiels‹ terminologisch 
voneinander trennt, wie das etwa Kant tut,59 dann verfehlt man das Vor­

55 Vgl. Detlef Thiel, »Husserls Phänomenographie«, in: Recherches Husserliennes (19) 2003, 
S. 67–108.

56 Vgl. Martin Heidegger, Sein und Zeit (=Gesamtausgabe, Bd. 2), hg. von Friedrich-Wil­
helm von Herrmann, Frankfurt a.M. 1977, S. 68.

57 Jacques Derrida, »Heideggers Hand«, in: Geschlecht (Heidegger), Wien 1988, S. 45–99, 
hier: S. 72. Die ›sous-main‹ bezeichnen im Französischen einfach die Schreibunterlagen.

58 Giorgio Agamben, Homo sacer. Die Souveränität und das nackte Leben, Frankfurt a.M. 
2002, S. 31. Agamben führt aus: »Was das Exempel zeigt, ist seine Zugehörigkeit zu 
einer Klasse, aber genau darum fällt es im selben Moment, da es diese zur Schau stellt, 
als exemplarischer Fall aus ihr heraus […]. Das Beispiel ist aus dem Normalfall nicht 
deshalb ausgeschlossen, weil es nicht dazugehörte, sondern weil es seine Zugehörigkeit 
zur Schau stellt« (ebd., S. 32). Vgl. auch Giorgio Agamben, Signatura rerum. Zur Metho­
de, Frankfurt a.M. 2009, S. 22f.

59 »Beispiel, ein deutsches Wort, was man gemeiniglich für Exempel als ihm gleichgeltend 
braucht, ist mit diesem nicht von einerlei Bedeutung. Woran ein Exempel nehmen und 
zur Verständlichkeit eines Ausdrucks ein Beispiel anführen, sind ganz verschiedene Be­

2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

63

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gehen Husserls, dessen Beispiele ihre Kraft aus der Spannung von Allge­
meingültigkeit und Spezifik gewinnen. Als herausragendes Paradigma der 
Tastempfindung ist die Hand gleichzeitig ihr verallgemeinerbarstes Bei­
spiel. Wenn die Logik des Exemplarischen damit bereits nach einem idea­
lisierten Fall, einem idealisierten Kontext und – hier – einem idealisierten 
Körperverständnis gesucht hat, ist jedenfalls die Hand nicht einfach durch 
ein anderes Organ zu ersetzen.

An diesem Punkt deutet sich bereits an, wie eine an die Hand gebun­
dene Motivation, aber auch eine rhetorische und bildliche Kraft den 
Tastversuch organisieren. Derrida spürt solche teleologischen Motivatoren 
dort auf, wo Husserl von der tastenden Leibkonstitution direkt auf den 
Leib als »Willensorgan« (Hua IV, 151f.) zu sprechen kommt.60 Am ›Hori­
zont‹ der Doppelempfindung scheint die Vorstellung eines selbstbestimm­
ten menschlichen Subjekts auf, das die phänomenologische Reduktion 
eventuell nie aufzugeben bereit war: »So ehrgeizig und so eigenständig 
die phänomenologische Reduktion auch sein mag, setzt sie doch hier 
Zugehörigkeit oder die menschliche Bestimmung des Ich (ego) […] nicht 
außer Kraft.«61 Auf die Konsequenzen dieser vorausgesetzten »anthropo-
teleologische[n] Hierarchie«62 – Derrida spricht vom »humainisme«63 – 
wird noch zurückzukommen sein.

griffe. Das Exempel ist ein besonderer Fall von einer praktischen Regel, sofern diese die 
Thunlichkeit oder Unthunlichkeit einer Handlung vorstellt. Hingegen ein Beispiel ist 
nur das Besondere (concretum), als unter dem Allgemeinen nach Begriffen (abstractum) 
enthalten vorgestellt, und blos theoretische Darstellung eines Begriffs.« (Immanuel 
Kant, Metaphysik der Sitten, in: Gesammelte Schriften, Akademie-Ausgabe, Bd. VI: Die Reli­
gion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Die Metaphysik der Sitten, Berlin 1914, 
S. 203–493, hier: S. 479f.)

60 Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nancy, S. 208f.
61 Ebd., S. 213.
62 Ebd., S. 198.
63 Derrida entwickelt diesen Begriff an Maine [!] de Biran, er lässt sich jedoch zweifellos 

auch auf Husserl anwenden. »L’homme est le seul être à disposer d’une main, seul il 
touche au sens le plus fort et le plus strict. Il touche plus et il touche mieux. La main 
figure le propre de l’homme, le toucher est le propre de l’homme: c’est la même propo­
sition. On pourrait appeler cela, sans trop jouer, l’humainisme de Biran.« (Jacques Derri­
da, Le toucher, Jean-Luc Nancy, S. 176)

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

64

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Szene der Doppelempfindung

Mit der Entscheidung für die exemplarische Hand setzt die Phänome­
nologie des Leibes an. Die rechte Hand beginnt zu tasten: »Die linke 
Hand abtastend habe ich Tasterscheinungen, d.h. ich empfinde nicht nur, 
sondern ich nehme wahr und habe Erscheinungen von einer weichen, 
so und so geformten, glatten Hand.« (Hua IV, 144) In der Tastempfin-
dung konstituiert sich zunächst das Ding ›linke Hand‹ (weich, so und so 
geformt, glatt) durch die tastenden Akte der rechten Hand – die linke 
Hand ist also zunächst Objekt einer rechten Hand, die in die Subjektrol­
le tritt. Nun kommt aber etwas Entscheidendes dazu: »Aber die linke 
Hand betastend finde ich auch in ihr Serien von Tastempfindungen, sie 
werden in ihr ›lokalisiert‹, sind aber nicht Eigenschaften konstituierend 
(wie Rauhigkeit und Glätte der Hand, dieses physischen Dinges).« (Hua 
IV, 145) Die betastete Hand fühlt sich selbst betastet. Diese »lokalisierten 
Empfindungen« sind das Auszeichnungsmerkmal des Leibes als sinnlich 
wahrnehmendes Empfindungsfeld. Sie konstituieren keine Gegenstände, 
sind aber dennoch Empfindungen64 – Husserl spezifiziert das nachher 
terminologisch, indem er von »Empfindnissen« spricht. (Hua IV, 146) 
Man könnte sagen: Leib ist das Ding, das sich beim Betasten betastet fühlt.

Obwohl die beiden Tastempfindungen bei der Selbstbetastung gleich­
zeitig auftreten, werden sie von Husserl nacheinander beschrieben. Auch 
hierbei handelt es sich um eine erzählerische Imaginationsleistung, die 
den Herausforderungen der Leibgenese begegnet. Als ob der Leib einer 
›Erweckung‹ bedürfe, schreibt Husserl: »Spreche ich vom physischen Ding 
›linke Hand‹, so abstrahiere ich von diesen Empfindungen […]. Nehme 
ich sie mit dazu, so bereichert sich nicht das physische Ding, sondern, 
es wird Leib, es empfindet.« (Hua IV, 145) Der ›genetische‹ Zugang zur 
Leibkonstitution zeitigt aber nicht nur derartige verfahrenstechnische, 
sondern auch eminent theoretische Konsequenzen. Husserls Modus der 
Leibaktivierung umschreibt eine Werdensqualität der Leiblichkeit; Leib ist 
ein Ding, das in der Betastung wird. Die tastende Sinnlichkeit bei Husserl 
zielt weniger auf eine Substanz als auf eine leibliche Potenzialität, die 

c)

64 In der Sprache der heutigen Psychologie würde man einfach zwischen taktilen und hap­
tischen Empfindungen unterscheiden, je nach der aktiven oder passiven (motorischen) 
Stellung der Tastenden zum Tastobjekt. Die beiden Vokabeln zirkulierten bereits um 
1900, werden von Husserl aber nicht aufgegriffen.

2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

65

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich als eine Konstellation affektiven Erlebens ein Stück weit auch der 
subjektiven Kontrolle entzieht.

Dazu kommt nun, dass die bisher getrennt beschriebenen Empfindun-
gen des Berührens und des Berührtwerdens laut Husserl austauschbar 
sind: »Ebenso hat die berührende Hand, die ihrerseits wieder als Ding 
erscheint, ihre Berührungsempfindungen an der raumkörperlichen Stelle, 
wo sie berührt (bzw. von der anderen berührt wird).« (Hua IV, 145) Wenn 
die rechte Hand die linke betastet, dann betastet also auch die linke Hand 
die rechte. Die Berührung eines äußerlichen Gegenstands zeigt schon eine 
Form dieser Ambiguität. Berühre ich einen Tisch mit der Hand, berührt 
der Tisch auch mich: »Ich erfahre den Tisch als ein Festes, Kaltes, Glattes. 
[…] Zugleich aber kann ich jederzeit auf die Hand achten und finde auf 
ihr vor Tastempfindungen, Glätte- und Kälteempfindungen usw.« (Hua 
IV, 146) Bei der Selbstberührung »haben wir dasselbe, nur komplizierter« 
(Hua IV, 147), da die Doppelung des Berührens/Berührtwerdens sich ein 
weiteres Mal verdoppelt: »[G]eschieht dies durch einen anderen Leibes­
teil, so haben wir dergleichen doppelt in beiden Leibesteilen, weil jeder 
eben für den anderen berührendes, wirkendes Außending ist und jeder 
zugleich Leib.« (Hua IV, 145) Die Doppelempfindung ist also eigentlich 
eine doppelte Doppelempfindung: »doppelt in beiden Leibesteilen« bzw. 
»zwei Empfindungen und jede doppelt auffaßbar« (Hua IV, 147).

So wird das Problem der Berührung zum Problem der Aufmerksam­
keit. Husserl schreibt, man könne »bei ›anderer Richtung der Aufmerk­
samkeit‹« andere »Auffassungsschichten« aktivieren (vgl. Hua IV, 146). 
Die Vorstellung einer gerichteten Aufmerksamkeit gründet im phänome­
nologischen Fundamentaltheorem der Intentionalität, laut dem ein auf 
Gegenstände bezogenes Bewusstsein seine Korrelate aus einem Horizont 
möglicher Gegenstände förmlich heraushebt; in bezeichnender Handme­
taphorik schreibt Husserl: »Das Erfassen ist ein Herausfassen« (Hua III/1, 
71). Daraus speist sich das aufmerksame Betrachten als methodischer 
und theoretischer Grundmodus der egologisch vorgehenden Phänomeno­
logie.65 Der Horizontcharakter von de facto aktualen Gegenständen im 

65 Bernhard Waldenfels hat das ausführlich charakterisiert: »Aufmerksamkeit stellt sich 
dar als eine Umgestaltung, eine Umorganisation des Feldes; plötzlich wird etwas wich­
tig, tritt etwas hervor und anderes zurück. […] Aufmerksamkeit ist nicht wie ein 
Scheinwerfer, der mal dieses anstrahlt, mal jenes, wo sozusagen alles vorhanden ist, son­
dern die Dinge sind uns immer nur in einer bestimmten Organisationsweise gegeben, 
und diese ändert sich mit dem Wechsel der Aufmerksamkeit. Die Relevanzkriterien än­
dern sich. Es geht also nicht um ein bloßes Erscheinenlassen dessen, was schon da ist, 

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

66

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vordergrund und potenziell zu aktivierenden Gegenständen im Hinter­
grund würde bei der tastenden Leibkonstitution allerdings eine kompli­
zierte Erweiterung erfahren: Mit der Hinwendung zu einer Hand findet 
gleichzeitig eine Abwendung von der anderen Hand statt. Wenn das ›Ins-
Auge-Nehmen‹ der einen Tastempfindung ein ›Aus-dem-Auge-Verlieren‹ 
der anderen mit sich zieht, dann konstituiert sich der Leib überhaupt nie 
vollständig, sondern entzieht sich in der Selbstberührung immer genau 
so sehr, wie er sich offenbart.66 So steht sich der Leib in der Tat »bei 
der Wahrnehmung seiner selbst im Wege« (Hua IV, 159), aber in einer 
recht radikalen Form. Es handelt sich nicht lediglich um ein physisches 
Problem – ich habe »nicht die Möglichkeit, mich meinem Leibe oder ihn 
von mir zu entfernen« (Hua IV, 159), ich kann meinen Hinterkopf nicht 
betrachten etc. –, sondern um eine grundlegende Form taktilen Entzugs. 
Dinglichkeit und Empfindungsschicht stehen sich derart im Wege, dass 
die Leibkonstitution notwendigerweise unvollständig bleibt. Der Leib ist 
nicht nur ein »merkwürdig unvollkommen konstituiertes Ding« (Hua IV, 
159), sondern ein ›unvollkommen konstituierbares Ding‹.

Die Doppelempfindung konstituiert damit einen Leib, der nur »in 
Form einer Selbstspaltung«67 als theoretische Figur auftritt und ein De­
ckungsverhältnis von ›Ich‹ und ›Leib‹ verhindert. Diese radikalste Konse­
quenz der tastenden Leibkonstitution hat Husserl lediglich angedeutet: 
»Das Tastempfindnis ist nicht Zustand des materiellen Dinges Hand. Son­
dern eben die Hand selbst, die für uns mehr ist als materielles Ding, und 
die Art, in der sie an mir ist, bringt es mit sich, daß ich, das ›Subjekt 
des Leibes‹, sage: was Sache des materiellen Dinges ist, ist seine und nicht 
meine Sache.« (Hua IV, 150) Der Selbstberührung im Modus der Autoaf­
fektion bleibt ein heteroaffektives Element inhärent. Sie rückt eine Hand 
in den Blick, von der sogar Husserl zugestehen muss, sie wäre nicht mehr 
ganz ›seine Sache‹.

sondern um ein originäres Zur-Erscheinung-bringen, in dessen Verlauf die Dinge zu 
dem werden, was sie sind.« (Bernhard Waldenfels, Das leibliche Selbst, S. 63)

66 Wahrnehmung ist auch für Husserl immer nur eine partielle, dennoch darf das Phä­
nomen des Aufmerksamkeitswechsels bei der Selbstbetastung nicht mit der »Abschat­
tungsqualität« von wahrgenommenen Gegenständen verwechselt werden. Wenn ein 
betrachteter Würfel sich immer nur von einer Seite zeigt und seine nicht wahrgenom­
menen Seiten dabei verdeckt (vgl. Hua III/1, 83–89), so ist er zwar nie in Gänze 
wahrzunehmen, aber von allen Seiten prinzipiell beobacht- und betastbar. Das ist bei 
der Selbstberührung gerade nicht der Fall, weil sich die einzelnen Tastempfindungen 
gegenseitig ausschließen.

67 Bernhard Waldenfels, Sinnesschwellen, S. 24.

2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

67

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Maurice Merleau-Ponty hat entgegen Husserls Vorgehen der bewuss­
ten, aufmerksamen und reflektierten Beobachtung dessen Tastversuch in 
einer Art weiterentwickelt, die auf das Aufmerksamkeitsproblem fokus­
siert und es unter dem Begriff der ›Überraschung‹ reformuliert:

Was die Rede von den »doppelten Empfindungen« sagen wollte, war dies, daß 
im Übergang von einer Funktion zur anderen die jetzt berührte Hand sich als 
dieselbe gibt, die gleich darauf die berührende sein kann […]. So überrascht der 
Leib von außen her sich selbst [le corps se surprend lui-même de l’extérieur] im 
Begriff eine Erkenntnisfunktion zu vollziehen, versucht, sich selbst als berüh­
renden zu berühren, und zeichnet also »eine Art Reflexion« auf sich selbst vor: 
und dies schon genügte, um ihn von allen Gegenständen zu unterscheiden, von 
denen ich wohl ebenfalls sagen kann, sie »berührten« meinen Leib, doch allein, 
insofern dieser sich im Zustand der Trägheit befindet, so daß sie ihn niemals in 
seiner Erkundungsfunktion zu überraschen vermögen [qu’ils le surprennent].68

So stimmt Merleau-Ponty zwar mit Husserl dort überein, wo er am be­
tasteten Leib einen Selbstbezug beschreibt, der diesen von denjenigen 
Gegenständen unterscheidet, die eben keine Leiber sind (»dies schon ge­
nügte, um ihn von allen Gegenständen zu unterscheiden«). Gleichzeitig 
wird mit dem zweifach aufgeworfenen Begriff der Überraschung eine 
Form der Aufmerksamkeit ins Spiel gebracht, die gerade nicht der Kon­
trolle des Subjekts unterliegt. Auch Überraschungen erregen die Aufmerk­
samkeit, allerdings nicht im Sinne einer sorgfältigen Prüfung, sondern 
als ein plötzliches Aufmerken.69 Damit erhebt Merleau-Ponty die affekti-
ve Komponente der Doppelempfindung über die reflexive Komponente 
und kehrt so die Möglichkeit des Berührtwerdens (statt des aktiven Berüh­
rens) in den Vordergrund. Die kontrollierte Geschlossenheit des tastenden 
Selbstversuchs wandelt sich in eine Offenheit zur Affizierung. Husserl 
hingegen folgert aus dem Tastversuch der Doppelempfindung etwas Kon­
träres – nicht ein überraschter, sondern ein kontrollierter Leib. Dies ist der 
bereits angesprochene Leib als »Willensorgan«:

Die Auszeichnung des Leibes als Lokalisationsfeld ist die Voraussetzung für 
die weiteren Auszeichnungen des Leibs allen materiellen Dingen gegenüber: 
insbesondere der, daß er, schon als Leib genommen (nämlich als das Ding, das 

68 Maurice Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1974, S. 118.
69 Bernhard Waldenfels, Phänomenologie der Aufmerksamkeit, Frankfurt a.M. 2004, S. 13ff. 

Bernhard Waldenfels unterscheidet die Aufmerksamkeit im Sinne »einer sorgfältigen 
und gezielten Prüfung« von der Aufmerksamkeit, die ein »schockartiges Erlebnis« verur­
sacht, von »unterschwelliger Aufmerskamkeit« oder von »Merkwürdigem« bzw. »Be­
merkenswertem« (vgl. ebd. S. 13–15).

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

68

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seine Schicht der lokalisierten Empfindungen hat) Willensorgan ist, das einzige 
Objekt, das für den Willen meines reinen Ich unmittelbar spontan beweglich ist 
und Mittel, um eine mittelbare spontane Bewegung anderer Dinge zu erzeugen, 
die z.B. [!] meine unmittelbar spontan bewegte Hand stößt, ergreift, hebt u.dgl. 
Bloße materielle Dinge sind nur mechanisch beweglich und mittelbar spontan beweg­
lich, nur Leiber sind unmittelbar spontan (»frei«) beweglich, und zwar durch 
das zu ihnen gehörige freie Ich und seinen Willen. (Hua IV, 151f.)

Derrida hat wiederholt auf das implizite telos dieser frei beweglichen 
Hand hingewiesen: Die Doppelempfindung findet im Rahmen einer 
»axiomatischen Kette« statt: »Wille, Freiheit, Spontaneität eines ego, das sich 
unmittelbar durch seine eigene Bewegung als Leib […] selbst affiziert.«70 

Das betrifft das beobachtende Subjekt mit seiner gesteuerten und kontrol­
lierten Aufmerksamkeit, es betrifft aber auch den Gegenstand der Reflexi-
on, die gleichzeitig paradigmatische und exemplarische Hand, die Husserl 
beiläufig einführt, aber die von Anfang an im Wortsinne verkörpert, was 
Husserl still voraussetzt: ein frei bewegendes, aufmerksam tastendes und 
souverän beobachtendes Subjekt.

Ist obiger Beschreibung auch der rhetorische Aufwand abzulesen, wenn 
die dreifach betonte Unmittelbarkeit steuerbarer und beweglicher Hände 
ihrer Widerspenstigkeit als ›Ding‹ in der Welt abhelfen soll, dann ist nicht 
zuletzt und erneut das grundlegende Verweisungsverhältnis von sprachli­
cher Form und philosophischem Resultat angesprochen. Dieses äußert 
sich zum einen in der besonderen phänomenologischen Redesituation, 
die, wie Husserl in den Ideen I am Rande erwähnt, »am besten in der Ich-
Rede« (Hua III/1, 56) durchgeführt wird und sich dazu konsequent der 
cartesianischen (dabei aber auf eine längere christliche Tradition zurück­
gehende) Gattung der meditatio bedient. Zum anderen arbeitet Husserl 
aber auch mit Präsenz- und Evidenzeffekten, deren didaktischer Gestus 
sowohl Nachvollziehbarkeit anzielen wie sie rhetorische Überzeugungsar­
beit leisten. Bemerkenswerterweise wird etwa die Rede in der 1. Person 
Singular immer dann unterbrochen und in den philosophischen Plural 
gesetzt, wenn die Politik der Entscheidungen zur Disposition steht. Bei­
spielhaft dafür steht wiederum die Vorentscheidung für die Selbstbetas­
tung der eigenen Hand: »Wir können dabei gleich den besonderen Fall 
wählen…«; »Wir können aber davon zunächst absehen…« (Hua IV, 144). 
Dieses ›wir‹ ist nicht einfach ein pluralis modestiae, sondern – gerade in der 
Konfrontation mit dem darauffolgenden Wechsel zu »meine Hand«, »ich 

70 Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nancy, S. 208.

2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

69

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


habe Tasterscheinungen« (Hua IV, 144) – Ausdruck einer phänomenolo­
gischen Erzähltechnik, die zwischen einer vorsichtigen Erkundung des 
Terrains der Leiblichkeit (»Wir haben gesehen […] und müssen nun…«; 
Hua IV, 144) und evidenzerzeugender Erlebniserzählung im Präsens (»…
empfinde ich ›auf‹ ihm und ›in‹ ihm«, »…kann ich jederzeit auf die Hand 
achten«; Hua IV, 144f.) changiert. Der Wechsel in der phänomenologi­
schen Stimme ist einerseits Teil einer besonderen phänomenologischen 
Poetik, die ihrem Verfahren und ihren Gegenständen entspricht. Sie ist 
andererseits aber auch Ausdruck der Konfliktlinie, die zwischen der Pro­
duktion von Evidenz und der Kontingenz des Versuchsaufbaus verläuft.

Die Phänomenologie Husserls zeigt sich in diesen Passagen von einer 
inneren Literarizität durchzogen, welche im phänomenologischen Theo­
riegebäude eine wesentliche Funktion einnimmt, welche ihre Gegenstän­
de sprachlich konstituiert und die Nachträglichkeit ebenjener 
sprachlichen Wiedergabe rhetorisch zu überbrücken versucht – und das, 
obwohl die phänomenologische Reduktion ein emphatisches Verhältnis 
zur Sprache streng genommen verbietet. Nicht zuletzt und durchaus über­
raschend gibt das Husserl selbst zu. Schon in einem mittlerweile berühmt 
gewordenen Brief an Hugo von Hofmannsthal aus dem Jahr 1907 be­
schreibt Husserl eine Parallele zwischen literarisch-ästhetischen und phä­
nomenologischen Verfahren.71 Noch radikaler formuliert er diesen 
Gedanken später in einer Passage der Ideen I, die, wie er in einer Fußnote 
anmerkt, »sich als Zitat besonders eignen dürfte, die eidetische Erkennt­
nisweise naturalistisch zu verhöhnen« (Hua III/1, 148). In diesem § 70 der 
Ideen I erteilt Husserl den »freie[n] Phantasien« (Hua III, 145) den Vorzug 

71 Husserl schreibt dort: »Sie [die phänomenologische Methode, A.H.] fordert eine von 
der ›natürlichen‹ wesentlich abweichende Stellungnahme zu aller Objectivität, die nahe 
verwandt ist derjenigen Stellung u. Haltung, in die uns Ihre Kunst als eine rein ästheti­
sche hinsichtlich der dargestellten Objecte und der ganzen Umwelt versetzt. Die An­
schauung eines rein ästhetischen Kunstwerks vollzieht sich in strenger Ausschaltung 
jeder existenzialen Stellungnahme des Intellects und jeder Stellungnahme des Gefühls 
u. Willens, die solch eine existenziale Stellungnahme voraussetzt«, Edmund Husserl, 
Brief an Hugo v. Hofmannsthal, 12.1.1907, in: Briefwechsel, Bd. VII. Wissenschaftskorre­
spondenz, hg. von Karl Schuhmann. Dordrecht 1994, S. 133–136, hier: S. 133. Zu dieser 
Begegnung vgl. Rudolf Hirsch, »Edmund Husserl und Hugo von Hofmannsthal: Eine 
Begegnung und ein Brief«, in: Carl-Joachim Friedrich und Benno Reifenberg (Hg.), 
Sprache und Politik. Festgabe für Dolf Sternberger zum 60. Geburtstag, Heidelberg 1968, 
S. 108–115. Hans Blumenberg hat diese Begegnung als Anlass genommen, um über 
einen möglichen Ursprungsmoment des Begriffs der ›Lebenswelt‹ zu spekulieren: Hans 
Blumenberg, »Parallelaktion einer Begriffsbildung: Husserl, Hofmannsthal und die »Le­
benswelt‹«, in: Neue Zürcher Zeitung, 12./13.12.1987, S. 69.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

70

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vor realen Gegebenheiten, insofern sich in ihnen »Wesensforschung« we­
sentlich klarer und freier in »originärer Gegebenheit« betreiben lässt. Zur 
Übung und Klärung dieser Forschungen empfiehlt Husserl dann eben die 
Literatur, die Vorbild in Inhalt, Methode und Ergebnis für die Phänome­
nologie ist:

Außerordentlich viel Nutzen ist zu ziehen aus den Darbietungen der Ge­
schichte, in noch reinerem Maße aus denen der Kunst und insbesondere der 
Dichtung, die zwar Einbildungen sind, aber hinsichtlich der Originalität der 
Neugestaltungen, der Fülle der Einzelzüge, der Lückenlosigkeit der Motivation 
unserer eigenen Phantasie hoch emporragen und zudem durch die suggestive 
Kraft künstlerischer Darstellungsmittel sich bei verstehendem Auffassen mit 
besonderer Leichtigkeit in vollkommen klare Phantasien umsetzen.
So kann man denn wirklich, wenn man paradoxe Reden liebt, sagen und, 
wenn man den vieldeutigen Sinn wohl versteht, in strikter Wahrheit sagen, 
daß die »Fiktion« das Lebenselement der Phänomenologie, wie aller eidetischer 
Wissenschaft, ausmacht, daß Fiktion die Quelle ist, aus der die Erkenntnis der 
»ewigen Wahrheiten« ihre Nahrung zieht. (Hua III/1, 148)72

Mit diesem bemerkenswerten Zugeständnis weist Husserl auf eine We­
sensverwandtschaft zwischen Literatur und Phänomenologie, deren ab­
schließende Referenz auf »die Fiktion« als Erkenntnisquelle fast etwas 
verkürzt wirkt. Er spricht von der »Originalität der Neugestaltungen« 
und weist damit auf eine ähnliche Interessenlage von Literatur und Phäno­
menologie im Hinblick auf »originale« und »originäre Anschauungen«; 
durch die »Fülle der Einzelzüge« gesteht Husserl der Literatur die tech­
nische Befähigung zu einer besonders ›dichten‹ Beschreibung zu; er geht 
von einer »Lückenlosigkeit der Motivation« der Literatur aus, lobt also 
die methodische Strenge des literarischen Textes; zuletzt hebt er die »Kraft 
künstlerischer Darstellungsmittel« hervor und betont die literarische Pro­
duktion von Anschaulichkeit und Suggestivkraft. Phänomenologie und Lite­
ratur verweisen sich demnach als vierfach wesensverwandt im Hinblick 
auf inhaltliches Interesse, Technik der Beschreibung, methodische Strenge 
und anschauliches Ergebnis. Das sind Auszeichnungen des Literarischen, 
die über ›die Fiktion‹ hinausreichen und Inhalt und Form, Produktion 
und Rezeption, Sprache und Suggestion des literarischen Textes durch­

72 Theodor Adorno liest diese Stelle zur Stärkung seines Arguments, die Epoché sei fiktiv – 
was er als Schwäche versteht, vgl. Theodor W. Adorno, Metakritik der Erkenntnistheorie, 
S. 200f.

2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung

71

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


queren.73 Hat Husserl im »Prinzip der Prinzipien« die »originäre Anschau­
ung« als »Rechtsquelle der Erkenntnis« (Hua III/1, 51) bezeichnet und 
dabei gleichzeitig die Frage formuliert, wie »bloße Explikation« und »an­
messende Bedeutung« dem Ausdruck verleihen können (Hua IIII/1, 51), 
so wird diese Problematik an dieser Stelle ins Literarische überführt. In 
einer recht erstaunlichen Wendung wird die Fiktion zur Quelle, »aus der 
die Erkenntnis der ›ewigen Wahrheiten‹ ihre Nahrung zieht« (Hua III/1, 
148). Damit ist die phänomenologische Beschreibung vom Zwang zur 
Wiedergabe bloßer Inhalte gelöst und die Sprache aufgrund einer forma­
len und ästhetischen Kraft ins Spiel gebracht, die Husserl – ganz entge­
gen seiner Art – zum Liebhaber »paradoxer Reden« macht: »Vieldeutiger 
Sinn« und »strikte Wahrheit« sind plötzlich verschaltet, wenn die literari­
sche Beschreibung sich auf die Wesenheiten der Wahrnehmung stürzt. 
Ihre eigene Poetik zu entwerfen und zu kultivieren, ist nicht Illustration, 
Ornament oder Supplement der phänomenologischen Philosophie, son­
dern inhärenter Teil des Husserl’schen Projekts.

»Er lehnte es für sein Leben ab, ein Schriftsteller sein zu wollen«,74 

schreibt Ludwig Landgrebe in seiner Gedächtnisrede auf Husserl. Und 
doch zeigt sich die Hand der Doppelempfindung als eine literarische 
und als eine philosophische Figur, an der sich ein Doppeltes expliziert: 
ein phänomenologisches Wissen, das von den Formen seiner Darstellung 
nicht zu trennen ist, und eine theoretische Operation, die dieses Wissen in 
einer philosophisch-dramatischen Szene der Selbstbetastung hervorbringt. 
Es geht dabei weder um den eher trivialen Sachverhalt, dass die Phäno­
menologie, wie jede Philosophie, zwischen Anschauung und Begriff zu 
vermitteln hat, noch darum im Nachverfolgen der entsprechenden Kon­
fliktlinien der transzendentalen Phänomenologie den Rückfall in die Nai­
vitäten der »natürlichen Einstellung« nachzuweisen. Vielmehr gerät eine 

73 Das gilt etwa auch für den erwähnten Versuch Ferdinand Fellmanns, die Phänomenolo­
gie als ästhetische Theorie zu lesen. Fellmann schreibt dort: »Das von Husserl gesuchte 
›Gelobte Land‹ der transzendentalen Phänomenologie liegt demnach nicht in den 
Strukturen des reinen Bewußtseins, sondern in den Darstellungsformen der Diskurse, 
wie sie Fiktion darbietet. Das Reich der Fiktion ist das Reich ursprünglicher Sinnbil­
dungen, die den Menschen die Leitbilder ihres Selbst- und Weltverständnisses liefern.« 
(Ferdinand Fellmann, Phänomenologie als ästhetische Theorie, S. 196.) Fellmann weist hier 
auf den neuralgischen Punkt hin, an dem Phänomenologie spezifische Darstellungsfor­
men als Teil ihres philosophischen Verfahrens entwickelt – und spricht dann im Folge­
satz doch wieder nur von ›der Fiktion‹.

74 Ludwig Landgrebe, »Gedächtnisrede auf Edmund Husserl. 1938«, in: Phänomenologie 
und Metaphysik, Hamburg 1949, S. 12–21, hier: S. 15.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

72

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Poetik in den Blick, die in besonderer Weise der Phänomenologie – ihrem 
epistemologischen Bestreben, ihrem methodischen Zugang und ihren Be­
schreibungs- und Erzähltechniken – eignet. Entgegen des Diktums aus 
den Ideen I, dass »hier […] keine Geschichten erzählt [werden]« (Hua 
III/1, 10), ist es das phänomenologische Vorgehen selbst, das in der steti­
gen Referenz auf Akte des Bewusstseins, in seiner Insistenz immer an den 
Phänomenen zu arbeiten und aufgrund der Technik der Ausklammerung 
auf die Notwendigkeit stößt, seine Gegenstände erzählerisch hervorbringen 
zu müssen. Auch die Doppelempfindung lebt von diesem poetisch-poieti­
schen Vorgehen: einer szenischen Darstellung, einem dramaturgischen 
Ablauf und einer erzählten Empfindungs- und Blicksteuerung, dank der 
ein Leib auf der phänomenologischen Bühne erscheinen kann.

Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

Paragonisches Sprechen vom Tastsinn

Die Doppelempfindung generiert einen Leib im Rahmen eines Versuchs­
aufbaus, dessen Vorgehen und Ergebnis durch die tastende Hand sowie 
durch eine auf sie ausgerichtete Darstellungsform organisiert ist. Als eine 
Urszene der leibtheoretischen Erkundungen der Phänomenologie wird 
die Selbstbetastung von drei Faktoren gleichermaßen angetrieben wie de­
stabilisiert: Erstens erscheint der Leib als ein Feld affektiver Potenzialität, 
das zwischen autoaffektivem Selbstabschluss und heteroaffektiver Frem­
derfahrung oszilliert und die bewusstseinsphilosophische Rahmung zu 
sprengen droht. Zweitens eröffnen die tastenden Hände den leiblichen 
Selbstbezug als eine Form brüchiger Unmittelbarkeit. Der Leib erweist 
sich als nicht vollständig konstituierbar, insofern seine Materialität nie 
gänzlich im Bereich des Sinnlichen aufgeht. Wenn die Hand zwischen 
Dinglichkeit und Empfindungsfeld oszilliert, verweist dies auf eine inhä­
rente Medialität des eigentlich als unmittelbar vorgestellten Tastsinns. Drit­
tens bedient sich die Doppelempfindung eines eminent szenischen Modus. 
Ihr mindestens erzählerisches, stellenweise sogar theatrales Darstellungs­
verfahren umfasst nicht nur rhetorische Evidenzproduktion, sondern be­
dient sich narrativer und dramaturgischer Mittel zur Darstellung eines 
Handlungsablaufs, als dessen Hauptdarstellerin die exemplarische Hand 
fungiert.

2.3

a)

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

73

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Folgenden soll entlang dieser Bruchlinien der Doppelempfindung 
– Affektivität, Medialität und darstellerische Form – der Bezug von Hus­
serls Tastversuch zu zeitgenössischen Diskussionen um taktile Wahrneh­
mungsformen nachgegangen sein. Einerseits lässt sich Husserl in einer 
historischen Tradition des Redens und Schreibens über den Tastsinn ver­
orten, die Kontinuitäten und Diskontinuitäten tradierter ›Aisthetiken‹ des 
Tastsinns in den Blick geraten lässt. Andererseits können durch die ange­
sprochenen Problemstellen tastender (Im-)Medialität Bezüge zu technik-, 
medien- und medizinhistorischen Entwicklungen des frühen 20. Jahrhun­
derts hergestellt werden, von denen auch Husserls Tastszene nicht unbe­
rührt bleibt.75 Die Szene der Selbstbetastung und die Rolle, die der Hand 
dabei zukommt, sind Ausdruck eines geteilten diskursiven Schauplatzes 
der Neuverhandlung der Taktilität im frühen 20. Jahrhundert.

Die monolithische Rede von dem Tastsinn oder von der Taktilität ist 
sicher nicht unproblematisch, insofern damit weder phänomenal ein klar 
definiertes perzeptives Feld umschrieben noch philosophiegeschichtlich 
eine klare Definition verbunden ist.76 Das betrifft etwa die graduellen 
Unterschiede zwischen aktivem Betasten, uneindeutigem Berühren und 
passivem Betastetwerden oder die Differenzierung von Wärme-, Druck- 
und Vibrationsempfindungen. Diese vom Tastsinn nicht zu trennenden 
Ambiguitäten sind der Philosophie nicht entgangen – schon Aristoteles 
fragt, ob der Tastsinn überhaupt einen einzigen oder eigentlich mehre­

75 Spezifische Referenztexte werden im Folgenden ausführlicher zur Sprache kommen. 
Bzgl. einer mediengeschichtlichen Theorie der Unmittelbarkeit vgl. wiederum Tobi­
as Wilke, Medien der Unmittelbarkeit; aus enger mediengeschichtlicher Sicht: Florian 
Sprenger, Medien des Immediaten. Elektrizität, Telegraphie, McLuhan, Berlin 2012. Zum 
Zusammenhang von Leib und Technizität vgl. Jörg Sternagel und Fabian Goppelsröder 
(Hg.), Techniken des Leibes, Weilerswist 2016.

76 Die weit verzweigte Geschichte der Reflexionen über Berührung und Tastsinn kann 
hier nicht in Gänze aufgearbeitet werden. Neben der bereits zitierten Arbeit von Natalie 
Binczek, Kontakt. Der Tastsinn in Texten der Aufklärung, sei hier hingeweisen auf den 
jüngeren Sammelband von Karin Harrasser (Hg.), Auf Tuchfühlung. Eine Wissensgeschich­
te des Tastsinns, Frankfurt a.M. 2017. Das DFG-Netzwerk Berühren hat dazu in einigen 
jüngst erschienen Bänden die ästhtischen, medialen und philosophischen Bezüge abzu­
messen unternommen: Vgl. Andrea Erwig und Sandra Fluhrer, Berühren. Relationen des 
Taktilen in Literatur, Philosophie und Theater, Themenheft von Komparatistik Online 
(2019): https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/vie
w/16 (letzter Aufruf: 29. Juni 2022); Sandra Fluhrer und Alexander Waszynski, Tangie­
ren. Szenen des Berührens, Freiburg 2020; sowie Andrea Erwig und Johannes Ungelenk 
(Hg.), Berühren Denken, Berlin 2021.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

74

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/view/16
https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/view/16
https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/view/16
https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/view/16


re Sinne bezeichnet.77 Entsprechend des Verdachts, dass es sich bei der 
Rede von dem Tastsinn um ein Sprechen im Kollektivsingular handelt, 
gibt und gab es verschiedene Versuche, das Feld durch begriffliche Klärun­
gen zu organisieren, indem etwa Taktilität und Haptik,78 Tastsinn und 
Hautsinne79 oder sogar »das Digitale, das Taktile, das eigentlich Manuelle 
und das Haptische«80 terminologisch getrennt werden. Diese und andere 

77 Aristoteles stellt fest, dass, während andere Sinne anhand einzelner Gegenteilpaare 
sich definieren lassen (weiß/schwarz, hoch/tief, bitter/süß), der Tastsinn gleich mehrere 
solcher Paare umfasst: »Aber im Tastbaren gibt es viele Gegensätze, warm, kalt, trocken, 
feucht, rauh, weich und dergleichen mehr.« (Aristoteles, Über die Seele (=Werke in 
deutscher Übersetzung, Bd. 13), übersetzt von Willy Theiler, Berlin 2006, 422b)

78 Die Unterscheidung zwischen ›passiver‹ Taktilität und ›aktiver‹ Haptik stammt von Max 
Dessoir: »Soll die Übersichtlichkeit der dargelegten Verhältnisse durch eine genaue Be­
nennungsweise erhöht werden, so ist die Einführung einiger neue Ausdrücke nicht zu 
umgehen. Schon die Lehre von den durch mechanische Reizung der Haut gelieferten 
und durch die Thätigkeit des Bewegungsapparates bereicherten Wahrnehmungen er­
mangelt eigenen Namens. Ich erlaube mir, hierfür das Wort ›Haptik‹ in Vorschlag zu 
bringen, das in Anschluss an Optik und Akustik gebildet und von dem Verbum άπτομαι 
abuleiten ist.« (Max Dessoir, Über den Hautsinn, Berlin 1892, S. 242.) Haptik umfasst 
laut Dessoir den »Contactsinn« (bestehend aus Berührungsempfindungen und Druck­
empfindungen) und die an Bewegung gebundene »Pselaphesie« (bestehend aus Tast­
empfindungen und Muskelsinnempfindungen). Zur Einführung in aktuelle 
psychophysische Perspektiven auf den Tastsinn vgl. Martin Grunwald, Homo Hapticus. 
Warum wir ohne Tastsinn nicht leben können, München 2017.

79 Claudia Benthien schlägt vor, von den Hautsinnen im Plural statt vom bloßen Tastsinn 
zu sprechen, um einerseits den historischen Wandlungen Rechnung zu tragen sowie an­
dererseits um die Haut als »primäre[s] Objekt der Anthropologie« in den Fokus zu rü­
cken. Letzteres schließt an ihre These an, dass eine kulturgeschichtliche 
›Unterdrückung‹ des Tastsinns weniger vom Auge als von der Hand ausgegangen ist: 
»Indem die Haut in allen, auch den gegenwärtigen Diskursen über die Sinne (ohne daß 
dies explizit gemacht wird) auf die aktive, welterobernde ›begreifende‹ Hand reduziert 
wird, die als pars pro toto für die Vielzahl ihrer Sinne und Orte fungiert, entsteht eine 
viel extremere Marginalisierung als ihn das Auge hätte anrichten können.« (Claudia 
Benthien, »Hand und Haut: Zur historischen Anthropologie von Tasten und Berüh­
rung«, in: Zeitschrift für Germanistik 8(2) (1998), S. 335–348, hier: S. 336.) Benthien kann 
sich dabei auch auf historische Vorbilder berufen, etwa Carl Gustav Carus, der ebenfalls 
von den »Hautsinnen« spricht und sie in »Gefühl« und »Getast« aufteilt (vgl. ebd., 
S. 348). Für Benthiens umfassende Studie zur Haut vgl. Claudia Benthien, Haut. Litera­
turgeschichte, Körperbilder, Grenzdiskurse, Reinbek bei Hamburg 1999.

80 Gilles Deleuze unterscheidet diese vier Modalitäten des Tastens im Kontext der Malerei 
nach der Gewichtung des Verhältnisses von Hand und Auge: vom »Digitalen« als »Ma­
ximum der Unterordnung der Hand unter das Auge« zum Fluchtpunkt des Haptischen, 
wo »der Blick selbst eine Tastfunktion in sich entdecken wird, die ihm eignet und nur 
zu ihm gehört, unterschieden von seiner optischen Funktion« (Gilles Deleuze, Francis 
Bacon. Logik der Sensation. München 1995, S. 94). Deleuze bezieht sich bei seiner Defini-
tion des Haptischen auf den Kunsthistoriker Alois Riegl, von dem Deleuze auch die Ge­
genüberstellung von Tastsinn und Sehsinn übernimmt. Riegl hat in seinem zuerst 1901 

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

75

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unterscheidungen sollen hier bewusst nicht Anwendung finden, insofern 
Husserl ›tasten‹, ›berühren‹, ›das Taktuelle‹ und andere Vokabeln mehr 
oder weniger austauschbar benutzt. Eine Trennung von Taktilität und 
Haptik trifft Husserl nicht, höchstens gesteht er den Anteil von »Bewe­
gungsempfindungen« beim Tastvorgang zu (vgl. Hua IV, 151), ohne dieser 
Tatsache theoretische oder terminologische Konsequenzen zuzusprechen. 
Privilegiertes Tastorgan ist stets die Hand, deren herausragende Stellung 
(etwa vor der Haut) nicht hinterfragt wird.

Zu Husserls erkenntnistheoretischer Verortung der Rede vom Tastsinn 
in den Ideen II bietet sich der auf die Beschreibung der Doppelempfin-
dung folgende § 37 »Unterschiede zwischen visuellem und taktuellem Ge­
biet« als Ansatzpunkt an. Hier unternimmt Husserl in der Form eines 
Vergleichs die explizite Reflexion über den Tastsinn als Fakultät im dop­
pelten Wortsinn – als Modus der Wahrnehmung und als besondere Befä­
higung. Bezüglich der Konstitution des Leibs wird in der Kontrastierung 
von Tastsinn und Sehsinn ersterem eine deutliche Privilegierung zuteil. 
Denn die Selbstbezüglichkeit des Tastsinns »haben wir nicht beim rein vi­
suell sich konstituierenden Objekt« (Hua IV, 147). Visuell kann sich kein 
Leib konstituieren: »Ich sehe mich selbst, meinen Leib, nicht, wie ich 
mich selbst taste. Das, was ich gesehenen Leib nenne, ist nicht gesehenes 
Sehendes, wie mein Leib als getasteter Leib getastetes Tastendes ist.« (Hua 
IV, 148) Betrachtet man das eigene Auge im Spiegel, sieht man eben nicht 
»das sehende [Auge] als sehendes« (Hua IV, 148), sondern nur das eigene 
Auge als Ding.81 Husserl schreibt daher: »Ein bloß augenhaftes Subjekt 

erschienenen Werk die antike Kunst in drei verschiedene Phasen eingeteilt, die sich 
durch das Verhältnis von Tastsinn und Sehsinn definieren: 1) eine »taktische« und »nah­
sichtige«, 2) eine »taktisch-optische« und »normalsichtige« sowie 3) eine rein »optische« 
und »fernsichtige« (vgl. Alois Riegl, Spätrömische Kunstindustrie, Darmstadt 1973, 
S. 30ff.). Damit ist eine geschichtliche Entwicklung beschrieben: »ein Abrücken des Be­
schauers in eine Entfernung, aus welcher die taktische Stofflichkeit der Dinge gegen­
über der farbigen Erscheinung zurücktritt, die Erfahrungen des Tastsinnes sich nicht 
mehr unmittelbar dem Beschauer aufdrängen und hiedurch dem Auge die Möglichkeit 
geboten wird, sich vorwiegend mit dem farbigen Eindrucke zu beschäftigen« (ebd., 
S. 122). Den Begriff des ›Taktischen‹ wollte Riegl später durch den Begriff des ›Hapti­
schen‹ ersetzt wissen; Deleuzes Hinweis, Riegl habe den Begriff ›haptisch‹ selbst erfun­
den, ist nicht richtig (vgl. Gilles Deleuze, Logik der Sensation, S. 94).Vgl. dazu auch 
Emmanuel Alloa, »Auf Tuchfühlung. Alois Riegl oder die Erfindung des haptischen Se­
hens«, in: Andrea Erwig und Johannes Ungelenk (Hg.), Berühren Denken, S. 193–212.

81 Es ist der Grad der Vermittlung, so Derrida, der ein Auge, das sich im Spiegel sieht, von 
der Selbstbetastung der Hände unterscheidet: »[D]iese Vermittlung des Spiegels, der 
nicht zu meinem Leib gehört, mag technisch oder scheinbar ›natürlich‹ sein, sie wird 

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

76

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


könnte gar keinen Leib haben.« (Hua IV, 150) Tastsinn und Leiblichkeit 
stehen in einer Art Kongruenzverhältnis. Wenn sie auch nicht komplett 
ineinander aufgehen, bedingen sie sich doch gegenseitig: Der Tastsinn ruft 
den Leib hervor und der Leib braucht den Tastsinn, um Leib zu sein. Tak­
tilität wird zur Bedingung jeglichen leiblichen Selbstverhältnisses.82

Wichtiger als die Frage, wie sich diese Nobilitierung des Tastsinns zu 
Husserls ansonsten recht konsequent durchgehaltenem Okularzentrismus 
verhält, ist die doppelte Voraussetzung, auf der diese Abwägung von Seh­
sinn und Tastsinn beruht. Zum einen greift Husserl auf die traditionelle 
Form eines Paragone der Sinne zurück und damit auf den zentralen Dis­
kussionsmodus der einzelnen Sinnesfakultäten seit der Aufklärung, wie 
sie von Lockes Publikation des Molyneux-Problems83 über Diderots »Brief 
über die Blinden«,84 Condillacs Gedankenexperiment der stufenweise mit 
Sinnesfakultäten ausgestatteten Statue85 bis zu Herders Weiterentwick­

eben aufgrund der Indirektheit, die sie einführt, ›technisch‹ und sie platziert mich ge­
genüber meinen Augen gleichwie gegenüber den Augen des Anderen […] Das Verhält­
nis des Berührens zu sich operiert also ohne Einfühlung oder analogische 
Appräsentation.« (Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nancy, S. 221) Vgl. auch Bernhard 
Waldenfels, Das leibliche Selbst, S. 31–37, der ebenfalls leibliche Selbstverhältnisse in Ab­
grenzung zum bloßen Spiegelbild beschreibt.

82 Hans Blumenberg privilegiert in ähnlicher Weise den Tastsinn über den Sehsinn in 
Hinblick auf dessen ›Wirklichkeitsbewusstsein‹: »Das Gesehene hat seine Stelle im 
Raum nicht vom Sehen her, sondern von dem diesem implikativen Bewußtsein, es kön­
ne eben dort, wo es ist, aber nur in der Richtung, in der es gesehen wird, in demselben 
Moment berührt werden.« (Hans Blumenberg, »Tastsinn und Wirklichkeitsbewußt­
sein«, S. 235.)

83 Das ursprünglich von William Molyneux formulierte Problem stellte die Frage, ob 
Blindgeborene, wenn sie das Augenlicht wiedererhalten, einen Würfel von einer Kugel 
visuell unterscheiden könnten – eine Aufgabe, die sie bis dahin mit dem Tastsinn be­
wältigten. Sowohl Locke, der das Molyneux-Problem zuerst publizierte, als auch Moly­
neux selbst verneinten dies. Vgl. John Locke, An Essay Concerning Humane 
Understanding, hg. von Peter H. Nidditch, Oxford 1975, S. 146. Anhand des Molyneux-
Problems wurden seitdem nicht nur das Verhältnis von Tasten und Sehen, sondern von 
evidenter und erlernter Erfahrung und damit von Empirie und Ratio diskutiert.

84 Im Lettres sur les aveugles von 1749 bespricht Diderot anhand mehrerer Beispiele die 
Vorstellungswelt von Blindgeborenen, wobei insbesondere das Verhältnis von Tast- und 
Sehsinn ausgehandelt wird. Exemplarisch mag der Ausspruch des ›Blinden von Puisaux‹ 
zitiert sein, der statt funktionierenden Augen lieber längere Arme hätte: »Mir scheint, 
daß meine Hände mich dann über das, was auf dem Mond geschieht, besser unterrich­
ten würden als eure Augen oder eure Fernrohre.« (Denis Diderot, »Brief über die Blin­
den. Zum Gebrauch für die Sehenden«, in: Philosophische Schriften, Bd. 1, Berlin 1961, 
S. 49–110, hier: S. 56.)

85 Condillacs Traité des sensations versieht in einem auf dem Pygmalion-Mythos fußenden 
Gedankenexperiment eine Statue mit einzelnen Sinnesfakultäten (mal schrittweise ad­

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

77

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lung dieser Gedanken in der Plastik86 reicht. Was diesen kanonischen 
Texten gemeinsam ist, ist der kompetitive Modus, an den auch Husserl in 
seiner Gegenüberstellung von Tasten und Sehen anschließt. Dazu kommt 
nun aber – und das teilt Husserl ebenfalls mit den Taktilitätsdiskursen 
der Aufklärung –, dass bei Husserl ausschließlich dem Tastsinn und dem 
Sehsinn besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden. An einer Stelle 
meint Husserl ausdrücklich, das »wahrnehmende Sehen und Betasten des 
Papiers« sei »das volle konkrete Erlebnis von dem hier liegenden Papier« 
(Hua III/1, 71). In den Ideen II wird das Gehör nur kurz als Analogiefigur 
aufgerufen; vom Geruch- und Geschmacksinn ist keine Rede. Die Reduk­
tion von fünf auf zwei Sinne ist aber weniger eine Verkürzung als eine 
Akzentverschiebung: In den Blick rückt das Problem von Nähe und Ferne 
sinnlicher Wahrnehmung und damit eine Skala, an dessen einem Ende 
der Tastsinn die unmittelbare und evidente Nähe eines Wahrnehmungs­
objekts garantiert – und derart als Realitätsgarant fungiert –, während am 

diert, mal nur einen einzigen). Durch diese Untersuchung versucht der Sensualist Con­
dillac zu beweisen, dass alle Erkenntnis letztlich auf die Sinne zurückzuführen ist. Der 
grundlegendste Sinn ist für Condillac dabei der Tastsinn: »Ich werde es [das »Gefühl«, 
A.H.] ›Grundgefühl‹ nennen, weil mit diesem Spiel der Maschine das animalische Le­
ben beginnt; von ihm hängt alles ab.« (Etienne Bonnot de Condillac, Abhandlung über 
die Empfindungen, Hamburg 1983, S. 66.) Auch Condillac beteiligt sich an der Diskussi­
on des Molyneux-Problems, auch für ihn fällt die Antwort negativ aus. Condillac ba­
siert seine Untersuchung auf dem Bericht des Chirurgen William Cheselden, der einem 
Patienten den Star stach (vgl. ebd., S. 155–163).

86 Herders Plastik erklärt, ausgehend von Diderots »Brief über die Blinden«, den Tastsinn 
zum Hauptsinn ästhetischer Erfahrung. Die Tragweite des Arguments reicht dann aber 
weit über das Feld des Ästhetischen hinaus und lotet über die Taktilität die Möglich­
keitsbedingung von begrifflicher Erfahrung überhaupt aus: »Denn alle Eigenschaften 
der Körper, was sind sie, als Beziehungen derselben auf unsern Körper, auf unser Ge­
fühl? Was Undurchdringlichkeit, Härte, Weichheit, Glätte, Form, Gestalt, Rundheit sei? 
davon kann mir so wenig mein Auge durchs Licht, als meine Seele durch selbstständig 
Denken einen leibhaften, lebendigen Begriff geben. Der Vogel, das Pferd, der Fisch hat 
ihn nicht; der Mensch hat ihn, weil er nebst seiner Vernunft auch die umfassende, tas­
tende Hand hat. Und wo er sie nicht hat, wo kein Mittel war, daß er sich von einem 
Körper durch körperliches Gefühl überzeugte: da muß er schließen und raten und träu­
men und lügen, und weiß eigentlich nichts recht. Je mehr er Körper, als Körper, nicht 
angaffte und beträumte, sondern erfaßte, hatte, besaß, desto lebendiger ist sein Gefühl, 
es ist, wie auch das Wort sagt, Begriff der Sache.« (Johann Gottfried Herder, Plastik. Eini­
ge Wahrnehmungen über Form und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume, in: Werke in 
zehn Bänden, Bd. 4: Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774–1787, hg. 
von Jürgen Brummack und Martin Bollacher, Frankfurt a.M. 1994, S. 243–326, hier: 
S. 249.)

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

78

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anderen Ende der Skala der Sehsinn sich auf Entferntes bezieht und für 
die menschliche Kapazität der Weit- und Übersicht einsteht.87

Der Tastsinn ist damit Garant des axiomatischen »Prinzips aller Prinzi­
pien« der Phänomenologie, laut dem »alles, was sich uns in der ›Intuition‹ 
originär, (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hin­
zunehmen sei« (Hua III/1, 51, Hervorhebung A.H.). Das Entscheidende 
steht hier in Klammern: »Originär gebende Anschauungen« finden ihren 
besten Ausdruck (»sozusagen«) in einer Präsenzerfahrung, die überhaupt 
nur in Begriffen körperlicher Nähe und leiblichen Empfindens zu fassen 
ist.

Diese ›Leibhaftigkeit‹ der Wirklichkeitserfahrung weist auch darauf 
hin, dass ein letztes Prinzip im Tastsinn weiterwirkt: das Lebendige. So 
wie zuvor bereits von Condillac bis Herder die Statue Pygmalions mit 
dem Tastsinn zum Leben erweckt wird, so wirkt auch bei Husserl ein 
latenter Vitalismus nach.88 Erneut ist der Verweis auf einen historischen 
Vorläufer hier instruktiv – Aristoteles’ De Anima –, der nicht nur als 
Gründungstext von Wahrnehmungsphilosophie und Erkenntnistheorie 
überhaupt zu Rate gezogen sei, sondern in besonderer Weise mit Husserls 
Perspektivierung des Tastsinns in Konversation tritt. Zentraler Referenz­
punkt für Husserl ist Aristoteles zunächst deswegen, weil bei diesem die 
Diskussion der einzelnen Wahrnehmungssinne von einer Theorie der Me­
dialität nicht zu trennen ist. Jede Form der Sinnlichkeit beruht auf einem 
Übertragungsprozess, der in den deutschen Übersetzungen mit dem Be­
griff des ›Mediums‹ wiedergegeben wird: »Auch das Riechen erfolgt durch 
ein Medium [μεταξύ, metaxú], Luft oder Wasser.«89 Insofern sich für 
Aristoteles die Sinne über den Grad und die Notwendigkeit von Übertra­
gungsmedien sortieren, zeigt sich die Nobilität des Tastsinns darin, dass 
er keines Mediums als des tastenden Organs selbst bedarf. Statt etwa der 

87 Mit dieser Fokussierung auf Nähe und Ferne wird so auch die Unterscheidung zwi­
schen ›höheren‹ und ›niederen‹ Sinnen vermieden. Speziell in der christlichen Tradition 
wird der Tastsinn als tendenziell schmutziger und sündhafter Sinn abgewertet. Eine Re­
ferenz aus Husserls Zeit findet sich etwa bei Otto Weiniger, der den Tastsinn als »de[n] 
eminent schmutzige[n] Sinn« bezeichnet (Otto Weininger, Geschlecht und Charakter. 
Eine prinzipielle Untersuchung, Berlin 1980, S. 393).

88 Michel Henry hat in einem kritischem Anschluss an Husserl die Doppelempfindung als 
Erkundung eines Feldes des Lebendigen beschrieben, vgl. Michel Henry, »Le Problème 
du toucher«, in: De la phénoménologie. Tome I: Phénoménologie de la vie, Paris 2003, 
S. 157–164; sowie generell: Michel Henry, Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches, Frei­
burg und München 2002.

89 Aristoteles, Über die Seele, 421b.

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

79

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Luft (für Gehör, Geruch oder Sehsinn) ist das Übertragungsmedium des 
Tastsinns ›das Fleisch‹ selbst:

Aber das Tastbare unterscheidet sich vom Sichtbaren und dem Schallenden, 
weil wir diese dadurch wahrnehmen, daß das Medium auf uns wirkt, das Tast­
bare aber nicht durch Einwirkung des Mediums, sondern zusammen mit dem 
Medium, wie einer, der durch den Schild einen Stoß bekommt. Denn nicht 
schlägt ihn der angestoßene Schild, sondern beide werden zugleich angestoßen. 
[…] So ist das Fleisch [σάρξ, sárx] das Medium [μεταξὺ, metaxù] des Tastvermö­
gens.90

Damit ist bei Aristoteles der Tastsinn eingelassen in ein Feld von Media­
lität und anzustrebender Unmittelbarkeit, verweist aber ebenso sehr auf 
die ›fleischliche Existenzweise‹ des Subjekts91 und damit schlicht auf die 
Lebendigkeit animalischer Seinsformen. Aristoteles weist etwa darauf hin, 
dass zwar nicht alle Lebewesen alle Sinne haben, alle aber zumindest 
den Tastsinn.92 Der Tastsinn wird zum Minimalkriterium des Lebendigen: 
»Einige Wesen haben alle [Wahrnehmungsvermögen, A.H.], andere eine 

90 Ebd., 423b.
91 ›Fleisch‹ (bzw. chair) hat als theoretischer Begriff auch in der Phänomenologie eine ge­

wisse Prominenz erlangt – wie schon im vorigen Verweis auf Michel Henrys Inkarnati­
on ersichtlich. Didier Franck hat chair als bewusst eigensinnige Übersetzung von 
Husserls ›Leib‹ in Anschlag gebracht und ihn für die Intersubjektivitätsproblematik der 
Cartesianischen Meditationen produktiv gemacht. Gerade hier, wo es um ›fremde‹ Leiber 
geht, ist die in Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung noch übliche Bezeich­
nung ›corps propre‹ (im Sinne des ›Eigenleibs‹) irreführend: Didier Franck, Chair et 
corps. Sur la phénoménologie de Husserl, Paris 1981. Die berühmteste Ausarbeitung des 
Begriffs chair entstammt Maurice Merleau-Pontys Spätwerk, wo Fleisch aber nicht ein­
fach den wahrnehmenden Leib, sondern »das Gewebe« bezeichnet, das der Erfahrung 
vorausgeht und sie ermöglicht, »das sie unterfüttert, sie trägt, sie nährt und das selbst 
nicht Ding ist, sondern Möglichkeit, Latenz und Fleisch der Dinge [chair des choses]« 
(Maurice Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 175). Es scheint in diesem 
Zusammenhang erwähnenswert, dass die griechische, die französische, aber auch die 
englische Sprache zwischen lebendigem Fleisch (σάρξ [sárx], chair, flesh) und totem, ten­
denziell essbarem Fleisch (κρέας [kréas], viande, meat) unterscheiden. Das schränkt den 
Assoziationsraum des breiteren deutschen ›Fleisch‹ deutlich ein. Im Umkehrschluss lebt 
dann etwa der »carneologische« Versuch Volker Demuths davon, dass im Deutschen 
Fleisch eben lebendiges und totes Fleisch bezeichnet: Volker Demuth, Fleisch. Versuch 
einer Carneologie, Berlin 2016. Für den Versuch, den Begriff des Fleisches aus dem Zwi­
schenraum von theologischer Inkarnation und phänomenologischer Leiblichkeit für 
eine philologische Theorie zu stärken, vgl. John Hamilton, Philology of the Flesh, Chica­
go und London 2018, zur Phänomenologie besonders S. 14–18.

92 »Die Tiere aber scheinen alle das Tastempfinden zu haben“, Aristoteles, Über die Seele, 
413b.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

80

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anzahl, wieder andere das eine notwendigste, den Tastsinn.«93 Alle Lebe­
wesen tasten und ohne Tastsinn kein Lebewesen: »Da das Lebewesen ein 
beseelter Körper ist, jeder Körper aber tastbar ist, tastbar aber das durch 
den Tastsinn Wahrnehmbare, muß auch der Körper des Lebewesens tast­
bar sein, tastfähig aber, wenn das Lebewesen erhalten bleiben soll.«94 In 
anderen Worten: »Es ist also klar, daß nur beim Verlust dieses Sinnes die 
Lebewesen sterben müssen. Weder kann diesen besitzen, was nicht Lebe­
wesen ist, noch braucht ein Lebewesen einen anderen Sinn zu besitzen als 
diesen.«95 Das bei Aristoteles angelegte Zusammenspiel tastender Mediali­
tät und leiblicher Vitalität bereitet die Anbindung der Doppelempfindung 
an zeitgenössische Untersuchungen zum Tastsinn vor. Es soll im Folgen­
den an den Tastversuchen Melchior Palágyis und David Katz’ weiter un­
tersucht werden, welche eine Reperspektivierung von Husserls Versuch 
im Kontext des 20. Jahrhunderts ermöglichen.

Medialität und Technizität des Tastsinns I: Melchior Palágyis 
»Doppelempfindung«

Die Schriften des heute mehr oder weniger vergessenen ungarischen Phi­
losophen Melchior Palágyi96 sind an dieser Stelle ein wichtiger Bezugs­
punkt, weil Palágyi in fast schon gespenstischer Ähnlichkeit zu Husserl 
einen ähnlichen Tastversuch entwirft, dabei sogar von einer ›Doppel­
empfindung‹ spricht, aber an entscheidenden Stellen zu abweichenden 
Schlussfolgerungen kommt. Aus der lebensphilosophischen Denktraditi­
on und dem Umfeld Ludwig Klages stammend, steht Palágyi dem ›streng 

b)

93 Ebd., 414a.
94 Ebd., 434b.
95 Ebd., 435b.
96 Einen jüngeren Wiederbelebungsversuch hat Heiko Heublein durch die Herausgabe ei­

niger Schriften Palágyis unternommen: Melchior Palágyi, Der Gegensatz von Geist und 
Leben. Schriften zur schöpferischen Verbindung von Erkenntnistheorie und Vitalismus, hg. 
von Heiko Heublein, München 2018. Tobias Wilke kommt auf Palágyi in zwei Kontex­
ten zu sprechen: einerseits der Möglichkeit des ›Tastens auf Entfernung‹, andererseits im 
Zusammenhang mit dem Cartesischen ›Stabexperiment‹, wo die optische Täuschung, 
nach der ein halb im Wasser liegender, durch die Brechung des Lichts ›krumm‹ wirken­
der Stab, durch den Tastsinn korrigiert wird (vgl. Tobias Wilke, Medien der Unmittelbar­
keit, S. 126 – 129). Eine größere Rolle spielt Palágyi ebenfalls in Stefan Riegers 
Mediengeschichte kybernetischer Anthropologien, vgl. Stefan Rieger, Kybernetische An­
thropologie. Eine Geschichte der Virtualität, Frankfurt a.M. 2003.

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

81

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wissenschaftlichen‹ Anspruch Husserls diametral entgegen97 und zeigt 
sich gleichzeitig wesentlich weniger schüchtern, was Fundierungstheore­
me angeht. Der Tastsinn wird von Palágyi kurzerhand zum Primärsinn 
und zur Grundlage des Empfindungslebens überhaupt erklärt: »Der Tast­
sinn ist der einzige Vollsinn; alle übrigen Sinne sind nur Hilfssinne, nur 
Ergänzungssinne des Tastsinns.«98 Dabei rückt die kinästhetische Qualität 
des Tastsinns, d.h. die Tatsache, dass der Tastvorgang »in unmittelbarer 
Weise mit der motorischen Tätigkeit vereinigt«99 ist – was in Husserls 
Versuch nur am Rande verhandelt wurde100 –, bei Palágyi in den Mittel­
punkt. Ein sensomotorisches Band aus Tast- und Bewegungsempfindun-
gen bildet für ihn die »vitale Unterlage zur Kenntnisnahme von der 
Außenwelt«101 und entwirft ein ›haptozentrisches‹ Erkenntnismodell, das 
psychologistischen wie mechanistischen Interpretationen entgegengestellt 
wird. Der grundsätzliche Angriffspunkt Palágyis – auch gegen die Phäno­
menologie – besteht in der Erkundung dieses Empfindungsfeldes, das als 

97 Husserl konnte das vitalistische Pathos Palágyis nur verwerfen. Einem englischen Be­
sucher hat Husserl, vier Jahre nach Palágyis Tod, sogar noch anvertraut, die Palágyi-
Klages-Denkschule sei »the very type that Phenomenology is out to kill and declare 
absurd« (Herbert Spiegelberg, »From Husserl to Heidegger. Excerpts from a 1928 Di­
ary by W. R. Boyce Gibson«, in: British Society for Phenomenology 2(1) (1971), S. 58–83, 
hier: S. 75). Palágyi und Husserl standen schon länger auf Kriegsfuß, seitdem Palágyi – 
der während Husserls Privatdozentur in Halle dort studierte – die Logische Untersu­
chungen auf eher bescheidenem Niveau kritisierte: Melchior Palágyi, Der Streit der Psy­
chologisten und Formalisten in der modernen Logik, Leipzig 1902. Husserl antwortete 
wiederum mit einen Verriss der Schrift Palágyis, vgl. seine »Besprechung« in: Hua 
XXII, 152–161.

98 Melchior Palágyi, Naturphilosophische Vorlesungen. Über die Grundprobleme des Bewusst­
seins und des Lebens, Leipzig 1924, S. 129.

99 Entsprechend seiner Auffassung des Tastsinns als »Basalsinn« meint Palágyi, dass, 
»wenn wir auch vermöge des Gesichtssinnes ein Urteil über Bewegung und Ruhe fäl­
len können«, dann nur deshalb, »weil der Gesichtssinn sich dabei auf den Tastsinn 
stützt« (Melchior Palágyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 129).

100 Ebd. Eine Analyse der Doppelempfindung unter dem Gesichtspunkt der sogenannten 
»Kinästhesen« hat Husserl in der Vorlesung »Ding und Raum« von 1907 vorgenom­
men: »Taste ich mit der linken Hand die rechte, so konstituiert sich mit den Tast- und 
kin<ästh>etischen Empfindungen wechselweise die Erscheinung der linken und rech­
ten Hand, eine über die andere sich so und so bewegend« (Hua XVI, 162). Die Doppel­
empfindung wird dort unter dem Gesichtspunkt der »Einlegung kinästhetischer 
Empfindungen in den Leib« (Hua XVI, S. 161) analysiert. Husserl schreibt lakonisch: 
»Da gibt es phänomenologisch allerlei zu analysieren.« (Hua XVI, S. 162) In den Ideen 
II wird stärker die »Lokalisation« und weniger die Bewegung im Fokus stehen. Husserl 
schreibt: »Eine wichtige Rolle spielen ferner [!] die Bewegungsempfindungen.« (Hua 
IV, 150f.)

101 Melchior Palágyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 129.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

82

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein eminent vitales mit Bewusstseinsprozessen (noch) nichts zu tun hat. 
Um das zu illustrieren, entwirft Palágyi nun eine Versuchskonstellation, 
die mit derjenigen Husserls geradewegs identisch ist:102

Wie fremd erfaßt und drückt eine Hand die andere, als ob sie nicht dem 
eigenen Leibe angehören würde. Erst durch diese Selbstentfremdung des Le­
bensprozesses findet man den eigenen Lebensprozeß nicht mehr als bloßen Le­
bensprozeß, sondern als – einen Leib. […] Bewegt sich ein Körperteil gegen den 
anderen, bis sie sich berühren, so entstehen in beiden Körperteilen Berührungs­
empfindungen, und dieses passiv-aktive Doppelempfinden ist es, das die Grundlage 
unserer Wahrnehmung einer Außenwelt bildet.103

Auch bei Palágyi handelt es sich um die Selbstbetastung zweier Hände, 
auch hier ist von einem ›Doppelempfinden‹ die Rede, das einen Leib kon­
stituiert, und auch hier zeigt sich diese Empfindung als eine passiv-aktive 
Fremdheitserfahrung. Beim Vitalisten wie beim Phänomenologen wird 
darüber das Verhältnis sinnlicher Empfindungen zu Bewusstseinsprozes­
sen abgewogen, wobei nur Palágyi die leiblichen Empfindungen zu einem 
weitreichenden erkenntnistheoretischen Grundprinzip erklärt, das gerade­
wegs die »Grundlage unserer Wahrnehmung einer Außenwelt bildet«. Sowohl 
bezüglich der schlagenden Parallele zu Husserl wie bezüglich Palágyis 
umfassenderen Folgerungen ist es wichtig, die Unterschiede im Blick 
zu behalten. So hat für Palágyi, wie bereits angedeutet, der bewusstseins­
philosophische Rahmen der Phänomenologie seine Geltung eingebüßt. 
Palágyi unterscheidet streng zwischen vitalen Empfindungen, welche an 
Bewegung gekoppelt sind und kontinuierlich verlaufen und einer inter­
mittierenden und punktuell pulsierenden Aktivität des Bewusstseins.104 

Diese etwas spekulative Unterscheidung hält Palágyi jedem Zugang entge­
gen, der die »Empfindungsweisen überhaupt entwurzelt, indem er sie alle 
von dem vegetativen Lebensuntergrunde abschneidet und in den Bewußt­

102 Insofern Husserl die Doppelempfindung – abgesehen von seiner Vorlesung »Ding und 
Raum« im Wintersemester 1907/08 – nie der Öffentlichkeit präsentiert hat, ist eine 
gegenseitige Einflussnahme sehr unwahrscheinlich. Palágyi hat seine Vorlesungen seit 
1905 in Klausenburg (heute: Cluj) gehalten. Zu der Zeit war das Tischtuch zwischen 
Palágyi und Husserl schon zerrissen.

103 Ebd., S. 116f. Er meint daher später – wiederum in Analogie zu Husserl –, dass in der 
Doppelempfindung »eigentlich von Quadrupelprozessen gesprochen werden muß« 
(ebd., S. 136), insofern sich in beiden Händen Tasten und Betastetwerden ablösen.

104 Vgl. Melchior Palágyi, Wahrnehmungslehre (=Ausgewählte Werke, Bd. II), Leipzig 1925, 
S. 16. Vgl. zum pulsierenden Bewusstsein: Stefan Rieger, Kybernetische Anthropologie, 
S. 159–169.

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

83

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seinskäfig einsperrt«.105 Damit mag der nie genannte Husserl gemeint 
sein. Nicht erklären zu können, wie sich vitale Empfindungen (wie etwa 
Tasteindrücke) in psychische Sachverhalte (wie etwa die Identifizierung 
von Gegenständen) übersetzen, ist für Palágyi die große philosophische 
Schwäche jeder Bewusstseinsphilosophie. Für Palágyi bedarf es einer Ver­
mittlungstätigkeit zwischen kontinuierlichen Empfindungen und diskon­
tinuierlichen Bewusstseinsprozessen, wofür die passiv-aktive Natur des 
Tastsinns entscheidend wird. Sieht sich Palágyi dort »der wunderbaren 
Tatsache gegenüber, daß unser Lebensprozeß […] sich selbst wie fremd 
entgegenzutreten vermag«,106 so können im Spiel von Auto- und Hetero­
affektion der tastenden Hände Selbst- und Fremdwahrnehmung des Lei­
bes aufeinander abgestimmt werden. So wird die Doppelempfindung 
nicht nur zur leibkonstituierenden, sondern gleich zur erkenntnistheore­
tischen Urszene: »Erst die passive Berührung im Verein mit der aktiven 
Berührung, d.h. erst die Selbstberührung, führt zur Entdeckung des ei­
genen Leibes, und nur ein Wesen, das den eigenen Leib zu entdecken 
vermag, kann auch das Vorhandensein von Fremdkörpern entdecken.«107 

Die Selbstbetastung, so lautet also die erstaunliche Folgerung Palágyis, 
bildet die Bedingung der Möglichkeit von Weltwahrnehmung überhaupt, 
insofern die dort gewonnene (Fremdheits-)Erfahrung auf alle Wahrneh­
mungsprozesse ›überspringt‹. Noch radikaler folgert Palágyi sogar, dass 
jede visuelle Wahrnehmung nur noch eine virtuelle Betastung auf Distanz 
ist: »Wenn wir Sehenden unseren Blick längs der Grenzlinie eines Reifen 
herumführen, so macht unsere Hand diese Bewegung in der Einbildung 
mit, nur kommt uns die eingebildete Mitbewegung der Hand gewöhnlich 
wegen ihrer geringen Lebhaftigkeit kaum zum Bewußtsein.«108 Das vitalis­
tische Wahrnehmungsmodell, das auf der Selbstberührung aufbaut, führt 
damit direkt über in eine Theorie der Einbildung und der Fantasie, letzt­
hin sogar der Virtualität: »Virtuelle Hinweisungen sind es, durch welche 
wir die Orte der Dinge und Erscheinungen im Raum fixieren, und durch 
virtuelle Bewegungen längs der Flächen und Umrisse der Körper erfassen 
wir deren Ausdehnung, Lage und Gestalt.«109

105 Melchior Palágyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 131.
106 Ebd., S. 115.
107 Ebd., S. 115.
108 Melchior Palágyi, Wahrnehmungslehre, S. 75.
109 Ebd., S. 76. Palágyi spricht später auch von einer »Theorie der Phantasie«, die er in sei­

ner Wahrnehmungslehre direkt mitliefert (vgl. ebd., S. 69–105). Stefan Rieger hat 
Palágyi als einen der Gründungsväter des Denkens der Virtualität bezeichnet, vgl. Ste­

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

84

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Damit ist ein Nexus von Vitalität und Virtualität nicht nur dem phä­
nomenologischen Bewusstseinsfokus entgegengestellt. Gleichermaßen fin-
det sich die Unmittelbarkeitsemphase, wie sie noch in aufklärerischen 
Theorien des Tastsinns zu finden ist, einigermaßen verkompliziert. Sprach 
noch Herder von der »Welt eines Fühlenden« – ›Fühlen‹ und ›Gefühl‹ 
meinen dort immer den Tastsinn – als einer »Welt der unmittelbaren 
Gegenwart«,110 so wird dieser tastende Idealismus bei Palágyi zwar nicht 
geleugnet, aber mit einem entscheidenden Umweg angereichert: Nicht 
durch die unmittelbare Evidenz des Tastsinns, sondern aufgrund seiner 
Fähigkeit »sich selbst einen Widerstand leisten [zu] können«,111 wird der 
Tastsinn dem Sehsinn vorgezogen. Die Theorie des Tastsinns versteht sich 
hier schon als Medientheorie. Leiblichkeit wird bei Palágyi ganz explizit 
zur Figur lebendiger Medialität und medialer Lebendigkeit.

Das nimmt in der Folge einige abenteuerliche Wendungen. So 
wird etwa das Changieren der Hand zwischen erkundendem Leib 
und betastetem Ding in die Vorstellung einer sich ständig in »unwill­
kürlichen kleinen, nicht merklichen Zitterbewegungen«112 befindenden 
Hand umgedeutet. Zwischen »Empfindungsberge[n]« und »Empfindungs-
täler[n]«113 beschreibt der Tastsinn oszillierende Intensitäten, die Aus­
druck der ureigenen Vitalität der Hand sind. Gleichermaßen ist mit 
Palágyis zitterndem Vitalismus auch die eindeutige Unterscheidung von 
Nah- und Fernsinn erschwert: »Es ist nicht das Vorrecht der Gesichtsemp­
findungen, daß sie gegenüber den Tastempfindungen auch das Entfernte 
kundgeben; denn auch durch Tastempfindungen können wir, allerdings 
in einem bescheidenen Maße, Entferntes wahrnehmen.«114 Was in der 

fan Rieger, »Virtualität avant la lettre. Unverhältnismäßigkeiten zwischen Gedanken­
experimenten und technischen Medien«, in: Hans Esselborn (Hg.), Ordnung und 
Kontingenz. Das kybernetische Modell in den Künsten, Würzburg 2009, S. 43–57.

110 »[A]lles gegenwärtig, in unsern Nerven, unmittelbar in uns. Welche Welt für den Phi­
losophen! klein, aber stark! Idealismus!« (Johann Gottfried Herder, »Zum Sinn des Ge­
fühls«, in: Werke, Bd. 4, S. 235–242, hier: S. 235.)

111 Melchior Palágyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 115.
112 Ebd., S. 137. Vgl. zuvor: »Unsere Hand nämlich befindet sich – weil sie eben eine le­

bendige Hand ist –, wenn wir sie auch noch so festhalten mögen, in einer zitternd pul­
sierenden Bewegung, so daß, wenn wir den Fremdkörper X auch nur für sehr kurze 
Zeit berühren, es einen Moment gibt, wo die Hand sich aktiv gegen X verhält, und 
einen nächsten Moment, wo sie in eine passive Haltung übergeht.« (Ebd., S. 135)

113 Ebd.
114 Ebd., S. 160.

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

85

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Psychophysik »Ferntasten«115 bzw. später »Teletaktilität«116 genannt wird, 
illustriert Palágyi an einem bekannten aufklärerischen Beispiel: »Berührt 
der Blinde mit dem Stock einen Gegenstand, so weiß er über dessen 
Existenz ein ebenso gewisses Urteil zu fällen, als ob er ihn mit der Hand 
berührt hätte.«117 Der Tastakt zeichnet sich durch eine prothetische Ver­
längerbarkeit aus, die für Palágyi – der dabei auf ein Argument Lotzes 
zurückgreift – die Grundlage des menschlichen Werkzeuggebrauchs dar­
stellt:

Hierauf beruht es überhaupt, daß wir solche Werkzeuge wie Hammer, Bohrer, 
Messer, Schere usw. zu gebrauchen lernen. Ein geschickter Anatom gebraucht 
sein Skalpell in solcher Weise, als ob in der Schneide desselben ein feiner 
Tastsinn wohnen würde. Durch die Einübung der Bewegungsphantasie bringen 
wir es so weit, den Tastsinn gleichsam an das Ende des Werkzeuges zu verlegen, 
wo dieses mit einem fremden Körper in Berührung ist. Kurz die Bewegungs­
phantasie macht aus dem Tastsinn einen »Fernsinn«, freilich nur in einem sehr 
beschränkten Maße. Würden aber unseren Händen wann und wo immer Stäbe 
zur Verfügung stehen, deren Länge von unserem Belieben abhängen würde, 
und könnten wir solche beliebig langen Stäbe ohne physische Anstrengung 
gebrauchen: so könnte der Tastsinn zu einem Fernsinn entwickelt werden, der 
dem Gesichtssinn Konkurrenz machen würde.118

Schon in Palágyis Virtualitätstheorie greift der Tastsinn in die Ferne, in­
sofern die visuelle Fernwahrnehmung eines Gegenstands nur aufgrund 
seiner fantasierten Abtastung durch die Hand möglich ist. Auch in der 
vorhergehenden Passage, die den Tastsinn an die Werkzeugspitze verlegt, 
meint Taktilität ein Verhältnis einer zu verhandelnden ›Ent-Fernung‹. 

115 Dieses Prinzip hat Hermann Lotze zuerst beschrieben, vgl. Rudolph Hermann Lotze, 
Mikrokosmos. Idee zur Naturgeschichte und Geschichte der Menschheit. Versuch einer An­
thropologie, Zweiter Band, hg. von Nikolay Milkov, Hamburg 2017, S. 204f. Lotze selbst 
benutzt den Begriff ›Ferntasten‹ allerdings noch nicht – er scheint von David Katz zu 
stammen, der ihn mit Rückgriff auf Lotze weiterentwickelt, vgl. David Katz, Der Auf­
bau der Tastwelt, Leipzig 1925, S. 115ff.

116 Dieser Begriff wurde im Umfeld sogenannter ›neuer Medien‹ im späten 20. Jahrhun­
dert entwickelt. Vgl. das Kapitel »Teletaktilität«, in: Claudia Benthien, Haut. Literatur­
geschichte, Körperbilder, Grenzdiskurse, S. 265–279.

117 Melchior Palágyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 160. Vgl. zu diesem schon von 
Descartes diskutierten Experiment: Natalie Binczek, Kontakt. Der Tastsinn in Texten der 
Aufklärung, S. 20–24.

118 Melchior Palágyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 160. Zum Lob sensomotorischer 
Handfertigkeit vgl. Hermann Lotze, Mikrokosmos, S. 203: »Die Fähigkeit, sie [die Werk­
zeuge] zu benutzen, beruht nicht allein auf der Muskelkraft der Arme, sondern hängt 
in sehr hohem Maße von der Feinheit der Empfindung und von einer außerordentli­
chen Leichtigkeit und Sicherheit der Vorstellungsassoziationen ab.«

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

86

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diderots Blinder von Puisaux wünschte sich einst statt Fernrohr und Au­
genlicht lieber beliebig lange Arme, um die Oberfläche des Mondes abzu­
tasten.119 Dieses Gedankenspiel der Aufklärung, ob und wie der Tastsinn 
mit Stäben verlänger- und verlagerbar ist, wirkt in solchen techniktheore­
tischen Passagen nach. Experimentelle Untersuchungen dazu nehmen 
ihren Ausgang bei Ernst Heinrich Webers Tastsinn und Gemeingefühl,120 

von wo sich der verlängerbare Tastsinn bis in die medizinische Prothesen­
forschung nach dem Ersten Weltkrieg fortschreiben wird (vgl. Kap. 5.3). 
Konsequent denkt Palágyi diese Gedankenspiele und Experimente hin zu 
einem unbegrenzt verlängerbaren Körper weiter. Es fehlen nur noch die 
richtigen Stäbe, dann ist auch der Tastsinn ein Fernsinn wie das Sehen.

Medialität und Technizität des Tastsinns II: David Katz’ Tastversuche

Wenn die drei genannten Faktoren – Vitalität, Virtualität und Prothetik 
– Palágyis Reflexionen über den Tastsinn inmitten der Diskurse der Jahr­
hundertwende um technische und mediale Vermittlung erscheinen lassen, 
so lässt sich auch nach expliziteren Bezugnahmen auf das Verhältnis von 
Tastsinn und Technik fragen. Nicolas Pethes hat diese Problemstelle in 
einem einschlägigen Aufsatz zu Walter Benjamin und David Katz unter­
sucht.121 Pethes unternimmt es dort, Benjamins Reflexionen über das 
Taktile in seinem Kunstwerk-Aufsatz – etwa über die taktile Qualität des 

c)

119 Vgl. wiederum Natalie Binczek, Kontakt. Der Tastsinn in den Texten der Aufklärung, 
S. 134–142.

120 Vgl. Ernst Heinrich Weber, Tastsinn und Gemeingefühl, S. 6f. Webers überraschender 
Schluss lautet, dass ein solches prothetisches Tasten mit Stäben etwa bei den eigenen 
Zähnen schon zur Anwendung kommt. Zur kulturgeschichtlichen Einbettung dieser 
Topik, u.a. über Weber, Lotze und Simmel, vgl. Tobias Wilke, Medien der Unmittelbar­
keit, S. 127ff.

121 Vgl. Nicolas Pethes, »Die Ferne der Berührung. Taktilität und mediale Repräsentation 
nach 1900. David Katz, Walter Benjamin«, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und 
Linguistik 30 (2000), S. 33–57. Eine der Pointen von Pethes’ diskurs- und medienge­
schichtlich informierter Lektüre liegt darin, die »Integration des Taktilen in den ästhe­
tischen Diskurs nach 1900« (ebd., S. 37) herauszuarbeiten, für die neben Benjamins 
Kunstwerk-Aufsatz vor allem die Kunsthistoriker Alois Riegl und Heinrich Wölfflin 
einschlägig sind. Vgl. wiederum die Unterscheidungen bei Alois Riegl, Spätrömische 
Kunstindustrie, S. 27–36 und 122f. Wölfflin hat sich schon 1905 an einer stilgeschichtli­
chen Typisierung versucht; seine Unterscheidung von malerischem und linearem Stil 
funktioniert dadurch, dass das Lineare den Tastsinn »geradezu herausfordert«, wäh­
rend sich das Malerische davon löst (Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegrif­
fe. Das Problem der Stilentwicklung in der neueren Kunst, Basel 1991, S. 23).

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

87

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Films oder der dadaistischen Kunstwerke122 – im Kontext experimenteller 
Untersuchungen des Tastsinns durch den Psychologen David Katz zu 
lesen. In Anlehnung an Benjamins These, dass Verschiebungen im Gefü­
ge menschlicher Sinneswahrnehmungen als Effekte medienhistorischer 
Umbrüche beschreibbar sind, spürt Pethes einer Konstellation nach, in 
der die taktile ›Annäherung‹ visueller Medien in einem umgekehrten 
Entsprechungsverhältnis zu einer ›Entfernung‹ des Tastsinns steht. Statt 
als Garant für Wirklichkeit und Unmittelbarkeit zu fungieren, ist diese 
neue Taktilitätsvorstellung als »derjenige Modus der Annäherung und 
Involvierung von körperlichen Sinnen [zu] definieren, der eine weitestge­
hende Entfernung vom Berührten zur Folge hat«.123 Mit David Katz’ Aufbau 
der Tastwelt erhält eine solche These insofern eine starke Konturierung, 
als der Psychophysiker Katz den Tastsinn innerhalb einer technisierten 
Messmaschinerie experimentell untersucht. Katz’ Versuche, die das Mes­
sen der Tastakte der Beschreibung von Empfindungen immer vorziehen, 
interessieren sich entsprechend auch weniger für die Belastbarkeit des 
Tastversuchs für philosophische Erkenntnistheorien, sondern sehen sich 
im Dienst der normierenden und klassifizierenden Disziplinartechniken 
der »industriellen Psychotechnik« und des »Arbeitsschulgedankens«.124

122 Vgl. die bekannte Passage aus Walter Benjamin, »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner 
technischen Reproduzierbarkeit <Dritte Fassung>«, in: Gesammelte Schriften, Bd. I.2, 
hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Franfkurt a. M. 1991, 
S. 471–508, hier: S. 502: »Aus einem lockenden Augenschein oder einem überreden­
den Klanggebilde wurde das Kunstwerk bei den Dadaisten zu einem Geschoß. Es stieß 
dem Betrachter zu. Es gewann eine taktile Qualität. Damit hat es die Nachfrage nach 
dem Film begünstigt, dessen ablenkendes Element ebenfalls in erster Linie ein taktiles 
ist, nämlich auf dem Wechsel der Schauplätze und Einstellungen beruht, welche stoß­
weise auf den Beschauer eindringen.«

123 Nicolas Pethes, »Die Ferne der Berührung«, S. 56, Hervorhebung, A.H.
124 David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S. VIII. So wie Palágyi ist auch Katz mit Husserl 

›in Berührung‹ gekommen. Katz hat seine wissenschaftliche Karriere in Göttingen be­
gonnen, wo Edmund Husserl seine Promotions- und Habilitationsschrift mitbetreut 
hat, jedoch ohne dass Katz jemals dessen Schüler im engeren Sinne war. Katz hörte 
Husserls Vorlesungen von 1904 bis 1905 – also vor Husserls transzendentaler Interpre­
tation der Phänomenologie – höchstwahrscheinlich zur »deskriptiven Psychologie« 
(vgl. Karl Schuhmann, Husserl-Chronik. Denk- und Lebensweg Edmund Husserls (=Husser­
liana Dokumente, Bd. 1), Den Haag 1981, S. 80) und war Teil der vom Husserl-Schüler 
Theodor Conrad gegründeten ›Göttinger Philosophischen Gesellschaft‹ (vgl. ebd., 
S. 103). Katz’ Lehrer an der Universität Göttingen war der Experimentalpsychologe 
Georg Elias Müller. Vgl. auch Christoph Perleth, »David Katz – Eckpfeiler der deut­
schen Psychologie der Weimarer Republik«, in: Gisela Boeck und Hans-Uwe Lammel 
(Hg.), Die Universität Rostock in den Jahren 1933–1945. Referate der interdisziplinären 
Ringvorlesung des Arbeitskreises ›Rostocker Universitäts- und Wissenschaftsgeschichte‹ im 

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

88

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Katz hat eine eigene Beschreibung der Selbstbetastung unternommen, 
die aber nur bedingt mit Husserl in einem Diskussionszusammenhang 
steht.125 Für den Problemzusammenhang von Tastsinn und Technizität ist 
Katz’ Beschreibung des ›Ferntastens‹ umso mehr von Interesse, durch die 
er deutlich mit den Vorlesungen Palágyis in Konversation tritt. Wie bei 
diesem vom Exempel des »geschickten Anatom[s]« die Rede war, so wird 
hier der Tastsinn am Beispiel eines Chirurgen illustriert:

Das Tasten auf Entfernung mit stereognostischem Ziel, welches uns in der Pra­
xis des täglichen Lebens große, von den meisten kaum geahnte Dienste leistet, 
erfährt in der Kunst des Arztes eine erstaunliche Verfeinerung durch systemati­
sche Übung: Das tote Instrument belebt sich in der disziplinierten Hand des 
Mediziners und gibt Kunde von feinsten Gebilden in Körperhöhlen, zu denen 
der Hand der Zutritt aus anatomischen Gründen oder wegen Infektionsgefahr 
verschlossen ist.126

Zwei Sachverhalte kristallisieren sich hier als Verhandlungspunkte des 
Tastsinns unter den (medien-)technischen Bedingungen des 20. Jahrhun­
derts heraus. Einerseits ist der Tastsinn als ein eminent prothetischer Sinn 
entworfen, der, an die Spitze eines Werkzeugs verlagert, ebenjenes Instru­
ment geradezu ›beleben‹ kann. Anstelle der Erfahrung absoluter Präsenz 
wird also gerade die ›Vermittelbarkeit‹ des Tastens zum Auszeichnungs­
merkmal taktiler Virtuosität erklärt. Darüber wird nun andererseits ein 
Idealtypus menschlichen Handgebrauchs entworfen, für den nicht mehr 
die technische Hand des Ingenieurs einsteht, sondern die virtuos tastende 
Hand eines Chirurgen. Diese Verschiebung findet sich nicht nur bei Katz 
und Palágyi. Auch Paul Valéry hat ein solches Lob chirurgischer Tätigkeit 
passenderweise an einem Chirurgenkongress formuliert und dabei deren 

Sommersemester 2011, Rostock 2012, S. 45–60. Solche biografischen Bezüge sind aber 
hier in jedem Fall weniger wichtig als die thematischen Überschneidungen, die sich in 
den jeweiligen Tastversuchen ergeben.

125 Vgl. den Paragraf § 27 »Der eigne Körper als Tastobjekt«, in: David Katz, Der Aufbau 
der Tastwelt, S. 123–125. Katz stützt sich dabei auf die Versuche Ernst Heinrich We­
bers, denen er nichts Wesentliches hinzufügt. Katz untersucht, in welchen Kontexten 
Tastobjekt und Tastsubjekt unterschieden werden können (ein Problem, welches Hus­
serl noch unter dem Begriff der ›Aufmerksamkeit‹ verhandelte). Das Ergebnis solcher 
Untersuchungen ist, dass man sich nicht immer so klar aussuchen kann, wo man sich 
in der Selbstberührung aktiv berührend und wo man sich passiv berührt fühlt, wie das 
Husserl vorschwebt. Dazu lassen sich die einzelnen Tastempfindungen teilweise gar 
nicht mehr unterscheiden, etwa »[w]enn die Finger der einen Hand die gleichen Fin­
ger der anderen betasten, oder wenn die Finger einer Hand sich durch Gegenüberstel­
lung gegenseitig betasten« (ebd., S. 125).

126 Ebd., S. 116.

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

89

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Berufsbezeichnung ganz wörtlich genommen (cheir und ergon bezeichnen 
ja buchstäblich das ›Hand-Werk‹): »Le nom même de votre profession, 
Messieurs, met ce faire en évidence, car Faire est le propre de la main. […] 
Chirurgie, manuopera, manœuvre, œuvre de main.«127 Das chirurgische 
Ideal taktiler Handfertigkeit ist auch in Hermann Lotzes Mikrokosmos 
beschrieben, wo wiederholt von der ärztlichen Sonde als paradigmatischer 
Tastapparatur die Rede ist.128 Die vielleicht prominenteste Referenz auf 
eine tastende Chirurgenhand findet sich erneut in Benjamins Kunstwerk-
Aufsatz, wo das ›operative‹ Paradigma des chirurgischen Eingriffs der auf­
gelegten Hand des Magiers entgegengestellt wird:

Der Chirurg stellt den einen Pol einer Ordnung dar, an deren anderm der 
Magier steht. Die Haltung des Magiers, der einen Kranken durch Auflegen 
der Hand heilt, ist verschieden von der des Chirurgen, der einen Eingriff in 
den Kranken vornimmt. Der Magier erhält die natürliche Distanz zwischen 
sich und dem Behandelten aufrecht; genauer gesagt: er vermindert sie – kraft 
seiner aufgelegten Hand – nur wenig und steigert sie – kraft seiner Autorität 
– sehr. Der Chirurg verfährt umgekehrt: er vermindert die Distanz zu dem 
Behandelten sehr – indem er in dessen Inneres dringt – und er vermehrt sie nur 
wenig – durch die Behutsamkeit, mit der seine Hand sich unter den Organen 
bewegt. […] Magier und Chirurg verhalten sich wie Maler und Kameramann. 
Der Maler beobachtet in seiner Arbeit eine natürliche Distanz zum Gegebenen, 
der Kameramann dagegen dringt tief ins Gewebe der Gegebenheit ein.129

Distanz und Eingriff, Vermittlung und Unmittelbarkeit, Technik und Me­
dium: Dies sind die Voraussetzungen, unter denen tastende Handgriffe im 
20. Jahrhundert diskutiert werden. Es sind auch die Bedingungen, unter 
denen der Tastsinn in Katz’ Tastversuchen seine uneindeutige Position 
bezieht: »In dem Zeitalter von Automobil und Flugzeug ist es vielleicht 
gestattet darauf hinzuweisen, daß nach dem gleichen Prinzip [des Ferntas­
tens, A.H.] der exzentrischen Projektion der Chauffeur mit den Pneuma­
tiks die Güte der Chaussee, der Flugzeugführer mit den Tragflächen des 
Aeroplans die elastischen Verhältnisse der Luft fühlt.«130 Bei Katz wird 
nicht zuletzt auch die historische Situierung des ›Ferntastens‹ deutlich, 

127 Vgl. Paul Valéry, »Discours aux chirurgiens«, in: Œuvres, Bd. I, hg. von Jean Hytier, Pa­
ris 1957, S. 907–923, hier: S. 918. Vgl. Regina Karl, »Das Informe. Poetiken der Hand 
bei Paul Valéry«, in: Jessica Güsken und Peter Risthaus (Hg.), z.B. Zeitschrift zum Bei­
spiel 3(2019), S. 97–125, hier vor allem: S. 97–101.

128 Vgl. Rudolph Hermann Lotze, Mikrokosmos, S. 203ff.
129 Walter Benjamin, »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar­

keit«, S. 495f.
130 David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S. 116.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

90

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wenn sich Chirurgen seit dem Ersten Weltkrieg »vor ein ganz neuartiges 
auch hierher zu rechnendes Problem […] durch die Kriegsamputierten 
gestellt [sahen]. Tasten mit Kunstglied erfolgt ja auch nach dem Sonden­
prinzip.«131 Auf diese Reflexionen über die Prothetik des Tastsinns, die 
zwischen den Fantasien technischer Ermöglichung und der Notwendig­
keit prothetischer Ersetzung oszillieren, wird zurückzukommen sein (Kap. 
5.3).

Dass sich die Vorstellung ›taktiler Medialität‹ dabei insgesamt in eine 
Zone der Unbestimmtheit zwischen ›artifizieller‹ und ›natürlicher‹ Über­
tragung einschreibt, ist nicht zuletzt wieder für Husserl von Belang, der 
in einem Zusatz zu einem Paragrafen der Ideen II selbst über Begriff 
und Wirkung von Medien im Kontext einer »normale[n] Sinnlichkeit« 
(Hua IV, 56) nachdenkt. Medientheorie im Sinne Husserls bedeutet vor 
allem: ›Normalisierung‹ von Wahrnehmung durch die Reduzierung von 
(sichtbarer) Medialität. Husserl gesteht zunächst zu, lediglich auf einen 
bestimmten »Typus materieller Dinglichkeit« (Hua IV, 53) zurückgegrif­
fen zu haben – gemeint sind feste Körper –, was er aber keineswegs 
als »willkürliche [Einschränkung]« (Hua IV, 53), sondern als notwendige 
Maßnahme verstanden wissen will. Husserls Methode, »mit den urgegebe­
nen und sich ur-ausweisenden Dingen, und das sind die festen Körper, 
[zu] beginnen« (Hua IV, 53), bevorzugt diese »sich ur-ausweisenden« 
Körper vor allem aufgrund ihrer maximal transparenten Situiertheit im 
Medium: »Feste Körper konstituieren sich als Dinge mit einer starren, sich 
bei der Bewegung transportierenden Raumgestalt. Sie können in einem 
dinglichen Medium sein wie Frösche im Wasser, das – als See oder Fluß 
oder Teich – ein Ding ist und Dinge in sich trägt.« (Hua IV, 53) In ähnli­
cher Weise umfasst schon in einer der ersten expliziten Medientheorien 
des 20. Jahrhunderts, Fritz Heiders Ding und Medium (1927), »Mediumge­

131 Ebd., S. 117, Hervorhebung A.H. Katz unternimmt »Versuche mit Amputierten« auch 
im Aufbau der Tastwelt (vgl. ebd., S. 70f.) und hat sich diesem Problem nach dem Ers­
ten Weltkrieg verstärkt gewidmet: vgl. etwa David Katz, Zur Psychologie des Amputierten 
und seiner Prothese, Leipzig 1921, in der Katz kritisiert, dass »die sensorische Seite der 
Aufgabe [des Prothesenbaus, A.H.] theoretisch nicht hinreichend berücksichtigt wor­
den ist« (Ebd., S. 2). Der Aufbau der Tastwelt entstand während des Krieges und wurde 
durch diesen erheblich erschwert. Glücklicherweise, so Katz, »trug ich diese ganze Zeit 
doch das wichtigste Instrumentarium, meine Finger, überall mit mir herum, um un­
unterbrochen neue Erfahrungen sammeln zu können über den schier unerschöpfli-
chen Reichtum der tastbaren Welt« (David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S. VII). Vgl. 
dazu das Unterkapitel »Taktilität und Rückkopplung (David Katz)«, in: Karin Harras­
ser, Prothesen. Figuren einer lädierten Moderne, Berlin 2016, S. 138–142.

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

91

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schehen« Luft, Wasser und Telegrafendrähte gleichermaßen.132 Auch bei 
Heider ist die Unterscheidung von Ding und Medium damit positions- 
und kontextabhängig: Glas etwa – von dem sowohl Heider als auch Hus­
serl sprechen – kann gleichermaßen Ding und Medium sein, je nachdem 
ob man hindurchschaut oder dagegen läuft. Grundsätzlich gilt bei beiden 
– und deswegen stellt Glas eine »Abweichung vom Normalfall« (Hua IV, 
53) dar: Medien sind weniger als Dinge und gerade dann am ehesten Medi­
en, wenn sie am wenigsten ›dinglich‹ sind.133 Und wie ein Frosch (oder 
besser ein Fisch) im Wasser befinden sich »alle Dinge der ursprünglichen 
›Welt‹ im Medium der Luft« (Hua IV, 53). Die Luft ist deshalb das ideale 
Medium, weil sie »meist nicht bemerklich ist und erst durch willkürliche 
und heftige Handbewegungen u. dgl. als Medium erfaßt wird«. (Hua IV, 
53) In Analogie dazu schreibt Heider von »etwas, durch das man ohne 
Hindernis mit der Hand durchfahren kann«.134 Husserls phänomenologi­
scher Medientheorie des kleinsten Widerstands sind die Anstrengungen 
anzusehen, die Stufenfolge der phänomenologischen Konstitution nicht 
durcheinander zu bringen: Auch flüssige Körper fallen daher unter den 
Tisch, weil »so etwas nicht ursprünglich wahrgenommen, sondern nur in 
mittelbaren Erfahrungs- und Denkprozessen gewonnen werden kann«. 
(Hua IV, 53) Die phänomenologische Angst vor dem ›Willkürlichen‹, 
vor dem ›Mittelbaren‹ und dem ›nicht Ursprünglichen‹ organisiert die 
Phänomenologie als Phantasmagorie einer »Welt, ›wie sie ist‹«, geschaffen 
nach dem Abbild eines »unmittelbaren Sehens« und einer »unmittelbaren 
Berührung«:

132 Fritz Heider, Ding und Medium, hg. von Dirk Baecker, Berlin 2005, S. 33. Baecker 
spricht in seinem Vorwort den Zusammenhang zwischen Heider und der Phänome­
nologie explizit an: »Wahrnehmungstheorie heißt jetzt – und man wüsste gerne, wie 
die Phänomenologie eines Maurice Merleau-Ponty mit diesen Überlegungen vorgeht 
–, nach den kausalen Vorgängen zu fragen, die eine energetische Verbindung zwi­
schen einem Ding und meiner Wahrnehmung herstellen«, Dirk Baecker, »Vorwort«, 
in: Fritz Heider, Ding und Medium, S. 7–20, hier: S. 13f.

133 Heider und Husserl sprechen in erstaunlicher Ähnlichkeit von diesem Gegensatz zwi­
schen Ding und Medium. Heider meint, dass ein Medium »viel weniger Etwas als ein 
fester Körper« sei (Fritz Heider, Ding und Medium, S. 50). Husserl schreibt: »Sie sind 
nicht konstituiert als Körper einer festen Gestalt, sondern haben ihre Gestalt nur, 
wenn ein anderer Körper da ist, der ihnen als ›Gefäß‹ dient.« (Hua IV, 53)

134 Fritz Heider, Ding und Medium, S. 50. Tobias Wilke schließt daraus in einer Paraphrase 
Heiders: »Die Entscheidung darüber, was als ein Etwas und was – beinahe – als ein 
›Nichts‹ zu gelten hat, bemisst sich demnach primär am Grad der taktilen Widerstän­
digkeit«, Tobias Wilke, Medien der Unmittelbarkeit, S. 88.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

92

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zur normalen Erfahrung, in der sich die Welt ursprünglich konstituiert als Welt, 
›wie sie ist‹, gehören noch andere normale Erfahrungen: z.B. das Sehen durch 
die Luft – was als unmittelbares Sehen ohne vermittelnde Dinge gilt –, das 
Tasten durch unmittelbare Berührung usw. Schalte ich zwischen mein Auge 
und die gesehenen Dinge ein fremdes Medium ein, so erfahren alle Dinge eine 
Erscheinungsänderung; genauer gesprochen: alle Phantomeinheiten erfahren 
eine Veränderung. (Hua IV, 60)

Dagegen ist Katz’ Vorstellung einer »Welt, wie sie ist«, eine völlig andere. 
Auch er interessiert sich für die Veränderbarkeit von Tastphänomenen, 
jedoch nicht um damit auf einen etwaigen Normalzustand phänomenaler 
Erscheinungen zu schließen. Gibt es den Tastakt verändernde »Zwischen­
medien«, so sind diese für Katz deshalb interessant, weil man durch solche 
Hindernisse ›hindurchtasten‹ kann, um damit die »Leistungen des Tast­
sinns«135 umso genauer zu beschreiben und in praktischen Anwendungs­
kontexten (wie dem Prothesenbau) entsprechend nutzbar zu machen. 
Darüber weisen sich die so grundlegend unterschiedlichen Herangehens­
weisen – zwischen Husserl, der an »urausweisenden« Gegenständen eine 
sogenannte »normale Erfahrung« (Hua IV, 60) ausarbeiten will, und Katz, 
der umso interessierter am Tastakt ist, desto mehr er ihn mit Zwischenme­
dien behindern kann – als Teil desselben Diskussionszusammenhangs aus. 
Am prägnantesten illustriert das eine Passage, in der Husserl von einer 
»anomale[n] Veränderung eines Organs« ausgeht: »Taste ich mit einer 
Blase am Finger, ist die Hand abgeschürft, so sind alle Tasteigenschaften 
der Dinge anders gegeben.« (Hua IV, 61) Wo Husserl verletzte Finger 
als unnatürliche Hindernisse charakterisiert, reagiert Katz wesentlich un­
bekümmerter – und verpflastert sie:

Beim nächsten Versuch wurden die Tastfinger mit Leukoplast beklebt, welches 
eine Dicke von etwa 1/5 mm hatte. Frisches Material sitzt bekanntlich vorzüg­
lich fest, so daß nicht die geringste Verschiebung gegenüber der Haut eintreten 
kann. Nach dem Ausfall der Versuche mit dem Collodium kam es nicht mehr 
überraschend, daß die Leukoplastschicht die Erkennung der Tastflächenunter-
schiede sehr wenig beeinträchtigte. Vp. L. bezeichnet nur fälschlicherweise 7 als 
glatter als 6, und 10 und 11 als gleiche Papiere.136

Der Versuch mit dem »bekanntlich vorzüglich fest[sitzenden]« Leukoplast 
verdeutlicht, dass für Katz das »unmittelbare Tasten« höchstens noch als 
Fluchtpunkt einer immer schon vermittelten Taktilität verstanden werden 

135 So die Überschrift des zweiten Abschnitts: David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S. 75.
136 Ebd., S. 99.

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

93

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann. Statt klaren Unterscheidungen zwischen Nahsinn und Fernsinn 
einerseits oder zwischen Vermittlung und Unmittelbarkeit andererseits 
gibt es nur noch »eigentümliche Verschiebung[en]« und potenzielle »Um­
stimmungen«137 auf einer uneindeutigen Skala.

Dieser transponierbare Tastsinn wird von Katz mit verschiedenen Zwi­
schenmedien konfrontiert. Neben Leukoplast wäre das wundverschließen­
de Kollodium oder der damals mit dem Slogan »klebt, leimt und kittet 
alles« massenweise vertriebene Klebstoff Syndetikon zu nennen: »Ich brin­
ge an meinem Finger eine Portion Syndetikon an und betaste damit die 
Papiere des Grundversuchs. Alle Unterschiede sind ausgetilgt, das glatteste 
Papier läßt sich nicht einmal mehr von dem rauhesten, dem Tuchpapier, 
unterscheiden.«138 Das vorhersehbare Ergebnis dieser Untersuchungen be­
steht darin, dass unterschiedliche Tastmedien den Tastsinn unterschied­
lich beeinflussen. Aber die Wahl der Untersuchungsstoffe Leukoplast, 
Kollodium und Syndetikon sagt einiges über den Kontext der Versuche 
Katz’ aus. Nicht nur werden industriell produzierte Wundverbände und 
Klebstoffe zu Untersuchungsobjekten erhoben, in deren gräkophilen Be­
zeichnungen man nur noch vage das Echo der philosophischen Vorge­
schichte der Versuche vernehmen mag; vielmehr wird durch die Wahl 
klebriger ›Zwischenmedien‹ – statt festem Stab oder Stock, der dem Blin­
den der aufklärerischen Tastdiskurse zum Ferntasten verhalf – auch die 
Frage des Mediums ganz anders akzentuiert. Im Ununterscheidbarkeits­
feld von Natürlichem und Künstlichem, Festem und Flüssigem machen 
das am Finger klebende Leukoplast, das wundverschließende Kollodium 
und der Kleber Syndetikon – die problematischen Folgen eines Tastver­
suchs mit Flüssigkleber am Finger kann man sich unschwer vorstellen139 

137 Ebd., S. 100f. Vgl. folgenden Versuch: »Man kann nun auch ein Tastorgan umstim­
men. Wenn man längere Zeit einen Handschuh getragen hat und ihn dann entfernt, 
so fühlt sich alles anders an, die Hand scheint reizbarer geworden zu sein. Man über­
zeugt sich am besten hiervon dadurch, daß man die Eindrücke dieser Hand mit denen 
der vorher nicht behandschuhten vergleicht.« (Ebd., S. 101)

138 Ebd., S. 113. Vgl. zu Syndetikon: Juliane Vogel, »Anti-Greffologie: Schneiden und Kle­
ben in der Avantgarde«, in: Uwe Wirth (Hg.), Impfen, Pfropfen, Transplantieren, Berlin 
2011, S. 159–172, hier: S. 167ff.

139 Juliane Vogel weist darauf hin, dass sich die Werbung des Klebers Syndetikon gar nicht 
auf mögliche Reparaturversuche konzentrierte, sondern unbeholfene Tierfiguren dem 
Kleber buchstäblich ›auf den Leim gingen‹ und festklebten: »Syndetikon wartete, bis 
sich einer oder mehrere der tierischen Flaneure verfingen und veranschaulichte die 
Qualität des Klebstoffs an ihren vergeblichen Fluchtbewegungen. […] Er stellte […] 
eine gleichgültige klebrige Unterlage zur Verfügung, auf der schnelle und bewegliche 
Objekte unversehens in Haft gerieten.« (Ebd., S. 168f.)

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

94

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– auf einen doppelten Sachverhalt aufmerksam. Einerseits verweisen die 
klebrigen Substanzen auf eine Stofflichkeit, welche die Unterscheidung 
zwischen Ding und Medium grundsätzlich unterläuft, solange diese wie 
bei Husserl und Heider durch undurchdringliche Festigkeit einerseits 
und absoluter Permeabilität andererseits definiert waren. Klebrige Tast­
medien fügen also Zwischentöne in einen Diskurs ein, der sich durch 
eine Normalisierungstendenz bei Wahrnehmungssituationen auszeichnet. 
Katz ist dagegen ein Vorgänger der theoretischen Aufwertung des ›Nicht-
ganz-Festen‹ – des Cremigen, Teigigen oder eben Klebrigen –, welchem 
Gaston Bachelard zu philosophischer Dignität verholfen hat. Bachelard 
interessierte sich für diese Form der ›Zwischen-Stofflichkeit‹ nicht zuletzt 
deshalb, weil er diese »pâte première« paradigmatisch im eigenen Fleisch 
verkörpert sah: »Il y a une manière de serrer le poing pour que notre 
propre chair se révèle comme cette pâte première, cette pâte parfaite qui à 
la fois résiste et cède.«140 Ausgerechnet das Bedrücken der eigenen Hand 
bildet also die erkenntnistheoretische Grundlage dieser taktilen Erfahrung 
des Zwischenstofflichen, die umgekehrt auch Katz’ Tastversuche in neuem 
Licht erscheinen lässt. Was dieser in der uneindeutigen Erfahrung des 
Nicht-ganz-Festen erkundet, ist nichts anderes als diejenige Materialität, 
die jedem Tastakt zugrunde liegt: die des eigenen Fleisches.

Das zeigt sich darin – und das wäre die zweite Folgerung –, dass Katz 
an Leukoplast und Syndetikon das Phänomen der Klebrigkeit als einen 
produktiven Faktor des Tastakts untersucht. Er kommt darauf etwa zu spre­
chen, wenn er den Beitrag des Schweißes beim Arbeitsprozess beschreibt: 
»Die Schweißfeuchtigkeit macht die Bindung zwischen Tastorgan und 

140 Gaston Bachelard, La terre et les rêveries de la volonté, Paris 1948, S. 79. Bachelard spricht 
in diesem Zusammenhang von einem »cogito pâtisseur«. Als Protoszene solchen Hand­
gebrauchs referiert er auf eine Szene aus Moby Dick, in der Ishmael verfestigtes Walrat 
durch Zerdrücken wieder verflüssigt und dabei nicht mehr zwischen dem zu zerdrü­
ckenden Walrat und den eigenen und fremden Händen zu unterscheiden weiß. 
Diese »témoignage d’une main heureuse« (ebd., S. 81) liest sich bei Melville 
so: »Squeeze! squeeze! squeeze! all the morning long; I squeezed that sperm till I my­
self almost melted into it; I squeezed that sperm till a strange sort of insanity came 
over me; and I found myself unwittingly squeezing my co-laborers’ hands in it, mistak­
ing their hands for the gentle globules. Such an abounding, affectionate, friendly, lov­
ing feeling did this avocation beget; that at last I was continually squeezing their 
hands, and looking up into their eyes sentimentally; as much as to say, – Oh! my dear 
fellow beings, why should we longer cherish any social acerbities, or know the slight­
est ill-humor or envy! Come; let us squeeze hands all round; nay, let us all squeeze our­
selves into each other; let us squeeze ourselves universally into the very milk and 
sperm of kindness.« (Herman Melville, Moby-Dick, London 2012, S. 485.)

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

95

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tastfläche inniger, starkes Transpirieren kann sie bis zur Haftreibung trei­
ben, die dem Hantieren mit schweren Werkzeugen vorteilhaft ist.«141 Und 
wo es an Griffigkeit fehlt, kommt der eigene Speichel ins Spiel: »Wo bei 
schwieligen Händen die Schweißsekretion nicht ihre volle Wirkung ent­
falten kann, hilft ihr der mit Spaten oder Axt hantierende Arbeiter in der 
bekannten nicht ganz appetitlichen Weise nach.«142 Während »Zwischen­
medien wie Collodium und Leukoplast verhindern […], daß die Schweiß­
feuchtigkeit beim Tasten sich Geltung verschafft«,143 kann die Klebrigkeit 
des Tastmediums Spucke also durchaus von Nutzen sein. Die schwielige 
Hand des Arbeiters ruft eine frühere Feststellung Katz’ zum ›Tasten auf 
Distanz‹ in Erinnerung, in der er bemerkt, dass es vom Tasten mit Leuko­
plast »nur einen kleinen weiteren Schritt in dieser Richtung [bedeutet], 
anzunehmen, daß die Urteilsgrundlagen beim Tasten mit bloßem Finger 
nicht andere sind«, insofern »die starke hornartige Schicht der Epidermis 
an den Endgliedern der Finger«144 ebenso nivellierend wirken kann wie 
das Leukoplast. Wenn aber der tastende Finger bereits sein eigenes Zwi­
schenmedium bereitstellt, ist die Unterscheidung zwischen Ferntasten mit 
Tastmedien und unmittelbarem, ›normalem‹ Tasten endgültig hinfällig 
geworden. Die künstliche Anfügung von Tastmedien erarbeitet bloß die 
inhärente Medialität des Tastens selbst.

Unmittelbarkeit erscheint nun nicht mehr als natürliche Vorbedingung 
oder als notwendiger Kompetenzbereich des Tastsinns, sondern als ideali­
sierter Fluchtpunkt einer immer schon vermittelten Sinnlichkeit. Experi­
mente mit Stäben, Pflastern und Flüssigklebern erproben bei Katz die 
Möglichkeit eines produktiven Ferntastens, wie es für den Gebrauch tech­
nischer Apparaturen und für die Konstruktion prothetischer Hände zum 
Funktionsfaktor wird. Das ist insofern von Relevanz für Husserls Tastver­
such, als dass in diesem Kontext die solipsistische Rahmung und der 
Versuch, einen idealisierten und normalisierten Tastraum zu etablieren, 
neu lesbar wird. Die in Husserls Entwurf nachweisbaren ›offenen Stellen‹ 
– die Materialität des Leibs, die sich seinem Empfindungsfeld nicht gänz­
lich einfügt, und die Diskussion der medialen Bedingung von ›normaler‹ 
Wahrnehmung – sind Hinweise darauf, dass auch die Konstruktion ideali­

141 David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S. 177f.
142 Ebd., S. 178.
143 Ebd., S. 177.
144 Ebd., S. 112.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

96

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sierter Tastbedingungen in der Doppelempfindung Formen des Umgangs 
mit der inhärenten ›Technizität‹ des Tastens darstellen.

Der phänomenologische Mensch

Handgebrauch und Anthropologieverbot

Husserls Doppelempfindung partizipiert, trotz oder wegen ihres solip­
sistischen Vorgehens, an einem Wahrnehmungsparadigma, laut dem 
der Tastsinn, statt als Garant unmittelbarer Selbst- und Weltempfin-
dung, fortan unter den Aspekten taktiler Vermittlung und heteroaffekti-
ven Empfindens diskutiert wird. Des phänomenologischen Pochens auf 
Selbstständigkeit ungeachtet, bietet sich die Doppelempfindung damit 
dem Projekt einer ›historischen Aisthetik‹ an, das dem Verdacht Benja­
mins nachgeht, dass »die Art und Weise, in der die menschliche Sinnes­
wahrnehmung sich organisiert […] nicht nur natürlich, sondern auch 
geschichtlich bedingt [ist]«.145 Dass eine entsprechende Lektüre voraus­
setzt, dass die Phänomenologie nur in begrenztem Maße selbst für ihre 
Interessen und Fragestellungen aufkommen kann, legt auch nahe, ein 
letztes Mal die topische Rolle der Hand zu befragen. Es wurde gezeigt, wie 
sehr die Hände der Doppelempfindung im Dienst der von Husserl voraus­
gesetzten Ideale unmittelbarer Präsenz und »originärer« Wahrnehmungen 
stehen. Sie sind Tastsubjekte par excellence und garantieren die »unmittel­
bare Berührung« (Hua IV, 60) als aisthetisches Ideal des Tastversuchs; 
sie sind Organe des bewussten und aktiven Handelns und zeichnen sich 
durch einen kinästhetischen Gehorsam aus, der sie in direkte Beziehung 
zum ›Willen‹ des Ich setzt; zuletzt bleiben sie dabei aber in spezifischer 
Weise beobachtbar und damit präferiertes Untersuchungsobjekt des Tast­
versuchs. Was Derrida den »phänomenologischen Adelstitel«146 der Hand 
nennt, erhält sie durch diese doppelte Fähigkeit zur Selbstbeobachtung 
und Selbstbetastung, der auch ihrem ›schismatischen Status‹ zwischen 
Empfindungsschicht und körperlichem Ding entspricht.

Daran knüpft sich eine wichtige Anschlussfrage. Denn wenn es stimmt, 
dass die menschliche Hand mit einem methodischen und aisthetischen 

2.4

a)

145 Walter Benjamin, »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar­
keit«, S. 478.

146 Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nancy, S. 213.

2.4 Der phänomenologische Mensch

97

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ideal der Phänomenologie zusammenfällt, so kann man die Fragerichtung 
auch umkehren und die Phänomenologie auf ihre leiblichen oder händi­
schen Voraussetzungen befragen. Wenn, wie Hans Blumenberg schreibt, 
»[g]erade und eben das, was in seinem Anwesenheitsgrad nicht gesteigert 
werden kann, […] die Qualität der Leibhaftigkeit«147 hat, dann legt das 
nahe, dass die Phänomenologie die Präsenz ihrer Phänomene stets in 
Begriffen von leiblicher Nähe und im Sinne des ›Handgreiflichen‹ denkt. 
Tatsächlich durchzieht eine entsprechende Metaphernschicht in systema­
tischer Form die Texte Husserls. Besonders markant heißt es in der Be­
schreibung der natürlichen Einstellung, körperliche Dinge seien »[d]urch 
Sehen, Tasten, Hören usw. […] im wörtlichen oder bildlichen Sinne ›vor­
handen‹« (Hua III/1, 48, Hervorhebung A.H.). Explizit wird hier die Hand 
– wörtlich und bildlich, als Organ und als Metapher – zur Bürgin einer ori­
ginären Anschauung, deren angemahnte ›Leibhaftigkeit‹ (vgl. Hua III/1, 
51) überhaupt nur noch in Begriffen und Metaphern händischen Erlebens 
gefasst werden kann. Auch Hände im uneigentlichen Sprachgebrauch 
sind in der Phänomenologie keine explizierende Ausschmückung, keine 
rhetorische und keine didaktische Hilfestellung, sondern grundlegend für 
das, was überhaupt phänomenologisch zu denken ist. Mit Hans Blumen­
berg ausgedrückt, leistet die Hand, auch und gerade als Metapher, statt 
»vorläufig und logisch überholbar« zu sein, »jenes Mehr an Aussageleis­
tung«, das einen Blick auf die »Substruktur« phänomenologischen Den­
kens allererst erlaubt.148

Damit regt sich ein doppelter Verdacht: zum einen, dass die Theo­
riefigur ›Leib‹ in grundlegender Weise das methodische Vorgehen und 
die theoretische Selbstbestimmung der Husserl’schen Phänomenologie 
bestimmt; zum anderen, dass im Beharren auf der Hand ebenjener Leib 
stets als spezifisch menschlicher vorgestellt bleibt. Insbesondere letzteres 
wäre eine schwerwiegende Implikation, folgt doch daraus, dass die Phäno­
menologie auf grundsätzlicher Ebene einer Anthropomorphisierung ihrer 
Gegenstände nicht entkommt. Geht man dem Verhältnis von Phänome­
nologie und Anthropologie in Husserls Tastversuch nach, dann kommen 

147 Hans Blumenberg, Beschreibung des Menschen, hg. von Manfred Sommer, Frankfurt 
a.M. 2006, S. 678. Blumenberg gibt dort in der Fußnote 8 noch weitere Beispiele aus 
Husserls Vorlesungen zur Ersten Philosophie (Hua VII und Hua VIII). Vgl. auch Hus­
serl: »Ist sie es aber [gemeint ist ›echte Wahrnehmung‹, A.H.], dann ist das wahrge­
nommene Ding wirklich und in der Wahrnehmung wirklich selbst, und zwar 
leibhaftig gegeben.« (Hua III/1, 81)

148 Hans Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt a.M. 1998, S. 7, 9, 13.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

98

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verschiedene Figurationen des Menschen und distinkte anthropologische 
Konfliktlinien ins Spiel. Erstens wird Husserl die Anthropologie sowohl 
als Gefahrenpotenzial aus dem Inneren der eigenen Theoriebildung iden­
tifizieren und explizite Konkurrenzprojekte zu seiner Phänomenologie 
als ›bloße‹ Anthropologien verwerfen. Anthropologiekritik ist »eines der 
inauguralen Motive von Husserls transzendentaler Phänomenologie«.149 

Zweitens zeigen sich dennoch immer wieder ›Restbestände‹ oder ›Rückfäl­
le‹ in anthropologische Register. Hier kommt die Hand ins Spiel, deren 
›anthropologische Last‹ die Husserl’sche Charakterisierung des Leibes als 
»Willensorgan« eines souveränen Subjekts motiviert und die damit die 
Figur des Menschen als unausgesprochenes telos der tastenden Leibkonsti­
tution ersichtlich werden lässt. Zuletzt eröffnet sich in den affektiven Emp­
findungen des Berührtwerdens aber ein Raum intensiver Empfindungen, 
der auch von einer anthropologischen Theorie nicht mehr einzufangen 
ist. Was in der Selbstberührung der Doppelempfindung geschieht, ist 
nichts spezifisch Menschliches, sondern zeichnet im Affektionspotenzial 
zweier sich berührender Hände geradezu das Übertreffen jedes anthropo­
logischen Rahmens nach. In der Betrachtung der Hand mag sich der 
Mensch als anthropos im emphatischen Sinne noch erkennen; in der 
Selbstberührung wird er auf eine Vitalität verwiesen, die weniger der 
Logik der Menschenformung als den intensiven Bahnen des Tierwerdens 
folgt.150 Zugespitzt könnte man bezüglich dieser drei Problemstellungen 
von einer ›lateralen‹, einer ›latenten‹ Anthropologie und schließlich von 
der Überschreitung jeglicher Anthropologie sprechen, in der die Figur des 
Menschen sowohl aufgerufen und zurückgezogen wird, anthropologische 
Zugänge gleichermaßen kritisiert und dennoch still vorausgesetzt bleiben.

Dass die Anthropologie keine tragende Rolle im phänomenologischen 
Theoriegebäude spielen darf, wäre also das Erste. Für Husserl spricht zwar 
nichts dagegen, die Anthropologie als Subdisziplin der Phänomenologie 
zu bearbeiten – unter der Bedingung, dass die transzendentale Phänome­
nologie als ›Erste Philosophie‹ die erkenntnistheoretischen Grundlagen 
dazu gelegt hat. Umgekehrt kann unter den Bedingungen der Epoché von 
einem ›Menschen‹ aber keine Rede mehr sein. Husserl gibt freimütig zu, 
Phänomenologen mögen »ruhig fortfahren zu sprechen, wie wir als na­

149 Jacques Derrida, »Fines hominis«, in: Randgänge der Philosophie, Wien 1988, S. 119–
141, hier: S. 126.

150 Zum Tierwerden, vgl. Gilles Deleuze und Félix Guattari, Kapitalismus und Schizophre­
nie II. Tausend Plateaus, Berlin 1992, S. 317–422.

2.4 Der phänomenologische Mensch

99

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


türliche Menschen zu sprechen haben; denn als Phänomenologen sollen 
wir nicht aufhören, natürliche Menschen zu sein« (Hua III/1, 137). Wird 
aber die phänomenologische Reduktion angewandt, so gilt die Pflicht 
zur Selbstausschaltung: »Aber als Stück der Methode […] geben wir uns 
die Norm phänomenologischer Reduktion, die sich auf unser empirisches 
Dasein mitbezieht, und die es uns verwehrt, einen Satz einzutragen, der 
explizite oder implizite derartige natürliche Setzungen enthält.« (Hua 
III/1, 137) Später in der Krisis heißt es explizit: »[I]n der Epoché […] zeigt 
sich eo ipso nichts Menschliches.« (Hua VI, 187)

Dieser Axiomatik der Husserl’schen Philosophie stehen von Beginn an 
philosophische Projekte gegenüber, die sich ihrer phänomenologischen 
Fundierung nicht fügen wollen – vor allem die Denkschule der ›Philo­
sophischen Anthropologie‹151 oder Heideggers fundamentalontologische 
Umwendung der Phänomenologie, welche Husserl stets als Rückfall in 
die Anthropologie verstand. Gerade der Abfall der vermeintlichen Schüler 
Scheler und Heidegger ist also besonders pikant. Wenn Heidegger in Sein 
und Zeit – immerhin Husserl gewidmet – die transzendentale Frage durch 
die fundamentalontologische ersetzt, spricht er dennoch explizit von einer 
»phänomenologischen Methode«, die er aber in Auseinandersetzung mit 
den Logischen Untersuchungen entwickelt; die zehn Jahre vor Sein und Zeit 
publizierten Ideen I lässt er außer Acht.152 Noch schwerwiegender scheint 
eine Passage in Max Schelers Die Stellung des Menschen im Kosmos, die 
eine Integration der phänomenologischen Methode in Schelers anthropo­
logische Theorie vornimmt:

151 Vgl. zur Geschichte der ›Philosophischen Anthropologie‹ mit großem ›P‹: Joachim 
Fischer, Philosophische Anthropologie: Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts, Freiburg 
und München 2008.

152 Dazu entwickelt Heidegger einen Begriff von ›Phänomenologie‹ und ›Phänomenali­
tät‹, mit deren etymologischen Herleitungen er zum Gegenteil dessen vorstößt, was 
Husserl darunter versteht, vgl. Martin Heidegger, Sein und Zeit, S. 27–39, beispielhaft 
hier: S. 35: »Was ist es, was in einem ausgezeichneten Sinne ›Phänomen‹ genannt wer­
den muß? Was ist seinem Wesen nach notwendig Thema einer ausdrücklichen Aufwei­
sung? Offenbar solches, was sich zunächst und zumeist gerade nicht zeigt, was 
gegenüber dem, was sich zunächst und zumeist zeigt, verborgen ist, aber zugleich et­
was ist, was wesenhaft zu dem, was sich zunächst und zumeist zeigt, gehört, so zwar, 
daß es seinen Sinn und Grund ausmacht.« Husserl notiert am Rande seines Exemplars 
von Sein und Zeit: »Notabene. Umgedeutet meine Auffassung«, Roland Breeur, »Rand­
bemerkungen Husserls zu Heideggers ›Sein und Zeit‹ und ›Kant und das Problem der 
Metaphysik‹«, in: Husserl Studies 11(1–2) (1994), S. 3–63, hier: S. 17.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

100

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mensch sein heißt: dieser Art Wirklichkeit ein kräftiges »Nein« entgegenschleu­
dern. Das hat Buddha gewußt, wenn er sagt, »herrlich sei es, jedes Ding zu 
schauen, furchtbar es zu sein«, und eine Technik der Entwirklichung der Welt 
und des Selbst entwickelte. Das hat Platon gewußt, wenn er die Ideenschau an 
eine Abwendung der Seele von dem sinnlichen Gehalt der Dinge knüpft und 
an eine Einkehr der Seele in sich selbst, um hier die »Ursprünge« der Dinge 
zu finden. Und nichts anderes meint auch Edmund Husserl, wenn er die Ideener­
kenntnis an eine »phänomenologische Reduktion«, d.h. eine »Durchstreichung« 
oder eine »Einklammerung« des zufälligen Daseinskoeffizienten der Weltdinge 
knüpft, um ihre »essentia« zu gewinnen. Freilich kann ich der Theorie dieser 
Reduktion bei Husserl im einzelnen nicht zustimmen, wohl aber zugeben, daß 
in ihr der Akt gemeint ist, der den menschlichen Geist recht eigentlich definiert.153

Die transzendentale Reduktion zum bloßen Beispiel eines allgemein 
menschlichen Weltverhältnisses umzudeuten, ist – unabhängig davon, ob 
man ihr ›im Einzelnen‹ zustimmt oder nicht – ein Frontalangriff auf das, 
was Husserl mit ihr bezwecken will. Zu behaupten, »nichts anderes meint 
auch Edmund Husserl«, ist, wie Scheler sehr genau weiß, mindestens 
tendenziös. Statt die Reduktion von ihrem transzendentalen Zweck her 
zu verstehen, degradiert sie Scheler zum Epiphänomen der menschlichen 
Berufung zur »Weltoffenheit«,154 die sich als Fähigkeit zur »Aufhebung 
des Wirklichkeitscharakters der Dinge«155 in verschiedensten Kontexten – 
von Platon über Buddha bis zur Phänomenologie – auffinden lässt.

Husserl wird in einem Vortrag aus dem Jahr 1931 mit dem Titel 
Phänomenologie und Anthropologie (Hua XXVII, 164–181) Stellung gegen 
die sogenannten »Modephilosophien«156 Schelers und speziell Heideggers 
beziehen:

Eine völlige Umkehrung der prinzipiellen Stellungnahme wird also vollzogen. 
Während die ursprüngliche Phänomenologie, als transzendentale ausgereift, 
jeder wie immer gearteten Wissenschaft vom Menschen die Beteiligung an 
der Fundamentierung der Philosophie versagt und alle darauf bezüglichen 
Versuche als Anthropologismus oder Psychologismus bekämpft, soll jetzt das 
strikte Gegenteil gelten: die phänomenologische Philosophie soll völlig neu 
vom menschlichen Dasein her aufgebaut werden. (Hua XXVII, 164)

153 Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, in: Gesammelte Werke, Bd. 9: Späte 
Schriften, hg. von Manfred S. Frings, Bonn 1995, S. 7–71, S. 42, Hervorhebung A.H.

154 Ebd., S. 33.
155 Ebd., S. 42.
156 So steht es noch in der Erstausgabe, Edmund Husserl, »Philosophie und Anthropolo­

gie«, in: Philosophy and Phenomenological Research, 2(1) (1941), S. 1–14, hier: S. 4. In der 
Husserliana steht stattdessen: »moderne Philosophien« (Hua XXVII, 168).

2.4 Der phänomenologische Mensch

101

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bemerkenswert an Husserls Vortrag ist vor allem, wie sehr von Phänome­
nologie und wie wenig von Anthropologie die Rede ist, bzw. wie schnell 
verworfen wird, was er als kaum der Erwähnung wert erachtet. Es mag 
zwar naheliegen zu sagen, »ich, dieser Mensch, bin es doch, der die ganze 
Methodik der transzendentalen Umstellung übt«; dies sei aber nichts als 
ein Rückfall »in die naiv-natürliche Einstellung« (Hua XXVII, 172f.): 
»[S]ich als Menschen nehmen, das ist schon die Weltgeltung voraussetzen. 
Durch die Epoché wird aber ersichtlich, daß es das Ego ist, in dessen Le­
ben die Apperzeption Mensch innerhalb der universalen Apperzeption 
Welt Seinssinn erhält.« (Hua XXVII, 173) Jede Anthropologie baut auf 
bloßen »Situationswahrheiten« (Hua XXVII, 164) auf, die mit der phäno­
menologischen Reduktion hinfällig werden. Eine weitere Auseinander­
setzung mit Scheler’schen oder Heidegger’schen Theorien findet nicht 
statt; die argumentative Strategie bleibt eine der »Verachtung und Ver­
schweigung«.157 Was philosophische Anthropologie leistet, ist schlichtweg 
egal, solange der Anspruch der phänomenologischen Reduktion nicht 
nachvollzogen wurde: »Ist der Sinn der Reduktion verfehlt, die das einzige 
Eingangstor in das neue Reich ist, so ist alles verfehlt.« (Hua XXVII, 172)

Händischer Rückfall: Die anthropologische Schlagseite der Doppelempfindung

Anthropologie – ob als explizites Konkurrenzprojekt entworfen oder 
nicht – ist für Husserl also in erster Linie Vorurteil, Naivität und unre­
flektierte Voraussetzung. Dies zu vermeiden, ist für den Philosophen eine 
Frage philosophischer Ernsthaftigkeit: »Kein Vorurteil, sei es auch das Al­
lerselbstverständlichste, darf ich unbefragt, unbegründet passieren lassen.« 
(Hua XXVII, 169) Das gilt insbesondere für das eigene Menschsein. Dass 
Husserl die Gefahr im Anthropologie-Vortrag aber so deutlich zur Kenntnis 
nimmt, deutet schon auf das Problem einer latenten Anthropologie, die, 
anstelle von expliziten Konkurrenzprojekten, eine anthropologische Ten­
denz aus dem Inneren der Phänomenologie bezeichnet. Den Begriff der 
»latenten Anthropologie« hat der Psychologe Hans Kunz zur Kritik an 
der Psychoanalyse geprägt, um die Tatsache zu bezeichnen, dass sich bei 
Freud »die apriorisch-anthropologischen und empirischen Elemente nicht 
scharf voneinander differenzieren [lassen]« und damit das Erkenntnisziel 

b)

157 Hans Blumenberg, Die Beschreibung des Menschen, S. 23.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

102

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


immer schon von einem anthropologischen Subtext vorbereitet ist.158 Für 
den Versuchsaufbau der Doppelempfindung ist das von unmittelbarer 
Relevanz, wenn etwa Derrida auf den »teleologische[n] Wert« der Hand 
hinweist, die als »beste[s] Beispiel für das auftritt, was das menschliche 
Sein auf dem Gipfel einer ontologischen Hierarchie charakterisiert«.159 

Nie setzt Husserl in der Doppelempfindung »die Zugehörigkeit oder 
die menschliche Bestimmung des Ich (ego) […] außer Kraft«.160 Stattdes­
sen markiert die Wahl der Hand als ›naheliegendstes‹ Untersuchungsob­
jekt die »streng anthropologischen Grenzen dieser Phänomenologie«.161 

Entsprechend schlussfolgert Husserl aus dem Konstitutionsversuch eine 
Charakterisierung des leiblichen Subjekts, die recht traditionelle anthro­
pologische Bestimmungen wiederholt: der Leib als »Willensorgan«, als 
»unmittelbar spontan (›frei‹) beweglich«, von einem »freie[n] Ich und 
seine[m] Willen« (Hua IV, 151f.) gesteuert. Der Leib taucht, so Derrida, 
»inmitten dieser axiomatischen Kette auf: Wille, Freiheit, Spontaneität eines 
ego, das sich unmittelbar durch seine eigene Bewegung als Leib […] selbst 
affiziert«.162

Dazu sieht sich Husserl mehrfach gezwungen, trotz der Ausschaltung 
solcher natürlicher Setzungen, die anthropologische Differenz zu thema­
tisieren. Beispielhaft passiert das im Abschnitt zur Leibkonstitution im 
Begriff der sogenannten »animalischen Natur« (Hua IV, 90). Auch wenn 
Husserl das ›Animalische‹ stets als das ›Seelische‹ verstanden wissen will, 

158 Hans Kunz, »Zur wissenschaftstheoretischen Problematik der Psychoanalyse«, in: Stu­
dium Generale 3(6) (1950), S. 308–316, hier: S. 316. Vgl. auch folgende längere Be­
schreibung: »Die latente Anthropologie bestimmt einerseits die Interpretation der 
einzelnen Fakten, indem sie den Entwurf eines antizipierten vorläufigen Ganzen von 
Zusammenhängen bereithält, in die jene eingeordnet und in eins gedeutet werden; an­
dererseits das Ziel der Interpretation der empirischen Tatbestände, dessen Erreichung 
das Erkenntnisbedürfnis stillt und zum Verschwinden bringt.« (Ebd.) In anderer Form 
findet sich diese Begrifflichkeit in den medienhistorischen Schriften Stefan Riegers, 
dort allerdings als positive Bestimmung. Bei Rieger »ermöglicht oder erzwingt« der 
nichtprogrammatische Status einer latenten Anthropologie Aussagen, »die in dieser 
Unverstelltheit kaum eine Chance haben, als anthropologisches Programm formuliert 
und faßbar zu werden« (Stefan Rieger, »Mediale Schnittstellen. Ausdruckshand und 
Arbeitshand«, in: Annette Keck und Nicolas Pethes (Hg.), Mediale Anatomien. Men­
schenbilder als Medienprojektionen, Bielefeld 2001, S. 235–250, hier: S. 236). Riegers Be­
stimmung der latenten Anthropologie in der empirischen Forschung der 
Zwischenkriegszeit wird im Folgenden noch eine größere Rolle spielen (Kap. 5.3).

159 Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nancy, S. 207, Kursivierungen entfernt.
160 Ebd., S. 213
161 Ebd.
162 Ebd., S. 208.

2.4 Der phänomenologische Mensch

103

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bringt der erste Satz der Einleitung bereits das Problem zur Sprache: »Ge­
hen wir nun zur Erforschung des Wesens der Seele über, der Menschen- 
oder Tierseele.« (Hua IV, 90) Ähnlich heißt es an einem späteren Punkt: 
»Wir werden sagen Menschen (aber natürlich alle Tiere mitbefassend).« 
(Hua IV, 239) Wie um sich zu versichern, dass hier nicht bloß anthropolo­
gische Feststellungen getätigt werden, inkludiert Husserl Tiere – »Es gibt 
ja auch tierische Ichsubjekte« (Hua III/1, 73) –, nur um damit eine Unter­
scheidung vorauszusetzen, die phänomenologisch noch gar nicht evident 
ist: Begriff und Vorstellung eines Menschen oder eines Tieres sind hier 
verfrüht. Auch im Paragrafen zur Leibkonstitution in der Selbstbetastung 
kündigt Husserl an, das »Thema der folgenden Betrachtungen« sei »die 
Konstitution der Naturrealität Mensch (bzw. animalisches Wesen)« (Hua 
IV, 143), obwohl er im Fortgang der Untersuchung klarstellen wird, dass 
dieses leibliche Subjekt »noch nicht reale Einheit ›Mensch‹, noch nicht 
Naturobjekt ist« (Hua IV, 170f.). Diese Referenz auf den Menschen setzt 
eine doppelte Vorentscheidung voraus, der sowohl eine eigene Teleologie 
– der Mensch als bestes Beispiel – wie eine definitorische Grenzziehung – 
der Mensch als vom Tier unterschiedenes Wesen – implizit ist, die nicht 
begründet ist und doch axiomatische Kraft entfaltet. Die Geste der Inklusi­
on und Husserls Insistenz, alle animalischen Lebensformen seien gemeint, 
zieht diese Grenze sogar graphemisch in der Form von Einklammerungen 
mit: »(aber natürlich alle Tiere mitbefassend)« und »(bzw. animalisches 
Wesen)«.163

In Husserls nachgelassenen Schriften finden sich mehrere Versuche, die 
Mensch-Tier-Unterscheidung auf eine phänomenologische Basis zu stel­
len,164 woran auch die Husserl-Forschung angeschlossen hat.165 Ähnlich 
den Heidegger’schen Unterscheidungen zwischen weltlosem Stein, weltar­
mem Tier und weltoffenem Menschen (auf die noch einzugehen ist, vgl. 

163 Darauf hat auch Derrida hingewiesen: vgl. ebd., S. 217.
164 Maßgeblich dafür ist der § 55 der Cartesianischen Meditationen (vgl. Hua I, 154) sowie 

kleinere Texte in den Husserliana Bänden XV (Zur Phänomenologie der Intersubjektivität 
III) und XXVII (Aufsätze und Vorträge 1922–1931). Vgl. etwa: »Welt und Wir. Menschli­
che und tierische Umwelt« (Hua XV, 175–187); »Teleologie« (Hua XV, 403–407); »Der 
Mensch als Subjekt von Gütern und Werken, Subjekt einer Kultur« (Hua XXVII, 97–
100).

165 Vgl. dazu etwa eine jüngere Ausgabe der Studia Phenomenologica mit dem Titel 
»Phenomenology of Animality«: Cristian Ciocan und Mădălina Diaconu (Hg.), Studia 
Phenomenologica (17) 2017; sowie Christian Ferencz-Flatz, »Humanizing the Animal, 
Animalizing the Human: Husserl on Pets«, in: Human Studies 40(2) (2017), S. 217–232, 
und die im Folgenden zitierten Quellen.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

104

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kap. 4.1),166 versucht Husserl die anthropologische Differenz im Sinne 
einer Stufenfolge des Animalischen zu begründen.167 Für die Frage nach 
der latenten Anthropologie sind weniger die spezifischen Einsichten Hus­
serls168 oder die Anbindung zu heutigen Diskussionen der Animal Stu­
dies169 von Interesse, als die Vermutung, dass sich hier ein bestimmtes 
anthropologisches Problembewusstsein artikuliert, für das die Figur des 
Tiers zur Aushandlungsfigur vermeintlicher Normalität wird.170 Ein An­
satzpunkt dafür ist die erstaunliche Reflexion aus dem § 55 der Cartesiani­
schen Meditationen über die intersubjektive Konstitution der Natur:

Zu der Problematik der Anomalitäten gehört auch das Problem der Tierheit 
und ihrer Stufenfolgen höherer und niederer Tiere. In Bezug auf das Tier ist der 
Mensch, konstitutiv gesprochen, der Normalfall, wie ich selbst konstitutiv die 
Urnorm bin für alle Menschen; Tiere sind wesensmäßig konstituiert für mich 
als anomale Abwandlungen meiner Menschlichkeit, möge sich dann auch bei 
ihnen wieder Normalität und Anomalität scheiden. (Hua I, 154)

»Anomalität« und »Normalfall« sind hier zwar keine wertenden Begriffe, 
sondern beziehen sich immer nur relational auf eine spezifische »primor­
diale Sphäre«, die sich in diesem Fall stufenweise als eine menschliche 
konstituiert. Umgekehrt wären Menschen eine Anomalität innerhalb 
der Konstitutionsleistungen des Tieres.171 Diese Perspektivierung des Ver­
hältnisses von Anomalität und Animalität hat ihre Gültigkeit innerhalb 
einer phänomenologischen Theorie der Intersubjektivität – und sie mag 

166 Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit 
(=Gesamtausgabe, Bd. 29/30), hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt 
a.M. 1983, S. 311–344.

167 Im Gegensatz zu Heidegger zieht Husserl dabei keine so scharfe Grenze – vor allem, 
weil sich Husserl an den intersubjektiven Bezügen und der Möglichkeit der Einfüh­
lung in tierische Lebewesen interessiert zeigt. Vgl. hierzu: Carmine di Marti­
no, »Husserl and the Question of Animality«, in: Research in Phenomenology 44 (2014), 
S. 50–75, hier: S. 73.

168 Diese Einsichten wirken nur selten originell, sondern wiederholen oft bereits etablier­
te Theoreme: beispielsweise die These, Tiere handelten »im uneigentlichen Sinn« (Hua 
XXVII, 99) oder Tiere »haben doch keine Sprache« (Hua XV, 184). Für eine solche Lek­
türe vgl. Christian Lotz, »Psyche or Person? Husserl’s Phenomenology of Animals«, in: 
Dirk Fonfara und Dieter Lohmar (Hg.), Interdisziplinäre Perspektiven der Phänomenolo­
gie, Dordrecht 2006, S. 190–202, hier: S. 191.

169 Vgl. Carmine di Martino, »Husserl and the Question of Animality«, S. 50f.
170 Vgl. dazu: Cristian Ciocan, »Husserl’s Phenomenology of Animality and the Paradoxes 

of Normality«, in: Human Studies 40(2) (2017), S. 175–190.
171 Vgl. ebd., S. 186: »This also implies that there is no absolute normality: there are only 

specific normalities, and any of these specific normalities constitutes specific abnormal­
ities.«

2.4 Der phänomenologische Mensch

105

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durchaus auch in der Lage sein, sowohl die Konstitution einer objekti­
ven Natur durch die Überschreitung der primordialen Sphäre wie auch 
entsprechende speziesübergreifende Intersubjektivitätsphänomene zu be­
schreiben. Die Beschreibung solcher »Urnormen« ist also nicht wertend, 
aber – wie der Begriff selbst sagt – durch und durch normativ. Nicht 
zuletzt dadurch, dass die Stufenfolge höherer und niederer Tiere in einem 
Entsprechungsverhältnis zur Möglichkeit des philosophischen Projekts 
der Phänomenologie steht. Wenn Husserl aus der Sphäre einer mensch­
lichen Eigenheit ein transzendentales Feld eröffnet, in dem menschliche 
Hände operieren und physische Körper zu ›Willensleibern‹ werden, dann 
impliziert das eine privilegierte Perspektive zur ›anomal‹ konstituierten 
Welt eines so bezeichneten »höheren oder niederen Tieres«.172 Können 
zwei Hunde (mit Pfoten statt Händen) intersubjektiv eine objektive Welt 
konstituieren?173

In der Mensch-Tier-Grenze in Husserls Texten replizieren sich damit 
zentrale Unterscheidungen (natürlich vs. transzendental, normal vs. ano­
mal), die das phänomenologische Projekt motivieren. So regt sich zuletzt 
der Verdacht, dass die Phänomenologie Mensch-Tier-Hierarchien nicht 
nur still voraussetzt, sondern diese auf grundlegende Weise organisiert. 
Begreift man mit Agamben die anthropologische Differenz nicht entlang 
von Gattungsgrenzen, sondern als Trennungslinie, die durch den Men­
schen selbst verläuft, dann käme in der Phänomenologie jene »›anthropo­
phore‹ Animalität«174 in den Blick, die den Menschen aus dem Reich des 
Tierischen buchstäblich heraushebt. Für Agamben kommt jeder ›Ersten 
Philosophie‹ die Aufgabe zu, »das Menschwerden des Lebewesens« zu 
organisieren: »Die Metaphysik ist von Anfang an von dieser Strategie 
geprägt: Sie setzt genau jenes méta ein, das die Überwindung der ani­

172 Insofern kann es auch nicht die ›Lehre‹ dieser Reflexionen Husserls sein, alle transzen­
dentalen Konzepte als in unserer menschlichen Welt gründend reflektieren zu kön­
nen. Carmine di Marino spricht etwa von »the continuous interrogation of our 
concepts, the constantly renewed awareness of their taking root in an experience that 
can only be ours: the experience of us human beings« (Carmine di Martino, »Husserl 
and the Question of Animality«, S. 52). Wenn Konzepte und Erfahrungen, die in der 
transzendentalen Einstellung gewonnen werden, immer nur ›unsere‹ menschlichen 
sind, dann ist die Phänomenologie zur Anthropologie geschrumpft. Für Husserl stün­
de mit einer solche Aussage sein gesamtes Programm zur Disposition.

173 Vgl. Cristian Ciocan, »Husserl’s Phenomenology of Animality and the Paradoxes of 
Normality«, S. 188: »But this object, as subjectively perceived by the two canine sub­
jects, could it lead to the constitution of an objective world?«

174 Giorgio Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frankfurt a.M. 2003, S. 21.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

106

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


malischen phýsis in Richtung auf die menschliche Geschichte vollendet 
und begleitet.«175 Aus dieser Perspektive weist der Begriff der ›latenten An­
thropologie‹ darauf, dass eine ›anthropologische Unruhe‹ im Inneren der 
Phänomenologie vorausgesetzt ist, wenn sie auch nie zu einer ›phänome­
nologischen Anthropologie‹ überführt, die man etwa dem Projekt 
Schelers gegenüberstellen könnte. Stattdessen wäre der theoretische Ort 
des Menschen innerhalb dieser ›latenten Anthropologie‹ jener ursprüngli­
che Schnitt, mit dem das transzendentalphilosophische Projekt die Ani­
malität abstößt, um damit umgekehrt eine gespenstische 
anthropologische Axiomatik das phänomenologische Denken fortan an­
treiben zu lassen.

Die Enden der Anthropologie

Einerseits sieht sich die Phänomenologie Husserls also mit philosophi­
schen Entwürfen konfrontiert, die den bewusstseinszentrierten Zugang 
der Phänomenologie ablehnen und spezifisch menschliche Existenzfor­
men zu ihrem Ausgangspunkt erklären; andererseits lässt sich einer 
anthropologischen ›Schlagseite‹ im Inneren der Phänomenologie nach­
spüren, für die Husserls wiederholter Rückgriff auf die menschliche Hand 
einsteht, die genauso einen vermeintlich ›normalen‹ Wahrnehmungsmo­
dus zu definieren versucht wie sie darüber eine still vorausgesetzte an­
thropologische Axiomatik erkennen lässt. Als drittes und letztes soll die 
Überschreitung jeder Anthropologie angegangen werden, die auch die 
Rückkehr zur Doppelempfindung ermöglicht. An ihr lässt sich zeigen, 
wie anthropologische Theorie auf grundlegender Ebene nicht für die af­
fektive Empfindungsstruktur der Selbstbetastung aufkommen kann. So ist 
zum einen das Erfühlen des Leibs, das Tasten und Betastetwerden sowie 
das daraus resultierende Leib- und Selbstverhältnis kein exklusiv menschli­
ches Charakteristikum: »[A]ll die Chancen für soviele Tiere ohne Hand, 
sich auf tausenderlei Weise zu berühren!«176 Zum anderen – und schwer­
wiegender – wiegt die Beobachtung, dass das Feld der sinnlichen Empfin-
dungen systematisch die Möglichkeit anthropologischer Grenzziehungen 
überschreitet. Denn die Doppelempfindung zeichnet sich, trotz Husserls 
Versuchen, die Selbstberührung als eine kontrollierte Tastszene zu entwer­

c)

175 Ebd., S. 87.
176 Jacques Derrida, Berühren. Jean-Luc Nancy, S. 218.

2.4 Der phänomenologische Mensch

107

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fen, durch heteroaffektive Elemente aus, die von der Fremderfahrung des 
eigenen Leibs bis zur affektiven Potenzialität des Berührtwerdens reichen. 
Derart als affektive wie intensive Empfindung verstanden, rückt die Dopp­
elempfindung in die Nähe dessen, was Gilles Deleuze und Félix Guattari 
als ›Werdensprozesse‹ bezeichnen. Damit ist aber ein theoretischer Blick 
auf den Körper impliziert, der sich von substanziellen oder funktionalis­
tischen Ansätzen strikt unterscheidet. Der von Husserl in der Selbstbetas­
tung entworfene Leib gibt sich aus diesem Blickwinkel als Selbstverhältnis 
»in ›intensio‹«177 zu erkennen, der statt als zu kontrollierende egologische 
Instanz als »das Thermometer eines Werdens«178 aufgefasst werden kann 
und damit die Rede von einem Menschen, egal ob zoologisch oder philo­
sophisch definiert, nicht mehr zulässt. In Husserls zitierter Bemerkung 
über das Tier als »Anomalität« im Raum normalmenschlicher Konstitu­
tion ist einiges davon angelegt. Denn eine hilfreiche Unterscheidung 
Georges Canguilhems, die Husserl an dieser Stelle nicht berücksichtigt, 
wäre die zwischen dem Anormalen und dem Anomalen:179 Während das 
Anormale seine Bedeutung nur in Bezug auf eine vorausgesetzte Norm 
hat, ist der Begriff des Anomalen schon etymologisch damit unverwandt 
(an-omalos ist der Gegenbegriff zu omalos, dem Glatten). Anomalität meint 
damit eine ›Unebenheit‹, die sich gegenüber keiner Normalität ausweist, 
sondern Randphänomene unscharfer Mannigfaltigkeiten bezeichnet. Hus­
serls Begriff des Animalischen wäre als eine solche ›unebene‹ Mannigfal­
tigkeit zu beschreiben, die sich nicht mehr um ein Zentrum organisiert, 
sondern sich, wie Husserl selbst schreibt, als Feld »anomale[r] Abwand­
lungen« (Hua I, 154) präsentiert. So rückt auch der Leib, als ein affekti-
ves und intensives Empfindungsfeld verstanden, das phänomenologische 
Subjekt in eine Ununterscheidbarkeitszone zwischen Mensch und Tier. 
Die Selbstberührung eröffnet damit ein Verhältnis des tastenden Subjekts 
zum eigenen Leib, das anthropologische Modelle ausgerechnet in dem 
Moment überschreitet, in dem die menschliche Hand ihre anthropologi­
sche Schlagseite entfaltet.

Dieses Verhältnis von latenter Anthropologie (welche die Figur des 
Menschen im Aufrufen der Hand immer mitevoziert) und autoaffektivem 
Tastversuch (der jede Anthropologie in einem Werdensprozess überschrei­
tet) repliziert genau diejenige argumentative Bewegung, die Husserls 

177 Gilles Deleuze und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. 334.
178 Gilles Deleuze und Félix Guattari, Was ist Philosophie?, Frankfurt a.M. 1996, S. 212.
179 Vgl. Georges Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, Berlin 2012, S. 132ff.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

108

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tastversuch auf textueller Ebene vollzieht und die seine Theorie der 
Leiblichkeit von da an immer wieder aufruft: das gleichzeitige Aufschei­
nen der Figur des Menschen in der Evokation händischer Selbstreflexi-
on und das sofortige Überschreiten dieser anthropologischen Figur in 
der Affizierung. Der Ort des Menschen bleibt in diesem theoretischen 
Gefüge von Leiblichkeit und Sinnlichkeit, von tastender Hand und reflek-
tierendem Blick uneindeutig. Er ist die Figur eines Verbots (die Phäno­
menologie verweigert sich einer anthropologischen Ordnung), die Figur 
einer poietischen Kraft (die Phänomenologie realisiert unwillkürlich eine 
anthropologische Ordnung) und die Figur einer Überschreitung (die 
Phänomenologie übertrifft jede anthropologische Ordnung). Dass diese 
drei Modellierungen in der Doppelempfindung aufeinander verweisen, 
ineinander überführen und gemeinsam zur Erscheinung kommen, ist das 
besondere Auszeichnungsmerkmal von Husserls Tastversuch. Im Aufru­
fen einer uneindeutigen und beweglichen Figur des Menschen realisiert 
die Phänomenologie damit die grundlegende Umtriebigkeit anthropolo­
gischer Wissensbestände und erweist sich so als ein nach wie vor eher 
unterschätzter Austragungsort anthropologischer Spannungen. Auch des­
halb steht Husserl am Beginn dieser Arbeit.

Zieht man die bisherigen Beobachtungen resümierend zusammen, zei­
gen sich in der Doppelempfindung vier Sachverhalte, die den von Hus­
serl entworfenen Nexus von tastender Hand und phänomenologischer 
Leibtheorie auszeichnen. Das betrifft erstens die theoretische Ausarbeitung 
eines leiblichen Selbstverhältnisses, das gerade nicht in sich selbst aufgeht 
– speziell dann nicht, wenn es soll. Die Doppelempfindung entwirft eine 
Form tastender Sinnlichkeit, deren erhoffte Unmittelbarkeit die unweiger­
liche Vermittlung körperlicher Selbst- und Weltverhältnisse aufzeigt und 
deren Fantasie absoluter Selbstpräsenz von heteroaffektiven Elementen 
durchzogen bleibt. Zweitens ist die Phänomenologie selbst paradigmati­
sches Feld, an dem die Konfliktlinien tastenden Erlebens zutage treten. 
Insofern der transzendentalphilosophische Konservatismus der Phänome­
nologie stets mit der methodischen Pflicht zur Selbsthinterfragung einher­
geht, sieht sich das phänomenologische Projekt in prominenter Weise 
mit seinen eigenen Aporien konfrontiert. Im empirisch-transzendentalen 
Balanceakt der Epoché, Erscheinungen und Empfindungen konsequent auf 
Akte des Bewusstseins zurückzuführen, treten die theoretischen Wider­
spenstigkeiten und die uneinholbaren Restbestände umso deutlicher her­
vor – nicht zuletzt darum, weil die Phänomenologie nicht darum herum 
kommt, transzendentale Strukturen in sprachliche Formen rücküberset­

2.4 Der phänomenologische Mensch

109

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zen zu müssen. Umso mehr lässt sich daher, drittens, die Phänomenolo­
gie innerhalb wahrnehmungshistorischer Umbrüche verorten. Entgegen 
ihres eigenen Anspruchs des radikalen Neuanfangs zeigt sich die Phäno­
menologie als Teil sich historisch formierender Wissensformationen, die 
sich der vermeintlich unmittelbaren Berührung im Spannungsfeld von 
Medialität, Technizität und der anthropologischen Umtriebigkeit von 
Wahrnehmungsprozessen widmen. In Husserls Insistenz, ursprüngliche 
und originäre Weltverhältnisse beschreiben zu können, zeigt sich das Feld 
der Sinnlichkeit von der Bewegung der Geschichte angetrieben. Damit 
tritt erneut und viertens die Figur eines zum Problem gewordenen Men­
schen in den Blick, an dem sich Husserl konstant und kritisch abarbeitet. 
Er entwirft keine explizite Anthropologie, sondern zeichnet in seiner stän­
digen Absetzungsbewegung geradezu performativ ein anthropologisches 
Problembewusstsein nach. Einerseits enthüllt das Verbot des Menschen, 
das als Stärkung der Bewusstseinsphilosophie intendiert war, seine eige­
nen anthropologischen Latenzen, sobald die menschliche Hand beginnt, 
das phänomenologische Vorgehen zu organisieren. Andererseits münden 
die anthropologischen Figurationen, die sich dabei zeigen, in das Über­
schreiten des Menschlichen im affektiven Prozess. Die Dramaturgie dieser 
argumentativen Bewegung zwischen Phänomenologie und Anthropologie 
wird von einer Hand organisiert, die nicht aufhört, theoretische Unruhen 
zu verursachen. Damit bereitet die Doppelempfindung den Boden für die 
folgenden Untersuchungen – insbesondere an den literarischen Texten, 
die Husserl selbst zum phänomenologischen Studium empfohlen hat.

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls ›Doppelempfindung‹

110

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43 - am 13.01.2026, 08:49:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur
	a) Auftakt
	b) Das Erscheinen des Leibs

	2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung
	a) Husserls Ernst des Anfangs
	b) »Zum Beispiel meine Hand«
	c) Die Szene der Doppelempfindung

	2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte
	a) Paragonisches Sprechen vom Tastsinn
	b) Medialität und Technizität des Tastsinns I: Melchior Palágyis »Doppelempfindung«
	c) Medialität und Technizität des Tastsinns II: David Katz’ Tastversuche

	2.4 Der phänomenologische Mensch
	a) Handgebrauch und Anthropologieverbot
	b) Händischer Rückfall: Die anthropologische Schlagseite der Doppelempfindung
	c) Die Enden der Anthropologie


