Teil A: Aporien der Sinnlichkeit: Taktilitat und
Leibtheorie

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 07:11:22.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls »Doppelempfindung¢

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur
a) Auftakt

In einem Unterkapitel des zweiten Teils seiner Ideen zu einer reinen Phd-
nomenologre und Phianomenologischen Philosophie — kurz: Ideen II — fihrt Ed-
mund Husserl einen Versuch mit den eigenen Hinden durch. Die kleine
philosophische Szene, die unter dem Titel >Doppelempfindung« berihmt
geworden ist, scheint zunachst denkbar simpel. Husserl streicht mit einer
Hand tber die andere und beschreibt die entstehenden Empfindungen.
Er bemerkt zwei Dinge: zum einen »Tasterscheinungen [...] von einer
weichen, so und so geformten, glatten Hand« (Hua IV, 144), d.h. die betas-
tete linke Hand, die als Tastobjekt der tastenden rechten Hand erscheint;
zum anderen eine zweite Empfindung, denn »die linke Hand betastend
finde ich auch in ihr Serien von Tastempfindungen vor, sie werden in ihr
slokalisiert<, sind aber nicht Eigenschaften konstituierend« (Hua IV, 145).!
Bei der Selbstbetastung fithlt man, zusatzlich zum Tasten der rechten
Hand, das Betastetwerden in der linken Hand. Dieses Verhiltnis ist prinzi-
piell austauschbar. Jedes Tasten kann als Betastetwerden aufgefasst werden
und auch die betastete Hand tastet unweigerlich selbst. Der Tastvorgang
macht sich also zweifach in jeder Hand bemerkbar: die rechte Hand fiihl,
was sie betastet, und die linke Hand fuhlt, dass sie betastet wird — und
vice versa.? Statt das Subjekt des Tastens und das betastete Objekt klar zu
unterscheiden, eroffnet sich im Betasten der eigenen Hand das komplexe
Empfindungsfeld eines »getastete[n] Tastende[n]« (Hua IV, 148).

1 Husserls Sperrungen werden hier zur besseren Lesbarkeit entfernt, wenn sie nicht — wie
hier — zur Betonung einzelner Begriffe eingesetzt sind und damit semantische Funktion
besitzen. In diesem Fall sind sie kursiv wiedergegeben.

2 Ob man bei der Selbstberithrung tatsichlich aktives Tasten und passives Betastetwerden
stets auseinanderhalten kann, oder ob die Doppelempfindung nicht vielmehr als eine
einzige, amalgamierte« Tastempfindung erscheint, kann im Selbstversuch durchaus hin-
terfragt werden. »Entstehen zwei Empfindungen, wenn sich zwei Tastorgane berithren?«,
fragte bereits Ernst Heinrich Weber in seiner 1846 zuerst veroffentlichten, einflussrei-
chen psychophysischen Studie zum Tastsinn (Ernst Heinrich Weber, Tastsinn und Ge-
meingefiihl, Leipzig 1910, S.110). Je nach berihrendem bzw. berihrtem Organ, so
Webers Ergebenis, treten unterschiedlich differenzierbare Empfindungen bzw. Empfin-
dungskomplexe auf.

43

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Die mehrfache Spiegelung oder Doppelung der Tastempfindung in
der Selbstberithrung hat eine konstituierende Funktion. Der Korper des
tastenden Subjekts wird als ein buchstablich >herausragender< Gegenstand
erkenntlich und lasst eine theoretische Figur entstehen, die in der Phino-
menologie fortan >Lesb< heilfen wird. Dieser Leib ist nicht einfach mehr
Ding unter anderen Dingen in der Welt, sondern durch einen »affektiven
Selbstbezug«® buchstablich herausgehoben: Die »spezifische[n] Leibesvor-
kommnisse der Art, die wir Empfindnisse nennen [...], fehlen den >blof
materiellen Dingen« (Hua IV, 146). Sie eroffnen den Weg in ein Wahr-
nehmungsfeld, das dem Transzendentalphilosophen Husserl eine letztlich
nie ausformulierte Theorie der Sinnlichkeit mindestens aufdringt. Mau-
rice Merleau-Ponty wird spiter von einer »réhabilitation ontologique du
sensible«* sprechen, deren erhebliche theoretische Konsequenzen schon
an der Vielzahl produktiver Bezugnahmen auf das Tastexperiment abzule-
sen sind.’ Gleichermaflen liefe sich die Doppelempfindung aber auch als
ein theoretischer Konfliktherd phinomenologischen Denkens beschrei-

3 Bernhard Waldenfels, »Bewahrungsproben der Phinomenologie«, in: Philosophische
Rundschau 57 (2010), S.154-178, hier: S.163. Waldenfels’ Artikel unternimmt einen
weitreichenden Uberblick iber das, was phinomenologisch »heute zu erwarten« sei
(ebd., S. 155) und schneidet unter den Titeln »Mediale Zwischeninstanzen«, »Leibkorper
und Hirnforschung« sowie »Normalitit im Widerstreit« (ebd., S. 154) Themengebiete an,
die fiir die folgende Lektiire ebenfalls zentral sein werden.

4 Maurice Merleau-Ponty, »Le Philosophe et son ombrex, in: Signes, Paris 1960, S. 201-228,
hier: S.210. In der deutschen Ubersetzung wird das franzésische sensible etwas zu spezi-
fisch als »Sinnesempfindung« tbersetzt: Maurice Merleau-Ponty, »Der Philosoph und
sein Schattenc, in: Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, S. 45-67, hier: S. 52.

5 Die Doppelempfindung wurde besonders in der franzésischen Philosophie rezipiert, wo
nicht nur Phinomenologen wie Maurice Merleau-Ponty, Jean-Luc Nancy und Michel
Henry, sondern auch Jacques Derrida oder Gilles Deleuze auf die Doppelempfindung Be-
zug genommen haben. Vgl. die Spurenverfolgung bei Thomas Bedorf, »Der Hande-
druck. Kurze Geschichte eines phinomenologischen Leitbeispiels. Teil 1: Husserl,
Sartre, in: Jessica Giisken und Peter Risthaus (Hg.), z.B. Zeitschrift zum Beispiel. Themen-
heft: Handgreifliche Beispiele, Erste Lieferung 2 (2019), S.99-112; sowie Thomas Bedorf,
»Der Hindedruck. Kurze Geschichte eines phinomenologischen Leitbeispiels. Teil 2:
Merleau-Ponty, Levinas, Henry, Derrida«, in: Jessica Gusken und Peter Risthaus (Hg.),
z.B. Zeitschrift zum Beispiel. Themenbefl: Handgreifliche Beispiele, Zweite Lieferung 3 (2019),
S.31-54. Im deutschen Sprachraum hat sich vor allem Bernhard Waldenfels als Teil sei-
ner »Phianomenologie der Responsivitit« mit der Doppelempfindung beschaftigt, vgl.
Bernhard Waldenfels, Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phdnomenologie des Leibes,
Frankfurt a.M. 2000, S. 35-44. Vgl. auch einige kiirzere Texte Hans Blumenbergs: »Tast-
sinn und WirklichkeitsbewufStsein«, in: Zu den Sachen und zuriick, hg. von Manfred Som-
mer, Frankfurt a.M. 2002, S.231-236, sowie »Selbstbertihrung«, in: Phdnomenologische
Schriften 1981-1988, hg. von Nicola Zambon, Berlin 2018, S. 478-482.

44

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

ben. Husserls Theorie des Leibes und ihr Ideal tastender Unmittelbarkeit
stechen quer zum bewusstseinsphilosophischen Interesse der Phinomeno-
logie und lassen sich nur schwerlich dem transzendentalphilosophischen
Theoriegebaude subsumieren. Ein solcher >problemorientierter« Zugang
zur Doppelempfindung kann sich auf Lektiiren Kite Meyer-Drawes und
Jacques Derridas berufen,® die gezeigt haben, dass Leiblichkeit, als »Provo-
kation der Architektur des Erkennens«” sowie als Figur eines anthropolo-
gischen Restbestands, eine dezidiert widerspenstige Theoriefigur darstellt.
Husserl hat stets suggeriert, dass sich alle Probleme bei grindlicher Pri-
fung und methodisch sicherem Vorgehen letztlich der transzendentalen
Phinomenologie figen lassen. Bei genauer Betrachtung wird das schnell
fraglich. Umgekehrt liefe sich auf Husserls Leibtheorie tbertragen, was
Michel Foucault an Nietzsche beschrieben hat: der Leib als ein »Ort der
Zersetzung des Ich«, der als »Flache, auf dem die Ereignisse sich einpra-
gen« eine genealogische Perspektive einfordert, welche die »Verbindung
zwischen Leib und Geschichte«® zutage treten lasst. Auch fir Husserl gilt,
dass die Doppelempfindung, je mehr sich in ihr ein Konflikt zwischen
den leibtheoretischen und den bewusstseinsphilosophischen Tendenzen
der Phinomenologie niederschligt, desto stirker als Teil zeitgendssischer
Neuverhandlungen des Tastsinns aufzufassen ist. Zwischen Diskursen
korperlicher Wahrnehmung, medialer Vermittlung und technischer Ver-
langerbarkeit eingelagert, trigt die Doppelempfindung die Spuren theo-
retischer Aushandlungsprozesse in sich, die nicht nur Husserls Denken
systematisch durchziehen, sondern grundsitzlich die Diskussionen der
Zeit Uber Wahrnehmung, Korper und Weltverhaltnisse auszeichnen (Kap.
2.3).

Einer solchen Historisierung wie Problematisierung des Husserl’schen
Tastversuchs geht es also weniger darum, dessen innere Kohirenz zu be-
mangeln, als darum, im reibungsvollen Ineinanderspiel philosophischer
Pramissen, sprachlicher Formen und historischer Resonanzen Husserls
tastende Hinde als Seismografen einer neu zu verhandelnden leiblichen

6 Kite Meyer-Drawe, »Der Leib - >ein unvollkommen konstituiertes Ding«, in: Christoph
Jamme und Otto Poggeler (Hg.), Phinomenologie im Widerstreit. Zum 50. Todestag Ed-
mund Husserls, Frankfurt a.M. 1989, S. 291-306; Jacques Derrida, Beriibren. Jean-Luc Nan-
¢y, Berlin 2007, S. 207-234.

7 Kaite Meyer-Drawe, »Der Leib —>ein unvollkommen konstituiertes Ding«, S. 297.

8 Michel Foucault, »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, in: Schriffen in vier Binden.
Dits et Ecrits, Bd. 1I: 1970-1975, hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt
a.M. 2002, S. 166-191, hier: S. 174.

45

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Sinnlichkeit zu beschreiben. Dabei lassen sich einleitend drei Konfliktli-
nien nennen, die fur Husserls Tastversuch charakteristisch sind und die
den folgenden Lektiireversuch anleiten. Erstens beginnt die Doppelemp-
findung als Versuch eines Riickzugs des Leibs auf sich selbst, entdeckt
dabei jedoch eine Form korperlicher Offenbeit, die als unhintergehbarer
leiblicher Weltbezug das Bewusstseinsprimat der Phinomenologie gefahr-
det. Der Leib erweist sich im Tastexperiment als ein Empfindungsfeld
affektiver Potenzialitit, das sowohl Husserls methodischen Solipsismus
als auch seine transzendentalen Absichten durchkreuzt. Die Doppelfin-
dung lasst sich, zweitens, als Versuch einer Maximierung von Immanenz
beschreiben, entkommt aber nie der Notwendigkeit taktiler Vermittlung.®
Zwar stellt die Selbstberithrung den aktiven Versuch dar, die sinnlichen
Dispositionen des leiblichen Subjekts aus sich selbst heraus, »autoaffek-
tiv«l® zu entwickeln, diese Hinwendung zur Unmittelbarkeit verbleibt
jedoch — wie es der Begrift des >Un-Mittelbaren« suggeriert — die versuchte
Negation einer immer vorausgesetzten Vermittlung.!! Sie stofSt auf ein

9 Philosophische Kritik an der Emphase erkenntnistheoretischer Unmittelbarkeit der
Phanomenologie hat bereits in aller Deutlichkeit Adorno gedufert: Theodor W. Ador-
no, Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien iiber Husserl und die phdnomenologischen
Antinomien, in: Gesammelte Schriflen, Bd. S: Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Drei Stu-
dien zu Hegel, hg. von Rolf Tiedemann Frankfurt a.M. 1990. Zur Kritik der metaphysi-
schen Voraussetzungen der Uberhohung von Selbstprisenz und lebendiger Gegenwart
vgl. Jacques Derrida, Die Stimme und das Phdnomen, Frankfurt a.M. 2015, hier: S. 11-17
und S.74. Die phinomenologischen Konsequenzen untersucht: Bernhard Waldenfels,
Bruchlinien der Erfabrung. Phdnomenologie, Psychoanalyse, Phinomenotechnik, Frankfurt
a.M. 2002. Vgl. auch: Emmanuel Alloa und Natalie Depraz, »>Edmund Husserl — >Ein
merkwiirdig unvollkommen konstituiertes Ding«, in: Emmanuel Alloa u.a. (Hg.), Leib-
lichkert. Geschichte und Aktualitit eines Konzepts, Tibingen 2019, S. 7-22.

10 Vgl. zum Begriff der Autoaffektion bei Husserl als Ideal einer sich selbst horenden Stim-
me: Jacques Derrida, Die Stimme und das Phinomen, S. 102-107. In Derridas Grammato-
logie ist die Autoaffektion Beispiel und Symptom der logozentristischenTradition: »Der
Logos aber kann unendlich und sich selbst gegenwirtig nur sein, kann als Selbstaffektion
sich nur ereignen durch die Stimme: als Ordnung des Bezeichnens, durch die das Subjekt
in sich heraustritt, in der es den Signifikanten, den es selbst dufert und von dem es
gleichzeitig gezeichnet affiziert wird, nicht aus sich heraus setzt. Derart ist zumindest
die Erfahrung — oder das Bewuftsein — der Stimme: Sich-im-Reden-Vernehmen.«
(Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt a.M. 1974, S. 175) Der spite Derrida hat sich
intensiver mit dem Tastsinn beschiftigt; bzgl. der Doppelempfindung spricht er von
einer »Auto-Hetero-Affektion« (Jacques Derrida, Beriibren. Jean-Luc Nancy, S. 232).

11 Zur >Un-Mittelbarkeit¢ als »Authebung einer -mittelbarkeit« als Charakteristikum der
»Wahrnehmungstechniken« der Zwischenkriegszeit vgl. Tobias Wilke, Medien der Un-
mittelbarkeit. Dingkonzepte und Wabrnebmungstechniken, 1918-1939, Miinchen und Pa-
derborn 2010, hier vor allem: S. 20ff.

46

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

surspringliches Supplement< im Moment der Maximierung von Selbst-
prasenz.'? Man kann regelrecht von einem leiblichen Schisma sprechen,
nach dem die gleichzeitig wahrgenommene und wahrnehmende Hand
zwischen duflerem Objekt und immanentem Subjekt des Empfindungs-
akts oszilliert. Mit der Unmoglichkeit leiblichen Selbstabschlusses wird
eine Fremdheitserfahrung zur Moglichkeitsbedingung jedes korperlichen
Selbstbezugs. Drittens muss der Versuchsaufbau als Erkundung eines Rau-
mes unmittelbarer Evidenz verstanden werden — fiir die der Tastsinn philo-
sophiegeschichtlicher Biirge ist!® —, deren praktische Durchfihrung aber
immer wieder auf die Kontingenz korperlicher Gegebenheiten verweist. Im
Zentrum dieses Problems steht Husserls Wahl der Hand als exemplarisches
Tastorgan. Sie ist sowohl ein prinzipiell austauschbares Durchfiihrungs-
organ des Versuchs wie sie gleichzeitig als sein herausragendes Paradig-
ma fungiert. Dies verweist auf einige still vorausgesetzte Vorannahmen,
welche die Doppelempfindung durchziehen und sie als theoretischen Ver-
such motivieren, insbesondere eine latente anthropologische Spannung,
die sich etwa zu erkennen gibt, wenn Husserl von einem Leib spricht,
»tn dem ich unmittelbar schalte und walte« (Hua I, 128), oder ithn als
»Willensorgan« (Hua IV, 151) und als Organ des »fiat« (Hua IV, 257) cha-
rakterisiert. Husserls Leibtheorie rekurriert mit solchen Beschreibungen
stets auf die Vorstellung eines aktiven und steuerbaren Menschenkorpers,
die sein Tastversuch — entgegen der phanomenologischen Pflicht zur vor-
aussetzungslosen Beschreibung — nicht loswird. Ein anthropologischer
Subtext organisiert und destabilisiert das Vorgehen Husserls gleicherma-
Ben (Kap. 2.4).

Bei der Doppelempfindung treten Hand und Leib also in ein genetisches
Verhiltnis zueinander: Die Berihrung der eigenen Hinde bringt einen
Leib hervor. Geht es im Folgenden um eine solche Genese des Leibs,
meint das ausdricklich nicht eine Genealogie des Leibs. Leiblichkeit als
theoretische Figur ist sicherlich élter als der Versuch Husserls'* und wird

12 Vgl. Jacques Derrida, Beriibren. Jean-Luc Nancy, S.231. Von >origindren Suppelementenc
in phinomenologischen Leibtheorien spricht auch Bernhard Waldenfels, »Bewahrungs-
proben der Phinomenologie, S. 162.

13 Vgl. dazu auch als eine Vorgeschichte von Husserls Tastversuch: Natalie Binczek, Kon-
takt. Der Tastsinn in Texten der Aufklirung, Tibingen 2007.

14 Vgl. Stephan Gritzel, Die philosophische Entdeckung des Leibes, Stuttgart 1989, zeichnet
die philosophiegeschichtliche Entwicklung von Leibkonzepten von Descartes bis Nietz-
sche nach; Georg Braungart, Leibhafler Sinn. Der andere Diskurs der Moderne, Tibingen
1995, geht in seiner literaturgeschichtlichen Studie vor allem von Herder aus; die

47

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

etwa schon bei Friedrich Nietzsche als Gegengewicht zum tradierten phi-
losophischen Fokus auf den Geist aufgewertet: »Der schaffende Leib schuf
sich den Geist als eine Hand [!] seines Willens«, lehrt sein Zarathustra.ls
Umso mehr gerit in einer auf Husserl fokussierenden Lektire in den
Blick, wie sich erst in der In-Szene-Setzung des Tastversuchs ein solches
theoretisches Objekt konstituiert. Auf diese buchstiblich poietische Kraft
der Doppelempfindung — im Sinne des Herstellens wie im Sinne seiner
darstellerischen Verfahren — ist besonderen Wert zu legen, insofern diese
doppeldeutige >po(i)etologische« Frage vom Projekt der Phinomenologie
nicht zu trennen ist. Wenn Husserls Tastversuch, wie alle Gegenstinde
einer stets deskriptiv vorgehenden Phinomenologie, im Selbstversuch er-
schrieben werden muss, dann bezeichnet >Doppelempfindung« fortan ein
Dreifaches: ein leibliches Empfindungsphianomen, eine theoretische Ope-
ration und deren sprachliche Darstellung. Statt einer Beschreibung von
Husserls Leibphilosophie soll es im Folgenden um diese mehrdeutige
>Hervorbringung« des Leibs und die nicht zufillige Rolle der Hand dabei
gehen.

b) Das Erscheinen des Leibs

Vom Leib als einem Objekt zu sprechen, das sich in der Selbstbetastung
konstitutert, greift bereits auf phanomenologisches Vokabular zurtck, das
erklirt werden muss. Der Begriff der >Konstitution« ist grundlegend fiir
die Phinomenologie und bildet zuniachst das notwendige Korrelat des
phanomenologischen Basaltheorems der >Intentionalititc, d.h der Tatsa-
che, dass das Bewusstsein als ein (beispielsweise auf Gegenstinde) gerich-
tetes verstanden werden muss. Bewusstsein ist immer Bewusstsein von
etwas, das innerhalb des Erfahrungsstroms als Seiendes nicht nur fiir,
sondern auch durch ein Bewusstsein konstituiert wird.'¢ Dabei geht es

Beitrige des Sammelbandes Matthias KofSler und Michael Jeske (Hg.), Philosophie des
Leibes. Die Anfinge bei Schopenhauer und Feuerbach, Wirzburg 2012, konzentrieren sich
in unterschiedlichen Ansétzen auf die im Titel genannten Philosophen.

15 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen (=Kritische Stu-
dienausgabe, Bd. 4), hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Minchen 1988,
S. 40.

16 Vgl. zu den mit der >Konstitution< einhergehenden Fragestellungen der Phinomenolo-
gie: Dan Zahavi, »Réduction et constitution dans la phénoménologie du dernier Hus-
serl«, in: Philosophiques 20(2) (1993), S. 363-381, hier: S. 363; sowie Sebastian Luft, »Von
der mannigfaltigen Bedeutung der Reduktion nach Husserl: Reflexionen zur Grundbe-

48

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

nicht um >Dinge an sich« jenseits von Bewusstseinsakten — Husserl halt die
Vorstellung, die Wahrnehmung kiame »an das Ding selbst nicht herang,
fir einen »prinzipielle[n] Irrtum« (Hua III/1, 89). Seine Phinomenologie
fangt das Verhiltnis von intentionalem und realem Gegenstand stattdes-
sen durch ein »vielfiltiges System von kontinuierlichen Erscheinungs-
und Abschattungsmannigfaltigkeiten« (Hua III/1, 85) ein. Auch das phi-
nomenologische Mantra >Zu den Sachen selbst« meint daher immer nur
diejenigen »Sachen, die durch ein Bewusstsein konstituiert sind.!”

In den Ideen II setzen die Konstitutionsleistungen seiner Leibtheorie die
transzendentale Reduktion voraus, die Husserl im ersten Teil seiner Ideen
entwickelt hat. Mithilfe der Epoché (érnoyny), d.h. der >Einklammerung« des
naiven Lebensvollzug und der Ausschaltung der »natiirlichen Einstellung«
(Hua I1I/1, 56ff.), zielt Husserl dabei auf eine Reduktion im Wortsinn: ein
Zuruckfuhren (re-ducere) des Erscheinenden auf Akte des Bewusstseins.!8
Die Epoché erhebt den phinomenologischen Blick zur >Wesensschau< und
die Phanomenologie zu einer prima philosophia, die fortan mit dem An-
spruch auftritt, Moglichkeit und Bedingung von Erkenntnis tiiberhaupt zu
beschreiben. Wenn die sogenannte »natiirliche Welt« durch die Epoché
ihre Seinsgeltung verliert — »Alles und jedes, was sie [die natirliche Ein-
stellung, A.H.] in ontischer Hinsicht umspannt, setzen wir in Klammern«
(Hua III/1, 65) —, dann geht es Husserl jedenfalls nicht um einen metho-

deutung des zentralen Begriffs der transzendentalen Phinomenologie«, in: Phinomeno-
logische Forschungen (2012), S.5-29. Einen phinomenologiegeschichtlichen Uberblick
unternimmt Robert Sokolowski, The Formation of Husserl’s Concept of Constitution, Den
Haag 1970.

17 Dieses phianomenologische >Motto« wurde zuerst in den Logischen Untersuchungen in
Abgrenzung zum logischen Positivismus formuliert: »Wir wollen uns schlechterdings
nicht mit >bloBen Worten, das ist mit einem blof symbolischen Wortverstindnis,
zufrieden geben, wie wir es zunichst in unseren Reflexionen iber den Sinn der in
der reinen Logik aufgestellten Gesetze tber >Begriffes, >Urteile« "Wahrheiten< usw. mit
ihren mannigfachen Besonderungen haben. Bedeutungen, die nur von entfernten, ver-
schwommenen, uneigentlichen Anschauungen — wenn iberhaupt von irgendwelchen
— belebt sind, kénnen uns nicht genug tun. Wir wollen auf die >Sachen selbst« zuriickge-
hen.« (Hua XIX/1, 10; vgl. auch Hua I1I/1, 42)

18 Ob Epoché und »transzendentale Reduktion« zwei verschiedene Schritte oder ein und
dasselbe sind, ist dabei nicht ganz klar (vgl. »Epoché, in: Worterbuch der phinomenologi-
schen Begriffe, hg. von Helmuth Vetter, Hamburg 2004, S.145-151, hier vor allem
S.145). Eine klare Unterscheidung trifft auch Alexander Schnell, der die Verwischung
der beiden Termini als Inkonsequenz Husserls kritisiert, vgl. Alexander Schnell, Was st
Phdnomenologie, Frankfurt 2019, S. 51ff. Wenn Husserl diese beiden Schritte terminolo-
gisch nicht scharf trennt, dann wohl deshalb, weil sie zusammengehéren: Ohne trans-
zendentale Reduktion hitte die Einstellung der Epoché keinen Zweck.

49

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

dischen Zweifel cartesianischer Pragung,!” sondern um eine »Urteilsent-
haltung«, ein »Absehen«, darum »keinen Gebrauch« zu machen (Hua
I11/1, 63ff.), um eine »absolute Korrelation von Seiendem jeder Art und
jeden Sinnes einerseits und absoluter Subjektivitit andererseits« (Hua VI,
154) zu hinterlassen. Als »phinomenologische[s] Residuum« (Hua III/1,
68) eroffnet sich im transzendentalen Bewusstsein ein Raum absoluter
Selbstgegenwart.2 Die Schwierigkeiten der Epoché als der zentralsten aller
phanomenologischen Techniken hat Husserl zwar stets betont, aber ihre
faktische Durchfiithrbarkeit nie hinterfragt, sondern stets vorausgesetzt.?!
Ubung brauche es zwar, aber »bei furchtloser Konsequenz (die nicht je-
dermanns Sache ist)« (Hua V, 149) verspricht die Epoché immerhin die
Wirkung einer »religiosen Umkehrung«. (Hua VI, 140)

Durch die Epoché radikalisiert sich die Herausforderung phinomeno-
logischer Konstitution: »Die Welt im Ganzen der Reduktion zu unter-
werfen«, hat nach Sebastian Luft zur Voraussetzung, ebenjene Welt »im
Ganzen als konstituierte zu begreifen«.?? Eugen Fink bezeichnet Husserls
transzendentales Projekt daher als »wesenhaft >konstitutive Phinomenolo-
gie«: »Das wahre Thema der Phinomenologie ist weder die Welt einer-

19 Husserl zweifelt nicht, sondern enthalt sich des Urteils; er braucht daher auch keinen
genius malignus. Das zu beriicksichtigen ist auch wichtig, um sich Husserls Descartes-
Lektiiren, in denen er von einer »Cartesianischen Epoché« spricht, mit einer gewissen
Vorsicht zu nihern. Diese Bezeichnung lauft Gefahr, Unterschiede mehr zu verwischen
als Ahnlichkeiten zu erhellen (vgl. etwa Hua VI, 76-80). Vgl. dazu Elisabeth Strokers
Einleitung zu Husserls Cartesianischen Meditationen: Hua I, XI-XX, hier: S. XIIIf.

20 Vgl. Jacques Derrida, Die Stimme und das Phianomen, S.74f. Aus innerphinomenologi-
scher Perspektive hat Seren Overgaard die Epoché als Zitationstechnik beschrieben und
damit den vermeintlichen >Purifikationsgestus< phinomenologischer Einklammerung
bestritten: Seren Overgaard, »How to do things with brackets: the epoché explained,
in: Continental Philosophy Review 48 (2015), S.179-195. Adorno spricht in dhnlicher
Weise, allerdings in kritischer Absicht, von der Epoché als einer »Welt in Anfithrungszei-
cheng, die nichts ist als eine »Tautologie der existierenden« (Theodor W. Adorno, Zur
Metakritik der Erkenntnistheorie, S. 200).

21 Die transzendentale Wende, welche die Phinomenologie mit den Ideen I nimmt, war
unter Husserls Schiilern nicht unumstritten (vgl. Herbert Spiegelberg, The Phenomenolo-
gical Movement. A Historical Introduction, Den Haag u.a. 1982, S. 107 und 168). Entspre-
chend hat sich aber auch Husserl immer wieder von vermeintlich Abtriinnigen
abgesetzt: vgl. dazu Edmund Husserl, Brief an Karl Lowith, 22. Februar 1937, in: Brief-
wechsel, Bd. IV: Die Freiburger Schiiler, Dordrecht 1994. S. 397, der vor allem Heidegger
und Scheler (deren Status als >Schiiler der Phinomenologie< Husserl chronisch iiber-
schétzt hat) als »Frihvollendete« abtut. Vgl. dazu die Ausfithrungen in Kap. 2.4 zum
Verhiltnis von Phanomenologie und Anthropologie.

22 Sebastian Luft, »Von der mannigfaltigen Bedeutung der Reduktion nach Husserls,
S.21.

50

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

seits, noch eine ihr gegentiberzustellende transzendentale Subjektivitit
andererseits, sondern das Werden der Welt in der Konstitution der transzen-
dentalen Subjektivitit.<*> Nach der Durchstreichung aller Seinssetzungen
wird das Ziel einer »objektive[n] Einheit der Gegenstindlichkeit«, die
sich »einstimmig >bekundens, >ausweisens, und >verninftig« bestimmen
lassen kann« (Hua III/1, 196) damit in spezifischer Weise erklarungsbe-
durftig. >Konstitution« bezeichnet notwendigerweise eine Rekonstitution
von etwas, das durch die Reduktion preisgegeben wurde.?* Das betriftt
nicht zuletzt das phinomenologische Subjekt selbst, das sich korrelativ
zum Konstitutionsgeschehen mitkonstituieren muss.?> Husserl reflektiert
in der Kriszs die radikalen Konsequenzen dieses Schritts, wenn er schreibt,
die Phinomenologie miisse »zunachst bodenlos anfangen«, um sich »aus
eigener Kraft selbst einen Boden zu schaffen«. (Hua VI, 185)2¢

An diese Herausforderung der phianomenologischen Bodenlosigkeit
miussen die Ideen II ankniipfen, wenn sie Phinomenologische Untersuchun-
gen zur Konstitution (so der Untertitel) vorzunehmen versuchen. Im ersten
Teil der Ideen hat Husserl dies als »funktionelles Problem« (vgl. Hua I11/1,
196) beschrieben und durch die Unterscheidung von Noesis und Noema in
einen >Bauplan« des intentionalen Bewusstseins tberftihrt. Die Ideen II be-
fassen sich dahingegen starker mit der Natur des zu Konstituierenden und
versuchen, in drei Abschnitten die Konstitution der »materiellen Welt,

23 Eugen Fink, »Die phinomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwirti-
gen Kritike, in: Studien zur Phidnomenologie 1930-1939, Den Haag 1966, S. 79-156, hier:
S.139.

24 Emmanuel Levinas etwa spricht wie selbstverstindlich von der »Rekonstitution des kon-
kreten Seins des Gegenstands« (Emmanuel Levinas, »Uberlegungen zur phinomenolo-
gischen Technike, in: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie und
Sozialphilosophie, Freiburg und Miinchen 1999, S.81-102, hier: S. 89, Hervorhebung
AH.).

25 Vgl. Dan Zahavi, »Réduction et constitution dans la phénoménologie du dernier Hus-
serl«, S.377: »L’activité constituante est caractérisée par une sorte de réciprocité dans la
mesure ou I’agent constituant est lui-méme constitué par le processus de constitution.«

26 Husserl bezeichnet daher wiederholt die Arbeit am >Selbstverstindlichen« als »das grofi-
te aller Rétsel« (Hua VI, 184) und damit als zentrale Herausforderung seiner Philoso-
phie. Hans Blumenberg bringt das auf den Punkt: »Selbstverstindlichkeit ist [...]
einerseits die Signatur aller phinomenologischen Gegenstinde, andererseits die Aus-
zeichnung eines von ihr entdeckten und daher ihr schlechthin adiquaten besonderen
Gegenstandsfeldes.« (Hans Blumenberg, Theorie der Lebenswelt, hg. von Manfred Som-
mer, Frankfurt a.M. 2010, S.106.) Zur Selbstverstindlichkeit des Handgebrauchs bei
Heidegger vgl. Kap. 5.1.

S1

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

der »animalischen Natur« und der »geistigen Welt« nachzuvollziehen.?”
Diese Verschiebung von der Architektonik der Konstitutionslesstung zur
Stufenlogik der Konstitutionsgegenstinde bedeutet auch eine folgenreiche
Verschiebung hin zu einem stirker wahrnehmungsbasierten Zugang.
Husserl begibt sich in einen Raum, den man seit Kants transzendentaler
Asthetik schlicht >Sinnlichkeit< nennt — »[dJie Fahigkeit (Receptivitat),
Vorstellungen durch die Art, wie wir von Gegenstinden afficirt werden,
zu bekommen«®® —, auch wenn Husserl den Begriff teilweise ablehnt.??
Stehen mit der Hinwendung zur Sinnlichkeit spezifische sinnliche Fakul-
taten zur Disposition, ist es kein Zufall, dass sich Husserl hier zum ersten
Mal dem Leib zuwendet. Schon friih in den Ideen II muss Husserl einge-
stehen, dass die »Selbstvergessenheit« des phainomenologischen Subjekts,
wie sie die Epoché ja noch eingeiibt hatte, in diesem Kontext »nicht wohl
angebracht« scheint (Hua IV, 55): »Es stellt sich heraus, daff die Beschaf-
fenheit der materiellen Dinge als Aistheta, so wie sie anschaulich vor mir
stehen, abhingig sind von meiner, des erfahrenden Subjekts, Beschaffen-
heit, bezogen auf meinen Leib und meine >normale Sinnlichkeit«« (Hua
IV, 56)3° Husserl wird dem Leib schon an dieser frithen Stelle drei funda-
mentale Funktionen zuweisen. Der Leib ist erstens »Wahrnehmungsorgan,
er ist bei aller Wahrnehmung notwendig dabei« (Hua IV, 56); zweitens
ist er »Triger der Orientierungspunkte Null«, also Definiens des »Hier
und Jetzt« (Hua IV, 56), auf das Phinomene bezogen sind; drittens ist
er, aufgrund der in ihm ablaufenden »kinésthetischen Empfindungenc,
konstitutiv »fir den Aufbau der raumlichen Welt« (Hua IV, 57). Wenn
sich eine materielle Welt fiir und durch ein Bewusstsein konstituieren
lassen soll, dann funktioniert das nur tGber einen empfindenden und
wahrnehmenden Leib.

27 Nach diesen Begriffen sind die einzelnen Abschnitte der Ideen II gegliedert (vgl. Hua
IV, V=XI). »Animalisch« bedeutet hier nicht stierisch¢, sondern >seelisch< und umfasst,
dem Anspruch nach, gleichermafen die Konstitution von Menschen und Tieren. Auf
die Problematik dieses Begriffs wird noch einzugehen sein.

28 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunfl. 2. Aufl. 1787 (=Gesammelte Schriften, Akade-
mieausgabe, Bd. IIT), Berlin 1911, S. 49.

29 Der Begriff >Sinnlichkeit« lauft laut Husserl Gefahr, blofe »sinnliche Data« und »die
sinnlichen Gefithle und Triebe« zu vermengen — erstere wiren Teil der sensuellen
hylé, letztere der intentionalen morphé (Hua I1I/1, 193). Zumindest fiir die Kantische
Bestimmung von Sinnlichkeit trifft das nicht zu.

30 Erwihnung findet der Leib auch schon im ersten Band der Ideen, allerdings nicht unter
dem Gesichtspunkt seiner Konstitution (vgl. Hua I1I/1, 116f.).

52

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur

In der Forschung trifft man oft auf die Vorstellung, dieser Leib, als
gelebter und erfahrener Eigenleib, sei in Kontrast zu einem materiell
vorfindlichen Kérper zu setzen. Diese sehr anschauliche und auch etymo-
logisch zu unterfiitternde3! Gegentuiberstellung von Leib und Korper —
oft als Komposita »Korperbaben« und »Leibsein« zusitzlich akzentuiert3?
— hat zwar eine breite Rezeption erfahren, ist aber fiir Husserl nicht
einfach zu dbernehmen. >Korper< wird von Husserl ganz allgemein im
Sinne physischer Korper verstanden und daher ist der Leib, insofern er
auch materielles Ding in der Welt ist, auch ein Korper, wenn auch nicht
>blofi« ein Korper: »Unter den eigentlichen Korpern dieser Natur finde
ich [...] meinen Leib, nimlich als den einzigen, der nicht bloBer Korper
ist, sondern eben Leib.« (Hua I, 128) Mafgeblich fiir den Phinomenolo-
gen ist die Erscheinungsweise des Leibs und nach Husserl tritt er eben

31 Vgl. zusammenfassend Matthias Kofler, »Leib und Kérper. Zum Zusammenhang von
Korperkult und Leibesverachtunge, in: Widerspruch 42 (2004), S.80-88, hier: S. 80f.:
»Das Wort >Koérper« wurde im 13. Jh. aus dem Lateinischen entlehnt und nahm nach
und nach die Stelle des Wortes >lich< ein, das mit der Weiterentwicklung zu >Leiche« zu-
gleich eine Bedeutungsverengung erfuhr. Das Wort >Leib< hingegen ist die alte und ur-
spriingliche Form der Substantivierung von >leben«. Die Differenzierung zwischen
>Leib< und >Leben< (dem substantivierten Infnitiv, der im Mittelalter erstmals auftaucht)
findet im Ubergang zur Neuzeit statt, also parallel zur Entwicklung der Begriffe >Kor-
per< und >Leiche«. Diese etymologische Betrachtung zeigt an, dass >Kérper< und >Leibx
insofern in einem Gegensatz zueinander stehen, als >Leib< untrennbar mit Lebendigkeit
verknupft ist, wihrend demgegentber >Korper« den Aspekt der Leblosigkeit betont.«

32 Dieses Begriffspaar wird dann wiederum etwas holzschnittartig Helmuth Plessners An-
thropologie zugeschrieben, der allerdings Korper und Leib terminologisch nicht derart
konsequent trennt. Stattdessen formuliert Plessners »Prinzip der exzentrischen Positio-
nalitit« weitaus differenziertere korperliche (Selbst-)Beziige, als das die einfache Tren-
nung von Korperhaben und Leibsein suggeriert: »Ihm [dem Menschen, A.H.] ist der
Umschlag vom Sein innerhalb des eigenen Leibes zum Sein auferhalb des Leibes ein
unaufhebbarer Doppelaspekt der Existenz, ein wirklicher Bruch seiner Natur. Er lebt
diesseits und jenseits des Bruches, als Seele und als Korper und als die psychophysisch
neutrale Einheit dieser Spharen. [...] Positional liegt ein Dreifaches vor: das Lebendige
ist Korper, im Korper (als Innenleben oder Seele) und aufler dem Korper als Blick-
punkt, von dem aus es beides ist. Ein Individuum, welches positional derart dreifach
charakterisiert ist, heifft Person.« (Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der
Mensch. Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin und New York 1975,
S.292f.) Mit Husserls Leibtheorie darf das nicht vermengt werden: Husserl operiert un-
ter den Bedingungen einer bewusstseinszentrierten Transzendentalphilosophie; Pless-
ner hingegen schreibt iber spezifisch menschliche Korperverhiltnisse. Beztiglich der
Trennung von Haben und Sein, meint Husserl im Ubrigen, es konne »sehr wohl heiffen
ich bin nicht mein Leib, sondern ich habe meinen Leib« (Hua IV, 94).

33 Vgl. etwa Thomas Fuchs, »Wege aus dem Ego-Tunnel. Zur gegenwirtigen Bedeutung
der Phdanomenologie«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 63(5) 2015, S. 801-823.

53

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

sowohl als materieller Korper als auch als empfindender Leib auf. Leib und
Korper sind in der Empfindung aufeinander verwiesen und wenn Husserl
nur den materiellen Teil bezeichnen will, spricht er entsprechend vom
»Leibkorper« (vgl. Hua IV, 63, 121, 138, 144).

Diese Untrennbarkeit von materiellem und empfindendem Leib ver-
weist auf eine innere Spannung, die fir die Doppelempfindung genauso
entscheidend wie problematisch ist. Wenn ein materieller Leib bei jedem
Bewusstseinsakt »mit dabei ist« (Hua IV, 144), wird fragwiirdig, wie sich
dieser unhintergehbare korperliche Weltbezug zur Ausklammerung aller
Seinssetzungen der Epoché verhalt. Auf der einen Seite war es das Resultat
der transzendentalen Reduktion, die »natirliche Welt« in einen Zustand
reiner Phinomenalitat zu verwandeln, fiir die nur noch das konstituieren-
de Bewusstsein zustindig ist. Auf der anderen Seite zeigen die folgenden
Untersuchungen zur Konstitution, dass die materiellen Gegebenheiten
des Leibs mitformen, was sich tberhaupt an Phinomenen zeigt. Der Leib
scheint damit, mit Kithe Meyer-Drawe gesprochen, »auf beiden Seiten
des Konstitutionsgeschehens«3* zu stehen, ist also gleichzeitig konstituie-
rendes Organ als auch konstituiertes Ding. Schon Adorno hatte — vor der
Veroftentlichung der Ideen II — in der Phinomenologie den Konflikt er-
kannt, dass mit dem Leib »die Empfindung [...] gar nicht isoliert werden
kann von den Sinnesorganen«: »[D]as Constituens wire so abhingig vom
Constitutum wie dieses von jenem. An dieser Stelle mufl Husserls Analyse
verstummen, wenn sie nicht die gesamte émoyn durch einen in dieser
gewonnenen Befund sprengen will.<35 Gleichzeitig wird erst an diesem
Punkt, an dem Leiblichkeit als eine »Provokation der Architektur des
Erkennens«*¢ erscheint, tiberhaupt die Notwendigkeit der Doppelempfin-
dung und ihres Vorgehens ersichtlich. Der Clou der Selbstbertiihrung
besteht darin, materielle und empfindende Schichten aufeinander abzu-
stimmen und gleichzeitig auftreten zu lassen. Indem im taktilen Selbst-
empfinden eine Art >Leib-Effekt« eintritt, wird die Aufgabe der leiblichen
Selbstbegriindung in einer Szene autoaffektiver Berithrungsempfindungen
umgesetzt. An dieser Stelle wird der >Ort des Leibes< in der Phinomenolo-
gie zum >Ort der Hand«.

34 Kaite Meyer-Drawe, »Der Leib - >ein unvollkommen konstituiertes Dinge«, S. 294.

35 Theodor W. Adorno, Zur Metakritik der Erkenntnistheorie, S.149f. Adorno entwickelt
diese Beobachtungen anhand der Cartesianischen Meditationen.

36 Kaite Meyer-Drawe, »Der Leib - >ein unvollkommen konstituiertes Dinge«, S. 297.

54

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Anfangen zu Berthren: Husserls Doppelempfindung

2.2 Anfangen zu Beriihren: Husserls Doppelempfindung
a) Husserls Ernst des Anfangs

Man koénnte damit sagen: Die Doppelempfindung stellt den Losungs-
versuch Husserls fiir die Herausforderung der aporetischen Selbstbegriin-
dung phinomenologischer Sinnlichkeitskonzeptionen dar. Mit gewissem
Recht kann man ihren Versuchsaufbau damit als eine fiir Husserl nicht
untypische >Technik des richtigen Anfangens< bezeichnen. Es lohnt sich,
bei dieser Frage des Anfangens kurz zu verweilen. Nicht nur leitet sich
der Begrift selbst von >angreifen< und >anfassen< her;” vor allem handelt
es sich beim Anfangen um einen neuralgischen Punkt des Verhaltnisses
von phanomenologischem Denken und seiner sprachlichen Wiedergabe.
Man kann, wie das etwa Edward Said getan hat, von Husserl als dem
grofSen >Anfinger« der europiischen Philosophie sprechen,?® so wie auch
Hans Blumenberg Husserls Phanomenologie als eine »Philosophie des
unbefangenen Anfangens« charakterisiert hat.3* Die Aufgabe richtig, d.h.
am Anfang anzufangen, hat Husserl wiederholt als die zentrale Herausfor-
derung seiner Philosophie betont: Fehlt »ein Empfinden fir den Ernst
des Anfangs«, so schreibt er, dann fehlt »das Erste und Wichtigste: der ur-
springlich selbsttitig erworbene und eigentiimlich philosophische Boden
und somit diejenige Bodenstindigkeit oder Wurzelechtheit, die wirkliche
Philosophie allein ermoéglicht« (Hua V, 161). Der Phanomenologe tbt
sich in einer >Kunst des Anfangenss, in der immer wieder um die richtigen
Anfinge gerungen und zu den Anfingen zurickgekehrt wird. Es entsteht
das philosophische Ideal eines »rechten Anfiangers«, der Gber die allerers-
ten Anfinge weder hinwegkommen kann noch méchte:

Hat er [Husserl spricht von sich als »dem Verfasser«, A.H.] das Ideal seines
philosophischen Strebens praktisch auf das eines rechten Anfingers herabstim-

37 >Anfangenc leitet sich von »anfahen« (angreifen, anfassen) her, desen Wortstamm >fahenc
durch >fangen« ersetzt wurde und heute nur noch in der >Fahigkeit« gelaufig ist; vgl.
nicht nur fiir diese Herleitung, sondern als eine grundlegende dsthetik- und medien-
theoretisch informierte Auseinandersetzung mit dem Themenfeld des Anfangs: Andrea
Polaschegg, Der Anfang des Ganzen. Eine Medientheorie der Literatur als Verlaufskunst,
Gottingen 2020, S. 84.

38 Edward Said spricht von ihm als »epitome of modern mind in search of absolute begin-
nings« (Edward Said, Beginnings. Intention & Method, London 1985, S. 48).

39 Hans Blumenberg, »Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phanomenolo-
gie, in: Schriften zur Technik, Berlin 2015, hg. von Alexander Schmitz und Bernd Stieg-
ler, S. 163-202, hier: S. 171.

55

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

men mussen, so ist er mindestens fir sich selbst im Alter zur vollkommenen
GewifSheit gekommen, sich einen wirklichen Anfinger nennen zu dirfen. Fast
mochte er hoffen — wenn ihm Methusalems Alter beschieden wire — doch noch
zum Philosoph werden zu kdnnen. (Hua V, 161)

Das ist, 1930 verfasst — also bereits drei Jahrzehnte nach dem philosophi-
schen Durchbruch —, nicht Ausdruck falscher Bescheidenheit, sondern der
methodische Imperativ einer >radikalen< Philosophie im Sinne ebenjener
»Wurzelechtheit«. Fir Husserl, der sich in Zeiten von Philosophischer
Anthropologie und Heidegger’scher Fundamentalontologie immer wieder
von sogenannten »Frihvollendeten« distanzierte, ist die Bezeichnung >An-
fainger« ein durch und durch positiv zu verstehender Anspruch — und
das glatte Gegenteil eines Dilettanten. Gleichermaflen deutet sich an,
dass, wenn Husserl das Anfiangerstadium nie zu verlassen anstrebt, in
dieser Griindungs- und Anfangsemphase auch das Risiko zirkularer Selbst-
begriindungen und autologischer Leerlaufe liegt. In der buchstiblichen
Bodenlosigkeit seines Philosophierens, in der es gilt, »sich aus eigener
Kraft selbst einen Boden zu schaffen« (Hua VI, 185), arbeitet Husserl
an dem, was Edward Said als die Aporien eines >intransitiven Anfangs«
beschrieben hat: ein Anfang, der »no object but its own constant clarifica-
tion«* kennt und in einem »tautological circuit of beginnings about to
begin«*! nie zum Schluss kommt.

Dieser »Ernst des Anfangs« nimmt bei Husserl verschiedene Formen
an und durchquert diverse Aspekte seiner Philosophie. Er ist Ausdruck
der »Pratention der phinomenologischen Erkenntnistheorie« (Hua VIII,
327) im Sinne ihres transzendentalen Anspruchs als prima philosophia; er
wird in den Vorlesungen uber die Erste Philosophie auch praxeologisch
qualifiziert und in die Idealbiografie einer »Lebensform des werdenden
Philosophen« (Hua VIII, 7) tberfiihrt; zuletzt erwichst in der Krisis die
historische Aufgabe einer »Riickfrage auf die Urstiftung der Ziele« (Hua
VI, 72) zur philosophischen Selbstbesinnung der Philosophie. Entspre-
chend wird das Anfangen fir Husserl auch zum poetologischen Prinzip.
Philosophieren bedeutet fiir Husserl ein stindiges Neubeginnen, das sich
in unzihligen Manuskriptseiten an Versuchen, Aufzeichnungen, Notizen
niederschlagt, die als Neuanfinge einen Ethos des Immer-wieder-von-vorne-
Anfangens verkorpern. Laut Enzo Paci liegt hier das »primére und fun-
damentale Charakteristikum« der Phinomenologie: »Husserl sempre di

40 Edward W. Said, Beginnings, S.72.
41 Ebd., S.76f.

56

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Anfangen zu Berthren: Husserls Doppelempfindung

nuovo.«*? Nicht zufillig hat Husserl sein ganzes Leben lang vor allem
Einfithrungen veroffentlicht.#3

Zu diesem Fundierungsanspruch der Phanomenologie tritt die metho-
dische Entscheidung, die transzendentale Zielsetzung von »originaren An-
schauungen« aus zu entwickeln. Das in den Ideen I formulierte »Prinzip
aller Prinzipien« besagt, »dafl jede origindr gebende Anschauung eine
Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daf alles, was sich uns in der >Intuitions
originar, (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach
hinzunehmen sei« (Hua III/1, 51). Das gleich doppelt auftauchende »origi-
nar« markiert einen Ursprung, der — als »Rechtsquelle« juridisch erhoht
— lebensweltliche Anschauungen zum Wegweiser ins Transzendentale er-
klart. Husserls Erkenntnislehre beruht darauf, dass in jeder noch so trivia-
len Erscheinung die Moglichkeit transzendentaler Einsichten angelegt ist.
So speist sich die Phinomenologie aus einer Wahrnehmungslehre, die
immer schon mehr weif als jedes Wissen: Was sich von Anfang an gibt,
»kann uns keine erdenkliche Theorie irre machen« (Hua I1I/1, 51).

Schon im folgenden Satz wird Husserl eine der groffen Hurden fiir
diese »originare Anschauung« formulieren — die Sprache: »Jede Aussage,
die nichts weiter tut, als solchen Gegebenheiten durch blofle Explikation
und genau sich anmessende Bedeutungen Ausdruck zu verleihen, ist also
wirklich [...] ein absoluter Anfang, im echten Sinne zur Grundlegung be-
rufen, principium.« (Hua I1I/1, 51) Der Anfang phinomenologischer Theo-
riebildung wird so zum Problem seiner sprachlichen Darstellung. Eine
triadische Beziehung zwischen Anfang, Anschauung und sprachlicher
Vermittlung tritt auf, die Sehen >rauschfrei< in ein Sagen tibergehen lassen
soll. Es wird darauf hinauslaufen, in einer rhetorischen Operation, die von
der Phanomenologie nicht mehr zu trennen ist, >Anschaulichkeit< sprach-
lich herzustellen — und das obwohl eine stets in die natiirliche Einstellung
zurtickverweisende Sprache die Reinheit der transzendentalen Einstellung

42 Vgl. Enzo Paci, »Husserl sempre di nuovog, in: Antonio Banfi und Enzo Paci (Hg.), Om-
aggio a Husserl, Mailand 1960, S. 9-25, hier: S. 9: »Ora si puo dire che proprio il fatto che
alla fine si deve ricominciare daccapo ci rivela un primo e fondamentale carattere della
fenomenologia. La fenomenologia non ¢ >chiusa« e deve essere >sempre di nuovoc ripre-
sa.«

43 Die 1913 erschienenen Ideen I tragen den Untertitel Allgemeine Einfiihrung in die reine
Phéinomenologie; die 1930 die Cartesianischen Meditationen sind eine Einleitung in die
Phdnomenologie und sogar das aufgrund Husserls Tod 1938 nie fertiggestellte letzte
Werk Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie
nennt sich eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie.

57

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

eigentlich nicht tangieren durfte.** Merleau-Ponty wird dieses Problem
zuspitzen, wenn er hier die »absurde Bemithung« der Phanomenologie
ausmacht: »Der Philosoph spricht, doch das ist seine Schwache [...] er
musste schweigen, schweigend einswerden und im Sein eine Philosophie
wiederfinden, die schon fertig vorliegt.«*

b) »Zum Beispiel meine Hand«

Derart im Kontext von Husserls Lob des Anfiangers verortet, wird die
Herausforderung der Doppelempfindung als eine des richtigen Anfan-
gens offensichtlich. Die transzendentale Reduktion, auch und gerade als
Technik des Anfangens, hat das philosophierende Subjekt in eine Situati-
on gestirzt, in der, wie es an einer Stelle heifdt, in »transzendentale[r]
Einsamkeit« (Hua XXVII, 171) auch »vom Leib abstrahiert wird« (Hua
XXVII, 173). Doch ist der Leib nicht nur ein bloffes materielles Ding
im weltlichen Zusammenhang, sondern gleichermaflen Bedingung der
Moglichkeit von Phinomenalitit Gberhaupt. So steht das Verhaltnis von
konstituiertem Leib und konstituierendem Bewusstsein vor dem Problem

44 Eugen Fink hat zum ersten Mal explizit darauf hingewiesen, dass sich mit der phanome-
nologischen Reduktion das klassische philosophische Problem der Vermittlung von Be-
griff und Anschauung dramatisiert: Mangels einer »transcendentalen Sprache« tritt der
Phinomenologe mit der Epoché »streng genommen auch aus der Situation heraus, in
welcher die menschliche Sprache behaust ist« (Eugen Fink, »Operative Begriffe in Hus-
serls Phanomenologie«, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 11(3) (1957), S.321-
337, hier: S. 335). Es steht dabei deutlich mehr auf dem Spiel als die Textualitat der Pha-
nomenologie als blofes Problem der richtigen Wiedergabe, wie es etwa Julia Jonas an-
hand von Husserl, Scheler und Heidegger erarbeitet (vgl. Julia Jonas, Der
phéinomenologische Text: Eine Studie zu Edmund Husserl, Martin Heidegger und Franz Kaf-
ka, Wiirzburg 2004), sondern dass eine Sprache gefunden werden muss, die sich als eine
transzendentale in gewisser Weise >maskiert«. Dass entsprechend eine phinomenologi-
sche Poetik wesentlicher Bestandteil ihres philosophischen Verfahrens ist, wurde erst in
jungerer Zeit in der Forschung intensiver verfolgt. Herausgearbeitet wurde das Prob-
lem, dass »both the method and existence of phenomenology depend upon a literary
medium that cannot but be foreign to it«, von: Philippe P. Haensler, Kristina Mendici-
no und Rochelle Tobias, »Introductions, in: Dies. (Hg.), Phenomenology to the Letter.
Husserl & Literature, Berlin und Boston 2021, S. 1-19, hier: S. 5. Eine frithe Hinfithrung
zu diesem Themenbereich findet sich bei Ferdinand Fellmann, dessen Argument von
einer »Einsicht in die wesenhaft dsthetische Struktur der Erlebnisallgemeinheit« aus-
geht: Ferdinand Fellmann, Phdnomenologie als dsthetische Theorie, Freiburg und Miin-
chen 1989, S. 17.

45 Maurice Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 2004, S. 166.

58

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Anfangen zu Berthren: Husserls Doppelempfindung

einer unmoglichen Anfangsbegriindung, das den Vorrang des Bewusst-
seins vor der materiellen Natur fraglich werden lasst.

In einer sehr kurzen und doch entscheidenden Vorbemerkung zum
Tastversuch mahnt Husserl daher den richtigen »Ausgangspunkt« (Hua
IV, 144) der Uberlegungen an. Insofern die materielle Natur »mit ihrem
gesamten anschaulichen Bestande bezogen ist auf animalische Subjekte,
dirfen wir, »wenn wir an die Konstitution des Naturobjektes >Mensch«
herangehen, nicht schon seinen Leib als voll konstituiertes materielles
Ding voraussetzen«. (Hua IV, 144)4 Stattdessen soll sich der empfindende
Leib »vor, bzw. korrelativ zu der materiellen Natur« (Hua IV, 144) konsti-
tuieren. Leisten soll das eine Empfindung, die eine fertig konstituierte
Materialitat nicht voraussetzt, sondern die den materiellen Leib in der
Empfindung mitkonstituiert, d.h. in einem Verhiltnis der (temporalen,
aber auch logischen) Gleichzeitigkeit — Husserl wird spater von »Kompra-
senz« sprechen (Hua IV, 161) — einfangt. Das mag abstrakt klingen, zielt
aber schon hier auf einen recht simplen Sachverhalt: Mit dem Leib richtig
anfangen, heif$t tastend anfangen.

Die Doppelempfindung lebt von der Selbstbeziiglichkeit der Selbstbe-
rihrung, in der man aktiv tastet und sich gleichermaflen betastet fiihlt.
Derart aus dem Zusammenhang >blofer« Materialititen herausgehoben,
bleibt der Leib dennoch ein betastetes Ding wie andere potenziell be-
tastbare Dinge auch und konstituiert sich somit auch als materieller
Gegenstand im weltlichen Zusammenhang. Die Selbstbetastung lasst da-
mit zwei aufeinander verweisende Aspekte auseinander hervorgehen. Sie
eroffnet eine Empfindungsschicht am Leib und konstituiert dessen mate-
rielle Dinglichkeit, ohne dass eines dem anderen vorausgehen muss. Ent-
sprechend organisiert diese Ausgangslage das Vorgehen des Tastversuchs,
dessen Aufgabe nicht darin besteht, eine Charakteristik des Leibes zu
prasentieren oder ihn als Organ mit spezifischen perzeptiven und kins-

46 Husserl geht hier, wie nicht selten in den Ideen II, leicht maandernd vor. Die Erwah-
nung der »Naturrealitit Mensch« (Hua IV, 143) sowie der »Konstitution des Naturobjek-
tes >Mensch« (Hua IV, 144) greift an dieser Stelle schon zu weit. Spiter wird er
klarstellen: »Es konstituiert sich zu unterst [...] eine materielle Welt und korrelativ dazu
das erfahrende Subjekt, das Leib und Seele hat, aber noch nicht reale Einheit >Menschs,
noch nicht Naturobjekt ist.« (Hua IV, 170-171) Ein Leib macht noch keinen Menschen
— dieser konstituiert sich erst im intersubjektiven Vollzug (vgl. Hua IV, 167). Entspre-
chend zielt auch die Konstitution des Leibes (noch) nicht auf die Konstitution eines fer-
tigen Menschen ab, wie es die Einleitung (§ 35) hier suggeriert. Die anthropologische
Problematik, die sich an dieses verfrithte Auftauchen des Menschen kntpft, wird in
Kap. 2.4 thematisiert werden.

59

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

thetischen Fahigkeiten zu prasentieren. Aus der Tatsache, dass es sich bei
der Doppelempfindung nicht um eine Vorstellung des Leibes, sondern um
seine Hervorbringung handelt, erklirt sich der fast schon dramenahnlich
strukturierte Aufbau des Tastversuchs. In der Selbstberihrung wird etwas
vorgespielt, nicht unbedingt im Sinne des Fiktionalen oder Fingierten,
sondern ganz allgemein als >Nachahmung einer Handlung« innerhalb
einer aristotelisch anmutenden Struktur von Anfang, Mitte und Ende.
Es entsteht der Eindruck eines in gewisser Weise >theatralen Modus«< der
Beschreibung, der eine eigene Dramaturgie, einen szenischen Ablauf,
mitunter auch Blicklenkungen und Aufmerksamkeitstechniken als dar-
stellerische Verfahren einsetzt. Diese sind Teil einer phinomenologischen
Inszenierungskunst, die der inneren Notwendigkeit entstammt, den Leib
nicht einfach zu beschreiben, sondern ihn entsprechend der Konstituti-
onslogik erscheinen zu lassen«.#

Dieses >poetische« Vorgehen — auch und gerade im Sinne von poie-
sis — realisiert sich auf methodologischer Ebene in zwei Vorentscheidun-
gen, deren dringende Notwendigkeit Husserl nicht transparent macht:
einerseits die Entscheidung fir die Selbstberiihrung, andererseits die Ent-
scheidung fir die Hand als Ort und Organ dieser Berihrung. Die erste
Entscheidung Husserls fiir die Selbstbetastung féllt wie folgt: »Wir kon-
nen dabei gleich den besonderen Fall wihlen, daff der raumlich erfahre-
ne Korper, der mittels des Leibes wahrgenommen wird, der Leibkorper
selbst ist.« (Hua IV, 144) Die Beilaufigkeit mit der Husserl dies en passant
beschreibt — »wir konnen dabei gleich«, »der besondere Fall« —, spielt die
weitreichenden Konsequenzen dieser Entscheidung fiir den methodischen
Quasi-Solipsismus herunter.*® Die Selbstberihrung ist Abschluss des Lei-

47 Derrida hat in dhnlicher Form bereits die phanomenologische Reduktion als eine »Sze-
ne« bezeichnet: Jacques Derrida, Die Stimme und das Phinomen, S. 117.

48 Husserl schreibt in der Einleitung zur Doppelempfindung: »Und hier wie dort ver-
suchen wir zuerst, wie weit wir in solipsistischer Betrachtung kommen.« (Hua IV, 144,
Hervorhebung A.H.) Die gesamte Problematik der Intersubjektivitit wird damit ausge-
schlossen — ein Ausschluss, dessen Umfang man am besten an der Entwicklung der Phé-
nomenologie selbst ablesen kann. Schon in den Ideen II, im 4. Kapitel zur »Konstitution
der seelischen Realitit in der Einfihlung« (Hua IV, 162-172), wird tber diese Begren-
zung hinweggegangen. Ausarbeiten wird Husser] die Intersubjektivititsproblematik in
den Cartesianischen Mediationen (und in zahlreichen Aufzeichnungen, die drei Husserlia-
na-Bande fullen). Husserls Schiilerin und Assistentin Edith Stein hat die Phanomenolo-
gie zuerst fur die intersubjektive Fragestellung geoffnet: Edith Stein, Zum Problem der
Einfiihlung (=Gesamtausgabe, Bd. S), hg. von Michael Linssen, Freiburg u.a. 2008, hier
vor allem S. 53-107. Die Pointe Steins besteht darin, vom solipsistischen zum intersub-
jektiven Standpunkt fortschreitend, die Primordiaitit des intersubjektiven Standpunkts

60

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Anfangen zu Berthren: Husserls Doppelempfindung

bes auf sich selbst, damit Ausschluss von Welt und wird zur Reflexion
im buchstiblichen Sinne: einer Zurtickbeugung auf sich selbst. Husserl
stofSt schnell auf die Herausforderung dieser Selbstreflexion, dass sich der
eigene Leib nur »innerhalb gewisser Grenzen« dem »dinglichen Zusam-
menhang« einordnet. Husserl bezeichnet es als eine »Eigentimlichkeit
der Erscheinungsmannigfaltigkeiten des Leibes«, dass »derselbe Leib, der
mir als Mittel aller Wahrnehmung dient, [...] mir bei der Wahrnehmung
seiner selbst im Wege« steht (Hua IV, 159). Beispielsweise »gibt es Teile
des Korpers, die zwar tastend wahrgenommen, aber nicht gesehen werden
konnen« (Hua IV, 144). Edith Stein hat diesbeziiglich davon gesprochen,
dass der Leib »mir mit einer noch grofleren Hartnickigkeit als der Mond
seine Ruckseite vorenthilt«.* Husserl wird daran die berithmt gewordene
Charakterisierung des Leibes als »ein merkwiirdig unvollkommen konsti-
tuiertes Ding« (Hua IV, 159) anschliefen. Dass es sich hierbei um eine der
treffendsten Beobachtungen Husserls handelt, tberschattet oft, dass dies
durchaus ein Problem fir die Konstitution des Leibes darstellt.>

Um eine moglichst umfassende Wahrnehmung zu garantieren, trifft
Husserl daher seine zweite Vorentscheidung: »Wir konnen aber davon
zunichst absehen und von den Teilen ausgehen, die zugleich tastbar und
sichtbar sind. Ich kann sie umschauen und umtasten wie andere Dinge,
und die Erscheinungen haben in dieser Hinsicht ganz denselben Zusam-
menhang wie andere Dingerscheinungen.« (Hua IV, 144) Es ist vor allem
ein Organ, das diese Kriterien erfillt: die Hand. Es scheint zunachst also,
als habe Husserl die Hand als Organ, das »zugleich tastbar und sichtbar«
ist, vor allem aufgrund dieser >Anschaulichkeit< ausgewihlt. Die Hand
wire dann ein >bloffes< Beispiel, an dem sich der Leib tastend konstituie-
ren lasst und das tiber die Hand hinaus auf den gesamten empfindenden
Leib verweist. Die Doppelempfindung ist schlie€lich auch nicht nur Le-
bewesen mit Hinden vorenthalten. Aber ob die sich selbst betastenden

fir die Selbstkonstitution wie fiir die Konstitution der »realen Auflenwelt« herauszuar-
beiten: »Eingesperrt in die Schranken meiner Individualitit kdnnte ich ber »die Welt,
wie sie mir erscheint, nicht hinauskommen [...] So wird die Einfithlung als Funda-
ment intersubjektiver Erfahrung Bedingung der Moglichkeit einer Erkenntnis der exis-
tierenden Auflenwelt.« (Ebd., S. 82)

49 Vgl.ebd., S. 57.

50 Fir eine produktive phinomenologische Weiterlektiire in einer »paracartesianischen,
d.h. den solipsistischen Schauplatz Husserls verlassenden Lektiire, vgl. Bernhard Wal-
denfels, Sinnesschwellen. Studien zur Phdnomenologie des Fremden III, Frankfurt a.M. 1999,
S.16-52.

61

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Hinde durch zwei beriihrende Fifle oder die Selbstbertihrung des sich
schliefenden Augenlids ersetzbar ist, hat bereits Derrida hinterfragt.’!
Was bedeutet es unter diesen Voraussetzungen, von einer >exemplarischen
Hand« zu sprechen?

Derridas Lektiire der Ideen I setzt jedenfalls genau mit dieser Frage ein:
»Par exemple ma mains, c’est un mot de Husserl«.5? Die >exemplarische
Handc« ist gleichzeitig argumentativer Einsatzpunkt, praktisches Durchfiih-
rungsorgan wie Erzahlorgan des Tastversuchs. Als solche epistemologische
Schnittstelle verdient die theoretische Operation des Exemplarischen be-
sondere Beachtung.’? Eine schwierige Gratwanderung zwischen Allgemei-
nem und Spezifischem, zwischen Beispielhaftem und Paradigmatischem
gerit in den Blick, wenn Husserl mit der Hand als exemplarischem Un-
tersuchungsgegenstand ansetzt. Dass die Phinomenologie als deskriptive
Wesenslehre exemplarisch arbeitet, ist zunachst nicht uberraschend, denn
sie erarbeitet eidetische Aussagen stets von einzelnen Erscheinungen aus,
die auf allgemeinere Sachverhalte verweisen. Umgekehrt liegt Wesenszu-
sammenhingen immer auch ein Individuelles zugrunde. Das Verhaltnis
Beispiel-Wesenheit ist also ein reziprokes: Jede Wesensanschauung ist im
Phinomenalen fundiert und aus jedem individuellen Phinomen kénnen
potenziell Wesenszusammenhinge erschlossen werden (vgl. Hua III/1,
15). Damit nutzt die Phinomenologie das Beispiel nicht als Darstellungs-
mittel, sondern dezidiert als Erkenntnisinstrument.* Inwiefern die dabei
ausgewihlten Beispiele das theoretische Ergebnis motivieren, hinterfragt
Husserl allerdings kaum. Er greift auffillig oft etwa auf Biiromaterialien
zuriick — Schreibtisch, Briefbeschwerer, Papier —, an denen phianomeno-

51 Vgl. Jacques Derrida, Beriihren. Jean-Luc Nancy, S. 212.

52 Jacques Derrida, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Paris 2000, S. 183. Es handelt sich um den
ersten Satz des Husserl-Kapitels.

53 Vgl. dazu Jens Ruchatz, Stefan Willer und Nicolas Pethes, »Zur Systematik des Bei-
spiels«, in: Dies. (Hg.), Das Beispiel. Epistemologie des Exemplarischen, Berlin 2007, S.7-
59. Mit besonderem Bezug zur Hand, vgl. die >Handreichungenc in: Jessica Giisken und
Peter Risthaus (Hg.), z.B. Zestschrift zum Beispiel. Themenbeft: Handgreifliche Beispiele
2 & 3 (2019), darin zur Doppelempfindung die zitierten Beitrage von Thomas Bedorf,
»Der Hindedruck. Kurze Geschichte eines phinomenologischen Leitbeispiels«; zum fiir
die Phinomenologie zentralen Sachverhalt des >Vollzugs< von Beispielen, vgl. Selin Ida
Gerlek, »Der blinde Fleck des Verstehens, oder: die performative Dialektik von Opera-
tionalitdt und Thematisierung, in: Zestschrifl zum Beispiel 2 (2019), S. 113-126.

54 Vgl. dazu Christian Ferencz-Flatz, »Das Beispiel bei Husserls, in: Tijdschrift voor Filosofie
73(2) 2011, S. 261-286.

62

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Anfangen zu Bertihren: Husserls Doppelempfindung

logische Untersuchungen exemplarisch durchgefiihrt werden.’S Diese Bei-
spiele sind nicht nur Ausdruck einer Priferenz zum Nachdenken am
Schreibtisch, sondern verweisen auf eine spezifische Operationalisierbar-
keit: den Briefbeschwerer kann man in die Hand nehmen und betasten,
von verschiedenen Seiten betrachten, seine eigene Stellung zu ihm dndern
etc. Die phinomenologische Praferenz fir das »Schreib-Zeug«*® (nach
Heidegger) bzw. was Derrida im franzosischen Begrift des sous-main zu-
sammenfasst,>’ speist sich aus beiden Aspekten: seiner »Zuhandenheit< in
Schreibtischnahe, an dem sich Husserls schreibendes Denken abspielt,
wie der Handlichkeit und Handhabbarkeit fir die phinomenologische
Untersuchung.

Damit ist auch die Frage nach der >Motivierung« des Beispielhaften
gestellt. Wenn etwas exemplarisch fiir eine Gruppe von Objekten steht,
dann hebt es seine besondere Qualifikation zur Beispielhaftigkeit aus
dieser Gruppe gleichermaflen heraus. Als eine Figur »ausschliefende(r]
EinschlieSung« iibt nach Agamben das exemplum daher immer Mimikry
an der exceptio.’® Darin liegt nun nicht nur die Problematik, sondern auch
die Produktivitit von Husserls exemplarischer Hand. Thr argumentativer
wie rhetorischer Ort ist der des Exemplarischen in seiner ganzen dialek-
tischen Spannung: als blofes ex-emplum ein wahllos Herausgegriffenes,
das typisch und verallgemeinerbar ist; als Vorbildbafles in der Bedeutung
des »Nimm dir ein Beispiell« ein normativer Standard. Lost man dieses
Spannungsverhiltnis dadurch auf, dass man die >Vorbildhaftigkeit des
Exempels< und die >Verallgemeinerbarkeit des Beispiels< terminologisch
voneinander trennt, wie das etwa Kant tut,’® dann verfehlt man das Vor-

55 Vgl. Detlef Thiel, »Husserls Phianomenographie«, in: Recherches Husserliennes (19) 2003,
S. 67-108.

56 Vgl. Martin Heidegger, Sein und Zeit (=Gesamtausgabe, Bd. 2), hg. von Friedrich-Wil-
helm von Herrmann, Frankfurt a.M. 1977, S. 68.

57 Jacques Derrida, »Heideggers Hand, in: Geschlecht (Heidegger), Wien 1988, S.45-99,
hier: S. 72. Die >sous-main< bezeichnen im Franzésischen einfach die Schreibunterlagen.

58 Giorgio Agamben, Homo sacer. Die Souverdnitit und das nackte Leben, Frankfurt a.M.
2002, S.31. Agamben fihrt aus: »Was das Exempel zeigt, ist seine Zugehorigkeit zu
einer Klasse, aber genau darum fillt es im selben Moment, da es diese zur Schau stellt,
als exemplarischer Fall aus ihr heraus [...]. Das Beispiel ist aus dem Normalfall nicht
deshalb ausgeschlossen, weil es nicht dazugehorte, sondern weil es seine Zugehorigkeit
zur Schau stellt« (ebd., S.32). Vgl. auch Giorgio Agamben, Signatura rerum. Zur Metho-
de, Frankfurt a.M. 2009, S. 22f.

59 »Beispiel, ein deutsches Wort, was man gemeiniglich fiir Exempel als ihm gleichgeltend
braucht, ist mit diesem nicht von einerlei Bedeutung. Woran ein Exempel nehmen und
zur Verstandlichkeit eines Ausdrucks ein Beispiel anfithren, sind ganz verschiedene Be-

63

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

gehen Husserls, dessen Beispiele ihre Kraft aus der Spannung von Allge-
meingtltigkeit und Spezifik gewinnen. Als herausragendes Paradigma der
Tastempfindung ist die Hand gleichzeitig ihr verallgemeinerbarstes Bei-
spiel. Wenn die Logik des Exemplarischen damit bereits nach einem idea-
lisierten Fall, einem idealisierten Kontext und — hier — einem idealisierten
Korperverstindnis gesucht hat, ist jedenfalls die Hand nicht einfach durch
ein anderes Organ zu ersetzen.

An diesem Punkt deutet sich bereits an, wie eine an die Hand gebun-
dene Motivation, aber auch eine rhetorische und bildliche Kraft den
Tastversuch organisieren. Derrida spiirt solche teleologischen Motivatoren
dort auf, wo Husserl von der tastenden Leibkonstitution direkt auf den
Leib als »Willensorgan« (Hua IV, 151f.) zu sprechen kommt.®® Am >Hori-
zont« der Doppelempfindung scheint die Vorstellung eines selbstbestimm-
ten menschlichen Subjekts auf, das die phinomenologische Reduktion
eventuell nie aufzugeben bereit war: »So ehrgeizig und so eigenstindig
die phinomenologische Reduktion auch sein mag, setzt sie doch hier
Zugehorigkeit oder die menschliche Bestimmung des Ich (ego) [...] nicht
auller Kraft.«¢! Auf die Konsequenzen dieser vorausgesetzten »anthropo-
teleologische[n] Hierarchie«®? — Derrida spricht vom »humainisme«® —
wird noch zuriickzukommen sein.

griffe. Das Exempel ist ein besonderer Fall von einer praktischen Regel, sofern diese die
Thunlichkeit oder Unthunlichkeit einer Handlung vorstellt. Hingegen ein Beispiel ist
nur das Besondere (concretum), als unter dem Allgemeinen nach Begriffen (abstractum)
enthalten vorgestellt, und blos theoretische Darstellung eines Begriffs.« (Immanuel
Kant, Metaphysik der Sitten, in: Gesammelte Schriften, Akademie-Ausgabe, Bd. VI: Die Reli-
gion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunfl, Die Metaphysik der Sitten, Berlin 1914,
S.203-493, hier: S. 479f.)

60 Jacques Derrida, Beriibren. Jean-Luc Nancy, S. 208f.

61 Ebd., S.213.

62 Ebd., S.198.

63 Derrida entwickelt diesen Begriff an Maine [!] de Biran, er lasst sich jedoch zweifellos
auch auf Husserl anwenden. »L’homme est le seul étre a disposer d’'une main, seul il
touche au sens le plus fort et le plus strict. Il touche plus et il touche mieux. La main
figure le propre de I’homme, le toucher est le propre de I’homme: c’est la méme propo-
sition. On pourrait appeler cela, sans trop jouer, I’humainisme de Biran.« (Jacques Derri-
da, Le toucher, Jean-Luc Nancy, S.176)

64

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Anfangen zu Berthren: Husserls Doppelempfindung

c) Die Szene der Doppelempfindung

Mit der Entscheidung fir die exemplarische Hand setzt die Phinome-
nologie des Leibes an. Die rechte Hand beginnt zu tasten: »Die linke
Hand abtastend habe ich Tasterscheinungen, d.h. ich empfinde nicht nur,
sondern ich nehme wahr und habe Erscheinungen von einer weichen,
so und so geformten, glatten Hand.« (Hua IV, 144) In der Tastempfin-
dung konstituiert sich zunichst das Ding >linke Hand< (weich, so und so
geformt, glatt) durch die tastenden Akte der rechten Hand - die linke
Hand ist also zunachst Objekt einer rechten Hand, die in die Subjektrol-
le tritt. Nun kommt aber etwas Entscheidendes dazu: »Aber die linke
Hand betastend finde ich auch in ihr Serien von Tastempfindungen, sie
werden in ihr >lokalisiert, sind aber nicht Eigenschaften konstituierend
(wie Rauhigkeit und Glatte der Hand, dieses physischen Dinges).« (Hua
IV, 145) Die betastete Hand fiihlt sich selbst betastet. Diese »lokalisierten
Empfindungen« sind das Auszeichnungsmerkmal des Leibes als sinnlich
wahrnehmendes Empfindungsfeld. Sie konstituieren keine Gegenstinde,
sind aber dennoch Empfindungen® — Husserl spezifiziert das nachher
terminologisch, indem er von »Empfindnissen« spricht. (Hua IV, 146)
Man konnte sagen: Leib ist das Ding, das sich beim Betasten betastet fihlt.

Obwohl die beiden Tastempfindungen bei der Selbstbetastung gleich-
zeitig auftreten, werden sie von Husser]l nacheinander beschrieben. Auch
hierbei handelt es sich um eine erzihlerische Imaginationsleistung, die
den Herausforderungen der Leibgenese begegnet. Als ob der Leib einer
>Erweckunge« bediirfe, schreibt Husserl: »Spreche ich vom physischen Ding
Jlinke Hands, so abstrahiere ich von diesen Empfindungen [...]. Nehme
ich sie mit dazu, so bereichert sich nicht das physische Ding, sondern,
es wird Leib, es empfindet.« (Hua IV, 145) Der >genetische« Zugang zur
Leibkonstitution zeitigt aber nicht nur derartige verfahrenstechnische,
sondern auch eminent theoretische Konsequenzen. Husserls Modus der
Leibaktivierung umschreibt eine Werdensqualitit der Leiblichkeit; Leib ist
ein Ding, das in der Betastung wird. Die tastende Sinnlichkeit bei Husserl
zielt weniger auf eine Substanz als auf eine leibliche Potenzialitit, die

64 In der Sprache der heutigen Psychologie wiirde man einfach zwischen taktilen und hap-
tischen Empfindungen unterscheiden, je nach der aktiven oder passiven (motorischen)
Stellung der Tastenden zum Tastobjekt. Die beiden Vokabeln zirkulierten bereits um
1900, werden von Husserl aber nicht aufgegriffen.

65

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

sich als eine Konstellation affektiven Erlebens ein Stiick weit auch der
subjektiven Kontrolle entzieht.

Dazu kommt nun, dass die bisher getrennt beschriebenen Empfindun-
gen des Berithrens und des Bertihrtwerdens laut Husserl austauschbar
sind: »Ebenso hat die berithrende Hand, die ihrerseits wieder als Ding
erscheint, ihre Berihrungsempfindungen an der raumkorperlichen Stelle,
wo sie berthrt (bzw. von der anderen berthrt wird).« (Hua IV, 145) Wenn
die rechte Hand die linke betastet, dann betastet also auch die linke Hand
die rechte. Die Berithrung eines auferlichen Gegenstands zeigt schon eine
Form dieser Ambiguitat. Bertihre ich einen Tisch mit der Hand, berihrt
der Tisch auch mich: »Ich erfahre den Tisch als ein Festes, Kaltes, Glattes.
[...] Zugleich aber kann ich jederzeit auf die Hand achten und finde auf
ihr vor Tastempfindungen, Glatte- und Kilteempfindungen usw.« (Hua
IV, 146) Bei der Selbstberiihrung »haben wir dasselbe, nur komplizierter«
(Hua IV, 147), da die Doppelung des Bertihrens/Berithrtwerdens sich ein
weiteres Mal verdoppelt: »[Gleschieht dies durch einen anderen Leibes-
teil, so haben wir dergleichen doppelt in beiden Leibesteilen, weil jeder
eben fir den anderen bertihrendes, wirkendes Auffending ist und jeder
zugleich Leib.« (Hua IV, 145) Die Doppelempfindung ist also eigentlich
eine doppelte Doppelempfindung: »doppelt in beiden Leibesteilen« bzw.
»zwei Empfindungen und jede doppelt auffallbar« (Hua IV, 147).

So wird das Problem der Berithrung zum Problem der Aufmerksam-
keit. Husserl schreibt, man kénne »bei >anderer Richtung der Aufmerk-
samkeit« andere »Auffassungsschichten« aktivieren (vgl. Hua IV, 146).
Die Vorstellung einer gerichteten Aufmerksamkeit griindet im phinome-
nologischen Fundamentaltheorem der Intentionalitit, laut dem ein auf
Gegenstinde bezogenes Bewusstsein seine Korrelate aus einem Horizont
moglicher Gegenstande formlich heraushebt; in bezeichnender Handme-
taphorik schreibt Husserl: »Das Erfassen ist ein Herausfassen« (Hua III/1,
71). Daraus speist sich das awufmerksame Betrachten als methodischer
und theoretischer Grundmodus der egologisch vorgehenden Phanomeno-
logie.®> Der Horizontcharakter von de facto aktualen Gegenstinden im

65 Bernhard Waldenfels hat das ausfihrlich charakterisiert: »Aufmerksamkeit stellt sich
dar als eine Umgestaltung, eine Umorganisation des Feldes; plotzlich wird etwas wich-
tig, tritt etwas hervor und anderes zurtick. [...] Aufmerksamkeit ist nicht wie ein
Scheinwerfer, der mal dieses anstrahlt, mal jenes, wo sozusagen alles vorhanden ist, son-
dern die Dinge sind uns immer nur in einer bestimmten Organisationsweise gegeben,
und diese indert sich mit dem Wechsel der Aufmerksamkeit. Die Relevanzkriterien an-
dern sich. Es geht also nicht um ein blofes Erscheinenlassen dessen, was schon da ist,

66

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Anfangen zu Berthren: Husserls Doppelempfindung

Vordergrund und potenziell zu aktivierenden Gegenstinden im Hinter-
grund wirde bei der tastenden Leibkonstitution allerdings eine kompli-
zierte Erweiterung erfahren: Mit der Hinwendung zu einer Hand findet
gleichzeitig eine Abwendung von der anderen Hand statt. Wenn das >Ins-
Auge-Nehmen« der einen Tastempfindung ein >Aus-dem-Auge-Verlierenc
der anderen mit sich zieht, dann konstituiert sich der Leib tiberhaupt nie
vollstindig, sondern entzieht sich in der Selbstberiihrung immer genau
so sehr, wie er sich offenbart.®® So steht sich der Leib in der Tat »bei
der Wahrnehmung seiner selbst im Wege« (Hua IV, 159), aber in einer
recht radikalen Form. Es handelt sich nicht lediglich um ein physisches
Problem - ich habe »nicht die Moglichkeit, mich meinem Leibe oder ihn
von mir zu entfernen« (Hua IV, 159), ich kann meinen Hinterkopf nicht
betrachten etc. —, sondern um eine grundlegende Form taktilen Entzugs.
Dinglichkeit und Empfindungsschicht stehen sich derart im Wege, dass
die Leibkonstitution notwendigerweise unvollstindig bleibt. Der Leib ist
nicht nur ein »merkwiirdig unvollkommen konstituiertes Ding« (Hua IV,
159), sondern ein >unvollkommen konstituierbares Ding.

Die Doppelempfindung konstituiert damit einen Leib, der nur »in
Form einer Selbstspaltung«®” als theoretische Figur auftritt und ein De-
ckungsverhaltnis von >Ich< und >Leib« verhindert. Diese radikalste Konse-
quenz der tastenden Leibkonstitution hat Husserl lediglich angedeutet:
»Das Tastempfindnis ist nicht Zustand des materiellen Dinges Hand. Son-
dern eben die Hand selbst, die fiir uns mehr ist als materielles Ding, und
die Art, in der sie an mir ist, bringt es mit sich, daf$ ich, das >Subjekt
des Leibes¢, sage: was Sache des materiellen Dinges ist, ist seine und nicht
meine Sache.« (Hua IV, 150) Der Selbstbertihrung im Modus der Autoaf-
fektion bleibt ein heteroaffektives Element inhérent. Sie riickt eine Hand
in den Blick, von der sogar Husserl zugestehen muss, sie ware nicht mehr
ganz >seine Sachex.

sondern um ein originires Zur-Erscheinung-bringen, in dessen Verlauf die Dinge zu
dem werden, was sie sind.« (Bernhard Waldenfels, Das leibliche Selbst, S. 63)

66 Wahrnehmung ist auch fir Husserl immer nur eine partielle, dennoch darf das Phé-
nomen des Aufmerksamkeitswechsels bei der Selbstbetastung nicht mit der »Abschat-
tungsqualitit« von wahrgenommenen Gegenstinden verwechselt werden. Wenn ein
betrachteter Wiirfel sich immer nur von einer Seite zeigt und seine nicht wahrgenom-
menen Seiten dabei verdeckt (vgl. Hua III/1, 83-89), so ist er zwar nie in Ginze
wahrzunehmen, aber von allen Seiten prinzipiell beobacht- und betastbar. Das ist bei
der Selbstberithrung gerade nicht der Fall, weil sich die einzelnen Tastempfindungen
gegenseitig ausschlieffen.

67 Bernhard Waldenfels, Sinnesschwellen, S. 24.

67

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Maurice Merleau-Ponty hat entgegen Husserls Vorgehen der bewuss-
ten, aufmerksamen und reflektierten Beobachtung dessen Tastversuch in
einer Art weiterentwickelt, die auf das Aufmerksamkeitsproblem fokus-
siert und es unter dem Begriff der >Uberraschung« reformuliert:

Was die Rede von den »doppelten Empfindungen« sagen wollte, war dies, daf§
im Ubergang von einer Funktion zur anderen die jetzt berithrte Hand sich als
dieselbe gibt, die gleich darauf die berithrende sein kann [...]. So Gberrascht der
Leib von auflen her sich selbst [le corps se surprend lui-méme de extérienr] im
Begriff eine Erkenntnisfunktion zu vollziehen, versucht, sich selbst als beriih-
renden zu beriihren, und zeichnet also »eine Art Reflexion« auf sich selbst vor:
und dies schon gentgte, um ihn von allen Gegenstinden zu unterscheiden, von
denen ich wohl ebenfalls sagen kann, sie »bertihrten« meinen Leib, doch allein,
insofern dieser sich im Zustand der Trigheit befindet, so daf§ sie ihn niemals in
seiner Erkundungsfunktion zu tiberraschen vermogen [gu’ils le surprennent].®®

So stimmt Merleau-Ponty zwar mit Husserl dort tiberein, wo er am be-
tasteten Leib einen Selbstbezug beschreibt, der diesen von denjenigen
Gegenstinden unterscheidet, die eben keine Leiber sind (»dies schon ge-
nigte, um ihn von allen Gegenstinden zu unterscheiden«). Gleichzeitig
wird mit dem zweifach aufgeworfenen Begriff der Uberraschung eine
Form der Aufmerksamkeit ins Spiel gebracht, die gerade nicht der Kon-
trolle des Subjekts unterliegt. Auch Uberraschungen erregen die Aufmerk-
sambkeit, allerdings nicht im Sinne einer sorgfaltigen Prifung, sondern
als ein plotzliches Aufmerken.®” Damit erhebt Merleau-Ponty die affekti-
ve Komponente der Doppelempfindung tiber die reflexive Komponente
und kehrt so die Moglichkeit des Berthrtwerdens (statt des aktiven Bertih-
rens) in den Vordergrund. Die kontrollierte Geschlossenheit des tastenden
Selbstversuchs wandelt sich in eine Offenheit zur Affizierung. Husserl
hingegen folgert aus dem Tastversuch der Doppelempfindung etwas Kon-
trares — nicht ein zberraschter, sondern ein kontrollierter Leib. Dies ist der
bereits angesprochene Leib als »Willensorgan«:

Die Auszeichnung des Leibes als Lokalisationsfeld ist die Voraussetzung fir
die weiteren Auszeichnungen des Leibs allen materiellen Dingen gegentber:
insbesondere der, daf er, schon als Leib genommen (nidmlich als das Ding, das

68 Maurice Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1974, S. 118.

69 Bernhard Waldenfels, Phinomenologie der Aufmerksamkert, Frankfurt a.M. 2004, S. 13ff.
Bernhard Waldenfels unterscheidet die Aufmerksamkeit im Sinne »einer sorgfaltigen
und gezielten Priifung« von der Aufmerksambkeit, die ein »schockartiges Erlebnis« verur-
sacht, von »unterschwelliger Aufmerskamkeit« oder von »Merkwiirdigem« bzw. »Be-
merkenswertem« (vgl. ebd. S. 13-15).

68

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Anfangen zu Berthren: Husserls Doppelempfindung

seine Schicht der lokalisierten Empfindungen hat) Willensorgan ist, das einzige
Objekt, das fir den Willen meines reinen Ich unmittelbar spontan beweglich ist
und Mittel, um eine mittelbare spontane Bewegung anderer Dinge zu erzeugen,
die z.B. [!] meine unmittelbar spontan bewegte Hand st6£t, ergreift, hebt u.dgl.
BlofSe materielle Dinge sind nur mechanisch beweglich und mittelbar spontan beweg-
lich, nur Leiber sind unmittelbar spontan (»frei«) beweglich, und zwar durch
das zu ihnen gehorige freie Ich und seinen Willen. (Hua IV, 151f.)

Derrida hat wiederholt auf das implizite telos dieser frei beweglichen
Hand hingewiesen: Die Doppelempfindung findet im Rahmen einer
»axiomatischen Kette« statt: »Wille, Freiheit, Spontaneitit eines ego, das sich
unmittelbar durch seine eigene Bewegung als Lezb [...] selbst affiziert.«”0
Das betrifft das beobachtende Subjekt mit seiner gesteuerten und kontrol-
lierten Aufmerksamkeit, es betrifft aber auch den Gegenstand der Reflexi-
on, die gleichzeitig paradigmatische und exemplarische Hand, die Husserl
beildufig einfihrt, aber die von Anfang an im Wortsinne verkorpert, was
Husserl still voraussetzt: ein frei bewegendes, aufmerksam tastendes und
souveran beobachtendes Subjekt.

Ist obiger Beschreibung auch der rhetorische Aufwand abzulesen, wenn
die dreifach betonte Unmittelbarkeit steuerbarer und beweglicher Hande
ihrer Widerspenstigkeit als >Ding« in der Welt abhelfen soll, dann ist nicht
zuletzt und erneut das grundlegende Verweisungsverhiltnis von sprachli-
cher Form und philosophischem Resultat angesprochen. Dieses dufiert
sich zum einen in der besonderen phinomenologischen Redesituation,
die, wie Husserl in den Ideen I am Rande erwihnt, »am besten in der Ich-
Rede« (Hua I1I/1, 56) durchgefihrt wird und sich dazu konsequent der
cartesianischen (dabei aber auf eine lingere christliche Tradition zurick-
gehende) Gattung der meditatio bedient. Zum anderen arbeitet Husserl
aber auch mit Prasenz- und Evidenzeffekten, deren didaktischer Gestus
sowohl Nachvollziehbarkeit anzielen wie sie rhetorische Uberzeugungsar-
beit leisten. Bemerkenswerterweise wird etwa die Rede in der 1. Person
Singular immer dann unterbrochen und in den philosophischen Plural
gesetzt, wenn die Politik der Entscheidungen zur Disposition steht. Bei-
spielhaft dafiir steht wiederum die Vorentscheidung fiir die Selbstbetas-
tung der eigenen Hand: »Wir konnen dabei gleich den besonderen Fall
wahlen...«; »Wir konnen aber davon zunachst absehen...« (Hua IV, 144).
Dieses >wir< ist nicht einfach ein pluralis modestiae, sondern — gerade in der
Konfrontation mit dem darauffolgenden Wechsel zu »meine Hand«, »ich

70 Jacques Derrida, Beriihren. Jean-Luc Nancy, S. 208.

69

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls sDoppelempfindunge

habe Tasterscheinungen« (Hua IV, 144) — Ausdruck einer phinomenolo-
gischen Erzdhltechnik, die zwischen einer vorsichtigen Erkundung des
Terrains der Leiblichkeit (»Wir haben gesehen [...] und missen nun...q
Hua IV, 144) und evidenzerzeugender Erlebniserzihlung im Prisens (»...
empfinde ich >auf< ihm und >in< ihme, »...kann ich jederzeit auf die Hand
achten«; Hua IV, 144f.) changiert. Der Wechsel in der phinomenologi-
schen Stimme ist einerseits Teil einer besonderen phinomenologischen
Poetik, die ihrem Verfahren und ihren Gegenstinden entspricht. Sie ist
andererseits aber auch Ausdruck der Konfliktlinie, die zwischen der Pro-
duktion von Evidenz und der Kontingenz des Versuchsaufbaus verlauft.
Die Phinomenologie Husserls zeigt sich in diesen Passagen von einer
inneren Literarizitat durchzogen, welche im phinomenologischen Theo-
riegebaude eine wesentliche Funktion einnimmt, welche ihre Gegenstan-
de sprachlich konstituiert und die Nachtraglichkeit ebenjener
sprachlichen Wiedergabe rhetorisch zu tberbriicken versucht — und das,
obwohl die phinomenologische Reduktion ein emphatisches Verhaltnis
zur Sprache streng genommen verbietet. Nicht zuletzt und durchaus tber-
raschend gibt das Husserl selbst zu. Schon in einem mittlerweile beriihmt
gewordenen Brief an Hugo von Hofmannsthal aus dem Jahr 1907 be-
schreibt Husserl eine Parallele zwischen literarisch-asthetischen und pha-
nomenologischen Verfahren.”! Noch radikaler formuliert er diesen
Gedanken spater in einer Passage der Ideen I, die, wie er in einer FuSnote
anmerkt, »sich als Zitat besonders eignen diirfte, die eidetische Erkennt-
nisweise naturalistisch zu verhohnen« (Hua I1I/1, 148). In diesem § 70 der
Ideen I erteilt Husserl den »freie[n] Phantasien« (Hua III, 145) den Vorzug

71 Husserl schreibt dort: »Sie [die phanomenologische Methode, A.H.] fordert eine von
der >natiirlichen« wesentlich abweichende Stellungnahme zu aller Objectivitat, die nahe
verwandt ist derjenigen Stellung u. Haltung, in die uns Thre Kunst als eine rein dstheti-
sche hinsichtlich der dargestellten Objecte und der ganzen Umwelt versetzt. Die An-
schauung eines rein asthetischen Kunstwerks vollzieht sich in strenger Ausschaltung
jeder existenzialen Stellungnahme des Intellects und jeder Stellungnahme des Gefiihls
u. Willens, die solch eine existenziale Stellungnahme voraussetzt«, Edmund Husserl,
Brief an Hugo v. Hofmannsthal, 12.1.1907, in: Briefwechsel, Bd. VII. Wissenschafskorre-
spondenz, hg. von Karl Schuhmann. Dordrecht 1994, S. 133-136, hier: S. 133. Zu dieser
Begegnung vgl. Rudolf Hirsch, »Edmund Husserl und Hugo von Hofmannsthal: Eine
Begegnung und ein Brief«, in: Carl-Joachim Friedrich und Benno Reifenberg (Hg.),
Sprache und Politik. Festgabe fiir Dolf Sternberger zum 60. Geburtstag, Heidelberg 1968,
S.108-115. Hans Blumenberg hat diese Begegnung als Anlass genommen, um tber
einen moéglichen Ursprungsmoment des Begrifts der >Lebenswelt« zu spekulieren: Hans
Blumenberg, »Parallelaktion einer Begriffsbildung: Husserl, Hofmannsthal und die »Le-
benswelt«, in: Neue Ziircher Zeitung, 12./13.12.1987, S. 69.

70

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Anfangen zu Berthren: Husserls Doppelempfindung

vor realen Gegebenheiten, insofern sich in ihnen »Wesensforschung« we-
sentlich klarer und freier in »originirer Gegebenheit« betreiben lasst. Zur
Ubung und Klarung dieser Forschungen empfiehlt Husserl dann eben die
Literatur, die Vorbild in Inhalt, Methode und Ergebnis fir die Phainome-
nologie ist:
Auferordentlich viel Nutzen ist zu ziehen aus den Darbietungen der Ge-
schichte, in noch reinerem Mafle aus denen der Kunst und insbesondere der
Dichtung, die zwar Einbildungen sind, aber hinsichtlich der Originalitit der
Neugestaltungen, der Fille der Einzelzige, der Liickenlosigkeit der Motivation
unserer eigenen Phantasie hoch emporragen und zudem durch die suggestive
Kraft kinstlerischer Darstellungsmittel sich bei verstehendem Auffassen mit
besonderer Leichtigkeit in vollkommen klare Phantasien umsetzen.
So kann man denn wirklich, wenn man paradoxe Reden liebt, sagen und,
wenn man den vieldeutigen Sinn wohl versteht, in strikter Wahrheit sagen,
daf§ die »Fiktion« das Lebenselement der Phinomenologie, wie aller eidetischer
Wissenschaft, ausmacht, daf$ Fiktion die Quelle ist, aus der die Erkenntnis der
»ewigen Wahrheiten« ihre Nahrung zieht. (Hua III/1, 148)7>

Mit diesem bemerkenswerten Zugestindnis weist Husserl auf eine We-
sensverwandtschaft zwischen Literatur und Phinomenologie, deren ab-
schliefende Referenz auf »die Fiktion« als Erkenntnisquelle fast etwas
verkirzt wirkt. Er spricht von der »Originalitait der Neugestaltungenc
und weist damit auf eine dhnliche Interessenlage von Literatur und Phino-
menologie im Hinblick auf »originale« und »originire Anschauungenc
durch die »Fille der Einzelziige« gesteht Husserl der Literatur die fech-
nische Befdhigung zu einer besonders >dichten< Beschreibung zu; er geht
von einer »Liickenlosigkeit der Motivation« der Literatur aus, lobt also
die methodische Strenge des literarischen Textes; zuletzt hebt er die »Kraft
kinstlerischer Darstellungsmittel« hervor und betont die literarische Pro-
duktion von Anschaulichkeit und Suggestivkrafl. Phainomenologie und Lite-
ratur verweisen sich demnach als vierfach wesensverwandt im Hinblick
auf inhaltliches Interesse, Technik der Beschreibung, methodische Strenge
und anschauliches Ergebnis. Das sind Auszeichnungen des Literarischen,
die tber >die Fiktion< hinausreichen und Inhalt und Form, Produktion
und Rezeption, Sprache und Suggestion des literarischen Textes durch-

72 Theodor Adorno liest diese Stelle zur Stirkung seines Arguments, die Epoché sei fiktiv —
was er als Schwiche versteht, vgl. Theodor W. Adorno, Metakritik der Erkenntnistheorie,
S. 200f.

71

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls sDoppelempfindunge

queren.”> Hat Husserl im »Prinzip der Prinzipien« die »origindre Anschau-
ung« als »Rechtsquelle der Erkenntnis« (Hua III/1, 51) bezeichnet und
dabei gleichzeitig die Frage formuliert, wie »blofle Explikation« und »an-
messende Bedeutung« dem Ausdruck verleihen kénnen (Hua IIII/1, 51),
so wird diese Problematik an dieser Stelle ins Literarische tuberfthrt. In
einer recht erstaunlichen Wendung wird die Fiktion zur Quelle, »aus der
die Erkenntnis der »ewigen Wahrheiten« ihre Nahrung zieht« (Hua III/1,
148). Damit ist die phinomenologische Beschreibung vom Zwang zur
Wiedergabe blofer Inhalte gelost und die Sprache aufgrund einer forma-
len und asthetischen Kraft ins Spiel gebracht, die Husserl — ganz entge-
gen seiner Art — zum Liebhaber »paradoxer Reden« macht: »Vieldeutiger
Sinn« und »strikte Wahrheit« sind plotzlich verschaltet, wenn die literari-
sche Beschreibung sich auf die Wesenheiten der Wahrnehmung stiirzt.
Thre eigene Poetik zu entwerfen und zu kultivieren, ist nicht Illustration,
Ornament oder Supplement der phinomenologischen Philosophie, son-
dern inhirenter Teil des Husserl’schen Projekts.

»Er lehnte es fur sein Leben ab, ein Schriftsteller sein zu wollen«,74
schreibt Ludwig Landgrebe in seiner Gedéchtnisrede auf Husserl. Und
doch zeigt sich die Hand der Doppelempfindung als eine literarische
und als eine philosophische Figur, an der sich ein Doppeltes expliziert:
ein phanomenologisches Wissen, das von den Formen seiner Darstellung
nicht zu trennen ist, und eine theoretische Operation, die dieses Wissen in
einer philosophisch-dramatischen Szene der Selbstbetastung hervorbringt.
Es geht dabei weder um den eher trivialen Sachverhalt, dass die Phino-
menologie, wie jede Philosophie, zwischen Anschauung und Begriff zu
vermitteln hat, noch darum im Nachverfolgen der entsprechenden Kon-
fliktlinien der transzendentalen Phinomenologie den Riickfall in die Nai-
vitaten der »natiirlichen Einstellung« nachzuweisen. Vielmehr gerat eine

73 Das gilt etwa auch fiir den erwahnten Versuch Ferdinand Fellmanns, die Phinomenolo-
gie als dsthetische Theorie zu lesen. Fellmann schreibt dort: »Das von Husserl gesuchte
>Gelobte Land« der transzendentalen Phianomenologie liegt demnach nicht in den
Strukturen des reinen Bewuftseins, sondern in den Darstellungsformen der Diskurse,
wie sie Fiktion darbietet. Das Reich der Fiktion ist das Reich urspriinglicher Sinnbil-
dungen, die den Menschen die Leitbilder ihres Selbst- und Weltverstandnisses liefern.«
(Ferdinand Fellmann, Phdnomenologie als dsthetische Theorie, S. 196.) Fellmann weist hier
auf den neuralgischen Punkt hin, an dem Phinomenologie spezifische Darstellungsfor-
men als Teil ihres philosophischen Verfahrens entwickelt — und spricht dann im Folge-
satz doch wieder nur von >der Fiktion«.

74 Ludwig Landgrebe, »Gedéchtnisrede auf Edmund Husserl. 1938«, in: Phinomenologie
und Metaphysitk, Hamburg 1949, S. 12-21, hier: S. 15.

72

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

Poetik in den Blick, die in besonderer Weise der Phanomenologie — ihrem
epistemologischen Bestreben, ihrem methodischen Zugang und ihren Be-
schreibungs- und Erzihltechniken - eignet. Entgegen des Diktums aus
den Ideen I, dass »hier [...] keine Geschichten erzahlt [werden]« (Hua
I11/1, 10), ist es das phanomenologische Vorgehen selbst, das in der steti-
gen Referenz auf Akte des Bewusstseins, in seiner Insistenz immer an den
Phianomenen zu arbeiten und aufgrund der Technik der Ausklammerung
auf die Notwendigkeit stdf8t, seine Gegenstande erzdhlerisch hervorbringen
zu miissen. Auch die Doppelempfindung lebt von diesem poetisch-poieti-
schen Vorgehen: einer szenischen Darstellung, einem dramaturgischen
Ablauf und einer erzihlten Empfindungs- und Blicksteuerung, dank der
ein Leib auf der phanomenologischen Biihne erscheinen kann.

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

a) Paragonisches Sprechen vom Tastsinn

Die Doppelempfindung generiert einen Leib im Rahmen eines Versuchs-
aufbaus, dessen Vorgehen und Ergebnis durch die tastende Hand sowie
durch eine auf sie ausgerichtete Darstellungsform organisiert ist. Als eine
Urszene der leibtheoretischen Erkundungen der Phinomenologie wird
die Selbstbetastung von drei Faktoren gleichermaflen angetrieben wie de-
stabilisiert: Erstens erscheint der Leib als ein Feld affektiver Potenzialitit,
das zwischen autoaffektivem Selbstabschluss und heteroaftektiver Frem-
derfahrung oszilliert und die bewusstseinsphilosophische Rahmung zu
sprengen droht. Zweitens eroffnen die tastenden Hinde den leiblichen
Selbstbezug als eine Form briichiger Unmittelbarkeit. Der Leib erweist
sich als nicht vollstindig konstituierbar, insofern seine Materialitit nie
ginzlich im Bereich des Sinnlichen aufgeht. Wenn die Hand zwischen
Dinglichkeit und Empfindungsfeld oszilliert, verweist dies auf eine inhd-
rente Medialitit des eigentlich als unmittelbar vorgestellten Tastsinns. Drit-
tens bedient sich die Doppelempfindung eines eminent szenischen Modus.
Thr mindestens erzihlerisches, stellenweise sogar theatrales Darstellungs-
verfahren umfasst nicht nur rhetorische Evidenzproduktion, sondern be-
dient sich narrativer und dramaturgischer Mittel zur Darstellung eines
Handlungsablaufs, als dessen Hauptdarstellerin die exemplarische Hand
fungiert.

73

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Im Folgenden soll entlang dieser Bruchlinien der Doppelempfindung
— Affektivitat, Medialitit und darstellerische Form — der Bezug von Hus-
serls Tastversuch zu zeitgenossischen Diskussionen um taktile Wahrneh-
mungsformen nachgegangen sein. Einerseits lasst sich Husserl in einer
historischen Tradition des Redens und Schreibens tiber den Tastsinn ver-
orten, die Kontinuititen und Diskontinuitaten tradierter >Aisthetiken< des
Tastsinns in den Blick geraten lasst. Andererseits konnen durch die ange-
sprochenen Problemstellen tastender (Im-)Medialitit Beziige zu technik-,
medien- und medizinhistorischen Entwicklungen des frithen 20. Jahrhun-
derts hergestellt werden, von denen auch Husserls Tastszene nicht unbe-
rihrt bleibt.”> Die Szene der Selbstbetastung und die Rolle, die der Hand
dabei zukommt, sind Ausdruck eines geteilten diskursiven Schauplatzes
der Neuverhandlung der Taktilitat im frithen 20. Jahrhundert.

Die monolithische Rede von dem Tastsinn oder von der Taktilitat ist
sicher nicht unproblematisch, insofern damit weder phanomenal ein klar
definiertes perzeptives Feld umschrieben noch philosophiegeschichtlich
eine klare Definition verbunden ist.”¢ Das betrifft etwa die graduellen
Unterschiede zwischen aktivem Betasten, uneindeutigem Bertihren und
passivem Betastetwerden oder die Differenzierung von Wirme-, Druck-
und Vibrationsempfindungen. Diese vom Tastsinn nicht zu trennenden
Ambiguitaten sind der Philosophie nicht entgangen — schon Aristoteles
fragt, ob der Tastsinn tberhaupt einen einzigen oder eigentlich mehre-

75 Spezifische Referenztexte werden im Folgenden ausfiihrlicher zur Sprache kommen.
Bzgl. einer mediengeschichtlichen Theorie der Unmittelbarkeit vgl. wiederum Tobi-
as Wilke, Medien der Unmittelbarkeit; aus enger mediengeschichtlicher Sicht: Florian
Sprenger, Medien des Immediaten. Elekirizitit, Telegraphie, McLuban, Berlin 2012. Zum
Zusammenhang von Leib und Technizitit vgl. Jérg Sternagel und Fabian Goppelsroder
(Hg.), Techniken des Leibes, Weilerswist 2016.

76 Die weit verzweigte Geschichte der Reflexionen iiber Beriihrung und Tastsinn kann
hier nicht in Ginze aufgearbeitet werden. Neben der bereits zitierten Arbeit von Natalie
Binczek, Kontakt. Der Tastsinn in Texten der Aufklirung, sei hier hingeweisen auf den
jungeren Sammelband von Karin Harrasser (Hg.), Auf Tuchfiihlung. Eine Wissensgeschich-
te des Tastsinns, Frankfurt a.M. 2017. Das DFG-Netzwerk Beriibren hat dazu in einigen
jungst erschienen Bianden die dsthtischen, medialen und philosophischen Beziige abzu-
messen unternommen: Vgl. Andrea Erwig und Sandra Fluhrer, Beriihren. Relationen des
Taktilen in Literatur, Philosophie und Theater, Themenheft von Komparatistik Online
(2019): https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/vie
w/16 (letzter Aufruf: 29. Juni 2022); Sandra Fluhrer und Alexander Waszynski, Tangie-
ren. Szenen des Beriibrens, Freiburg 2020; sowie Andrea Erwig und Johannes Ungelenk
(Hg.), Beriihren Denken, Berlin 2021.

74

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/view/16
https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/view/16
https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/view/16
https://www.komparatistik-online.de/index.php/komparatistik_online/issue/view/16

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

re Sinne bezeichnet.”” Entsprechend des Verdachts, dass es sich bei der
Rede von dem Tastsinn um ein Sprechen im Kollektivsingular handelt,
gibt und gab es verschiedene Versuche, das Feld durch begriffliche Klarun-
gen zu organisieren, indem etwa Taktilitit und Haptik,”® Tastsinn und
Hautsinne”” oder sogar »das Digitale, das Taktile, das eigentlich Manuelle
und das Haptische«®® terminologisch getrennt werden. Diese und andere

77

78

79

80

Aristoteles stellt fest, dass, wihrend andere Sinne anhand einzelner Gegenteilpaare
sich definieren lassen (weifl/schwarz, hoch/tief, bitter/siff), der Tastsinn gleich mehrere
solcher Paare umfasst: »Aber im Tastbaren gibt es viele Gegensitze, warm, kalt, trocken,
feucht, rauh, weich und dergleichen mehr.« (Aristoteles, Uber die Seele (=Werke in
deutscher Ubersetzung, Bd. 13), iibersetzt von Willy Theiler, Berlin 2006, 422b)

Die Unterscheidung zwischen >passiver« Taktilitit und »aktiver« Haptik stammt von Max
Dessoir: »Soll die Ubersichtlichkeit der dargelegten Verhiltnisse durch eine genaue Be-
nennungsweise erhoht werden, so ist die Einfithrung einiger neue Ausdriicke nicht zu
umgehen. Schon die Lehre von den durch mechanische Reizung der Haut gelieferten
und durch die Thitigkeit des Bewegungsapparates bereicherten Wahrnehmungen er-
mangelt eigenen Namens. Ich erlaube mir, hierfir das Wort >Haptike< in Vorschlag zu
bringen, das in Anschluss an Optik und Akustik gebildet und von dem Verbum dntopon
abuleiten ist.« (Max Dessoir, Uber den Hautsinn, Berlin 1892, S.242.) Haptik umfasst
laut Dessoir den »Contactsinn« (bestehend aus Bertthrungsempfindungen und Druck-
empfindungen) und die an Bewegung gebundene »Pselaphesie« (bestehend aus Tast-
empfindungen und Muskelsinnempfindungen). Zur Einfihrung in aktuelle
psychophysische Perspektiven auf den Tastsinn vgl. Martin Grunwald, Homo Hapticus.
Warum wir obne Tastsinn nicht leben konnen, Miinchen 2017.

Claudia Benthien schlagt vor, von den Hautsinnen im Plural statt vom blofen Tastsinn
zu sprechen, um einerseits den historischen Wandlungen Rechnung zu tragen sowie an-
dererseits um die Haut als »primare[s] Objekt der Anthropologie« in den Fokus zu ri-
cken. Letzteres schlieft an ihre These an, dass eine kulturgeschichtliche
>Unterdriickung« des Tastsinns weniger vom Auge als von der Hand ausgegangen ist:
»Indem die Haut in allen, auch den gegenwirtigen Diskursen tiber die Sinne (ohne daf§
dies explizit gemacht wird) auf die aktive, welterobernde >begreifende« Hand reduziert
wird, die als pars pro toto fir die Vielzahl ihrer Sinne und Orte fungiert, entsteht eine
viel extremere Marginalisierung als ihn das Auge hitte anrichten kénnen.« (Claudia
Benthien, »Hand und Haut: Zur historischen Anthropologie von Tasten und Beriih-
rung, in: Zeitschrift fiir Germanistik 8(2) (1998), S. 335-348, hier: S. 336.) Benthien kann
sich dabei auch auf historische Vorbilder berufen, etwa Carl Gustav Carus, der ebenfalls
von den »Hautsinnen« spricht und sie in »Gefithl« und »Getast« aufteilt (vgl. ebd.,
S.348). Fur Benthiens umfassende Studie zur Haut vgl. Claudia Benthien, Haut. Litera-
turgeschichte, Korperbilder, Grenzdiskurse, Reinbek bei Hamburg 1999.

Gilles Deleuze unterscheidet diese vier Modalitaten des Tastens im Kontext der Malerei
nach der Gewichtung des Verhiltnisses von Hand und Auge: vom »Digitalen« als »Ma-
ximum der Unterordnung der Hand unter das Auge« zum Fluchtpunkt des Haptischen,
wo »der Blick selbst eine Tastfunktion in sich entdecken wird, die ihm eignet und nur
zu ihm gehort, unterschieden von seiner optischen Funktion« (Gilles Deleuze, Francis
Bacon. Logtk der Sensation. Minchen 1995, S. 94). Deleuze bezieht sich bei seiner Defini-
tion des Haptischen auf den Kunsthistoriker Alois Riegl, von dem Deleuze auch die Ge-
gentberstellung von Tastsinn und Sehsinn Gbernimmt. Riegl hat in seinem zuerst 1901

75

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Unterscheidungen sollen hier bewusst nicht Anwendung finden, insofern
Husserl stastens, >berthren, >das Taktuellec und andere Vokabeln mehr
oder weniger austauschbar benutzt. Eine Trennung von Taktilitat und
Haptik trifft Husserl nicht, hochstens gesteht er den Anteil von »Bewe-
gungsempfindungen« beim Tastvorgang zu (vgl. Hua IV, 151), ohne dieser
Tatsache theoretische oder terminologische Konsequenzen zuzusprechen.
Privilegiertes Tastorgan ist stets die Hand, deren herausragende Stellung
(etwa vor der Haut) nicht hinterfragt wird.

Zu Husserls erkenntnistheoretischer Verortung der Rede vom Tastsinn
in den Ideen II bietet sich der auf die Beschreibung der Doppelempfin-
dung folgende § 37 »Unterschiede zwischen visuellem und taktuellem Ge-
biet« als Ansatzpunkt an. Hier unternimmt Husserl in der Form eines
Vergleichs die explizite Reflexion tiber den Tastsinn als Fakultdt im dop-
pelten Wortsinn — als Modus der Wahrnehmung und als besondere Befa-
higung. Beziiglich der Konstitution des Leibs wird in der Kontrastierung
von Tastsinn und Sehsinn ersterem eine deutliche Privilegierung zuteil.
Denn die Selbstbeziiglichkeit des Tastsinns »haben wir nicht beim rein vi-
suell sich konstituierenden Objekt« (Hua IV, 147). Visuell kann sich kein
Leib konstituieren: »Ich sehe mich selbst, meinen Leib, nicht, wie ich
mich selbst taste. Das, was ich gesehenen Leib nenne, ist nicht gesehenes
Sehendes, wie mein Leib als getasteter Leib getastetes Tastendes ist.« (Hua
IV, 148) Betrachtet man das eigene Auge im Spiegel, siecht man eben nicht
»das sehende [Auge] als sehendes« (Hua IV, 148), sondern nur das eigene
Auge als Ding.8! Husserl schreibt daher: »Ein bloff augenhaftes Subjekt

erschienenen Werk die antike Kunst in drei verschiedene Phasen eingeteilt, die sich
durch das Verhaltnis von Tastsinn und Sehsinn definieren: 1) eine »taktische« und »nah-
sichtige, 2) eine »taktisch-optische« und »normalsichtige« sowie 3) eine rein »optische«
und »fernsichtige« (vgl. Alois Riegl, Spdtromische Kunstindustrie, Darmstadt 1973,
S.30ff.). Damit ist eine geschichtliche Entwicklung beschrieben: »ein Abriicken des Be-
schauers in eine Entfernung, aus welcher die taktische Stofflichkeit der Dinge gegen-
tber der farbigen Erscheinung zurticktritt, die Erfahrungen des Tastsinnes sich nicht
mehr unmittelbar dem Beschauer aufdringen und hiedurch dem Auge die Moglichkeit
geboten wird, sich vorwiegend mit dem farbigen Eindrucke zu beschiftigen« (ebd.,
S.122). Den Begriff des >Taktischen< wollte Riegl spiter durch den Begriff des »Hapti-
schen« ersetzt wissen; Deleuzes Hinweis, Riegl habe den Begriff >haptische« selbst erfun-
den, ist nicht richtig (vgl. Gilles Deleuze, Logik der Sensation, S.94).Vgl. dazu auch
Emmanuel Alloa, »Auf Tuchfithlung. Alois Riegl oder die Erfindung des haptischen Se-
hens«, in: Andrea Erwig und Johannes Ungelenk (Hg.), Beriihren Denken, S. 193-212.

81 Esist der Grad der Vermittlung, so Derrida, der ein Auge, das sich im Spiegel sieht, von
der Selbstbetastung der Hande unterscheidet: »[Dliese Vermittlung des Spiegels, der
nicht zu meinem Leib gehort, mag technisch oder scheinbar >natirlich« sein, sie wird

76

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

konnte gar keinen Leib haben.« (Hua IV, 150) Tastsinn und Leiblichkeit
stehen in einer Art Kongruenzverhaltnis. Wenn sie auch nicht komplett
ineinander aufgehen, bedingen sie sich doch gegenseitig: Der Tastsinn ruft
den Leib hervor und der Leib braucht den Tastsinn, um Leib zu sein. Tak-
tilitait wird zur Bedingung jeglichen leiblichen Selbstverhaltnisses.??
Wichtiger als die Frage, wie sich diese Nobilitierung des Tastsinns zu
Husserls ansonsten recht konsequent durchgehaltenem Okularzentrismus
verhalt, ist die doppelte Voraussetzung, auf der diese Abwigung von Seh-
sinn und Tastsinn beruht. Zum einen greift Husserl auf die traditionelle
Form eines Paragone der Sinne zuriick und damit auf den zentralen Dis-
kussionsmodus der einzelnen Sinnesfakultiten seit der Aufklarung, wie
sie von Lockes Publikation des Molyneux-Problems®3 iber Diderots »Brief
tber die Blinden«? Condillacs Gedankenexperiment der stufenweise mit
Sinnesfakultiten ausgestatteten Statue®® bis zu Herders Weiterentwick-

eben aufgrund der Indirektheit, die sie einfiihrt, stechnisch« und sie platziert mich ge-
gentiber meinen Augen gleichwie gegeniiber den Augen des Anderen [...] Das Verhilt-
nis des Berthrens zu sich operiert also ohne Einfithlung oder analogische
Apprisentation.« (Jacques Derrida, Beriibren. Jean-Luc Nancy, S.221) Vgl. auch Bernhard
Waldenfels, Das leibliche Selbst, S. 31-37, der ebenfalls leibliche Selbstverhiltnisse in Ab-
grenzung zum blofen Spiegelbild beschreibt.

82 Hans Blumenberg privilegiert in dhnlicher Weise den Tastsinn Gber den Sehsinn in
Hinblick auf dessen >Wirklichkeitsbewusstsein« »Das Gesehene hat seine Stelle im
Raum nicht vom Sehen her, sondern von dem diesem implikativen Bewuftsein, es kon-
ne eben dort, wo es ist, aber nur in der Richtung, in der es gesehen wird, in demselben
Moment bertihrt werden.« (Hans Blumenberg, »Tastsinn und Wirklichkeitsbewuft-
seing, S.235.)

83 Das urspringlich von William Molyneux formulierte Problem stellte die Frage, ob
Blindgeborene, wenn sie das Augenlicht wiedererhalten, einen Wiirfel von einer Kugel
visuell unterscheiden konnten — eine Aufgabe, die sie bis dahin mit dem Tastsinn be-
waltigten. Sowohl Locke, der das Molyneux-Problem zuerst publizierte, als auch Moly-
neux selbst verneinten dies. Vgl. John Locke, An Essay Concerning Humane
Understanding, hg. von Peter H. Nidditch, Oxford 1975, S. 146. Anhand des Molyneux-
Problems wurden seitdem nicht nur das Verhaltnis von Tasten und Sehen, sondern von
evidenter und erlernter Erfahrung und damit von Empirie und Ratio diskutiert.

84 Im Lettres sur les aveugles von 1749 bespricht Diderot anhand mehrerer Beispiele die
Vorstellungswelt von Blindgeborenen, wobei insbesondere das Verhiltnis von Tast- und
Sehsinn ausgehandelt wird. Exemplarisch mag der Ausspruch des>Blinden von Puisaux«
zitiert sein, der statt funktionierenden Augen lieber lingere Arme hitte: »Mir scheint,
daff meine Hande mich dann tber das, was auf dem Mond geschieht, besser unterrich-
ten wiirden als eure Augen oder eure Fernrohre.« (Denis Diderot, »Brief iiber die Blin-
den. Zum Gebrauch fiir die Sehendenc, in: Philosophische Schriften, Bd. 1, Berlin 1961,
S.49-110, hier: S. 56.)

85 Condillacs Traité des sensations versieht in einem auf dem Pygmalion-Mythos fufSenden
Gedankenexperiment eine Statue mit einzelnen Sinnesfakultiten (mal schrittweise ad-

77

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

lung dieser Gedanken in der Plastik3¢ reicht. Was diesen kanonischen
Texten gemeinsam ist, ist der kompetitive Modus, an den auch Husserl in
seiner Gegenuiberstellung von Tasten und Sehen anschliefSt. Dazu kommt
nun aber — und das teilt Husserl ebenfalls mit den Taktilittsdiskursen
der Aufklarung —, dass bei Husserl ausschliefSlich dem Tastsinn und dem
Sehsinn besondere Aufmerksamkeit gewidmet werden. An einer Stelle
meint Husserl ausdricklich, das »wahrnehmende Sehen und Betasten des
Papiers« sei »das volle konkrete Erlebnis von dem hier liegenden Papier«
(Hua I1I/1, 71). In den Ideen II wird das Gehor nur kurz als Analogiefigur
aufgerufen; vom Geruch- und Geschmacksinn ist keine Rede. Die Reduk-
tion von funf auf zwei Sinne ist aber weniger eine Verkirzung als eine
Akzentverschiebung: In den Blick riickt das Problem von Nihe und Ferne
sinnlicher Wahrnehmung und damit eine Skala, an dessen einem Ende
der Tastsinn die unmittelbare und evidente Nihe eines Wahrnehmungs-
objekts garantiert — und derart als Realititsgarant fungiert —, wahrend am

diert, mal nur einen einzigen). Durch diese Untersuchung versucht der Sensualist Con-
dillac zu beweisen, dass alle Erkenntnis letztlich auf die Sinne zurtickzufiihren ist. Der
grundlegendste Sinn ist fiir Condillac dabei der Tastsinn: »Ich werde es [das »Gefiihl«,
A.H.] >Grundgefiihl< nennen, weil mit diesem Spiel der Maschine das animalische Le-
ben beginnt; von ihm hingt alles ab.« (Etienne Bonnot de Condillac, Abhandlung iiber
die Empfindungen, Hamburg 1983, S. 66.) Auch Condillac beteiligt sich an der Diskussi-
on des Molyneux-Problems, auch fiir ihn fallt die Antwort negativ aus. Condillac ba-
siert seine Untersuchung auf dem Bericht des Chirurgen William Cheselden, der einem
Patienten den Star stach (vgl. ebd., S. 155-163).

86 Herders Plastik erklart, ausgehend von Diderots »Brief tiber die Blinden«, den Tastsinn
zum Hauptsinn édsthetischer Erfahrung. Die Tragweite des Arguments reicht dann aber
weit tber das Feld des Asthetischen hinaus und lotet iiber die Taktilitit die Moglich-
keitsbedingung von begrifflicher Erfahrung tberhaupt aus: »Denn alle Eigenschaften
der Korper, was sind sie, als Beziehungen derselben auf unsern Korper, auf unser Ge-
fuhl? Was Undurchdringlichkeit, Harte, Weichheit, Glatte, Form, Gestalt, Rundheit sei?
davon kann mir so wenig mein Auge durchs Licht, als meine Seele durch selbststindig
Denken einen leibhaften, lebendigen Begriff geben. Der Vogel, das Pferd, der Fisch hat
ihn nicht; der Mensch hat ihn, weil er nebst seiner Vernunft auch die umfassende, tas-
tende Hand hat. Und wo er sie nicht hat, wo kein Mittel war, daf§ er sich von einem
Korper durch korperliches Gefiihl iiberzeugte: da muf§ er schliefen und raten und trau-
men und liigen, und weif§ eigentlich nichts recht. Je mehr er Korper, als Korper, nicht
angaffte und betriumte, sondern erfafite, hatte, besaf, desto lebendiger ist sein Gefiihl,
es ist, wie auch das Wort sagt, Begriff der Sache.« (Johann Gottfried Herder, Plastik. Eini-
ge Wahrnehmungen iiber Form und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume, in: Werke in
zebn Binden, Bd. 4: Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774-1787, hg.
von Jirgen Brummack und Martin Bollacher, Frankfurt a.M. 1994, S.243-326, hier:
S.249.)

78

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

anderen Ende der Skala der Sehsinn sich auf Entferntes bezieht und fiir
die menschliche Kapazitit der Weit- und Ubersicht einsteht.5”

Der Tastsinn ist damit Garant des axiomatischen »Prinzips aller Prinzi-
pien« der Phinomenologie, laut dem »alles, was sich uns in der >Intuition¢
originar, (sozusagen in seiner letbhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hin-
zunehmen sei« (Hua III/1, 51, Hervorhebung A.H.). Das Entscheidende
steht hier in Klammern: »Originar gebende Anschauungen« finden ihren
besten Ausdruck (»sozusagen«) in einer Prasenzerfahrung, die tberhaupt
nur in Begriffen korperlicher Nahe und leiblichen Empfindens zu fassen
ist.

Diese >Leibhaftigkeit« der Wirklichkeitserfahrung weist auch darauf
hin, dass ein letztes Prinzip im Tastsinn weiterwirkt: das Lebendige. So
wie zuvor bereits von Condillac bis Herder die Statue Pygmalions mit
dem Tastsinn zum Leben erweckt wird, so wirkt auch bei Husserl ein
latenter Vitalismus nach.®® Erneut ist der Verweis auf einen historischen
Vorlaufer hier instruktiv — Aristoteles’ De Anima —, der nicht nur als
Grindungstext von Wahrnehmungsphilosophie und Erkenntnistheorie
tiberhaupt zu Rate gezogen sei, sondern in besonderer Weise mit Husserls
Perspektivierung des Tastsinns in Konversation tritt. Zentraler Referenz-
punke fir Husserl ist Aristoteles zunichst deswegen, weil bei diesem die
Diskussion der einzelnen Wahrnehmungssinne von einer Theorie der Me-
dialitdt nicht zu trennen ist. Jede Form der Sinnlichkeit beruht auf einem
Ubertragungsprozess, der in den deutschen Ubersetzungen mit dem Be-
grift des JMediums« wiedergegeben wird: »Auch das Riechen erfolgt durch
ein Medium [peto&0, metaxii], Luft oder Wasser.«®® Insofern sich flr
Aristoteles die Sinne tiber den Grad und die Notwendigkeit von Ubertra-
gungsmedien sortieren, zeigt sich die Nobilitit des Tastsinns darin, dass
er keines Mediums als des tastenden Organs selbst bedarf. Statt etwa der

87 Mit dieser Fokussierung auf Nihe und Ferne wird so auch die Unterscheidung zwi-
schen >hoheren< und >niederen< Sinnen vermieden. Speziell in der christlichen Tradition
wird der Tastsinn als tendenziell schmutziger und siindhafter Sinn abgewertet. Eine Re-
ferenz aus Husserls Zeit findet sich etwa bei Otto Weiniger, der den Tastsinn als »de[n]
eminent schmutzige[n] Sinn« bezeichnet (Otto Weininger, Geschlecht und Charakter.
Eine prinzipielle Untersuchung, Berlin 1980, S. 393).

88 Michel Henry hat in einem kritischem Anschluss an Husserl die Doppelempfindung als
Erkundung eines Feldes des Lebendigen beschrieben, vgl. Michel Henry, »Le Probleme
du toucher«, in: De la phénoménologie. Tome I: Phénoménologie de la vie, Paris 2003,
S. 157-164; sowie generell: Michel Henry, Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches, Frei-
burg und Miinchen 2002.

89 Aristoteles, Uber die Seele, 421b.

79

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Luft (fir Gehor, Geruch oder Sehsinn) ist das Ubertragungsmedium des
Tastsinns >das Fleisch« selbst:

Aber das Tastbare unterscheidet sich vom Sichtbaren und dem Schallenden,
weil wir diese dadurch wahrnehmen, daff das Medium auf uns wirkt, das Tast-
bare aber nicht durch Einwirkung des Mediums, sondern zusammen mit dem
Medium, wie einer, der durch den Schild einen Stoff bekommt. Denn nicht
schldgt ihn der angestoffene Schild, sondern beide werden zugleich angestofien.
[...] So ist das Fleisch [cap&, sdrx] das Medium [peto&d, metaxtu] des Tastvermo-
gens.”®

Damit ist bei Aristoteles der Tastsinn eingelassen in ein Feld von Media-
litat und anzustrebender Unmittelbarkeit, verweist aber ebenso sehr auf
die »fleischliche Existenzweise< des Subjekts®! und damit schlicht auf die
Lebendigkert animalischer Seinsformen. Aristoteles weist etwa darauf hin,
dass zwar nicht alle Lebewesen alle Sinne haben, alle aber zumindest
den Tastsinn.”? Der Tastsinn wird zum Minimalkriterium des Lebendigen:
»Einige Wesen haben alle [Wahrnehmungsvermogen, A.H.], andere eine

90
91

92

80

Ebd., 423b.

>Fleisch< (bzw. chair) hat als theoretischer Begriff auch in der Phinomenologie eine ge-
wisse Prominenz erlangt — wie schon im vorigen Verweis auf Michel Henrys Inkarnati-
on ersichtlich. Didier Franck hat chair als bewusst eigensinnige Ubersetzung von
Husserls >Leib< in Anschlag gebracht und ihn fir die Intersubjektivitatsproblematik der
Cartestanischen Meditationen produktiv gemacht. Gerade hier, wo es um >fremde« Leiber
geht, ist die in Merleau-Pontys Phidnomenologie der Wahrnehmung noch tbliche Bezeich-
nung >corps propre< (im Sinne des >Eigenleibs<) irrefiihrend: Didier Franck, Chair et
corps. Sur la phénoménologie de Husserl, Paris 1981. Die berihmteste Ausarbeitung des
Begriffs chair entstammt Maurice Merleau-Pontys Spatwerk, wo Fleisch aber nicht ein-
fach den wahrnehmenden Leib, sondern »das Gewebe« bezeichnet, das der Erfahrung
vorausgeht und sie erméglicht, »das sie unterfiittert, sie tragt, sie nahrt und das selbst
nicht Ding ist, sondern Moglichkeit, Latenz und Fleisch der Dinge [chair des choses]«
(Maurice Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 175). Es scheint in diesem
Zusammenhang erwahnenswert, dass die griechische, die franzosische, aber auch die
englische Sprache zwischen lebendigem Fleisch (oapé [sdrx], chair, flesh) und totem, ten-
denziell essbarem Fleisch (kpéog [kréas], viande, meat) unterscheiden. Das schrankt den
Assoziationsraum des breiteren deutschen >Fleisch« deutlich ein. Im Umkehrschluss lebt
dann etwa der »carneologische« Versuch Volker Demuths davon, dass im Deutschen
Fleisch eben lebendiges und totes Fleisch bezeichnet: Volker Demuth, Fleisch. Versuch
etner Carneologie, Berlin 2016. Fir den Versuch, den Begriff des Fleisches aus dem Zwi-
schenraum von theologischer Inkarnation und phinomenologischer Leiblichkeit fiir
eine philologische Theorie zu stirken, vgl. John Hamilton, Philology of the Flesh, Chica-
go und London 2018, zur Phinomenologie besonders S. 14-18.

»Die Tiere aber scheinen alle das Tastempfinden zu haben®, Aristoteles, Uber die Seele,
413b.

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

Anzahl, wieder andere das eine notwendigste, den Tastsinn.«?> Alle Lebe-
wesen tasten und ohne Tastsinn kein Lebewesen: »Da das Lebewesen ein
beseelter Korper ist, jeder Korper aber tastbar ist, tastbar aber das durch
den Tastsinn Wahrnehmbare, muf auch der Korper des Lebewesens tast-
bar sein, tastfihig aber, wenn das Lebewesen erhalten bleiben soll.<’* In
anderen Worten: »Es ist also klar, daf§ nur beim Verlust dieses Sinnes die
Lebewesen sterben mussen. Weder kann diesen besitzen, was nicht Lebe-
wesen ist, noch braucht ein Lebewesen einen anderen Sinn zu besitzen als
diesen.«>> Das bei Aristoteles angelegte Zusammenspiel tastender Mediali-
tat und leiblicher Vitalitat bereitet die Anbindung der Doppelempfindung
an zeitgenossische Untersuchungen zum Tastsinn vor. Es soll im Folgen-
den an den Tastversuchen Melchior Paldgyis und David Katz’ weiter un-
tersucht werden, welche eine Reperspektivierung von Husserls Versuch
im Kontext des 20. Jahrhunderts ermoglichen.

b) Medialitdt und Technizitat des Tastsinns I: Melchior Palagyis
»Doppelempfindung«

Die Schriften des heute mehr oder weniger vergessenen ungarischen Phi-
losophen Melchior Paldgyi®® sind an dieser Stelle ein wichtiger Bezugs-
punkt, weil Paldgyi in fast schon gespenstischer Ahnlichkeit zu Husserl
einen dhnlichen Tastversuch entwirft, dabei sogar von einer >Doppel-
empfindunge« spricht, aber an entscheidenden Stellen zu abweichenden
Schlussfolgerungen kommt. Aus der lebensphilosophischen Denktraditi-
on und dem Umfeld Ludwig Klages stammend, steht Paldgyi dem >streng

93 Ebd., 414a.

94 Ebd., 434b.

95 Ebd., 435b.

96 Einen jungeren Wiederbelebungsversuch hat Heiko Heublein durch die Herausgabe ei-
niger Schriften Paldgyis unternommen: Melchior Paldgyi, Der Gegensatz von Geist und
Leben. Schriflen zur schopferischen Verbindung von Erkenntnistheorie und Vitalismus, hg.
von Heiko Heublein, Miinchen 2018. Tobias Wilke kommt auf Paldgyi in zwei Kontex-
ten zu sprechen: einerseits der Moglichkeit des >Tastens auf Entfernungs, andererseits im
Zusammenhang mit dem Cartesischen >Stabexperiment:, wo die optische Tauschung,
nach der ein halb im Wasser liegender, durch die Brechung des Lichts >krumm« wirken-
der Stab, durch den Tastsinn korrigiert wird (vgl. Tobias Wilke, Medien der Unmittelbar-
keit, S.126 — 129). Eine groflere Rolle spielt Paldgyi ebenfalls in Stefan Riegers
Mediengeschichte kybernetischer Anthropologien, vgl. Stefan Rieger, Kybernetische An-
thropologie. Eine Geschichte der Virtualitat, Frankfurt a.M. 2003.

81

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls sDoppelempfindunge

wissenschaftlichen< Anspruch Husserls diametral entgegen®” und zeigt
sich gleichzeitig wesentlich weniger schichtern, was Fundierungstheore-
me angeht. Der Tastsinn wird von Paldgyi kurzerhand zum Primirsinn
und zur Grundlage des Empfindungslebens tiberhaupt erklart: »Der Tast-
sinn ist der einzige Vollsinn; alle Gbrigen Sinne sind nur Hilfssinne, nur
Erginzungssinne des Tastsinns.«8 Dabei riickt die kindsthetische Qualitit
des Tastsinns, d.h. die Tatsache, dass der Tastvorgang »in unmittelbarer
Weise mit der motorischen Tatigkeit vereinigt«®® ist — was in Husserls
Versuch nur am Rande verhandelt wurde!® —, bei Paldgyi in den Mittel-
punkt. Ein sensomotorisches Band aus Tast- und Bewegungsempfindun-
gen bildet fir ihn die »vitale Unterlage zur Kenntnisnahme von der
Auflenwelt«!%! und entwirft ein >haptozentrisches< Erkenntnismodell, das
psychologistischen wie mechanistischen Interpretationen entgegengestellt
wird. Der grundsatzliche Angriffspunkt Paldgyis — auch gegen die Phano-
menologie — besteht in der Erkundung dieses Empfindungsfeldes, das als

97 Husserl konnte das vitalistische Pathos Paldgyis nur verwerfen. Einem englischen Be-
sucher hat Husserl, vier Jahre nach Paldgyis Tod, sogar noch anvertraut, die Paldgyi-
Klages-Denkschule sei »the very type that Phenomenology is out to kill and declare
absurd« (Herbert Spiegelberg, »From Husserl to Heidegger. Excerpts from a 1928 Di-
ary by W. R. Boyce Gibsons, in: British Society for Phenomenology 2(1) (1971), S. 58-83,
hier: S. 75). Paldgyi und Husserl standen schon linger auf Kriegsfufi, seitdem Paldgyi —
der wihrend Husserls Privatdozentur in Halle dort studierte — die Logische Untersu-
chungen auf eher bescheidenem Niveau kritisierte: Melchior Paldgyi, Der Streit der Psy-
chologisten und Formalisten in der modernen Logik, Leipzig 1902. Husser]l antwortete
wiederum mit einen Verriss der Schrift Paldgyis, vgl. seine »Besprechung« in: Hua
XXII, 152-161.

98 Melchior Paldgyi, Naturphilosophische Vorlesungen. Uber die Grundprobleme des Bewusst-
seins und des Lebens, Leipzig 1924, S. 129.

99 Entsprechend seiner Auffassung des Tastsinns als »Basalsinn« meint Paldgyi, dass,
»wenn wir auch vermége des Gesichtssinnes ein Urteil iiber Bewegung und Ruhe fil-
len konnen«, dann nur deshalb, »weil der Gesichtssinn sich dabei auf den Tastsinn
sttzt« (Melchior Palagyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 129).

100 Ebd. Eine Analyse der Doppelempfindung unter dem Gesichtspunkt der sogenannten
»Kinidsthesen« hat Husserl in der Vorlesung »Ding und Raum« von 1907 vorgenom-
men: »Taste ich mit der linken Hand die rechte, so konstituiert sich mit den Tast- und
kin<ésth>etischen Empfindungen wechselweise die Erscheinung der linken und rech-
ten Hand, eine tiber die andere sich so und so bewegend« (Hua XVI, 162). Die Doppel-
empfindung wird dort unter dem Gesichtspunkt der »Einlegung kinasthetischer
Empfindungen in den Leib« (Hua XVI, S. 161) analysiert. Husserl schreibt lakonisch:
»Da gibt es phinomenologisch allerlei zu analysieren.« (Hua XVI, S. 162) In den Ideen
IT wird stirker die »Lokalisation« und weniger die Bewegung im Fokus stehen. Husserl
schreibt: »Eine wichtige Rolle spielen ferner [!] die Bewegungsempfindungen.« (Hua
IV, 150f.)

101 Melchior Paldgyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 129.

82

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

ein eminent vitales mit Bewusstseinsprozessen (noch) nichts zu tun hat.
Um das zu illustrieren, entwirft Paldgyi nun eine Versuchskonstellation,
die mit derjenigen Husserls geradewegs identisch ist:192

Wie fremd erfa§t und drickt eine Hand die andere, als ob sie nicht dem
eigenen Leibe angehéren wiirde. Erst durch diese Selbstentfremdung des Le-
bensprozesses findet man den eigenen Lebensprozef§ nicht mehr als blofen Le-
bensprozefs, sondern als — einen Leib. [...] Bewegt sich ein Koérperteil gegen den
anderen, bis sie sich bertihren, so entstehen in beiden Korperteilen Beriihrungs-
empfindungen, und dieses passiv-aktive Doppelempfinden ist es, das die Grundlage
unserer Wahrnehmung einer AufSenwelt bilder.'%3

Auch bei Paldgyi handelt es sich um die Selbstbetastung zweier Hande,
auch hier ist von einem >Doppelempfinden« die Rede, das einen Leib kon-
stituiert, und auch hier zeigt sich diese Empfindung als eine passiv-aktive
Fremdheitserfahrung. Beim Vitalisten wie beim Phianomenologen wird
dariiber das Verhiltnis sinnlicher Empfindungen zu Bewusstseinsprozes-
sen abgewogen, wobei nur Paldgyi die leiblichen Empfindungen zu einem
weitreichenden erkenntnistheoretischen Grundprinzip erklart, das gerade-
wegs die »Grundlage unserer Wahrnehmung einer AufSenwelt bildet<. Sowohl
beztiglich der schlagenden Parallele zu Husserl wie beziiglich Paldgyis
umfassenderen Folgerungen ist es wichtig, die Unterschiede im Blick
zu behalten. So hat fiir Paldgyi, wie bereits angedeutet, der bewusstseins-
philosophische Rahmen der Phinomenologie seine Geltung eingebifst.
Paldgyi unterscheidet streng zwischen vitalen Empfindungen, welche an
Bewegung gekoppelt sind und kontinuierlich verlaufen und einer inter-
mittierenden und punktuell pulsierenden Aktivitat des Bewusstseins.\04
Diese etwas spekulative Unterscheidung halt Paldgyi jedem Zugang entge-
gen, der die »Empfindungsweisen tiberhaupt entwurzelt, indem er sie alle
von dem vegetativen Lebensuntergrunde abschneidet und in den Bewuft-

102 Insofern Husserl die Doppelempfindung — abgesehen von seiner Vorlesung »Ding und
Raum« im Wintersemester 1907/08 — nie der Offentlichkeit prisentiert hat, ist eine
gegenseitige Einflussnahme sehr unwahrscheinlich. Paldgyi hat seine Vorlesungen seit
1905 in Klausenburg (heute: Cluj) gehalten. Zu der Zeit war das Tischtuch zwischen
Paldgyi und Husserl schon zerrissen.

103 Ebd., S.116f. Er meint daher spéter — wiederum in Analogie zu Husser] —, dass in der
Doppelempfindung »eigentlich von Quadrupelprozessen gesprochen werden muf«
(ebd., S. 136), insofern sich in beiden Hinden Tasten und Betastetwerden ablosen.

104 Vgl. Melchior Paldgyi, Wabrnehmungslehre (=Ausgewdhlte Werke, Bd. II), Leipzig 1925,
S.16. Vgl. zum pulsierenden Bewusstsein: Stefan Rieger, Kybernetische Anthropologie,
S.159-169.

83

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

seinskifig einsperrt«.!®® Damit mag der nie genannte Husserl gemeint
sein. Nicht erkliren zu kdnnen, wie sich vitale Empfindungen (wie etwa
Tasteindricke) in psychische Sachverhalte (wie etwa die Identifizierung
von Gegenstinden) tbersetzen, ist fiir Paldgyi die groffe philosophische
Schwiche jeder Bewusstseinsphilosophie. Fur Paldgyi bedarf es einer Ver-
mittlungstatigkeit zwischen kontinuierlichen Empfindungen und diskon-
tinuierlichen Bewusstseinsprozessen, woflir die passiv-aktive Natur des
Tastsinns entscheidend wird. Sieht sich Paldgyi dort »der wunderbaren
Tatsache gegentiber, daff unser Lebensprozef [...] sich selbst wie fremd
entgegenzutreten vermags,'% so konnen im Spiel von Auto- und Hetero-
affektion der tastenden Hinde Selbst- und Fremdwahrnehmung des Lei-
bes aufeinander abgestimmt werden. So wird die Doppelempfindung
nicht nur zur leibkonstituierenden, sondern gleich zur erkenntnistheore-
tischen Urszene: »Erst die passive Berihrung im Verein mit der aktiven
Beriithrung, d.h. erst die Selbstberihrung, fithrt zur Entdeckung des ei-
genen Leibes, und nur ein Wesen, das den eigenen Leib zu entdecken
vermag, kann auch das Vorhandensein von Fremdkorpern entdecken.«!%7
Die Selbstbetastung, so lautet also die erstaunliche Folgerung Paldgyis,
bildet die Bedingung der Moglichkeit von Weltwahrnehmung tiberhaupt,
insofern die dort gewonnene (Fremdheits-)Erfahrung auf alle Wahrneh-
mungsprozesse >uberspringt«. Noch radikaler folgert Paldgyi sogar, dass
jede visuelle Wahrnehmung nur noch eine virtuelle Betastung auf Distanz
ist: »Wenn wir Sehenden unseren Blick lings der Grenzlinie eines Reifen
herumfiihren, so macht unsere Hand diese Bewegung in der Einbildung
mit, nur kommt uns die eingebildete Mitbewegung der Hand gewohnlich
wegen ihrer geringen Lebhaftigkeit kaum zum BewufStsein.«!%8 Das vitalis-
tische Wahrnehmungsmodell, das auf der Selbstbertihrung aufbaut, fithrt
damit direkt tiber in eine Theorie der Einbildung und der Fantasie, letzt-
hin sogar der Virtualitit: »Virtuelle Hinweisungen sind es, durch welche
wir die Orte der Dinge und Erscheinungen im Raum fixieren, und durch
virtuelle Bewegungen lings der Flichen und Umrisse der Korper erfassen
wir deren Ausdehnung, Lage und Gestalt.«!%

105 Melchior Paldgyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 131.

106 Ebd., S.115.

107 Ebd., S. 115.

108 Melchior Paldgyi, Wabrnehmungslebre, S.75.

109 Ebd., S.76. Paldgyi spricht spiter auch von einer »Theorie der Phantasie«, die er in sei-
ner Wahrnebmungslebre direkt mitliefert (vgl. ebd., S.69-105). Stefan Rieger hat
Paldgyi als einen der Grindungsviter des Denkens der Virtualitit bezeichnet, vgl. Ste-

84

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

Damit ist ein Nexus von Vitalitit und Virtualitit nicht nur dem pha-
nomenologischen Bewusstseinsfokus entgegengestellt. Gleichermafen fin-
det sich die Unmittelbarkeitsemphase, wie sie noch in aufklarerischen
Theorien des Tastsinns zu finden ist, einigermafSen verkompliziert. Sprach
noch Herder von der »Welt eines Fihlenden« — >Fiihlen< und >Gefiihl«
meinen dort immer den Tastsinn — als einer »Welt der wunmittelbaren
Gegenwart«,'° so wird dieser tastende Idealismus bei Paldgyi zwar nicht
geleugnet, aber mit einem entscheidenden Umweg angereichert: Nicht
durch die unmittelbare Evidenz des Tastsinns, sondern aufgrund seiner
Fahigkeit »sich selbst einen Widerstand leisten [zu] konnen«,!'! wird der
Tastsinn dem Sehsinn vorgezogen. Die Theorie des Tastsinns versteht sich
hier schon als Medientheorie. Leiblichkeit wird bei Paldgyi ganz explizit
zur Figur lebendiger Medialitit und medialer Lebendigkeit.

Das nimmt in der Folge einige abenteuerliche Wendungen. So
wird etwa das Changieren der Hand zwischen erkundendem Leib
und betastetem Ding in die Vorstellung einer sich stindig in »unwill-
kirlichen kleinen, nicht merklichen Zitterbewegungen«!'? befindenden
Hand umgedeutet. Zwischen »Empfindungsberge[n]« und »Empfindungs-
taler[n]«!13 beschreibt der Tastsinn oszillierende Intensitaten, die Aus-
druck der ureigenen Vitalitit der Hand sind. Gleichermaflen ist mit
Paldgyis zitterndem Vitalismus auch die eindeutige Unterscheidung von
Nah- und Fernsinn erschwert: »Es ist nicht das Vorrecht der Gesichtsemp-
findungen, daf8 sie gegentiber den Tastempfindungen auch das Entfernte
kundgeben; denn auch durch Tastempfindungen konnen wir, allerdings
in einem bescheidenen Mafle, Entferntes wahrnehmen.«!* Was in der

fan Rieger, »Virtualitit avant la lettre. Unverhiltnismifigkeiten zwischen Gedanken-
experimenten und technischen Medien«, in: Hans Esselborn (Hg.), Ordnung und
Kontingenz. Das kybernetische Modell in den Kiinsten, Wirzburg 2009, S. 43-57.

110 »[Allles gegenwirtig, in unsern Nerven, unmittelbar in uns. Welche Welt fiir den Phi-
losophen! klein, aber stark! Idealismus!« (Johann Gottfried Herder, »Zum Sinn des Ge-
fiihls«, in: Werke, Bd. 4, S. 235-242, hier: S. 235.)

111 Melchior Paldgyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S. 115.

112 Ebd., S.137. Vgl. zuvor: »Unsere Hand nimlich befindet sich — weil sie eben eine le-
bendige Hand ist —, wenn wir sie auch noch so festhalten mogen, in einer zitternd pul-
sierenden Bewegung, so daf§, wenn wir den Fremdkérper X auch nur fiir sehr kurze
Zeit berthren, es einen Moment gibt, wo die Hand sich aktiv gegen X verhilt, und
einen nichsten Moment, wo sie in eine passive Haltung tibergeht.« (Ebd., S. 135)

113 Ebd.

114 Ebd., S. 160.

85

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Psychophysik »Ferntasten«!!S bzw. spiter »Teletaktilitit«!1® genannt wird,
illustriert Paldgyi an einem bekannten aufklarerischen Beispiel: »Bertihrt
der Blinde mit dem Stock einen Gegenstand, so weify er iber dessen
Existenz ein ebenso gewisses Urteil zu fillen, als ob er ihn mit der Hand
berthrt hitte.«!'” Der Tastakt zeichnet sich durch eine prothetische Ver-
langerbarkeit aus, die fir Paldgyi — der dabei auf ein Argument Lotzes
zuriickgreift — die Grundlage des menschlichen Werkzeuggebrauchs dar-
stellt:

Hierauf beruht es tiberhaupt, dafl wir solche Werkzeuge wie Hammer, Bohrer,
Messer, Schere usw. zu gebrauchen lernen. Ein geschickter Anatom gebraucht
sein Skalpell in solcher Weise, als ob in der Schneide desselben ein feiner
Tastsinn wohnen wiirde. Durch die Einiibung der Bewegungsphantasie bringen
wir es so weit, den Tastsinn gleichsam an das Ende des Werkzeuges zu verlegen,
wo dieses mit einem fremden Korper in Berithrung ist. Kurz die Bewegungs-
phantasie macht aus dem Tastsinn einen »Fernsinn, freilich nur in einem sehr
beschrinkten Mafle. Wiirden aber unseren Hinden wann und wo immer Stibe
zur Verfligung stehen, deren Linge von unserem Belieben abhingen wiirde,
und konnten wir solche beliebig langen Stibe ohne physische Anstrengung
gebrauchen: so konnte der Tastsinn zu einem Fernsinn entwickelt werden, der
dem Gesichtssinn Konkurrenz machen wiirde.!!8

Schon in Paldgyis Virtualititstheorie greift der Tastsinn in die Ferne, in-
sofern die visuelle Fernwahrnehmung eines Gegenstands nur aufgrund
seiner fantasierten Abtastung durch die Hand moglich ist. Auch in der
vorhergehenden Passage, die den Tastsinn an die Werkzeugspitze verlegt,
meint Taktilitit ein Verhaltnis einer zu verhandelnden >Ent-Fernunge

115 Dieses Prinzip hat Hermann Lotze zuerst beschrieben, vgl. Rudolph Hermann Lotze,
Mikrokosmos. Idee zur Naturgeschichte und Geschichte der Menschheit. Versuch einer An-
thropologie, Zweiter Band, hg. von Nikolay Milkov, Hamburg 2017, S. 204f. Lotze selbst
benutzt den Begriff >Ferntasten« allerdings noch nicht - er scheint von David Katz zu
stammen, der ihn mit Rickgriff auf Lotze weiterentwickelt, vgl. David Katz, Der Auf-
bau der Tastwelt, Leipzig 1925, S. 115fF.

116 Dieser Begriff wurde im Umfeld sogenannter >neuer Medien< im spiten 20. Jahrhun-
dert entwickelt. Vgl. das Kapitel »Teletaktilitit, in: Claudia Benthien, Haut. Literatur-
geschichte, Korperbilder, Grenzdiskurse, S. 265-279.

117 Melchior Paldgyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S.160. Vgl. zu diesem schon von
Descartes diskutierten Experiment: Natalie Binczek, Kontakt. Der Tastsinn in Texten der
Aufklirung, S.20-24.

118 Melchior Paldgyi, Naturphilosophische Vorlesungen, S.160. Zum Lob sensomotorischer
Handfertigkeit vgl. Hermann Lotze, Mikrokosmos, S. 203: »Die Fahigkeit, sie [die Werk-
zeuge] zu benutzen, beruht nicht allein auf der Muskelkraft der Arme, sondern hangt
in sehr hohem Mafe von der Feinheit der Empfindung und von einer aufferordentli-
chen Leichtigkeit und Sicherheit der Vorstellungsassoziationen ab.«

86

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

Diderots Blinder von Puisaux wiinschte sich einst statt Fernrohr und Au-
genlicht lieber beliebig lange Arme, um die Oberfliche des Mondes abzu-
tasten.!’” Dieses Gedankenspiel der Aufklirung, ob und wie der Tastsinn
mit Stiaben verlinger- und verlagerbar ist, wirkt in solchen techniktheore-
tischen Passagen nach. Experimentelle Untersuchungen dazu nehmen
ihren Ausgang bei Ernst Heinrich Webers Tastsinn und Gemeingefiihl,'*°
von wo sich der verldngerbare Tastsinn bis in die medizinische Prothesen-
forschung nach dem Ersten Weltkrieg fortschreiben wird (vgl. Kap. 5.3).
Konsequent denkt Paldgyi diese Gedankenspiele und Experimente hin zu
einem unbegrenzt verlingerbaren Korper weiter. Es fehlen nur noch die
richtigen Stibe, dann ist auch der Tastsinn ein Fernsinn wie das Sehen.

c) Medialitat und Technizitat des Tastsinns II: David Katz’ Tastversuche

Wenn die drei genannten Faktoren — Vitalitit, Virtualitit und Prothetik
— Paldgyis Reflexionen tber den Tastsinn inmitten der Diskurse der Jahr-
hundertwende um technische und mediale Vermittlung erscheinen lassen,
so lasst sich auch nach expliziteren Bezugnahmen auf das Verhiltnis von
Tastsinn und Technik fragen. Nicolas Pethes hat diese Problemstelle in
einem einschlagigen Aufsatz zu Walter Benjamin und David Katz unter-
sucht.!?! Pethes unternimmt es dort, Benjamins Reflexionen iiber das
Taktile in seinem Kunstwerk-Aufsatz — etwa Uber die taktile Qualitit des

119 Vgl. wiederum Natalie Binczek, Kontakt. Der Tastsinn in den Texten der Aufklirung,
S.134-142.

120 Vgl. Ernst Heinrich Weber, Tastsinn und Gemeingefiibl, S. 6f. Webers tiberraschender
Schluss lautet, dass ein solches prothetisches Tasten mit Stiben etwa bei den eigenen
Zihnen schon zur Anwendung kommt. Zur kulturgeschichtlichen Einbettung dieser
Topik, u.a. iber Weber, Lotze und Simmel, vgl. Tobias Wilke, Medien der Unmittelbar-
keit, S. 1271F.

121 Vgl. Nicolas Pethes, »Die Ferne der Bertthrung. Taktilitit und mediale Reprasentation
nach 1900. David Katz, Walter Benjamine, in: Zeztschrift fiir Literaturwissenschaft und
Linguistik 30 (2000), S.33-57. Eine der Pointen von Pethes’ diskurs- und medienge-
schichtlich informierter Lektiire liegt darin, die »Integration des Taktilen in den dsthe-
tischen Diskurs nach 1900« (ebd., S.37) herauszuarbeiten, fir die neben Benjamins
Kunstwerk-Aufsatz vor allem die Kunsthistoriker Alois Riegl und Heinrich Wolfflin
einschligig sind. Vgl. wiederum die Unterscheidungen bei Alois Riegl, Spdtromische
Kunstindustrie, S. 27-36 und 122f. Wolfflin hat sich schon 1905 an einer stilgeschichtli-
chen Typisierung versucht; seine Unterscheidung von malerischem und linearem Stil
funktioniert dadurch, dass das Lineare den Tastsinn »geradezu herausfordert«, wih-
rend sich das Malerische davon 16st (Heinrich WolfHlin, Kunstgeschichtliche Grundbegrif-
fe. Das Problem der Stilentwicklung in der neueren Kunst, Basel 1991, S. 23).

87

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Films oder der dadaistischen Kunstwerke!?? — im Kontext experimenteller
Untersuchungen des Tastsinns durch den Psychologen David Katz zu
lesen. In Anlehnung an Benjamins These, dass Verschiebungen im Gefi-
ge menschlicher Sinneswahrnehmungen als Effekte medienhistorischer
Umbriche beschreibbar sind, spirt Pethes einer Konstellation nach, in
der die taktile >Anndherung« visueller Medien in einem umgekehrten
Entsprechungsverhaltnis zu einer >Entfernung« des Tastsinns steht. Statt
als Garant fur Wirklichkeit und Unmittelbarkeit zu fungieren, ist diese
neue Taktilitatsvorstellung als »derjenige Modus der Annaherung und
Involvierung von korperlichen Sinnen [zu] definieren, der eine weitestge-
hende Entfernung vom Beriibrten zur Folge hat«1?> Mit David Katz’ Aufbau
der Tastwelt erhilt eine solche These insofern eine starke Konturierung,
als der Psychophysiker Katz den Tastsinn innerhalb einer technisierten
Messmaschinerie experimentell untersucht. Katz’ Versuche, die das Mes-
sen der Tastakte der Beschretbung von Empfindungen immer vorzichen,
interessieren sich entsprechend auch weniger fir die Belastbarkeit des
Tastversuchs fir philosophische Erkenntnistheorien, sondern sehen sich
im Dienst der normierenden und klassifizierenden Disziplinartechniken
der »industriellen Psychotechnik« und des »Arbeitsschulgedankens«.!24

122 Vgl. die bekannte Passage aus Walter Benjamin, »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner
technischen Reproduzierbarkeit <Dritte Fassung>«, in: Gesammelte Schriften, Bd. 1.2,
hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser, Franfkurt a. M. 1991,
S.471-508, hier: S. 502: »Aus einem lockenden Augenschein oder einem iberreden-
den Klanggebilde wurde das Kunstwerk bei den Dadaisten zu einem Geschof. Es stief§
dem Betrachter zu. Es gewann eine taktile Qualitit. Damit hat es die Nachfrage nach
dem Film begiinstigt, dessen ablenkendes Element ebenfalls in erster Linie ein taktiles
ist, nimlich auf dem Wechsel der Schauplitze und Einstellungen beruht, welche stof8-
weise auf den Beschauer eindringen.«

123 Nicolas Pethes, »Die Ferne der Bertithrungs, S. 56, Hervorhebung, A.H.

124 David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S. VIII. So wie Paldgyi ist auch Katz mit Husserl
»in Bertihrung« gekommen. Katz hat seine wissenschaftliche Karriere in Gottingen be-
gonnen, wo Edmund Husserl seine Promotions- und Habilitationsschrift mitbetreut
hat, jedoch ohne dass Katz jemals dessen Schiiler im engeren Sinne war. Katz horte
Husserls Vorlesungen von 1904 bis 1905 — also vor Husserls transzendentaler Interpre-
tation der Phinomenologie — hdchstwahrscheinlich zur »deskriptiven Psychologie«
(vgl. Karl Schuhmann, Husserl-Chronik. Denk- und Lebensweg Edmund Husserls (=Husser-
liana Dokumente, Bd. 1), Den Haag 1981, S. 80) und war Teil der vom Husserl-Schiler
Theodor Conrad gegriindeten >Gottinger Philosophischen Gesellschaft< (vgl. ebd.,
S.103). Katz’ Lehrer an der Universitit Gottingen war der Experimentalpsychologe
Georg Elias Miller. Vgl. auch Christoph Perleth, »David Katz — Eckpfeiler der deut-
schen Psychologie der Weimarer Republike, in: Gisela Boeck und Hans-Uwe Lammel
(Hg.), Die Universitit Rostock in den Jabren 1933-194S. Referate der interdiszipliniren
Ringvorlesung des Arbeitskreises >Rostocker Universitits- und Wissenschaflsgeschichte« im

88

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

Katz hat eine eigene Beschreibung der Selbstbetastung unternommen,
die aber nur bedingt mit Husserl in einem Diskussionszusammenhang
steht.!?S Fir den Problemzusammenhang von Tastsinn und Technizitit ist
Katz’ Beschreibung des >Ferntastens< umso mehr von Interesse, durch die
er deutlich mit den Vorlesungen Paldgyis in Konversation tritt. Wie bei
diesem vom Exempel des »geschickten Anatom[s]« die Rede war, so wird
hier der Tastsinn am Beispiel eines Chirurgen illustriert:

Das Tasten auf Entfernung mit stereognostischem Ziel, welches uns in der Pra-
xis des taglichen Lebens grofe, von den meisten kaum geahnte Dienste leistet,
erfahrt in der Kunst des Arztes eine erstaunliche Verfeinerung durch systemati-
sche Ubung: Das tote Instrument belebt sich in der disziplinierten Hand des
Mediziners und gibt Kunde von feinsten Gebilden in Korperhohlen, zu denen
der Hand der Zutritt aus anatomischen Griinden oder wegen Infektionsgefahr
verschlossen ist.!26

Zwei Sachverhalte kristallisieren sich hier als Verhandlungspunkte des
Tastsinns unter den (medien-)technischen Bedingungen des 20. Jahrhun-
derts heraus. Einerseits ist der Tastsinn als ein eminent prothetischer Sinn
entworfen, der, an die Spitze eines Werkzeugs verlagert, ebenjenes Instru-
ment geradezu >beleben< kann. Anstelle der Erfahrung absoluter Prasenz
wird also gerade die >Vermittelbarkeit< des Tastens zum Auszeichnungs-
merkmal taktiler Virtuositat erklart. Dariber wird nun andererseits ein
Idealtypus menschlichen Handgebrauchs entworfen, fiir den nicht mehr
die technische Hand des Ingenieurs einsteht, sondern die virtuos tastende
Hand eines Chirurgen. Diese Verschiebung findet sich nicht nur bei Katz
und Paldgyi. Auch Paul Valéry hat ein solches Lob chirurgischer Tatigkeit
passenderweise an einem Chirurgenkongress formuliert und dabei deren

Sommersemester 2011, Rostock 2012, S. 45-60. Solche biografischen Beziige sind aber
hier in jedem Fall weniger wichtig als die thematischen Uberschneidungen, die sich in
den jeweiligen Tastversuchen ergeben.

125 Vgl. den Paragraf §27 »Der eigne Korper als Tastobjekt«, in: David Katz, Der Aufbau
der Tastwelt, S. 123-125. Katz stiitzt sich dabei auf die Versuche Ernst Heinrich We-
bers, denen er nichts Wesentliches hinzuftigt. Katz untersucht, in welchen Kontexten
Tastobjekt und Tastsubjekt unterschieden werden konnen (ein Problem, welches Hus-
serl noch unter dem Begriff der >Aufmerksamkeit< verhandelte). Das Ergebnis solcher
Untersuchungen ist, dass man sich nicht immer so klar aussuchen kann, wo man sich
in der Selbstberiihrung aktiv berithrend und wo man sich passiv berthrt fithlt, wie das
Husserl vorschwebt. Dazu lassen sich die einzelnen Tastempfindungen teilweise gar
nicht mehr unterscheiden, etwa »[w]enn die Finger der einen Hand die gleichen Fin-
ger der anderen betasten, oder wenn die Finger einer Hand sich durch Gegentberstel-
lung gegenseitig betasten« (ebd., S. 125).

126 Ebd., S.116.

89

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Berufsbezeichnung ganz wortlich genommen (cheir und ergon bezeichnen
ja buchstiblich das >Hand-Werk<): »Le nom méme de votre profession,
Messieurs, met ce faire en évidence, car Faire est le propre de la main. [...]
Chirurgie, manuopera, manceuvre, ceuvre de main.«'?” Das chirurgische
Ideal taktiler Handfertigkeit ist auch in Hermann Lotzes Mikrokosmos
beschrieben, wo wiederholt von der arztlichen Sonde als paradigmatischer
Tastapparatur die Rede ist.!?® Die vielleicht prominenteste Referenz auf
eine tastende Chirurgenhand findet sich erneut in Benjamins Kunstwerk-
Aufsatz, wo das >operative« Paradigma des chirurgischen Eingriffs der auf-
gelegten Hand des Magiers entgegengestellt wird:

Der Chirurg stellt den einen Pol einer Ordnung dar, an deren anderm der
Magier steht. Die Haltung des Magiers, der einen Kranken durch Auflegen
der Hand heilt, ist verschieden von der des Chirurgen, der einen Eingriff in
den Kranken vornimmt. Der Magier erhilt die natirliche Distanz zwischen
sich und dem Behandelten aufrecht; genauer gesagt: er vermindert sie — kraft
seiner aufgelegten Hand — nur wenig und steigert sie — kraft seiner Autoritit
— sehr. Der Chirurg verfihrt umgekehrt: er vermindert die Distanz zu dem
Behandelten sehr — indem er in dessen Inneres dringt — und er vermehrt sie nur
wenig — durch die Behutsamkeit, mit der seine Hand sich unter den Organen
bewegt. [...] Magier und Chirurg verhalten sich wie Maler und Kameramann.
Der Maler beobachtet in seiner Arbeit eine natirliche Distanz zum Gegebenen,
der Kameramann dagegen dringt tief ins Gewebe der Gegebenheit ein.!?

Distanz und Eingriff, Vermittlung und Unmittelbarkeit, Technik und Me-
dium: Dies sind die Voraussetzungen, unter denen tastende Handgriffe im
20. Jahrhundert diskutiert werden. Es sind auch die Bedingungen, unter
denen der Tastsinn in Katz’ Tastversuchen seine uneindeutige Position
bezieht: »In dem Zeitalter von Automobil und Flugzeug ist es vielleicht
gestattet darauf hinzuweisen, daf§ nach dem gleichen Prinzip [des Ferntas-
tens, A.H.] der exzentrischen Projektion der Chauffeur mit den Pneuma-
tiks die Giite der Chaussee, der Flugzeugfihrer mit den Tragflichen des
Aeroplans die elastischen Verhiltnisse der Luft fihlt.«!30 Bei Katz wird
nicht zuletzt auch die historische Situierung des >Ferntastens< deutlich,

127 Vgl. Paul Valéry, »Discours aux chirurgiens, in: GEuvres, Bd. I, hg. von Jean Hytier, Pa-
ris 1957, S.907-923, hier: S. 918. Vgl. Regina Karl, »Das Informe. Poetiken der Hand
bei Paul Valéry«, in: Jessica Giisken und Peter Risthaus (Hg.), z.B. Zeitschrift zum Ber-
spiel 3(2019), S. 97-128, hier vor allem: S. 97-101.

128 Vgl. Rudolph Hermann Lotze, Mikrokosmos, S. 203ft.

129 Walter Benjamin, »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keite, S. 495f.

130 David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S. 116.

90

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

wenn sich Chirurgen seit dem Ersten Weltkrieg »vor ein ganz neuartiges
auch hierher zu rechnendes Problem [...] durch die Kriegsamputierten
gestellt [sahen]. Tasten mit Kunstglied erfolgt ja auch nach dem Sonden-
prinzip.«’3! Auf diese Reflexionen tber die Prothetik des Tastsinns, die
zwischen den Fantasien technischer Ermoglichung und der Notwendig-
keit prothetischer Ersetzung oszillieren, wird zurtiickzukommen sein (Kap.
5.3).

Dass sich die Vorstellung >taktiler Medialitit< dabei insgesamt in eine
Zone der Unbestimmtheit zwischen artifizieller< und >natiirlicher« Uber-
tragung einschreibt, ist nicht zuletzt wieder fiir Husserl von Belang, der
in einem Zusatz zu einem Paragrafen der Ideen II selbst tiber Begriff
und Wirkung von Medien im Kontext einer »normale[n] Sinnlichkeit«
(Hua IV, 56) nachdenkt. Medientheorie im Sinne Husserls bedeutet vor
allem: >Normalisierung« von Wahrnehmung durch die Reduzierung von
(sichtbarer) Medialitat. Husserl gesteht zunichst zu, lediglich auf einen
bestimmten »Typus materieller Dinglichkeit« (Hua IV, 53) zurickgegrif-
fen zu haben — gemeint sind feste Korper —, was er aber keineswegs
als »willkirliche [Einschrainkungl« (Hua IV, §3), sondern als notwendige
Mafinahme verstanden wissen will. Husserls Methode, »mit den urgegebe-
nen und sich ur-ausweisenden Dingen, und das sind die festen Korper,
[zu] beginnen« (Hua IV, 53), bevorzugt diese »sich ur-ausweisendenc
Korper vor allem aufgrund ihrer maximal transparenten Situiertheit im
Medium: »Feste Korper konstituieren sich als Dinge mit einer starren, sich
bei der Bewegung transportierenden Raumgestalt. Sie konnen in einem
dinglichen Medium sein wie Frosche im Wasser, das — als See oder Fluf§
oder Teich — ein Ding ist und Dinge in sich tragt.« (Hua IV, 53) In dhnli-
cher Weise umfasst schon in einer der ersten expliziten Medientheorien
des 20. Jahrhunderts, Fritz Heiders Ding und Medium (1927), »Mediumge-

131 Ebd, S. 117, Hervorhebung A.H. Katz unternimmt »Versuche mit Amputierten« auch
im Aufbau der Tastwelt (vgl. ebd., S.70f.) und hat sich diesem Problem nach dem Ers-
ten Weltkrieg verstarkt gewidmet: vgl. etwa David Katz, Zur Psychologie des Amputierten
und seiner Prothese, Leipzig 1921, in der Katz kritisiert, dass »die sensorische Seite der
Aufgabe [des Prothesenbaus, A.H.] theoretisch nicht hinreichend berticksichtigt wor-
den ist« (Ebd., S.2). Der Aufbau der Tastwelt entstand wihrend des Krieges und wurde
durch diesen erheblich erschwert. Gliicklicherweise, so Katz, »trug ich diese ganze Zeit
doch das wichtigste Instrumentarium, meine Finger, tiberall mit mir herum, um un-
unterbrochen neue Erfahrungen sammeln zu konnen tber den schier unerschopfli-
chen Reichtum der tastbaren Welt« (David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S. VII). Vgl.
dazu das Unterkapitel »Taktilitit und Rickkopplung (David Katz)«, in: Karin Harras-
ser, Prothesen. Figuren einer ladierten Moderne, Berlin 2016, S. 138-142.

91

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls sDoppelempfindunge

schehen« Luft, Wasser und Telegrafendrihte gleichermafSen.'3? Auch bei
Heider ist die Unterscheidung von Ding und Medium damit positions-
und kontextabhingig: Glas etwa — von dem sowohl Heider als auch Hus-
serl sprechen — kann gleichermaffen Ding und Medium sein, je nachdem
ob man hindurchschaut oder dagegen lauft. Grundsitzlich gilt bei beiden
— und deswegen stellt Glas eine »Abweichung vom Normalfall« (Hua IV,
53) dar: Medien sind weniger als Dinge und gerade dann am ehesten Medi-
en, wenn sie am wenigsten >dinglich< sind.!33 Und wie ein Frosch (oder
besser ein Fisch) im Wasser befinden sich »alle Dinge der urspriinglichen
»Weltc im Medium der Luft« (Hua IV, 53). Die Luft ist deshalb das ideale
Medium, weil sie »meist nicht bemerklich ist und erst durch willkarliche
und heftige Handbewegungen u. dgl. als Medium erfaft wird«. (Hua IV,
53) In Analogie dazu schreibt Heider von »etwas, durch das man ohne
Hindernis mit der Hand durchfahren kann«.!34 Husserls phainomenologi-
scher Medientheorie des kleinsten Widerstands sind die Anstrengungen
anzusehen, die Stufenfolge der phinomenologischen Konstitution nicht
durcheinander zu bringen: Auch flissige Korper fallen daher unter den
Tisch, weil »so etwas nicht urspriinglich wahrgenommen, sondern nur in
mittelbaren Erfahrungs- und Denkprozessen gewonnen werden kann«.
(Hua IV, 53) Die phianomenologische Angst vor dem >Willkurlichens,
vor dem >Mittelbaren< und dem >nicht Urspriinglichen« organisiert die
Phinomenologie als Phantasmagorie einer »Welt, >wie sie ist«, geschaffen
nach dem Abbild eines »unmittelbaren Sehens« und einer »unmittelbaren
Bertihrung«

132 Fritz Heider, Ding und Medium, hg. von Dirk Baecker, Berlin 2005, S.33. Baecker
spricht in seinem Vorwort den Zusammenhang zwischen Heider und der Phianome-
nologie explizit an: »Wahrnehmungstheorie heif§t jetzt — und man wiisste gerne, wie
die Phinomenologie eines Maurice Merleau-Ponty mit diesen Uberlegungen vorgeht
—, nach den kausalen Vorgingen zu fragen, die eine energetische Verbindung zwi-
schen einem Ding und meiner Wahrnehmung herstellen, Dirk Baecker, »Vorworte,
in: Fritz Heider, Ding und Medium, S. 7-20, hier: S. 13f.

133 Heider und Husserl sprechen in erstaunlicher Ahnlichkeit von diesem Gegensatz zwi-
schen Ding und Medium. Heider meint, dass ein Medium »viel weniger Etwas als ein
fester Korper« sei (Fritz Heider, Ding und Medium, S. 50). Husserl schreibt: »Sie sind
nicht konstituiert als Korper einer festen Gestalt, sondern haben ihre Gestalt nur,
wenn ein anderer Korper da ist, der ihnen als >Gefdfs« dient.« (Hua IV, 53)

134 Fritz Heider, Ding und Medium, S. 50. Tobias Wilke schlieft daraus in einer Paraphrase
Heiders: »Die Entscheidung dariiber, was als ein Etwas und was — beinahe - als ein
>Nichts« zu gelten hat, bemisst sich demnach primér am Grad der taktilen Widerstan-
digkeit«, Tobias Wilke, Medien der Unmittelbarkeit, S. 88.

92

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

Zur normalen Erfabrung, in der sich die Welt urspriinglich konstituiert als Welt,
»wie sie ist¢, gehdren noch andere normale Erfabrungen: z.B. das Sehen durch
die Luft — was als unmittelbares Sehen ohne vermittelnde Dinge gilt —, das
Tasten durch unmittelbare Berithrung usw. Schalte ich zwischen mein Auge
und die gesehenen Dinge ein fremdes Medium ein, so erfahren alle Dinge eine
Erscheinungsinderung; genauer gesprochen: alle Phantomeinheiten erfahren
eine Verinderung. (Hua IV, 60)

Dagegen ist Katz’ Vorstellung einer »Welt, wie sie ist«, eine vollig andere.
Auch er interessiert sich fir die Verinderbarkeit von Tastphdnomenen,
jedoch nicht um damit auf einen etwaigen Normalzustand phinomenaler
Erscheinungen zu schliefen. Gibt es den Tastakt veraindernde »Zwischen-
medien, so sind diese fiir Katz deshalb interessant, weil man durch solche
Hindernisse >hindurchtasten< kann, um damit die »Leistungen des Tast-
sinns«!35 umso genauer zu beschreiben und in praktischen Anwendungs-
kontexten (wie dem Prothesenbau) entsprechend nutzbar zu machen.
Dartber weisen sich die so grundlegend unterschiedlichen Herangehens-
weisen — zwischen Husserl, der an »urausweisenden« Gegenstinden eine
sogenannte »normale Erfahrung« (Hua IV, 60) ausarbeiten will, und Katz,
der umso interessierter am Tastakt ist, desto mehr er thn mit Zwischenme-
dien behindern kann - als Teil desselben Diskussionszusammenhangs aus.
Am prignantesten illustriert das eine Passage, in der Husserl von einer
»anomale[n] Verinderung eines Organs« ausgeht: »Taste ich mit einer
Blase am Finger, ist die Hand abgeschiirft, so sind alle Tasteigenschaften
der Dinge anders gegeben.« (Hua IV, 61) Wo Husserl verletzte Finger
als unnatiarliche Hindernisse charakterisiert, reagiert Katz wesentlich un-
bekiimmerter — und verpflastert sie:

Beim nichsten Versuch wurden die Tastfinger mit Leukoplast beklebt, welches
eine Dicke von etwa 1/5 mm hatte. Frisches Material sitzt bekanntlich vorziig-
lich fest, so daf§ nicht die geringste Verschiebung gegentber der Haut eintreten
kann. Nach dem Ausfall der Versuche mit dem Collodium kam es nicht mehr
Uberraschend, daf§ die Leukoplastschicht die Erkennung der Tastflichenunter-
schiede sehr wenig beeintrichtigte. Vp. L. bezeichnet nur filschlicherweise 7 als
glatter als 6, und 10 und 11 als gleiche Papiere.!3¢

Der Versuch mit dem »bekanntlich vorziglich fest[sitzenden]« Leukoplast
verdeutlicht, dass fur Katz das »unmittelbare Tasten« hochstens noch als
Fluchtpunkt einer immer schon vermittelten Taktilitat verstanden werden

135 So die Uberschrift des zweiten Abschnitts: David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S.75.
136 Ebd., S.99.

93

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

kann. Statt klaren Unterscheidungen zwischen Nahsinn und Fernsinn
einerseits oder zwischen Vermittlung und Unmittelbarkeit andererseits
gibt es nur noch »eigentiimliche Verschiebung[en]« und potenzielle »Um-
stimmungen«!3” auf einer uneindeutigen Skala.

Dieser transponierbare Tastsinn wird von Katz mit verschiedenen Zwi-
schenmedien konfrontiert. Neben Leukoplast wire das wundverschliefen-
de Kollodium oder der damals mit dem Slogan »klebt, leimt und kittet
alles« massenweise vertriebene Klebstoft Syndetikon zu nennen: »Ich brin-
ge an meinem Finger eine Portion Syndetikon an und betaste damit die
Papiere des Grundversuchs. Alle Unterschiede sind ausgetilgt, das glatteste
Papier 1aflt sich nicht einmal mehr von dem rauhesten, dem Tuchpapier,
unterscheiden.«!38 Das vorhersehbare Ergebnis dieser Untersuchungen be-
steht darin, dass unterschiedliche Tastmedien den Tastsinn unterschied-
lich beeinflussen. Aber die Wahl der Untersuchungsstoffe Leukoplast,
Kollodium und Syndetikon sagt einiges tber den Kontext der Versuche
Katz’ aus. Nicht nur werden industriell produzierte Wundverbinde und
Klebstofte zu Untersuchungsobjekten erhoben, in deren grikophilen Be-
zeichnungen man nur noch vage das Echo der philosophischen Vorge-
schichte der Versuche vernehmen mag; vielmehr wird durch die Wahl
klebriger »Zwischenmedien« — statt festem Stab oder Stock, der dem Blin-
den der aufklirerischen Tastdiskurse zum Ferntasten verhalf — auch die
Frage des Mediums ganz anders akzentuiert. Im Ununterscheidbarkeits-
feld von Natiirlichem und Kinstlichem, Festem und Flissigem machen
das am Finger klebende Leukoplast, das wundverschliefende Kollodium
und der Kleber Syndetikon — die problematischen Folgen eines Tastver-
suchs mit Flassigkleber am Finger kann man sich unschwer vorstellen'3?

137 Ebd., S.100f. Vgl. folgenden Versuch: »Man kann nun auch ein Tastorgan umstim-
men. Wenn man lingere Zeit einen Handschuh getragen hat und ihn dann entfernt,
so fithlt sich alles anders an, die Hand scheint reizbarer geworden zu sein. Man tber-
zeugt sich am besten hiervon dadurch, daff man die Eindriicke dieser Hand mit denen
der vorher nicht behandschuhten vergleicht.« (Ebd., S. 101)

138 Ebd., S.113. Vgl. zu Syndetikon: Juliane Vogel, »Anti-Greffologie: Schneiden und Kle-
ben in der Avantgarde«, in: Uwe Wirth (Hg.), Impfen, Pfropfen, Transplantieren, Berlin
2011, S. 159-172, hier: S. 167f.

139 Juliane Vogel weist darauf hin, dass sich die Werbung des Klebers Syndetikon gar nicht
auf mogliche Reparaturversuche konzentrierte, sondern unbeholfene Tierfiguren dem
Kleber buchstiblich >auf den Leim gingen< und festklebten: »Syndetikon wartete, bis
sich einer oder mehrere der tierischen Flaneure verfingen und veranschaulichte die
Qualitat des Klebstoffs an ihren vergeblichen Fluchtbewegungen. [...] Er stellte [...]
eine gleichgtiltige klebrige Unterlage zur Verfiigung, auf der schnelle und bewegliche
Objekte unversehens in Haft gerieten.« (Ebd., S. 168f.)

94

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte

— auf einen doppelten Sachverhalt aufmerksam. Einerseits verweisen die
klebrigen Substanzen auf eine Stofflichkeit, welche die Unterscheidung
zwischen Ding und Medium grundsatzlich unterlduft, solange diese wie
bei Husserl und Heider durch undurchdringliche Festigkeit einerseits
und absoluter Permeabilitit andererseits definiert waren. Klebrige Tast-
medien figen also Zwischentone in einen Diskurs ein, der sich durch
eine Normalisierungstendenz bei Wahrnehmungssituationen auszeichnet.
Katz ist dagegen ein Vorginger der theoretischen Aufwertung des >Nicht-
ganz-Festen« — des Cremigen, Teigigen oder eben Klebrigen —, welchem
Gaston Bachelard zu philosophischer Dignitit verholfen hat. Bachelard
interessierte sich fir diese Form der »Zwischen-Stofflichkeit« nicht zuletzt
deshalb, weil er diese »pdte premiére« paradigmatisch im eigenen Fleisch
verkorpert sah: »Il y a une maniere de serrer le poing pour que notre
propre chair se révele comme cette pate premiere, cette pate parfaite qui a
la fois résiste et cede.«!40 Ausgerechnet das Bedriicken der eigenen Hand
bildet also die erkenntnistheoretische Grundlage dieser taktilen Erfahrung
des Zwischenstofflichen, die umgekehrt auch Katz’ Tastversuche in neuem
Licht erscheinen lasst. Was dieser in der uneindeutigen Erfahrung des
Nicht-ganz-Festen erkundet, ist nichts anderes als diejenige Materialitit,
die jedem Tastakt zugrunde liegt: die des eigenen Fleisches.

Das zeigt sich darin — und das wire die zweite Folgerung —, dass Katz
an Leukoplast und Syndetikon das Phanomen der Klebrigkeit als einen
produktiven Faktor des Tastakts untersucht. Er kommt darauf etwa zu spre-
chen, wenn er den Beitrag des SchweifSes beim Arbeitsprozess beschreibt:
»Die SchweifSfeuchtigkeit macht die Bindung zwischen Tastorgan und

140 Gaston Bachelard, La terre et les réveries de la volonté, Paris 1948, S. 79. Bachelard spricht
in diesem Zusammenhang von einem »cogito pitisseur«. Als Protoszene solchen Hand-
gebrauchs referiert er auf eine Szene aus Moby Dick, in der Ishmael verfestigtes Walrat
durch Zerdriicken wieder verflissigt und dabei nicht mehr zwischen dem zu zerdri-
ckenden Walrat und den eigenen und fremden Héinden zu unterscheiden weif3.
Diese »témoignage d’une main heureuse« (ebd., S.81) liest sich bei Melville
so: »Squeeze! squeeze! squeeze! all the morning long; I squeezed that sperm till I my-
self almost melted into it; I squeezed that sperm till a strange sort of insanity came
over me; and I found myself unwittingly squeezing my co-laborers’ hands in it, mistak-
ing their hands for the gentle globules. Such an abounding, affectionate, friendly, lov-
ing feeling did this avocation beget; that at last I was continually squeezing their
hands, and looking up into their eyes sentimentally; as much as to say, — Oh! my dear
fellow beings, why should we longer cherish any social acerbities, or know the slight-
est ill-humor or envy! Come; let us squeeze hands all round; nay, let us all squeeze our-
selves into each other; let us squeeze ourselves universally into the very milk and
sperm of kindness.« (Herman Melville, Moby-Dick, London 2012, S. 485.)

95

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Tastfliche inniger, starkes Transpirieren kann sie bis zur Haftreibung trei-
ben, die dem Hantieren mit schweren Werkzeugen vorteilhaft ist.<!4! Und
wo es an Griffigkeit fehlt, kommt der eigene Speichel ins Spiel: »Wo bei
schwieligen Hianden die SchweifSsekretion nicht ihre volle Wirkung ent-
falten kann, hilft ihr der mit Spaten oder Axt hantierende Arbeiter in der
bekannten nicht ganz appetitlichen Weise nach.«!42 Wihrend »Zwischen-
medien wie Collodium und Leukoplast verhindern [...], daf§ die Schweifs-
feuchtigkeit beim Tasten sich Geltung verschafft«,'43 kann die Klebrigkeit
des Tastmediums Spucke also durchaus von Nutzen sein. Die schwielige
Hand des Arbeiters ruft eine frithere Feststellung Katz’ zum >Tasten auf
Distanz< in Erinnerung, in der er bemerkt, dass es vom Tasten mit Leuko-
plast »nur einen kleinen weiteren Schritt in dieser Richtung [bedeutet],
anzunehmen, daf§ die Urteilsgrundlagen beim Tasten mit blofem Finger
nicht andere sind«, insofern »die starke hornartige Schicht der Epidermis
an den Endgliedern der Finger«!#* ebenso nivellierend wirken kann wie
das Leukoplast. Wenn aber der tastende Finger bereits sein eigenes Zwi-
schenmedium bereitstellt, ist die Unterscheidung zwischen Ferntasten mit
Tastmedien und unmittelbarem, >normalem« Tasten endgultig hinfallig
geworden. Die kiinstliche Anfiigung von Tastmedien erarbeitet blof die
inhdrente Medialitit des Tastens selbst.

Unmittelbarkeit erscheint nun nicht mehr als natiirliche Vorbedingung
oder als notwendiger Kompetenzbereich des Tastsinns, sondern als ideali-
sierter Fluchtpunkt einer immer schon vermittelten Sinnlichkeit. Experi-
mente mit Staben, Pflastern und Flussigklebern erproben bei Katz die
Moglichkeit eines produktiven Ferntastens, wie es fiir den Gebrauch tech-
nischer Apparaturen und fiir die Konstruktion prothetischer Hinde zum
Funktionsfaktor wird. Das ist insofern von Relevanz fiir Husserls Tastver-
such, als dass in diesem Kontext die solipsistische Rahmung und der
Versuch, einen idealisierten und normalisierten Tastraum zu etablieren,
neu lesbar wird. Die in Husserls Entwurf nachweisbaren >offenen Stellen«
— die Materialitdt des Leibs, die sich seinem Empfindungsfeld nicht ganz-
lich einftgt, und die Diskussion der medialen Bedingung von >normaler<
Wahrnehmung - sind Hinweise darauf, dass auch die Konstruktion ideali-

141 David Katz, Der Aufbau der Tastwelt, S. 177f.
142 Ebd., S.178.
143 Ebd., S.177.
144 Ebd., S.112.

96

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Der phinomenologische Mensch

sierter Tastbedingungen in der Doppelempfindung Formen des Umgangs
mit der inhdrenten >Technizitat« des Tastens darstellen.

2.4 Der phanomenologische Mensch
a) Handgebrauch und Anthropologieverbot

Husserls Doppelempfindung partizipiert, trotz oder wegen ihres solip-
sistischen Vorgehens, an einem Wahrnehmungsparadigma, laut dem
der Tastsinn, statt als Garant unmittelbarer Selbst- und Weltempfin-
dung, fortan unter den Aspekten taktiler Vermittlung und heteroaftekti-
ven Empfindens diskutiert wird. Des phinomenologischen Pochens auf
Selbststindigkeit ungeachtet, bietet sich die Doppelempfindung damit
dem Projekt einer >historischen Aisthetik< an, das dem Verdacht Benja-
mins nachgeht, dass »die Art und Weise, in der die menschliche Sinnes-
wahrnehmung sich organisiert [...] nicht nur natirlich, sondern auch
geschichtlich bedingt [ist]«.!% Dass eine entsprechende Lektiire voraus-
setzt, dass die Phainomenologie nur in begrenztem Mafle selbst fir ihre
Interessen und Fragestellungen aufkommen kann, legt auch nahe, ein
letztes Mal die topische Rolle der Hand zu befragen. Es wurde gezeigt, wie
sehr die Hinde der Doppelempfindung im Dienst der von Husserl voraus-
gesetzten Ideale unmittelbarer Prasenz und »originarer« Wahrnehmungen
stehen. Sie sind Tastsubjekte par excellence und garantieren die »unmittel-
bare Berihrung« (Hua IV, 60) als aisthetisches Ideal des Tastversuchs;
sie sind Organe des bewussten und aktiven Handelns und zeichnen sich
durch einen kinasthetischen Gehorsam aus, der sie in direkte Bezichung
zum >Willen«< des Ich setzt; zuletzt bleiben sie dabei aber in spezifischer
Weise beobachtbar und damit praferiertes Untersuchungsobjekt des Tast-
versuchs. Was Derrida den »phdnomenologischen Adelstitel«!4¢ der Hand
nennt, erhilt sie durch diese doppelte Fahigkeit zur Selbstbeobachtung
und Selbstbetastung, der auch ihrem >schismatischen Status< zwischen
Empfindungsschicht und koérperlichem Ding entspricht.

Daran kniipft sich eine wichtige Anschlussfrage. Denn wenn es stimmt,
dass die menschliche Hand mit einem methodischen und aisthetischen

145 Walter Benjamin, »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keitc, S. 478.
146 Jacques Derrida, Beriibren. Jean-Luc Nancy, S.213.

97

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Ideal der Phinomenologie zusammenfillt, so kann man die Fragerichtung
auch umkehren und die Phinomenologie auf ihre leiblichen oder hindi-
schen Voraussetzungen befragen. Wenn, wie Hans Blumenberg schreibrt,
»[glerade und eben das, was in seinem Anwesenheitsgrad nicht gesteigert
werden kann, [...] die Qualitit der Leibhaftigkeit«!47 hat, dann legt das
nahe, dass die Phinomenologie die Prisenz ihrer Phinomene stets in
Begriffen von /leiblicher Nahe und im Sinne des >Handgreiflichen< denkt.
Tatsachlich durchzieht eine entsprechende Metaphernschicht in systema-
tischer Form die Texte Husserls. Besonders markant heiflt es in der Be-
schreibung der natiirlichen Einstellung, korperliche Dinge seien »[d]urch
Sehen, Tasten, Horen usw. [...] im wortlichen oder bildlichen Sinne >vor-
handen« (Hua I1I/1, 48, Hervorhebung A.H.). Explizit wird hier die Hand
— wortlich und bildlich, als Organ und als Metapher — zur Biirgin einer ori-
giniren Anschauung, deren angemahnte >Leibhaftigkeit< (vgl. Hua III/1,
51) iberhaupt nur noch in Begriffen und Metaphern hiandischen Erlebens
gefasst werden kann. Auch Hinde im uneigentlichen Sprachgebrauch
sind in der Phinomenologie keine explizierende Ausschmiickung, keine
rhetorische und keine didaktische Hilfestellung, sondern grundlegend fiir
das, was iberhaupt phinomenologisch zu denken ist. Mit Hans Blumen-
berg ausgedrucke, leistet die Hand, auch und gerade als Metapher, statt
»vorlaufig und logisch tberholbar« zu sein, »jenes Mehr an Aussageleis-
tung, das einen Blick auf die »Substruktur« phinomenologischen Den-
kens allererst erlaubt.'48

Damit regt sich ein doppelter Verdacht: zum einen, dass die Theo-
riefigur >Leib< in grundlegender Weise das methodische Vorgehen und
die theoretische Selbstbestimmung der Husserl’schen Phianomenologie
bestimmt; zum anderen, dass im Beharren auf der Hand ebenjener Leib
stets als spezifisch menschlicher vorgestellt bleibt. Insbesondere letzteres
wire eine schwerwiegende Implikation, folgt doch daraus, dass die Phano-
menologie auf grundsatzlicher Ebene einer Anthropomorphisierung ihrer
Gegenstinde nicht entkommt. Geht man dem Verhiltnis von Phinome-
nologie und Anthropologie in Husserls Tastversuch nach, dann kommen

147 Hans Blumenberg, Beschretbung des Menschen, hg. von Manfred Sommer, Frankfurt
a.M. 2006, S. 678. Blumenberg gibt dort in der Fulfinote 8 noch weitere Beispiele aus
Husserls Vorlesungen zur Ersten Philosophie (Hua VII und Hua VIII). Vgl. auch Hus-
serl: »Ist sie es aber [gemeint ist echte Wahrnehmung, A.H.], dann ist das wahrge-
nommene Ding wirklich und in der Wahrnehmung wirklich selbst, und zwar
leibhaftig gegeben.« (Hua I1I/1, 81)

148 Hans Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt a.M. 1998, S.7, 9, 13.

98

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Der phinomenologische Mensch

verschiedene Figurationen des Menschen und distinkte anthropologische
Konfliktlinien ins Spiel. Erstens wird Husserl die Anthropologie sowohl
als Gefahrenpotenzial aus dem Inneren der eigenen Theoriebildung iden-
tifizieren und explizite Konkurrenzprojekte zu seiner Phinomenologie
als >bloffe« Anthropologien verwerfen. Anthropologiekritik ist »eines der
inauguralen Motive von Husserls transzendentaler Phinomenologie«.!4
Zweitens zeigen sich dennoch immer wieder >Restbestinde« oder >Riickfal-
le< in anthropologische Register. Hier kommt die Hand ins Spiel, deren
»anthropologische Last« die Husserl’sche Charakterisierung des Leibes als
»Willensorgan« eines souveranen Subjekts motiviert und die damit die
Figur des Menschen als unausgesprochenes telos der tastenden Leibkonsti-
tution ersichtlich werden lasst. Zuletzt eroftnet sich in den affektiven Emp-
findungen des Bertihrtwerdens aber ein Raum intensiver Empfindungen,
der auch von einer anthropologischen Theorie nicht mehr einzufangen
ist. Was in der Selbstberihrung der Doppelempfindung geschicht, ist
nichts spezifisch Menschliches, sondern zeichnet im Affektionspotenzial
zweier sich berihrender Hande geradezu das Ubertreffen jedes anthropo-
logischen Rahmens nach. In der Betrachtung der Hand mag sich der
Mensch als anthropos im emphatischen Sinne noch erkennen; in der
Selbstbertthrung wird er auf eine Vitalitit verwiesen, die weniger der
Logik der Menschenformung als den intensiven Bahnen des Tierwerdens
folgt.!10 Zugespitzt konnte man beziiglich dieser drei Problemstellungen
von einer >lateralens, einer >latenten< Anthropologie und schlieflich von
der Uberschreitung jeglicher Anthropologie sprechen, in der die Figur des
Menschen sowohl aufgerufen und zurtickgezogen wird, anthropologische
Zuginge gleichermaflen kritisiert und dennoch still vorausgesetzt bleiben.

Dass die Anthropologie keine tragende Rolle im phinomenologischen
Theoriegebiude spielen darf, wire also das Erste. Fiir Husserl spricht zwar
nichts dagegen, die Anthropologie als Subdisziplin der Phinomenologie
zu bearbeiten — unter der Bedingung, dass die transzendentale Phainome-
nologie als >Erste Philosophie« die erkenntnistheoretischen Grundlagen
dazu gelegt hat. Umgekehrt kann unter den Bedingungen der Epoché von
einem >Menschen< aber keine Rede mehr sein. Husserl gibt freimdtig zu,
Phinomenologen mogen »ruhig fortfahren zu sprechen, wie wir als na-

149 Jacques Derrida, »Fines hominis«, in: Randginge der Philosophie, Wien 1988, S.119-
141, hier: S. 126.

150 Zum Tierwerden, vgl. Gilles Deleuze und Félix Guattari, Kapitalismus und Schizophre-
nie Il. Tausend Plateaus, Berlin 1992, S. 317-422.

99

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

tirliche Menschen zu sprechen haben; denn als Phinomenologen sollen
wir nicht aufhoren, natirliche Menschen zu sein« (Hua III/1, 137). Wird
aber die phianomenologische Reduktion angewandt, so gilt die Pflicht
zur Selbstausschaltung: »Aber als Stiick der Methode [...] geben wir uns
die Norm phanomenologischer Reduktion, die sich auf unser empirisches
Dasein mitbezieht, und die es uns verwehrt, einen Satz einzutragen, der
explizite oder implizite derartige natiirliche Setzungen enthilt.« (Hua
111/1, 137) Spater in der Krisis heift es explizit: »[IIn der Epoché [...] zeigt
sich eo 7pso nichts Menschliches.« (Hua VI, 187)

Dieser Axiomatik der Husserl’schen Philosophie stehen von Beginn an
philosophische Projekte gegentber, die sich ihrer phinomenologischen
Fundierung nicht fiigen wollen — vor allem die Denkschule der >Philo-
sophischen Anthropologie’! oder Heideggers fundamentalontologische
Umwendung der Phinomenologie, welche Husserl stets als Ruckfall in
die Anthropologie verstand. Gerade der Abfall der vermeintlichen Schiler
Scheler und Heidegger ist also besonders pikant. Wenn Heidegger in Sezn
und Zeit — immerhin Husser]l gewidmet — die transzendentale Frage durch
die fundamentalontologische ersetzt, spricht er dennoch explizit von einer
»phinomenologischen Methodex, die er aber in Auseinandersetzung mit
den Logischen Untersuchungen entwickelt; die zehn Jahre vor Sein und Zeit
publizierten Ideen I lasst er auffer Acht.'>? Noch schwerwiegender scheint
eine Passage in Max Schelers Die Stellung des Menschen im Kosmos, die
eine Integration der phinomenologischen Methode in Schelers anthropo-
logische Theorie vornimmt:

151 Vgl. zur Geschichte der >Philosophischen Anthropologie« mit groffem >P« Joachim
Fischer, Philosophische Anthropologie: Eine Denkrichtung des 20. Jahrbunderts, Freiburg
und Miinchen 2008.

152 Dazu entwickelt Heidegger einen Begriff von >Phinomenologie< und >Phinomenali-
tit, mit deren etymologischen Herleitungen er zum Gegenteil dessen vorstoft, was
Husserl darunter versteht, vgl. Martin Heidegger, Sein und Zeit, S. 27-39, beispielhaft
hier: S.35: »Was ist es, was in einem ausgezeichneten Sinne >Phinomen« genannt wer-
den muf$? Was ist seinem Wesen nach notwendig Thema einer ausdriicklichen Aufwei-
sung? Offenbar solches, was sich zundchst und zumeist gerade nicht zeigt, was
gegeniiber dem, was sich zunachst und zumeist zeigt, verborgen ist, aber zugleich et-
was ist, was wesenhaft zu dem, was sich zunichst und zumeist zeigt, gehort, so zwar,
daf es seinen Sinn und Grund ausmacht.« Husserl notiert am Rande seines Exemplars
von Sezn und Zeit: »Notabene. Umgedeutet meine Auffassung«, Roland Breeur, »Rand-
bemerkungen Husserls zu Heideggers >Sein und Zeit< und >Kant und das Problem der
Metaphysike, in: Husserl Studies 11(1-2) (1994), S. 3-63, hier: S. 17.

100

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Der phinomenologische Mensch

Mensch sein heifSt: dieser Art Wirklichkeit ein kraftiges »Nein« entgegenschleu-
dern. Das hat Buddha gewufSt, wenn er sagt, »herrlich sei es, jedes Ding zu
schauen, furchtbar es zu sein«, und eine Technik der Entwirklichung der Welt
und des Selbst entwickelte. Das hat Platon gewufSt, wenn er die Ideenschau an
eine Abwendung der Seele von dem sinnlichen Gehalt der Dinge knipft und
an eine Einkehr der Seele in sich selbst, um hier die »Urspriinge« der Dinge
zu finden. Und nichts anderes meint auch Edmund Husserl, wenn er die Ideener-
kenntnis an eine »phdnomenologische Reduktion«, d.h. eine »Durchstreichung«
oder eine »Einklammerung« des zufélligen Daseinskoeffizienten der Weltdinge
knipft, um ihre »essentia« zu gewinnen. Freilich kann ich der Theorie dieser
Reduktion bei Husserl im einzelnen nicht zustimmen, wohl aber zugeben, daf$
in ihr der Akt gemeint ist, der den menschlichen Geist recht eigentlich definiert.'S?

Die transzendentale Reduktion zum bloffen Beispiel eines allgemein
menschlichen Weltverhiltnisses umzudeuten, ist — unabhangig davon, ob
man ihr >im Einzelnen< zustimmt oder nicht — ein Frontalangriff auf das,
was Husser]l mit ihr bezwecken will. Zu behaupten, »nichts anderes meint
auch Edmund Husserls, ist, wie Scheler sehr genau weif, mindestens
tendenzios. Statt die Reduktion von ihrem transzendentalen Zweck her
zu verstehen, degradiert sie Scheler zum Epiphinomen der menschlichen
Berufung zur »Weltoffenheit«,'5* die sich als Fahigkeit zur »Aufthebung
des Wirklichkeitscharakters der Dinge«!SS in verschiedensten Kontexten —
von Platon tiber Buddha bis zur Phinomenologie — auffinden lasst.

Husserl wird in einem Vortrag aus dem Jahr 1931 mit dem Titel
Phéinomenologie und Anthropologie (Hua XXVII, 164-181) Stellung gegen
die sogenannten »Modephilosophien«'5¢ Schelers und speziell Heideggers
beziehen:

Eine vollige Umkehrung der prinzipiellen Stellungnahme wird also vollzogen.
Wihrend die urspringliche Phinomenologie, als transzendentale ausgereift,
jeder wie immer gearteten Wissenschaft vom Menschen die Beteiligung an
der Fundamentierung der Philosophie versagt und alle darauf beziglichen
Versuche als Anthropologismus oder Psychologismus bekampft, soll jetzt das
strikte Gegenteil gelten: die phinomenologische Philosophie soll vollig neu
vom menschlichen Dasein her aufgebaut werden. (Hua XXVII, 164)

153 Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, in: Gesammelte Werke, Bd. 9: Spite
Schriflen, hg. von Manfred S. Frings, Bonn 1995, S. 7-71, S. 42, Hervorhebung A.H.

154 Ebd., S.33.

155 Ebd., S.42.

156 So steht es noch in der Erstausgabe, Edmund Husserl, »Philosophie und Anthropolo-
gie«, in: Philosophy and Phenomenological Research, 2(1) (1941), S. 1-14, hier: S. 4. In der
Husserliana steht stattdessen: »moderne Philosophien« (Hua XXVII, 168).

101

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

Bemerkenswert an Husserls Vortrag ist vor allem, wie sehr von Phinome-
nologie und wie wenig von Anthropologie die Rede ist, bzw. wie schnell
verworfen wird, was er als kaum der Erwidhnung wert erachtet. Es mag
zwar naheliegen zu sagen, »ich, dieser Mensch, bin es doch, der die ganze
Methodik der transzendentalen Umstellung tibt«; dies sei aber nichts als
ein Ruckfall »in die naiv-natiirliche Einstellung« (Hua XXVII, 172f.):
»[Slich als Menschen nehmen, das ist schon die Weltgeltung voraussetzen.
Durch die Epoché wird aber ersichtlich, daf es das Ego ist, in dessen Le-
ben die Apperzeption Mensch innerhalb der universalen Apperzeption
Welt Seinssinn erhalt.« (Hua XXVII, 173) Jede Anthropologie baut auf
bloen »Situationswahrheiten« (Hua XXVII, 164) auf, die mit der phino-
menologischen Reduktion hinfillig werden. Eine weitere Auseinander-
setzung mit Scheler’schen oder Heidegger’schen Theorien findet nicht
statt; die argumentative Strategie bleibt eine der »Verachtung und Ver-
schweigung«.!57 Was philosophische Anthropologie leistet, ist schlichtweg
egal, solange der Anspruch der phinomenologischen Reduktion nicht
nachvollzogen wurde: »Ist der Sinn der Reduktion verfehlt, die das einzige
Eingangstor in das neue Reich ist, so ist alles verfehlt.« (Hua XXVII, 172)

b) Handischer Riickfall: Die anthropologische Schlagseite der Doppelempfindung

Anthropologie — ob als explizites Konkurrenzprojekt entworfen oder
nicht — ist fur Husserl also in erster Linie Vorurteil, Naivitit und unre-
flektierte Voraussetzung. Dies zu vermeiden, ist fiir den Philosophen eine
Frage philosophischer Ernsthaftigkeit: »Kein Vorurteil, sei es auch das Al-
lerselbstverstindlichste, darf ich unbefragt, unbegrindet passieren lassen.«
(Hua XXVII, 169) Das gilt insbesondere fiir das eigene Menschsein. Dass
Husserl die Gefahr im Anthropologie-Vortrag aber so deutlich zur Kenntnis
nimmt, deutet schon auf das Problem einer latenten Anthropologie, die,
anstelle von expliziten Konkurrenzprojekten, eine anthropologische Ten-
denz aus dem Inneren der Phinomenologie bezeichnet. Den Begriff der
»latenten Anthropologie« hat der Psychologe Hans Kunz zur Kritik an
der Psychoanalyse geprigt, um die Tatsache zu bezeichnen, dass sich bei
Freud »die apriorisch-anthropologischen und empirischen Elemente nicht
scharf voneinander differenzieren [lassen]« und damit das Erkenntnisziel

157 Hans Blumenberg, Die Beschretbung des Menschen, S. 23.

102

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Der phinomenologische Mensch

immer schon von einem anthropologischen Subtext vorbereitet ist.!*® Fir
den Versuchsaufbau der Doppelempfindung ist das von unmittelbarer
Relevanz, wenn etwa Derrida auf den »teleologische[n] Wert« der Hand
hinweist, die als »beste[s] Beispiel fur das auftritt, was das menschliche
Sein auf dem Gipfel einer ontologischen Hierarchie charakterisiert«.!s
Nie setzt Husserl in der Doppelempfindung »die Zugehorigkeit oder
die menschliche Bestimmung des Ich (ego) [...] aufer Kraft«.!®0 Stattdes-
sen markiert die Wahl der Hand als >naheliegendstes< Untersuchungsob-
jekt die »streng anthropologischen Grenzen dieser Phinomenologie«.1¢!
Entsprechend schlussfolgert Husserl aus dem Konstitutionsversuch eine
Charakterisierung des leiblichen Subjekts, die recht traditionelle anthro-
pologische Bestimmungen wiederholt: der Leib als »Willensorgan«, als
»unmittelbar spontan (frei<) beweglich«, von einem »freie[n] Ich und
seine[m] Willen« (Hua IV, 151f.) gesteuert. Der Leib taucht, so Derrida,
»inmitten dieser axiomatischen Kette auf: Wille, Freibeit, Spontaneitit eines
ego, das sich unmittelbar durch seine eigene Bewegung als Leib [...] selbst
affiziert«.162

Dazu sieht sich Husserl mehrfach gezwungen, trotz der Ausschaltung
solcher natirlicher Setzungen, die anthropologische Differenz zu thema-
tisieren. Beispielhaft passiert das im Abschnitt zur Leibkonstitution im
Begriff der sogenannten »animalischen Natur« (Hua IV, 90). Auch wenn
Husserl das >Animalische« stets als das >Seelische« verstanden wissen will,

158 Hans Kunz, »Zur wissenschaftstheoretischen Problematik der Psychoanalyse«, in: Stu-
dium Generale 3(6) (1950), S.308-316, hier: S.316. Vgl. auch folgende lingere Be-
schreibung: »Die latente Anthropologie bestimmt einerseits die Interpretation der
einzelnen Fakten, indem sie den Entwurf eines antizipierten vorlaufigen Ganzen von
Zusammenhingen bereithilt, in die jene eingeordnet und in eins gedeutet werden; an-
dererseits das Ziel der Interpretation der empirischen Tatbestande, dessen Erreichung
das Erkenntnisbedtrfnis stillt und zum Verschwinden bringt.« (Ebd.) In anderer Form
findet sich diese Begrifflichkeit in den medienhistorischen Schriften Stefan Riegers,
dort allerdings als positive Bestimmung. Bei Rieger »ermdglicht oder erzwingt« der
nichtprogrammatische Status einer /atenten Anthropologie Aussagen, »die in dieser
Unverstelltheit kaum eine Chance haben, als anthropologisches Programm formuliert
und faBbar zu werden« (Stefan Rieger, »Mediale Schnittstellen. Ausdruckshand und
Arbeitshand«, in: Annette Keck und Nicolas Pethes (Hg.), Mediale Anatomien. Men-
schenbilder als Medienprojektionen, Bielefeld 2001, S.235-250, hier: S. 236). Riegers Be-
stimmung der latenten Anthropologie in der empirischen Forschung der
Zwischenkriegszeit wird im Folgenden noch eine groere Rolle spielen (Kap. 5.3).

159 Jacques Derrida, Beriibren. Jean-Luc Nancy, S. 207, Kursivierungen entfernt.

160 Ebd., S.213

161 Ebd.

162 Ebd., S.208.

103

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

bringt der erste Satz der Einleitung bereits das Problem zur Sprache: »Ge-
hen wir nun zur Erforschung des Wesens der Seele tiber, der Menschen-
oder Tierseele.« (Hua IV, 90) Ahnlich heift es an einem spiteren Punkt:
»Wir werden sagen Menschen (aber natiirlich alle Tiere mitbefassend).«
(Hua IV, 239) Wie um sich zu versichern, dass hier nicht blof§ anthropolo-
gische Feststellungen getitigt werden, inkludiert Husserl Tiere — »Es gibt
ja auch tierische Ichsubjekte« (Hua III/1, 73) —, nur um damit eine Unter-
scheidung vorauszusetzen, die phanomenologisch noch gar nicht evident
ist: Begriff und Vorstellung eines Menschen oder eines Tieres sind hier
verfriht. Auch im Paragrafen zur Leibkonstitution in der Selbstbetastung
kindigt Husserl an, das »Thema der folgenden Betrachtungen« sei »die
Konstitution der Naturrealitat Mensch (bzw. animalisches Wesen)« (Hua
IV, 143), obwohl er im Fortgang der Untersuchung klarstellen wird, dass
dieses leibliche Subjekt »noch nicht reale Einheit >Mensch¢, noch nicht
Naturobjekt ist« (Hua IV, 170f.). Diese Referenz auf den Menschen setzt
eine doppelte Vorentscheidung voraus, der sowohl eine eigene Teleologie
— der Mensch als bestes Beispiel — wie eine definitorische Grenzziehung —
der Mensch als vom Tier unterschiedenes Wesen — implizit ist, die nicht
begriindet ist und doch axiomatische Kraft entfaltet. Die Geste der Inklusi-
on und Husserls Insistenz, alle animalischen Lebensformen seien gemeint,
zieht diese Grenze sogar graphemisch in der Form von Einklammerungen
mit: »(aber natirlich alle Tiere mitbefassend)« und »(bzw. animalisches
Wesen)«.163

In Husserls nachgelassenen Schriften finden sich mehrere Versuche, die
Mensch-Tier-Unterscheidung auf eine phinomenologische Basis zu stel-
len,'64 woran auch die Husserl-Forschung angeschlossen hat.'65 Ahnlich
den Heidegger’schen Unterscheidungen zwischen weltlosem Stein, weltar-
mem Tier und weltoffenem Menschen (auf die noch einzugehen ist, vgl.

163 Darauf hat auch Derrida hingewiesen: vgl. ebd., S. 217.

164 Malgeblich dafiir ist der § 55 der Cartesianischen Meditationen (vgl. Hua I, 154) sowie
kleinere Texte in den Husserliana Banden XV (Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit
III) und XXVII (Aufsdtze und Vortrige 1922-1931). Vgl. etwa: »Welt und Wir. Menschli-
che und tierische Umwelt« (Hua XV, 175-187); »Teleologie« (Hua XV, 403-407); »Der
Mensch als Subjekt von Giitern und Werken, Subjekt einer Kultur« (Hua XXVII, 97—
100).

165 Vgl. dazu etwa ecine jingere Ausgabe der Studia Phenomenologica mit dem Titel
»Phenomenology of Animality« Cristian Ciocan und Madalina Diaconu (Hg.), Studia
Phenomenologica (17) 2017; sowie Christian Ferencz-Flatz, »Humanizing the Animal,
Animalizing the Human: Husserl on Pets«, in: Human Studies 40(2) (2017), S. 217-232,
und die im Folgenden zitierten Quellen.

104

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Der phinomenologische Mensch

Kap. 4.1),1 versucht Husserl die anthropologische Differenz im Sinne
einer Stufenfolge des Animalischen zu begriinden.!¢” Fir die Frage nach
der latenten Anthropologie sind weniger die spezifischen Einsichten Hus-
serls'®® oder die Anbindung zu heutigen Diskussionen der Animal Stu-
dies'® von Interesse, als die Vermutung, dass sich hier ein bestimmtes
anthropologisches Problembewusstsein artikuliert, fiir das die Figur des
Tiers zur Aushandlungsfigur vermeintlicher Normalitit wird.'”® Ein An-
satzpunkt dafiir ist die erstaunliche Reflexion aus dem § 55 der Cartesiani-
schen Meditationen tber die intersubjektive Konstitution der Natur:

Zu der Problematik der Anomalititen gehort auch das Problem der Tierheit
und ihrer Stufenfolgen hoberer und niederer Tiere. In Bezug auf das Tier ist der
Mensch, konstitutiv gesprochen, der Normalfall, wie ich selbst konstitutiv die
Urnorm bin fiir alle Menschen; Tiere sind wesensmifig konstituiert fiir mich
als anomale Abwandlungen meiner Menschlichkeit, moge sich dann auch bei
ihnen wieder Normalitit und Anomalitat scheiden. (Hua I, 154)

»Anomalitit« und »Normalfall« sind hier zwar keine wertenden Begriffe,
sondern beziehen sich immer nur relational auf eine spezifische »primor-
diale Sphare«, die sich in diesem Fall stufenweise als eine menschliche
konstituiert. Umgekehrt wiren Menschen eine Anomalitit innerhalb
der Konstitutionsleistungen des Tieres.!”! Diese Perspektivierung des Ver-
haltnisses von Anomalitit und Animalitat hat ihre Giltigkeit innerhalb
einer phinomenologischen Theorie der Intersubjektivitit — und sie mag

166 Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit
(=Gesamtausgabe, Bd. 29/30), hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt
a.M. 1983, S.311-344.

167 Im Gegensatz zu Heidegger zieht Husserl dabei keine so scharfe Grenze — vor allem,
weil sich Husserl an den intersubjektiven Beztigen und der Maglichkeit der Einfiih-
lung in tierische Lebewesen interessiert zeigt. Vgl. hierzu: Carmine di Marti-
no, »Husserl and the Question of Animality«, in: Research in Phenomenology 44 (2014),
S. 50-75, hier: S. 73.

168 Diese Einsichten wirken nur selten originell, sondern wiederholen oft bereits etablier-
te Theoreme: beispielsweise die These, Tiere handelten »im uneigentlichen Sinn« (Hua
XXVIL, 99) oder Tiere »haben doch keine Sprache« (Hua XV, 184). Fir eine solche Lek-
tire vgl. Christian Lotz, »Psyche or Person? Husser]’s Phenomenology of Animalsc, in:
Dirk Fonfara und Dieter Lohmar (Hg.), Interdisziplindre Perspektiven der Phidnomenolo-
gte, Dordrecht 2006, S. 190-202, hier: S. 191.

169 Vgl. Carmine di Martino, »Husserl and the Question of Animality, S. SOf.

170 Vgl. dazu: Cristian Ciocan, »Husserl’s Phenomenology of Animality and the Paradoxes
of Normality«, in: Human Studies 40(2) (2017), S. 175-190.

171 Vgl. ebd., S. 186: »This also implies that there is no absolute normality: there are only
specific normalities, and any of these specific normalities constitutes specific abnormal-
ities.«

105

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

durchaus auch in der Lage sein, sowohl die Konstitution einer objekti-
ven Natur durch die Uberschreitung der primordialen Sphire wie auch
entsprechende speziesiibergreifende Intersubjektivititsphinomene zu be-
schreiben. Die Beschreibung solcher »Urnormenc ist also nicht wertend,
aber — wie der Begriff selbst sagt — durch und durch normativ. Nicht
zuletzt dadurch, dass die Stufenfolge hoherer und niederer Tiere in einem
Entsprechungsverhaltnis zur Moglichkeit des philosophischen Projekts
der Phanomenologie steht. Wenn Husserl aus der Sphare einer mensch-
lichen Eigenheit ein transzendentales Feld eroffnet, in dem menschliche
Hinde operieren und physische Korper zu >Willensleibern< werden, dann
impliziert das eine privilegierte Perspektive zur >anomal« konstituierten
Welt eines so bezeichneten »hoheren oder niederen Tieres«.!”? Kénnen
zwei Hunde (mit Pfoten statt Hinden) intersubjektiv eine objektive Welt
konstituieren?'”3

In der Mensch-Tier-Grenze in Husserls Texten replizieren sich damit
zentrale Unterscheidungen (natiirlich vs. transzendental, normal vs. ano-
mal), die das phinomenologische Projekt motivieren. So regt sich zuletzt
der Verdacht, dass die Phinomenologie Mensch-Tier-Hierarchien nicht
nur still voraussetzt, sondern diese auf grundlegende Weise organisiert.
Begreift man mit Agamben die anthropologische Differenz nicht entlang
von Gattungsgrenzen, sondern als Trennungslinie, die durch den Men-
schen selbst verlauft, dann kime in der Phinomenologie jene »anthropo-
phore« Animalitit«!7# in den Blick, die den Menschen aus dem Reich des
Tierischen buchstiblich heraushebt. Fiir Agamben kommt jeder >Ersten
Philosophie« die Aufgabe zu, »das Menschwerden des Lebewesens« zu
organisieren: »Die Metaphysik ist von Anfang an von dieser Strategie
gepragt: Sie setzt genau jenes méta ein, das die Uberwindung der ani-

172 Insofern kann es auch nicht die >Lehre« dieser Reflexionen Husserls sein, alle transzen-
dentalen Konzepte als in unserer menschlichen Welt griindend reflektieren zu kon-
nen. Carmine di Marino spricht etwa von »the continuous interrogation of our
concepts, the constantly renewed awareness of their taking root in an experience that
can only be ours: the experience of us human beings« (Carmine di Martino, »Husserl
and the Question of Animality«, S.52). Wenn Konzepte und Erfahrungen, die in der
transzendentalen Einstellung gewonnen werden, immer nur >unsere< menschlichen
sind, dann ist die Phinomenologie zur Anthropologie geschrumpft. Fiir Husserl stin-
de mit einer solche Aussage sein gesamtes Programm zur Disposition.

173 Vgl. Cristian Ciocan, »Husser]’s Phenomenology of Animality and the Paradoxes of
Normality«, S.188: »But this object, as subjectively perceived by the two canine sub-
jects, could it lead to the constitution of an objective world?«

174 Giorgio Agamben, Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frankfurt a.M. 2003, S. 21.

106

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Der phinomenologische Mensch

malischen physis in Richtung auf die menschliche Geschichte vollendet
und begleitet.«17> Aus dieser Perspektive weist der Begriff der >latenten An-
thropologie« darauf, dass eine »anthropologische Unruhe«< im Inneren der
Phinomenologie vorausgesetzt ist, wenn sie auch nie zu einer >phinome-
nologischen Anthropologie« tberfiihrt, die man etwa dem Projekt
Schelers gegentiberstellen konnte. Stattdessen ware der theoretische Ort
des Menschen innerhalb dieser >latenten Anthropologie« jener urspringli-
che Schnitt, mit dem das transzendentalphilosophische Projekt die Ani-
malitit  abstofft, um  damit umgekehrt eine  gespenstische
anthropologische Axiomatik das phinomenologische Denken fortan an-
treiben zu lassen.

c) Die Enden der Anthropologie

Einerseits sieht sich die Phinomenologie Husserls also mit philosophi-
schen Entwiirfen konfrontiert, die den bewusstseinszentrierten Zugang
der Phinomenologie ablehnen und spezifisch menschliche Existenzfor-
men zu ihrem Ausgangspunkt erkldren; andererseits lasst sich einer
anthropologischen >Schlagseite< im Inneren der Phinomenologie nach-
spuren, fiir die Husserls wiederholter Rackgriff auf die menschliche Hand
einsteht, die genauso einen vermeintlich >normalen< Wahrnehmungsmo-
dus zu definieren versucht wie sie dartber eine still vorausgesetzte an-
thropologische Axiomatik erkennen lasst. Als drittes und letztes soll die
Uberschreitung jeder Anthropologie angegangen werden, die auch die
Ruickkehr zur Doppelempfindung ermoglicht. An ihr lisst sich zeigen,
wie anthropologische Theorie auf grundlegender Ebene nicht fiir die af-
fektive Empfindungsstruktur der Selbstbetastung autkommen kann. So ist
zum einen das Erfihlen des Leibs, das Tasten und Betastetwerden sowie
das daraus resultierende Leib- und Selbstverhaltnis kein exklusiv menschli-
ches Charakteristikum: »[A]ll die Chancen fiir soviele Tiere ohne Hand,
sich auf tausenderlei Weise zu bertihren!«!7¢ Zum anderen — und schwer-
wiegender — wiegt die Beobachtung, dass das Feld der sinnlichen Empfin-
dungen systematisch die Moglichkeit anthropologischer Grenzziehungen
tberschreitet. Denn die Doppelempfindung zeichnet sich, trotz Husserls
Versuchen, die Selbstberiihrung als eine kontrollierte Tastszene zu entwer-

175 Ebd., S. 87.
176 Jacques Derrida, Beriihren. Jean-Luc Nancy, S. 218.

107

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

fen, durch heteroaffektive Elemente aus, die von der Fremderfahrung des
eigenen Leibs bis zur affektiven Potenzialitit des Berihrtwerdens reichen.
Derart als affektive wie intensive Empfindung verstanden, rickt die Dopp-
elempfindung in die Nahe dessen, was Gilles Deleuze und Félix Guattari
als >Werdensprozesse« bezeichnen. Damit ist aber ein theoretischer Blick
auf den Korper impliziert, der sich von substanziellen oder funktionalis-
tischen Ansitzen strikt unterscheidet. Der von Husserl in der Selbstbetas-
tung entworfene Leib gibt sich aus diesem Blickwinkel als Selbstverhaltnis
»in intensio«'’7 zu erkennen, der statt als zu kontrollierende egologische
Instanz als »das Thermometer eines Werdens«!78 aufgefasst werden kann
und damit die Rede von einem Menschen, egal ob zoologisch oder philo-
sophisch definiert, nicht mehr zulisst. In Husserls zitierter Bemerkung
tiber das Tier als »Anomalitit« im Raum normalmenschlicher Konstitu-
tion ist einiges davon angelegt. Denn eine hilfreiche Unterscheidung
Georges Canguilhems, die Husserl an dieser Stelle nicht berticksichtigt,
ware die zwischen dem Anormalen und dem Anomalen:'7? Wihrend das
Anormale seine Bedeutung nur in Bezug auf eine vorausgesetzte Norm
hat, ist der Begriff des Anomalen schon etymologisch damit unverwandt
(an-omalos ist der Gegenbegrift zu omalos, dem Glatten). Anomalitit meint
damit eine >Unebenheits, die sich gegeniber keiner Normalitit ausweist,
sondern Randphianomene unscharfer Mannigfaltigkeiten bezeichnet. Hus-
serls Begriff des Animalischen wire als eine solche >unebene« Mannigfal-
tigkeit zu beschreiben, die sich nicht mehr um ein Zentrum organisiert,
sondern sich, wie Husserl selbst schreibt, als Feld »anomale[r] Abwand-
lungen« (Hua 1, 154) prasentiert. So riickt auch der Leib, als ein affekti-
ves und intensives Empfindungsfeld verstanden, das phanomenologische
Subjekt in eine Ununterscheidbarkeitszone zwischen Mensch und Tier.
Die Selbstberithrung eroffnet damit ein Verhiltnis des tastenden Subjekts
zum eigenen Leib, das anthropologische Modelle ausgerechnet in dem
Moment tberschreitet, in dem die menschliche Hand ihre anthropologi-
sche Schlagseite entfaltet.

Dieses Verhaltnis von latenter Anthropologie (welche die Figur des
Menschen im Aufrufen der Hand immer mitevoziert) und autoaffektivem
Tastversuch (der jede Anthropologie in einem Werdensprozess tiberschrei-
tet) repliziert genau diejenige argumentative Bewegung, die Husserls

177 Gilles Deleuze und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. 334.
178 Gilles Deleuze und Félix Guattari, Was ist Philosophie?, Frankfurt a.M. 1996, S. 212.
179 Vgl. Georges Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, Berlin 2012, S. 132ff.

108

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Der phinomenologische Mensch

Tastversuch auf textueller Ebene vollzieht und die seine Theorie der
Leiblichkeit von da an immer wieder aufruft: das gleichzeitige Aufschei-
nen der Figur des Menschen in der Evokation hindischer Selbstreflexi-
on und das sofortige Uberschreiten dieser anthropologischen Figur in
der Affizierung. Der Ort des Menschen bleibt in diesem theoretischen
Gefiige von Leiblichkeit und Sinnlichkeit, von tastender Hand und reflek-
tierendem Blick uneindeutig. Er ist die Figur eines Verbots (die Phino-
menologie verweigert sich einer anthropologischen Ordnung), die Figur
einer poietischen Kraft (die Phinomenologie realisiert unwillkirlich eine
anthropologische Ordnung) und die Figur einer Uberschreitung (die
Phinomenologie tbertrifft jede anthropologische Ordnung). Dass diese
drei Modellierungen in der Doppelempfindung aufeinander verweisen,
ineinander Gberfiihren und gemeinsam zur Erscheinung kommen, ist das
besondere Auszeichnungsmerkmal von Husserls Tastversuch. Im Aufru-
fen einer uneindeutigen und beweglichen Figur des Menschen realisiert
die Phanomenologie damit die grundlegende Umtriebigkeit anthropolo-
gischer Wissensbestinde und erweist sich so als ein nach wie vor eher
unterschitzter Austragungsort anthropologischer Spannungen. Auch des-
halb steht Husserl am Beginn dieser Arbeit.

Zieht man die bisherigen Beobachtungen restimierend zusammen, zei-
gen sich in der Doppelempfindung vier Sachverhalte, die den von Hus-
serl entworfenen Nexus von tastender Hand und phidnomenologischer
Leibtheorie auszeichnen. Das betrifft erstens die theoretische Ausarbeitung
eines leiblichen Selbstverhaltnisses, das gerade nicht in sich selbst aufgeht
— speziell dann nicht, wenn es soll. Die Doppelempfindung entwirft eine
Form tastender Sinnlichkeit, deren erhoffte Unmittelbarkeit die unweiger-
liche Vermittlung korperlicher Selbst- und Weltverhaltnisse aufzeigt und
deren Fantasie absoluter Selbstprisenz von heteroaffektiven Elementen
durchzogen bleibt. Zweitens ist die Phinomenologie selbst paradigmati-
sches Feld, an dem die Konfliktlinien tastenden Erlebens zutage treten.
Insofern der transzendentalphilosophische Konservatismus der Phinome-
nologie stets mit der methodischen Pflicht zur Selbsthinterfragung einher-
geht, sieht sich das phinomenologische Projekt in prominenter Weise
mit seinen eigenen Aporien konfrontiert. Im empirisch-transzendentalen
Balanceakt der Epoché, Erscheinungen und Empfindungen konsequent auf
Akte des Bewusstseins zurtckzufiihren, treten die theoretischen Wider-
spenstigkeiten und die uneinholbaren Restbestinde umso deutlicher her-
vor — nicht zuletzt darum, weil die Phinomenologie nicht darum herum
kommt, transzendentale Strukturen in sprachliche Formen rickiberset-

109

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Ein Tastversuch: Edmund Husserls >Doppelempfindunge

zen zu mussen. Umso mehr lasst sich daher, drittens, die Phanomenolo-
gie innerhalb wahrnehmungshistorischer Umbriiche verorten. Entgegen
ihres eigenen Anspruchs des radikalen Neuanfangs zeigt sich die Phino-
menologie als Teil sich historisch formierender Wissensformationen, die
sich der vermeintlich unmittelbaren Berthrung im Spannungsfeld von
Medialitat, Technizitit und der anthropologischen Umtriebigkeit von
Wahrnehmungsprozessen widmen. In Husserls Insistenz, urspriingliche
und originare Weltverhaltnisse beschreiben zu konnen, zeigt sich das Feld
der Sinnlichkeit von der Bewegung der Geschichte angetrieben. Damit
tritt erneut und wvzertens die Figur eines zum Problem gewordenen Men-
schen in den Blick, an dem sich Husserl konstant und kritisch abarbeitet.
Er entwirft keine explizite Anthropologie, sondern zeichnet in seiner stin-
digen Absetzungsbewegung geradezu performativ ein anthropologisches
Problembewusstsein nach. Einerseits enthiillt das Verbot des Menschen,
das als Starkung der Bewusstseinsphilosophie intendiert war, seine eige-
nen anthropologischen Latenzen, sobald die menschliche Hand beginnt,
das phinomenologische Vorgehen zu organisieren. Andererseits miinden
die anthropologischen Figurationen, die sich dabei zeigen, in das Uber-
schreiten des Menschlichen im affektiven Prozess. Die Dramaturgie dieser
argumentativen Bewegung zwischen Phinomenologie und Anthropologie
wird von einer Hand organisiert, die nicht authort, theoretische Unruhen
zu verursachen. Damit bereitet die Doppelempfindung den Boden fir die
folgenden Untersuchungen — insbesondere an den literarischen Texten,
die Husserl selbst zum phianomenologischen Studium empfohlen hat.

110

- &m 13.01.2026, 07:11:22. Op


https://doi.org/10.5771/9783968218991-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1 Der Ort des Leibs: Genese einer Theoriefigur
	a) Auftakt
	b) Das Erscheinen des Leibs

	2.2 Anfangen zu Berühren: Husserls Doppelempfindung
	a) Husserls Ernst des Anfangs
	b) »Zum Beispiel meine Hand«
	c) Die Szene der Doppelempfindung

	2.3 Der Ort des Tastens: Traditionen und Kontexte
	a) Paragonisches Sprechen vom Tastsinn
	b) Medialität und Technizität des Tastsinns I: Melchior Palágyis »Doppelempfindung«
	c) Medialität und Technizität des Tastsinns II: David Katz’ Tastversuche

	2.4 Der phänomenologische Mensch
	a) Handgebrauch und Anthropologieverbot
	b) Händischer Rückfall: Die anthropologische Schlagseite der Doppelempfindung
	c) Die Enden der Anthropologie


