
Der Sinn im Chiasmus des Schweigens
Annäherung an Merleau-Pontys Spätwerk

Michael Staudigl (Wien)

Es gibt kein Problem des Begriffs, der Generalität, der Idee mehr, 
wenn man verstanden hat, daß das Sinnliche selbst unsichtbar ist, 
daß das Gelbe sich zur Ebene oder zum Horizont auswachsen kann.

Im Sichtbaren gibt es immer nur Ruinen des Geistes. Die Welt wird 
immer dem römischen Forum gleichen.

M. Merleau-Ponty, Le Visible et VInvisible (1964).

7. Denken ohne Ort

Maurice Merleau-Ponty hat uns gelehrt, jene zerbrechliche Offenheit 
im Jenseits aller Vorstellungen auszuhalten, die die Philosophie stets 
nur wiederzufinden vermag: eine unruhige Vergangenheit, die nie­
mals Ortschaft des Geistigen gewesen sein wird, wenn dieses sie 
stürmisch, mit den Schritten des Eroberers zu betreten beginnt. Das 
immerfort flüchtende Denken, welches sich nach punkthaft kontra­
hierenden Evidenzen verzehrt, kann in dieser scheinbar ursprüngli­
chen, das heißt in einer vor dem zeitlich Gegebenen entspringenden 
Distanz, die es von seinem nach reinen, originären Ursprüngen su­
chenden Wesen aus einzunehmen trachtet, seine "greifbare Ge­
schichte nicht ignorieren; es muß sich dem Problem der Genese seines 
eigenen Sinnes stellen, außer es siedelt sich diesseits all unserer Er­
fahrung an, in einer präempirischen Ordnung, wo es seinen Namen 
nicht mehr verdienen würde."1 Das Denken, jenes "verdünnte Se­
hen",2 welches immer im Angesicht seiner Werke die ihm eigene Ab­
wesenheit zu überwinden versucht, findet sich hier längst nicht mehr 
in einem unsichtbaren oder in einem dem Schweigen erst zu entrei­
ßenden Kontakt mit sich selbst verfangen,3 und zwar letztlich unlös­
bar und unglücklich, sondern in seiner nicht ihm selbst entspringen-

146

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Nacktheit diesseits einer vorgeblich reinen Intimität, die es als Ur­
bild des Strebens erst sich zu stiften suchen wird. Diese Selbst-Kritik 
hat Merleau-Ponty in einem Spätwerk an seiner frühen Konzeption 
vom "schweigenden Cogito" als unbedingt notwendig betrachtet.

Das Denken lebt so aus dem Begehren als jenem Wunsch nach Ex­
pressivität vor uns, der die aufbrechend-bewegte Transzendenz zu 
sättigen sucht und immer exzentrisch ist, um darin sozusagen bloß an 
der "Peripherie des Seins"4 zu kauern: Jenes aus-zu-halten, es von 
Angesicht zu Angesicht zu vollbringen, ohne die vermittelte Unmittel­
barkeit einer material-absoluten Selbstaffektion in sich aufgehoben zu 
haben - oder sie im Rahmen einer "universalen Teleologie"5 je aufzu­
heben zu vermögen. Das Denken ist, um mit den Worten Merleau- 
Pontys zu sprechen, ein motiviertes Höhersteigen solcher Immanenz 
"auf der Stelle" (ascension sur place),6 welches die Weltimplikation 
und damit auch alle Weisen einer ihr - wie auch immer erst zu ant­
worten scheinenden- "sekundären Verweltlichung"7 austrägt, und 
zwar in ihrer umgreifenden Dichte, in ihrer jede Gegebenheit ermög­
lichenden, undurchdringlich opaken Tiefe.

Es handelt sich hierbei um eine originäre Passivität von unermeßli­
cher Potentialität des intentionalen Lebens in einer gleichursprünglich 
sich verleiblichenden Verweltlichung, welche die Ekstasen jeder ur­
tümlichen Passion zuvor erfüllt, um für die Sinnhaftigkeit des Kon­
stitutionsgeschehens einzustehen. Die sprechende Auslegung wird 
dabei zuletzt inauguriert, um darin die wirklich eigene Zeugenschaft 
des Fleisches anzurufen, in der das Werden der Welt sich allererst 
und fortwährend ursprünglich auf dem Grunde eines fundamentalen 
Schweigens als ein Ereignis in einem wesenhaften Widerhall findet. 
Ein Schweigen, das ein "affektives Gebären und Gebärden" genauso 
ist, wie es die so leichtfertig vergeßliche Übernahme einer latenten 
Tradition darstellt, welche die Leiber in einem Milieu versammelt, 
aus welchem dieses selbst sie als Narzisse vertreibt.

Doch hier liegt ein Bruch, den es zu ermessen gilt. Die Intersubjek­
tivität ist ihrer Konstitution zuvor und auch in ihrer verwirklichenden 
Objektivitäts-Tendenz eine Zwischenleiblichkeit",8 die selbst noch auf 
ihre, jeden Urmodus entbehrende Implikation einer "Inter-Animali- 
tät"9 zurückzuführen ist. Das heißt, sie formt eine sogenannte "verti­
kale Intersubjektivität, die - auf die Vergangenheit mit ausgedehnt­

147

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existentielle Ewigkeit und wilder Geist ist".10 Diese "Generalität des 
Empfindbaren an sich", seine "eingeborene, generative Anonymität", 
die unsere Natalität wie Mortalität in eins verbürgt, sind das Fleisch, 
das "Element des Seins",11 aber keineswegs schon das ganze Fleisch. 
Die jeder Form entrückten Ausbuchtungen und Verschlingungen sind 
lediglich wirr scheinende, verstreute und nie mehr in die Richtung 
einer Linie versammelte Knoten derselben ontologischen Schwin­
gung. Deren fleischlich geschehende Verkehrung, die schließlich jene 
eines gleichsam uniformierten expressiven Wunsches sein wird, ver­
mag es auch, in anderen, entfernt scheinenden und wirklich an der 
Idealität beteiligten Feldern, Verbindungen zu knüpfen zwischen den 
exemplarisch so sehr empfindbaren Leibern, um den Kreis des Sicht­
baren zu erweitern und schließlich aus der eigenen rückgreifenden 
Bewegung seiner Distanzierung heraus12 zu überschreiten: "Indem 
Bewegen, Berühren und Sehen sich fortan auf den Anderen und auf 
sich selbst einlassen, gehen sie zu ihrer Quelle zurück, und mit der 
geduldigen und schweigsamen Arbeit des Begehrens beginnt das Pa­
radox des Ausdrucks."13 Sprechen und Denken fügen sich machtvoll 
und fordernd in die Welt des Schweigens,14 immerzu einem urtümli­
chen Be(vor)stand gehorchend, und doch niemals tatsächlich gänzlich 
verwirklicht - einer Sammlung gleich.

2. "Punctum caecum"15 und Linie der Urstiftung

Das Unsichtbare erscheint wie ein polymorphes Relief einer barbari­
schen Vertikalität, wie verfangene Arme des "wilden Seins", die sich 
vor uns durch die Schlacken unserer geronnenen Existenz und durch 
die Sedimente noch lebendigen und bedürftigen Willens in allen In­
stitutionen eines lebendigen Schweigens, in allen verstümmelten 
Fragmenten eines gealterten Seins verbergen. Aber all dies ist uns 
gleichwohl durch jenen Anspruch gegeben wie aufgegeben, den das 
ontologische Scharnier der Inkarnation verkörpert, so wie diese selbst 
als endlos offene zum immerfort ausufemden, bloß den Gezeiten ge­
horchenden "Angelpunkt des Seins" wird.

Durch diese grundlegende, schon sprechende, und doch namenlos 
erkorene Artikulation unserer konstitutiven Transzendenz, unserer 
fleischlich-hierarchischen Dimensionalität ergreift sich unsere Ge­

148

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichte in der reversiblen Bewegung aller einschreibenden Verschie­
bung, aller aufschiebenden Verdichtung und verwahrenden Supple­
mentierung als Raum ihrer Irreversibilität. Wir leben in dieser offenen 
Wunde, die das vielfach durchzogene "Fleisch der Zeit"16 ständig in 
unseren Leib reißt, wie namenlos Aufgegriffene, die ständig "etwas" 
zu ergreifen versuchen, nämlich die Geburt unserer selbst wie zuvor 
die des Anderen in der linearen Entfaltung der Welt auf dem verfug­
ten Boden der Erde.17 Die Zeit hat damit ihre Leidenschaft zurücker­
halten.

Es handelt sich hierbei um einen reinen, kräftigen affektiven Zug, 
der sich selbst - seiner Herkunft beraubt - im Rückverfolg der aktin­
tentionalen Verhaltungen auf deren immanente Genesis hin aus einer 
latent-anonymen, darin urmodal-fungierenden Intentionalität inmitten 
des Seins, als sein eigener phänomenologischer Grund, zur Rettung 
des objektiven Seins zu unterschieben beginnt, um sich sodann im 
Außen unabschließbar zu verankern.

Dem zuvor, zur Seite und drohend im Rücken, letztlich aber an kei­
nem Ort der Welt seiend, erschließt sich einer schrägen Rede und 
einem schrägen Blick, jenem wilden Denken, das barbarische und 
unvordenkliche Wesen des "wilden Seins". Dessen furchtbar-frucht­
bare Kraft schlummert noch in jedem lebendigen Können, in jeder 
verschwindenden und sich vergessen machenden Kinästhese sowie in 
jedem verlorenen rhythmischen Gestus.18

Diese in sich affektive "Bewegung des Lebens" bleibt in sich die 
anonyme Inauguration einer fortwährend strebenden und sich jeder 
letzten Bewährung entziehenden Teleologie, die sich lediglich in der 
unabschließbaren Weltgeburt retrospektiv zu fassen sucht.

Dieses Zerrissensein, diese in sich fremde Offenbarung, die sich in 
der fremden Abkunft ihres relationalen Zur-Welt-Seins "allein mit 
den lächerlichen Werkzeugen eines ego oder einer reinen Semiosis"19 
als schütterer Durchschlag der Weltlichkeit eines fossilen Geistes 
niemals in ihrer konstitutiven Innerlichkeit fassen läßt, erhebt die - an 
den Rändern einer reinen Wesenhaftigkeit unsicher wandelnde- 
sprechende Sprache zum Prüfstein und Grenzstein des Denkens.

Ihre Zwitterhaftigkeit, nämlich sowohl faktische Bestimmung so­
wie wesentliche Möglichkeit zu sein und sich an der Widerständigkeit 
eines hemmenden Außen selbst versuchen zu müssen, fuhrt auf einen 

149

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich selbst entfesselnden Anblick des Ganzen der Reflexion - und von 
dort aus zur Einsicht, "daß die Frage der Sprache die des Seins, das 
die Sprache einschließt, umfaßt".20 Sie ist das umfassend-umfaßte 
Sein des fungierenden Sinnes; der "Logos [einer] ästhetischen 
Welt",21 bereits durchdrungenes Medium jeder Rückkehr, zuletzt dann 
Ort der Einkehr, welcher uns keine Unbeteiligtheit mehr gewähren 
kann.

Als Intention ist sie im voraus eine "bestimmte Leere", und in je­
dem sich flechtenden Spiel des sich in die Weite vergießenden Ab­
schattens pars totalis, im gehauenen Stein, in der farbig fröstelnden 
Süße des "kleinen Satzes" bildet sie die verfugte Entgrenzung des 
wollend-verzweifelnden Sinnes auf seiner Reise ans Ende einer 
schweigenden Nacht- ist undurchdringlicher, zeitlos scheinender 
"Weltstrahl" als Büschel der Wurzeln, das heißt des Seins im Ganzen.

Die Sprache verbirgt sich in ihrem Wesen freilich als solch ein 
Sonderfall des rastlos Umgreifenden. Sie ist einer der Modi des Aus­
drucks, der jederzeit über sie hinaussteigt; freilich ein "privilegierter 
Modus", insofern er Vorbild der Erfassung anderer ist, und kein bloß 
einsamer Sonderfall. Privilegiert ist dieser Modus auch, insofern er 
immer intentionale Modifikation sein wird, die sich gegen keinen 
Urmodus zu beugen und nicht nach ihm zu richten hat. Die Sprache 
ist das Verhalten alles Seienden und des Seins; man kann auch sagen, 
daß sie die Wirklichkeit des aus sich gedrängten Urfaktums selbst 
bildet, insoweit sie zum Gedanken drängt: "Die Sprache ist Leben, 
unser Leben, und [der Dinge] Leben .. .; doch sie lebt nur von der 
Stille; alles, was wir den Anderen zuwerfen, ist in jenem weiten, 
stummen Land gewachsen, von dem wir immerdar umgeben sind."22 
Und weiter heißt es bei Merleau-Ponty:
Indem die Sprache das Schweigen bricht, verwirklicht sie, was das Schweigen 
wollte und nicht erreichte. Das Schweigen umhüllt die Sprache weiterhin; 
Schweigen der absoluten Sprache, der denkenden Sprache. Aber diese Ent­
wicklungen ... müssen auf eine Theorie des wilden Geistes hinauslaufen. Der 
wilde Geist ist der der Praxis. Wie jede Praxis setzt die Sprache etwas als 
selbstverständlich voraus, begründet etwas, das Stiftung ist und eine Endstif­
tung vorbereitet. Es geht um die Erfassung dessen, was durch die sukzessive 
und simultane Gemeinschaft der sprechenden Subjekte hindurch will, spricht 
und schließlich denkt?'3

150

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. "Welt des Schweigens "24 - Welten der Rede

Es handelt sich hier nur darum, ein Verständnis dafür auszubilden, 
wie sich durch das - die stille Einmütigkeit der Konstitution schmerz­
haft störende, zerbrechende- Aufklaffen des Leibes eine derart 
fruchtbare, hinaustreibende Negativität inauguriert findet, welche die 
leichtfertigen Unterscheidungen zwischen Intention und Geste, zwi­
schen Innen und Außen, letztlich verunmöglicht. In eins damit handelt 
es sich dabei um eine einzige positive phänomenale Kraft, um ein 
affektives Klima, das sich niemals in einer, sei es auch partiellen be­
ziehungsweise teleologisch einholbaren Koinzidenz wirklich erschöp­
fend zu setzen vermag. Die aus den Resten ihres verstoßenen Inneren 
bis an den Saum des Wahnsinns aufgeblähte Evidenz, die sich der 
Originarität einer "leibhaftigen Selbstgegebenheit" verdanken wollte, 
um im Rekurs auf eine leere Apodiktizität temporaler Gebung jegliche 
faktische Kontamination, jede weltanschauliche Pseudo-Fundierung 
zu zertrümmern, verwelkt im kathartischen Schein, den der stille Ein­
zug eines wohlwollenden, sozusagen "guten Irrtums" spendet. Wir 
finden uns damit, rückblickend auf jeden von seinem eigensten Wesen 
getrennten Vollzug, inmitten einer einzigartigen Investitur- einer 
Investitur, die in uns darüber hinwegtäuscht, daß jene so schweigsam 
die Bürde der Geltungen tragende lebendige Intuition eine "privative 
Nicht-Koinzidenz",25 gleichsam eine "Koinzidenz auf Entfernung" ist. 
Anders gesagt eine Grund-gebende "Ermöglichung durch Privation",26 
und zwar als Signum der Endlichkeit unseres Lebens der sich im Ho­
rizont desselben verunendlichenden Welt.

Diese Täuschung schreibt sich iterativ, der tiefsten Grundgesetz­
lichkeit des Bewußtseinslebens Tribut zollend, schließlich immer 
weiter ein, wenn sich das Bewußtsein in eins damit übersteigt, sich 
aus sich über-windet, oder dies zu tun vermeint, um sich selbst in 
jenem Spiel der geweckten Differenz zu erfahren. Dabei gehorcht das 
Bewußtsein der fundamentalen "Form aller Formen"27, und zwar von 
jenen archaischen Werkzeugen aus, die es als immer schon in sein 
Vermögen entlassene vorzufinden scheint, um den Sinn "kohärent zu 
deformieren".28

Die Einsicht, die es zu umschreiben gilt und die Merleau-Ponty von 
seinem früh erbrachten Prinzip der "Unmöglichkeit der Vollständig­
keit der Reduktion"29 her schöpft, besteht in folgendem: Der nach 

151

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keinem vorgestellten Maß gefertigte Schlüssel unserer ontologischen 
Verankerung verliert in der allen metaphysischen Versuchungen trot­
zenden Bezeugung des sich bewahrheitenden Sinnes einer geschicht- 
lich-geschehnishaften Bewegtheit dieselbe fortwährend an die sich 
irrealisierenden Ideate, welche in ihrem trägen Wesen für überwunden 
gehalten werden. Oder jener Schlüssel verschenkt sich sogar an die 
Ideate, um sie sich sodann in der rasenden Rastlosigkeit eines versu­
cherischen kulturellen Lebens als faktisch vorgegeben erscheinen zu 
lassen. Die schwere, rückgreifende wie sich befreiende Arbeit des 
Rückgangs versucht jenes neue Werk einer gleichsam ideologischen, 
kulturell-generativen Passivität zu fassen, die sich inmitten jenes 
Ortes gegründet haben wird, wenn ihn die der transzendentalen Gene­
sis einwohnende Tendenz der Bewahrheitung hinter sich selbst erst 
wird erahnen lassen. Wir sprechen vom a-topos einer apokryphen 
humanitas.

Der Rückgang auf ein Prä-Reflexives muß aber zwangsweise ein 
Anderes denken als das Sein dieses Prä-Reflexiven, denn notwendig 
ist "eine Rückkehr, die um sich selbst als Rückkehr weiß, unaufheb­
bar verschieden von einem ersten Aufenthalt am Ort der Rückkehr",30 
unangesehen dessen, daß sie beide bereits in ein und demselben Licht 
entstanden sind. Dies hat bereits Husserl aufs deutlichste ins Licht 
gerückt, wenn er am Ende seines Versuchs, das sperrige Holz der 
Reflexion doch noch zwischen den noematischen Klippen, den tem­
poralen Strudeln und den pseudo-weltlichen, ur-hyletischen Riffen 
hindurch ins Land der reinen Wesen zu steuern - das Boot dann aber 
am Strand des versandenden Lebens auflaufen lassen mußte. Gestran­
det in der Urfaktizität einer amorphen Wahmehmungswelt, verzwei­
felt zuletzt die Variation und die Schau, die sich selbst in ihrer letalen 
Wirklichkeit erblicken und sich nicht mehr mit einstmals Gesehenem 
zu trösten vermögen, sondern nur noch versuchen, diese neue Erde zu 
ergreifen - sie sich einzuverleiben.

Dennoch weist uns dieser vermeintliche Mißerfolg, der die gleich­
zeitige Bezeugung des fundamentalen Unsichtbaren im metaphysi­
schen Herzen der "lebendigen Gegenwart" impliziert, in eins darauf 
hin, daß der Hervorgang des massigen Seins aus einer einzigen unum­
grenzbaren Geste resultiert, die nicht in der trägen Geschichte einer 
inerten Praxis aufzuheben ist, welche sich selbst ja von diesem Her­

152

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgang her auslegt. Es handelt sich um eine grundlegende Ab­
weichung, um eine tatsächlich konstitutive Dissonanz, die im Sinne 
einer latenten, übergreifenden Generalität die "Vergleichursprüngli- 
chung" dessen bewahrend gewährt, was sich in der Berührung der 
berührenden Hand der - ihrem Wesen nach späteren - Re-flexion31 in 
seine Historizität hinein entzieht, um in diesem ihrem Vermögen, dem 
Ausdruck in der ganzen Fülle seiner Macht, eine immer aufs Neue 
unauslotbar lebendige Tiefe der Welt-Verwirklichung zu bekunden.

Merleau-Pontys subtilen und doch in einer so beängstigenden Nähe 
zum Phänomensein vollzogenen Analysen läßt sich also entnehmen, 
daß das Sichtbare selbst eine prägnant-überquellende Unsichtbarkeit 
enthält, die für dieses konstitutiv ist und selbst noch in die ideale 
Handlung der thematischen Rede konstitutiv eingreift. Darin gründet 
die Tatsache der Mystifizierung des Bewußtseins, die bloß durch die 
Einsetzung einer "indirekten Ontologie"32 oder Intra-Ontologie aufzu­
brechen ist: "Das Unsichtbare ist da, ohne Objekt zu sein, es ist die 
reine Transzendenz ohne ontische Maske,"33 und insofern gehört seine 
Abwesenheit zur Welt. Der Leib des Geistes, die Passivität in unserer 
Aktivität, das Schweigen als Ermöglichung der Rede - in diesen po­
lymorphen Matrices, in dieser einen verheißungsvollen Physiognomie 
einer selbst abwesenden Manifestation, kristallisiert sich die ge­
genwärtige prä-egologische Tiefe unseres "Ortes" auf dem Grunde 
einer originären Urstiftung. Diese Matrices verschließen sich einsei­
tigen Fundierungsschemata genauso, wie sie sich einer absoluten Te­
leologie gegenüber sperren. Insofern sie sich auch in der Form einer 
die Grenzen der Intuition herausfordernden Limes-Idee noch in kei­
nen Horizont integriert haben, können sie als "ontologische Scharnie­
re" bezeichnet werden, welche die Transzendenz als "Identität in der 
Differenz" sein lassen.34 Dabei verbirgt sich jedoch im Wesen der 
"vorintentionalen Gegenwart",35 das heißt in jenem "eingefleischten 
Bezug zur Welt", zugleich die Tendenz zur unauslotbaren Sublimie­
rung, die sich keinem protentionalen Zug unterwerfen läßt. Es handelt 
sich um die notwendige Bewegung eines Vergessens, das die Zeit erst 
in ihr Sein entläßt36 und so eine "erworbene Spontaneität" in ihr ur­
tümliches Recht zu setzen vermag. Dieses Recht hat sich nicht im 
Angesicht der Welt zu legitimieren, sondern schickt uns - allem zu­
vor - in unsere Verantwortung.

153

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die späte Wiederkehr des Schweigens

Die verletzliche Geste des Sprechens bedeutet eine Welt.37 Sie ist eine 
Weltgeburt, eine Geburt von merkwürdigen Grenzziehungen zugleich, 
die heimlich das Denken begleitet. Sie ist eine Sublimierung des Flei­
sches, das zu sich kommt und mit sich übereinkommt. Das Paradox 
des denkenden Ausdrucks, der Übergang vom Verhalten zur Themati­
sierung, die Merleau-Ponty schlicht als ein höheres Verhalten - wie 
als den Argwohn desselben entgegen sich selbst- versteht, ist ein 
konzentrischer Widerhall jenes Schweigens der Dinge, deren Fleisch 
in der Welt dem meinen entrissen ist. Ich sehe, wie die Dinge mich 
sehen; sie starren mich durchdringend bei meinem Versuch an, ihren 
Sinn über den meinen zu fassen. Ihr Sinn ist durch mich, und doch 
finde ich mich in ihnen, suche ich mich in ihnen und beginne, durch 
sie mich in ihrer schweigsamen und doch so widerspenstigen Dank­
barkeit zu erfahren.

Diese am Grunde einer so starren Welt sich behende ereignenden 
Reversibilitäten38 fordern einen hohen Zoll, den die königliche, das 
Gebieten gewohnte Souveränität zu entrichten hat: "Der Sinn der 
vollendeten Bahn kann nur in einem neuen Schweigen vollends wi­
derhallen."39 Das Schweigen, das wir fanden, kann sich nur in einem 
neuen, in einem tiefen und überquellenden Schweigen eröffnen, das 
die oftmals "pathologische" Aussprache seines kaum noch eigenen 
Sinnes in einem anderen Wesen ermöglicht.

Wir vermögen zu schweigen, gerade weil wir so unvollkommen 
konstituiert sind, so wie Husserl40 vom Leib als von einem "merkwür­
dig unvollkommen konstituierten Ding" spricht. Dies erschließt in der 
Geschichte der Geburt der Welt jenen ersten Raum, in welchem es 
Sein für ein Einzelnes geben kann-. "Nur als Widerhall des Schwei­
gens und im Schweigen des logos der Dinge"41 ist der Ursprung des 
Ausdrucks auch Subjekt. Die Unklarheit, die sich über die Wahmeh- 
mungswelt ausbreitete, um einer Anonymität im inneren Ursprung zu 
weichen, entkommt uns bloß in der unermeßlichen und immerzu un­
abgeschlossenen Tat: "Das Sein verlangt Schöpfungen von uns, damit 
wir es erfahren."42

Ein letzter Wunsch beginnt sich zu regen. Der flüssige Strahl des 
kommenden Atems erweckt einen späten Geist. Die Tiefe der Kehle 
verleiht ihm, unter vibrierendem Zittern eines schwächlichen Ahnens, 

154

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen weltlichen Leib, eine Ortschaft. Ein mich durchziehendes, lau­
schendes Bewegen schenkt ihm leibhaftige Kraft: Ich bin nur der Sinn 
eines schweigenden "motorischen Echos", das selbst zu mir spricht - 
in mir, in einem die Weile eröffnenden Schweigen. Durch mich als 
widerhallendes Vermögen spricht es erbend als schenkende Geste den 
Sinn jeder Welt, indem diese wird. Das Vergessen entspringt der Sät­
tigung der Zeit, denn es entsteht in ihrem Inneren. Es wird eine Tra­
dition gestiftet worden sein, in der die Verwirklichung des Logos im 
Menschen nicht dessen Eigentum ist, wie die letzte Notiz Merleau- 
Pontys aus Das Sichtbare und das Unsichtbare^ zu bedenken gibt.

Anmerkungen

1 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München: Fink 1994, 28.
2 Ebenda 268.

Ebenda 222 ff. u. 227 ff., sowie die aufschlußreiche Interpretation dieser Stellen bei 
R. C. Kwant, From Phenomenology to Metaphysics, Pittsburgh: Duquesne Univer- 
sity Press 1966, 19 ff.

Vgl. E. C. Schröder, "Jede Rede ist Schweigen". Annäherung an Merleau-Pontys 
Hermeneutik der Erfahrung. In: Sein und Geschichtlichkeit. Festschrift für K.-H. 
Volkmann-Schluck, Frankfurt/M: Klostermann 1974, 147.

Vgl. dazu E. Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem 
Nachlaß, III. Teil: 1929-1935 (Husserliana XV), Den Haag: Nijhoff 1973, 593 ff. 
(Text Nr. 34).

M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, 228 f.
7 Vgl. hierzu E. Fink, VI. Cartesianische Meditation, Teil I: Die Idee einer transzen­

dentalen Methodenlehre. Texte aus dem Nachlaß (1932) mit Anmerkungen und Bei­
lagen aus dem Nachlaß E. Husserls (1933/1934) (Husserliana Dokumente II/l), 
Dordrecht: Kluwer 1988, hier bes. 108 ff.g

M. Merleau-Ponty, Das Sichbare und das Unsichtbare, 185 ff. sowie 219.
9

Ebenda 223.
10 Ebenda 228; vgl. auch 333 u. 335.
11 Vgl. ebenda. 183 f.
12 Zur Charakterisierung dieses Geschehens bietet sich der Begriff der retroscendance 
an, der E. Levinas zuzuschreiben ist, aber in den deutschsprachigen Übersetzungen 
nicht in dieser Form auftaucht.
13 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, 189.
14 Vgl. ebenda 190 f.

Vgl. ebenda 311 ff. u. 321. Dazu auch F. Küster, Wege der Verantwortung. 
Husserls Phänomenologie als Gang durch die Faktizität, Dordrecht: Kluwer 1996, 8, 

155

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die das "innerste Auge" der Phänomenologie - "die Reduktion" - als solch ein punc­
tum caecum versteht und deren selbstbesinnend-selbstauslegendes (methodisches) 
Voranschreiten unter dieser Rücksicht systematisch im Hinblick auf die Implikationen 
einer Verantwortlichkeit als einer "Selbstüberholung" auslegt.

M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, 150.
17 Vgl. dazu E. Husserl, Grundlegende Untersuchungen zum phänomenologischen 
Ursprung der Räumlichkeit der Natur. In: E. Färber (Hg.), Philosophical Essays in 
Memory of Edmund Husserl, Cambridge/Massachusetts: Harvard University Press 
1940, 307-325.
18 Hier findet sich eine tiefe Rechtfertigung für den scheinbar paradoxen Begriff der 
"hyletischen Praxis". Vgl. dazu Ms. D 10 IV, S. 15; zit. U. Claesges, Edmund 
Husserls Theorie der Raumkonstitution, Den Haag: Nijhoff 1964. Diese "hyletische 
Praxis" bleibt ansonsten bloß über eine komplizierte regressive Analyse der Konstitu­
tionsstufen in der "Passiven Synthesis" zu fassen (vgl. R. Kühn, Husserls Begriff der 
Passivität. Kritik der passiven Synthesis in der Genetischen Phänomenologie, Frei- 
burg/München: Alber 1998).

C. Castoriadis, Das Sagbare und das Unsagbare. Maurice Merleau-Ponty zu 
ehren. In: C. Castoriadis, Durchs Labyrinth. Seele. Vernunft. Gesellschaft, Frank- 
furt/M: Suhrkamp 1983, 110.
20 Ebenda 107.
21 E. Husserl, Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logi­
schen Vernunft (Husserliana XVII), Den Haag: Nijhoff 1974, 297.

M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, 166 f.
23 Ebenda 228.
24 Vgl. ebenda 221.
25 Ebenda 165.
26 Vgl. E. C. Schröder, "Jede Rede ist Schweigen", 153 f.

E. Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, 380 (Text Nr. 23).
Vgl. zu diesem Konzept Merleau-Pontys die Analysen von P. Herkert, Das 

Chiasma. Zur Problematik von Sprache, Bewußtsein und Unbewußtem bei Maurice 
Merleau-Ponty, Würzburg: Könighausen + Neumann 1989, 66 ff.

Vgl. Phänomenologie der Wahrnehmung (1945), Berlin: W. de Gruyter 1966, 11.
30 Vgl. E. C. Schröder, "Jede Rede ist Schweigen", 144.
31 Vgl. dazu M. Merleau-Ponty, Vorlesungen I, Berlin: De Gruyter 1973, 244, wo 
sich der Hinweis darauf findet, daß Husserl in der französischen Fassung (Paris: 
Colin 1931; Vrin 1947) seiner "Cartesianischen Meditationen" (S. 81) hinsichtlich der 
sich selbst berührenden Hand als von einer "Art von Reflexion" spricht - eine Bemer­
kung, die in der deutschsprachigen Fassung verwunderlicherweise selbst in den text­
kritischen Anmerkungen nicht zu finden ist.
32 Vgl. M. Merleau-Ponty, Vorlesungen I, 233 u. 286 f.
33 Ebenda 290 f.
34 Vgl. ebenda 286.
35 Ebenda 266.

156

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vgl. ebenda 190.
Vgl. dazu M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, 218.
Vgl. diesbezüglich M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, 189- 

203.
39 C. Castoriadis, Das Sagbare und das Unsagbare, 124.

VgL Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 
2. Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution (Husserliana IV), Den 
Haag: Nijhoff 1952, 153.

C. Castoriadis, Das Sagbare und das Unsagbare, 124.
M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, 254.

43 Vgl. ebenda 361.

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146 - am 25.01.2026, 11:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

