
2. Diskursive Körper, Geschlechterontologien 
und traumatisierte, sich selbst entfremdete 
Subjekte bei Judith Butler

Entlang des durch die breite Rezeption der Schriften Judith Butlers eingelei-
teten performative turn wird in den sozialwissenschaftlichen und kulturwis-
senschaftlichen Gender Studies der Topos der kohärenten Identität als Aus-
gangspunkt für emanzipatorische Denkbewegungen problematisiert. Statt von 
Identitätsbildung wird häufig im Anschluss an Foucault wie an Butler von Sub-
jektwerdung, Subjektivierung oder Subjektivation gesprochen (vgl. Kap. 1.1) In 
Bezug auf die ‚Geschlechtliche Identität‘ (Gender Identity) ist damit gemeint, 
dass das vergeschlechtlichte Subjekt sich vor dem Hintergrund einer zwangs-
heterosexuellen Matrix im Rahmen und entlang eines diskursiven Zwangs-
verhältnis bildet – dabei eine kohärente Identität niemals erreichen kann. Die 
Subjektivierung entlang der heterosexuellen, binär-geschlechtlichen Normen 
bleibt immer unvollständig, sie ‚rennt‘ sozusagen einem idealisierten ver-
meintlichen Naturzustand ‚Zweigeschlechtlichkeit‘ ‚immer hinterher‘. Zwei-
geschlechtliche Körper (also entweder Männer- oder Frauenkörper) sind kein 
ahistorisches Faktum, sondern Effekt einer diskursiven Konstruktion, einer 
mit sozialem Ausschluss operierenden Zwangsmatrix, die einen spezifischen, 
aber nicht voluntaristischen Blick auf Körper erzeugt. Genauer gesagt, und das 
sollen die folgenden Ausführungen aufzeigen, geht der Körper sogar, in But-
lers Diskursontologie, in der Kategorie des Diskursiven auf. Das bedeutet, der 
Diskurs gerät in Butlers philosophischem Aufbau unter der Hand zu einer Art 
metaphysischer Kompetenz, die alles Seiende maßgeblich erzeugt (vgl. auch 
Nagl-Docekal 2001: 56f.). Nun soll einerseits, sich Butler an die Seite stellend, 
der Fokus auf den hier postulierten Zwang, eine kohärente Identität auszubil-
den, also sich eindeutig geschlechtlich zu subjektivieren, gelenkt werden. Dies 
geschieht, um das gewaltsame, das traumatische Potenzial von geschlechtli-
chen Anrufungen und Praktiken zu verdeutlichen. Dabei bleibt der Begriff des 
Traumas hier zunächst noch im Schutz philosophischer Termini und vage. 
Konkretisiert wird er erst in Kapitel 4. Dies erfolgt, um sich schrittweise an 
die Idee der Konstruktion von Geschlecht als Trauma anzunähern. Anderer-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t90

seits soll eine kritische Auseinandersetzung mit Butlers Körper-, Natur-, und 
Materialitätsbegriff revitalisiert werden. Dies wiederum, weil Butler meiner 
Ansicht nach zwar ein potenziell gewaltsames/verletzendes kulturelles System 
der Zweigeschlechtlichkeit kennzeichnet, aber keinen hinreichenden Ort, auf 
den diese Verletzungen treffen können – der Körper – das Somatische bleibt 
eine Leerstelle. Eine kritische Auseinandersetzung mit Butlers Körper-, Natur-, 
und Materialitätsbegriff erfolgt also, um solch einen Topos der Verletzung und 
der Widerständigkeit für weitere Überlegungen bloßzulegen. Zentral in der 
Auseinandersetzung stehen dabei Butlers Ausführungen zur zwangshetero-
sexuellen Matrix entlang der Werke Das Unbehagen der Geschlechter (1991) und 
Körper von Gewicht (1997) sowie besonders Butlers in Psyche der Macht (2001) 
vollzogene psychoanalytische Wende. Auseinandersetzungen mit Judith But-
lers Körper-, Natur-, und Materialitätsbegriff sind bereits in den letzten 20 Jah-
ren an vielen Stellen erfolgt (Lorey 1996; Hauskeller 2000; Nagl-Docekal 2001; 
Ludewig 2002; Jungwirth 2010). Die genannten Autorinnen sind bei den 
nun folgenden Wiederbelebungen behilflich. Warum aber hier noch einmal 
alles ausgraben? Und mit welcher Zielrichtung? Erstens, weil sich mit But-
lers Geschlechterentwurf die soziale Konstruktion des Geschlechts wie seine 
naturalistischen Effekte und damit seine Grausamkeit – sein traumatisches 
Potenzial – denken lässt, und zweitens, weil die Herausarbeitung ihrer Lücken 
und Setzungen von Erweiterungen bezüglich der Topoi Körper, Materialität 
und Natur Konsequenzen hat hinsichtlich dessen, wie sich Verletzungen und 
deren Implikationen überhaupt denken lassen. Materialität, Natur und damit 
Körper müssen als, wenn auch niemals bestimmbare und schon gar nicht 
zweigeschlechtlich bestimmbare, gegebene, volatile, plastizierbare und vitale 
Entitäten besprechbar bleiben. Hier schließe ich mich den Forderungen der 
Denker_innen der Neuen Materialismen an (vgl. Einleitung). Denn: wo keine 
gegebene verletzbare Entität, da keine Verletzung. Wo keine Verletzung, da 
kein Anlass des Schreibens überhaupt. Mit der Hinterfragung des Körper-, 
Natur-, und Materialitätsbegriffes stehen dann auch die von Butler postulier-
ten Identifizierungsdynamiken als notwendige innerhalb eines kontingenten 
Systems diskursiver Zweigeschlechtlichkeit (Diskursontologie) auf dem Prüf-
stand, und damit der von Butler verwendete Terminus „Gender Identity“ (1991; 
1997; 2001) überhaupt.

Das Kapitel gliedert sich wie folgt: Erst wird, an die Problematisierung des 
(Geschlechts-)Identitätsbegriffs in Kapitel 1 anknüpfend, Judith Butlers Kritik 
an einem vorsozialen Subjekt dargelegt, um von hier aus, die in der zwangshe-
terosexuellen Matrix (1991; 1997) angelegte diskursive und performative Pro-
duktion von Gender Identity ins Zentrum zu rücken. Der naturalisierende und 
damit gewaltsame und traumatische Aspekt von Geschlecht (und Heterosexu-
alität) wird in einem weiteren Schritt in seiner Bedeutung in der Butler’schen 
Theorie hervorgehoben und affirmativ aufgegriffen. Da diese Untersuchung 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


912. Diskursive Körper

aber an der Frage interessiert ist, wie der soziale Entwurf Gender Identity in 
die Körper kommt (was keine genuine Frage Butlers darstellt), wird Butlers 
Theorem andererseits auch genau auf das in ihren Konzepten zum Ausdruck 
kommende Körperverständnis befragt. In der Konsequenz der Frage des Hi-
neinarbeitens von sozialen Prozessen in die Körper ergibt sich trotz der Affir-
mationen der Butler’schen Performativitätstheorie in Bezug auf den gewalt-
samen und traumatischen Aspekt von geschlechtlichen Subjektivierungen 
eine Notwendigkeit der Kritik an dem sich hier abzeichnenden Körper- und 
Materialitätsbegriff. Butlers psychoanalytische Wende steht sodann im Fokus 
der kritischen Auseinandersetzung: Inwieweit schließt Butler hier einen onto-
logischen Möglichkeitsraum somatisch-leiblichen, widerständigen Handelns 
aus, indem sie Geschlecht mit Freuds Konzept zur psychosexuellen Entwick-
lung allzu fest an ‚seinen‘ Körper bindet? Die Kritik an Butlers diskursivem 
Monismus (Nagl-Docekal 2001) ruft hernach (meine) Sehnsucht nach einem 
utopischen Körper auf den Plan. Indem Monique Wittigs Ontologie des utopi-
schen Körpers (vgl. Butler 1991), als theoretisch möglicher Körper vor seiner 
(gender- und biasbezogenen) Signifizierung, ‚ausgegraben‘ wird, können, so 
die damit verbundene Hoffnung, verschüttete (neu-materialistische) Blicke auf 
den Körper geworfen werden, und potenzielle Widerständigkeiten mit, entlang 
und gegen soziale Geschlechternormierungen neu gedacht werden.

2.1 Die Perhorreszierung des cartesianischen Cogito

Für Butler hängt der zu problematisierende Subjekt- und damit der Identitäts-
begriff eng mit den neuzeitlichen Gegensätzen Natur und Kultur, Geistiges/
Seelisches1, Psychisches und Körperliches zusammen – Dichotomien, entlang 
derer sich auch die Konstruktionen von Weiblichkeit und Männlichkeit bewe-
gen. Letztere Unterscheidung leitet ihre Sinnhaftigkeit dabei erst aus den ers-
teren Unterscheidungen ab. So weist Butler in Das Unbehagen der Geschlechter 
(1991) einen Subjektbegriff zurück, der innerhalb der poststrukturalistischen 
Kanonbildung als cartesianisch informierter Geist-Körper-Dualismus gilt (vgl. 
auch Grosz 1994; Bordo 2003). Bei René Descartes ist das Subjekt im Wesent-
lichen durch die Res cogitans bestimmt. Die res cogitans ist dabei der geisti-
ge Aspekt des Menschlichen, das „geistige Prädikat“ (Prechtl 2000: 100). Als 
geistige Substanz gilt die Res cogitans von der körperlichen und ausgedehnten 
Substanz Res extensa unterschieden und als von ihr unabhängig. Für den Sta-
tus des Subjekts ist allein die Res cogitans maßgeblich, das Bewusstsein ist 

1 | Geistiges und Seelisches sind hier zusammen genannt, weil Descartes (1996) als 

Vertreter neuzeitlicher Philosophie nicht in der Weise, wie es heute üblich ist, zwischen 

den Dimensionen des Geistigen und des Seelischen unterscheidet.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t92

dieser als Attribut zugesprochen. So ist es der Geist, der dem Denken und den 
Denkinhalten zugrunde liegt, und das Bewusstsein kann seinerseits als das 
bestimmende Merkmal des Geistes angesehen werden (vgl. ebd.). Das cogito, 
ergo sum sichert den Subjektstatus als Erkenntnisstandpunkt ab (vgl. Kap. 1.1). 
Descartes präzisiert das cogito, ergo sum als eine Möglichkeit zu zweifeln bezie-
hungsweise als das nicht Bezweifelbare. So tritt in der Konzeption Descartes 
sämtliches, aber besonders die Existenz des eigenen Körpers, als bezweifelbar 
auf (vgl. ebd.: 101). Was aber nicht bezweifelt werden kann, ist, dass das Ich 
zweifeln kann; hieraus leitet Descartes sein „Ich denke, also bin ich“ ab, als die 
Gewissheit der Existenz des autonomen denkenden Subjekts. In diesem Ver-
ständnis ist der Körper lediglich ein für sich unabhängig laufendes Uhrwerk, 
eine Maschine, die dem Geist ergo dem Subjekt anheim gestellt wird, und die 
für das Subjekt keine Bedeutung hat. Hieraus ergibt sich die Nicht-Identität 
von Körper und Geist: Wenn y  (Körper) nicht durch x ersetzt werden kann, 
dann handelt es sich nicht um ein Identisches.2 Ich (das Subjekt) ist demnach 
nicht-identisch mit seinem Körper. So plausibilisierte Descartes (scheinbar), 
was das Mittelalter schon glaubte: eine Trennung von einer sterblichen körper-
lichen Welt und einer unsterblichen Seele (vgl. ebd.: 25). Allerdings kann der 
hierarchische Dualismus von Geist/Seele und Körper nicht allein und nicht un-
gebrochen Descartes zugeschrieben werden. Es handelt sich hier eher um eine 
Konzeption, die der Spätscholastik geschuldet ist. Hinzu kommt, dass Descar-
tes seinen eigenen, von ihm theoretisch postulierten Dualismus von Res cogi-
tans und Res extensa nicht durchhält. Denn wenn der Geist-Körper-Dualismus 
dadurch gekennzeichnet ist, dass mentale Phänomene keine physischen sind, 
und mentale Phänomene die physischen verursachen, dann hat Descartes diese 
Grundsätze besonders in der Schrift Die Leidenschaften der Seele (1996) selbst 
unterlaufen. In seiner Affektenlehre geht es Descartes darum, klarzustellen, 
dass das Physische ebenso auf das Geistige wirkt und vice versa. Die Leiden-
schaften der Seele lesen sich wie eine Anleitung zur Einbeziehung der körperli-
chen Regungen in den Erkenntnisprozess, gar wie ein körpertherapeutisch an-
mutender Selbstversuch – ein neugieriges Erkunden, etwa wieso bei ‚seelisch/
geistigem‘ Verlangen das Herz langsamer schlägt, bei zornigen Gedanken die 
Backen rot werden usw. (vgl. Descartes 1996: 101ff.). Ist Descartes also wirk-
lich als der ungebrochene Initiator des Geist-Körper-Dualismus zu verhandeln, 
oder ist dieser vielmehr auf die kanonische, nahezu bruchlose Descartes-Re-
zeptionslinie Heideggers zurückzuführen?, fragt Klaus Hamacher zu Recht 
(vgl. Hamacher 1996: XIXff.). In meinen Augen zeigt zumindest diese genann-
te Schrift Descartes, dass ‚die Seele‘ auch in Descartes Verständnis aufs Engs-
te mit dem Körper verbunden ist. Descartes spricht hier vom wechselseitigen 

2 | Ich schließe mich hier Prechtls Lesart von Leibniz und Descartes an (vgl. Prechtl 

2000: 104).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


932. Diskursive Körper

Verhältnis von Gedanken und unwillkürlichen Impulsen. Exemplarisch: „So 
zeigt die Erfahrung in Bezug auf Worte, dass diese in der Drüse Bewegungen 
hervorrufen [...,] wenn sie von einer Stimme hervorgebracht werden.“ (Descar-
tes 1996: 50) Es würde sich in meinen Augen lohnen, Descartes Schriften für 
die Weiterentwicklungen von Körper-Macht-Theorien neu zu lesen – in einem 
post-cartesianischen Projekt wie es auch Coole/Frost (2010) vorschlagen (vgl. 
Einleitung). Das kann hier nicht geleistet werden. Dennoch: Es ist zu fragen, 
ob nicht, als Adresse für die feministische Kritik an der Hierarchisierung, der 
Herrschaft des Geistes über den Körper, eher der kirchenväterliche Diskurs 
der Spätscholastik fungieren sollte (vgl. Wuttig 1999: 100f.), statt das vielzi-
tierte ‚cartesianische Cogito‘. Hier hatte der ‚Geist‘ ‚Triebe‘, Lüste des Fleisches 
zu beherrschen und ihnen nicht nachzugeben – allein dieser Umstand würde 
zu einem gelingenden Subjektstatus führen. Selbe Fähigkeit wurde historisch 
den Männern zugeschrieben, während die Frauen meist als diejenigen galten, 
die, triebhaft unbeherrscht, zügellos ihren fleischlichen Gelüsten ausgeliefert 
waren (vgl. ebd.).

Der Geist-Körper-Dualismus, wie ihn der kirchenväterliche Diskurs trans-
portierte, ist demnach immer auch ein Dualismus von ‚Mann‘ und ‚Frau‘, in-
dem der Geist dem ‚Mann‘ und der Körper der ‚Frau‘ zugeordnet wird (vgl. 
Bordo 2003: 5ff.) (vgl. Kap. 1.5). Und genau um diesen Punkt ist es Butler zu 
tun: Über eine unkritische neuzeitliche Fortsetzung der Annahme einer Me-
taphysik der Substanz konnte nicht nur ein binäres Herrschaftsverhältnis 
Männern gegenüber Frauen weiterhin aufrechterhalten werden, sondern die 
Plausibilität einer von einer ‚Männlichkeit‘ unterschiedenen ‚Weiblichkeit‘ sich 
instituieren.

2.1.1 Kritik am vorsozialen weiblichen Subjekt

Butler verwirft in Das Unbehagen der Geschlechter mit und gegen Simone de 
Beauvoir eine Metaphysik der Substanz. Dies betrifft sowohl die Existenz ei-
nes transzendentalen Subjektes der Erkenntnis, welches unabhängig von den 
das Subjekt konstituierenden Bedingungen zur Wahrnehmung fähig ist, wie 
es etwa Husserl annimmt (vgl. Kap. 1.1), als auch die Annahme einer vorge-
gebenen körperlichen Substanz in ihrer möglichen nicht-geschlechtlichen wie 
ihrer möglichen binären, also männlichen oder weiblichen Dimension. Butler 
kritisiert, dass innerhalb der zweiten feministischen Bewegung häufig eine 
implizit aufklärerische Subjektposition, die dem Subjekt das Sein qua sei-
nes Bewusstseins als allem anderen voraussetzt, angenommen, und diesem 
ein bedeutungsloser aber ipso naturalis weiblicher oder männlicher Körper 
anheimgestellt wurde (vgl. Ludewig 2002: 239). Butler verwirft die sich dar-
aus ableitende Sex-gender-Unterscheidung, demnach sex das biologische Ge-
schlecht ist und gender die sozial erworbene Geschlechtsidentität samt einer 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t94

entwicklungsteleologischen Entsprechung von sex und gender (vgl. Butler 1991: 
26). Butler postuliert in der Zurückweisung der Differenzierung von sex und 
gender aber eine ontologische Nicht-Differenz und Nicht-Differenzierbarkeit 
zwischen Materie und Form und somit zwischen Körper und Geist direkt mit. 
An die Adresse de Beauvoirs gerichtet hält sie fest:

„Beauvoir behauptet, dass der Körper für die Frauen Situation und Instrument der Frei-

heit sein müsse und nicht eine definierende und einschränkende Wesenheit. Ihre Ana-

lyse wird von einer Theorie der Leiblichkeit geprägt, die eindeutig durch die unkritische 

Reproduktion der Cartesianischen Unterscheidung zwischen Freiheit und Körper ein-

geschränkt wird. Trotz meiner früheren Versuche, das Gegenteil zu beweisen, scheint 

Beauvoir den Körper-Geist-Dualismus beizubehalten, auch wenn sie eine Synthese der 

beiden Termini beabsichtigt. Die Aufrechterhaltung dieses Unterschieds kann als sym-

ptomatisch für den Phallogozentrismus gelesen werden, den Beauvoir unterschätzt. In 

der philosophischen Tradition, die mit Platon beginnt und sich mit Descartes, Husserl 

und Sartre for tsetzt, hat die ontologische Unterscheidung zwischen Seele (Bewusst-

sein, Geist) und Körper stets Beziehungen der politischen und psychischen Unterord-

nung und Hierarchie gestützt. Der Geist hat den Körper nicht nur unterworfen; bisweilen 

nähert er auch das Phantasma, seiner Verleiblichung insgesamt entfliehen zu können. 

Für die kulturelle Assoziation zwischen Geist – Männlichkeit und Körper – Weiblichkeit 

finden sich im Feld der Philosophie und des Feminismus zahlreiche Belege. Daher muss 

jede unkritische Reproduktion der Geist/Körper-Unterscheidung neu durchdacht wer-

den: Sie hat traditionell und implizit die Geschlechter-Hierarchie produzier t, aufrecht-

erhalten und rational gerechtfer tigt.“ (Ebd.: 31)

Butlers poststrukturalistischer Feminismus schlägt nun vor, die Dualismen 
Geist/Körper, Kultur/Natur und die sich aus den als metaphysisch verstan-
denen Dichotomien ableitende Geschlechterordnung durch eine neue Lesart 
der aristotelischen Form-Materie-Begiffsbestimmung zu reformulieren. Neue 
Lesart bedeutet hier, dass sie Aristoteles Materiebegriff in ein Foucault’sches 
Subjektverständnis setzt. Im Folgenden soll dieses Verständnis rekonstruiert 
werden, um es anschließend einer Kritik zu unterziehen. Damit möchte ich, 
konsequent weitergedacht, deutlich machen, dass Butlers Materialitätsbegriff 
für eine Theorie leiblich-materieller Widerständigkeit zu wenig Substanz bietet.

2.1.2 Konstituierungslogiken I: Butlers Aristoteles-Lesart

Butler verteidigt3 ihre Absage an die Sex-gender-Unterscheidung, indem sie die 
aristotelische Lehre von der Beziehung von Form und Materie einer historisie-

3 | Mit Körper von Gewicht (1997) reagiert Butler mit Bezug auf das aristotelische Ma

teriekonzept auf die Vorwürfe der Entkörperlichung von Seiten deutschsprachiger Wis-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


952. Diskursive Körper

renden Lesart unterzieht. Die Seele wird dabei als formatives Prinzip verstan-
den, aber nicht als ein solches, das ontologisch von der Materialität des Körpers 
zu trennen wäre – wie das ‚die‘ cartesianische Lehre vorsieht. Butler stellt fest: 
„Für Aristoteles bezeichnet die Seele die Aktualisierung von Materie, wobei 
Materie als vollständig potenziell und unaktualisiert verstanden wird.“ (Butler 
1997: 59)

Materie, verstanden als das (sexuierte) Körperliche, ist hier nicht als Me-
taphysisches, Transzendentales, in sich Fertiges zu verstehen, auf das die 
Seele ihren Stempel drückt, wie es mit klassischen (feministischen) Sozia-
lisationstheorien, die eine Sex-gender-Unterscheidung favorisieren, und ge-
gen dieselben Butler sich wendet denkbar wäre. Materie ist vielmehr selbst 
dasjenige, was sich unendlich formiert, und gerade nicht durch eine oder 
mehrere Einwirkungen der Seele auf den Körper auszeichnet. (Der Begriff 
der Einwirkung geht nach wie vor von einer ontologischen Verschiedenheit 
beider aus, und somit von dem neuzeitlichen Paradigma von Ursache und 
Wirkung, gegen welches sich Butler ebenfalls wendet.) Materie ist im Grun-
de stets Materialisierung des Seelischen: Seele (Form) und Materie (Körper/
Natur) sind stets ineinander enthalten, sind koextensiv. Keine Materie, die 
sich nicht in der Materialisierung befindet. Keine Materie ohne ihr formati-
ves Prinzip Seele, so die Botschaft. Der Begriff, der dasjenige, was im Grunde 
nur als Materialisierung auftritt, umreißt, ist der Begriff des Schemas. Bei 
Butler heißt es:

„Deswegen vertritt er [Aristoteles, B.W.] in De Anima die Ansicht, die Seele sei ‚die vor-

läufige Er füllung des natürlichen, mit Organen ausgestatteten Körpers‘. Und er fährt 

for t, ‚deshalb darf man auch nicht fragen, ob Seele und Körper eins sind, wie auch nicht, 

ob Wachs und Figur, überhaupt nicht, ob Materie und der aus der Materie gebildet Ge-

genstand‘. Im Griechischen ist nicht etwa die Rede von Stempeln, die dem Wachs etwas 

aufprägen [wie in der englischen Übersetzung, A.d.Ü.], sondern alles ist in dem einzigen 

Begrif f Schema enthalten.“ (Ebd., Herv.i.O.)

In einer weiteren Denkbewegung setzt Butler nun das sprachliche Prinzip, als 
grammatische Erscheinung, an die Stelle des Seelischen. Sie fährt mit ihrer 
Aristotelesinterpretation wie folgt fort:

„Schema bedeutet Form, Gestalt, Figur, äußere Erscheinung, Kleid, Gestik, die Figur 

eines Syllogismus und die grammatische Form. Wenn Materie nie ohne ihr Schema auf-

tritt, bedeutet das, dass sie nur unter einer bestimmten grammatischen Form in Er-

senschaftler_innen. Butler möchte deutlich machen, dass Konstruktionen sich nicht 

allein im Sprachlichen vollziehen, sondern, im Grunde genommen, nicht von den Körpern 

zu trennen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t96

scheinung tritt, und, dass das Prinzip ihrer Erkennbarkeit, ihre charakteristische Geste 

oder ihr übliches Gewand, von dem, was ihre Materie konstituier t, nicht ablösbar ist.“ 

(Ebd., Herv.i.O.)

Die Prinzipien der Formativität sind, aus Butler Sicht, allerdings nicht me-
taphysisch behaust. Sie unterliegen kulturellen wie historischen Varianzen. 
Somit ist Materie als materialisiertes Schema selbst zu historisieren: ‚Weibli-
che‘ Körper und ‚männliche‘ Körper sind demnach keine sexuierten Körper im 
überhistorischen oder übergeografischen Sinne, sie sind stets Körper, die sich 
in ihrem kulturellen (diskursiven) Kontext als weibliche oder männliche Kör-
per materialisieren. Ihre historisierte Aristoteles-Lesart bringt sie folgenderma-
ßen auf den Punkt: „Wir können die aristotelische Vorstellung von Schema an-
hand der kulturell veränderlichen Prinzipien der Formativität und Intelligibität 
historisieren.“ (Ebd.: 60, Herv.i.O.) Mit dem Begriff intelligibel möchte Butler 
sagen, dass dasjenige, was zu einer bestimmten Zeit denkbar und verstehbar 
ist,4 Schema konstituiert. Butler entwirft ihre Theorie des sich durch Diskur-
se materialisierenden Körpers anhand des Verhältnisses zwischen Macht, 
Diskurs, Praktiken und Körper. Sie nimmt dabei Bezug auf Michel Foucault, 
der genau dieses Verhältnis am Beispiel des sexuellen Körpers in Sexualität 
und Wahrheit I. Der Wille zum Wissen (1983) und in Überwachen und Strafen 
(1976) am Beispiel des Gefangenenkörpers rekonstruiert.5 Butler sieht dabei 
die Dynamik zwischen einer machtgeladenen Seele und ‚ihres‘ Körpers als ein 
von Foucault „implizit vorgenommenes Durcharbeiten der aristotelischen For-
mulierung“ (ebd.: 60). Die Seele verhält sich zum Körper als machtgeladenes 
Schema, das den Körper selbst produziert und aktualisiert (ebd.). Sie zitiert 
Foucault:

4 | Intelligibel (lat. intelligibilis, von intellegere, einsehen, merken) bezeichnet in der 

platonisch-aristotelischen Tradition dasjenige, was nur durch den Geist (Vernunft) zu 

denken und erkennbar ist; das selbst nicht-sinnliche Wesen und Sein des sinnlich-wahr-

nehmbaren (sensiblen). Kant hat später den Begrif f der Intelligibilität zwar grundsätz-

lich als über-sinnliches Verstehen gedacht. Dieses ist nach Kant allerdings nicht von der 

sinnlichen Anschauung zu trennen. Die von Vernunft wie Moral geleitete Absicht setzt 

stets die sinnliche Anschauung voraus. Deswegen ist im Begrif f Intelligibilität heute in 

der Regel die sinnliche Wahrnehmung mit eingeschlossen (vgl. Halder 2008: 158). Auch 

die sinnliche Wahrnehmung ist demgemäß von einer normativen Rationalität instituier t, 

so die neokantianische Annahme, der Foucault und mit ihm Butler zu folgen scheint. Ge-

mäß Merleau-Ponty ist die sinnliche Er fahrung nicht nur nicht vom Urteilen zu trennen, 

sie ist Ur teilen (vgl. Merleau-Ponty 1966: 56f.).

5 | Bereits in Sexualität und Wahrheit I: Der Wille zum Wissen (1977) denkt Foucault 

die Sexualität und damit den Körper als einen durch Machtbeziehungen produzier ten 

Körper (vgl. Kap. 1.3.1).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


972. Diskursive Körper

„Der Mensch, von dem man uns spricht und zu dessen Befreiung man einlädt, ist bereits 

in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er. Eine ‚Seele‘ wohnt in 

ihm und schaff t ihm eine Existenz, die selber ein Stück der Herrschaft ist, welche die 

Macht über den Körper ausübt. Die Seele: Effekt und Instrument einer politischen Ana-

tomie. Die Seele: Gefängnis des Körpers.“ (Foucault zit. nach ebd., Kursivierung B.W., 

alle anderen Herv.i.O.)

Butlers Subjektivierungsthese ist eng mit dieser Stelle in Foucaults Analyse 
der Situation der Gefangenen verwoben. Die Lesart der Beziehung zwischen 
Seele, Körper und Macht (machtgeladene Diskurse und Praktiken) wird zur 
Drehscheibe von Butlers Theorie der Subjektivierung als Unterwerfung (assu-
jettissement). Dies wird deutlich, wenn sie feststellt: „Diese ‚Unterwerfung‘ oder 
assujettissement ist nicht bloß eine Unterordnung, sondern ein Sichern und Er-
halten, die Platzzuweisung für ein Subjekt, eine Subjektivierung.“ (Ebd.: 61, 
Herv.i.O.) Wie sich im Folgenden zeigt, ist diese Lesart Foucaults aber streitbar.

2.2 Die Seele als Dispositiv I (Foucault) oder  
die Me taphysik des Psychischen bei Butler

Wenn Foucault von der Seele als Gefängnis des Körpers spricht (s.o.), verweist 
er darauf, dass Seele wie Körper keine innerlichen metaphysischen Substanzen 
sind, die Herrschaftsverhältnisse abschütteln und als reine innerliche an sich 
Seiende Entitäten von Belang auftreten können. Machtbeziehungen6, verstan-

6 | Wenn Foucault von Macht spricht, dann meint er nicht eine singuläre, zentral wirken-

de Macht. Macht existier t für Foucault allein in Form dezentraler, pluraler, beweglicher 

Machtbeziehungen (vgl. Foucault 2003c: 490) (vgl. Kap. 1.3.1). Machtbeziehungen 

organisieren und wirken entlang von Diskursen, die Wissen produzieren. Am Beispiel 

des Diskurses über ‚den Kriminellen‘ (Überwachen und Strafen 1976), über ‚den Wahn-

sinnigen‘ (Wahnsinn und Gesellschaft [1973]), über ‚den Kranken‘ (Die Geburt der Kli-

nik [2011]) sowie über die Produktion von Sexualität (Der Wille zum Wissen. Sexualität 

und Wahrheit 1 [1977]) kennzeichnet Foucault, wie die Moderne, über eine Anhäufung 

von Wissen über jene Kategorien, Individuen mit einer partikularen Seele hervorge-

bracht hat, und diese Hervorbringung nicht zuletzt ein normatives bürgerliches Ideal 

etablieren half, weil die ‚kriminelle Seele‘, die des ‚Irren‘ usw., sodann als Schreckge-

spenst als das Andere, als Drohkulisse im Sinne der Normalisierungszwänge eingesetzt 

werden konnte. Die moralischen Ansprüche des Humanismus, eine klare Unterschei-

dung zwischen Gut und Böse (sowie gesund und krank) zu treffen, gewannen dadurch 

an wissenschaftlichem Boden. Foucaults Skepsis gegenüber dem Humanismus lässt 

ihn eine Kontinuität zwischen der Rationalität vormoderner Pastoraltheologie und der 

modernen Kriminologie, der Psychiatrie, der Medizin, der Pädagogik, der Psychologie 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t98

den als politische Anatomie, lassen Seele, lassen Anatomie und die Art, wie sie 
eingesetzt wird, schon immer als politisch erscheinen. Der Seele, dem Körper 
haftet nichts Unpolitisches an, das nach der Befreiung von Unterwerfungs-
praktiken, die immer auch Konstituierungspraktiken sind, übrig bliebe.

Butler betont nun, dass die Formulierung Foucaults, wie sie etwa in der 
Trope „Macht über den Körper ausüben“ (s.o.) auftaucht, zunächst eine onto-
logische Differenz wie eine lineare Chronologie der Ereignisse zwischen dem 
Körper, der Seele und vor allem den Machtbeziehungen nahe legt. Machtbe-
ziehungen durchdringen die Seele, die dann wiederum die Regentschaft über 
den Körper übernimmt. Die Formulierung allerdings, dass „die Unterwerfung 
viel tiefer als er [der Mensch, B.W.] ist“ (s.o.), legt aber offen, dass das, was zu-
nächst wie eine ontologische Differenz klingt, in Wirklichkeit der Grammatik 
geschuldet ist, die uns zu solch einer Sprechweise nötigt, die Äußerlichkeit 
und Innerlichkeit als ein Ursache-Wirkungs-Prinzip erscheinen lässt. Foucaults 
Blick auf den Körper als einen von den Machtbeziehungen nicht unterschiede-
nen Körper stark machend, argumentiert Butler:

„Die Grammatik, die uns zu solch einer Sprache nötigt, erzwingt eine Metaphysik äußer-

licher Beziehungen, wonach Macht auf Körper einwirkt, nicht aber so verstanden wird, 

dass sie diese bildet. Dieses Verständnis von Macht als einer äußerlichen Beziehung 

wird von Foucault selbst in Frage gestellt.“ (Butler 1997: 61)

konturieren (vgl. Foucault 1977: 146ff.). Aber nicht nur Diskurse, verstanden als bloße 

epistemisch-gewaltvolle Sprechakte, sind es, die die Individuen hervorbringen. Macht-

beziehungen setzen ebenso entlang nicht-diskursiver Praktiken ein (vgl. Kap. 1.3). In 

meinen Augen spielt besonders in der Analyse nicht-diskursiver Praktiken der Körper 

als Einlassstelle zur Produktion einer individuellen Seele eine zentrale Rolle. Nicht-dis-

kursive Praktiken sind in erster Linie Disziplinartechniken, die zum Beispiel, anders als 

im Mittelalter die Marter, nicht direkt am Körper ansetzen, sondern mehr auf die Vorstel-

lung und die Seelenqual abzielen. In Überwachen und Strafen skizzier t Foucault eine 

antizipier te Dauerüberwachung des Gefangenen als Herrschaftsinstrument, die er als 

die Geburtsstunde der Subjektwerdung denkt. Der Körper wird dabei nicht angefasst. 

Foucault skizzier t eine Machtdynamik, die das Subjekt als Objekt hervorbringt: „Es ge-

nügt, demnach einen Aufseher im Turm aufzustellen und in jeder Zelle einen Irren, einen 

Kranken, einen Sträfling, einen Arbeiter oder einen Schüler unterzubringen. [...] Jeder 

Käfig ist ein kleines Theater, in dem jeder Akteur allein ist, vollkommen individualisier t 

und ständig sichtbar. Die panoptische Anlage schaff t Raumeinheiten, die es ermögli-

chen, ohne Unterlass zu sehen und zugleich zu erkennen [...]. Jeder ist an seinem Platz 

sicher in eine Zelle gesperr t, wo er dem Blick des Aufsehers ausgesetzt ist; aber die 

seitlichen Mauern hindern ihn daran, mit seinen Gefährten in Kontakt zu treten. Er wird 

gesehen, ohne selber zu sehen, er ist Objekt einer Information, niemals Subjekt in einer 

Kommunikation.“ (Foucault 1976: 257)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


992. Diskursive Körper

Was lässt sich aber bei Foucault selbst noch herauslesen? Welche Macht-Kör-
per-Bildungsdynamik kann Butlers Lesart an die Seite wie entgegengestellt 
werden?

Wenn Foucault in Überwachen und Strafen über die Seele sagt, sie sei nicht 
ein „wiederbelebtes Relikt einer Ideologie“, sondern vielmehr „der aktuelle Be-
zugspunkt einer Technologie der Macht über den Körper“ (Foucault 1976: 41) 
und fortfährt:

„Man sage nicht, die Seele sei eine Illusion oder ein ideologischer Begrif f. Sie existier t, 

sie hat eine Wirklichkeit, sie wird ständig produzier t – um den Körper, am Körper, im Kör-

per – durch Machtausübungen an jenen, die man bestraft, und in einem allgemeineren 

Sinn an jenen, die man überwacht, dressier t und korrigier t, an den Wahnsinnigen, den 

Kindern, den Schülern, den Kolonisier ten, an denen, die man an einen Produktionsap-

parat bindet und ein Leben lang kontrollier t.“ (Ebd.)

Es ist ihm darum zu tun, dass der Kinderkörper, der Gefangenenkörper, der 
überwachte und kontrollierte Körper sich eben durch die Prozeduren der Macht 
erst konstituiert, das heißt materialisiert. Denn ohne die Formierung als ein 
überwachter Körper, ein Gestrafter usw. keine Materie – um es noch einmal in 
die Sprache Aristoteles zu übersetzen. Damit verabschiedet Foucault die Idee 
einer metaphysischen Seele, und spricht in Anlehnung an Friedrich Nietzsche 
von einer „Genealogie der modernen Seele“ (ebd.). Es sind für Foucault Macht-
beziehungen, Dispositive, diskursive und nicht-diskursive Praktiken, die die 
Körper nicht in erster Linie unterdrücken, sondern als spezifische Körper her-
vorbringen. Die Seele hat bei Foucault somit den Charakter eines Dispositivs 
(vgl. Kap. 1.3), sie ist keine metaphysische ahistorische Seele, die dem Menschen 
ubiquitär ist. Die Seele ist eine Erfindung der modernen psychologischen Dis-
kursformation und in keiner Weise Machtbeziehungen ontologisch vorgän-
gig, sondern deren Effekt. Butler knüpft zwar einerseits an diese zentralen 
Denkfigur Foucaults an und postuliert Gender Identity als Dispositiv, das in 
der Lage ist, vergeschlechtlichte Körper hervorzubringen. Ein Dispositiv, das 
über performative iterative Anrufungen/Sprechakte Körper als vergeschlecht-
lichte Körper hervorbringt. Andererseits ontologisiert Butler aber die Seele mit 
Freud als etwas, das den Machtbeziehungen vorgelagert erscheint. Die Seele 
scheint aus der Dispositivlogik ausgenommen. Die Seele erhält bei Butler mit 
Freud etwas Metaphysisches (Kap. 2.3.3). Das führt zu weiteren Annahmen, 
die im Weiteren zu erläutern sind. Zunächst: Während für Foucault Machtbe-
ziehungen, um die herum sich auch das Sexualitätsdispositiv und damit das 
Geschlechterdispositiv bilden (vgl. Kap. 1.3.1), beweglich, produktiv und plural 
sind, indem sich „verschiedene Vektoren der Macht“ kreuzen, multiplizieren, 
sich gegenseitig stützen, einander ablösen usw. (vgl. Lorey 1996: 93 u. 136), ge-
rät Butlers Verknüpfung des Machtbegriffs Foucaults mit den performativen, 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t100

iterativen und psychoanalytischen Konzepten zu einem eher statischen und 
alsbald strafenden, körperlosen statt Körper hervorbringenden Machtbegriff 
(vgl. dazu auch ebd.). Das bedeutet: Die multi-vektoriale strategische Situation, 
von der Foucault spricht, scheint sich hinsichtlich der Geschlechteridentitäten 
in ein rigides Zwangssystem und damit in ein Herrschaftssystem von männlich 
oder weiblich selbst zu verfestigen, aus dem nicht ohne weiteres ein Entkommen 
möglich ist.7 Denn: In der Verwerfung Körper-utopischer Denkungsarten, wie 
sie etwa Wittig vorlegt (vgl. Kap. 2.4), oder auch Foucault in seinem Anschluss 
an Nietzsche (vgl. Kap. 2.3.4) engt Butler den Spielraum für einen vitalen, ma-
teriellen Körper, der womöglich wegen seiner Beweglichkeit und Eigenaktivität 
den Normen entkommen könnte, ein. Butlers Verknüpfung der Foucault’schen 
Machttheorie mit Freuds psychoanalytischen Theorien zu Trauer und Melan-
cholie in Psyche der Macht (2001) ist diesbezüglich mindestens ambivalent. 
Einerseits wird hier die Möglichkeit eröffnet, Geschlecht als eine Form des 
Unbehagens, der Trauer, der Melancholie, des Traumas zu denken, und das 
ist, in meinen Augen, Butlers großer Verdienst und starker Teil; andererseits 
werden durch die Tendenz zur Totalität der hier postulierten, unbewusst wir-
kenden Matrix Möglichkeiten der Subversion, die Butler in den Performativi-
tätskonzepten aufgemacht hat, wieder verschlossen. Das hat Folgen: sowohl für 
eine hier sukzessive zu entblätternde Theorie der Traumatisierung durch und 
als Subjektivierung als auch für die hier ebenso sukzessive zu entblätternden 
Formen von möglicher Widerständigkeit (vgl. Kap. 6, 7 u. 8). Im Folgenden 
soll nun ein weiteres Mäandern durch Butlers theoretische Bezüge erfolgen, 
immer entlang der Topoi Natur, Körper, Materialität, um einerseits mit Butler 
Geschlechterbinaritäten als traumatisch denken zu können, und andererseits 
Butler-kritisch diese Stellen zu lesen, wo Körper im Text verschwinden.

Wie stellt sich Butler genau die Materialisierung ‚weiblicher‘ beziehungs-
weise ‚männlicher‘ Körper vor?

2.2.1 Geschlecht als iterierbarer performativer Sprechakt

Geschlecht als Gender Identity ist in Butlers Schriften als ein performativer 
Akt konzipiert. Mit Performativität ist dabei ein sprachlicher Handlungsakt 

7 | Vgl. dazu Lorey: Lorey arbeitet die Dif ferenzen in der Machttheorie von Foucault 

und Butler am Beispiel des Diskurses heraus. Während Diskurs bei Foucault stets auf 

die Heterogenität von Machtverhältnissen wie auf die Widersprüchlichkeiten innerhalb 

eines Diskurses verweist, scheint für Butler „die Produktivität von Diskursen auf die bi-

näre Codierung von Intelligiblen und Nicht-Intelligiblen“ hinzudeuten (Lorey 1996: 65). 

Butler, so Lorey, ver folgt eine juridische Machtkonzeption. Das Gesetz, das sich durch 

die erzwungene Wiederholung der binär-codier ten, über Ausschluss operierenden Norm 

zeigt, ist das Primat ihrer Theorie (vgl. ebd.: 65ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1012. Diskursive Körper

im Sinne von Performanz (Austin 1986) gemeint, aber auch eine Darstellungs-
leistung im Sinne von meist heteronormativen Alltagsinzenierungen und der 
Möglichkeit zu subversiv-strategischen Geschlechterparodien (performance). 
Die Zusammenwirkung macht den Begriff der Performativität aus (vgl. auch 
Bublitz 2002: 23f.). Ebenso wie Körperpraktiken kein bloßer Ausdruck see-
lischer Zustände sind – Körperausdruck würde sich hier beschreibend und 
abbildend zu einem dem Körperausdruck vorgängigen Seelenstatus verhalten 
– sondern Realitäten hervorbringend, beschreiben sprachliche Handlungsakte 
nicht nur eine Situation, sie stellen sie vielmehr her.

Sprachliche Akte sind für Butler Handlungsakte, das heißt Handlungen. Im 
Anschluss an Michel Foucault betont sie, dass sprachliche Handlungen „syste-
matisch die Dinge herstellen, von denen sie sprechen“ (Butler zit. nach Bublitz 
2002: 36). Butler schreibt dem Sprechen demgemäß denselben ontologischen 
Status wie dem Handeln zu. Demnach sind Diskurse wie Sprachhandlungen 
materiell, beziehungsweise ist die gesellschaftliche Existenz des Körpers erst da-
durch möglich, dass dieser sprachlich angerufen wird (vgl. Butler 1998: 14). 
Vice versa ist Materialität nicht klar unterscheidbar von der Dimension des Dis-
kursiven, auch wenn sie nicht dasselbe ist.8 In Anlehnung nicht nur an Foucault, 
sondern auch an den Sprachwissenschaftler John Austin, spricht Butler in die-
sem Zusammenhang von performativen Sprechakten (1991; 1997; 1998). Aus-
tin betont in seiner Schrift Zur Theorie der Sprechakte: How to do things with 
words (1986), dass Sprechakte9 in der Lage sind, das, was sie benennen, rituell in 
Kraft zu setzen. Sie schaffen Tatsachen (vgl. Butler 1998: 15ff.). Der Sprechakt 
bringt als Anrufung dasjenige hervor, was er angeblich nur beschreibt (vgl. 
ebd.). In Bezug auf Gender Identiy bringt der Sprechakt/die Anrufung etwa: 
„Es ist ein Mädchen“ oder „Es ist ein Junge“ einen Tatbestand hervor, statt 
ihn zu beschreiben (vgl. Butler 1997: 22; Bublitz 2002: 24). Das Gegenstück zu 
Austins Proklamation des illukutionären Sprechaktes (Austin) als rituell sieht 

8 | Bei Butler heißt es, den hervorbringenden Sprechakt als Drohung konfigurierend: 

„Obgleich nicht identisch, sind beide körperliche Handlungen.“ (Butler 1998: 23) Und 

in Abgrenzung zu Elaine Scarry, die den Körper in ihrer Sicht als den diskursiven Praxen 

vorgängig sieht: „Doch was, wenn Sprache in sich selbst ihre eigene Möglichkeit der 

Gewalt und Zerschlagung der Welt birgt?“ (Ebd.: 15)

9 | Austin (1986) unterscheidet zwischen perlokutionären und illokutionären Sprech-

akten. Der illokutionäre Sprechakt erzeugt anders als der perlokutionäre Sprechakt 

keinen Effekt, sondern ist selbst eine Tat. Durch seinen rituellen Charakter und seinen 

Bezug auf die Konvention gilt er als Anrufung, die ein Subjekt gemäß seiner Anspra-

che hervorbringt: „Der illokutionäre Sprechakt vollzieht die Tat im Augenblick der Äu-

ßerung.“ (ebd.: 12) Butler nennt Austins Beispiel eines Richters, der ausspricht: „Ich 

verur teile Sie“ (ebd.: 31), und damit nicht eine Absicht äußert, etwas zu tun, sondern 

es tut (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t102

Butler in Louis Althussers Ideologietheorie der Staatsapparate (1977) (vgl. Butler 
1998: 42). Die Ideologie hat genau so eine rituelle Form wie ein illukutionärer 
Sprechakt. Sie vermag genauso in ihrem Verkünden erzeugen. Das bedeutet, 
die Idee geht der Aktion nicht voraus, sondern ist in diese eingeschrieben (vgl. 
ebd.). Die ideologische und gleichsam sprechaktliche Anrufung (in dem se-
mantischen Netz Austins wie Althussers gedacht) ist selbst materieller Art, 
sie bringt hervor, was sie sagt. Wie das? Althussers berühmte Szene der Anru-
fung geht wie folgt: Ein Polizist ruft einem Passanten „Hallo, Sie da!“ zu. Der 
Passant, der sich selbst wiedererkennt und sich umwendet, um auf den Ruf zu 
antworten, wird durch die Umwendung, das Angesprochenfühlen, zu einem 
Subjekt der Anrufung durch den Staatsapparat (vgl. ebd.). Die Umwendung 
der Anrufung, die durch Butlers Freud-Rezeption zu einer psychischen, identi-
fizierenden Kraft wird (vgl. Butler 2001: 157ff.) (vgl. Kap. 2.3.1), bildet das Kern-
stück ihrer Theorie der Subjektivation (vgl. ebd.: 81ff.). Durch die Umwendung 
wird das Subjekt als anerkanntes in die Existenz gerufen. Dennoch handelt 
es sich hierbei nicht um einen einmaligen Akt. Butler zeigt, darüber, dass sie 
Derridas Konzept der Iterationen (1972) in die Analyse der Anrufungsdynamik 
einbindet, dass Sprechakte ihre performative Kraft deswegen entfalten, weil 
sie einer iterativen (sich wiederholenden) Zitierpraxis unterliegen. Ihre These 
der Performativität (sprechaktlichen Hervorbringung) von Geschlecht stützend 
formuliert Butler: „Zunächst einmal darf Performativität nicht als vereinzelter 
oder absichtsvoller ‚Akt‘ verstanden werden, sondern als die ständig wiederho-
lende zitierende Praxis, durch die der Diskurs die Wirkungen erzeugt, die er 
benennt.“ (Butler 1997: 22) Zwei Punkte sind nun bedeutsam: Das Subjekt ist 
nicht ‚Herr‘ seiner Sprache, das bedeutet, es gibt keinen Täter hinter der Tat 
(vgl. Lorey 1996: 112) – damit ist keine Aussage die freie Entscheidung eines 
einzelnen Akteurs. Und: Sprechakte müssen beständig wiederholt werden, um 
ihre Wirkung – die Instituierung von Normen – zu erreichen. Da das Subjekt 
nicht die Autorität über die Sprache hat, sondern die Sprache das Subjekt kon-
stituiert, ist die Autorität des Subjekts nur eine Illusion, oder besser gesagt Ef-
fekt der Sprache selbst. Aussagen sind nicht ob der Intentionalität des Subjekts 
Handlungen (vgl. ebd.: 113), sondern in der Konventionalität der Wiederholung 
liegt die Handlungsmacht: „Performative Sprechakte funktionieren und erhal-
ten ihre Autorität nur, wenn sie sich aus Konventionen herleiten und diese wie-
der in Szene setzen.“ (Ebd.: 112)

Butler (1991) spricht, um die Macht konventionellen Sprechens zu verdeut-
lichen, an anderer Stelle auch von „sedimentierter Wiederholbarkeit“ (Butler 
zit. nach ebd.). Das meint nichts anderes, als dass etwas wiederholbar ist, weil 
es konventionalisiert ist. Konventionen, Rituale, zeremonielle Regeln, gesell-
schaftliche Codes sind die Bedingung dafür, dass performative Akte überhaupt 
funktionieren (vgl. ebd.). Auf unser Beispiel der Geschlechtsidentität übertra-
gen heißt das, die einmalige wie alleinige Aussage „Es ist ein Mädchen“ bringt 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1032. Diskursive Körper

Gender Identity nicht hervor; erst die beständige zitatförmige Wiederholung 
dieser Aussage tut es. Geschlechtliche Subjekte werden also in einem stän-
digen Wiederholungsprozess konstituiert. Die Kategorien ‚Mann‘/‚Frau‘ samt 
des ‚männlichen Körpers‘ und des ‚weiblichen Körpers‘ erscheinen als natür-
liche Kategorien; gerade weil sie so oft wiederholt werden, erzeugen sie die 
Illusion des Prädiskursiven. Bei Butler heißt es:

„Geschlechtsidentität [ist] die wiederholte Stilisierung des Körpers, ein Ensemble von 

Akten, die innerhalb eines äußerst rigiden regulierenden Rahmens wiederholt werden, 

dann mit der Zeit erstarren und so den Schein der Substanz bzw. eines natürlichen 

Schicksals des Seienden hervorbringen.“ (Butler 1991: 60) 

Und sie folgert weiter: 

„Selbst wenn die Geschlechtsidentität in einer höchst verdinglichten Form zu erstarren 

scheint, erweist sich diese Erstarrung selbst als eine hartnäckige, heimtückische Pra-

xis, die durch zahlreiche Mittel unterstützt und regulier t wird.“ (Ebd.)

Die Dechiffrierung der Herstellungspraxen (rituelle Sprechweisen und Insze-
nierungen) von Geschlecht und die damit verbundene Desillusionierung der 
phänomenalen Geschlechtsidentität veranlassen Butler zu Recht dazu, Iden-
tität als Ausgangspunkt genau wie als teleologischen Endpunkt zu desavou-
ieren (vgl. ebd.: 60). Die diskursive Trennung in weibliche oder männliche 
Subjekte wird in einem Regime diskursiver Zwangsheterosexualität über die 
Produktion normativen heterosexuellen Begehrens instituiert und garantiert. 
Die Naturalisierung der Heterosexualität wird wiederum über die Annah-
me der Kohärenz von sex und gender instituiert, plus der Logik, dass man 
nicht das gleiche Geschlecht, sondern das andere Geschlecht begehren muss, 
um ungefährdet das eigene sein zu können. Um guten Gewissens und mit 
einem Gefühl der Richtigkeit sagen zu können „Ich bin eine Frau“, ist es 
eminent wichtig kein Mann zu sein – und, so folgert Butler weiter, vor allem 
einen Mann zu begehren (vgl. ebd.). Das System der Zweigeschlechtlichkeit 
ist nicht ohne das System der Zwangsheterosexualität zu denken, von dem 
es gespeist wird. Die zwangsheterosexuelle Matrix hält sich aufrecht, indem 
eine Kohärenz zwischen der Einheit von anatomischem Geschlecht (sex), 
Geschlechtsidentität (gender) und Begehren glaubhaft und für die Subjekte 
erlebbar erzeugt wird (vgl. ebd.: 45). Es ist die Andersartigkeit des anderen, 
die mich als das mir selbst eigene in sich geschlossen produziert. Bezugneh-
mend auf Aretha Franklins „You make me feel like a natural woman“ (vgl. 
ebd.) macht Butler deutlich, dass es die Anrufung des definierten Anderen 
ist, die diesen Satz als wahr erscheinen lässt. Und sie fährt fort, die von der 
psychoanalytischen Theorie als folgerichtige, natürlich hergeleitete Errun-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t104

genschaft bezeichnete kulturelle Identität als gendered psychic disposition (vgl. 
ebd.), als durch ein institutionalisiertes System hervorgebrachte zu entblößen, 
wenn sie schreibt:

„Diese Errungenschaft er fordert also eine Dif ferenzierung von der entgegengesetzten 

Geschlechtsidentität. Demnach ist ein Mann oder eine Frau die eigene Geschlecht-

sidentität genau in dem Maße, wie er/sie nicht die andere ist, wobei diese Formel die 

Beschränkung der Geschlechtsidentität auf dieses binäre Paar voraussetzt und zur Gel-

tung bringt. […]. Die innere Kohärenz oder Einheit jeder Geschlechtsidentität, sei es die 

Identität Frau oder Mann, [bedarf] eines festen und zugleich gegensätzlich strukturier-

ten heterosexuellen Systems. Diese institutionalisier te Heterosexualität er fordert und 

produzier t zugleich die Eindeutigkeit eines jeden der geschlechtlich bestimmten Terme 

(genderd terms), die in einem gegensätzlich binären System die Grenze möglicher Ge-

schlechtsidentitäten bilden. Diese Konzeption der Geschlechtsidentität setzt nicht nur 

eine kausale Beziehung zwischen anatomischem Geschlecht (sex), Geschlechtsidenti-

tät (gender) und Begehren voraus, sondern legt außerdem nahe, dass das Begehren die 

Geschlechtsidentität widerspiegelt und zum Ausdruck bringt – ebenso wie umgekehrt 

die Geschlechtsidentität das Begehren.“ (Ebd., Herv.i.O.)

Diejenigen, die sich in diesem System nicht wiederfinden können, erscheinen 
als das nicht-intelligible konstitutive Außen der Normsexualitäten, etwa trans-
sexuelle, intersexuelle, Menschen mit uneindeutiger gefühlter Geschlechts-
zugehörigkeit, homosexuelle, bisexuelle usw. Jene werden in derselben Be-
wegung produziert. Darüber hinaus induziert und begrenzt der Diskurs den 
Raum des Imaginären, des Vorstellbaren und somit des Erfahrbaren. Dasje-
nige, was nicht der (binär-geschlechtlichen) Rationalität folgt, gilt als nicht 
erfahrbar (vgl. Lorey 1996: 25): „Die binär strukturierte Ordnung der Hetero
sexualität setzt die Grenzen einer diskursiv bedingten Erfahrung.“ (Butler zit. 
nach ebd.) Butlers weiterer Anknüpfungspunkt für die Bildung dieser These 
ist die Psychoanalyse Jacques Lacans und seine Theorie von der symbolischen 
Ordnung.

2.2.2 Der Import von Lacans symbolischer Ordnung bei Butler

Laut dem französischen Psychoanalytiker Jacques Lacan wird die Annahme 
geschlechtlicher Positionen als ‚weibliche‘ oder ‚männliche‘ im Bereich des 
Symbolischen durch die geschlechtsspezifische Strafandrohung erzwungen 
(vgl. Lorey 1996: 121). Die Kastration ist dabei innerhalb des ödipalen Szena-
rios die Figur für die Bestrafung: „Die Kastrationsangst motiviert zur Annah-
me des männlichen Geschlechts, und die Angst davor, nicht kastriert zu sein, 
motiviert zur Annahme des Weiblichen.“ (Butler 1997: 141) Anders aber als 
Freud (vgl. Kap. 1.4) bewegt sich Lacan nicht auf einer konkreten biologischen 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1052. Diskursive Körper

Ebene, sondern allein im Symbolischen. Dieses bildet das explanans für die 
Zweigeschlechtlichkeit. Für Lacan ist die symbolische gleich der kulturellen, 
der sprachlichen und der gesellschaftlichen Ordnung (vgl. Raab 1998: 15). Die 
symbolischen Positionen leiten sich dabei nicht aus einer Substanz der Kör-
per ab, sondern Subjektwerdung vollzieht sich wegen, in und durch Sprache 
(vgl. ebd.). Es gibt für Lacan keinen Körper und kein Subjekt vor der Sprache. 
Butler fasst Lacan wie folgt zusammen: „Jeder Rekurs auf den Körper vor dem 
Symbolischen [kann] nur im Symbolischen stattfinden, was anscheinend im-
pliziert, dass es keinen Körper vor seiner Markierung gibt.“ (Butler 1997: 143)

Lacan geht allerdings von einer universalen Gültigkeit symbolischer Ord-
nungen aus, innerhalb derer Positionen, die durch die Kastrationsdrohungen 
erwirkt werden, und die das Inzesttabu sichern sollen, angenommen werden, 
da sich jenseits dieser Postionen keine Subjektwerdung vollziehen kann (vgl. 
Lorey 1996: 121). Das Inzesttabu ist für Lacan ein universelles strukturieren-
des Prinzip und damit die Diffusionsstelle, an der „Natur zu Kultur wird“ 
(vgl. ebd.: 24). Deswegen müssen alle anderen möglichen Identifizierungen 
verworfen werden. Der Preis der Verweigerung der Identifizierung ist hier 
die Auflösung des Ichs in der Psychose (vgl. ebd.: 124). Für Lacan hat das 
symbolische Gesetz der Kastration universelle Kraft, es ist unveränderbar 
und „fällt [...] aus dem Bereich des Kulturellen heraus und fungiert so als 
universelle Konstante, als ontologische Setzung für die Verfasstheit von Sub-
jekten“ (ebd.: 123). Butler macht nun einen folgenreichen theoretischen Import: 
Butler affirmiert Lacan in dem Punkt, dass geschlechtliche Subjektpositionen 
innerhalb der symbolischen Ordnung angenommen werden müssen, wenn sie 
festhält: „Es gibt kein ‚Ich‘ vor der Annahme eines Geschlechts, und es gibt 
keine Annahme, die nicht zugleich eine unmögliche, doch notwendige Iden-
tifizierung ist.“ (Butler 1997: 145) Niemand kann sich also dem Zwang zur 
Annahme normativer Postionen ohne weiteres entziehen (vgl. Lorey 1996: 
123). Gleichzeitig können die symbolischen Positionen – im Imaginären, wo 
die Annahme stattfindet – nie vollständig errichtet werden. Der Wunsch nach 
einer das gespaltene Subjekt stabilisierenden, gelungenen Identifizierung ist 
stets verunmöglicht.10 Mit Hilfe Lacans Theorie der erzwungenen Annahme 
geschlechtlicher Identifizierungen kann Butler erklären und erklärt, wieso es 
überhaupt zur Annahme eindeutiger Geschlechtsidentitäten kommt. Butler kann 
auch erklären, dass die Annahme eines Geschlechts kein voluntaristischer Akt 
ist, wie auch die Annahme eindeutiger Identitäten – auch wenn diese nie voll-
ständig einlösbar sind – nur unter der Verwerfung, unter Ausschluss der ho-
mosexuellen Position geschieht (vgl. Kap. 2.3.1). Getreu Lacan handelt es sich 
bei der Annahme der Geschlechtsidentität um eine notwendige Identifizie-
rung mit einer notwendigen, weil universellen symbolischen Ordnung. Butler 

10 | Siehe Loreys Ausführungen zum Spiegelstadium bei Lacan (vgl. Lorey 1996: 131).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t106

will gerade nun nicht den Punkt der notwendigen Identifizierung verwerfen, 
aber den der notwendigen (universellen) symbolischen Ordnung. Butler will 
ja postulieren, dass es sich in der Annahme der heterosexuellen Ordnung um 
ein Zwangsverhältnis handelt, dem sich niemand willentlich entziehen kann. 
Butler will aber die Notwendigkeit der symbolischen Ordnung mit dem Primat 
der Kastration hinterfragen. Lorey fasst Butlers Stoßrichtung der Neuformu-
lierung des Lacan’schen Gesetzes prägnant zusammen: „Butler überträgt ihr 
Konzept der Performativität auf Lacans Überlegungen zur Subjektkonstitu-
tion und kann deshalb das Gesetz selbst als konstruiertes begreifen.“ (Ebd.: 
127) Während Lacan aber die geschlechtliche Identifizierung als ein als un-
veränderlich gedachtes Gesetz begreift, und davon ausgeht, dass dieses mit 
dem Eintritt in die Sprache abgeschlossen ist (vgl. ebd.: 126), setzt Butler aber 
nun, in einer kritischen Wendung zu Lacan, die Derrida’sche Idee der Macht 
der Wiederholung von Sprechakten an die Stelle des Lacan’schen Gesetzes 
des Vaters. Die symbolische Ordnung ist nicht ein für allemal gesichert, sie 
muss, um Wirkungsweisen hervorzurufen, beständig wiederholt werden. Das 
bedeutet, sie ist genau nicht universell, sondern verschiebbar (iterierbar). Kon-
kret: Die zweigeschlechtliche Norm muss beständig wieder und wieder zitiert 
werden, gerade weil die Vollendung der eindeutigen Identifikation unmöglich 
ist. Butler stellt fest:

„Identifizierungen werden nie vollständig und abschließend gemacht; sie werden un-

aufhörlich wiederhergestellt und sind als solche der brisanten Logik der Wiederholbar-

keit unterworfen. Sie sind das, was dauernd arrangier t, ver festigt, unterbunden, ange-

fochten wird und bei gegebenem Anlass gezwungen wird, zu weichen.“ (Butler 1997:  

152)

Sich von Lacan absetzend stellt Butler das symbolische Gesetz als eine konsti-
tuierende Autorität, als Einzelfallbildung, als eine Fiktion heraus, die ebenfalls 
durch performative Akte hervorgebracht wird, und eben daraus seine Mächtig-
keit erhält:

„Die Priorität und die Autorität des Symbolischen wird durch diese rekursive Hinwen-

dung geschaffen, so dass jene Zitierung, hier wie im oben genannten Fall, der gleichen 

Autorität effektiv zu Dasein verhilf t, der sie sich dann beugt. Die Unterordnung der Zi-

tierung unter ihren (unendlich aufgeschobenen) Ursprung ist somit eine List, eine Ver-

schleierung, womit sich die prioritäre Autorität als abgeleitet erweist aus dem zwei-

geschlechtlichen Einzelfall ihrer Zitierung. Es gibt keine prioritären Postionen, die den 

unterschiedlichen Versuchen, jene Position zu verkörpern oder zu exemplifizieren, das 

Gesetz gibt, sie initiier t oder motivier t. Diese Position ist eine Fiktion, die im Laufe ihrer 

Exemplif izierungen erzeugt wird. In diesem Sinn erzeugt der Einzelfall die Fiktion der 

Priorität sexuier ter Positionen.“ (Ebd.: 157)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1072. Diskursive Körper

Butler befreit sich an dieser Stelle ‚aus den Klauen‘ des strukturalistischen De-
terminismus Lacans und sucht Zuflucht in der poststrukturalistischen Unter-
kunft Derridas. Das Gesetz ist nur so wirksam, wie es seine ständige Wiederholung 
ist. Es kann nur als Norm fungieren, wenn es immer wieder gesagt wird. Wenn 
es aber immer wiederholt wird, so kann es nie identisch wiederholt werden. 
Mit Derrida gesprochen, handelt es sich bei den zitatförmigen Wiederholun-
gen der Norm um Iterationen, das bedeutet Wiederholungen, die nie identisch 
das wiederholen, was bereits gesagt wurde. Im Begriff Iteration steckt stets der 
Nexus von Wiederholung mit der Andersheit (vgl. Lorey 1996: 112). Somit ist 
für Butler klar, dass man zwar nicht voluntaristisch aus der heterosexuellen 
Geschlechterordnung aussteigen kann, dass aber die Wandelbarkeit der Norm 
schon in ihrer Begründung liegt. Sie wird über sich wiederholende performa-
tive Sprechakte instituiert, die aber ipso defintionem das Andere und somit eine 
Verschiebung, von Wiederholung zu Wiederholung, beinhalten. So wie die 
zwangsheterosexuelle Matrix keine Never Ending Story des „zitternden Körpers 
vor der Kastration“ ist (Butler 1997: 147), so kann sich das Subjekt aber auch 
nicht ohne weiteres der diskursiven Matrix, als dasjenige, was das Seiende in-
stituiert (s.o.), entziehen.

Die diskursive Matrix gerät damit trotz allem Anti-Universalismus und al-
ler Proklamation einer Anti-Metaphysik zu einer ontologischen Dimension 
(vgl. dazu auch Nagl-Docekal 2001: 53). Salopp: Zweigeschlechtlichkeit ist kein 
‚Wunschkonzert‘, sondern ein Zwangsverhältnis. Um Ich zu sein, muss das 
Subjekt qua Identifikation ein Geschlecht annehmen. Innerhalb einer kontin-
genten symbolischen Ordnung wird Identifikation zur notwendigen Angelegen-
heit: „Denn es gibt kein ‚Ich‘ vor der Annahme eines Geschlechts, und es gibt 
keine Annahme, die nicht zugleich eine unmögliche, doch notwendige Identifi-
zierung ist.“ (Ebd.: 145, Herv. B.W.)

Wie die weiteren Ausführungen zeigen sollen, stellen die notwendigen 
Identifizierungen als Zwangsverhältnis in Butlers Perspektive eine Ontologie 
der Gewaltsamkeit her. Die Identifizierung mit einem Geschlecht und der Ent-
wicklung einer kohärenten Identität ist eine Form der Grausamkeit, die das 
Subjekt gegen sich selbst anwendet, um sein zu können. Die traumatische On-
tologie Butlers besteht in der Wucht der psychischen Umwendung identitärer 
Anrufungen, innerhalb derselben alle von einem unsagbaren, unbewussten 
trauma of gender heimgesucht werden (vgl. Kap. 5).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t108

2.3 Er z wungene Identitäten – tr aumatisierte Subjek te: 
die psychische Ge walt der Konstituierung des 
Aussen

„Das Beharren auf kohärenter Identität als einem Ausgangspunkt setzt voraus, dass 

schon bekannt, schon festgelegt ist, was ein Subjekt ist, und dass jenes vorgefer tigte 

‚Subjekt‘ die Welt betreten kann, um seinen Platz neu auszuhandeln. Wenn allerdings 

das gleiche Subjekt seine Kohärenz auf Kosten der eigenen Vielschichtigkeit herstellt, 

den Verschränkungen und Identifizierungen, aus denen es sich zusammensetzt, dann 

schließt jenes Subjekt anfechtende Verbindungen, die sein eigenes Wirkungsfeld de-

mokratisieren könnten, vorab aus. [...] Denn sie [die Reformulierung des Subjekts, B.W.] 

berührt die Frage der stillschweigenden Grausamkeiten, die eine kohärente Identität 

aufrechterhalten, Grausamkeiten, die Grausamkeit gegen sich selbst ebenfalls ein-

schließen, die Demütigung, durch die Kohärenz fiktiv erzeugt und gewahrt wird.“ (Butler 

1997: 165, Herv.i.O.)

Butler expliziert hier, dass die Schmälerung aller noch möglichen Lebenswei-
sen, die sich abseits eines eindeutigen Bekenntnisses zu einem Geschlecht 
befinden könn(t)en, eine Grausamkeit darstellt, die das Subjekt gegen sich 
selbst durchführt. Das Sich-selbst-Gewalt-Antun findet dabei als eine Art 
nicht-voluntaristische, unbewusste Überlebensstrategie statt, um sich selbst 
vor einem Ausschluss zu bewahren. Die Identifikation mit einem Geschlecht 
erfolgt nicht nur entlang binärer Gesetzmäßigkeiten, sondern, mit Derrida 
denkend, sind Binaritäten auch immer Bivalenzen.11 Die Wertigkeit ergibt sich 
daraus, dass der erstgenannte Begriff sich über den zweitgenannten, verwor-
fenen legitimiert (vgl. Nagl-Docekal 2001: 38). Somit entsteht immer ein min-
derwertiges, konstitutives Außen, vom dem das Eigentliche sich positiv ab-
grenzen kann. In Bezug auf das ‚Weibliche‘ und das ‚Männliche‘ gilt, dass das 
‚Männliche‘ sich unter Ausschluss und Verwerfung des ‚Weiblichen‘ als das 
Universelle konstituiert, während das ‚Weibliche‘ das Partikulare repräsentiert 
(vgl. Kap. 1.5). Formale Dualismen sind demzufolge immer auch inhaltliche Du-
alismen (vgl. ebd.). Die sprechaktliche Unterscheidung zwischen ‚Weiblichem‘ 
und ‚Männlichem‘ trägt immer die Semantik von Herrschaft und Unterwer-
fung. Jeder emanzipatorische Bezug auf Weiblichkeit oder weibliche Identität 
perpetuiert demnach ein Unterwerfungsverhältnis. Nicht nur aber handelt es 
sich bei dem traumatischen Potenzial der identitären Zwangsmatrix um ei-
nen Gewaltstreich gegen ‚Frauen‘, sondern die identitäre Matrix als normative 
Kraft verwirft all jene, die diese eben nicht annähernd verkörpern können, die-
jenigen, die bei der Materialisierung entlang der hegemonial gesetzten Norm 
versagen: „die Perversen, die Transsexuellen, die Homosexuellen, die dykes, 

11 | Vgl. Derrida und Butler in Nagl-Docekal 2001: 38.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1092. Diskursive Körper

femmes, butches […] im Grunde all jene, bei denen die Kohärenz und logische 
Kontinuität von sex, gender und Begehren nicht gewährleistet scheint“ (Lude-
wig 2002: 202, Herv.i.O.).

Sich zu einem Geschlecht zuzuordnen und sich glaubhaft für sich selbst 
und andere damit zu identifizieren, wird zum alles durchziehenden Indivi-
dualisierungsauftrag. Denn: Innerhalb einer heterosexuellen Matrix ist das 
Mensch-Sein nur dann gesichert, wenn die Geschlechternorm glaubhaft ver-
körpert wird. Zweigeschlechtlichkeit bildet somit gleichsam die Ontologie des 
Menschlichen per se. Die Annahme des Geschlechts wird zum Zwang, will 
jemand nicht Gefahr laufen, seinen Status des Menschlichen selbst zu gefähr-
den. Das Subjekt ist dadurch immer und in jeder Hinsicht traumatisiert: In-
dem es versucht etwas zu verkörpern, woran es notwendigerweise scheitern 
muss. Der Zwang produziert intelligible Körper – solche, die lebbar sind, wie 
auch nicht-intelligible Körper – solche die nicht lebbar sind, in einer diskursi-
ven, performativen Bewegung. Die verworfenen Körper bilden dabei das kon-
stitutive Außen, weil es die „Bedingungen der Möglichkeit des Erscheinens“ 
derjenigen Körper darstellt, die als normal und erwünscht gelten (vgl. ebd.: 
201). Bei Butler heißt es:

„Dieser letztgenannte Bereich [der undenkbaren, verworfenen, nicht-lebbaren Körper, 

B.W.] ist nicht das Gegenteil des ersten, denn Gegensätze sind schließlich Teil der In-

telligibilität; letzterer ist der ausgeschlossene und nicht entzif ferbare Bereich, der den 

Bereich als das Gespenst seiner eigenen Unmöglichkeit heimsucht, ist die eigentliche 

Grenze zur Intelligibitlität, deren konstitutives Außen.“ (Butler 1997: 16)

Und an anderer Stelle expliziert sie die traumatisierende Potenz gesellschaft-
lich orchestrierter (geschlechts-)identitärer Zwangsanrufungen wie folgt:

„Die normative Kraft der Performativität arbeitet […] mit dem Ausschluss. Und im Falle 

von Körpern suchen jene Ausschlüsse die Signifikation als deren verwerfliche Grenzen 

heim oder als das, was strikt verworfen ist: das Nichtlebbare, das Nichterzählbare, das 

Traumatische.“ (Ebd.: 260)

Die Macht der Geschlechternormen bringt via eine Zwangsanrufung trauma-
tisierte Subjekte hervor. Die Traumatisierung besteht in dem Verlust der eige-
nen, das Selbst demokratisierenden Vielschichtigkeit, aber auch in der Margi-
nalisierung, der Unterordnung unter das idealisierte Andere. Die Macht der 
Geschlechternormen traumatisiert, indem sie Verwerfungen an all denjenigen 
erzeugt, die sich ihr gewollt oder ungewollt entziehen. Die Traumatisierung 
ist hier aber nicht einer Subjektivierung nachgelagert, sie propft sich nicht auf 
eine unbeschädigte und unbeschädigbare Identität auf, sondern ein Trauma 
ist immer schon in Subjektivierungen eingeschrieben – zumindest im Hort 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t110

der zwangsheterosexuellen Matrix. Trauma und Subjekt sind somit gleichur-
sprünglich. Konkret: Die Traumatisierung besteht in der Unterwerfung unter 
eine Norm qua Subjekt-/Nicht-Subjektkonstitution, als notwendige Verletzung 
innerhalb der kontingenten symbolischen Ordnung. Verletzungen meinen bei 
Butler zum einen unbewusste Zwangsidentifizierungen, zum anderen gewalt-
same Übergriffe gegen Menschen (sprachlicher oder nicht-sprachlicher Art), 
die einer augenscheinlichen Norm nicht entsprechen. Während sie im ersten 
Fall von notwendigen Verletzungen spricht, spricht sie in zweitem Fall von kon-
tingenten Verletzungen (vgl. Kap. 5).

Beide Verletzungsweisen sorgen dafür, eine notwendige und eine kontingen-
te, sprachliche wie nicht-sprachliche, dass diejenigen, die die „dünnsten Ränder 
des Diskurses“ (ebd.: 30) bevölkern, an einem Ort leben, der ständig von Aus-
löschung bedroht ist (vgl. Ludewig 2002: 202). Sie leben an „Unorten“ (Butler 
2009: 177), wo sie sich wider Willen vorfinden. Als solche sind sie nicht sicht-
bar und genießen als Verworfene nicht den Status des Subjekts (vgl. ebd.). Sie 
sind stets prekär und laufen Gefahr, den symbolischen Tod zu sterben. Das legt 
zumindest Butlers Frage nahe, „inwiefern der Körper erst in und durch die 
Markierung(-en) der Geschlechtsidentität ins Leben gerufen wird“ (vgl. Butler 
1991: 26).

Da Butler nicht in der gewohnten Weise zwischen symbolischem und phy-
sischem Tod unterscheidet, erhält ihre Formel der Nicht-Lebbarkeit jene kon-
krete wie tragische Komponente. Sich nicht subjektivieren zu können, heißt 
nicht leben zu können, heißt ständig vom Tod bedroht zu sein.

Subjektwerdung als assujettissement (Butler 1997: 34) ist gleich dem Leben 
überhaupt, gleich der vitalen Dimension. Diese scheint bei Butler selbst nun 
tragisch koextensiv mit dem Unbehagen, der Melancholie, dem Trauma. Der 
Körper, seine Materialität ist stets ein traumatisierter Körper, die vitale Di-
mension immer schon gestorben beziehungsweise durch die Markierung zu 
einem Geschlecht halb tot ins Leben berufen. Am deutlichsten zeichnet sich 
Butlers Ontologie traumatischer Geschlechtersubjektivierung in der Verbin-
dung von Machttheorie und freudianischer Psychoanalyse ab. Den konstituti-
ven Verlust, den sie im Rahmen der Rezeption der Freud’schen Theorie der 
frühkindlichen melancholischen Identifizierungen in dem Werk Psyche der 
Macht (2001) vertieft, weist auf eine unentrinnbare und mithin schließende 
traumatische Wucht kohärenter Identitätsanrufungen hin. Schließend, weil sie 
hiermit über einen performanztheoretischen und damit iterierbaren Impetus 
hinausgeht, und das Subjekt nun wirklich unerbittlich und folgenreich an sei-
ne Geschlechtsidentität zu binden scheint – womöglich in dem Bestreben, die 
Frage zu beantworten, die sie in das Unbehagen der Geschlechter wie folgt 
stellt: „Inwiefern [wird] der Körper erst in und durch die Markierung(-en) der 
Geschlechtsidentität ins Leben gerufen?“ (Butler 1991: 26)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1112. Diskursive Körper

2.3.1 Psyche der Macht : Weiblichkeit und Männlichkeit als  
Spuren  unbetrauerter und unbetrauerbarer Liebe

„Ich möchte zunächst versuchen zu erklären, in welchem Sinn eine melancholische Identi-

fizierung zentral für den Prozess ist, in welchem das Ich einen geschlechtsspezifischen 

Charakter annimmt.“ (Butler 2001: 125)

In ihrer späteren Schrift Psyche der Macht und ihrem Aufsatz Melancholisches 
Geschlecht, verweigerte Identifizierung (2001) rekonstruiert Butler im Rekurs 
auf Sigmund Freuds psychoanalytische Theorie Geschlechtliche Identifizierun-
gen als frühkindliche Zwangsidentifizierungen. Butlers bereits dargestellter 
mimetisch-performativer Ansatz erfährt somit eine psychoanalytische Wende, 
wenn sie formuliert:

„Es genügt nicht zu sagen, dass die Geschlechtszugehörigkeit etwas Performiertes ist 

[...]. Ganz eindeutig gibt es Funktionsweisen des Geschlechts, die sich in dem, was 

als Geschlechtszugehörigkeit per formiert wird, nicht ‚zeigen‘, und es wäre ein Fehler, 

die psychische Wirkung des Geschlechts auf dessen buchstäbliche Performierung zu 

reduzieren. Die Psychoanalyse beharr t darauf, dass die Undurchsichtigkeit des Unbe-

wussten der Veräußerlichung der Psyche Grenzen setzt. Sie argumentier t auch und zu 

Recht, wie mir scheint, dass das Veräußerlichte oder Performierte sich nur in Bezug auf 

das verstehen lässt, was von der Performanz abgeschnitten ist, was nicht performiert 

werden kann oder will.“ (Ebd.: 136, Herv.i.O.)

Die im Rekurs auf Foucault und Aristoteles entwickelten Thesen der Mate-
rialisierung von Geschlechterkörpern bekommen hiermit psychoanalytisches 
und damit selbst identitätsteleologisches Gewicht, auch wenn notwendige Iden-
tifizierungen theorieimmanent immer noch der kulturellen Ordnung nach-
gelagert sind. War Geschlechtsidentität in ihren früheren Werken zwischen 
Fiktion und Realisierung angesiedelt, scheint Butler nun mit und wegen ihrer 
affirmativen Psychoanalyserezeption den geschlechtlichen Identifizierungen 
den Status des Realen verleihen zu wollen. Butler verfolgt hier aber eine mithin 
mit der performanztheoretischen Sichtweise schwer zu vereinbarende Position 
der tatsächlichen Verinnerlichung geschlechtsbezogener Zuschreibungen. So-
mit zieht sie den Ring um die Trias Körper, Gender, Begehren immer enger. In 
dem genannten Aufsatz möchte sie die Mechanismen, die bei der Subjektpro-
duktion am Werk sind, stärker herausschälen. In einer kritischen Bewegung 
zu Foucault, der in Butlers Augen zwar postuliert, dass Subjekte durch Macht-
beziehungen konstituiert sind, aber nicht zu erklären vermag, wie die Mecha-
nismen der Subjektkonstitution wirken (vgl. Hauskeller 2000: 77), verbindet 
Butler, um eben die benannte Leerstelle in der Foucault’schen Machttheorie 
zu füllen, produktive Machtkonzepte mit der psychoanalytischen Objektbe-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t112

ziehungstheorie Freuds; genauer der Theorie der frühkindlichen Identifizie-
rungen. Butler will hierzu die Geschlechtszugehörigkeit nicht nur als ein Un-
behagen, sondern als eine „Art von Melancholie“ denken (Butler 2001: 125). 
Melancholie definiert sie mit Freud als „einen unabgeschlossenen Trauerpro-
zess“ (ebd.). Jener unabgeschlossene Trauerprozess ist von „zentraler Bedeu-
tung für die Formierung jener Identifizierungen, die das Ich bilden“ (ebd.). 
Die geschlechtliche Identifizierung begreift Butler nun mit Freud als eine ab-
gewehrte Trauerreaktion, als eine melancholische Identifizierung. Freud postu-
liert in Das Ich und das Es, dass „ein verlorenes Objekt im Ich wieder aufgerich-
tet wird“ (Freud zit. nach ebd.). Das bedeutet: Eine ehemalige Objektbesetzung 
wird durch eine Identifizierung abgelöst. Der Charakter bildet sich nun zuvor-
derst über die identifikatorischen Verinnerlichungen der Ersetzungen des Ver-
lusts. In Bezug auf die Geschlechtsidentität und das Begehren gedacht, heißt 
das, die Konstituierung des geschlechtlichen Ich entsteht durch die Aufgabe 
des frühkindlichen (gleichgeschlechtlichen) Sexualobjekts. Butler folgert nun, 
mit Freud, dass das Ich eine Art „Ablagerung geliebter und verlorener Objekte 
ist“ (ebd.: 126). Das Objekt wird in einem Akt der „melancholischen Inkorpo-
ration“ einverleibt (ebd.). Sowohl die Einverleibung als auch der Verlust bleiben 
dabei weitgehend unbewusst, das heißt werden verleugnet. Dadurch kann kei-
ne Trauerarbeit stattfinden. Butler fragt nun, ob „Geschlechts-Identifizierun-
gen [...] durch melancholische Identifizierungen hervorgebracht werden“ (ebd.: 
127). Butler vermutet mit Freud, dass die weibliche wie die männliche Position 
durch Verbote zustandekommen. Dabei handelt es sich um Verbote der gleich-
geschlechtlichen Objektwahl, Verbote von Sexualhandlungen: Diese Verbote 
verlangen den Verlust „bestimmter sexueller Verhaftungen“ (ebd.). Der Ver-
lust kann aber, ob der Tabuisierung der gleichgeschlechtlichen Liebe als Lie-
be, nicht eingestanden und damit nicht betrauert werden (vgl. ebd.). Während 
Freud die Herausbildung des heterosexuellen Begehrens mit dem von ihm als 
universell gesetzten Inzesttabu erklärt (und aus der Dismorphologie), und so-
mit subjektintrinsisch motiviert sieht (vgl. Kap. 1.4), vollzieht Butler hier eine 
machttheoretische Wendung: Sie sieht den ödipalen Konflikt, der schließlich 
die melancholische Inkorporation induziert, selbst als Effekt der zwangshe-
terosexuellen Matrix. Butler stellt fest:

„Der ödipale Konflikt setzt voraus, dass das heterosexuelle Begehren bereits ausge-

bildet ist, dass die Unterscheidung zwischen heterosexuell und homosexuell bereits 

ausgebildet ist, dass die Unterscheidung zwischen heterosexuell und homosexuell […] 

bereits durchgesetzt ist.“ (Ebd.: 127)

Butler folgert, dass das Inzestverbot demnach dem Homosexualitätsverbot 
nachgelagert ist und ersteres letzteres zur Voraussetzung braucht. Das Homo-
sexualitätsverbot stellt aber keine notwendige Gesetzmäßigkeit dar. In einem 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1132. Diskursive Körper

kulturellen System heteronormativer Zweigeschlechtlichkeit wird die hetero-
sexuelle, geschlechtlich bestimmte Identifizierung über „melancholische Ein-
verleibung“ (ebd.) vielmehr erzwungen. Die homosexuellen Positionen werden 
zu nicht-lebbaren, nicht betrauerbaren Positionen (Verlusten):

„Werden bestimmte Arten von Verlusten durch kulturell vorherrschende Verbote er-

zwungen, dann können wir mit einer kulturell vorherrschenden Form von Melancholie 

rechnen, die die Verinnerlichung der unbetrauerten und unbetrauerbaren homosexuel-

len Besetzung anzeigt.“ (Ebd.: 139)

Homosexuelle Bindungen einzugehen oder eben nicht, den Verlust zu be-
trauern oder nicht, ist nicht der mangelnden „Bereitschaft eines Einzelnen“ 
(ebd.: 132) geschuldet, sondern einer kulturellen, nahezu unentrinnbaren In-
struktion. Diese erzielt ihre Wirkung über die Ablehnung der Liebe zum glei-
chen Geschlecht. Das Homosexualitätsverbot wird über Gesetze, Praktiken, 
Handlungen wiederholt und ritualisiert. Daraus entsteht eine „Kultur der Ge-
schlechtermelancholie“ (ebd.), in der „Männlichkeit und Weiblichkeit Spuren 
unbetrauerter und unbetrauerbarer Liebe [sind]“ (ebd.). Sexualität drückt nicht 
Geschlechtszugehörigkeit aus, sondern Geschlechtszugehörigkeit speist sich 
aus einer durch kulturelle Verbote instruierten Sexualität (vgl. ebd.). Da die 
homosexuelle Liebe keine intelligible Lebens- und Begehrensform darstellt, 
kann ihr Verlust nicht betrauert werden. Wenn die Trauer aber nicht artikuliert 
werden kann, und somit keine Anerkennung erfährt, dann verdoppelt sich der 
Zorn über den Verlust und kann bis zum Suizid reichen (vgl. ebd.: 139): „Ge-
schlechtszugehörigkeit selbst lässt sich zum Teil als Ausagieren der ungelös-
ten Trauer verstehen.“ (Ebd.: 137)

Spätestens hier sind wir einmal mehr bei den gewaltsamen Effekten der 
kulturellen heterosexuellen Matrix angekommen. Butler will mit Hilfe der 
freudianischen Theorie der frühkindlichen Identifizierung über die Einver-
leibung des aufzugebenden Liebesobjekts verdeutlichen, dass Geschlechter-
normen wirkmächtig sind, dass sie den Menschen nicht äußerlich bleiben, 
dass sie diese vielmehr in legitime (lebbare) und illegitime und nicht-lebbare 
Menschen einteilen. Während Butler, allein aus der performanztheoretischen 
Perspektive heraus, nicht zu sagen vermag, wie ein grausamer, gewaltsamer 
Impetus der Ausschlusslogik die identitäre Ebene erreicht beziehungsweise 
sich materialisiert, kann sie dies mit der psychoanalytischen Anreicherung 
der Performativitätstheorie – einer Art Performativitätstheorie plus – tun. Die 
zentrale Pointe dieser theoretischen Verknüpfung ist, dass eine zwangshe-
terosexuelle Matrix über ihr Einfallstor ‚ödipale Triangulierung und melan-
cholische Identifizierung‘ Subjekte wirklich gewaltsam im Akt der Verletzung 
erzeugt. Weiblichkeit und Männlichkeit sind selbst Spuren unbetrauerter und 
unbetrauerbarer Liebe (s.o.). In einer zwangsheterosexuellen Matrix werden 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t114

sie zu einer notwendigen Überlebensstrategie. Butlers Verdienst ist es hier, ein 
Trauma of Gender skizziert, ein gigantisches, kulturell verbreitetes Unbehagen 
gekennzeichnet und einen Platz und eine Denkmöglichkeit für Millionen und 
Abermillionen an Nicht-Lebbarem aufgezeigt zu haben. Binäre, vereindeuti-
gende Geschlechternormen stellen nach Butler eine Form der symbolischen 
Gewalt dar, die Leiden erzeugt, indem sie diejenigen Subjekte, die sich der 
heterosexistischen Norm entgegenstellen, als nicht-lebbare, nicht intelligib-
le wirklich erzeugt. Die zwangsheterosexuelle Matrix bekommt aber mit der 
psychoanalytischen Wende den Charakter eines Ereignisses, das Subjekte ent-
lang wirklicher Seelen fabriziert. Die erzwungene Geschlechtszugehörigkeit 
gerät selbst zu einer möglichen Traumatisierung, weil es nun – im Konzept 
Butlers – eine Psyche gibt, die den Leidenstopos markiert. Die Gefahr totaler 
Geschlechterkörper erzeugt Butler (2001) dadurch, dass Geschlecht, darüber, 
dass es tief im Unbewussten wirkt, von einer performativen zu einer seeli-
schen Kategorie geworden ist (s.o.). Ihre in Weiterführung der Derrida’schen 
Philosophie der Differenz (im Unterschied zur Opposition) (Derrida 1976) an-
klingende Hoffnung auf „an indefinite number of sexes“ (Derrida zit. nach 
Nagl-Docekal 2001: 50), verliert mit der affirmativen Bezugnahme auf Freuds 
Identifizierungstheorem an Kraft. Denn: Butler erkennt nun die Wirkmäch-
tigkeit des Verbotes dermaßen an, dass es nun schwer vorstellbar erscheint, 
wie andere mögliche Identitäten (seelisch/leiblich) wirksam parodistisch in-
szeniert werden können (vgl. Butler 2001: 136). Indem die Subjekte Geschlecht 
annehmen müssen, um zu existieren und Geschlecht melancholisch zu in-
korporieren, gerät Geschlecht nun omnipräsent, im Sinne von: Es gibt nichts 
mehr am ‚Ich‘, was kein Geschlecht hätte. Butler übernimmt, so auch Hauskel-
lers Erachtens, zu stark die freudianisch–psychoanalytischen Annahmen zur 
frühkindlichen Objektwahl und deren Sanktionierung innerhalb derer andere 
als die geschlechtlichen Kategorien des Verbots der Objektwahl nicht konzi-
piert sind (vgl. Hauskeller 2000: 83). Mit der affirmativen Bezugnahme auf 
Freuds eigenen, den damaligen biologischen Wissenschaften implizit entlehn-
ten Geschlechterdualismus, welcher von den aktuellen biologischen Wissen-
schaften als überholt gilt (vgl. Voss 2010) (vgl. Kap. 1.5), reifiziert Butler selbst 
das Postulat binär geschlechtlicher Identifizierungen, welches sie umfassend 
und zu Recht kritisiert. Das liegt unter anderen daran, dass Butler Freuds see-
lischen Monismus unkritisch fortsetzt. Ein Descartes zugeschriebener und 
sich eigentlich erst mit Freud folgenreich etablierender Geist-Körper-Dualis-
mus (vgl. Kap. 1.4), innerhalb dessen eine wirkliche seelische (psychische) Di-
mension, wenn diese auch gesellschaftlichen Matrizen nachgelagert ist, das 
Körperliche allumfassend orchestriert, sorgt hier dafür, dass eine mögliche 
somatische Dimension den gesellschaftlichen Zumutungen, welche sich unter 
anderem in verletzenden Sprechakten und identitären Anrufungen äußern, 
nichts mehr entgegenzusetzen hat. Der Körper verschwindet in der seelischen 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1152. Diskursive Körper

Dimension, die seelische Dimension in der symbolischen/gesellschaftlichen. 
Eine als real angenommene Seele erstickt das vitale Subjekt schon bevor es zu 
atmen begonnen hat. Subjektivierungen sind bei Butler somit seelische Kons-
tituierungen. Deswegen bleibt keine vitale, volatile Materialität, keine leibliche 
Dimension als möglicher Gegenpol12 der geistigen/seelischen Dimension, die 
sich gegen ein Trauma of/as Gender oder ein Trauma of/as hatespeech (Butler 
1998) stemmen könnte. Der Gedanke der Gewaltsamkeit, des Traumas der 
Geschlechternorm soll dennoch von Butler weiter übernommen werden, und 
für alles Weitere im Hinterkopf behalten werden. Hinterfragt werden soll aber 
diese psychoanalytisch konzipierte Form der Verankerung im Subjekt.

Zweifelsohne hinterlässt eine binäre zweigeschlechtliche Ordnung konsti-
tutive Spuren im Subjekt (vgl. Kap. 5.8). Geht man aber von einer notwendigen 
frühkindlichen Identifizierung aus, so besteht die Gefahr der Totalisierung 
der Zwangsläufigkeit von Gender Identity. Zum anderen wird entlang, mit und 
gegenüber normativen Setzungen Potenzial zur Widerständigkeit verschenkt, 
wenn der Körper wie bei Butler entweder mit einem Sprechakt oder mit ei-
ner Seele in eins fällt. In keinem Fall ist ein ontologischer Abstand zwischen 
Diskursivität und Materialität denkbar. Dennoch: Geschlecht soll im weite-
ren Verlauf mit Butler als Trauma denkbar bleiben und diese Figur soll sogar 
noch weiter ausgebaut und in ihrer materiellen Basis ‚geerdet‘ werden. Dafür 
müssen aber die Einlassstellen verletzender Identitätsanrufungen in die Körper 
noch genauer fassbar werden, wie auch Körper selbst verstanden werden müs-
sen – genauer als es mit einem Bezug auf Butler möglich ist. Eine verletzbare, 
volatile und liminale somatische Dimension samt Dynamiken der Erinnerung 
könnte dann den Bezugspunkt bilden für Gender entsubjektivierende (vgl. 
Kap. 5.8). Zunächst soll der Bewegung nachgegangen werden, in der in Butlers 
Theorieentwicklung der utopische Körper verloren gegangen ist. Dies ist nötig, 
um meine These stark zu machen, dass Widerständigkeit in einer (Um-)Inter-
pretation der Physis bestehen kann. Dafür muss es einen physischen Körper 
erst einmal geben.

2.3.2 Konstituierungen II: Von realen Seelen (Butler) und 
utopischen Körpern (Wittig)

Butlers seelischer Monismus zeichnet sich nicht zuletzt dadurch aus, dass die 
psychische Dimension, welche als durch die zwangsheterosexuelle Matrix, im 
Rahmen von frühkindlichen Identifizierungen instituiert gilt, die allumfassen-
de Maßgabe für die körperliche Dimension ist, während umgekehrt der Körper 

12 | Ich verweise hier begrif flich auf Ar thur Schopenhauer und Friedrich Nietzsche, die 

in der körperlichen Dimension ein mögliches Korrektiv, einen „Gegenpol“ zur sprachli-

chen Dimension sehen (vgl. Kap. 3.2.3).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t116

keine (explizite) Maßgabe für die seelische hat.13 Somit bleibt aber die Orchest-
rierung des Körpers durch Normen notwendigerweise ein Abstractum. Denn: 
Butler vermag bestenfalls zu erklären, wie seelische geschlechtliche Identifizierun-
gen zustande kommen, aber nicht, wie Körper affiziert werden. Sie vermag nicht 
zu erklären, wie Normen leiblich verinnerlicht werden, weil Butler die leibliche 
Verfasstheit als Seelische denkt. So kommt auch Christiane Hauskeller (2002) 
zu dem Schluss, dass bei Butler weder die leidenden noch die potenziell wi-
derständigen Subjekte an Körper gebunden sind; der Körper geht allzeit im 
Diskursiven beziehungsweise im Seelischen auf (vgl. Hauskeller 2002: 128). Es 
handelt sich in Butlers Analyse der Trauer wie der Melancholie stets um seelische 
Kräfte, auch wenn diese als macht-instruiert und miteinander im Widerstreit 
liegend gedacht werden. Es sind seelische Kräfte, die das Subjekt konstituieren. 
Das wird deutlich, wenn Butler, wie folgt, über Foucaults Seelen-/Körperbegriff 
kritisch räsoniert: „Wenn für Foucault das Subjekt nicht dasselbe ist wie der 
Körper, aus dem es entsteht, dann ist vielleicht bei Foucault der Körper an die 
Stelle der Psyche getreten – nämlich als das, was die Gebote der Normalisie-
rung überschreitet und missachtet.“ (Butler 2001: 91) Für Butler steht fest, dass 
dem Körper, verstanden als ein durch den Diskurs naturalisierter, kein ontolo-
gischer Überschuss eignet, und damit ist dieser nicht in der Lage, Normali-
sierungsbestrebungen zu missachten oder zu überschreiten. Butlers Potenzial 
zur Widerständigkeit liegt bekanntlich nicht in einer somatischen Dimension, 
die sich gegen eine zwei-geschlechtliche Einengung behauptet, sondern in der 
diskursiven und performativen Verschiebung von Geschlecht (Iterationen) (vgl. 
auch Nagl-Docekal 2001: 64). In einer Kurzformel: Ändern sich die diskursiven 
Strategien, so ändert sich die Materialisierung. Deutlich wird Butlers Diskur-
sontologie und Negation eines einem binären gendering vorgängigen Körpers, 
und damit utopischen Körpers, bereits in Das Unbehagen der Geschlechter (1991), 
wenn sie sich von Monique Wittig absetzt. Ähnlich wie Butler geht Wittig da-
von aus, dass der Geschlechtskörper kein ahistorisches, präkulturelles Faktum 
darstellt. Vielmehr wird der Geschlechtskörper als sprachlicher und über das 
Sprachliche naturalisiert. Bei Wittig heißt es: „Die Sprache wirft Bündel von 
Realität auf den gesellschaftlichen Körper.“ (Wittig zit. nach Butler 1991: 165) 
Wie Butler geht Wittig davon aus, dass die Erkennbarkeit und Legitimation des 
Menschen als Mensch – seine Intelligilität, sein Status – mit der Zuweisung des 
Geschlechts (als Kind) erhalten und abgesichert wird (vgl. ebd.: 166). In unse-
rem Gesellschaftssystem gibt es kein anerkanntes geschlechtsloses Mensch-Sein. 

13 | In der affirmativen Bezugnahme auf Freud verbirgt sich meines Erachtens nicht nur 

ein seelisch motivier ter Geschlechterbiologismus (vgl. Kap. 1.4), sondern auch eine 

Theorie der „Seele ohne Körper“ als ein Überkorrektiv zum ‚cartesischen‘ „Körper ohne 

Seele“ – um hier Üexkülls Charakterisierung der psychoanalytischen Psychosomatik zu 

gebrauchen (von Üexküll zit. nach Brähler 1984: 10).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1172. Diskursive Körper

Sowohl Wittig als auch Butler lesen de Beauvoirs Theorie der Geschlechtwer-
dung14 so, dass nicht nur die Herleitung des gender aus dem sex problematisch 
ist, sondern in einem Denken über de Beauvoir hinaus, gibt es für Wittig wie 
für Butler „keinen Grund, schon den biologischen Körper in zwei Geschlechter, 
nämlich das männliche und das weibliche aufzuteilen“ (ebd.: 167). Schon die 
Annahme, es gäbe eine sexuelle Bestimmung des Menschen, sei bereits eine 
Politisierung der Kategorie Natur. Butler sagt das mit ihren eigenen Worten be-
kanntlich so: „Geschlechtsidentität ist bereits in das Geschlecht eingebaut, und 
das anatomische Geschlecht ist […] schon von Anfang an Geschlechtsidentität.“ 
(Ebd.: 169) Anders als Butler spricht Wittig aber von einer politischen und kul-
turellen Interpretation des Körpers (vgl. ebd.: 170). Bei Wittig werden auf ‚Natur‘ 
kulturelle Bedeutungen projiziert, bei Butler aber ist Natur als schon immer 
sprachliche, materialisierte erkenntnistheoretisch desavouiert. Wittig entlarvt 
ebenso wie Butler die Praxis der zwei-geschlechtlichen Bezeichnungen als kon-
tingente symbolische Gewaltsamkeit, die eine Gegebenheit der Erfahrung des 
Geschlechts formt.15 Anders aber als Wittig desavouiert Butler den von Wittig 
formulierten utopischen Fluchtpunkt einer Reinterpretation von physischen 
Merkmalen über eine Umorganisation der Beschreibung der Körper und der Se-
xualitäten (vgl. ebd.: 169f.). Für Wittig ist es möglich, einen fiktionalen Raum der 
Uminterpretation physischer Merkmale zu eröffnen, einen jenseitigen Raum des 
Geschlechts, indem Sexualitäten und Körper nicht mehr als zwei-geschlechtli-
che beschrieben werden, und somit als solche nicht-zwei-geschlechtliche Kör-
per erlebbar wären. Wittig stellt fest:

„Aber was wir für eine physische, unmittelbare Wahrnehmung halten, ist nur kulturell 

erzeugte, raffinier te und mythische Konstruktion [...] die die physikalischen Merkmale 

(die an sich ebenso neutral sind wie andere, aber durch ein gesellschaftliches System 

markier t werden) durch das Netz der Beziehungen reinterpretiert, in dem sie wahrge-

nommen werden.“ (Wittig zit. nach ebd.: 170, Herv. B.W.)

14 |  Bei de Beauvoir heißt es: „Es gibt keinen Menschen, der nicht sexuell bestimmt 

ist; das Geschlecht kommt dem Menschen als notwendiges Attribut zu. Aber das ana-

tomische Geschlecht ist nicht Ursache der Geschlechtsidentität, und die Geschlechts

identität lässt sich nicht als Widerspiegelung oder als Ausdruck des Geschlechts ver-

stehen.“ (de Beauvoir zit. nach Butler 1991: 166)

15 |  Butler gibt Wittig wie folgt wieder: „Das Objekt [wird] gewaltsam zu dieser Gege-

benheit geformt […], die Geschichte und die Mechanismen dieser gewaltsamen Formung 

[treten] nicht mehr an dem Objekt in Erscheinung. Demnach stellt das ‚Geschlecht‘ den 

Realitäts-Effekt eines gewaltsamen Prozesses dar, der gerade durch seine Effekte ver-

schleier t wird. Was in Erscheinung tritt, ist lediglich die Kategorie ‚Geschlecht‘, so dass 

‚Geschlecht‘ als Totalität dessen, was ist, wahrgenommen wird.“ (Ebd.: 169, Herv.i.O.)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t118

Während für Wittig hier, wie Butler zu Recht räsoniert, „physikalische Merk-
male [...] in bestimmtem Sinne da zu sein [scheinen]“ (ebd.), also ein physika-
lischer Körper wenn auch niemals im Sinne einer historisch invarianten Zwei-
geschlechtlichkeit, aller Bezeichnungspraxen und den an diese gebundenen 
Wahrnehmungsweisen zum Trotz da ist, fragt Butler in deutlicher Abgren-
zung zu Wittig provokativ: „Existiert überhaupt ein physikalischer Körper vor 
dem perzeptuell wahrgenommenen Körper?“ (Ebd.)

Für Wittig stellt das Geschlecht als diskursive Konstruktion ein Abstraktum 
dar, das eine gewaltsame Realität ‚zweiter Ordnung‘ hervorbringt (vgl. ebd.: 169). 
Somit unterscheidet Wittig zwischen Abstraktum und Konkretum. Eine neutrale 
Physis ist immer das Konkretum der ersten Ordnung, in das sich ein Abstraktum 
einschreibt und dessen Wahrnehmung und Realität als zweite Ordnung orche-
striert. Butler aber stößt sich an dem Begriff der Interpretation und Möglichkeit 
zur Re-Interpretation eines physisch gegebenen Körpers sowie an Wittigs Kon-
zept von Geschlecht als einer zweiten Ordnung. Butler lehnt es ab, eine Physis 
zu denken, die einer Bezeichnungspraxis vorgängig ist. Für Butler gibt es kei-
nen nicht-markierten Körper. Diskurs, Materialität und Körper fallen in eins. 
Während, nach Wittig, der Körper auf den erogenen Körper reduziert wird, ob 
der Benennung wie Hervorhebung (discrimination) der ‚Geschlechtsteile‘ Penis, 
Vagina, Brüste usw. Eben indem der Körper auf diese Teile eingeschränkt wird, 
wird er zugleich als Ganzes fragmentiert (vgl. ebd.: 170). Mit Wittig lässt sich 
eine utopische erfahrbare Multiplizität von Körpern jenseits des Geschlechter-
dualismus denken, denn so heißt es bei Butler, Wittigs Position wiedergebend: 
„In Wirklichkeit ist die Einheit, die dem Körper durch die Kategorie ‚Geschlecht‚ 
auferlegt wird, eine ‚Un-Einheit‘, eine Fragmentierung und Aufsplitterung, so-
wie eine Reduktion der Erogenität.“ (Wittig zit. nach ebd.: 171, Herv.i.O.) Butler 
möchte aber genau diesen utopischen Fluchtpunkt perhorreszieren. Die von 
Wittig hier postulierte ontologische Fülle, die durch die Bezeichnungspraxis ge-
waltsam eingeschränkt wird, der Körper somit gleichsam zerrissen wird – Wit-
tig spricht von „zerrissenen Körpern“ (Wittig zit. nach ebd.), ist für Butler, die 
Bezeichnungspraxen auch als produktiv verstehen will, nicht nur als repressiv 
problematisch. Butler möchte genau in jedem Fall einen metaphysischen Körper 
vermeiden, und Aristoteles so lesen, dass eine Physis als Materialität vor ihrer 
Formung nicht existiert. Eine grammatische Annexion von Materialität, Natur, 
Physis ist allerdings mit Aristoteles nicht einfach zu machen.

2.3.3 Die Seele als Dispositiv II oder: Uneigenständige Körper: 
How is resistance possible?

„Ein natürliches Ding [ist] etwas ‚was den Grund seiner Bewegung in sich selbst hat‘, 

ein Sich-selbst-Bewegendes, im Gegensatz zu den anderen seienden Dingen, die nicht 

von Natur aus, sondern durch andere Gründe sind, welche außerhalb ihrer selbst liegen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1192. Diskursive Körper

Als solche nennt Aristoteles die techne onta, Gegenstände die vom Menschen mit einer 

bestimmten Absicht und zu einem bestimmten Zweck hergestellt sind.“ (Ludewig 2002: 

218, Herv.i.O.)

Ludewig nimmt hier Bezug auf die Aristoteles-Exegesen von Ute Guzzoni, 
und will damit deutlich machen, dass bei Butler sämtliche Naturmöglichkeit 
auf einen diskursiven Materialisierungsakt reduziert wird. Natur weist bei 
Butler nunmehr keinerlei Eigenständigkeit auf. Es gibt bei Butler nichts, das 
„den Grund seiner Bewegung in sich selbst hat“. Natur und Körper werde da-
mit aber ebenso zu techne onta wie die Sprache und jedes andere Ding. Butler 
läuft in meinen Augen so Gefahr, Natur auf einen grammatikalischen Artefakt 
zu reduzieren, und diese damit erneut ‚cartesianisch‘ einer wie auch immer 
gearteten Rationalität zu unterworfen. Damit steht der Verfügbarmachung des 
Körpers aber Tür und Tor offen. Der Körper hat keine liminale Kraft, gemäß 
Butler stellt sich nicht die sprachliche Gewalt gegen die Möglichkeiten des Kör-
pers (vgl. Butler 1991: 187), wie dies mit Wittig denkbar ist. Butler negiert mei-
nes Erachtens somit eine vorgesellschaftliche Ontologie der Möglichkeiten von 
Körpern. Natur lässt sich in der von ihr prinzipiell vertretenen aristotelischen 
Lesart nicht von der Vorstellung der Natur in Gestalt der diskursiven Konst-
ruktionen lösen. Geschlechter sind für Butler einerseits ‚nur‘ eine diskursive 
Konstruktion, andererseits und mithin aporiereich total fleischlich. So spricht 
sie auch von Geschlecht als „zwei unterschiedlichen Stilen des Fleisches“ (ebd.: 
205). Für Butler lässt sich das Fleisch nicht vom Geschlecht lösen, für Wittig 
existiert eine Trennung, zumindest fiktional. Somit proklamiert Butler einen 
diskursiven Geschlechterkörper,16 der sich doch nie vollständig als ein solcher 
materialisiert, und teleologisch immer offen bleibt. Butler greift zwar die Idee 
Wittigs, der Vervielfältigung von gender, utopistisch auf. Vervielfältigungen las-
sen sich aber nicht durch eine Nicht-Benennung von Geschlecht erreichen, und 
ein darauf Warten, was ‚dann‘ erscheint, sondern, und hier argumentiert Butler 
machttheoretisch auf Foucault bezogen, indem man eben genau jene Macht, 
durch die man konstituiert ist, an sich selbst wieder einsetzt. In ihrem Aufsatz 
Subjektivation, Widerstand, Bedeutungsverschiebung. Zwischen Freud und Foucault 
(2001) setzt Butler sich mit den Möglichkeiten von Widerständigkeit mit und 
gegen Subjektivierungsprozesse auseinander. Butler kommt, indem sie hier den 
Foucault’schen Begriff der Seele mit dem Unbewussten gleichsetzt, und indem 
sie das Unbewusste psychoanalytisch versteht, zu dem Schluss, dass Unterwer-
fung und Subjektivierung zwar in einer Bewegung geschehen – am Beispiel 
der Unterwerfungspraktiken des Gefangenen in Foucaults Schrift Überwachen 

16 | Rober t Gugutzer spricht in seiner Soziologie des Körpers innerhalb der Darstel-

lung des Butler ’schen Körper verständnisses von einem „Geschlechterkörper“ (Gugut-

zer 2004: 124f.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t120

und Strafen, die Seele, genauer das Unbewusste aber dasjenige ist, was sich 
den normalisierenden Subjektivierungsweisen entzieht.17 Seelen sind aber bei 
Foucault, wie bereits angedeutet, keine universellen Gegenstandsbereiche, die 
der Mensch hat, wie dies Freud vorschlägt und wie dies Butler übernimmt, See-
len sind selbst sprachliche Effekte der Macht, die den Menschen im Akt der 
Kategorisierung eingeschrieben werden, und über die Menschen individuiert 
und beherrschbar werden. Foucaults Perspektive auf die Seele liest sich hier ab:

„Diese wirkliche und unkörperliche Seele ist keine Substanz; sie ist das Element, in 

welchem sich diese Wirkungen einer bestimmten Macht und der Gegenstandsbezug ei-

nes Wissens miteinander verschränken; sie ist das Zahnradgetriebe, mittels dessen die 

Machtbeziehungen ein Wissen ermöglichen und das Wissen die Machtwirkungen erneu-

ert und verstärkt.“ (Foucault zit. nach Hauskeller 2002: 187)

Und, wenn Foucault seinen inzwischen vielzitierten Ausspruch vornimmt: „Die 
Seele: Effekt und Instrument einer politischen Anatomie. Die Seele: Gefängnis 
des Körpers“ (Foucault 1976: 45), dann spricht Foucault von der Seele als nicht 
von einem dem Menschen ubiquitären Teil. Die Seele ist nicht Teil einer uni-
versellen menschlichen Verfasstheit. Sie bildet somit weder einen universellen 
Herrschaftsaspekt noch einen Fluchtpunkt gegenüber den Normalisierungbe-
strebungen, den Machtansprüchen eines Apparates. Die Seele ist vielmehr ein 
diskursiver Effekt einer jeweils zu historisierenden Herrschaft selbst. Die Seele 
ist nicht mehr als eine medizinisch-psychologische Diskursformation, die den 
Gefangenen (realiter) beherrschen kann. Sie beherrscht den Körper, sie ist unter 
anderem (und nicht ausschließlich, wie Butler nahelegt und wie Hauskeller her-

17 | Foucault sagt in Überwachen und Strafen (1976), dass die Identität des Gefangenen 

als Gefangener über die Disziplinierung seines Körpers konstituier t wird (vgl. Hauskeller 

2000:180). Disziplinierung ist dabei als Disziplinierungsmacht zu verstehen, die Sub-

jekte erzeugt, indem sie an ihnen eine Seele installier t – die Seele des Verbrechers 

etwa. Die Disziplinarmacht, in Form der Justiz, versucht dabei anders als zu Zeiten der 

Marter auf Menschen einzuwirken. Das Einwirken der Justiz verknüpft zunehmend eine 

Rechtsprechung mit einem psychopathologischen Diskurs, der an den Verbrechern eine 

Seele, die Seele des Verbrechers konstituier t. So wird durch eine neue psychologische 

Rechtsprechung ein Prozess der Individualisierung in Gang gesetzt. Bei Foucault heißt 

es: „Diese Individualisierung unterscheidet sich wesentlich von den Strafabstufungen 

der alten Rechtsprechung. Diese benutzte […] zur Bemessung der Züchtigung zwei Va-

riablen: die Umstände und die Intentionen, d.h. Elemente, die zur Qualifizierung der Tat 

selbst beitrugen. [...] Was sich aber jetzt abzuzeichnen beginnt, ist eine Modulierung, 

die sich auf den Täter selbst bezieht: auf seine Natur, seine Lebens- und Denkweise, sei-

ne Vergangenheit, die Qualität und nicht mehr die Intention seines Willens.“ (Foucault 

zit. nach Hauskeller 2002: 183)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1212. Diskursive Körper

ausarbeitet),18 das Gefängnis des Körpers. Die Seele ist Gefängnis, weil sie sich 
als Machttechnologie in die Körper hineinfrisst. Dies geschieht bei Foucault 
nicht zuletzt durch eine Übungspraktik, wie Hauskeller betont, genauer über 
eine Körperübungspraktik, die sowohl den Gefangenenkörper als auch den Sol-
datenkörper durchzieht. Tatsächlich: Für Foucault ist die Seele selbst ein histo-
risch-kontingenter, dennoch wirkmächtiger Artefakt, die Seele ist nach Foucault 
letztlich ein „Korrelat einer Machttechnik“ (Hauskeller 2000: 202). Der Kör-
per allerdings, ist für Foucault ein materiell seiender, wie auch Hauskeller klar 
macht (vgl. ebd. 202ff.). Materiell vorhanden, nicht wie bei Butler, als schon im-
mer bereits materialisiert, sondern als möglicher materieller „Durchgangspunkt“19 
(ebd.: 202) für Macht- und ebenso Herrschaftsbeziehungen. Herrschaft setzt 
am Körper an. Herrschaft zerstört und formt den Körper Foucaults, indem sie 
ihn über die Installierung einer Seele im Sinne von ‚Unterstellung und Spür-
barmachung‘ kontrolliert. Analog zu Wittig (Kap. 2.4) gibt es bei Foucault einen 
von den Normen, zumindest theoretisch, unterscheidbaren Körper, auf den und 
an dem diese wirken können, wie dies Butler ja auch bereits vermutet und kriti-
siert (s.o.). Foucaults Körper-Seele-Beziehung im Hinblick auf die Praktiken der 
Disziplinierung zusammenfassend schreibt Andrea Maihofer (1995):

„Historisch einmal entstanden, haben die Menschen eine Seele, ein Gewissen oder eine 

Subjektivität. Die Seele ist daher auch nicht bloß auf den Körper eingeschrieben, sie ist 

in ihm […] sie hat vom Körper Besitz ergrif fen und ihn zu einem Körper mit einer Seele 

gemacht […] aus diesem Grund dreht Foucault das christlich-theologische Bild vom Kör-

per als Gefängnis der Seele um. Doch wird diese Umkehrung für das Ganze genommen 

[wie bei Butler, C.H.] gerät aus dem Blick, dass sich für Foucault die moderne Seele 

(das moderne Subjekt oder das Gewissen) historisch selbst wiederum durch einen be-

stimmten Zugrif f auf den Körper entwickelt – [...] durch historisch bestimmte Formen 

des Strafens, des Disziplinierens, des Arbeitens sowie innerhalb sozialer Praktiken wie 

der des Geständnisses.“ (Maihofer zit. nach Hauskeller 2002: 186, Herv. B.W.)

18 | Hauskeller macht auf eine, in ihren Augen, inkorrek te Lesar t Butlers des Fou

cault’schen Satzes: „Die Seele: Gefängnis des Körpers“ (Foucault 1976: 42) aufmerk-

sam. Butler übersetzt und interpretier t diesen folgenreichen Satz mit: „The soul is the 

prisoner of the body.“ (Butler zit. nach Hauskeller 2000: 185, Herv.i.O.) Hauskeller weist 

darauf hin, dass die Gleichsetzung des Doppelpunktes mit ist eine Gleichsetzung von 

Seele und Gefängnis des Körper suggerier t. Der Doppelpunkt aber legt nahe, so Haus-

keller, dass die Seele unter anderem auch als Gefängnis des Körpers bezeichnet werden 

könne. Die Seele meint bei Foucault eine politische Anatomie (vgl. ebd.). Bei Freud ist 

sie von sich aus gegeben.

19 | Vgl. Hauskeller: Hauskeller spricht von Foucaults Theorie des Körpers als eine The-

orie des „Körpers als Durchgangspunkt und Stützpunkt der Macht und des Widerstan-

des durch die symbolische Ordnung“ (Hauskeller 2000: 192, Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t122

Andrea Maihofer (1995) problematisiert zu Recht, und Hauskeller hebt das 
mit ihrer Anmerkung hervor, dass die moderne Seele selbst nicht ahistorisch 
ist – also etwas, das ‚vorfreudianisch‘ schon da war und von Freud erst be-
schrieben, entdeckt wurde. Vielmehr gehörte der freudianische Diskurs in der 
Perspektive Foucaults selbst zu denjenigen, die halfen, den Menschen eine 
Seele anzudichten, einzuverleiben und ihn somit als einen modernen Seelen-
menschen zu generieren, und somit den Zugriff auf den Körper sicherten (vgl. 
dazu auch Hacking 1996; Illouz 2009). Es gehört zu einem der Herzstücke 
der Foucault’schen Machttheorie, eben diese Universalisierung der Seele zu 
problematisieren. Butler hingegen sieht mit Freud in der Seele selbst, zumin-
dest unter der Hand, eine ubiquitäre Wahrheit und demnach ein Potenzial zur 
Widerständigkeit wider die Normierung. Nachdem sie Foucaults Begriff der 
Seele durch den der Psyche ersetzt und den Begriff der Psyche mit dem des 
Unbewussten verzahnt,20 folgert Butler:

„Thus the psyche which includes the unconcious, is very dif ferent from the subject: the 

psyche is precisely what exceeds the imprisoning effects of the discursive demand to 

inhabit a coherent identity, to become a coherent subject […] the psyche is what resists 

the regularization that Foucault ascribes to normalizing discourses.“ (Butler zit. nach 

Hauskeller 2000: 187)

Für Butler scheint es psychischen Widerstand zu geben, der sich gegen die 
Normalisierungsmacht wenden kann. Der Ort psychischer Widerständigkeit 
ist dabei das seelische Unbewusste. Dies legt die Vermutung nahe, dass Butler 
unter der Hand eine psychische ontologische Vielfalt behaupten will, auf die Nor-
mierungen gewaltsam einwirken. Eine ontologische abseits der normativen 
Wiederholungsmatrix identitärer Anrufungen, die sie in Bezug auf die Physis 
gegen Wittig desavouiert hat. Warum eine metaphysische Präsenz der Physis 
scheuen und eine psychische (seelische) nicht? In Bezug auf die widerständige 
Kraft des Psychischen lässt sich gemeinsam mit Christiane Hauskeller bereits 
sagen: Wenn dasjenige, was psychisch widerständig sein kann, als das Ausge-
schlossene an den Rändern der Normalisierungsmacht konstituiert wird, dann 
kann selbes immer nur ex negativo der Normalisierungsmacht und nicht als 
dessen beliebig vervielfältigbarer Counterpart auftauchen.21 Woher kann also 

20 | Bei Butler heißt es: „Dieses dem Häftling eingeprägte normative Ideal ist eine Art 

psychische Identität oder eine ‚Seele‘, wie Foucault sagt.“ (Butler 2001: 82, Herv.i.O.)

21 | Bei Hauskeller heißt es darüber hinaus: „Doch selbst wenn das Unbewusste den 

Widerstand des Subjekts gegen seine totale Unterwerfung garantieren würde, heißt das 

nicht, dass es das Subjekt befähigt, nicht nur im Rahmen der geltenden Regeln gegen 

diese aufzubegehren, sondern sie auch umzuschreiben. Sein Widerstand wäre dann 

systemkonform und nicht radikal.“ (Ebd.: 189)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1232. Diskursive Körper

eine mögliche Vielfältigkeit kommen, wenn diese nicht irgendwie und noch so 
vage in einer den Normen jenseitigen Ontologie angelegt ist? (Wie etwa in Wit-
tigs geschlechtsjenseitiger Ontologie.) Und wieso, noch einmal gefragt, kann 
sich das Seelische als möglicher vielfältiger Überschuss behaupten, die mate-
rielle Dimension, der Körper hingegen nicht? Man darf sich wundern, denn in 
einem Rekurs auf Freud müssten psychische Vorgänge immer auch physiolo-
gische Vorgänge sein (vgl. Hauskeller 2002: 195). Bei Butler hingegen liest sich 
selten etwas über physiologische Vorgänge,22 selten etwas über die konkreten 
Erfahrungsqualitäten des leiblichen wie physiologischen Subjekts. Somit ist 
mit Butler auch das Leiden an der Macht, im Sinne eines konkreten Erlebens, 
schwer zu thematisieren (vgl. ebd.: 197), und dies obgleich der Unterton ihrer 
Schriften doch voller Empathie für diejenigen ist, die als Randexistenzen der 
Normierungsmacht Gewalt ausgesetzt sind (vgl. Kap. 2.3 u. 6.8.5), zwischen 
Kummer und Selbstzweifel, Nicht-Trauer und Melancholie mit dem Leben 
hadern oder erst gar nicht in Erscheinung treten können. Hauskeller schlägt 
Butler darum vor, ihr Konzept um eine physikalische Sprache der Emotionen 
zu erweitern, eine Sprache, die Emotionen „als positive oder negative elektri-
sche oder magnetische Ladungen bezeichn[et], die innerhalb des diskursiven 
Netzes wirksam sind“ (Hauskeller 2000: 197).

Zunächst ist festzuhalten: Wenngleich es mit Butler denkbar ist, dass eine 
zwangsheterosexuelle Matrix traumatisierte Subjekte hervorbringt, zwei-ge-
schlechtliche Subjektivierungen also gewaltsam, grausam und im weiten Sinne 
traumatisch sind, ist bei Butler kaum eine Bezugnahme auf die körperlich-leib-
liche Erfahrung als erlebbare Erfahrung des Subjekts, das an dieser Gewaltform 
leidet, zu finden. Erfahrungen an und in einem materiellen Körper, dem 
Machtverhältnisse widerfahren, beziehungsweise der von diesen heimgesucht 
wird. Anders: Wenn die Machtverhältnisse die Subjekte als Identitätssubjekte, 
wenn auch unvollständig, materialisieren, und Materialisierung für Butler an-
ders als bei Foucault auf der Ebene eines Seelenabstraktums bleibt,23 welches 
sie für den Körper hält, dann können Machtverhältnisse, wozu auch das Lei-
den zählt, nicht wahrgenommen werden, nicht erfahren werden, sie entziehen 

22 | Eine Ausnahme bildet eine Passage in ihrer Schrif t Krieg und Affekt (2009). So 

zum Beispiel wenn sie schreibt: „Das mehr oder weniger diskrete Deutungsraster, das 

Leben in würdiges und unwürdiges aufteilt, arbeitet grundsätzlich über alle Sinne: Der 

Schrei, den wir hören, wird von dem, den wir nicht hören, unterschieden; der Anblick, 

den wir sehen, von dem, den wir nicht sehen – und genauso auf der Ebene von Berührun-

gen und sogar Gerüchen.“ (Butler 2009: 37)

23 | Bei Maihofer heißt es dazu: „Während bei Foucault […] die Seele einen Körper be-

kommt, bzw. in gewisser Weise zu einer materiellen Realität wird, ver flüchtigt sich bei 

Butler [...] der Körper ganz allmählich zur Seele, zu etwas Immateriellem, Intelligiblem, 

Fiktivem.“ (Maihofer zit. nach ebd.: 187, Herv.i.O.)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t124

sich der leiblichen Reflexion. Das sprachlich strukturierte Unbewusste wird 
zum einzigen machtvollen Ort der Erkenntnis, von dem aus sich die Macht-
verhältnisse überhaupt befragen lassen. Damit postuliert Butler aber unter 
Hand eine Art Metaphysik des Unbewussten, die mit dem sonst eher strengen 
poststrukturalistischen Impetus kaum verknüpfbar erscheint. Anders: Die 
Denkfigur des seelischen Unbewussten als Widerstand gegen die Normalisie-
rungsmacht erweist sich mithin als wenig anschlussfähig an Butlers program-
matischen Anti-Essentialismus. Die Trope der Psyche als Widerstandsform, 
ein Taschenspielertrick? Die Trope der Psyche als Widerstandsform kann doch 
stets nur, um noch einmal mit Hauskeller zu sprechen, „das Unbewusste der 
Macht […] und nicht das Unbewusste außerhalb der Macht“ (ebd.: 194) mei-
nen. Der problematischste Punkt an Butlers Psychoanalyserezeption aber ist 
der, wo sie, wie Anette Keck (2007) es ausdrückt, selbst „wieder Figuren mit 
Körpern von Gewicht [konstruiert]“ (Keck 2007: 256), ist die Übernahme der 
Ununterscheidbarkeit der körperlichen und der psychischen Formierung, aus 
der lacanjanischen wie der freudianischen Psychoanalyse (vgl. ebd.: 255). Die 
Ununterscheidbarkeit, demnach die symbolische Ordnung von ‚Kindheitsor-
ganen‘ an die ihr niemals vorgängigen Körper konstituiert, lässt Subjekte zu 
„Buchstabenmenschen“ (ebd.: 256) werden, sie reduziert den Körper auf einen 
„Schriftkörper“ (ebd.: 262). Subjekte samt Körper sind bei ihr in einer Art Fla-
schengeist immer schon gefangen, lediglich eine abstrakte Seele scheint ab 
und an entweichen zu können. Diese Engführung von symbolischer Ordnung 
und Körper geschieht nicht zuletzt dadurch, dass Butler die Bildung eines se-
xuierten wie heterosexuierten Körperschemas, einer imaginären Morphologie 
wie auch einer realiter stattfindenden Identifizierung als (heterosexuelles Mäd-
chen/heterosexueller Junge), als ein Ereignis, dass sich in der frühen Kindheit 
wirklich abspielt und festschreibt, affirmiert. Anders: Indem Butler den Leib 
nicht als Ort des Widerstandes gegenüber kulturellen Normierungen aner-
kennt (vgl. Nagl-Docekal 2001: 64), postuliere sie eine Vorstellung von Materi-
alität als „eine unkenntlich gewordene Wirkung von Macht“ (ebd.: 53).24

Was in der Konzeption Butlers fehlt, ist: Geschlecht als eine machtvolle dis-
kursive Konstruktion zu denken, die sich zwar buchstäblich einverleiben kann, 
die den Körper aber nicht Pars pro Toto materialisiert. Kurz: Die Kastrations-
drohung selbst bringt keine Subjekte hervor, der Diskurs über die Kastration 
bestenfalls. Für Butler aber gerät zumindest in Psyche der Macht die Kastrations-

24 | Nagl-Docekal geht allerdings von der biologischen Zweigeschlechtlichkeit aus. Dem-

zufolge möchte sie die Unterscheidung von sex und gender beibehalten (vgl. Nagl-Doce-

kal 2001: 51ff.). Obgleich ich Nagl-Docekals Bedenken hinsichtlich Butlers grammati-

kalischer Annektierung des Körpers teile, möchte ich den Körper nicht als von Natur aus 

zweigeschlechtlich gegeben betrachten (s.o.). Ich teile Butlers Haltung, dass sex schon 

eine Bedeutungszuschreibung an die Körper darstellt (vgl. Kap. 5).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1252. Diskursive Körper

drohung selbst zu einer Metaphysik der Wahrheit, die wirklich imstande zu 
sein scheint, Gefühle, zum Beispiel trauernde, melancholische Subjekte her-
vorzubringen. So ist Butlers Verbindung der Foucault’schen Machttheorie mit 
der Psychoanalyse zwar ein Versuch, Subjektkonstitutionen umfassender zu 
erklären und die Leerstellen in Foucaults Konzept damit zu füllen, es wird aber 
nicht überzeugend klar, wie sie den philosophie-tektonischen Widerspruch lö-
sen will, außer über eine Eskamotage desselben.

2.3.4 Von körperlosen Seelenkörpern bei Butler und materiellen 
Durchgangspunkten  bei Foucault

Für Butler ist die Bildung einer imaginären Morphologie zwar „kein vorsozialer 
oder vorsymbolischer Vorgang, sondern [dieser] wird selbst durch regulierende 
Schemata orchestriert, die intelligible morphologische Möglichkeiten hervor-
bringen“ (Butler 1997: 37). Eine historisch variante Rationalität schreibt sich 
dennoch bei Butler in die beseelten Körper nahezu nahtlos ein. Die Subjekte 
sind nahezu ununterscheidbar schon in und mit der frühen Kindheit an ihre 
nach zwei Geschlechtern differenten Körper gebunden. Einerseits sind genderd 
bodies (vgl. Butler 1991: 205) performativ hervorgebracht, andererseits aber, so 
scheint es, durch die Kindheitsgeschichte determiniert.

Somit unterscheidet sich Butlers Subjektivierungsbegriff stark von dem 
Subjektivierungsbegriff Foucaults.25 Bei Butler scheinen performative Insze-
nierungen als sprachliche und nicht-sprachliche Performanzen (zum Bei-
spiel drag king shows) lediglich einen verstärkenden beziehungsweise einen 
korrektiven Charakter gegenüber den frühkindlichen Materialisierungen 
von Identitätskörpern zu haben, bei Foucault hingegen geben Disziplinarme-
chanismen, die am und auf den Körper wirken – als Körperpraktiken – den 
eigentlichen, nicht den zusätzlichen Subjektivierungsprozess her. Disziplinie-

25 | Es gibt überaus relevante Unterschiede zwischen den Machtmodellen Butlers und 

Foucaults. Wie Lorey (1996) herausarbeitet, ist Foucaults Machtmodell produktiv und 

plural, verschiedene Vektoren der Macht kreuzen, multiplizieren sich, stützen, lösen 

einander ab usw. Butler stützt sich zwar auf Foucaults produktives Machtmodell – Nor-

men sind nicht nur repressiv, sie bringen hervor, in dem Fall Geschlechtsidentität. Die 

Form der Schließung und somit ontologischen Setzung besteht bei Butler in der Set-

zung eines symbolischen (wenn auch nicht naturalistischen) binären Rahmens, eines 

solchen, der zumindest die Gefahr binärer Unterordnungsverhältnisse mit Verweis auf 

die dualistische Weltordnung seit Descartes reifizier t, um sie dann zu dekonstruieren. 

Eine naturalistische Ordnung wird durch einen diskursiven Essenzialismus (vgl. Nagl-

Docekal 2001: 53f.) und einen freudianischen ersetzt. Descartes – oder wie die Kanon-

bildung Descartes versteht – wird bei Butler über eine Abgrenzungsbewegung gerade 

nicht überwunden, sondern bestätigt.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t126

rungsprozeduren, die einen Übungscharakter haben, produzieren Subjekte. Dies 
macht Foucault am Beispiel des Gefangenenkörpers deutlich (s.o.). Bei Butler 
scheinen performative Akte keine Körperübungspraktiken zu sein, die auf das 
leibliche Erleben der Subjekte wirken können und somit das Subjekt konstituie-
ren. Subjekte inszenieren Geschlecht; darüber, ob und wie diese Geschlecht 
fühlen können, sagt Butler: nichts. Da der Körper in seinen sprachlichen Re-
präsentanzen aufgeht, stellt sie die Frage, wie Sprache auf die Körper wirkt, 
wie Körperpraktiken Leiber generieren, wie die Einzelnen Geschlecht erleben, 
kurz: wie sich Geschlechternormen einverleiben nicht. In Butlers Perspekti-
ve scheinen die Geschlechternormen bereits schon immer einverleibt zu sein. 
Für Foucault aber ist assujettissement also Unterwerfung und Subjektivierung 
(vgl. Butler 2007: 34, s.o.) genau kein Prozess, „der sich zwangsläufig und 
unabänderlich in der frühen Kindheit in immer der gleichen Weise abspielt“ 
(Foucault zit. nach Hauskeller 2000: 181), er ist eine „Übungstechnik“ (vgl. ebd.: 184, 
Herv. B.W.), eine Disziplinierungsform, die sich durch das ganze Leben zieht. 
Foucaults Körperbegriff, und was Butler hier an Foucault kritisiert, will diese 
Arbeit genau stark machen, ist ein Körper, der in gewisser Weise den kulturellen 
Einschreibungen vorgängig ist (vgl. Butler 1991: 193). Wenn hier die Rede von 
gewisser Weise ist, ist damit ein Körper gemeint, der in seiner vitalen Dimensi-
on, nicht aber seinen politischen, kulturellen Einschreibungen vorgängig ist. 
Gleichzeitig ist dieser Körper immer auch den kulturellen Einschreibungen 
nachgelagert (vgl. auch Hauskeller 2000: 202). Der Foucault’sche Körper ist 
als ein Durchgangspunkt für Machtbeziehungen zu lesen. Diese Figur scheint 
mir eminent wichtig, um die Durchlässigkeit des Körpers zu markieren, sein 
Potenzial zur Gegenwehr, sein Potenzial sich zu entziehen. Der Körper als 
Durchgangspunkt bildet keine Leerstelle, er verschwindet nicht hinter dem 
metaphysischen Unbewussten (wie Butler in Psyche der Macht Gefahr läuft zu 
argumentieren), sondern er ist gegeben – stets veränderlich, genealogisch und 
„selbst mächtig“ (ebd.: 204). Foucault kann, indem er den Körper analytisch 
von den Machtbeziehungen unterscheidet, mit der Frage schwanger gehen, 
wie „sich dem Leib die Ereignisse einprägen“.26 Butler kann dies nicht, da die 
Ereignisse sich in ihrer Theorie schon immer eingeprägt haben (vgl. dazu auch 
Appiano 2013). Bei Foucault sind es zuvorderst nicht-diskursive Praktiken, die 
Übungen, die Beobachtungen, die Anordnung der Architektur, die Prozedu-
ren, die sich dem Körper einprägen, die über den Zugriff auf den Leib Subjekte 
produzieren (vgl. Foucault 1976). Jene Praktiken sind historisch variant, mit ih-
nen ist also auch die Leibprägung und die darüber verlaufende Subjektivierung 
historisch variant. Der Leib ist selbst veränderbar, selbst genealogisch, aber 
er ist. Somit bleibt mit der Foucault’schen Trope eine Analyseplattform dafür, 

26 | Bei Foucault heißt es: „Dem Leib prägen sich die Ereignisse ein.“ (Foucault zit. 

nach Butler 1991: 191)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1272. Diskursive Körper

wie Praktiken, wie Diskurse, wie (verletzende) Sprechakte im und am Körper 
wirken und diesen fortwährend produzieren. Foucault wendet sich dabei, an-
ders als Butler, gegen die Verwendung allgemeiner Hypothesen über struktu-
relle innerpsychische Abläufe (vgl. auch Hauskeller 2000: 181). Während But-
ler durch ihr Argumentieren innerhalb des psychoanalytischen Systems und 
ihre affirmative Bezugnahme auf innerpsychische Abläufe letztere selbst zu 
einer metaphysischen Prämisse erhebt – dies obgleich sie sich für die Abkehr 
von einer „Metaphysik der Präsenz“ (s.o.) stark macht,27 richtet Foucault sei-
ne Aufmerksamkeit auf „konkrete gesellschaftliche Techniken der Erzeugung 
von Subjekten, indem diese auf sich selbst in einer bestimmten Weise Bezug 
nehmen“ (vgl. ebd.: 181).28 Butler kritisiert den Begriff der Einschreibung von 
kulturellen Bedeutungen wie Normen, so auch der Geschlechternormen in 
den Körper (vgl. Butler 1991: 190f.). Jene Verwendung sei unzureichend, weil 
sie suggeriere, es gäbe einen Körper als „passives Medium, das erst durch die 
Einschreibung von einer kulturellen Quelle bezeichnet wird, die ihrerseits 
dem Körper äußerlich erscheint“ (ebd.: 190). Die dem Diskurs vorgängige Leib-
vorstellung wie auch die Verwendung des Begriffes der „Einschreibung“ von 
sozialen Ordnungen in den Körper rede denjenigen das Wort, die den „Kör-
per als Gegebenheit prima facie“ (ebd.: 191, Herv.i.O.) verteidigen wollen, und 
die somit eine Genealogie des Leibes theoretisch verunmöglichen. Butler lässt 
aber außer Acht, dass sie durch die von ihr genutzten Gewährsmenschen die-
sen affirmiert, wenn sie auf den Psychoanalytiker Jean Laplanche und seine 
Konzeption der Einschreibung von rätselhaften Botschaften in den Körper des 

27 | Lorey (1996) und Hauskeller (2000) weisen darauf hin, dass innerhalb von Butlers 

Bibliografie eine Chronologie stärkerer psychoanalytischer Ausrichtung zu beobachten 

ist. Während Butler beispielsweise in dem Aufsatz Variationen zum Thema Sex und Ge-

schlecht. Beauvoir, Wittig und Foucault (1991) die psychoanalytischen Einwände gegen 

eine real lebbare unendliche Vervielfältigung der Geschlechteridentitäten problemati-

sier t, und die Psychoanalyse als eine „ubiquitäre Theorie der Realitätsbeanspruchung“ 

(1991: 73) bespricht, scheint sie in den späteren Schrif ten Psyche der Macht. Das Sub-

jekt der Unterwerfung (2001) und Die Macht der Geschlechternormen (2009) die binäre 

zweigeschlechtliche Ordnung mit affirmativem Rückgrif f auf die Objektbeziehungsthe-

orie selbst zu ontologisieren.

28 | Die Subjektivierungsweise des Gefangenen, des Verbrechers beschreibt Foucault 

exemplarisch an einer durch Sichtbarkeiten und Zuschreibungen initiier ten Verschie-

bung der Fremd- zur Selbstunterwerfung wie folgt: „Derjenige, welcher der Sichtbarkeit 

unterworfen ist und dies weiß, übernimmt die Zwangsmittel der Macht und spielt sie 

gegen sich selber aus; er internalisier t das Machtverhältnis, in welchem er gleichzeitig 

beide Rollen spielt; er wird zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung.“ (Foucault 1976: 

260) Macht wie Herrschaft wirkt demnach, indem sie die Gefangenen anhält, ihr eige-

nes Verhalten mit fremden Maßstäben zu bewerten (vgl. Hauskeller 2000: 184).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t128

Säuglings im Rahmen der frühkindlichen Pflege Bezug nimmt (vgl. Butler 
2007: 115ff.). Butlers Begriff der Einschreibung ist aber im Grunde ein viel 
tieferer, prägenderer als der eines Foucaults, er geht von einer entwicklungs-
deterministischen Einschreibungen alias Materialisierungen des Körpers aus 
– in den frühen Eltern-Kind-Beziehungen. Was mich hier aber interessiert, 
ist das Verhältnis von Macht und Körpern weitaus kontingenter, volatiler und 
flüssiger zu denken, es weder sozial- noch diskursiv- noch entwicklungsde-
terministisch zu denken, um wie angekündigt, die stete Beziehung zwischen 
der sozialen Ordnung, dem Körper und dem Subjekt zu untersuchen. Hier-
für ist es nötig, die nietzscheanische, die kafkaeske und damit die bewegliche 
und (erschreckend) konkrete und physisch-materielle Seite des Körpers in den 
Blick zu bekommen – die Foucault anders als Butler nicht zu desavouieren 
scheint. Körper sind bei Foucault apriorisch und aposteriorisch der Sozialität. 
Immer beides. Bei Butler sind sie stets nachrangig. Das zeigt sich daran, dass 
Butler zwar die materielle Konkretheit des Leibes in den erwähnten Konzepten 
vertreten sieht, sie sich aber dezidiert von einem vitalen und eigenwilligem 
Körperverständnis absetzt.29 Bei Foucault sind es die lebenslangen Ereignisse, 
Praktiken, Interaktionen, die sich dem Körper einprägen (vgl. Foucault 2002: 
174ff.). Ein Körper, der ein zumindest situatives wie temporäres Gegenüber zu 
dem symbolisch-verletzenden Sprechakt bildet. Denn: Zu sagen, ein Sprech-
akt, eine Praktik, ein Machtverhältnis kann in den Leib übergehen, wie das 
Foucault tut (s.o.), ist etwas anderes als zu behaupten, der Sprechakt sei iden-
tisch mit der somatischen Dimension – (wenngleich er körperlich ist) – wie 
dies Butler in Hate Speech deutlich machen will.30

Da für Butler kein nennenswerter ontologischer Unterschied zwischen dem 
Körper und der Sprache besteht (s.o.), verwendet sie den Begriff Einschreibung 
symbolhaft und abstrakt, nicht materiell-leiblich. Die Formung des Körpers 
scheint bei ihr mehr die Formung der Fantasie, des Begehrens zu betreffen, 
denn den konkreten materiellen Ort. Im Folgenden wird zu zeigen sein, dass 

29 | In Das Unbehagen der Geschlechter hält Butler fest: „Wenn die Schaffung der Wer-

te, d.h. der geschichtliche Modus der Bezeichnung, die Zerstörung des Körpers er for-

dert – ebenso wie das Folterinstrument in Kafkas Strafkolonie den Körper zerstör t, auf 

dem es schreibt – dann muss es einen Körper geben, der als fester und mit sich selbst 

identischer der Einschreibung vorangeht und dieser Opfer-Zerstörung unterworfen ist.“ 

(Butler 1991: 192) Wie Hauskeller teile ich Butlers Lesart der „Selbstidentität des Lei-

bes vor der Zerstörung“ (Hauskeller 2000: 200) nicht. Bei Foucault und Nietzsche ist 

der Leib zwar materiell vorhanden – auch vor einer Zerstörung, dennoch nicht als ein 

mit sich selbst identischer, sondern als ein Leib, der ob seiner Historizität sich selbst 

potenziell entgegengesetzt ist, und eine Vielheit darstellt (vgl. Foucault 2002: 180).

30 | Bei Butler heißt es: „Die Drohung kündigt nicht nur eine körperliche Handlung an 

oder verspricht sie, sondern ist selbst bereits ein körperlicher Akt.“ (Butler 1997: 23)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1292. Diskursive Körper

insbesondere Nietzsche die Formung, die Einschreibung, die Inkorporierung 
nicht bloß symbolisch versteht, sondern stets auch materiell-vital. Sowohl mit 
Foucault als auch mit Nietzsche ist eine analytische Unterscheidung von Dis-
kurs beziehungsweise symbolischer Gewalt einerseits und dem Körper ande-
rerseits begehbar; somit lassen sich Modi der Inkorporierung an Exempeln 
nachzeichnen. Mit Foucaults und Nietzsches genealogischen Körpern lässt sich 
das Zitieren der (gewaltvollen) Norm als alltägliche Einschreibepraxis lesen, als 
Disziplinarmacht, die eine traumatische Dimension bildet.31 Diese liegt in der 
Transformation der Fremd- zur Selbstunterwerfung. Ist dies dann nicht als der 
‚eigentliche‘ Subjekte konstituierende Prozess zu verstehen? Welche Wider-
standsmöglichkeiten im Kampf mit den Normen würden sich dann auftun? 
Anders: Muss, um zu zeigen, dass die Ereignisse sich dem Leib einprägen, un-
bedingt von einer familial-kindlichen ‚Entwicklungspsychologie‘ ausgegangen 
werden, oder reicht es nicht zu sagen, dass ‚Gesellschaft‘ direkt und immerzu 
an und auf den Leib wirkt? Vielleicht liegt die ‚psychische Krankheit‘ nicht vor 
allem in den ‚Verborgenheiten‘ wie scheinbar geheimnisvollen und scheinbar 
unverrückbaren ödipalen, universellen Familienkonstellationen, sondern in 
den beständigen, von gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten und Asymmetrien, 
als welche die bestehende Geschlechterordnung zu betrachten ist, gekennzeich-
neten Ereignissen, die sich auch ohne Umweg über die ‚Eltern-Kind-Beziehun-
gen‘ in den Leib einnisten. Mit Gilles Deleuze gesprochen: „Der Wahn ist welt-
lich-historisch, und nicht familial […]. Man deliriert über Chinesen, Deutsche, 
[…] Macht und Produktion und nicht über Mama und Papa.“ (Deleuze 1993: 35)

2.4 Zerrissene Körper: Geschlecht z wischen 
Einschreibung und Widerständigkeit: 
abschliessende Fr agen und vorl äufige Ausblicke 
zum utopischen Körper

Die Konstruiertheit des Geschlechts kann entlang der bisher geleisteten Affir-
mation wie Kritik an Butler als eine beständige, aber unterbrechbare materielle 
körperliche Wirkung hypothetisiert werden. Ich möchte vorschlagen, dass Kons-
truktionen wirken, indem Geschlechternormen täglich re-interpertiert, repro-
duziert aber auch neu organisiert werden; indem täglich präreflexiv-gegenderte 
leibliche Stile geübt werden. Die Konstruktion wirkt, indem der Leib täglich den 
kleinen und großen Zumutungen an Geschlechternormen ausgesetzt ist. So-
ziale Zwänge ermöglichen nicht nur die Selbstbestimmung, wie Butler betont, 

31 | Eine mögliche Dynamik von Traumatisierungen ist die Wendung einer fremden Ag-

gression und Repression gegen das eigene Selbst, auch als Internalisierung bezeichnet 

(vgl. Kap. 5.8).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t130

sie schränken sie auch ein. Befreiung von diesen ist nicht im Sinne eines die 
Normen transzendierenden Subjektes zu denken, dies würde, wie Butler zu 
Recht anmerkt, eine erneute Hierarchie zwischen Immanenz und Transzen-
denz etablieren (vgl. Butler 1991a: 68). Widerständigkeit kann aber wohl in den 
Uminterpretationen des Körpers und seinen Funktionen liegen, wie Wittig das 
vorschlägt. Geschlecht ist keine radikale Angelegenheit uneingeschränkter 
freier Wahl, es lässt sich dennoch fragen, ob es sich nicht lohnt, „utopisches 
Gelände“ (ebd.: 67) zu betreten, indem stärker von einem „Nexus von Kultur 
und Wahl“ (ebd.: 64)32 hinsichtlich der gelebten Konstruktion der Geschlech-
ter ausgegangen werden sollte, als Butler dies mit ihrer Setzung des ontolo-
gischen Rahmens der Zweigeschlechtlichkeit tut. Wenn nicht (mit Foucault, 
Wittig, Nietzsche etwa) gefragt wird, wie „die Materialität des Körpers genutzt 
wird, um spezifische kulturelle Ideen zum Ausdruck zu bringen“ (ebd.: 70), 
sondern allzu psychoanalytisch beeindruckt dabei geblieben wird, dass wir tag-
täglich „nur das werden, was wir schon immer gewesen sind“ (ebd.: 72), bleibt 
der Nexus von Wahl und kultureller Konstruktion aus. Indem die Seinswei-
se an die geschlechtliche Seinsweise gebunden wird, in einer Trope ontologi-
scher „Omnipräsenz des Geschlechts“ (vgl. Roscher 2011) also der Körper als 
Geschlechterkörper diskursiv ontologisiert wird, und Körper aller anderen mög-
lichen Bedeutungen in ihrer Dimension des Lebbaren letztlich als unlebbar 
konzipiert werden, wird der Ort der Widerständigkeit mit und gegen die Macht 
der Geschlechternormen vergeben.33 Das utopische Gelände besteht für Wittig 
in einer anderen Art Natur, die „jenseits der Kategorien des Sexes (Mann und 
Frau) für die ganze Menschheit gefunden werden kann“ (Butler 1991a: 67). Wit-
tigs Körper ist ähnlich wie Foucaults Körper ein möglicher, vielfältiger Körper 
der Lüste, der durch eine politische Anatomie in seinen Empfindungen auf den 
Sex reduziert ist. Foucaults Vorschlag „Gegen das Sexualitätsdispositiv kann 
der Stützpunkt des Gegenangriffs [...] der Körper und die Lüste sein“ (Foucault 
zit. nach Hauskeller 2000: 203) soll nun ernst genommen werden. Die Norm 
der Zwangsheterosexualität operiert mit Gewalt (vgl. Butler 1991: 181), eine po-
tenziell widerständige Materialität darf darum umso weniger konzeptionell ein-
geklammert werden. Dann steht auch der Körper als Topos von Verletzungen auf 
dem Spiel. Es geht dabei um nicht weniger als um die Frage, wie Körper verletzt 
werden können. Und an was Sexgender34 denn eigentlich hervorgebracht wird. 

32 | Butler nutzt diese Formulierung, um das de Beauvoir’sche Konzept der sozialen 

Gemachtheit des Geschlechts zu beschreiben (vgl. ebd.: 64).

33 | So bemerkt auch Hauskeller, dass in Butlers Überlegungen „die Unterscheidung 

zwischen der Notwendigkeit, etwas materiell konkret Gegebenes anzunehmen, um Ent-

wicklungen aufzeigen zu können [fehlt]“ (Hauskeller 2000: 209).

34 | Diese Formulierung nutze ich, um meine Zustimmung zu Butler bezüglich der Kon-

struier theit des sex zuzustimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1312. Diskursive Körper

Für Butler ist dies gar nicht möglich nachzuzeichnen. Kritisch hebt sie sich von 
Foucaults Nietzsche-Rezeption in Nietzsche, die Genealogie, die Historie (2002) 
ab, wenn sie schreibt: „Sogar in Foucaults Aufsatz zur Genealogie erscheint 
der Körper als Oberfläche und Bühne einer kulturellen Einschreibung: ‚Dem 
Leib prägen sich die Ereignisse ein.‘“ (Foucault zit. nach Butler 1991: 191) Butler 
fährt fort, mit einem gewissen zynischen Impetus über Foucaults Nietzsche-Af-
firmation: „Die Aufgabe der Ereignisse sei es zu zeigen, wie der Leib von der 
Geschichte durchdrungen ist.“ (Ebd.) Butler kritisiert Nietzsches wie Foucaults 
Leibverständnis als implizit cartesianisch, weil diese Redewendungen einen ma-
teriellen Leib als dem Diskurs vorgängig nahelegen (vgl. ebd.). Dies lege ebenso 
die Formulierung nahe, dass „die Geschichte am Leib nagt“ (Foucault zit. nach 
ebd.: 192). Butler hält dagegen: „Die kritische Frage ist nicht, wie diese Identität 
verinnerlicht wird, als ob diese Verinnerlichung ein Prozess oder Mechanismus 
wäre, der sich deskriptiv rekonstruieren ließe.“ (Ebd.: 197) Anders als Butler 
möchte sich die vorliegende Arbeit genau darum kümmern: Wie wird ‚Identi-
tät‘ nicht in einer erfahrbaren Kohärenz, sondern in ihrer Zumutung, wie wird 
der soziale Entwurf Identität verinnerlicht, wie lässt sich dieser Mechanismus 
nachzeichnen?

Butlers starker Teil besteht darin, die Macht der Geschlechternormen als 
Grausamkeit zu erkennen, und darin Geschlecht als soziale Kategorie zu be-
greifen, die ihre Legitimation über die wissenschaftstheoretische Behauptung 
von der Natürlichkeit des sex (biologisches Geschlecht) erhält. Binäre verein-
deutigende Geschlechternormen stellen nach Butler eine Form der symbo
lischen Gewalt dar, die Leiden erzeugt, indem sie diejenigen Subjekte, die sich 
der heterosexistischen Norm entgegenstellen, als nicht-lebbare, nicht-intelligible 
erzeugt. Problematisch ist Butlers theorieimmanente Annexion von Materia-
lität, von der Dimension ‚Natur‘ hin zu einer Form der Grammatik. Materiali-
tät wie ‚Natur‘ scheinen hier erkenntnistheoretisch nicht viel mehr als selbst 
Sprache zu sein. Zwar wird Geschlecht in seiner binären Logik diskursiv in-
teraktionistisch, performativ erzeugt, der Körper, ‚Natur‘, Materialität bildet 
dennoch eine überschüssige Dimension. Diese totale Vereinnahmung von Ma-
terialität durch eine sprachliche Dimension wird noch dadurch unterstrichen, 
dass Butler eine psychoanalytische Interpretation von Foucaults Begriff der Seele 
als Psyche vornimmt, damit Foucaults Körperbegriff sich endgültig in einen 
nicht-substantiellen, grammatikalischen wendet – aller ihrer Dementi zum 
Trotz dematerialisiert.

So stellen zweigeschlechtliche Anrufungen, Butler zustimmend, eine verlet-
zende Einschränkung möglicher nicht-gelebter Leben dar, und bilden daher 
eine traumatische Dimension. Das Subjekt ist in der Umwendung der zwei-
geschlechtlichen Anrufung ein bereits traumatisch gebrochenes, ein trauma-
tisiertes. Es ist ein kontingent traumatisiertes Subjekt, da die symbolische 
Ordnung verschiebbar ist. Konstruktionsprozesse von Geschlecht können als 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t132

symbolisch, strukturell wie physisch gewaltvoll dechiffriert werden. Allerdings 
ist nach wie vor nicht geklärt, wie Identitätszumutungen Körper genau affi-
zieren, wie sie als das Soziale in den Körper kommen (vgl. Einleitung). Wie 
werden sie zu einer, wenn auch nie einheitlichen, dennoch somatischen und 
potenziell erlebbaren leiblichen Dimension? Welche Rolle spielt die somatische 
Dimension in (traumatischen) Subjektivierungen? Vereinfacht: Wie kommt 
das Subjekt in den Körper? Wie genau werden Identitätsanforderungen verin-
nerlicht? Entgegen Butler wird nachfolgend davon ausgegangen, dass Verin-
nerlichungen von sozialen Anforderungen Prozesse sind, die sich „deskriptiv 
rekonstruieren lassen“ (ebd.). Dafür braucht es aber ein dezidierteres Körper-
verständnis, beziehungsweise eine Theorie von der somatischen Dimension. Die-
se wird nun sukzessive entwickelt. Der erste Schritt dahin erfolgt im nächsten 
Kapitel. Da Foucaults materielles somatisches Verständnis in seinen Schriften 
eher episodisch aufblitzt und bestenfalls durchschimmert, wird im Weiteren 
vor allem mit Bezug auf Nietzsche ein Körperverständnis erarbeitet, das es 
möglich macht, einen vitalen, energiegeladenen, genealogischen Körper als 
Topos der Verletzung (Verinnerlichung) und der Widerständigkeit zu denken. 
Nietzsche hat sich in weiten Teilen einer begrifflichen Erfassung leiblicher Pro-
zesse verschrieben. Vor allem deswegen kann er und sollte er meines Erach-
tens als der zentrale körperphilosophische Gewährsmensch gelesen werden. 
Die physiologische Dimension des Subjekts soll dabei durchaus als normative 
Größe eingeführt werden. Denn: Wenn die Physis als undifferenzierbar von 
den sie konstituierenden Machtbeziehungen konzipiert ist, wie das bei Butler 
der Fall ist, dann ist sie jeweils nur der Effekt einer diskursiven Praktik, womit 
sie ihre potenzielle widerständige Bezugsgröße wieder einbüßt. Im Anschluss 
an Nietzsche und über eine durch Elisabeth Grosz (1994) inspirierte (Re-)In-
terpretation von Franz Kafkas Erzählung In der Strafkolonie soll in der Folge 
ein Verständnis einer somatischen Dimension erarbeitet werden, welches die 
physische Dimension als Ort eigener Kraft und Intensität wie auch (schmerz-
hafte) Rezeptionsfläche sozialer Ordnungen denkbar macht. Die Physis ist in-
sofern eine normative Bezugsgröße, weil sie liminal ist (und weil etwas an ihr 
nicht diskursiv ist). Banal gesprochen: Knochen und Gelenke sind kein Ge-
spräch; und auch das Sprechen über diese ist unterschieden von dem Gegen-
stand selbst. Auch wenn die physisch-leibliche Grenze kontextuell, historisch, 
biografisch, je nachdem, um welchen Körper es sich handelt, verschiebbar ist, 
bildet sie ob ihrer Liminalität eine strategisch-normative Bezugsgröße. Es geht 
nun um das Plastisch-Machen eines Körpers im Sinne einer erfahrbaren so-
matischen Dimension, die nie aufhört, sich entlang einer sozialen Ordnung zu 
materialisieren, die sich stets mit Bedeutungen füllt und leert.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005 - am 15.02.2026, 00:22:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

