2. Diskursive Korper, Geschlechterontologien
und traumatisierte, sich selbst entfremdete
Subjekte bei Judith Butler

Entlang des durch die breite Rezeption der Schriften Judith Butlers eingelei-
teten performative turn wird in den sozialwissenschaftlichen und kulturwis-
senschaftlichen Gender Studies der Topos der kohirenten Identitit als Aus-
gangspunkt fiir emanzipatorische Denkbewegungen problematisiert. Statt von
Identititsbildung wird hdufig im Anschluss an Foucault wie an Butler von Sub-
jektwerdung, Subjektivierung oder Subjektivation gesprochen (vgl. Kap. 1.1) In
Bezug auf die ,Geschlechtliche Identitit (Gender Identity) ist damit gemeint,
dass das vergeschlechtlichte Subjekt sich vor dem Hintergrund einer zwangs-
heterosexuellen Matrix im Rahmen und entlang eines diskursiven Zwangs-
verhiltnis bildet — dabei eine kohirente Identitit niemals erreichen kann. Die
Subjektivierung entlang der heterosexuellen, binir-geschlechtlichen Normen
bleibt immer unvollstindig, sie ,rennt‘ sozusagen einem idealisierten ver-
meintlichen Naturzustand ,Zweigeschlechtlichkeit’ ,immer hinterher’. Zwei-
geschlechtliche Korper (also entweder Minner- oder Frauenkorper) sind kein
ahistorisches Faktum, sondern Effekt einer diskursiven Konstruktion, einer
mit sozialem Ausschluss operierenden Zwangsmatrix, die einen spezifischen,
aber nicht voluntaristischen Blick auf Korper erzeugt. Genauer gesagt, und das
sollen die folgenden Ausfithrungen aufzeigen, geht der Kérper sogar, in But-
lers Diskursontologie, in der Kategorie des Diskursiven auf. Das bedeutet, der
Diskurs gerit in Butlers philosophischem Aufbau unter der Hand zu einer Art
metaphysischer Kompetenz, die alles Seiende mafigeblich erzeugt (vgl. auch
Nagl-Docekal 2001: 56f.). Nun soll einerseits, sich Butler an die Seite stellend,
der Fokus auf den hier postulierten Zwang, eine kohirente Identitit auszubil-
den, also sich eindeutig geschlechtlich zu subjektivieren, gelenkt werden. Dies
geschieht, um das gewaltsame, das traumatische Potenzial von geschlechtli-
chen Anrufungen und Praktiken zu verdeutlichen. Dabei bleibt der Begriff des
Traumas hier zunichst noch im Schutz philosophischer Termini und vage.
Konkretisiert wird er erst in Kapitel 4. Dies erfolgt, um sich schrittweise an
die Idee der Konstruktion von Geschlecht als Trauma anzundhern. Anderer-

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Das traumatisierte Subjekt

seits soll eine kritische Auseinandersetzung mit Butlers Korper-, Natur-, und
Materialititsbegriff revitalisiert werden. Dies wiederum, weil Butler meiner
Ansicht nach zwar ein potenziell gewaltsames/verletzendes kulturelles System
der Zweigeschlechtlichkeit kennzeichnet, aber keinen hinreichenden Ort, auf
den diese Verletzungen treffen kénnen — der Kérper — das Somatische bleibt
eine Leerstelle. Eine kritische Auseinandersetzung mit Butlers Kérper-, Natur-,
und Materialititsbegriff erfolgt also, um solch einen Topos der Verletzung und
der Widerstindigkeit fiir weitere Uberlegungen bloRzulegen. Zentral in der
Auseinandersetzung stehen dabei Butlers Ausfithrungen zur zwangshetero-
sexuellen Matrix entlang der Werke Das Unbehagen der Geschlechter (1991) und
Korper von Gewicht (1997) sowie besonders Butlers in Psyche der Macht (2001)
vollzogene psychoanalytische Wende. Auseinandersetzungen mit Judith But-
lers Korper-, Natur-, und Materialititsbegriff sind bereits in den letzten 20 Jah-
ren an vielen Stellen erfolgt (Lorey 1996; Hauskeller 2000; Nagl-Docekal 2001;
Ludewig 2002; Jungwirth 2010). Die genannten Autorinnen sind bei den
nun folgenden Wiederbelebungen behilflich. Warum aber hier noch einmal
alles ausgraben? Und mit welcher Zielrichtung? Erstens, weil sich mit But-
lers Geschlechterentwurf die soziale Konstruktion des Geschlechts wie seine
naturalistischen Effekte und damit seine Grausamkeit — sein traumatisches
Potenzial — denken lisst, und zweitens, weil die Herausarbeitung ihrer Liicken
und Setzungen von Erweiterungen beziiglich der Topoi Korper, Materialitit
und Natur Konsequenzen hat hinsichtlich dessen, wie sich Verletzungen und
deren Implikationen iiberhaupt denken lassen. Materialitit, Natur und damit
Korper miissen als, wenn auch niemals bestimmbare und schon gar nicht
zweigeschlechtlich bestimmbare, gegebene, volatile, plastizierbare und vitale
Entititen besprechbar bleiben. Hier schliefe ich mich den Forderungen der
Denker_innen der Neuen Materialismen an (vgl. Einleitung). Denn: wo keine
gegebene verletzbare Entitit, da keine Verletzung. Wo keine Verletzung, da
kein Anlass des Schreibens iiberhaupt. Mit der Hinterfragung des Korper-,
Natur-, und Materialititsbegriffes stehen dann auch die von Butler postulier-
ten Identifizierungsdynamiken als notwendige innerhalb eines kontingenten
Systems diskursiver Zweigeschlechtlichkeit (Diskursontologie) auf dem Priif-
stand, und damit der von Butler verwendete Terminus ,Gender Identity“ (1991;
1997; 2001) Uiberhaupt.

Das Kapitel gliedert sich wie folgt: Erst wird, an die Problematisierung des
(Geschlechts-)Identititsbegriffs in Kapitel 1 ankniipfend, Judith Butlers Kritik
an einem vorsozialen Subjekt dargelegt, um von hier aus, die in der zwangshe-
terosexuellen Matrix (1991; 1997) angelegte diskursive und performative Pro-
duktion von Gender Identity ins Zentrum zu riicken. Der naturalisierende und
damit gewaltsame und traumatische Aspekt von Geschlecht (und Heterosexu-
alitdt) wird in einem weiteren Schritt in seiner Bedeutung in der Butler’schen
Theorie hervorgehoben und affirmativ aufgegriffen. Da diese Untersuchung

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

aber an der Frage interessiert ist, wie der soziale Entwurf Gender Identity in
die Koérper kommt (was keine genuine Frage Butlers darstellt), wird Butlers
Theorem andererseits auch genau auf das in ihren Konzepten zum Ausdruck
kommende Korperverstindnis befragt. In der Konsequenz der Frage des Hi-
neinarbeitens von sozialen Prozessen in die Korper ergibt sich trotz der Affir-
mationen der Butler’schen Performativititstheorie in Bezug auf den gewalt-
samen und traumatischen Aspekt von geschlechtlichen Subjektivierungen
eine Notwendigkeit der Kritik an dem sich hier abzeichnenden Kérper- und
Materialititsbegriff. Butlers psychoanalytische Wende steht sodann im Fokus
der kritischen Auseinandersetzung: Inwieweit schliefit Butler hier einen onto-
logischen Moglichkeitsraum somatisch-leiblichen, widerstindigen Handelns
aus, indem sie Geschlecht mit Freuds Konzept zur psychosexuellen Entwick-
lung allzu fest an ,seinen‘ Korper bindet? Die Kritik an Butlers diskursivem
Monismus (Nagl-Docekal 2001) ruft hernach (meine) Sehnsucht nach einem
utopischen Korper auf den Plan. Indem Monique Wittigs Ontologie des utopi-
schen Korpers (vgl. Butler 1991), als theoretisch méglicher Kérper vor seiner
(gender- und biasbezogenen) Signifizierung, ,ausgegraben‘ wird, kénnen, so
die damit verbundene Hoffnung, verschiittete (neu-materialistische) Blicke auf
den Korper geworfen werden, und potenzielle Widerstindigkeiten mit, entlang
und gegen soziale Geschlechternormierungen neu gedacht werden.

2.1 DiE PERHORRESZIERUNG DES CARTESIANISCHEN C0GITO

Fiir Butler hingt der zu problematisierende Subjekt- und damit der Identitits-
begriff eng mit den neuzeitlichen Gegensitzen Natur und Kultur, Geistiges/
Seelisches!, Psychisches und Korperliches zusammen — Dichotomien, entlang
derer sich auch die Konstruktionen von Weiblichkeit und Mannlichkeit bewe-
gen. Letztere Unterscheidung leitet ihre Sinnhaftigkeit dabei erst aus den ers-
teren Unterscheidungen ab. So weist Butler in Das Unbehagen der Geschlechter
(1991) einen Subjektbegriff zuriick, der innerhalb der poststrukturalistischen
Kanonbildung als cartesianisch informierter Geist-Kérper-Dualismus gilt (vgl.
auch Grosz 1994; Bordo 2003). Bei René Descartes ist das Subjekt im Wesent-
lichen durch die Res cogitans bestimmt. Die res cogitans ist dabei der geisti-
ge Aspekt des Menschlichen, das ,geistige Pridikat“ (Prechtl 2000: 100). Als
geistige Substanz gilt die Res cogitans von der kérperlichen und ausgedehnten
Substanz Res extensa unterschieden und als von ihr unabhingig. Fiir den Sta-
tus des Subjekts ist allein die Res cogitans mafigeblich, das Bewusstsein ist

1 | Geistiges und Seelisches sind hier zusammen genannt, weil Descartes (1996) als
Vertreter neuzeitlicher Philosophie nichtin der Weise, wie es heute iblich ist, zwischen
den Dimensionen des Geistigen und des Seelischen unterscheidet.

15.02,2026, 00:22:4: op

o1


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Das traumatisierte Subjekt

dieser als Attribut zugesprochen. So ist es der Geist, der dem Denken und den
Denkinhalten zugrunde liegt, und das Bewusstsein kann seinerseits als das
bestimmende Merkmal des Geistes angesehen werden (vgl. ebd.). Das cogito,
ergo sum sichert den Subjektstatus als Erkenntnisstandpunkt ab (vgl. Kap. 1.1).
Descartes prizisiert das cogito, ergo sum als eine Moglichkeit zu zweifeln bezie-
hungsweise als das nicht Bezweifelbare. So tritt in der Konzeption Descartes
simtliches, aber besonders die Existenz des eigenen Korpers, als bezweifelbar
auf (vgl. ebd.: 101). Was aber nicht bezweifelt werden kann, ist, dass das Ich
zweifeln kann; hieraus leitet Descartes sein , Ich denke, also bin ich® ab, als die
Gewissheit der Existenz des autonomen denkenden Subjekts. In diesem Ver-
stindnis ist der Korper lediglich ein fiir sich unabhingig laufendes Uhrwerk,
eine Maschine, die dem Geist ergo dem Subjekt anheim gestellt wird, und die
tir das Subjekt keine Bedeutung hat. Hieraus ergibt sich die Nicht-Identitit
von Korper und Geist: Wenn y (Korper) nicht durch x ersetzt werden kann,
dann handelt es sich nicht um ein Identisches.? Ich (das Subjekt) ist demnach
nicht-identisch mit seinem Korper. So plausibilisierte Descartes (scheinbar),
was das Mittelalter schon glaubte: eine Trennung von einer sterblichen korper-
lichen Welt und einer unsterblichen Seele (vgl. ebd.: 25). Allerdings kann der
hierarchische Dualismus von Geist/Seele und Kérper nicht allein und nicht un-
gebrochen Descartes zugeschrieben werden. Es handelt sich hier eher um eine
Konzeption, die der Spitscholastik geschuldet ist. Hinzu kommt, dass Descar-
tes seinen eigenen, von ihm theoretisch postulierten Dualismus von Res cogi-
tans und Res extensa nicht durchhilt. Denn wenn der Geist-Kérper-Dualismus
dadurch gekennzeichnet ist, dass mentale Phinomene keine physischen sind,
und mentale Phinomene die physischen verursachen, dann hat Descartes diese
Grundsitze besonders in der Schrift Die Leidenschaften der Seele (1996) selbst
unterlaufen. In seiner Affektenlehre geht es Descartes darum, klarzustellen,
dass das Physische ebenso auf das Geistige wirkt und vice versa. Die Leiden-
schaften der Seele lesen sich wie eine Anleitung zur Einbeziehung der korperli-
chen Regungen in den Erkenntnisprozess, gar wie ein korpertherapeutisch an-
mutender Selbstversuch — ein neugieriges Erkunden, etwa wieso bei ,seelisch/
geistigem‘ Verlangen das Herz langsamer schligt, bei zornigen Gedanken die
Backen rot werden usw. (vgl. Descartes 1996: 101ff.). Ist Descartes also wirk-
lich als der ungebrochene Initiator des Geist-Kérper-Dualismus zu verhandeln,
oder ist dieser vielmehr auf die kanonische, nahezu bruchlose Descartes-Re-
zeptionslinie Heideggers zuriickzufiihren?, fragt Klaus Hamacher zu Recht
(vgl. Hamacher 1996: XIXff.). In meinen Augen zeigt zumindest diese genann-
te Schrift Descartes, dass ,die Seele‘ auch in Descartes Verstindnis aufs Engs-
te mit dem Korper verbunden ist. Descartes spricht hier vom wechselseitigen

2 | Ich schliee mich hier Prechtls Lesart von Leibniz und Descartes an (vgl. Prechtl
2000: 104).

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

Verhiltnis von Gedanken und unwillkiirlichen Impulsen. Exemplarisch: ,So
zeigt die Erfahrung in Bezug auf Worte, dass diese in der Driise Bewegungen
hervorrufen [...,] wenn sie von einer Stimme hervorgebracht werden.“ (Descar-
tes 1996: 50) Es wiirde sich in meinen Augen lohnen, Descartes Schriften fiir
die Weiterentwicklungen von Korper-Macht-Theorien neu zu lesen — in einem
post-cartesianischen Projekt wie es auch Coole/Frost (2010) vorschlagen (vgl.
Einleitung). Das kann hier nicht geleistet werden. Dennoch: Es ist zu fragen,
ob nicht, als Adresse fiir die feministische Kritik an der Hierarchisierung, der
Herrschaft des Geistes iiber den Korper, eher der kirchenviterliche Diskurs
der Spitscholastik fungieren sollte (vgl. Wuttig 1999: 100f.), statt das vielzi-
tierte ,cartesianische Cogito‘. Hier hatte der ,Geist* ,Triebe’, Liiste des Fleisches
zu beherrschen und ihnen nicht nachzugeben — allein dieser Umstand wiirde
zu einem gelingenden Subjektstatus fithren. Selbe Fihigkeit wurde historisch
den Minnern zugeschrieben, wihrend die Frauen meist als diejenigen galten,
die, triebhaft unbeherrscht, ziigellos ihren fleischlichen Geliisten ausgeliefert
waren (vgl. ebd.).

Der Geist-Korper-Dualismus, wie ihn der kirchenviterliche Diskurs trans-
portierte, ist demnach immer auch ein Dualismus von ,Mann‘ und ,Frau’, in-
dem der Geist dem ,Mann‘ und der Kérper der ,Frau‘ zugeordnet wird (vgl.
Bordo 2003: 5ff.) (vgl. Kap. 1.5). Und genau um diesen Punkt ist es Butler zu
tun: Uber eine unkritische neuzeitliche Fortsetzung der Annahme einer Me-
taphysik der Substanz konnte nicht nur ein binires Herrschaftsverhilinis
Minnern gegeniiber Frauen weiterhin aufrechterhalten werden, sondern die
Plausibilitit einer von einer ,Minnlichkeit’ unterschiedenen ,Weiblichkeit‘ sich
instituieren.

2.1.1 Kritik am vorsozialen weiblichen Subjekt

Butler verwirft in Das Unbehagen der Geschlechter mit und gegen Simone de
Beauvoir eine Metaphysik der Substanz. Dies betrifft sowohl die Existenz ei-
nes transzendentalen Subjektes der Erkenntnis, welches unabhingig von den
das Subjekt konstituierenden Bedingungen zur Wahrnehmung fihig ist, wie
es etwa Husserl annimmt (vgl. Kap. 1.1), als auch die Annahme einer vorge-
gebenen korperlichen Substanz in ihrer moglichen nicht-geschlechtlichen wie
ihrer moglichen biniren, also médnnlichen oder weiblichen Dimension. Butler
kritisiert, dass innerhalb der zweiten feministischen Bewegung hiufig eine
implizit aufklirerische Subjektposition, die dem Subjekt das Sein qua sei-
nes Bewusstseins als allem anderen voraussetzt, angenommen, und diesem
ein bedeutungsloser aber ipso naturalis weiblicher oder mannlicher Korper
anheimgestellt wurde (vgl. Ludewig 2002: 239). Butler verwirft die sich dar-
aus ableitende Sex-gender-Unterscheidung, demnach sex das biologische Ge-
schlecht ist und gender die sozial erworbene Geschlechtsidentitit samt einer

15.02,2026, 00:22:4: op

93


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Das traumatisierte Subjekt

entwicklungsteleologischen Entsprechung von sex und gender (vgl. Butler 1991:
20). Butler postuliert in der Zuriickweisung der Differenzierung von sex und
gender aber eine ontologische Nicht-Differenz und Nicht-Differenzierbarkeit
zwischen Materie und Form und somit zwischen Kérper und Geist direkt mit.
An die Adresse de Beauvoirs gerichtet hilt sie fest:

,Beauvoir behauptet, dass der Kdrper fiir die Frauen Situation und Instrument der Frei-
heit sein miisse und nicht eine definierende und einschrankende Wesenheit. lhre Ana-
lyse wird von einer Theorie der Leiblichkeit gepragt, die eindeutig durch die unkritische
Reproduktion der Cartesianischen Unterscheidung zwischen Freiheit und Korper ein-
geschrankt wird. Trotz meiner frilheren Versuche, das Gegenteil zu beweisen, scheint
Beauvoir den Kdrper-Geist-Dualismus beizubehalten, auch wenn sie eine Synthese der
beiden Termini beabsichtigt. Die Aufrechterhaltung dieses Unterschieds kann als sym-
ptomatisch fiir den Phallogozentrismus gelesen werden, den Beauvoir unterschétzt. In
der philosophischen Tradition, die mit Platon beginnt und sich mit Descartes, Husserl
und Sartre fortsetzt, hat die ontologische Unterscheidung zwischen Seele (Bewusst-
sein, Geist) und Kdrper stets Beziehungen der politischen und psychischen Unterord-
nung und Hierarchie gestiitzt. Der Geist hat den Kérper nicht nur unterworfen; bisweilen
nahert er auch das Phantasma, seiner Verleiblichung insgesamt entfliehen zu kdnnen.
Fir die kulturelle Assoziation zwischen Geist - Mannlichkeit und Kdrper - Weiblichkeit
finden sich im Feld der Philosophie und des Feminismus zahlreiche Belege. Daher muss
jede unkritische Reproduktion der Geist/Kdrper-Unterscheidung neu durchdacht wer-
den: Sie hat traditionell und implizit die Geschlechter-Hierarchie produziert, aufrecht-
erhalten und rational gerechtfertigt.” (Ebd.: 31)

Butlers poststrukturalistischer Feminismus schligt nun vor, die Dualismen
Geist/Korper, Kultur/Natur und die sich aus den als metaphysisch verstan-
denen Dichotomien ableitende Geschlechterordnung durch eine neue Lesart
der aristotelischen Form-Materie-Begiffsbestimmung zu reformulieren. Neue
Lesart bedeutet hier, dass sie Aristoteles Materiebegrift in ein Foucault’sches
Subjektverstindnis setzt. Im Folgenden soll dieses Verstindnis rekonstruiert
werden, um es anschliefend einer Kritik zu unterziehen. Damit mochte ich,
konsequent weitergedacht, deutlich machen, dass Butlers Materialititsbegriff
fiir eine Theorie leiblich-materieller Widerstindigkeit zu wenig Substanz bietet.

2.1.2 Konstituierungslogiken I: Butlers Aristoteles-Lesart

Butler verteidigt® ihre Absage an die Sex-gender-Unterscheidung, indem sie die
aristotelische Lehre von der Beziehung von Form und Materie einer historisie-

3 | Mit Kdrper von Gewicht (1997) reagiert Butler mit Bezug auf das aristotelische Ma-
teriekonzept auf die Vorwiirfe der Entkdrperlichung von Seiten deutschsprachiger Wis-

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

renden Lesart unterzieht. Die Seele wird dabei als formatives Prinzip verstan-
den, aber nicht als ein solches, das ontologisch von der Materialitit des Korpers
zu trennen wire — wie das ,die‘ cartesianische Lehre vorsieht. Butler stellt fest:
,Flir Aristoteles bezeichnet die Seele die Aktualisierung von Materie, wobei
Materie als vollstindig potenziell und unaktualisiert verstanden wird.“ (Butler
1997:59)

Materie, verstanden als das (sexuierte) Korperliche, ist hier nicht als Me-
taphysisches, Transzendentales, in sich Fertiges zu verstehen, auf das die
Seele ihren Stempel driickt, wie es mit klassischen (feministischen) Sozia-
lisationstheorien, die eine Sex-gender-Unterscheidung favorisieren, und ge-
gen dieselben Butler sich wendet denkbar wire. Materie ist vielmehr selbst
dasjenige, was sich unendlich formiert, und gerade nicht durch eine oder
mehrere Einwirkungen der Seele auf den Koérper auszeichnet. (Der Begriff
der Einwirkung geht nach wie vor von einer ontologischen Verschiedenheit
beider aus, und somit von dem neuzeitlichen Paradigma von Ursache und
Wirkung, gegen welches sich Butler ebenfalls wendet.) Materie ist im Grun-
de stets Materialisierung des Seelischen: Seele (Form) und Materie (Kérper/
Natur) sind stets ineinander enthalten, sind koextensiv. Keine Materie, die
sich nicht in der Materialisierung befindet. Keine Materie ohne ihr formati-
ves Prinzip Seele, so die Botschaft. Der Begriff, der dasjenige, was im Grunde
nur als Materialisierung auftritt, umreif3t, ist der Begriff des Schemas. Bei
Butler heifit es:

,Deswegen vertritt er [Aristoteles, B.W.] in De Anima die Ansicht, die Seele sei ,die vor-
laufige Erfillung des natiirlichen, mit Organen ausgestatteten Korpers'. Und er féhrt
fort, ,deshalb darf man auch nicht fragen, ob Seele und Kérper eins sind, wie auch nicht,
ob Wachs und Figur, iiberhaupt nicht, ob Materie und der aus der Materie gebildet Ge-
genstand’. Im Griechischen ist nicht etwa die Rede von Stempeln, die dem Wachs etwas
aufpragen [wie in der englischen Ubersetzung, A.d.U.], sondern alles istin dem einzigen
Begriff Schema enthalten.” (Ebd., Herv.i.0.)

In einer weiteren Denkbewegung setzt Butler nun das sprachliche Prinzip, als
grammatische Erscheinung, an die Stelle des Seelischen. Sie fihrt mit ihrer
Aristotelesinterpretation wie folgt fort:

»Schema bedeutet Form, Gestalt, Figur, duBere Erscheinung, Kleid, Gestik, die Figur
eines Syllogismus und die grammatische Form. Wenn Materie nie ohne ihr Schema auf-
tritt, bedeutet das, dass sie nur unter einer bestimmten grammatischen Form in Er-

senschaftler_innen. Butler méchte deutlich machen, dass Konstruktionen sich nicht
allein im Sprachlichen vollziehen, sondern, im Grunde genommen, nicht von den Kdrpern
zu trennen sind.

15.02,2026, 00:22:4: op

95


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Das traumatisierte Subjekt

scheinung tritt, und, dass das Prinzip ihrer Erkennbarkeit, ihre charakteristische Geste
oder ihr Gbliches Gewand, von dem, was ihre Materie konstituiert, nicht ablésbar ist.”
(Ebd., Herv.i.0.)

Die Prinzipien der Formativitit sind, aus Butler Sicht, allerdings nicht me-
taphysisch behaust. Sie unterliegen kulturellen wie historischen Varianzen.
Somit ist Materie als materialisiertes Schema selbst zu historisieren: ,Weibli-
che‘ Kérper und ,minnliche’ Kérper sind demnach keine sexuierten Kérper im
uiberhistorischen oder tibergeografischen Sinne, sie sind stets Korper, die sich
in ihrem kulturellen (diskursiven) Kontext als weibliche oder minnliche Kor-
per materialisieren. Ihre historisierte Aristoteles-Lesart bringt sie folgenderma-
Ren auf den Punkt: ,Wir konnen die aristotelische Vorstellung von Schema an-
hand der kulturell verinderlichen Prinzipien der Formativitit und Intelligibitit
historisieren.“ (Ebd.: 60, Herv.i.0.) Mit dem Begriff intelligibel mochte Butler
sagen, dass dasjenige, was zu einer bestimmten Zeit denkbar und verstehbar
ist,* Schema konstituiert. Butler entwirft ihre Theorie des sich durch Diskur-
se materialisierenden Korpers anhand des Verhiltnisses zwischen Macht,
Diskurs, Praktiken und Korper. Sie nimmt dabei Bezug auf Michel Foucault,
der genau dieses Verhiltnis am Beispiel des sexuellen Korpers in Sexualitit
und Wahrheit 1. Der Wille zum Wissen (1983) und in Uberwachen und Strafen
(1976) am Beispiel des Gefangenenkdrpers rekonstruiert.’ Butler sieht dabei
die Dynamik zwischen einer machtgeladenen Seele und ,ihres‘ Kérpers als ein
von Foucault ,implizit vorgenommenes Durcharbeiten der aristotelischen For-
mulierung“ (ebd.: 60). Die Seele verhilt sich zum Kérper als machtgeladenes
Schema, das den Korper selbst produziert und aktualisiert (ebd.). Sie zitiert
Foucault:

4 | Intelligibel (lat. intelligibilis, von intellegere, einsehen, merken) bezeichnet in der
platonisch-aristotelischen Tradition dasjenige, was nur durch den Geist (Vernunft) zu
denken und erkennbar ist; das selbst nicht-sinnliche Wesen und Sein des sinnlich-wahr-
nehmbaren (sensiblen). Kant hat spédter den Begriff der Intelligibilitdt zwar grundsétz-
lich als Giber-sinnliches Verstehen gedacht. Dieses ist nach Kant allerdings nicht von der
sinnlichen Anschauung zu trennen. Die von Vernunft wie Moral geleitete Absicht setzt
stets die sinnliche Anschauung voraus. Deswegen ist im Begriff Intelligibilitat heute in
derRegel die sinnliche Wahrnehmung mit eingeschlossen (vgl. Halder 2008: 158). Auch
die sinnliche Wahrnehmung ist demgemaf von einer normativen Rationalitat instituiert,
so die neokantianische Annahme, der Foucault und mitihm Butler zu folgen scheint. Ge-
maR Merleau-Ponty ist die sinnliche Erfahrung nicht nur nicht vom Urteilen zu trennen,
sie ist Urteilen (vgl. Merleau-Ponty 1966: 56f.).

5 | Bereits in Sexualitdt und Wahrheit I: Der Wille zum Wissen (1977) denkt Foucault
die Sexualitadt und damit den Kdrper als einen durch Machtbeziehungen produzierten
Korper (vgl. Kap. 1.3.1).

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

»DerMensch, von dem man uns spricht und zu dessen Befreiung man einladt, ist bereits
in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er. Eine ,Seele’ wohnt in
ihm und schafft ihm eine Existenz, die selber ein Stiick der Herrschaft ist, welche die
Macht Giber den Korper ausiibt. Die Seele: Effekt und Instrument einer politischen Ana-
tomie. Die Seele: Geféngnis des Korpers.“ (Foucault zit. nach ebd., Kursivierung B.W.,
alle anderen Herv.i.0.)

Butlers Subjektivierungsthese ist eng mit dieser Stelle in Foucaults Analyse
der Situation der Gefangenen verwoben. Die Lesart der Beziehung zwischen
Seele, Kérper und Macht (machtgeladene Diskurse und Praktiken) wird zur
Drehscheibe von Butlers Theorie der Subjektivierung als Unterwerfung (assu-
Jjettissement). Dies wird deutlich, wenn sie feststellt: ,, Diese ,Unterwerfung‘ oder
assujettissement ist nicht blof3 eine Unterordnung, sondern ein Sichern und Er-
halten, die Platzzuweisung fiir ein Subjekt, eine Subjektivierung.“ (Ebd.: 61,
Herv.i.0.) Wie sich im Folgenden zeigt, ist diese Lesart Foucaults aber streitbar.

2.2 DiE SEELE ALS DisposiTiv | (FoucAuLT) oDER
DIE METAPHYSIK DES PSYCHISCHEN BEI BUTLER

Wenn Foucault von der Seele als Gefingnis des Korpers spricht (s.o.), verweist
er darauf, dass Seele wie Korper keine innerlichen metaphysischen Substanzen
sind, die Herrschaftsverhiltnisse abschiitteln und als reine innerliche an sich
Seiende Entititen von Belang auftreten kénnen. Machtbeziehungen®, verstan-

6 | Wenn Foucaultvon Macht spricht, dann meint er nicht eine singulére, zentral wirken-
de Macht. Macht existiert fiir Foucault allein in Form dezentraler, pluraler, beweglicher
Machtbeziehungen (vgl. Foucault 2003c: 490) (vgl. Kap. 1.3.1). Machtbeziehungen
organisieren und wirken entlang von Diskursen, die Wissen produzieren. Am Beispiel
des Diskurses iiber ,den Kriminellen' (Uberwachen und Strafen 1976), iber ,den Wahn-
sinnigen‘ (Wahnsinn und Gesellschaft [1973]), iiber ,den Kranken’ (Die Geburt der Kli-
nik [2011]) sowie iiber die Produktion von Sexualitat (Der Wille zum Wissen. Sexualitét
und Wahrheit 1 [1977]) kennzeichnet Foucault, wie die Moderne, liber eine Anhdufung
von Wissen iiber jene Kategorien, Individuen mit einer partikularen Seele hervorge-
bracht hat, und diese Hervorbringung nicht zuletzt ein normatives birgerliches ldeal
etablieren half, weil die ,kriminelle Seele’, die des ,Irren’ usw., sodann als Schreckge-
spenst als das Andere, als Drohkulisse im Sinne der Normalisierungszwénge eingesetzt
werden konnte. Die moralischen Anspriiche des Humanismus, eine klare Unterschei-
dung zwischen Gut und Bdse (sowie gesund und krank) zu treffen, gewannen dadurch
an wissenschaftlichem Boden. Foucaults Skepsis gegeniiber dem Humanismus l&sst
ihn eine Kontinuitat zwischen der Rationalitdt vormoderner Pastoraltheologie und der
modernen Kriminologie, der Psychiatrie, der Medizin, der P4dagogik, der Psychologie

15.02,2026, 00:22:4: op

97


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Das traumatisierte Subjekt

den als politische Anatomie, lassen Seele, lassen Anatomie und die Art, wie sie
eingesetzt wird, schon immer als politisch erscheinen. Der Seele, dem Korper
haftet nichts Unpolitisches an, das nach der Befreiung von Unterwerfungs-
praktiken, die immer auch Konstituierungspraktiken sind, tibrig bliebe.

Butler betont nun, dass die Formulierung Foucaults, wie sie etwa in der
Trope ,Macht iiber den Korper ausiiben (s.o.) auftaucht, zunichst eine onto-
logische Differenz wie eine lineare Chronologie der Ereignisse zwischen dem
Korper, der Seele und vor allem den Machtbeziehungen nahe legt. Machtbe-
ziehungen durchdringen die Seele, die dann wiederum die Regentschaft tiber
den Korper iitbernimmt. Die Formulierung allerdings, dass ,die Unterwerfung
viel tiefer als er [der Mensch, B.W.] ist“ (s.0.), legt aber offen, dass das, was zu-
nichst wie eine ontologische Differenz klingt, in Wirklichkeit der Grammatik
geschuldet ist, die uns zu solch einer Sprechweise nétigt, die AuRerlichkeit
und Innerlichkeit als ein Ursache-Wirkungs-Prinzip erscheinen lisst. Foucaults
Blick auf den Kérper als einen von den Machtbeziehungen nicht unterschiede-
nen Korper stark machend, argumentiert Butler:

,Die Grammatik, die uns zu solch einer Sprache notigt, erzwingt eine Metaphysik dufier-
licher Beziehungen, wonach Macht auf Korper einwirkt, nicht aber so verstanden wird,
dass sie diese bildet. Dieses Verstandnis von Macht als einer duferlichen Beziehung
wird von Foucault selbst in Frage gestellt.” (Butler 1997: 61)

konturieren (vgl. Foucault 1977: 146ff.). Aber nicht nur Diskurse, verstanden als bloRe
epistemisch-gewaltvolle Sprechakte, sind es, die die Individuen hervorbringen. Macht-
beziehungen setzen ebenso entlang nicht-diskursiver Praktiken ein (vgl. Kap. 1.3). In
meinen Augen spielt besonders in der Analyse nicht-diskursiver Praktiken der Kérper
als Einlassstelle zur Produktion einer individuellen Seele eine zentrale Rolle. Nicht-dis-
kursive Praktiken sind in erster Linie Disziplinartechniken, die zum Beispiel, anders als
im Mittelalter die Marter, nicht direkt am Kdrper ansetzen, sondern mehr auf die Vorstel-
lung und die Seelenqual abzielen. In Uberwachen und Strafen skizziert Foucault eine
antizipierte Daueriiberwachung des Gefangenen als Herrschaftsinstrument, die er als
die Geburtsstunde der Subjektwerdung denkt. Der Kérper wird dabei nicht angefasst.
Foucault skizziert eine Machtdynamik, die das Subjekt als Objekt hervorbringt: ,Es ge-
niigt, demnach einen Aufseherim Turm aufzustellen und in jeder Zelle einen Irren, einen
Kranken, einen Strafling, einen Arbeiter oder einen Schiiler unterzubringen. [...] Jeder
Kéfig ist ein kleines Theater, in dem jeder Akteur allein ist, vollkommen individualisiert
und standig sichtbar. Die panoptische Anlage schafft Raumeinheiten, die es ermogli-
chen, ohne Unterlass zu sehen und zugleich zu erkennen [...]. Jeder ist an seinem Platz
sicher in eine Zelle gesperrt, wo er dem Blick des Aufsehers ausgesetzt ist; aber die
seitlichen Mauern hindern ihn daran, mit seinen Gefahrten in Kontakt zu treten. Er wird
gesehen, ohne selber zu sehen, erist Objekt einer Information, niemals Subjekt in einer
Kommunikation.” (Foucault 1976: 257)

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

Was lasst sich aber bei Foucault selbst noch herauslesen? Welche Macht-Kor-
per-Bildungsdynamik kann Butlers Lesart an die Seite wie entgegengestellt
werden?

Wenn Foucault in Uberwachen und Strafen iiber die Seele sagt, sie sei nicht
ein ,wiederbelebtes Relikt einer Ideologie®, sondern vielmehr ,der aktuelle Be-
zugspunkt einer Technologie der Macht {iber den Kérper“ (Foucault 1976: 41)
und fortfihrt:

»Man sage nicht, die Seele sei eine lllusion oder ein ideologischer Begriff. Sie existiert,
sie hat eine Wirklichkeit, sie wird sténdig produziert - um den Kdérper, am Kérper, im Kor-
per - durch Machtausiibungen an jenen, die man bestraft, und in einem allgemeineren
Sinn an jenen, die man iiberwacht, dressiert und korrigiert, an den Wahnsinnigen, den
Kindern, den Schiilern, den Kolonisierten, an denen, die man an einen Produktionsap-
parat bindet und ein Leben lang kontrolliert.“ (Ebd.)

Es ist ihm darum zu tun, dass der Kinderkoérper, der Gefangenenkdorper, der
tiberwachte und kontrollierte Kérper sich eben durch die Prozeduren der Macht
erst konstituiert, das heifdt materialisiert. Denn ohne die Formierung als ein
uiberwachter Korper, ein Gestrafter usw. keine Materie — um es noch einmal in
die Sprache Aristoteles zu tibersetzen. Damit verabschiedet Foucault die Idee
einer metaphysischen Seele, und spricht in Anlehnung an Friedrich Nietzsche
von einer ,Genealogie der modernen Seele“ (ebd.). Es sind fiir Foucault Macht-
beziehungen, Dispositive, diskursive und nicht-diskursive Praktiken, die die
Korper nicht in erster Linie unterdriicken, sondern als spezifische Korper her-
vorbringen. Die Seele hat bei Foucault somit den Charakter eines Dispositivs
(vgl. Kap. 1.3), sie ist keine metaphysische ahistorische Seele, die dem Menschen
ubiquitir ist. Die Seele ist eine Erfindung der modernen psychologischen Dis-
kursformation und in keiner Weise Machtbeziehungen ontologisch vorgin-
gig, sondern deren Effekt. Butler kniipft zwar einerseits an diese zentralen
Denkfigur Foucaults an und postuliert Gender Identity als Dispositiv, das in
der Lage ist, vergeschlechtlichte Korper hervorzubringen. Ein Dispositiv, das
tiber performative iterative Anrufungen/Sprechakte Kérper als vergeschlecht-
lichte Kérper hervorbringt. Andererseits ontologisiert Butler aber die Seele mit
Freud als etwas, das den Machtbeziehungen vorgelagert erscheint. Die Seele
scheint aus der Dispositivlogik ausgenommen. Die Seele erhilt bei Butler mit
Freud etwas Metaphysisches (Kap. 2.3.3). Das fiihrt zu weiteren Annahmen,
die im Weiteren zu erliutern sind. Zunichst: Wihrend fiir Foucault Machtbe-
ziehungen, um die herum sich auch das Sexualititsdispositiv und damit das
Geschlechterdispositiv bilden (vgl. Kap. 1.3.1), beweglich, produktiv und plural
sind, indem sich ,verschiedene Vektoren der Macht“ kreuzen, multiplizieren,
sich gegenseitig stiitzen, einander ablosen usw. (vgl. Lorey 1996: 93 u. 136), ge-
rit Butlers Verkniipfung des Machtbegriffs Foucaults mit den performativen,

15.02,2026, 00:22:4: op

99


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Das traumatisierte Subjekt

iterativen und psychoanalytischen Konzepten zu einem eher statischen und
alsbald strafenden, kérperlosen statt Korper hervorbringenden Machtbegriff
(vgl. dazu auch ebd.). Das bedeutet: Die multi-vektoriale strategische Situation,
von der Foucault spricht, scheint sich hinsichtlich der Geschlechteridentititen
in ein rigides Zwangssystem und damit in ein Herrschaftssystem von minnlich
oder weiblich selbst zu verfestigen, aus dem nicht ohne weiteres ein Entkommen
méglich ist.” Denn: In der Verwerfung Kérper-utopischer Denkungsarten, wie
sie etwa Wittig vorlegt (vgl. Kap. 2.4), oder auch Foucault in seinem Anschluss
an Nietzsche (vgl. Kap. 2.3.4) engt Butler den Spielraum fiir einen vitalen, ma-
teriellen Korper, der woméglich wegen seiner Beweglichkeit und Eigenaktivitit
den Normen entkommen kénnte, ein. Butlers Verkniipfung der Foucault’schen
Machttheorie mit Freuds psychoanalytischen Theorien zu Trauer und Melan-
cholie in Psyche der Macht (2001) ist diesbeziiglich mindestens ambivalent.
Einerseits wird hier die Moglichkeit er6ffnet, Geschlecht als eine Form des
Unbehagens, der Trauer, der Melancholie, des Traumas zu denken, und das
ist, in meinen Augen, Butlers grofer Verdienst und starker Teil; andererseits
werden durch die Tendenz zur Totalitdt der hier postulierten, unbewusst wir-
kenden Matrix Moglichkeiten der Subversion, die Butler in den Performativi-
titskonzepten aufgemacht hat, wieder verschlossen. Das hat Folgen: sowohl fur
eine hier sukzessive zu entblitternde Theorie der Traumatisierung durch und
als Subjektivierung als auch fiir die hier ebenso sukzessive zu entblitternden
Formen von mdglicher Widerstidndigkeit (vgl. Kap. 6, 7 u. 8). Im Folgenden
soll nun ein weiteres Miandern durch Butlers theoretische Beziige erfolgen,
immer entlang der Topoi Natur, Korper, Materialitit, um einerseits mit Butler
Geschlechterbinarititen als traumatisch denken zu kénnen, und andererseits
Butler-kritisch diese Stellen zu lesen, wo Koérper im Text verschwinden.

Wie stellt sich Butler genau die Materialisierung ,weiblicher beziehungs-
weise ,madnnlicher‘ Kérper vor?

2.2.1 Geschlecht als iterierbarer performativer Sprechakt

Geschlecht als Gender Identity ist in Butlers Schriften als ein performativer
Akt konzipiert. Mit Performativitit ist dabei ein sprachlicher Handlungsakt

7 | Vgl. dazu Lorey: Lorey arbeitet die Differenzen in der Machttheorie von Foucault
und Butler am Beispiel des Diskurses heraus. Wahrend Diskurs bei Foucault stets auf
die Heterogenitat von Machtverhéltnissen wie auf die Widerspriichlichkeiten innerhalb
eines Diskurses verweist, scheint fir Butler ,die Produktivitt von Diskursen auf die bi-
néare Codierung von Intelligiblen und Nicht-Intelligiblen“ hinzudeuten (Lorey 1996: 65).
Butler, so Lorey, verfolgt eine juridische Machtkonzeption. Das Gesetz, das sich durch
die erzwungene Wiederholung der binar-codierten, liber Ausschluss operierenden Norm
zeigt, ist das Primat ihrer Theorie (vgl. ebd.: 65ff.).

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

im Sinne von Performanz (Austin 1986) gemeint, aber auch eine Darstellungs-
leistung im Sinne von meist heteronormativen Alltagsinzenierungen und der
Moglichkeit zu subversiv-strategischen Geschlechterparodien (performance).
Die Zusammenwirkung macht den Begriff der Performativitit aus (vgl. auch
Bublitz 2002: 23f)). Ebenso wie Koérperpraktiken kein blofler Ausdruck see-
lischer Zustinde sind — Korperausdruck wiirde sich hier beschreibend und
abbildend zu einem dem Kérperausdruck vorgingigen Seelenstatus verhalten
— sondern Realitdten hervorbringend, beschreiben sprachliche Handlungsakte
nicht nur eine Situation, sie stellen sie vielmehr her.

Sprachliche Akte sind fiir Butler Handlungsakte, das heifdt Handlungen. Im
Anschluss an Michel Foucault betont sie, dass sprachliche Handlungen ,syste-
matisch die Dinge herstellen, von denen sie sprechen” (Butler zit. nach Bublitz
2002: 36). Butler schreibt dem Sprechen demgemif denselben ontologischen
Status wie dem Handeln zu. Demnach sind Diskurse wie Sprachhandlungen
materiell, beziehungsweise ist die gesellschaftliche Existenz des Korpers erst da-
durch méglich, dass dieser sprachlich angerufen wird (vgl. Butler 1998: 14).
Vice versa ist Materialitdt nicht klar unterscheidbar von der Dimension des Dis-
kursiven, auch wenn sie nicht dasselbe ist.® In Anlehnung nicht nur an Foucault,
sondern auch an den Sprachwissenschaftler John Austin, spricht Butler in die-
sem Zusammenhang von performativen Sprechakten (1991; 1997; 1998). Aus-
tin betont in seiner Schrift Zur Theorie der Sprechakte: How to do things with
words (1986), dass Sprechakte’ in der Lage sind, das, was sie benennen, rituell in
Kraft zu setzen. Sie schaffen Tatsachen (vgl. Butler 1998: 15ff.). Der Sprechakt
bringt als Anrufung dasjenige hervor, was er angeblich nur beschreibt (vgl.
ebd.). In Bezug auf Gender Identiy bringt der Sprechakt/die Anrufung etwa:
,Es ist ein Maddchen“ oder ,Es ist ein Junge“ einen Tatbestand hervor, statt
ihn zu beschreiben (vgl. Butler 1997: 22; Bublitz 2002: 24). Das Gegenstiick zu
Austins Proklamation des illukutioniren Sprechaktes (Austin) als rituell sieht

8 | Bei Butler heifit es, den hervorbringenden Sprechakt als Drohung konfigurierend:
,0bgleich nicht identisch, sind beide korperliche Handlungen.” (Butler 1998: 23) Und
in Abgrenzung zu Elaine Scarry, die den Kdrper in ihrer Sicht als den diskursiven Praxen
vorgéngig sieht: ,Doch was, wenn Sprache in sich selbst ihre eigene Mdglichkeit der
Gewalt und Zerschlagung der Welt birgt?“ (Ebd.: 15)

9 | Austin (1986) unterscheidet zwischen perlokutionaren und illokutionaren Sprech-
akten. Der illokutiondre Sprechakt erzeugt anders als der perlokutionare Sprechakt
keinen Effekt, sondern ist selbst eine Tat. Durch seinen rituellen Charakter und seinen
Bezug auf die Konvention gilt er als Anrufung, die ein Subjekt gemaf seiner Anspra-
che hervorbringt: ,Der illokutionédre Sprechakt vollzieht die Tat im Augenblick der Au-
Rerung.” (ebd.: 12) Butler nennt Austins Beispiel eines Richters, der ausspricht: ,Ich
verurteile Sie“ (ebd.: 31), und damit nicht eine Absicht duert, etwas zu tun, sondern
es tut (vgl. ebd.).

15.02,2026, 00:22:4: op

101


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Das traumatisierte Subjekt

Butler in Louis Althussers Ideologietheorie der Staatsapparate (1977) (vgl. Butler
1998: 42). Die Ideologie hat genau so eine rituelle Form wie ein illukutionirer
Sprechakt. Sie vermag genauso in ihrem Verkiinden erzeugen. Das bedeutet,
die Idee geht der Aktion nicht voraus, sondern ist in diese eingeschrieben (vgl.
ebd.). Die ideologische und gleichsam sprechaktliche Anrufung (in dem se-
mantischen Netz Austins wie Althussers gedacht) ist selbst materieller Art,
sie bringt hervor, was sie sagt. Wie das? Althussers berithmte Szene der Anru-
fung geht wie folgt: Ein Polizist ruft einem Passanten , Hallo, Sie da!“ zu. Der
Passant, der sich selbst wiedererkennt und sich umwendet, um auf den Ruf zu
antworten, wird durch die Umwendung, das Angesprochenfiihlen, zu einem
Subjekt der Anrufung durch den Staatsapparat (vgl. ebd.). Die Umwendung
der Anrufung, die durch Butlers Freud-Rezeption zu einer psychischen, identi-
fizierenden Kraft wird (vgl. Butler 2001: 1571%.) (vgl. Kap. 2.3.1), bildet das Kern-
stiick ihrer Theorie der Subjektivation (vgl. ebd.: 8ff.). Durch die Umwendung
wird das Subjekt als anerkanntes in die Existenz gerufen. Dennoch handelt
es sich hierbei nicht um einen einmaligen Akt. Butler zeigt, dariiber, dass sie
Derridas Konzept der Iterationen (19772) in die Analyse der Anrufungsdynamik
einbindet, dass Sprechakte ihre performative Kraft deswegen entfalten, weil
sie einer iterativen (sich wiederholenden) Zitierpraxis unterliegen. Ihre These
der Performativitit (sprechaktlichen Hervorbringung) von Geschlecht stiitzend
formuliert Butler: ,Zunichst einmal darf Performativitit nicht als vereinzelter
oder absichtsvoller ,Akt‘ verstanden werden, sondern als die stindig wiederho-
lende zitierende Praxis, durch die der Diskurs die Wirkungen erzeugt, die er
benennt.“ (Butler 1997: 22) Zwei Punkte sind nun bedeutsam: Das Subjekt ist
nicht ,Herr seiner Sprache, das bedeutet, es gibt keinen Titer hinter der Tat
(vgl. Lorey 1996: 112) — damit ist keine Aussage die freie Entscheidung eines
einzelnen Akteurs. Und: Sprechakte miissen bestindig wiederholt werden, um
ihre Wirkung — die Instituierung von Normen — zu erreichen. Da das Subjekt
nicht die Autoritit iiber die Sprache hat, sondern die Sprache das Subjekt kon-
stituiert, ist die Autoritit des Subjekts nur eine Illusion, oder besser gesagt Ef-
fekt der Sprache selbst. Aussagen sind nicht ob der Intentionalitit des Subjekts
Handlungen (vgl. ebd.: 113), sondern in der Konventionalitit der Wiederholung
liegt die Handlungsmacht: , Performative Sprechakte funktionieren und erhal-
ten ihre Autoritit nur, wenn sie sich aus Konventionen herleiten und diese wie-
der in Szene setzen.“ (Ebd.: 112)

Butler (1991) spricht, um die Macht konventionellen Sprechens zu verdeut-
lichen, an anderer Stelle auch von ,sedimentierter Wiederholbarkeit“ (Butler
zit. nach ebd.). Das meint nichts anderes, als dass etwas wiederholbar ist, weil
es konventionalisiert ist. Konventionen, Rituale, zeremonielle Regeln, gesell-
schaftliche Codes sind die Bedingung dafiir, dass performative Akte tiberhaupt
funktionieren (vgl. ebd.). Auf unser Beispiel der Geschlechtsidentitit {ibertra-
gen heifdt das, die einmalige wie alleinige Aussage ,Es ist ein Midchen“ bringt

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

Gender Identity nicht hervor; erst die bestindige zitatformige Wiederholung
dieser Aussage tut es. Geschlechtliche Subjekte werden also in einem stin-
digen Wiederholungsprozess konstituiert. Die Kategorien ,Mann‘/,Frau‘ samt
des ,minnlichen Korpers‘ und des ,weiblichen Korpers* erscheinen als natiir-
liche Kategorien; gerade weil sie so oft wiederholt werden, erzeugen sie die
Hlusion des Priadiskursiven. Bei Butler heifit es:

»Geschlechtsidentitat [ist] die wiederholte Stilisierung des Korpers, ein Ensemble von
Akten, die innerhalb eines &uflerst rigiden regulierenden Rahmens wiederholt werden,
dann mit der Zeit erstarren und so den Schein der Substanz bzw. eines natirlichen
Schicksals des Seienden hervorbringen.” (Butler 1991: 60)

Und sie folgert weiter:

,Selbst wenn die Geschlechtsidentitat in einer hdchst verdinglichten Form zu erstarren
scheint, erweist sich diese Erstarrung selbst als eine hartnéckige, heimtiickische Pra-
xis, die durch zahlreiche Mittel unterstiitzt und reguliert wird.“ (Ebd.)

Die Dechiffrierung der Herstellungspraxen (rituelle Sprechweisen und Insze-
nierungen) von Geschlecht und die damit verbundene Desillusionierung der
phinomenalen Geschlechtsidentitit veranlassen Butler zu Recht dazu, Iden-
titit als Ausgangspunkt genau wie als teleologischen Endpunkt zu desavou-
ieren (vgl. ebd.: 60). Die diskursive Trennung in weibliche oder minnliche
Subjekte wird in einem Regime diskursiver Zwangsheterosexualitit iiber die
Produktion normativen heterosexuellen Begehrens instituiert und garantiert.
Die Naturalisierung der Heterosexualitit wird wiederum iiber die Annah-
me der Kohirenz von sex und gender instituiert, plus der Logik, dass man
nicht das gleiche Geschlecht, sondern das andere Geschlecht begehren muss,
um ungefihrdet das eigene sein zu konnen. Um guten Gewissens und mit
einem Gefiihl der Richtigkeit sagen zu koénnen ,Ich bin eine Frau®, ist es
eminent wichtig kein Mann zu sein — und, so folgert Butler weiter, vor allem
einen Mann zu begehren (vgl. ebd.). Das System der Zweigeschlechtlichkeit
ist nicht ohne das System der Zwangsheterosexualitit zu denken, von dem
es gespeist wird. Die zwangsheterosexuelle Matrix hilt sich aufrecht, indem
eine Kohirenz zwischen der Einheit von anatomischem Geschlecht (sex),
Geschlechtsidentitit (gender) und Begehren glaubhaft und fiir die Subjekte
erlebbar erzeugt wird (vgl. ebd.: 45). Es ist die Andersartigkeit des anderen,
die mich als das mir selbst eigene in sich geschlossen produziert. Bezugneh-
mend auf Aretha Franklins ,You make me feel like a natural woman“ (vgl.
ebd.) macht Butler deutlich, dass es die Anrufung des definierten Anderen
ist, die diesen Satz als wahr erscheinen lisst. Und sie fihrt fort, die von der
psychoanalytischen Theorie als folgerichtige, natiirlich hergeleitete Errun-

15.02,2026, 00:22:4: op

103


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Das traumatisierte Subjekt

genschaft bezeichnete kulturelle Identitit als gendered psychic disposition (vgl.
ebd.), als durch ein institutionalisiertes System hervorgebrachte zu entblofRen,
wenn sie schreibt:

,Diese Errungenschaft erfordert also eine Differenzierung von der entgegengesetzten
Geschlechtsidentitat. Demnach ist ein Mann oder eine Frau die eigene Geschlecht-
sidentitdt genau in dem Mafle, wie er/sie nicht die andere ist, wobei diese Formel die
Beschréankung der Geschlechtsidentitdt auf dieses bindre Paar voraussetzt und zur Gel-
tung bringt. [...]. Die innere Koharenz oder Einheit jeder Geschlechtsidentitat, sei es die
Identitat Frau oder Mann, [bedarf] eines festen und zugleich gegensétzlich strukturier-
ten heterosexuellen Systems. Diese institutionalisierte Heterosexualitat erfordert und
produziert zugleich die Eindeutigkeit eines jeden der geschlechtlich bestimmten Terme
(genderd terms), die in einem gegensétzlich bindren System die Grenze méglicher Ge-
schlechtsidentitaten bilden. Diese Konzeption der Geschlechtsidentitat setzt nicht nur
eine kausale Beziehung zwischen anatomischem Geschlecht (sex), Geschlechtsidenti-
tat (gender) und Begehren voraus, sondern legt auBerdem nahe, dass das Begehren die
Geschlechtsidentitat widerspiegelt und zum Ausdruck bringt - ebenso wie umgekehrt
die Geschlechtsidentitat das Begehren.“ (Ebd., Herv.i.0.)

Diejenigen, die sich in diesem System nicht wiederfinden kénnen, erscheinen
als das nicht-intelligible konstitutive Auflen der Normsexualititen, etwa trans-
sexuelle, intersexuelle, Menschen mit uneindeutiger gefithlter Geschlechts-
zugehorigkeit, homosexuelle, bisexuelle usw. Jene werden in derselben Be-
wegung produziert. Dartiber hinaus induziert und begrenzt der Diskurs den
Raum des Imaginiren, des Vorstellbaren und somit des Erfahrbaren. Dasje-
nige, was nicht der (binir-geschlechtlichen) Rationalitit folgt, gilt als nicht
erfahrbar (vgl. Lorey 1996: 25): , Die binidr strukturierte Ordnung der Hetero-
sexualitit setzt die Grenzen einer diskursiv bedingten Erfahrung.“ (Butler zit.
nach ebd.) Butlers weiterer Ankniipfungspunkt fiir die Bildung dieser These
ist die Psychoanalyse Jacques Lacans und seine Theorie von der symbolischen
Ordnung.

2.2.2 Der Import von Lacans symbolischer Ordnung bei Butler

Laut dem franzgsischen Psychoanalytiker Jacques Lacan wird die Annahme
geschlechtlicher Positionen als ,weibliche‘ oder ,minnliche’ im Bereich des
Symbolischen durch die geschlechtsspezifische Strafandrohung erzwungen
(vgl. Lorey 19906: 121). Die Kastration ist dabei innerhalb des 6dipalen Szena-
rios die Figur fur die Bestrafung: , Die Kastrationsangst motiviert zur Annah-
me des minnlichen Geschlechts, und die Angst davor, nicht kastriert zu sein,
motiviert zur Annahme des Weiblichen.“ (Butler 1997: 141) Anders aber als
Freud (vgl. Kap. 1.4) bewegt sich Lacan nicht auf einer konkreten biologischen

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

Ebene, sondern allein im Symbolischen. Dieses bildet das explanans fiir die
Zweigeschlechtlichkeit. Fiir Lacan ist die symbolische gleich der kulturellen,
der sprachlichen und der gesellschaftlichen Ordnung (vgl. Raab 1998: 15). Die
symbolischen Positionen leiten sich dabei nicht aus einer Substanz der Kor-
per ab, sondern Subjektwerdung vollzieht sich wegen, in und durch Sprache
(vgl. ebd.). Es gibt fiir Lacan keinen Kérper und kein Subjekt vor der Sprache.
Butler fasst Lacan wie folgt zusammen: ,Jeder Rekurs auf den Korper vor dem
Symbolischen [kann] nur im Symbolischen stattfinden, was anscheinend im-
pliziert, dass es keinen Kérper vor seiner Markierung gibt.“ (Butler 1997: 143)
Lacan geht allerdings von einer universalen Giiltigkeit symbolischer Ord-
nungen aus, innerhalb derer Positionen, die durch die Kastrationsdrohungen
erwirkt werden, und die das Inzesttabu sichern sollen, angenommen werden,
da sich jenseits dieser Postionen keine Subjektwerdung vollziehen kann (vgl.
Lorey 1996: 121). Das Inzesttabu ist fiir Lacan ein universelles strukturieren-
des Prinzip und damit die Diffusionsstelle, an der ,Natur zu Kultur wird“
(vgl. ebd.: 24). Deswegen miissen alle anderen moglichen Identifizierungen
verworfen werden. Der Preis der Verweigerung der Identifizierung ist hier
die Auflésung des Ichs in der Psychose (vgl. ebd.: 124). Fiir Lacan hat das
symbolische Gesetz der Kastration universelle Kraft, es ist unverinderbar
und ,fillt [...] aus dem Bereich des Kulturellen heraus und fungiert so als
universelle Konstante, als ontologische Setzung fiir die Verfasstheit von Sub-
jekten (ebd.: 123). Butler macht nun einen folgenreichen theoretischen Import:
Butler affirmiert Lacan in dem Punkt, dass geschlechtliche Subjektpositionen
innerhalb der symbolischen Ordnung angenommen werden miissen, wenn sie
festhilt: ,Es gibt kein ,Ich‘ vor der Annahme eines Geschlechts, und es gibt
keine Annahme, die nicht zugleich eine unmégliche, doch notwendige Iden-
tifizierung ist.“ (Butler 1997: 145) Niemand kann sich also dem Zwang zur
Annahme normativer Postionen ohne weiteres entziehen (vgl. Lorey 1996:
123). Gleichzeitig konnen die symbolischen Positionen — im Imaginiren, wo
die Annahme stattfindet — nie vollstindig errichtet werden. Der Wunsch nach
einer das gespaltene Subjekt stabilisierenden, gelungenen Identifizierung ist
stets verunmoglicht.’® Mit Hilfe Lacans Theorie der erzwungenen Annahme
geschlechtlicher Identifizierungen kann Butler erkliren und erklirt, wieso es
iiberhaupt zur Annahme eindeutiger Geschlechtsidentitdten kommt. Butler kann
auch erkliren, dass die Annahme eines Geschlechts kein voluntaristischer Akt
ist, wie auch die Annahme eindeutiger Identititen — auch wenn diese nie voll-
stindig einl6sbar sind — nur unter der Verwerfung, unter Ausschluss der ho-
mosexuellen Position geschieht (vgl. Kap. 2.3.1). Getreu Lacan handelt es sich
bei der Annahme der Geschlechtsidentitit um eine notwendige Identifizie-
rung mit einer notwendigen, weil universellen symbolischen Ordnung. Butler

10 | Siehe Loreys Ausfiithrungen zum Spiegelstadium bei Lacan (vgl. Lorey 1996: 131).

15.02,2026, 00:22:4: op

105


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Das traumatisierte Subjekt

will gerade nun nicht den Punkt der notwendigen Identifizierung verwerfen,
aber den der notwendigen (universellen) symbolischen Ordnung. Butler will
ja postulieren, dass es sich in der Annahme der heterosexuellen Ordnung um
ein Zwangsverhdltnis handelt, dem sich niemand willentlich entziehen kann.
Butler will aber die Notwendigkeit der symbolischen Ordnung mit dem Primat
der Kastration hinterfragen. Lorey fasst Butlers Stofrichtung der Neuformu-
lierung des Lacan’schen Gesetzes prignant zusammen: ,Butler tibertrigt ihr
Konzept der Performativitit auf Lacans Uberlegungen zur Subjektkonstitu-
tion und kann deshalb das Gesetz selbst als konstruiertes begreifen.“ (Ebd.:
127) Wihrend Lacan aber die geschlechtliche Identifizierung als ein als un-
verdnderlich gedachtes Gesetz begreift, und davon ausgeht, dass dieses mit
dem Eintritt in die Sprache abgeschlossen ist (vgl. ebd.: 126), setzt Butler aber
nun, in einer kritischen Wendung zu Lacan, die Derrida’sche Idee der Macht
der Wiederholung von Sprechakten an die Stelle des Lacan’schen Gesetzes
des Vaters. Die symbolische Ordnung ist nicht ein fiir allemal gesichert, sie
muss, um Wirkungsweisen hervorzurufen, bestindig wiederholt werden. Das
bedeutet, sie ist genau nicht universell, sondern verschiebbar (iterierbar). Kon-
kret: Die zweigeschlechtliche Norm muss bestindig wieder und wieder zitiert
werden, gerade weil die Vollendung der eindeutigen Identifikation unméglich
ist. Butler stellt fest:

,ldentifizierungen werden nie vollstdndig und abschliefend gemacht; sie werden un-
aufhorlich wiederhergestellt und sind als solche der brisanten Logik der Wiederholbar-
keit unterworfen. Sie sind das, was dauernd arrangiert, verfestigt, unterbunden, ange-
fochten wird und bei gegebenem Anlass gezwungen wird, zu weichen.” (Butler 1997:
152)

Sich von Lacan absetzend stellt Butler das symbolische Gesetz als eine konsti-
tuierende Autoritdt, als Einzelfallbildung, als eine Fiktion heraus, die ebenfalls
durch performative Akte hervorgebracht wird, und eben daraus seine Michtig-
keit erhilt:

,Die Prioritat und die Autoritdt des Symbolischen wird durch diese rekursive Hinwen-
dung geschaffen, so dass jene Zitierung, hier wie im oben genannten Fall, der gleichen
Autoritat effektiv zu Dasein verhilft, der sie sich dann beugt. Die Unterordnung der Zi-
tierung unter ihren (unendlich aufgeschobenen) Ursprung ist somit eine List, eine Ver-
schleierung, womit sich die prioritdre Autoritat als abgeleitet erweist aus dem zwei-
geschlechtlichen Einzelfall ihrer Zitierung. Es gibt keine prioritaren Postionen, die den
unterschiedlichen Versuchen, jene Position zu verkdrpern oder zu exemplifizieren, das
Gesetz gibt, sie initiiert oder motiviert. Diese Position ist eine Fiktion, die im Laufe ihrer
Exemplifizierungen erzeugt wird. In diesem Sinn erzeugt der Einzelfall die Fiktion der
Prioritat sexuierter Positionen.” (Ebd.: 157)

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

Butler befreit sich an dieser Stelle ,aus den Klauen' des strukturalistischen De-
terminismus Lacans und sucht Zuflucht in der poststrukturalistischen Unter-
kunft Derridas. Das Gesetz ist nur so wirksam, wie es seine stindige Wiederholung
ist. Es kann nur als Norm fungieren, wenn es immer wieder gesagt wird. Wenn
es aber immer wiederholt wird, so kann es nie identisch wiederholt werden.
Mit Derrida gesprochen, handelt es sich bei den zitatférmigen Wiederholun-
gen der Norm um Iterationen, das bedeutet Wiederholungen, die nie identisch
das wiederholen, was bereits gesagt wurde. Im Begriff Iteration steckt stets der
Nexus von Wiederholung mit der Andersheit (vgl. Lorey 1996: 112). Somit ist
fiir Butler klar, dass man zwar nicht voluntaristisch aus der heterosexuellen
Geschlechterordnung aussteigen kann, dass aber die Wandelbarkeit der Norm
schon in ihrer Begriindung liegt. Sie wird iiber sich wiederholende performa-
tive Sprechakte instituiert, die aber ipso defintionem das Andere und somit eine
Verschiebung, von Wiederholung zu Wiederholung, beinhalten. So wie die
zwangsheterosexuelle Matrix keine Never Ending Story des ,zitternden Korpers
vor der Kastration“ ist (Butler 1997: 147), so kann sich das Subjekt aber auch
nicht ohne weiteres der diskursiven Matrix, als dasjenige, was das Seiende in-
stituiert (s.o.), entziehen.

Die diskursive Matrix gerit damit trotz allem Anti-Universalismus und al-
ler Proklamation einer Anti-Metaphysik zu einer ontologischen Dimension
(vgl. dazu auch Nagl-Docekal 2001: 53). Salopp: Zweigeschlechtlichkeit ist kein
Wunschkonzert’, sondern ein Zwangsverhiltnis. Um Ich zu sein, muss das
Subjekt qua Identifikation ein Geschlecht annehmen. Innerhalb einer kontin-
genten symbolischen Ordnung wird Identifikation zur notwendigen Angelegen-
heit: ,Denn es gibt kein ,Ich‘ vor der Annahme eines Geschlechts, und es gibt
keine Annahme, die nicht zugleich eine unmégliche, doch notwendige Identifi-
zierung ist.“ (Ebd.: 145, Herv. B.W.)

Wie die weiteren Ausfithrungen zeigen sollen, stellen die notwendigen
Identifizierungen als Zwangsverhiltnis in Butlers Perspektive eine Ontologie
der Gewaltsamkeit her. Die Identifizierung mit einem Geschlecht und der Ent-
wicklung einer kohirenten Identitit ist eine Form der Grausamkeit, die das
Subjekt gegen sich selbst anwendet, um sein zu konnen. Die traumatische On-
tologie Butlers besteht in der Wucht der psychischen Umwendung identitirer
Anrufungen, innerhalb derselben alle von einem unsagbaren, unbewussten
trauma of gender heimgesucht werden (vgl. Kap. 5).

15.02,2026, 00:22:4: op

107


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Das traumatisierte Subjekt

2.3 ERZWUNGENE IDENTITATEN - TRAUMATISIERTE SUBJEKTE:
DIE PSYCHISCHE GEWALT DER KONSTITUIERUNG DES
AUSSEN

,Das Beharren auf kohérenter Identitat als einem Ausgangspunkt setzt voraus, dass
schon bekannt, schon festgelegt ist, was ein Subjekt ist, und dass jenes vorgefertigte
,Subjekt’ die Welt betreten kann, um seinen Platz neu auszuhandeln. Wenn allerdings
das gleiche Subjekt seine Kohdrenz auf Kosten der eigenen Vielschichtigkeit herstellt,
den Verschrankungen und Identifizierungen, aus denen es sich zusammensetzt, dann
schlieft jenes Subjekt anfechtende Verbindungen, die sein eigenes Wirkungsfeld de-
mokratisieren konnten, vorab aus. [...] Denn sie [die Reformulierung des Subjekts, B.W.]
berlihrt die Frage der stillschweigenden Grausamkeiten, die eine koh&rente Identitat
aufrechterhalten, Grausamkeiten, die Grausamkeit gegen sich selbst ebenfalls ein-
schlieflen, die Demiitigung, durch die Koharenz fiktiv erzeugt und gewahrt wird.“ (Butler
1997: 165, Herv.i.0.)

Butler expliziert hier, dass die Schmailerung aller noch méglichen Lebenswei-
sen, die sich abseits eines eindeutigen Bekenntnisses zu einem Geschlecht
befinden konn(t)en, eine Grausamkeit darstellt, die das Subjekt gegen sich
selbst durchfithrt. Das Sich-selbst-Gewalt-Antun findet dabei als eine Art
nicht-voluntaristische, unbewusste Uberlebensstrategie statt, um sich selbst
vor einem Ausschluss zu bewahren. Die Identifikation mit einem Geschlecht
erfolgt nicht nur entlang binirer Gesetzmifligkeiten, sondern, mit Derrida
denkend, sind Binarititen auch immer Bivalenzen." Die Wertigkeit ergibt sich
daraus, dass der erstgenannte Begriff sich tiber den zweitgenannten, verwor-
fenen legitimiert (vgl. Nagl-Docekal 2001: 38). Somit entsteht immer ein min-
derwertiges, konstitutives Auflen, vom dem das Eigentliche sich positiv ab-
grenzen kann. In Bezug auf das ,Weibliche’ und das ,Mannliche‘ gilt, dass das
,Minnliche sich unter Ausschluss und Verwerfung des ,Weiblichen‘ als das
Universelle konstituiert, wihrend das ,Weibliche® das Partikulare reprisentiert
(vgl. Kap. 1.5). Formale Dualismen sind demzufolge immer auch inhaltliche Du-
alismen (vgl. ebd.). Die sprechaktliche Unterscheidung zwischen ,Weiblichem’
und ,Minnlichem’ trigt immer die Semantik von Herrschaft und Unterwer-
fung. Jeder emanzipatorische Bezug auf Weiblichkeit oder weibliche Identitit
perpetuiert demnach ein Unterwerfungsverhiltnis. Nicht nur aber handelt es
sich bei dem traumatischen Potenzial der identitiren Zwangsmatrix um ei-
nen Gewaltstreich gegen ,Frauen’, sondern die identitire Matrix als normative
Kraft verwirft all jene, die diese eben nicht anndhernd verkorpern kénnen, die-
jenigen, die bei der Materialisierung entlang der hegemonial gesetzten Norm
versagen: ,die Perversen, die Transsexuellen, die Homosexuellen, die dykes,

11 | Vgl. Derrida und Butlerin Nagl-Docekal 2001: 38.

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

femmes, butches [...] im Grunde all jene, bei denen die Kohirenz und logische
Kontinuitit von sex, gender und Begehren nicht gewihrleistet scheint (Lude-
wig 2002: 202, Herv.i.O.).

Sich zu einem Geschlecht zuzuordnen und sich glaubhaft fiir sich selbst
und andere damit zu identifizieren, wird zum alles durchziehenden Indivi-
dualisierungsauftrag. Denn: Innerhalb einer heterosexuellen Matrix ist das
Mensch-Sein nur dann gesichert, wenn die Geschlechternorm glaubhaft ver-
kérpert wird. Zweigeschlechtlichkeit bildet somit gleichsam die Ontologie des
Menschlichen per se. Die Annahme des Geschlechts wird zum Zwang, will
jemand nicht Gefahr laufen, seinen Status des Menschlichen selbst zu gefihr-
den. Das Subjekt ist dadurch immer und in jeder Hinsicht traumatisiert: In-
dem es versucht etwas zu verkorpern, woran es notwendigerweise scheitern
muss. Der Zwang produziert intelligible Kérper — solche, die lebbar sind, wie
auch nicht-intelligible Koérper — solche die nicht lebbar sind, in einer diskursi-
ven, performativen Bewegung. Die verworfenen Korper bilden dabei das kon-
stitutive Auflen, weil es die ,Bedingungen der Méglichkeit des Erscheinens”
derjenigen Korper darstellt, die als normal und erwiinscht gelten (vgl. ebd.:
201). Bei Butler heifdt es:

,Dieser letztgenannte Bereich [der undenkbaren, verworfenen, nicht-lebbaren Korper,
B.W.] ist nicht das Gegenteil des ersten, denn Gegensdtze sind schlielich Teil der In-
telligibilitat; letzterer ist der ausgeschlossene und nicht entzifferbare Bereich, der den
Bereich als das Gespenst seiner eigenen Unmoglichkeit heimsucht, ist die eigentliche
Grenze zur Intelligibitlitat, deren konstitutives AuBen.” (Butler 1997: 16)

Und an anderer Stelle expliziert sie die traumatisierende Potenz gesellschaft-
lich orchestrierter (geschlechts-)identitirer Zwangsanrufungen wie folgt:

,Die normative Kraft der Performativitat arbeitet [...] mit dem Ausschluss. Und im Falle
von Kdrpern suchen jene Ausschliisse die Signifikation als deren verwerfliche Grenzen
heim oder als das, was strikt verworfen ist: das Nichtlebbare, das Nichterzéhlbare, das
Traumatische.” (Ebd.: 260)

Die Macht der Geschlechternormen bringt via eine Zwangsanrufung trauma-
tisierte Subjekte hervor. Die Traumatisierung besteht in dem Verlust der eige-
nen, das Selbst demokratisierenden Vielschichtigkeit, aber auch in der Margi-
nalisierung, der Unterordnung unter das idealisierte Andere. Die Macht der
Geschlechternormen traumatisiert, indem sie Verwerfungen an all denjenigen
erzeugt, die sich ihr gewollt oder ungewollt entziehen. Die Traumatisierung
ist hier aber nicht einer Subjektivierung nachgelagert, sie propft sich nicht auf
eine unbeschidigte und unbeschidigbare Identitit auf, sondern ein Trauma
ist immer schon in Subjektivierungen eingeschrieben — zumindest im Hort

15.02,2026, 00:22:4: op

109


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Das traumatisierte Subjekt

der zwangsheterosexuellen Matrix. Trauma und Subjekt sind somit gleichur-
spriinglich. Konkret: Die Traumatisierung besteht in der Unterwerfung unter
eine Norm qua Subjekt-/Nicht-Subjektkonstitution, als notwendige Verletzung
innerhalb der kontingenten symbolischen Ordnung. Verletzungen meinen bei
Butler zum einen unbewusste Zwangsidentifizierungen, zum anderen gewalt-
same Ubergriffe gegen Menschen (sprachlicher oder nicht-sprachlicher Art),
die einer augenscheinlichen Norm nicht entsprechen. Wihrend sie im ersten
Fall von notwendigen Verletzungen spricht, spricht sie in zweitem Fall von kon-
tingenten Verletzungen (vgl. Kap. s5).

Beide Verletzungsweisen sorgen dafiir, eine notwendige und eine kontingen-
te, sprachliche wie nicht-sprachliche, dass diejenigen, die die ,diinnsten Riander
des Diskurses“ (ebd.: 30) bevolkern, an einem Ort leben, der stindig von Aus-
loschung bedroht ist (vgl. Ludewig 2002: 202). Sie leben an ,Unorten“ (Butler
2009: 177), wo sie sich wider Willen vorfinden. Als solche sind sie nicht sicht-
bar und genieflen als Verworfene nicht den Status des Subjekts (vgl. ebd.). Sie
sind stets prekir und laufen Gefahr, den symbolischen Tod zu sterben. Das legt
zumindest Butlers Frage nahe, ,inwiefern der Korper erst in und durch die
Markierung(-en) der Geschlechtsidentitit ins Leben gerufen wird“ (vgl. Butler
1991: 206).

Da Butler nicht in der gewohnten Weise zwischen symbolischem und phy-
sischem Tod unterscheidet, erhilt ihre Formel der Nicht-Lebbarkeit jene kon-
krete wie tragische Komponente. Sich nicht subjektivieren zu kénnen, heifdt
nicht leben zu kénnen, heifit stindig vom Tod bedroht zu sein.

Subjektwerdung als assujettissement (Butler 1997: 34) ist gleich dem Leben
uberhaupt, gleich der vitalen Dimension. Diese scheint bei Butler selbst nun
tragisch koextensiv mit dem Unbehagen, der Melancholie, dem Trauma. Der
Korper, seine Materialitdt ist stets ein traumatisierter Kérper, die vitale Di-
mension immer schon gestorben beziehungsweise durch die Markierung zu
einem Geschlecht halb tot ins Leben berufen. Am deutlichsten zeichnet sich
Butlers Ontologie traumatischer Geschlechtersubjektivierung in der Verbin-
dung von Machttheorie und freudianischer Psychoanalyse ab. Den konstituti-
ven Verlust, den sie im Rahmen der Rezeption der Freud’schen Theorie der
frithkindlichen melancholischen Identifizierungen in dem Werk Psyche der
Macht (2001) vertieft, weist auf eine unentrinnbare und mithin schliefende
traumatische Wucht kohirenter Identititsanrufungen hin. Schlieflend, weil sie
hiermit iiber einen performanztheoretischen und damit iterierbaren Impetus
hinausgeht, und das Subjekt nun wirklich unerbittlich und folgenreich an sei-
ne Geschlechtsidentitit zu binden scheint — woméglich in dem Bestreben, die
Frage zu beantworten, die sie in das Unbehagen der Geschlechter wie folgt
stellt: ,Inwiefern [wird] der Kérper erst in und durch die Markierung(-en) der
Geschlechtsidentitdt ins Leben gerufen?“ (Butler 1991: 26)

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

2.3.1 Psyche der Macht: Weiblichkeit und Mannlichkeit als
Spuren unbetrauerter und unbetrauerbarer Liebhe

Llch mdchte zunachst versuchen zu erkléren, in welchem Sinn eine melancholische Identi-
fizierung zentral fiir den Prozess ist, in welchem das Ich einen geschlechtsspezifischen
Charakter annimmt.“ (Butler 2001: 125)

In ihrer spiteren Schrift Psyche der Macht und ihrem Aufsatz Melancholisches
Geschlecht, verweigerte Identifizierung (2001) rekonstruiert Butler im Rekurs
auf Sigmund Freuds psychoanalytische Theorie Geschlechtliche Identifizierun-
gen als frithkindliche Zwangsidentifizierungen. Butlers bereits dargestellter
mimetisch-performativer Ansatz erfihrt somit eine psychoanalytische Wende,
wenn sie formuliert:

,ES genligt nicht zu sagen, dass die Geschlechtszugehdorigkeit etwas Performiertes ist
[...]. Ganz eindeutig gibt es Funktionsweisen des Geschlechts, die sich in dem, was
als Geschlechtszugehdrigkeit performiert wird, nicht ,zeigen’, und es wére ein Fehler,
die psychische Wirkung des Geschlechts auf dessen buchstébliche Performierung zu
reduzieren. Die Psychoanalyse beharrt darauf, dass die Undurchsichtigkeit des Unbe-
wussten der VerduRerlichung der Psyche Grenzen setzt. Sie argumentiert auch und zu
Recht, wie mir scheint, dass das Verduferlichte oder Performierte sich nurin Bezug auf
das verstehen lasst, was von der Performanz abgeschnitten ist, was nicht performiert
werden kann oder will.“ (Ebd.: 136, Herv.i.0.)

Die im Rekurs auf Foucault und Aristoteles entwickelten Thesen der Mate-
rialisierung von Geschlechterkérpern bekommen hiermit psychoanalytisches
und damit selbst identitdtsteleologisches Gewicht, auch wenn notwendige Iden-
tifizierungen theorieimmanent immer noch der kulturellen Ordnung nach-
gelagert sind. War Geschlechtsidentitit in ihren fritheren Werken zwischen
Fiktion und Realisierung angesiedelt, scheint Butler nun mit und wegen ihrer
affirmativen Psychoanalyserezeption den geschlechtlichen Identifizierungen
den Status des Realen verleihen zu wollen. Butler verfolgt hier aber eine mithin
mit der performanztheoretischen Sichtweise schwer zu vereinbarende Position
der tatsichlichen Verinnerlichung geschlechtsbezogener Zuschreibungen. So-
mit zieht sie den Ring um die Trias Korper, Gender, Begehren immer enger. In
dem genannten Aufsatz mochte sie die Mechanismen, die bei der Subjektpro-
duktion am Werk sind, stirker herausschilen. In einer kritischen Bewegung
zu Foucault, der in Butlers Augen zwar postuliert, dass Subjekte durch Macht-
beziehungen konstituiert sind, aber nicht zu erkliren vermag, wie die Mecha-
nismen der Subjektkonstitution wirken (vgl. Hauskeller 2000: 777), verbindet
Butler, um eben die benannte Leerstelle in der Foucault’schen Machttheorie
zu fullen, produktive Machtkonzepte mit der psychoanalytischen Objektbe-

15.02,2026, 00:22:4: op

11


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Das traumatisierte Subjekt

ziehungstheorie Freuds; genauer der Theorie der frithkindlichen Identifizie-
rungen. Butler will hierzu die Geschlechtszugehérigkeit nicht nur als ein Un-
behagen, sondern als eine ,Art von Melancholie“ denken (Butler 2001: 125).
Melancholie definiert sie mit Freud als ,einen unabgeschlossenen Trauerpro-
zess“ (ebd.). Jener unabgeschlossene Trauerprozess ist von ,zentraler Bedeu-
tung fiir die Formierung jener Identifizierungen, die das Ich bilden“ (ebd.).
Die geschlechtliche Identifizierung begreift Butler nun mit Freud als eine ab-
gewehrte Trauerreaktion, als eine melancholische Identifizierung. Freud postu-
liertin Das Ich und das Es, dass ,ein verlorenes Objekt im Ich wieder aufgerich-
tet wird“ (Freud zit. nach ebd.). Das bedeutet: Eine ehemalige Objektbesetzung
wird durch eine Identifizierung abgelost. Der Charakter bildet sich nun zuvor-
derst tiber die identifikatorischen Verinnerlichungen der Ersetzungen des Ver-
lusts. In Bezug auf die Geschlechtsidentitit und das Begehren gedacht, heifdt
das, die Konstituierung des geschlechtlichen Ich entsteht durch die Aufgabe
des frithkindlichen (gleichgeschlechtlichen) Sexualobjekts. Butler folgert nun,
mit Freud, dass das Ich eine Art ,Ablagerung geliebter und verlorener Objekte
ist“ (ebd.: 126). Das Objekt wird in einem Akt der ,melancholischen Inkorpo-
ration“ einverleibt (ebd.). Sowohl die Einverleibung als auch der Verlust bleiben
dabei weitgehend unbewusst, das heifst werden verleugnet. Dadurch kann kei-
ne Trauerarbeit stattfinden. Butler fragt nun, ob ,Geschlechts-Identifizierun-
gen [...] durch melancholische Identifizierungen hervorgebracht werden® (ebd.:
127). Butler vermutet mit Freud, dass die weibliche wie die midnnliche Position
durch Verbote zustandekommen. Dabei handelt es sich um Verbote der gleich-
geschlechtlichen Objektwahl, Verbote von Sexualhandlungen: Diese Verbote
verlangen den Verlust ,bestimmter sexueller Verhaftungen“ (ebd.). Der Ver-
lust kann aber, ob der Tabuisierung der gleichgeschlechtlichen Liebe als Lie-
be, nicht eingestanden und damit nicht betrauert werden (vgl. ebd.). Wihrend
Freud die Herausbildung des heterosexuellen Begehrens mit dem von ihm als
universell gesetzten Inzesttabu erklirt (und aus der Dismorphologie), und so-
mit subjektintrinsisch motiviert sieht (vgl. Kap. 1.4), vollzieht Butler hier eine
machttheoretische Wendung: Sie sieht den 6dipalen Konflikt, der schliefllich
die melancholische Inkorporation induziert, selbst als Effekt der zwangshe-
terosexuellen Matrix. Butler stellt fest:

,Der ddipale Konflikt setzt voraus, dass das heterosexuelle Begehren bereits ausge-
bildet ist, dass die Unterscheidung zwischen heterosexuell und homosexuell bereits
ausgebildet ist, dass die Unterscheidung zwischen heterosexuell und homosexuell [...]
bereits durchgesetztist.” (Ebd.: 127)

Butler folgert, dass das Inzestverbot demnach dem Homosexualititsverbot

nachgelagert ist und ersteres letzteres zur Voraussetzung braucht. Das Homo-
sexualititsverbot stellt aber keine notwendige Gesetzmifligkeit dar. In einem

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

kulturellen System heteronormativer Zweigeschlechtlichkeit wird die hetero-
sexuelle, geschlechtlich bestimmte Identifizierung iiber ,melancholische Ein-
verleibung“ (ebd.) vielmehr erzwungen. Die homosexuellen Positionen werden
zu nicht-lebbaren, nicht betrauerbaren Positionen (Verlusten):

+Werden bestimmte Arten von Verlusten durch kulturell vorherrschende Verbote er-
zwungen, dann kdnnen wir mit einer kulturell vorherrschenden Form von Melancholie
rechnen, die die Verinnerlichung der unbetrauerten und unbetrauerbaren homosexuel-
len Besetzung anzeigt.” (Ebd.: 139)

Homosexuelle Bindungen einzugehen oder eben nicht, den Verlust zu be-
trauern oder nicht, ist nicht der mangelnden ,Bereitschaft eines Einzelnen®
(ebd.: 132) geschuldet, sondern einer kulturellen, nahezu unentrinnbaren In-
struktion. Diese erzielt ihre Wirkung tiber die Ablehnung der Liebe zum glei-
chen Geschlecht. Das Homosexualititsverbot wird iiber Gesetze, Praktiken,
Handlungen wiederholt und ritualisiert. Daraus entsteht eine ,Kultur der Ge-
schlechtermelancholie” (ebd.), in der ,Minnlichkeit und Weiblichkeit Spuren
unbetrauerter und unbetrauerbarer Liebe [sind]“ (ebd.). Sexualitit driickt nicht
Geschlechtszugehorigkeit aus, sondern Geschlechtszugehorigkeit speist sich
aus einer durch kulturelle Verbote instruierten Sexualitit (vgl. ebd.). Da die
homosexuelle Liebe keine intelligible Lebens- und Begehrensform darstellt,
kann ihr Verlust nicht betrauert werden. Wenn die Trauer aber nicht artikuliert
werden kann, und somit keine Anerkennung erfihrt, dann verdoppelt sich der
Zorn tiber den Verlust und kann bis zum Suizid reichen (vgl. ebd.: 139): ,Ge-
schlechtszugehorigkeit selbst lasst sich zum Teil als Ausagieren der ungelds-
ten Trauer verstehen.“ (Ebd.: 137)

Spatestens hier sind wir einmal mehr bei den gewaltsamen Effekten der
kulturellen heterosexuellen Matrix angekommen. Butler will mit Hilfe der
freudianischen Theorie der frithkindlichen Identifizierung iiber die Einver-
leibung des aufzugebenden Liebesobjekts verdeutlichen, dass Geschlechter-
normen wirkmaichtig sind, dass sie den Menschen nicht duferlich bleiben,
dass sie diese vielmehr in legitime (lebbare) und illegitime und nicht-lebbare
Menschen einteilen. Wihrend Butler, allein aus der performanztheoretischen
Perspektive heraus, nicht zu sagen vermag, wie ein grausamer, gewaltsamer
Impetus der Ausschlusslogik die identitire Ebene erreicht beziehungsweise
sich materialisiert, kann sie dies mit der psychoanalytischen Anreicherung
der Performativititstheorie — einer Art Performativititstheorie plus — tun. Die
zentrale Pointe dieser theoretischen Verkniipfung ist, dass eine zwangshe-
terosexuelle Matrix iiber ihr Einfallstor ,6dipale Triangulierung und melan-
cholische Identifizierung* Subjekte wirklich gewaltsam im Akt der Verletzung
erzeugt. Weiblichkeit und Mannlichkeit sind selbst Spuren unbetrauerter und
unbetrauerbarer Liebe (s.0.). In einer zwangsheterosexuellen Matrix werden

15.02,2026, 00:22:4: op

13


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Das traumatisierte Subjekt

sie zu einer notwendigen Uberlebensstrategie. Butlers Verdienst ist es hier, ein
Trauma of Gender skizziert, ein gigantisches, kulturell verbreitetes Unbehagen
gekennzeichnet und einen Platz und eine Denkméglichkeit fiir Millionen und
Abermillionen an Nicht-Lebbarem aufgezeigt zu haben. Binire, vereindeuti-
gende Geschlechternormen stellen nach Butler eine Form der symbolischen
Gewalt dar, die Leiden erzeugt, indem sie diejenigen Subjekte, die sich der
heterosexistischen Norm entgegenstellen, als nicht-lebbare, nicht intelligib-
le wirklich erzeugt. Die zwangsheterosexuelle Matrix bekommt aber mit der
psychoanalytischen Wende den Charakter eines Ereignisses, das Subjekte ent-
lang wirklicher Seelen fabriziert. Die erzwungene Geschlechtszugehorigkeit
gerit selbst zu einer moglichen Traumatisierung, weil es nun — im Konzept
Butlers — eine Psyche gibt, die den Leidenstopos markiert. Die Gefahr totaler
Geschlechterkorper erzeugt Butler (2001) dadurch, dass Geschlecht, dariiber,
dass es tief im Unbewussten wirkt, von einer performativen zu einer seeli-
schen Kategorie geworden ist (s.0.). Ihre in Weiterfithrung der Derrida’schen
Philosophie der Differenz (im Unterschied zur Opposition) (Derrida 1976) an-
klingende Hoffnung auf ,an indefinite number of sexes“ (Derrida zit. nach
Nagl-Docekal 2001: 50), verliert mit der affirmativen Bezugnahme auf Freuds
Identifizierungstheorem an Kraft. Denn: Butler erkennt nun die Wirkmich-
tigkeit des Verbotes dermaflen an, dass es nun schwer vorstellbar erscheint,
wie andere mogliche Identititen (seelisch/leiblich) wirksam parodistisch in-
szeniert werden kénnen (vgl. Butler 2001: 136). Indem die Subjekte Geschlecht
annehmen miissen, um zu existieren und Geschlecht melancholisch zu in-
korporieren, gerit Geschlecht nun omniprisent, im Sinne von: Es gibt nichts
mehr am ,Ich’, was kein Geschlecht hitte. Butler iibernimmt, so auch Hauskel-
lers Erachtens, zu stark die freudianisch—psychoanalytischen Annahmen zur
frithkindlichen Objektwahl und deren Sanktionierung innerhalb derer andere
als die geschlechtlichen Kategorien des Verbots der Objektwahl nicht konzi-
piert sind (vgl. Hauskeller 2000: 83). Mit der affirmativen Bezugnahme auf
Freuds eigenen, den damaligen biologischen Wissenschaften implizit entlehn-
ten Geschlechterdualismus, welcher von den aktuellen biologischen Wissen-
schaften als tiberholt gilt (vgl. Voss 2010) (vgl. Kap. 1.5), reifiziert Butler selbst
das Postulat binir geschlechtlicher Identifizierungen, welches sie umfassend
und zu Recht kritisiert. Das liegt unter anderen daran, dass Butler Freuds see-
lischen Monismus unkritisch fortsetzt. Ein Descartes zugeschriebener und
sich eigentlich erst mit Freud folgenreich etablierender Geist-Kérper-Dualis-
mus (vgl. Kap. 1.4), innerhalb dessen eine wirkliche seelische (psychische) Di-
mension, wenn diese auch gesellschaftlichen Matrizen nachgelagert ist, das
Korperliche allumfassend orchestriert, sorgt hier dafiir, dass eine mogliche
somatische Dimension den gesellschaftlichen Zumutungen, welche sich unter
anderem in verletzenden Sprechakten und identitiren Anrufungen duflern,
nichts mehr entgegenzusetzen hat. Der Korper verschwindet in der seelischen

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

Dimension, die seelische Dimension in der symbolischen/gesellschaftlichen.
Eine als real angenommene Seele erstickt das vitale Subjekt schon bevor es zu
atmen begonnen hat. Subjektivierungen sind bei Butler somit seelische Kons-
tituierungen. Deswegen bleibt keine vitale, volatile Materialitit, keine leibliche
Dimension als méglicher Gegenpol' der geistigen/seelischen Dimension, die
sich gegen ein Trauma of/as Gender oder ein Trauma of/as hatespeech (Butler
1998) stemmen koénnte. Der Gedanke der Gewaltsamkeit, des Traumas der
Geschlechternorm soll dennoch von Butler weiter itbernommen werden, und
fur alles Weitere im Hinterkopf behalten werden. Hinterfragt werden soll aber
diese psychoanalytisch konzipierte Form der Verankerung im Subjekt.

Zweifelsohne hinterlisst eine binire zweigeschlechtliche Ordnung konsti-
tutive Spuren im Subjekt (vgl. Kap. 5.8). Geht man aber von einer notwendigen
frihkindlichen Identifizierung aus, so besteht die Gefahr der Totalisierung
der Zwangsliufigkeit von Gender Identity. Zum anderen wird entlang, mit und
gegeniiber normativen Setzungen Potenzial zur Widerstindigkeit verschenkt,
wenn der Korper wie bei Butler entweder mit einem Sprechakt oder mit ei-
ner Seele in eins fillt. In keinem Fall ist ein ontologischer Abstand zwischen
Diskursivitit und Materialitit denkbar. Dennoch: Geschlecht soll im weite-
ren Verlauf mit Butler als Trauma denkbar bleiben und diese Figur soll sogar
noch weiter ausgebaut und in ihrer materiellen Basis ,geerdet’ werden. Dafiir
miissen aber die Einlassstellen verletzender Identititsanrufungen in die Kérper
noch genauer fassbar werden, wie auch Korper selbst verstanden werden miis-
sen — genauer als es mit einem Bezug auf Butler méglich ist. Eine verletzbare,
volatile und liminale somatische Dimension samt Dynamiken der Erinnerung
kénnte dann den Bezugspunkt bilden fiir Gender entsubjektivierende (vgl.
Kap. 5.8). Zunichst soll der Bewegung nachgegangen werden, in der in Butlers
Theorieentwicklung der utopische Kérper verloren gegangen ist. Dies ist nétig,
um meine These stark zu machen, dass Widerstindigkeit in einer (Um-)Inter-
pretation der Physis bestehen kann. Dafiir muss es einen physischen Korper
erst einmal geben.

2.3.2 Konstituierungen Il: Von realen Seelen (Butler) und
utopischen Korpern (Wittig)

Butlers seelischer Monismus zeichnet sich nicht zuletzt dadurch aus, dass die
psychische Dimension, welche als durch die zwangsheterosexuelle Matrix, im
Rahmen von frithkindlichen Identifizierungen instituiert gilt, die allumfassen-
de Mafigabe fiir die kérperliche Dimension ist, wihrend umgekehrt der Kérper

12 | Ich verweise hier begrifflich auf Arthur Schopenhauer und Friedrich Nietzsche, die
in der korperlichen Dimension ein mégliches Korrektiv, einen ,Gegenpol“ zur sprachli-
chen Dimension sehen (vgl. Kap. 3.2.3).

15.02,2026, 00:22:4: op

115


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Das traumatisierte Subjekt

keine (explizite) MaRgabe fiir die seelische hat."* Somit bleibt aber die Orchest-
rierung des Korpers durch Normen notwendigerweise ein Abstractum. Denn:
Butler vermag bestenfalls zu erkliren, wie seelische geschlechtliche Identifizierun-
gen zustande kommen, aber nicht, wie Korper affiziert werden. Sie vermag nicht
zu erkldren, wie Normen leiblich verinnerlicht werden, weil Butler die leibliche
Verfasstheit als Seelische denkt. So kommt auch Christiane Hauskeller (2002)
zu dem Schluss, dass bei Butler weder die leidenden noch die potenziell wi-
derstindigen Subjekte an Korper gebunden sind; der Korper geht allzeit im
Diskursiven beziehungsweise im Seelischen auf (vgl. Hauskeller 2002:128). Es
handelt sich in Butlers Analyse der Trauer wie der Melancholie stets um seelische
Krifte, auch wenn diese als macht-instruiert und miteinander im Widerstreit
liegend gedacht werden. Es sind seelische Krifte, die das Subjekt konstituieren.
Das wird deutlich, wenn Butler, wie folgt, iiber Foucaults Seelen-/Korperbegriff
kritisch risoniert: ,Wenn fiir Foucault das Subjekt nicht dasselbe ist wie der
Kérper, aus dem es entsteht, dann ist vielleicht bei Foucault der Kérper an die
Stelle der Psyche getreten — namlich als das, was die Gebote der Normalisie-
rung tiberschreitet und missachtet.” (Butler 2001: 91) Fiir Butler steht fest, dass
dem Korper, verstanden als ein durch den Diskurs naturalisierter, kein ontolo-
gischer Uberschuss eignet, und damit ist dieser nicht in der Lage, Normali-
sierungsbestrebungen zu missachten oder zu iiberschreiten. Butlers Potenzial
zur Widerstindigkeit liegt bekanntlich nicht in einer somatischen Dimension,
die sich gegen eine zwei-geschlechtliche Einengung behauptet, sondern in der
diskursiven und performativen Verschiebung von Geschlecht (Iterationen) (vgl.
auch Nagl-Docekal 2001: 64). In einer Kurzformel: Andern sich die diskursiven
Strategien, so dndert sich die Materialisierung. Deutlich wird Butlers Diskur-
sontologie und Negation eines einem biniren gendering vorgingigen Korpers,
und damit utopischen Kérpers, bereits in Das Unbehagen der Geschlechter (1991),
wenn sie sich von Monique Wittig absetzt. Ahnlich wie Butler geht Wittig da-
von aus, dass der Geschlechtskorper kein ahistorisches, prakulturelles Faktum
darstellt. Vielmehr wird der Geschlechtskorper als sprachlicher und tiber das
Sprachliche naturalisiert. Bei Wittig heifét es: ,Die Sprache wirft Biindel von
Realitit auf den gesellschaftlichen Kérper.“ (Wittig zit. nach Butler 1991: 165)
Wie Butler geht Wittig davon aus, dass die Erkennbarkeit und Legitimation des
Menschen als Mensch - seine Intelligilitit, sein Status — mit der Zuweisung des
Geschlechts (als Kind) erhalten und abgesichert wird (vgl. ebd.: 166). In unse-
rem Gesellschaftssystem gibt es kein anerkanntes geschlechtsloses Mensch-Sein.

13 | In der affirmativen Bezugnahme auf Freud verbirgt sich meines Erachtens nicht nur
ein seelisch motivierter Geschlechterbiologismus (vgl. Kap. 1.4), sondern auch eine
Theorie der ,Seele ohne Kdrper* als ein Uberkorrektiv zum ,cartesischen’ ,Kérper ohne
Seele - um hier Uexkiills Charakterisierung der psychoanalytischen Psychosomatik zu
gebrauchen (von Uexkiill zit. nach Brahler 1984: 10).

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

Sowohl Wittig als auch Butler lesen de Beauvoirs Theorie der Geschlechtwer-
dung™ so, dass nicht nur die Herleitung des gender aus dem sex problematisch
ist, sondern in einem Denken iiber de Beauvoir hinaus, gibt es fiir Wittig wie
fur Butler ,keinen Grund, schon den biologischen Kérper in zwei Geschlechter,
nimlich das minnliche und das weibliche aufzuteilen (ebd.: 167). Schon die
Annahme, es gibe eine sexuelle Bestimmung des Menschen, sei bereits eine
Politisierung der Kategorie Natur. Butler sagt das mit ihren eigenen Worten be-
kanntlich so: ,Geschlechtsidentitit ist bereits in das Geschlecht eingebaut, und
das anatomische Geschlecht ist[...] schon von Anfang an Geschlechtsidentitit.”
(Ebd.: 169) Anders als Butler spricht Wittig aber von einer politischen und kul-
turellen Interpretation des Korpers (vgl. ebd.: 170). Bei Wittig werden auf ,Natur’
kulturelle Bedeutungen projiziert, bei Butler aber ist Natur als schon immer
sprachliche, materialisierte erkenntnistheoretisch desavouiert. Wittig entlarvt
ebenso wie Butler die Praxis der zwei-geschlechtlichen Bezeichnungen als kon-
tingente symbolische Gewaltsamkeit, die eine Gegebenheit der Erfahrung des
Geschlechts formt."”® Anders aber als Wittig desavouiert Butler den von Wittig
formulierten utopischen Fluchtpunkt einer Reinterpretation von physischen
Merkmalen iiber eine Umorganisation der Beschreibung der Korper und der Se-
xualititen (vgl. ebd.: 169f)). Fiir Wittig ist es moglich, einen fiktionalen Raum der
Uminterpretation physischer Merkmale zu eréffnen, einen jenseitigen Raum des
Geschlechts, indem Sexualititen und Kérper nicht mehr als zwei-geschlechtli-
che beschrieben werden, und somit als solche nicht-zwei-geschlechtliche Kor-
per erlebbar wiren. Wittig stellt fest:

»Aber was wir flir eine physische, unmittelbare Wahrnehmung halten, ist nur kulturell
erzeugte, raffinierte und mythische Konstruktion [...] die die physikalischen Merkmale
(die an sich ebenso neutral sind wie andere, aber durch ein gesellschaftliches System
markiert werden) durch das Netz der Beziehungen reinterpretiert, in dem sie wahrge-
nommen werden.“ (Wittig zit. nach ebd.: 170, Herv. B.W.)

14 | Bei de Beauvoir heifit es: ,Es gibt keinen Menschen, der nicht sexuell bestimmt
ist; das Geschlecht kommt dem Menschen als notwendiges Attribut zu. Aber das ana-
tomische Geschlecht ist nicht Ursache der Geschlechtsidentitat, und die Geschlechts-
identitat lasst sich nicht als Widerspiegelung oder als Ausdruck des Geschlechts ver-
stehen.” (de Beauvoir zit. nach Butler 1991: 166)

15 | Butler gibt Wittig wie folgt wieder: ,Das Objekt [wird] gewaltsam zu dieser Gege-
benheit geformt[...], die Geschichte und die Mechanismen dieser gewaltsamen Formung
[treten] nicht mehr an dem Objekt in Erscheinung. Demnach stellt das ,Geschlecht’ den
Realitats-Effekt eines gewaltsamen Prozesses dar, der gerade durch seine Effekte ver-
schleiert wird. Was in Erscheinung tritt, ist lediglich die Kategorie ,Geschlecht’, so dass
,Geschlecht’ als Totalitat dessen, was ist, wahrgenommen wird.“ (Ebd.: 169, Herv.i.0.)

15.02,2026, 00:22:4: op

17


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1u8

Das traumatisierte Subjekt

Wihrend fiir Wittig hier, wie Butler zu Recht risoniert, ,physikalische Merk-
male [...] in bestimmtem Sinne da zu sein [scheinen] (ebd.), also ein physika-
lischer Korper wenn auch niemals im Sinne einer historisch invarianten Zwei-
geschlechtlichkeit, aller Bezeichnungspraxen und den an diese gebundenen
Wahrnehmungsweisen zum Trotz da ist, fragt Butler in deutlicher Abgren-
zung zu Wittig provokativ: ,Existiert {iberhaupt ein physikalischer Kérper vor
dem perzeptuell wahrgenommenen Kérper?“ (Ebd.)

Fur Wittig stellt das Geschlecht als diskursive Konstruktion ein Abstraktum
dar, das eine gewaltsame Realitdt ,zweiter Ordnung’ hervorbringt (vgl. ebd.:169).
Somit unterscheidet Wittig zwischen Abstraktum und Konkretum. Eine neutrale
Physis ist immer das Konkretum der ersten Ordnung, in das sich ein Abstraktum
einschreibt und dessen Wahrnehmung und Realitit als zweite Ordnung orche-
striert. Butler aber stof3t sich an dem Begriff der Interpretation und Méglichkeit
zur Re-Interpretation eines physisch gegebenen Kérpers sowie an Wittigs Kon-
zept von Geschlecht als einer zweiten Ordnung. Butler lehnt es ab, eine Physis
zu denken, die einer Bezeichnungspraxis vorgingig ist. Fiir Butler gibt es kei-
nen nicht-markierten Kérper. Diskurs, Materialitit und Kérper fallen in eins.
Wihrend, nach Wittig, der Kérper auf den erogenen Korper reduziert wird, ob
der Benennung wie Hervorhebung (discrimination) der ,Geschlechtsteile‘ Penis,
Vagina, Briiste usw. Eben indem der Kérper auf diese Teile eingeschrinkt wird,
wird er zugleich als Ganzes fragmentiert (vgl. ebd.: 170). Mit Wittig ldsst sich
eine utopische erfahrbare Multiplizitit von Kérpern jenseits des Geschlechter-
dualismus denken, denn so heifit es bei Butler, Wittigs Position wiedergebend:
»In Wirklichkeit ist die Einheit, die dem Kérper durch die Kategorie ,Geschlecht,
auferlegt wird, eine ,Un-Einheit’, eine Fragmentierung und Aufsplitterung, so-
wie eine Reduktion der Erogenitit.“ (Wittig zit. nach ebd.: 171, Herv.i.0.) Butler
mochte aber genau diesen utopischen Fluchtpunkt perhorreszieren. Die von
Wittig hier postulierte ontologische Fiille, die durch die Bezeichnungspraxis ge-
waltsam eingeschrinkt wird, der Kérper somit gleichsam zerrissen wird — Wit-
tig spricht von ,zerrissenen Kérpern“ (Wittig zit. nach ebd.), ist fiir Butler, die
Bezeichnungspraxen auch als produktiv verstehen will, nicht nur als repressiv
problematisch. Butler méchte genau in jedem Fall einen metaphysischen Kérper
vermeiden, und Aristoteles so lesen, dass eine Physis als Materialitit vor ihrer
Formung nicht existiert. Eine grammatische Annexion von Materialitit, Natur,
Physis ist allerdings mit Aristoteles nicht einfach zu machen.

2.3.3 Die Seele als Dispositiv Il oder: Uneigenstandige Korper:
How is resistance possible?

,Ein natirliches Ding [ist] etwas ,was den Grund seiner Bewegung in sich selbst hat’,

ein Sich-selbst-Bewegendes, im Gegensatz zu den anderen seienden Dingen, die nicht
von Natur aus, sondern durch andere Griinde sind, welche auBerhalb ihrer selbst liegen.

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

Als solche nennt Aristoteles die techne onta, Gegensténde die vom Menschen mit einer
bestimmten Absicht und zu einem bestimmten Zweck hergestellt sind.“ (Ludewig 2002:
218, Herv.i.0.)

Ludewig nimmt hier Bezug auf die Aristoteles-Exegesen von Ute Guzzoni,
und will damit deutlich machen, dass bei Butler simtliche Naturmdglichkeit
auf einen diskursiven Materialisierungsakt reduziert wird. Natur weist bei
Butler nunmehr keinerlei Eigenstindigkeit auf. Es gibt bei Butler nichts, das
»den Grund seiner Bewegung in sich selbst hat“. Natur und Korper werde da-
mit aber ebenso zu techne onta wie die Sprache und jedes andere Ding. Butler
lduft in meinen Augen so Gefahr, Natur auf einen grammatikalischen Artefakt
zu reduzieren, und diese damit erneut ,cartesianisch’ einer wie auch immer
gearteten Rationalitit zu unterworfen. Damit steht der Verfiigbarmachung des
Korpers aber Tiir und Tor offen. Der Kérper hat keine liminale Kraft, gemif
Butler stellt sich nicht die sprachliche Gewalt gegen die Moglichkeiten des Kor-
pers (vgl. Butler 1991: 187), wie dies mit Wittig denkbar ist. Butler negiert mei-
nes Erachtens somit eine vorgesellschaftliche Ontologie der Moglichkeiten von
Korpern. Natur lisst sich in der von ihr prinzipiell vertretenen aristotelischen
Lesart nicht von der Vorstellung der Natur in Gestalt der diskursiven Konst-
ruktionen lésen. Geschlechter sind fiir Butler einerseits ,nur eine diskursive
Konstruktion, andererseits und mithin aporiereich total fleischlich. So spricht
sie auch von Geschlecht als ,zwei unterschiedlichen Stilen des Fleisches* (ebd.:
205). Fiir Butler ldsst sich das Fleisch nicht vom Geschlecht 16sen, fir Wittig
existiert eine Trennung, zumindest fiktional. Somit proklamiert Butler einen
diskursiven Geschlechterkérper,'® der sich doch nie vollstindig als ein solcher
materialisiert, und teleologisch immer offen bleibt. Butler greift zwar die Idee
Wittigs, der Vervielfiltigung von gender, utopistisch auf. Vervielfiltigungen las-
sen sich aber nicht durch eine Nicht-Benennung von Geschlecht erreichen, und
ein darauf Warten, was ,dann‘ erscheint, sondern, und hier argumentiert Butler
machttheoretisch auf Foucault bezogen, indem man eben genau jene Macht,
durch die man konstituiert ist, an sich selbst wieder einsetzt. In ihrem Aufsatz
Subjektivation, Widerstand, Bedeutungsverschiebung. Zwischen Freud und Foucault
(2001) setzt Butler sich mit den Moglichkeiten von Widerstindigkeit mit und
gegen Subjektivierungsprozesse auseinander. Butler kommt, indem sie hier den
Foucault’schen Begriff der Seele mit dem Unbewussten gleichsetzt, und indem
sie das Unbewusste psychoanalytisch versteht, zu dem Schluss, dass Unterwer-
fung und Subjektivierung zwar in einer Bewegung geschehen — am Beispiel
der Unterwerfungspraktiken des Gefangenen in Foucaults Schrift Uberwachen

16 | Robert Gugutzer spricht in seiner Soziologie des Kdrpers innerhalb der Darstel-
lung des Butler’schen Kérperverstdndnisses von einem ,,Geschlechterkdrper” (Gugut-
zer 2004: 124f1.).

15.02,2026, 00:22:4: op

19


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Das traumatisierte Subjekt

und Strafen, die Seele, genauer das Unbewusste aber dasjenige ist, was sich
den normalisierenden Subjektivierungsweisen entzieht.” Seelen sind aber bei
Foucault, wie bereits angedeutet, keine universellen Gegenstandsbereiche, die
der Mensch hat, wie dies Freud vorschligt und wie dies Butler tibernimmt, See-
len sind selbst sprachliche Effekte der Macht, die den Menschen im Akt der
Kategorisierung eingeschrieben werden, und iiber die Menschen individuiert
und beherrschbar werden. Foucaults Perspektive auf die Seele liest sich hier ab:

,Diese wirkliche und unkérperliche Seele ist keine Substanz; sie ist das Element, in
welchem sich diese Wirkungen einer bestimmten Macht und der Gegenstandsbezug ei-
nes Wissens miteinander verschrénken; sie ist das Zahnradgetriebe, mittels dessen die
Machtbeziehungen ein Wissen ermdglichen und das Wissen die Machtwirkungen erneu-
ert und verstarkt.” (Foucault zit. nach Hauskeller 2002: 187)

Und, wenn Foucault seinen inzwischen vielzitierten Ausspruch vornimmt: ,Die
Seele: Effekt und Instrument einer politischen Anatomie. Die Seele: Gefingnis
des Korpers“ (Foucault 1976: 45), dann spricht Foucault von der Seele als nicht
von einem dem Menschen ubiquitiren Teil. Die Seele ist nicht Teil einer uni-
versellen menschlichen Verfasstheit. Sie bildet somit weder einen universellen
Herrschaftsaspekt noch einen Fluchtpunkt gegeniiber den Normalisierungbe-
strebungen, den Machtanspriichen eines Apparates. Die Seele ist vielmehr ein
diskursiver Effekt einer jeweils zu historisierenden Herrschaft selbst. Die Seele
ist nicht mehr als eine medizinisch-psychologische Diskursformation, die den
Gefangenen (realiter) beherrschen kann. Sie beherrscht den Kérper, sie ist unter
anderem (und nicht ausschliefRlich, wie Butler nahelegt und wie Hauskeller her-

17 | Foucaultsagtin Uberwachen und Strafen (1976), dass die Identitit des Gefangenen
als Gefangener liber die Disziplinierung seines Kérpers konstituiert wird (vgl. Hauskeller
2000:180). Disziplinierung ist dabei als Disziplinierungsmacht zu verstehen, die Sub-
jekte erzeugt, indem sie an ihnen eine Seele installiert - die Seele des Verbrechers
etwa. Die Disziplinarmacht, in Form der Justiz, versucht dabei anders als zu Zeiten der
Marter auf Menschen einzuwirken. Das Einwirken der Justiz verkniipft zunehmend eine
Rechtsprechung mit einem psychopathologischen Diskurs, der an den Verbrechern eine
Seele, die Seele des Verbrechers konstituiert. So wird durch eine neue psychologische
Rechtsprechung ein Prozess der Individualisierung in Gang gesetzt. Bei Foucault heifit
es: ,Diese Individualisierung unterscheidet sich wesentlich von den Strafabstufungen
der alten Rechtsprechung. Diese benutzte [...] zur Bemessung der Zichtigung zwei Va-
riablen: die Umstdnde und die Intentionen, d.h. Elemente, die zur Qualifizierung der Tat
selbst beitrugen. [...] Was sich aber jetzt abzuzeichnen beginnt, ist eine Modulierung,
die sich aufden Tater selbst bezieht: auf seine Natur, seine Lebens- und Denkweise, sei-
ne Vergangenheit, die Qualitat und nicht mehr die Intention seines Willens.” (Foucault
zit. nach Hauskeller 2002: 183)

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

ausarbeitet),'® das Gefingnis des Kérpers. Die Seele ist Gefingnis, weil sie sich
als Machttechnologie in die Kérper hineinfrisst. Dies geschieht bei Foucault
nicht zuletzt durch eine Ubungspraktik, wie Hauskeller betont, genauer iiber
eine Korpertibungspraktik, die sowohl den Gefangenenkérper als auch den Sol-
datenkorper durchzieht. Tatsichlich: Fiir Foucault ist die Seele selbst ein histo-
risch-kontingenter, dennoch wirkmdchtiger Artefakt, die Seele ist nach Foucault
letztlich ein ,Korrelat einer Machttechnik“ (Hauskeller 2000: 202). Der Kor-
per allerdings, ist fiir Foucault ein materiell seiender, wie auch Hauskeller klar
macht (vgl. ebd. 202ff.). Materiell vorhanden, nicht wie bei Butler, als schon im-
mer bereits materialisiert, sondern als moglicher materieller ,Durchgangspunkt*?
(ebd.: 202) fiir Macht- und ebenso Herrschaftsbeziehungen. Herrschaft setzt
am Korper an. Herrschaft zerstort und formt den Korper Foucaults, indem sie
ihn tiber die Installierung einer Seele im Sinne von ,Unterstellung und Spiir-
barmachung’ kontrolliert. Analog zu Wittig (Kap. 2.4) gibt es bei Foucault einen
von den Normen, zumindest theoretisch, unterscheidbaren Korper, auf den und
an dem diese wirken kénnen, wie dies Butler ja auch bereits vermutet und kriti-
siert (s.0.). Foucaults Korper-Seele-Beziehung im Hinblick auf die Praktiken der
Disziplinierung zusammenfassend schreibt Andrea Maihofer (1995):

,Historisch einmal entstanden, haben die Menschen eine Seele, ein Gewissen oder eine
Subjektivitat. Die Seele ist daher auch nicht blof} auf den Kdrper eingeschrieben, sie ist
inihm [...] sie hat vom Kérper Besitz ergriffen und ihn zu einem Kdrper mit einer Seele
gemacht[...] aus diesem Grund dreht Foucault das christlich-theologische Bild vom Kor-
per als Geféangnis der Seele um. Doch wird diese Umkehrung fiir das Ganze genommen
[wie bei Butler, C.H.] gerat aus dem Blick, dass sich fiir Foucault die moderne Seele
(das moderne Subjekt oder das Gewissen) historisch selbst wiederum durch einen be-
stimmten Zugriff auf den Kérper entwickelt - [...] durch historisch bestimmte Formen
des Strafens, des Disziplinierens, des Arbeitens sowie innerhalb sozialer Praktiken wie
der des Gestandnisses.“ (Maihofer zit. nach Hauskeller 2002: 186, Herv. B.W.)

18 | Hauskeller macht auf eine, in ihren Augen, inkorrekte Lesart Butlers des Fou-
cault’schen Satzes: ,Die Seele: Gefangnis des Korpers® (Foucault 1976: 42) aufmerk-
sam. Butler iibersetzt und interpretiert diesen folgenreichen Satz mit: ,The soul is the
prisoner of the body.” (Butler zit. nach Hauskeller 2000: 185, Herv.i.0.) Hauskeller weist
darauf hin, dass die Gleichsetzung des Doppelpunktes mit ist eine Gleichsetzung von
Seele und Geféngnis des Korper suggeriert. Der Doppelpunkt aber legt nahe, so Haus-
keller, dass die Seele unter anderem auch als Gefangnis des Kdrpers bezeichnet werden
kénne. Die Seele meint bei Foucault eine politische Anatomie (vgl. ebd.). Bei Freud ist
sie von sich aus gegeben.

19 | Vgl. Hauskeller: Hauskeller spricht von Foucaults Theorie des Korpers als eine The-
orie des ,Kdrpers als Durchgangspunkt und Stiitzpunkt der Macht und des Widerstan-
des durch die symbolische Ordnung® (Hauskeller 2000: 192, Herv.i.0.).

15.02,2026, 00:22:4: op

121


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Das traumatisierte Subjekt

Andrea Maihofer (1995) problematisiert zu Recht, und Hauskeller hebt das
mit ihrer Anmerkung hervor, dass die moderne Seele selbst nicht ahistorisch
ist — also etwas, das ,vorfreudianisch‘ schon da war und von Freud erst be-
schrieben, entdeckt wurde. Vielmehr gehorte der freudianische Diskurs in der
Perspektive Foucaults selbst zu denjenigen, die halfen, den Menschen eine
Seele anzudichten, einzuverleiben und ihn somit als einen modernen Seelen-
menschen zu generieren, und somit den Zugriff auf den Kérper sicherten (vgl.
dazu auch Hacking 1996; Illouz 2009). Es gehort zu einem der Herzstiicke
der Foucault’schen Machttheorie, eben diese Universalisierung der Seele zu
problematisieren. Butler hingegen sieht mit Freud in der Seele selbst, zumin-
dest unter der Hand, eine ubiquitire Wahrheit und demnach ein Potenzial zur
Widerstindigkeit wider die Normierung. Nachdem sie Foucaults Begriff der
Seele durch den der Psyche ersetzt und den Begriff der Psyche mit dem des
Unbewussten verzahnt,? folgert Butler:

»Thus the psyche which includes the unconcious, is very different from the subject: the
psyche is precisely what exceeds the imprisoning effects of the discursive demand to
inhabit a coherentidentity, to become a coherent subject [...] the psyche is what resists
the regularization that Foucault ascribes to normalizing discourses.” (Butler zit. nach
Hauskeller 2000: 187)

Fiir Butler scheint es psychischen Widerstand zu geben, der sich gegen die
Normalisierungsmacht wenden kann. Der Ort psychischer Widerstindigkeit
ist dabei das seelische Unbewusste. Dies legt die Vermutung nahe, dass Butler
unter der Hand eine psychische ontologische Vielfalt behaupten will, auf die Nor-
mierungen gewaltsam einwirken. Eine ontologische abseits der normativen
Wiederholungsmatrix identitirer Anrufungen, die sie in Bezug auf die Physis
gegen Wittig desavouiert hat. Warum eine metaphysische Prisenz der Physis
scheuen und eine psychische (seelische) nicht? In Bezug auf die widerstindige
Kraft des Psychischen lisst sich gemeinsam mit Christiane Hauskeller bereits
sagen: Wenn dasjenige, was psychisch widerstindig sein kann, als das Ausge-
schlossene an den Ridndern der Normalisierungsmacht konstituiert wird, dann
kann selbes immer nur ex negativo der Normalisierungsmacht und nicht als
dessen beliebig vervielfiltigbarer Counterpart auftauchen.?! Woher kann also

20 | Bei Butler heifit es: ,Dieses dem Héftling eingeprégte normative Ideal ist eine Art
psychische Identitat oder eine ,Seele’, wie Foucault sagt.” (Butler 2001: 82, Herv.i.0.)
21 | Bei Hauskeller heifit es dariiber hinaus: ,Doch selbst wenn das Unbewusste den
Widerstand des Subjekts gegen seine totale Unterwerfung garantieren wiirde, heifit das
nicht, dass es das Subjekt beféhigt, nicht nur im Rahmen der geltenden Regeln gegen
diese aufzubegehren, sondern sie auch umzuschreiben. Sein Widerstand wére dann
systemkonform und nicht radikal.“ (Ebd.: 189)

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

eine mogliche Vielfiltigkeit kommen, wenn diese nicht irgendwie und noch so
vage in einer den Normen jenseitigen Ontologie angelegt ist? (Wie etwa in Wit-
tigs geschlechtsjenseitiger Ontologie.) Und wieso, noch einmal gefragt, kann
sich das Seelische als méglicher vielfiltiger Uberschuss behaupten, die mate-
rielle Dimension, der Kérper hingegen nicht? Man darf sich wundern, denn in
einem Rekurs auf Freud miussten psychische Vorginge immer auch physiolo-
gische Vorginge sein (vgl. Hauskeller 2002: 195). Bei Butler hingegen liest sich
selten etwas iiber physiologische Vorginge,?* selten etwas tiber die konkreten
Erfahrungsqualititen des leiblichen wie physiologischen Subjekts. Somit ist
mit Butler auch das Leiden an der Macht, im Sinne eines konkreten Erlebens,
schwer zu thematisieren (vgl. ebd.: 197), und dies obgleich der Unterton ihrer
Schriften doch voller Empathie fiir diejenigen ist, die als Randexistenzen der
Normierungsmacht Gewalt ausgesetzt sind (vgl. Kap. 2.3 u. 6.8.5), zwischen
Kummer und Selbstzweifel, Nicht-Trauer und Melancholie mit dem Leben
hadern oder erst gar nicht in Erscheinung treten konnen. Hauskeller schligt
Butler darum vor, ihr Konzept um eine physikalische Sprache der Emotionen
zu erweitern, eine Sprache, die Emotionen ,als positive oder negative elektri-
sche oder magnetische Ladungen bezeichn[et], die innerhalb des diskursiven
Netzes wirksam sind“ (Hauskeller 2000: 197).

Zunichst ist festzuhalten: Wenngleich es mit Butler denkbar ist, dass eine
zwangsheterosexuelle Matrix traumatisierte Subjekte hervorbringt, zwei-ge-
schlechtliche Subjektivierungen also gewaltsam, grausam und im weiten Sinne
traumatisch sind, ist bei Butler kaum eine Bezugnahme auf die korperlich-leib-
liche Erfahrung als erlebbare Erfahrung des Subjekts, das an dieser Gewaltform
leidet, zu finden. Erfahrungen an und in einem materiellen Korper, dem
Machtverhiltnisse widerfahren, beziehungsweise der von diesen heimgesucht
wird. Anders: Wenn die Machtverhiltnisse die Subjekte als Identititssubjekte,
wenn auch unvollstindig, materialisieren, und Materialisierung fiir Butler an-
ders als bei Foucault auf der Ebene eines Seelenabstraktums bleibt,?* welches
sie fiir den Korper hilt, dann kénnen Machtverhiltnisse, wozu auch das Lei-
den zdhlt, nicht wahrgenommen werden, nicht erfahren werden, sie entziehen

22 | Eine Ausnahme bildet eine Passage in ihrer Schrift Krieg und Affekt (2009). So
zum Beispiel wenn sie schreibt: ,Das mehr oder weniger diskrete Deutungsraster, das
Leben in wiirdiges und unwiirdiges aufteilt, arbeitet grundsatzlich iiber alle Sinne: Der
Schrei, den wir horen, wird von dem, den wir nicht hOren, unterschieden; der Anblick,
den wirsehen, von dem, den wir nicht sehen - und genauso auf der Ebene von Beriihrun-
gen und sogar Gerlichen.” (Butler 2009: 37)

23 | Bei Maihofer heilt es dazu: ,Wahrend bei Foucault [...] die Seele einen Kdrper be-
kommt, bzw. in gewisser Weise zu einer materiellen Realit4t wird, verfliichtigt sich bei
Butler [...] der Kdrper ganz allmahlich zur Seele, zu etwas Immateriellem, Intelligiblem,
Fiktivem.” (Maihofer zit. nach ebd.: 187, Herv.i.0.)

15.02,2026, 00:22:4: op

123


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Das traumatisierte Subjekt

sich der leiblichen Reflexion. Das sprachlich strukturierte Unbewusste wird
zum einzigen machtvollen Ort der Erkenntnis, von dem aus sich die Macht-
verhiltnisse iiberhaupt befragen lassen. Damit postuliert Butler aber unter
Hand eine Art Metaphysik des Unbewussten, die mit dem sonst eher strengen
poststrukturalistischen Impetus kaum verkniipfbar erscheint. Anders: Die
Denkfigur des seelischen Unbewussten als Widerstand gegen die Normalisie-
rungsmacht erweist sich mithin als wenig anschlussfihig an Butlers program-
matischen Anti-Essentialismus. Die Trope der Psyche als Widerstandsform,
ein Taschenspielertrick? Die Trope der Psyche als Widerstandsform kann doch
stets nur, um noch einmal mit Hauskeller zu sprechen, ,das Unbewusste der
Macht [...] und nicht das Unbewusste auflerhalb der Macht“ (ebd.: 194) mei-
nen. Der problematischste Punkt an Butlers Psychoanalyserezeption aber ist
der, wo sie, wie Anette Keck (2007) es ausdriickt, selbst ,wieder Figuren mit
Korpern von Gewicht [konstruiert] (Keck 2007: 256), ist die Ubernahme der
Ununterscheidbarkeit der korperlichen und der psychischen Formierung, aus
der lacanjanischen wie der freudianischen Psychoanalyse (vgl. ebd.: 255). Die
Ununterscheidbarkeit, demnach die symbolische Ordnung von ,Kindheitsor-
ganen‘ an die ihr niemals vorgingigen Korper konstituiert, lisst Subjekte zu
,Buchstabenmenschen“ (ebd.: 256) werden, sie reduziert den Korper auf einen
»Schriftkorper” (ebd.: 262). Subjekte samt Korper sind bei ihr in einer Art Fla-
schengeist immer schon gefangen, lediglich eine abstrakte Seele scheint ab
und an entweichen zu kénnen. Diese Engfithrung von symbolischer Ordnung
und Korper geschieht nicht zuletzt dadurch, dass Butler die Bildung eines se-
xuierten wie heterosexuierten Kérperschemas, einer imaginiren Morphologie
wie auch einer realiter stattfindenden Identifizierung als (heterosexuelles Mad-
chen/heterosexueller Junge), als ein Ereignis, dass sich in der frithen Kindheit
wirklich abspielt und festschreibt, affirmiert. Anders: Indem Butler den Leib
nicht als Ort des Widerstandes gegentiber kulturellen Normierungen aner-
kennt (vgl. Nagl-Docekal 2001: 64), postuliere sie eine Vorstellung von Materi-
alitit als ,eine unkenntlich gewordene Wirkung von Macht* (ebd.: 53).2*

Was in der Konzeption Butlers fehlt, ist: Geschlecht als eine machtvolle dis-
kursive Konstruktion zu denken, die sich zwar buchstiblich einverleiben kann,
die den Korper aber nicht Pars pro Toto materialisiert. Kurz: Die Kastrations-
drohung selbst bringt keine Subjekte hervor, der Diskurs tiber die Kastration
bestenfalls. Fiir Butler aber gerit zumindest in Psyche der Macht die Kastrations-

24 | Nagl-Docekal geht allerdings von der biologischen Zweigeschlechtlichkeit aus. Dem-
zufolge mdchte sie die Unterscheidung von sex und gender beibehalten (vgl. Nagl-Doce-
kal 2001: 51ff.). Obgleich ich Nagl-Docekals Bedenken hinsichtlich Butlers grammati-
kalischer Annektierung des Kérpers teile, mochte ich den Kdrper nicht als von Natur aus
zweigeschlechtlich gegeben betrachten (s.0.). Ich teile Butlers Haltung, dass sex schon
eine Bedeutungszuschreibung an die Korper darstellt (vgl. Kap. 5).

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

drohung selbst zu einer Metaphysik der Wahrheit, die wirklich imstande zu
sein scheint, Gefiihle, zum Beispiel trauernde, melancholische Subjekte her-
vorzubringen. So ist Butlers Verbindung der Foucault’schen Machttheorie mit
der Psychoanalyse zwar ein Versuch, Subjektkonstitutionen umfassender zu
erkliren und die Leerstellen in Foucaults Konzept damit zu fiillen, es wird aber
nicht iiberzeugend klar, wie sie den philosophie-tektonischen Widerspruch 16-
sen will, aufler iiber eine Eskamotage desselben.

2.3.4 Von korperlosen Seelenkorpern bei Butler und materiellen
Durchgangspunkten bei Foucault

Fiir Butler ist die Bildung einer imagindren Morphologie zwar , kein vorsozialer
oder vorsymbolischer Vorgang, sondern [dieser] wird selbst durch regulierende
Schemata orchestriert, die intelligible morphologische Méglichkeiten hervor-
bringen“ (Butler 1997: 37). Eine historisch variante Rationalitit schreibt sich
dennoch bei Butler in die beseelten Kérper nahezu nahtlos ein. Die Subjekte
sind nahezu ununterscheidbar schon in und mit der frithen Kindheit an ihre
nach zwei Geschlechtern differenten Kérper gebunden. Einerseits sind genderd
bodies (vgl. Butler 1991: 205) performativ hervorgebracht, andererseits aber, so
scheint es, durch die Kindheitsgeschichte determiniert.

Somit unterscheidet sich Butlers Subjektivierungsbegriff stark von dem
Subjektivierungsbegriff Foucaults.”® Bei Butler scheinen performative Insze-
nierungen als sprachliche und nicht-sprachliche Performanzen (zum Bei-
spiel drag king shows) lediglich einen verstirkenden beziehungsweise einen
korrektiven Charakter gegeniiber den friithkindlichen Materialisierungen
von Identititskérpern zu haben, bei Foucault hingegen geben Disziplinarme-
chanismen, die am und auf den Kérper wirken — als Korperpraktiken — den
eigentlichen, nicht den zusdtzlichen Subjektivierungsprozess her. Disziplinie-

25 | Es gibt iberaus relevante Unterschiede zwischen den Machtmodellen Butlers und
Foucaults. Wie Lorey (1996) herausarbeitet, ist Foucaults Machtmodell produktiv und
plural, verschiedene Vektoren der Macht kreuzen, multiplizieren sich, stiitzen, l6sen
einander ab usw. Butler stiitzt sich zwar auf Foucaults produktives Machtmodell - Nor-
men sind nicht nur repressiv, sie bringen hervor, in dem Fall Geschlechtsidentitat. Die
Form der Schlieung und somit ontologischen Setzung besteht bei Butler in der Set-
zung eines symbolischen (wenn auch nicht naturalistischen) bindren Rahmens, eines
solchen, der zumindest die Gefahr bindrer Unterordnungsverhaltnisse mit Verweis auf
die dualistische Weltordnung seit Descartes reifiziert, um sie dann zu dekonstruieren.
Eine naturalistische Ordnung wird durch einen diskursiven Essenzialismus (vgl. Nagl-
Docekal 2001: 53f.) und einen freudianischen ersetzt. Descartes - oder wie die Kanon-
bildung Descartes versteht - wird bei Butler iber eine Abgrenzungsbewegung gerade
nicht Gberwunden, sondern bestatigt.

15.02,2026, 00:22:4: op

125


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Das traumatisierte Subjekt

rungsprozeduren, die einen Ubungscharakter haben, produzieren Subjekte. Dies
macht Foucault am Beispiel des Gefangenenkérpers deutlich (s.0.). Bei Butler
scheinen performative Akte keine Kérperiibungspraktiken zu sein, die auf das
leibliche Erleben der Subjekte wirken kénnen und somit das Subjekt konstituie-
ren. Subjekte inszenieren Geschlecht; dariiber, ob und wie diese Geschlecht
fihlen kénnen, sagt Butler: nichts. Da der Kérper in seinen sprachlichen Re-
prisentanzen aufgeht, stellt sie die Frage, wie Sprache auf die Korper wirkt,
wie Korperpraktiken Leiber generieren, wie die Einzelnen Geschlecht erleben,
kurz: wie sich Geschlechternormen einverleiben nicht. In Butlers Perspekti-
ve scheinen die Geschlechternormen bereits schon immer einverleibt zu sein.
Fiir Foucault aber ist assujettissement also Unterwerfung und Subjektivierung
(vgl. Butler 2007: 34, s.0.) genau kein Prozess, ,der sich zwangsliufig und
unabinderlich in der frithen Kindheit in immer der gleichen Weise abspielt*
(Foucault zit. nach Hauskeller 2000:181), er ist eine ,, Ubungstechnik“ (vgl. ebd.: 184,
Herv. B.W.), eine Disziplinierungsform, die sich durch das ganze Leben zieht.
Foucaults Korperbegriff, und was Butler hier an Foucault kritisiert, will diese
Arbeit genau stark machen, ist ein Kérper, der in gewisser Weise den kulturellen
Einschreibungen vorgingig ist (vgl. Butler 1991: 193). Wenn hier die Rede von
gewisser Weise ist, ist damit ein Kérper gemeint, der in seiner vitalen Dimensi-
on, nicht aber seinen politischen, kulturellen Einschreibungen vorgingig ist.
Gleichzeitig ist dieser Kérper immer auch den kulturellen Einschreibungen
nachgelagert (vgl. auch Hauskeller 2000: 202). Der Foucault’sche Korper ist
als ein Durchgangspunkt fiir Machtbeziehungen zu lesen. Diese Figur scheint
mir eminent wichtig, um die Durchlissigkeit des Korpers zu markieren, sein
Potenzial zur Gegenwehr, sein Potenzial sich zu entziehen. Der Kérper als
Durchgangspunkt bildet keine Leerstelle, er verschwindet nicht hinter dem
metaphysischen Unbewussten (wie Butler in Psyche der Macht Gefahr lduft zu
argumentieren), sondern er ist gegeben — stets verinderlich, genealogisch und
»selbst michtig” (ebd.: 204). Foucault kann, indem er den Kérper analytisch
von den Machtbeziehungen unterscheidet, mit der Frage schwanger gehen,
wie ,sich dem Leib die Ereignisse einprigen“.?® Butler kann dies nicht, da die
Ereignisse sich in ihrer Theorie schon immer eingeprigt haben (vgl. dazu auch
Appiano 2013). Bei Foucault sind es zuvorderst nicht-diskursive Praktiken, die
Ubungen, die Beobachtungen, die Anordnung der Architektur, die Prozedu-
ren, die sich dem Kérper einprigen, die tiber den Zugriff auf den Leib Subjekte
produzieren (vgl. Foucault1976). Jene Praktiken sind historisch variant, mit ih-
nen ist also auch die Leibprigung und die dariiber verlaufende Subjektivierung
historisch variant. Der Leib ist selbst verinderbar, selbst genealogisch, aber
er ist. Somit bleibt mit der Foucault’schen Trope eine Analyseplattform dafiir,

26 | Bei Foucault heifit es: ,Dem Leib pragen sich die Ereignisse ein.” (Foucault zit.
nach Butler 1991: 191)

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

wie Praktiken, wie Diskurse, wie (verletzende) Sprechakte im und am Korper
wirken und diesen fortwihrend produzieren. Foucault wendet sich dabei, an-
ders als Butler, gegen die Verwendung allgemeiner Hypothesen tiber struktu-
relle innerpsychische Ablaufe (vgl. auch Hauskeller 2000: 181). Wihrend But-
ler durch ihr Argumentieren innerhalb des psychoanalytischen Systems und
ihre affirmative Bezugnahme auf innerpsychische Abliufe letztere selbst zu
einer metaphysischen Primisse erhebt — dies obgleich sie sich fir die Abkehr
von einer ,Metaphysik der Prisenz“ (s.0.) stark macht,” richtet Foucault sei-
ne Aufmerksamkeit auf ,konkrete gesellschaftliche Techniken der Erzeugung
von Subjekten, indem diese auf sich selbst in einer bestimmten Weise Bezug
nehmen* (vgl. ebd.: 181).2% Butler kritisiert den Begriff der Einschreibung von
kulturellen Bedeutungen wie Normen, so auch der Geschlechternormen in
den Korper (vgl. Butler 1991: 190f.). Jene Verwendung sei unzureichend, weil
sie suggeriere, es gibe einen Korper als ,passives Medium, das erst durch die
Einschreibung von einer kulturellen Quelle bezeichnet wird, die ihrerseits
dem Korper duflerlich erscheint” (ebd.: 190). Die dem Diskurs vorgingige Leib-
vorstellung wie auch die Verwendung des Begriffes der ,Einschreibung” von
sozialen Ordnungen in den Korper rede denjenigen das Wort, die den ,Kor-
per als Gegebenheit prima facie“ (ebd.: 191, Herv.i.O.) verteidigen wollen, und
die somit eine Genealogie des Leibes theoretisch verunméglichen. Butler l4sst
aber aufler Acht, dass sie durch die von ihr genutzten Gewidhrsmenschen die-
sen affirmiert, wenn sie auf den Psychoanalytiker Jean Laplanche und seine
Konzeption der Einschreibung von ritselhaften Botschaften in den Kérper des

27 | Lorey (1996) und Hauskeller (2000) weisen darauf hin, dass innerhalb von Butlers
Bibliografie eine Chronologie starkerer psychoanalytischer Ausrichtung zu beobachten
ist. Wahrend Butler beispielsweise in dem Aufsatz Variationen zum Thema Sex und Ge-
schlecht. Beauvoir, Wittig und Foucault (1991) die psychoanalytischen Einwénde gegen
eine real lebbare unendliche Vervielfaltigung der Geschlechteridentitaten problemati-
siert, und die Psychoanalyse als eine ,ubiquitdre Theorie der Realitdtsbeanspruchung*
(1991: 73) bespricht, scheint sie in den spateren Schriften Psyche der Macht. Das Sub-
jektderUnterwerfung (2001) und Die Macht der Geschlechternormen (2009) die binére
zweigeschlechtliche Ordnung mit affirmativem Rickgriff auf die Objektbeziehungsthe-
orie selbst zu ontologisieren.

28 | Die Subjektivierungsweise des Gefangenen, des Verbrechers beschreibt Foucault
exemplarisch an einer durch Sichtbarkeiten und Zuschreibungen initiierten Verschie-
bung der Fremd- zur Selbstunterwerfung wie folgt: ,Derjenige, welcher der Sichtbarkeit
unterworfen ist und dies weif}, libernimmt die Zwangsmittel der Macht und spielt sie
gegen sich selber aus; er internalisiert das Machtverhéltnis, in welchem er gleichzeitig
beide Rollen spielt; er wird zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung.” (Foucault 1976:
260) Macht wie Herrschaft wirkt demnach, indem sie die Gefangenen anhélt, ihr eige-
nes Verhalten mit fremden Maf3stédben zu bewerten (vgl. Hauskeller 2000: 184).

15.02,2026, 00:22:4: op

127


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Das traumatisierte Subjekt

Siuglings im Rahmen der frithkindlichen Pflege Bezug nimmt (vgl. Butler
2007: 15ff.). Butlers Begriff der Einschreibung ist aber im Grunde ein viel
tieferer, pragenderer als der eines Foucaults, er geht von einer entwicklungs-
deterministischen Einschreibungen alias Materialisierungen des Korpers aus
— in den frithen Eltern-Kind-Beziehungen. Was mich hier aber interessiert,
ist das Verhiltnis von Macht und Kérpern weitaus kontingenter, volatiler und
fliissiger zu denken, es weder sozial- noch diskursiv- noch entwicklungsde-
terministisch zu denken, um wie angekiindigt, die stete Beziehung zwischen
der sozialen Ordnung, dem Korper und dem Subjekt zu untersuchen. Hier-
fuir ist es notig, die nietzscheanische, die kafkaeske und damit die bewegliche
und (erschreckend) konkrete und physisch-materielle Seite des Korpers in den
Blick zu bekommen — die Foucault anders als Butler nicht zu desavouieren
scheint. Kérper sind bei Foucault apriorisch und aposteriorisch der Sozialitt.
Immer beides. Bei Butler sind sie stets nachrangig. Das zeigt sich daran, dass
Butler zwar die materielle Konkretheit des Leibes in den erwihnten Konzepten
vertreten sieht, sie sich aber dezidiert von einem vitalen und eigenwilligem
Korperverstindnis absetzt.?? Bei Foucault sind es die lebenslangen Ereignisse,
Praktiken, Interaktionen, die sich dem Kérper einprigen (vgl. Foucault 2002:
174f1). Ein Korper, der ein zumindest situatives wie temporires Gegeniiber zu
dem symbolisch-verletzenden Sprechakt bildet. Denn: Zu sagen, ein Sprech-
akt, eine Praktik, ein Machtverhiltnis kann in den Leib tibergehen, wie das
Foucault tut (s.0.), ist etwas anderes als zu behaupten, der Sprechakt sei iden-
tisch mit der somatischen Dimension — (wenngleich er kérperlich ist) — wie
dies Butler in Hate Speech deutlich machen will.>

Da fiir Butler kein nennenswerter ontologischer Unterschied zwischen dem
Kérper und der Sprache besteht (s.0.), verwendet sie den Begriff Einschreibung
symbolhaft und abstrakt, nicht materiell-leiblich. Die Formung des Kérpers
scheint bei ihr mehr die Formung der Fantasie, des Begehrens zu betreffen,
denn den konkreten materiellen Ort. Im Folgenden wird zu zeigen sein, dass

29 | In Das Unbehagen der Geschlechter hélt Butler fest: ,Wenn die Schaffung der Wer-
te, d.h. der geschichtliche Modus der Bezeichnung, die Zerstorung des Korpers erfor-
dert - ebenso wie das Folterinstrument in Kafkas Strafkolonie den Korper zerstort, auf
dem es schreibt - dann muss es einen Kdrper geben, der als fester und mit sich selbst
identischer der Einschreibung vorangeht und dieser Opfer-Zerstorung unterworfen ist.”
(Butler 1991: 192) Wie Hauskeller teile ich Butlers Lesart der ,Selbstidentitat des Lei-
bes vor der Zerstérung” (Hauskeller 2000: 200) nicht. Bei Foucault und Nietzsche ist
der Leib zwar materiell vorhanden - auch vor einer Zerstérung, dennoch nicht als ein
mit sich selbst identischer, sondern als ein Leib, der ob seiner Historizitat sich selbst
potenziell entgegengesetzt ist, und eine Vielheit darstellt (vgl. Foucault 2002: 180).

30 | Bei Butler heifit es: ,Die Drohung kiindigt nicht nur eine kdrperliche Handlung an
oder verspricht sie, sondern ist selbst bereits ein korperlicher Akt.“ (Butler 1997: 23)

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

insbesondere Nietzsche die Formung, die Einschreibung, die Inkorporierung
nicht blof} symbolisch versteht, sondern stets auch materiell-vital. Sowohl mit
Foucault als auch mit Nietzsche ist eine analytische Unterscheidung von Dis-
kurs beziehungsweise symbolischer Gewalt einerseits und dem Korper ande-
rerseits begehbar; somit lassen sich Modi der Inkorporierung an Exempeln
nachzeichnen. Mit Foucaults und Nietzsches genealogischen Kérpern lisst sich
das Zitieren der (gewaltvollen) Norm als alltdgliche Einschreibepraxis lesen, als
Disziplinarmacht, die eine traumatische Dimension bildet.*! Diese liegt in der
Transformation der Fremd- zur Selbstunterwerfung. Ist dies dann nicht als der
,eigentliche’ Subjekte konstituierende Prozess zu verstehen? Welche Wider-
standsmoglichkeiten im Kampf mit den Normen wiirden sich dann auftun?
Anders: Muss, um zu zeigen, dass die Ereignisse sich dem Leib einprigen, un-
bedingt von einer familial-kindlichen ,Entwicklungspsychologie’ ausgegangen
werden, oder reicht es nicht zu sagen, dass ,Gesellschaft’ direkt und immerzu
an und auf den Leib wirkt? Vielleicht liegt die ,psychische Krankheit‘ nicht vor
allem in den ,Verborgenheiten wie scheinbar geheimnisvollen und scheinbar
unverriickbaren 6dipalen, universellen Familienkonstellationen, sondern in
den bestdndigen, von gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten und Asymmetrien,
als welche die bestehende Geschlechterordnung zu betrachten ist, gekennzeich-
neten Ereignissen, die sich auch ohne Umweg tiber die ,Eltern-Kind-Beziehun-
gen‘ in den Leib einnisten. Mit Gilles Deleuze gesprochen: , Der Wahn ist welt-
lich-historisch, und nicht familial [...]. Man deliriert iiber Chinesen, Deutsche,
[...] Macht und Produktion und nicht itber Mama und Papa.“ (Deleuze 1993: 35)

2.4 ZERRISSENE KORPER: GESCHLECHT ZWISCHEN
EINSCHREIBUNG UND WIDERSTANDIGKEIT:
ABSCHLIESSENDE FRAGEN UND VORLAUFIGE AUSBLICKE
ZUM UTOPISCHEN KORPER

Die Konstruiertheit des Geschlechts kann entlang der bisher geleisteten Affir-
mation wie Kritik an Butler als eine bestindige, aber unterbrechbare materielle
korperliche Wirkung hypothetisiert werden. Ich méchte vorschlagen, dass Kons-
truktionen wirken, indem Geschlechternormen tiglich re-interpertiert, repro-
duziert aber auch neu organisiert werden; indem tiglich prireflexiv-gegenderte
leibliche Stile geiibt werden. Die Konstruktion wirkt, indem der Leib tiglich den
kleinen und groflen Zumutungen an Geschlechternormen ausgesetzt ist. So-
ziale Zwinge ermoglichen nicht nur die Selbstbestimmung, wie Butler betont,

31 | Eine mogliche Dynamik von Traumatisierungen ist die Wendung einer fremden Ag-
gression und Repression gegen das eigene Selbst, auch als Internalisierung bezeichnet
(vgl. Kap. 5.8).

15.02,2026, 00:22:4: op

129


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das traumatisierte Subjekt

sie schrinken sie auch ein. Befreiung von diesen ist nicht im Sinne eines die
Normen transzendierenden Subjektes zu denken, dies wiirde, wie Butler zu
Recht anmerkt, eine erneute Hierarchie zwischen Immanenz und Transzen-
denz etablieren (vgl. Butler 1991a: 68). Widerstindigkeit kann aber wohl in den
Uminterpretationen des Kérpers und seinen Funktionen liegen, wie Wittig das
vorschligt. Geschlecht ist keine radikale Angelegenheit uneingeschrankter
freier Wahl, es lisst sich dennoch fragen, ob es sich nicht lohnt, ,utopisches
Gelinde“ (ebd.: 67) zu betreten, indem stirker von einem ,Nexus von Kultur
und Wahl“ (ebd.: 64)* hinsichtlich der gelebten Konstruktion der Geschlech-
ter ausgegangen werden sollte, als Butler dies mit ihrer Setzung des ontolo-
gischen Rahmens der Zweigeschlechtlichkeit tut. Wenn nicht (mit Foucault,
Wittig, Nietzsche etwa) gefragt wird, wie ,die Materialitit des Kérpers genutzt
wird, um spezifische kulturelle Ideen zum Ausdruck zu bringen“ (ebd.: 70),
sondern allzu psychoanalytisch beeindruckt dabei geblieben wird, dass wir tag-
tiglich ,nur das werden, was wir schon immer gewesen sind“ (ebd.: 72), bleibt
der Nexus von Wahl und kultureller Konstruktion aus. Indem die Seinswei-
se an die geschlechtliche Seinsweise gebunden wird, in einer Trope ontologi-
scher ,Omniprisenz des Geschlechts“ (vgl. Roscher 201) also der Kérper als
Geschlechterkorper diskursiv ontologisiert wird, und Koérper aller anderen mog-
lichen Bedeutungen in ihrer Dimension des Lebbaren letztlich als unlebbar
konzipiert werden, wird der Ort der Widerstindigkeit mit und gegen die Macht
der Geschlechternormen vergeben.*® Das utopische Gelinde besteht fiir Wittig
in einer anderen Art Natur, die ,jenseits der Kategorien des Sexes (Mann und
Frau) fur die ganze Menschheit gefunden werden kann“ (Butler 1991a: 67). Wit-
tigs Korper ist dhnlich wie Foucaults Korper ein moglicher, vielfiltiger Korper
der Liiste, der durch eine politische Anatomie in seinen Empfindungen auf den
Sex reduziert ist. Foucaults Vorschlag ,Gegen das Sexualititsdispositiv kann
der Stiitzpunkt des Gegenangriffs [...] der Kérper und die Liiste sein“ (Foucault
zit. nach Hauskeller 2000: 203) soll nun ernst genommen werden. Die Norm
der Zwangsheterosexualitit operiert mit Gewalt (vgl. Butler 1991: 181), eine po-
tenziell widerstindige Materialitit darf darum umso weniger konzeptionell ein-
geklammert werden. Dann steht auch der Kérper als Topos von Verletzungen auf
dem Spiel. Es geht dabei um nicht weniger als um die Frage, wie Korper verletzt
werden konnen. Und an was Sexgender** denn eigentlich hervorgebracht wird.

32 | Butler nutzt diese Formulierung, um das de Beauvoir'sche Konzept der sozialen
Gemachtheit des Geschlechts zu beschreiben (vgl. ebd.: 64).

33 | So bemerkt auch Hauskeller, dass in Butlers Uberlegungen ,die Unterscheidung
zwischen der Notwendigkeit, etwas materiell konkret Gegebenes anzunehmen, um Ent-
wicklungen aufzeigen zu kdnnen [fehlt]“ (Hauskeller 2000: 209).

34 | Diese Formulierung nutze ich, um meine Zustimmung zu Butler beziiglich der Kon-
struiertheit des sex zuzustimmen.

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Diskursive Kdrper

Fiir Butler ist dies gar nicht méglich nachzuzeichnen. Kritisch hebt sie sich von
Foucaults Nietzsche-Rezeption in Nietzsche, die Genealogie, die Historie (2002)
ab, wenn sie schreibt: ,Sogar in Foucaults Aufsatz zur Genealogie erscheint
der Korper als Oberfliche und Biihne einer kulturellen Einschreibung: ,Dem
Leib prigen sich die Ereignisse ein.“ (Foucault zit. nach Butler 1991: 191) Butler
fahrt fort, mit einem gewissen zynischen Impetus tiber Foucaults Nietzsche-Af-
firmation: ,Die Aufgabe der Ereignisse sei es zu zeigen, wie der Leib von der
Geschichte durchdrungen ist. (Ebd.) Butler kritisiert Nietzsches wie Foucaults
Leibverstindnis als implizit cartesianisch, weil diese Redewendungen einen ma-
teriellen Leib als dem Diskurs vorgingig nahelegen (vgl. ebd.). Dies lege ebenso
die Formulierung nahe, dass ,die Geschichte am Leib nagt“ (Foucault zit. nach
ebd.: 192). Butler hilt dagegen: , Die kritische Frage ist nicht, wie diese Identitit
verinnerlicht wird, als ob diese Verinnerlichung ein Prozess oder Mechanismus
wire, der sich deskriptiv rekonstruieren lieSe.“ (Ebd.: 197) Anders als Butler
méochte sich die vorliegende Arbeit genau darum kiitmmern: Wie wird ,Identi-
tat* nicht in einer erfahrbaren Kohirenz, sondern in ihrer Zumutung, wie wird
der soziale Entwurf Identitit verinnerlicht, wie lisst sich dieser Mechanismus

«

nachzeichnen?

Butlers starker Teil besteht darin, die Macht der Geschlechternormen als
Grausamkeit zu erkennen, und darin Geschlecht als soziale Kategorie zu be-
greifen, die ihre Legitimation tiber die wissenschaftstheoretische Behauptung
von der Natiirlichkeit des sex (biologisches Geschlecht) erhilt. Binire verein-
deutigende Geschlechternormen stellen nach Butler eine Form der symbo-
lischen Gewalt dar, die Leiden erzeugt, indem sie diejenigen Subjekte, die sich
der heterosexistischen Norm entgegenstellen, als nicht-lebbare, nicht-intelligible
erzeugt. Problematisch ist Butlers theorieimmanente Annexion von Materia-
litat, von der Dimension ,Natur‘ hin zu einer Form der Grammatik. Materiali-
tat wie ,Natur scheinen hier erkenntnistheoretisch nicht viel mehr als selbst
Sprache zu sein. Zwar wird Geschlecht in seiner binidren Logik diskursiv in-
teraktionistisch, performativ erzeugt, der Korper, ,Natur‘, Materialitit bildet
dennoch eine tiberschiissige Dimension. Diese totale Vereinnahmung von Ma-
terialitdt durch eine sprachliche Dimension wird noch dadurch unterstrichen,
dass Butler eine psychoanalytische Interpretation von Foucaults Begriff der Seele
als Psyche vornimmt, damit Foucaults Korperbegriff sich endgiiltig in einen
nicht-substantiellen, grammatikalischen wendet — aller ihrer Dementi zum
Trotz dematerialisiert.

So stellen zweigeschlechtliche Anrufungen, Butler zustimmend, eine verlet-
zende Einschrinkung mdoglicher nicht-gelebter Leben dar, und bilden daher
eine traumatische Dimension. Das Subjekt ist in der Umwendung der zwei-
geschlechtlichen Anrufung ein bereits traumatisch gebrochenes, ein trauma-
tisiertes. Es ist ein kontingent traumatisiertes Subjekt, da die symbolische
Ordnung verschiebbar ist. Konstruktionsprozesse von Geschlecht kénnen als

15.02,2026, 00:22:4: op

131


https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Das traumatisierte Subjekt

symbolisch, strukturell wie physisch gewaltvoll dechiffriert werden. Allerdings
ist nach wie vor nicht geklirt, wie Identititszumutungen Korper genau affi-
zieren, wie sie als das Soziale in den Koérper kommen (vgl. Einleitung). Wie
werden sie zu einer, wenn auch nie einheitlichen, dennoch somatischen und
potenziell erlebbaren leiblichen Dimension? Welche Rolle spielt die somatische
Dimension in (traumatischen) Subjektivierungen? Vereinfacht: Wie kommt
das Subjekt in den Kérper? Wie genau werden Identititsanforderungen verin-
nerlicht? Entgegen Butler wird nachfolgend davon ausgegangen, dass Verin-
nerlichungen von sozialen Anforderungen Prozesse sind, die sich ,deskriptiv
rekonstruieren lassen“ (ebd.). Dafiir braucht es aber ein dezidierteres Korper-
verstindnis, beziehungsweise eine Theorie von der somatischen Dimension. Die-
se wird nun sukzessive entwickelt. Der erste Schritt dahin erfolgt im nichsten
Kapitel. Da Foucaults materielles somatisches Verstindnis in seinen Schriften
eher episodisch aufblitzt und bestenfalls durchschimmert, wird im Weiteren
vor allem mit Bezug auf Nietzsche ein Korperverstindnis erarbeitet, das es
moglich macht, einen vitalen, energiegeladenen, genealogischen Koérper als
Topos der Verletzung (Verinnerlichung) und der Widerstindigkeit zu denken.
Nietzsche hat sich in weiten Teilen einer begrifflichen Erfassung leiblicher Pro-
zesse verschrieben. Vor allem deswegen kann er und sollte er meines Erach-
tens als der zentrale korperphilosophische Gewidhrsmensch gelesen werden.
Die physiologische Dimension des Subjekts soll dabei durchaus als normative
GrofRe eingefithrt werden. Denn: Wenn die Physis als undifferenzierbar von
den sie konstituierenden Machtbeziehungen konzipiert ist, wie das bei Butler
der Fall ist, dann ist sie jeweils nur der Effekt einer diskursiven Praktik, womit
sie ihre potenzielle widerstindige Bezugsgrofie wieder einbiifit. Im Anschluss
an Nietzsche und tiber eine durch Elisabeth Grosz (1994) inspirierte (Re-)In-
terpretation von Franz Kafkas Erzihlung In der Strafkolonie soll in der Folge
ein Verstindnis einer somatischen Dimension erarbeitet werden, welches die
physische Dimension als Ort eigener Kraft und Intensitit wie auch (schmerz-
hafte) Rezeptionsfliche sozialer Ordnungen denkbar macht. Die Physis ist in-
sofern eine normative Bezugsgrofle, weil sie liminal ist (und weil etwas an ihr
nicht diskursiv ist). Banal gesprochen: Knochen und Gelenke sind kein Ge-
spriach; und auch das Sprechen tiber diese ist unterschieden von dem Gegen-
stand selbst. Auch wenn die physisch-leibliche Grenze kontextuell, historisch,
biografisch, je nachdem, um welchen Kérper es sich handelt, verschiebbar ist,
bildet sie ob ihrer Liminalitit eine strategisch-normative Bezugsgrofle. Es geht
nun um das Plastisch-Machen eines Kérpers im Sinne einer erfahrbaren so-
matischen Dimension, die nie aufhért, sich entlang einer sozialen Ordnung zu
materialisieren, die sich stets mit Bedeutungen fiillt und leert.

15.02,2026, 00:22:4: op



https://doi.org/10.14361/9783839431542-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

