2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip
und der Liberalismus

2.1 Die Kantische Philosophie als Weiterentwicklung
des Liberalismus

2.1.1 Freiheit als Selbstgesetzgebung

Nachdem die Grundlage des Liberalismus anhand der politischen Theorie
Thomas Hobbes erliutert wurde, soll im folgenden Kapitel die Weiterentwick-
lung der liberalen Theorie iiber die praktische Philosophie von Immanuel Kant
dargestellt werden. Zumal diese Ausgangsebene fiir die gegenwirtige Theorie
des Liberalismus von John Rawls ist, dient die praktische Philosophie Kants
auch als Verstindnisbasis fiir die allgemeinen strukturellen Besonderheiten
der liberalen Theorie. Diese herauszustellen ist wichtig. Denn wenn wir vom
Liberalismus sprechen, so miissen wir doch zunichst die Frage zu beantwor-
ten suchen, was wir damit eigentlich meinen. Dieses Kapitel geht dieser Frage
nach und ersucht sie zu beantworten. Dabei soll nicht nur die Entwicklungs-
linie des Liberalismus von Hobbes iiber Kant zu Rawls weitergezeichnet wer-
den, sondern auch darauf aufmerksam gemacht werden, dass in dieser Ent-
wicklung systematische Probleme auftauchen, die eine Auseinandersetzung
mit dem Freiheitsverstindnis im Liberalismus nahelegen.

Im ersten Kapitel bin ich bereits darauf eingegangen, dass die Moderne
nicht nur eine Autonomie der politischen Sphire bedingte, sondern zudem
die Selbstbestimmung des Individuums notwendig machte. SchlieRlich war
die menschliche Vernunft auf sich selbst zuriickgeworfen. Eine méogliche Fol-
gerung aus dieser Emanzipationsbewegung der Vernunft war eine radikale
Negation, die — wie anhand von Nietzsche dargestellt — sogar in einem Nihi-
lismus miinden kann.

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Aus dieser Emanzipationsbewegung entwickelte sich zugleich auch ein
wichtiger Aspekt der Freiheit, wenn es beispielsweise darum geht, die Hand-
lungsspielrdaume des Menschen, d.h. seinen Méglichkeitsraum des Handelns
zu erweitern. Doch zugleich bot diese Entwicklung auch Grundlage fiir ein ra-
dikales Infragestellen aller Werte oder fiir einen unendlichen Freiheitsraum,
in dem sich der Mensch verliert. Philosophisch betrachtet kann sich die Frei-
heit in diesem negativen Bestreben nicht erschopfen, denn wenn alles mog-
lich ist, fehlt die Begrenzung, beziehungsweise die Bestimmung, welche die
Freiheit erst moglich macht, d.i. der Ursprung und die Linienfithrung der
Freiheit. Freiheit fingt dort an, wo sie begrenzt oder bestimmt wird. In Ab-
grenzung zu dieser nihilistischen Konsequenz treffen wir bei Kant auf einen
anderen Freiheitsbegriff — auf den Begriff der Autonomie, den Kant mit Ver-
ninftigkeit gleichsetzt. Nach ihm ist nur der wirklich frei bzw. autonom, der
das Vernunftgesetz zum Inhalt seines Wollens nimmt, also sich vom Sitten-
gesetz bestimmen lisst:

Ein jedes Ding der Natur wirkt nach Gesetzen. Nur ein verniinftiges Wesen
hat das Vermogen, nach der Vorstellung der Gesetze, d.i. nach Prinzipien zu
handeln, oder einen Willen. Da zur Ableitung der Handlungen von Ceset-
zen Vernunft erfordert wird, so ist der Wille nichts anderes als praktische
Vernunft. Wenn die Vernunft den Willen unausbleiblich bestimmt, so sind
die Handlungen eines solchen Wesens, die als objektiv notwendig erkannt
werden, auch subjektiv notwendig, d.i. der Wille ist ein Vermdgen, nur das-
jenige zu wahlen, was die Vernunft unabhangig von der Neigung als prak-
tisch notwendig, d.i. als gut erkennt.?

Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten stellt somit einen ganzlichen Bruch
mit dem sensualistischen Materialismus des Thomas Hobbes dar. Kant erwei-
tert die Konzeption der Hobbesschen Vernunft, schlieRlich versteht Kant im
Gegensatz zu Hobbes den Menschen als ein animal rationale (also als ein mit

1 Lewis White Beck rekonstruierte sogar fiinf verschiedene Konzepte der Freiheitin Kant.
Vgl. Beck LW. (1987): »Five concepts of freedom in Kant.« In: Srzednick, J.T.J./K6rner,
Stephan (1987): Philosophical Analysis and Reconstruction. Martinus Nijhoff: Dordrecht.
Doch da es in dieser Studie nicht um die Ausdifferenzierung der Freiheitskonzepte,
sondern um die systematische Frage geht, wie das Kantische Freiheitsverstindnis als
Grundlage fiir die politische Philosophie dienen kann, lasse ich diese Begriffsdiskurse
auflen vor.

2 Kant (2008): 42/[412-413] (GMS).

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

der Vernunft zwecksetzendes Wesen), welches aus Griinden handelt. Wih-
rend Hobbes seinen Freiheitsbegriff iiber die menschlichen Triebe erklart, ist
fiir Kant die Selbstbestimmung des Menschen Grundlage der Freiheit. Selbst-
bestimmung ist die Mdglichkeit des Willens das durch die Vernunft Eingese-
hene zu wollen. Entgegen der Hobbesschen Vorstellung, das die Freiheit in
der Notwendigkeit aufgehe, ist die Freiheit fiir Kant itber den freien Willen
zu erkliren. Der Wille ist frei, sich selbst moralische (reine) Gesetze zu geben.
Freiheit erklart sich demnach iiber das Verhiltnis des Willens zu sich selbst.>
Wird der Wille durch sinnliche Anreize bestimmyt, oder anders: Wird der Wil-
le aposterioi genétigt, so kann bei ihm keine Freiheit gefunden werden. Eine
Lenkung des Willens, die auf empirische, d.i. sinnliche Griinde zuriickzufiih-

ren ist, wiirde diesen heteronom bestimmen.*

Die Naturnotwendigkeit war eine Heteronomie der wirkenden Ursachen;
denn sonst wire ein freier Wille ein Unding. Die Naturnotwendigkeit war ei-
ne Heteronomie der wirkenden Ursachen; denn jede Wirkung war nur nach
dem Gesetze moglich, das etwas anderes als die wirkende Ursache zur Kau-
salitdt bestimmte; was kann denn wohl die Freiheit des Willens sonst sein als
Autonomie, d.i. die Eigenschaft des Willens, sich selbst ein Gesetz zu sein [...]
also ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen Gesetzen einerlei.

Uber die Gesetze der reinen praktischen Vernunft gelingt es Kant nicht nur
Freiheit apriori zu rechtfertigen, sondern auch eine Geltungsgrundlage fiir
eine objektive moralische Handlungsmaxime zu schaffen, nimlich den ka-
tegorischen Imperativ. »Der kategorische Imperativ ist also nur ein einziger
und zwar dieser: Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich
wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz werde.«> Aus rein moralischen
Griinden (ohne sinnliche Beweggriinde) zu handeln, ist der héchste Zweck des
Menschen. Dass der Mensch ein verniinftiges Wesen ist, macht ihn schlief3-
lich selbst zum Zweck:

Gesetzt aber, es gabe etwas, dessen Dasein an sich selbst einen absoluten
Wert hat, was als Zweck an sich selbst ein Grund bestimmter Gesetze sein

3 Es geht also um das Verhiltnisse des Willens zu sich selbst und dieses muss rein sein, darf
also durch nichts anderes als die reine praktische Vernunft selbst bestimmt werden.
Vgl. Kant (2008): 62/[427] (GMS).

4 Kant (2008): 62/[427] (CMS).

5 Kant (2008): 53/[420-421] (GMS).

- am 14.02.2028, 07:37:30.

65


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

konnte, so wiirde inihm und nur in ihm allein der Grund eines moglichen ka-
tegorischen Imperativs, d.i. eines praktischen Gesetzes liegen. Nun sage ich:
der Mensch und (iberhaupt jedes verniinftige Wesen existiert als Zweck an
sich selbst, nicht blof3 als Mittel zum beliebigen Gebrauche fiir diesen oder
jenen Willen, sondern muss in allen seinen sowohl auf sich selbst, als auch
auf andere verniinftige Wesen gerichteten Handlungen jederzeit zugleich
als Zweck betrachtet werden. [...] Wenn es denn also ein oberstes praktisches
Prinzip und in Ansehung des menschlichen Willens einen kategorischen Im-
perativ geben soll, so muss es ein solches sein, das auf der Vorstellung des-
sen, was notwendig fiir jedermann Zweck ist, weil es Zweck an sich selbst
ist, ein objektives Prinzip des Willens ausmacht, mithin zum allgemeinen
Cesetze dienen kann. Der Grund dieses Prinzips ist: die verniinftige Natur
existiert als Zweck an sich selbst.®

Diese Selbstzweckhaftigkeit des Menschen ist entscheidend fiir das morali-
sche Gesetz menschlicher Intersubjektivitit; da der Mensch aufgrund seiner
verniinftigen Natur als Selbstzweck zu achten ist, ist jenes Verniinftige in je-

dem Menschen zu achten: »Handle so, dass du die Menschheit sowohl in dei-

ner Person, als in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck,

niemals blof3 als Mittel brauchst.«” Da der Mensch als Zweck an sich selbst

betrachtet werden muss, kommt ihm Wiirde zu:

Im Reich der Zwecke hat alles entweder einen Preis, oder eine Wiirde. Was
einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes als Aquivalent
gesetzt werden; was dagegen iiber allen Preis erhaben ist, mithin kein Aqui-
valent verstattet, das hat eine Wiirde. Was sich auf die allgemeinen mensch-
lichen Neigungen und Bedurfnisse bezieht, hat einen Marktpreis; das, was
auch ohne ein Bediirfnis vorauszusetzen, einem gewissen Geschmacke, d.i.
einem Wohlgefallen, gemaR ist, einen Affektionspreis; das aber, was die Be-
dingung ausmacht, unter derallein etwas Zweck an sich selbst sein kann, hat
nicht nur einen relativen Wert, d.i. einen Preis, sondern einen innern Wert,
d.i. Wiirde ®

Die Wirdigkeit des Menschen erklirt sich iiber seine verniinftige Natur. Aus
dieser folgt die Aufforderung, das Leben des Anderen als Selbstzweck zu ach-

6

7
8

Kant (2008): 64-64/[427-428-429] (CMS).
Kant (2008): 65/[429] (GMS).
Kant (2008): 72/[434-435] (GMS).

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

ten. Jedes verniinftige Wesen kann sich somit iiber die reine praktische Ver-
nunft und den freien Willen frei bestimmen und den héchsten Zweck (die Mo-
ral) erkennen. Bindet sich der Wille an das von ihm eingesehene praktische
Gesetz, so ist er gut und er besitzt Verbindlichkeit, nimlich die Pflicht den
Imperativen entsprechend zu handeln: »Diese objektive Notwendigkeit einer
Handlung aus Verbindlichkeit heif3t Pflicht.«® Diese Pflicht ist mit der Frei-
heit kompatibel, weil sich der Wille selbst verpflichtet. Damit sind Freiheit,
Moral und die Wiirdigkeit des Menschen gerechtfertigt. Grund und Geltung
dieser Rechtfertigung ist alleine die Fihigkeit der Vernunft, denn:

Sie muss sich selbst als Urheberin ihrer Prinzipien ansehen, unabhingig von
fremden Einfliissen, folglich muss sie als praktische Vernunft, oder als Wille
eines verniinftigen Wesens von ihr selbst als frei angesehen werden; d.i. der
Wille desselben kann nur unter der Idee der Freiheit ein eigener Wille sein
und muss also in praktischer Absicht allen verniinftigen Wesen beigelegt

werden.'®

Diese durch Kant begriindete Freiheit — der sich selbst gesetzgebende Wille
— gehort zur intelligiblen Welt; es ist die Freiheit des Menschen als Vernunft-
wesen. Und auch Kant bleibt dabei, dass Freiheit eine notwendige Idee der
intelligiblen Welt ist, sie aber eben »eine blof3e Idee, deren objektive Rea-
litat auf keine Weise nach Naturgesetzen mithin auch nicht in irgendeiner
moglichen Erfahrung dargetan werden kann, die also darum, weil ihr selbst
niemals nach irgendeiner Analogie ein Beispiel untergelegt werden mag, nie-
mals begriffen, oder auch nur eingesehen werden kann.«! Die Freiheit ist
somit eine Idee der Vernunft, die im Noumenalen als wirklich gilt, aber uns
(so Kant an dieser Stelle) verschlossen bleibt.”* Daraus abgeleitet liegt folgen-
de Interpretation nahe: Weil die intelligible Freiheit iiber die Autonomie des
Willens gerechtfertigt ist, ist sie positiv zu deuten, als eine Freiheit die sich

9  Kant(2008): 79/[439] (GMS).

10 Kant (2008): 91/[448-449] (GMS).

1 Kant (2008): 106/[459] (GMS).

12 Kantselbst hat mit Bezug auf die Frage, ob Freiheit mehr sein kann, als eine Idee der
Vernunft, eine schillernde Haltung. An anderer Stelle in der Kritik der reinen Vernunft
halteres namlich durchaus fiir moglich, dass Freiheit erfahrbar werden kann. Vgl. Kant
(1974): 675/B831; A803 (KrV). Darauf werde ich im Kapitel 3 eingehen und von Kant aus-
gehend dafiir argumentieren, dass wir Freiheit durchaus erfahren konnen. Ich werde
von einer Wirklichkeit der Freiheit sprechen.

13 Vgl. Baum (2008): 50.

- am 14.02.2028, 07:37:30.

67


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

der Mensch selbst gibt. Der Mensch ist nach Kant demnach zu etwas frei —
schlieRlich basiert die Freiheit auf der Grundlage der Selbstbestimmung; d.i.
das verniinftig Eingesehene zu wollen. Doch da der Freiheitsbegriff, wie Kant
selbst sagt, eine Idee ist, und somit keine inhaltliche Entsprechung erhalten
kann, bleibt er leer. Er bleibt fiir Kant an dieser Stelle ein Teil der noume-
nalen Welt. Kant kommt in seinen eigenen Worten zu einer entsprechenden
Konklusion:

Und so begreifen wir zwar nicht die praktische unbedingte Notwendigkeit
des moralischen Imperativs, wir begreifen aber doch seine Unbegreiflich-
keit, welches alles ist, was billigermafden von einer Philosophie, die bis zur
Grenze der menschlichen Vernunft in Prinzipien strebt, gefordert werden

kann.'*

Jene intelligible Freiheit ist als das Fundament von Kants Moralphilosophie
zu verstehen, die in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten veranschaulicht
wird. Es ist wichtig festzuhalten, dass es sich um die Grundlegung der Moral
handelt, der politische Kontext ist hier zunachst ausgeklammert. Doch da der
Mensch nicht nur ein rein intelligibles Wesen ist und eben auch politische
Verbindungen in der phinomenologischen Welt eingehen muss, ist es von
grofler Relevanz die Kantische Idee der Freiheit auch im politischen Kontext
zu betrachten.

2.1.2 Das Kantische Rechtsprinzip

Von der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und der intelligiblen Freiheit gilt
es daher zur Metaphysik der Sitten zu gelangen, um die philosophisch-politi-
schen Implikationen zu eruieren. In anderen Worten heifst dies, dass wir nun,
ausgehend von den hohen Liiften der Intelligibilitat der Freiheit, den niichter-
nen Boden der Rechtslehre betreten miissen. Mit dieser stehen wir inmitten
der moralisch-praktischen Lehre. Wenn diese im Gegensatz zur Natur auch als
Kunst genannt werden, so Kant, »wiirde darunter eine Kunst verstanden wer-
den miissen, welche ein System der Freiheit gleich einem System der Natur
moéglich macht.«'

Warum sie als eine Kunst zu verstehen ist, erschliefst sich iiber die Ambi-
guitit unserer selbst, denn wir gehoren zwei Welten an: jener der Naturge-

14  Kant (2008):112/[463] (GMS).
15 Kant (1977): 323/AB13,14 (MS).

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

setzlichkeit und jener der Freiheit. Da in diesen Welten jeweils andere Gesetze
herrschen, liegt die Kunst der praktischen Philosophie darin, die Gesetze bei-
der Welten in ein produktives Gesprich zu bringen. Vor diesem Hintergrund
liegt es auf der Hand, dass diese Kunst schwer ist. Sie ist vielleicht sogar so
schwer, dass sie firwahr als eine géttliche Kunst gelten konnte, wenn, ja, nur
»wenn wir imstande wiren, das, was uns die Vernunft vorschreibt, vermittelst
ihrer auch véllig auszufithren und die Idee davon ins Werk zu richten.«!¢
Wenn wir im Stande wiren — d.h., wir sind es nicht und kénnen es wahr-
scheinlich auch nie ginzlich sein. Schlieflich konnen wir, gemifd der Logik
unserer Existenzbedingungen, keine géttliche Kunst ausfiithren, sondern nur
eine menschliche. Dies bedeutet nichts anderes, als dass wir eben das, was
uns die Vernunft vorschreibt, nur bedingt ausfiithren kénnen; da die intelligi-
ble Freiheit der als Ideal vorgestellten Selbstgesetzgebung nicht reibungslos
in das System der Natur iibertragen werden kann. Die Konsequenz aus die-
ser Erkenntnis ist eine pragmatische. Wenn Menschen zusammen in Frieden
leben wollen, so bediirfen sie positiver Gesetze, die fiir alle verbindlich fest-
gehalten werden kénnen. Somit kommt Kant zu dem Schluss, dass eine poli-
tische Gemeinschaft ein Rechtssystem benétigt. Denn da wir unsere Freiheit
nicht im ginzlich ideal-moralischen Sinne ausleben, bedarf es der Gesetze,
um die Willkiir des Einen mit der des Anderen kompatibel zu machen. Sind
vernunftbestimmte Rechtsgesetze einmal geschaffen, so tritt durch diese ei-
ne andere Form der Nétigung in die Welt, nimlich die rechtliche, welche jene
der Autonomie, d.i. jene durch den Willen selbst, komplementiert. Die Konse-
quenz der Nétigung erldutert sich wie folgt: Sobald sie beschlossen sind, gibt
es zwei Moglichkeiten: Entweder, wir halten uns an die Gesetze oder nicht.
In letzterem Fall miissen wir als Konsequenz mit Strafe rechnen. Wenn wir
uns an Gesetze halten, dann unterwerfen wir unsere Willkiir, d.h. wir ver-
halten uns rechtlich: »Man nennt die blofle Ubereinstimmung oder Nicht-
ibereinstimmung einer Handlung mit dem Gesetze ohne Riicksicht auf die
Triebfeder, die Legalitit.«” Doch nicht nur fithrt der Eintritt in die Legalitit
zu einer Verdopplung der Méglichkeiten der Notigung, sondern auch zu ei-
ner notwendigen Unterscheidung der dazu gehorigen Pflichten: Die Pflicht,
welche sich aus der Freiheit und der Einsichtnahme in den hochsten Zweck
ableitet, entspricht der Verbindlichkeit des Willens gegeniiber dem kategori-

16 Kant (1977): 323/AB13,14 (MS).
17 Kant (1977): 324/AB15 (MS).

- am 14.02.2028, 07:37:30.

69


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

schen Imperativ.!® Diese ist apriori gerechtfertigt und somit auch unbedingt.
Die Pflichten, welche sich aus der rechtlichen Gesetzgebung ableiten, kénnen
nur iuflere Pflichten sein (wiren es innere, so wiren es moralische Pflich-
ten). Das heifSt, dass alle existierenden Pflichten entweder moralischer oder
rechtlicher Natur sind — entscheidend ist dabei jeweils die Triebfeder.” Si-
cherlich muss die moralische Pflicht auch zugleich eine Erfiillung der Rechts-
pflicht bedeuten (wire dies nicht so, so wire das Recht kein Recht, sondern
ein Unrecht). Dies wird auch von Kant erliutert: »Die ethische Gesetzgebung
ist diejenige, welche nicht duferlich sein kann; die juridische ist, welche auch
duferlich sein kann.«*° Die Triebfeder der ethischen Gesetzgebung ist der ka-
tegorische Imperativ (oder die Einsichtnahme tber die reine praktische Ver-
nunft in den héchsten Zweck),? die Triebfeder der rechtlichen Gesetzgebung
ist der Gehorsam gegeniiber dem juridischen Gesetz. Aus diesem Gedanken-
gang iiber die duferen Pflichten leitet Kant das allgemeine Rechtsgesetz ab,
welches immer noch als die Grundlage eines jedes modernen Rechtsverstind-
nisses betrachtet werden kann: »Eine jede Handlung ist recht, die oder nach
deren Maxime die Freiheit der Willkiir eines jeden mit jedermanns Freiheit
nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kann.«** Die Grundla-
ge des Rechtsgesetzes wird somit, systematisch gesprochen, iiber eine Klug-
heitsiiberlegung erschlossen: Die juridische Gesetzgebung ist so einzurich-
ten, dass es im Interesse aller ist, die Verbindlichkeit des Rechts anzuerken-
nen. Schliefilich sichert sich der Einzelne somit seine Unversehrtheit. Gleich-
zeitig ermdglicht das Rechtsgesetz eine Institutionalisierung der Gleichheit.
Diese Gleichheit wird im rechtlichen Sinne bei Kant im negativen Sinne ga-
rantiert: Alle unterwerfen sich einem Gesetz des Rechts; und da sich alle glei-
chermafien unterwerfen, sind alle vor dem Recht gleich. Vor dem Hinter-
grund seiner Uberlegungen zur Rechtsphilosophie wird schnell klar, dass die
Kantsche Rechtsphilosophie keine entriickte Moralphilosophie ist. Kant ist
realistisch. Ein staatenloser Zustand wire Kant zufolge niemals ausreichend,
um Menschen ein friedliches, gedeihliches Zusammenleben zu erméglichen.
Das Rechtsgesetz ist hierfiir als eine Bedingung der Moglichkeit zu sehen —

18  »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie
ein allgemeines Gesetz werde.« Kant (2008): 53/[420-421] (GMS).

19 Kant (1977): 347/AB48 (MS).

20  Kant (1977): 326/AB18 (MS).

21 Kant (1977): 323/AB13,14 (MS).

22 Kant (1977): 337/AB31,32 (MS).

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

und insofern sich Menschen an das Rechtsgesetz binden und sich ihm un-
terwerfen, befinden sie sich im Rahmen der biirgerlichen Gesellschaft. Was
die normative Grundlage des Rechtsgesetzes angeht, ist somit hervorzuhe-
ben: Wenn es rechtlich keinen Unterschied macht, durch welche Triebfeder
als Mittel man zu einer guten Absicht geleitet wird, ob es reine praktische
Vernunfterkenntnis ist, ob es Angst vor Strafe oder moralische Intuition ist,
so liegt die Interpretation nahe, dass die Triebfeder auch nicht Grundlage der
Definition des Rechts sein kann. Im strengen Sinne wire lediglich der erste
Grund moralisch. Folglich wire auch nur die Handlung, die aus einem mo-
ralischen Grunde heraus vollzogen wird als eine moralische Handlung einzu-
stufen.

Wenn diese Interpretation richtig ist, so ergibt sich fir die Grundlage
des Rechtsgesetztes Folgendes: »Es wird jedermanns freier Willkiir itberlas-
sen, welchen Zweck er sich fiir seine Handlung setzen wolle.«*> Diese Aussa-
ge Kants lisst darauf schlieffen, dass die Verbindlichkeit des Willens auf der
Ebene moralischer Selbstgesetzgebung keine zwingende Voraussetzung fiir
die Geltung des Rechtsprinzips ist. Es obliegt der moralischen Freiheit eines
jeden Einzelnen jenseits der Bedingung des Rechts zu hoheren moralischen
Gesetzgebungen aufzusteigen — die Einsicht in den hochsten Zweck gebietet
es, aber die freie Notigung kann lediglich durch den eigenen Willen erfol-
gen, nicht aber tiber das juridische Gesetz. Das juridische Gesetz kann den
Menschen nur duferlich zwingen.

Wenn also die Zwecksetzung im Bereich der Rechtslehre keinem morali-
schen Prinzip unterworfen ist, so herrscht dort eine relative Willkiir der Zwe-
cke. Denn solange der Einzelne nicht mit der dufleren Freiheit des Anderen
interferiert, obliegt die Zwecksetzung seiner Handlung seiner freien Willkiir.

Im Bereich der Moral ist dies natiirlich ginzlich ausgeschlossen. Die Wur-
zel der Kantischen Begriindung des Rechtsgesetzes, wie die implizite poli-
tische Anthropologie basieren zwar auf seiner Moralphilosophie und einem
moralisch begriindeten Freiheitsbegriff, doch fiir die Grundlage des Gesell-
schaftsvertrags ist die moralische Begriindung insofern unerheblich, als dass
es (im Mindesten) logisch moglich ist die Rechtsgrundlage strukturell un-
abhingig von der moralischen Freiheitsbegriindung zu betrachten.* Auch

23 Kant (1977): 51/A7 (MS).

24 In der Kant-Forschung ist diese Debatte darum, wie die Moralphilosophie und die
Rechtsphilosophie aufeinander bezogen sind hochst virulent. Ich méchte mit meiner
Rekonstruktion der praktischen Philosophie Kants hierzu keinen Beitrag leisten, son-

- am 14.02.2028, 07:37:30.

T


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

wenn diese Interpretation nicht die einzig mégliche ist, wird diese auch durch
Aussagen von Kant direkt nahegelegt. So erwihnt Kant auch, dass der biir-
gerliche Zustand,?> wie Kant ihn nennt, blof als ein rechtlicher betrachtet
werden soll und auf folgendem Verstindnis der Freiheit aufbaut:

Die Freiheit als Mensch, deren Prinzip fiir die Konstitution eines gemeinsa-
men Wesens ich in der Formel ausdriicke: Niemand kann mich zwingen auf
seine Art [...] gliicklich zu sein, sondern ein jeder darf seine Gliickseligkeit
auf dem Wege suchen, welcher ihm selbst gut diinkt, wenn er nur der Frei-
heit anderer, einem dhnlichen Zwecke nachzustreben, die mit der Freiheit
von jedermann nach einem moglichen allgemeinen Gesetze zusammen be-
stehen kann, (d.i. diesem Rechte des anderen nicht Abbruch tut.)2®

Meiner Interpretation zufolge basiert die Grundlage des Rechtsgesetzes so-
mit zumindest nicht direkt auf der moralphilosophischen Rechtfertigung der
Freiheit; auch wenn — wie Kant selbst einriumt — die Vereinbarkeit der mo-
ralischen und der juridischen Rechtfertigung durchaus besteht:

Freilich, wenn es keine Freiheit und darauf gegriindetes moralisches Gesetz
gibt, sondern alles, was geschieht oder geschehen kann, blofier Mechanism
der Natur ist, so ist Politik (als Kunst, diesen zur Regierung der Menschen
zu benutzen) ein sachleerer Gedanke. Findet man diesen aber doch unum-
ganglich notig mit der Politik zu verbinden, ja ihn gar zur einschrankenden
Bedingung der letzteren zu erheben, so muss die Vereinbarkeit beider ein-
geraumt werden.?’

Unter strukturellen Gesichtspunkten betrachtet, miissen jedoch lediglich mi-
nimale Voraussetzungen fir das juridische Gesetz gelten (und wenn sich alle
Menschen nach dem moralischen Gesetz richteten, wire das Rechtsprinzip
obsolet).

Neben den Uberlegungen zu Kants Metaphysik der Sitten, gilt es an dieser
Stelle auch iber die vielzitierte Aussage iiber die Teufel aus Kants philosophi-

dern lediglich eine Interpretation nahelegen, die mir eine Grundlage fiir die systema-
tische Frage dieser Arbeit gibt. Fiir eine detaillierte Abhandlung tiber die Systematik
der politischen Philosophie Kants sei auf die Monographie Chrisoph Horns verwiesen:
Horn, Christoph (2014): Nichtideale Normativitat: Ein neuer Blick auf Kants politische Phi-
losophie. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

25  Kant (1977): 145/A235, 236 (An |).

26  Kant (1977): 145/A235, 236 (An I).

27 Kant (1977): 232/B76; A71 (An 1).

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

schen Entwurf zum ewigen Frieden nachzudenken: »Das Problem der Staatser-
richtung ist, so hart wie es auch klingt, selbst fiir ein Volk von Teufeln (wenn
sie nur einen Verstand haben) auflésbar.«*8

Die Vorstellung dessen, dass eine Staatserrichtung auch fiir ein Volk von
Teufeln moglich sein muss, macht es systematisch notwendig davon auszu-
gehen, dass eine Verfassung fir Kant somit kein moralischer, sondern ein
juridischer Zusammenschluss ist. Denn ein Teufel handelt nicht moralisch.
Aber ein Teufel kann natiirlich klug sein. Das heifit, er kann sich dem Rechts-
gesetz unterwerfen, sodass seine potentiell teuflische Natur geziigelt wird.>?

Da sich Kant nicht spezifisch zur teuflischen Natur duflert, ist es anzu-
nehmen, dass der Teufel an dieser Stelle metaphorisch zu deuten ist. Viel-
leicht liegt die Bedeutung des Bildes des Teufels schon auf der Hand, doch es
mag sich lohnen, dariiber zu sinnieren.

Nun, was wiirde uns denn dazu veranlassen, einen Menschen als Teufel
zu bezeichnen? Vielleicht stellen wir uns einen Menschen vor, der skrupel-
los kalkuliert und opportunistisch handelt; einen Menschen, der sich — wenn
es unvorteilhaft ist — nicht an die intersubjektiv geltenden Normen hilt, al-
so Jenseits von Gut und Bise lebt. Nicht die normative Zwecksetzung ist einem
solchen Menschen wichtig, sondern vielmehr der eigene Vorteil - er zeigt je-
nen sensualistisch getriebenen Willen, der einer Hobbesschen hedoné gleicht.
Ein Teufel kennt selbstverstindlich keine Grenzen der Eigenliebe und wiirde
jederzeit andere, die er als Konkurrenten wahrnimmt, itbervorteilen, ausnut-
zen oder sich mit allen zur Verfigung stehenden Mitteln durchzusetzen ver-
suchen. Und diese teuflische Natur erinnert an die wolfische Natur, die Tho-
mas Hobbes skizziert hat; eine Natur, die, wie wir wissen, unweigerlich im-
mer zum Krieg fithren wiirde. Selbstsiichtige Neigungen®°, welche der teufli-
schen Natur entsprechen, kénnen nicht Grundlage fiir eine Vernunft sein, die
an einen Begrift des Guten gebunden ist; ergo kann die Grundlage des Ego-
ismus auch keine Freiheit hervorbringen, die sich an den Begriff des Guten
anlehnt.

Vor dem Hintergrund des Gesagten erschlief3t sich jedoch ein Spannungs-
verhiltnis zwischen den dargestellten Freiheitsbegriffen; zumal Kant auf der
einen Seite die Intelligibilitat der Freiheit als Selbstgesetzgebung des Willens
darlegt, und auf der anderen Seite die rechtliche Seite der Freiheit grundlegt,

28  Kant (1977): 224/B61-62; A 60-61 (An 1).
29  Vgl. Kant (1977): 224/B61,62; A60, 61 (An I).
30 Kant(1977): 225/B63,64; A 62, 63 (An I).

- am 14.02.2028, 07:37:30.

13


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Th

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

als notwendiges Gesetz, welches die Kompatibilitit der Willkiirlichkeiten si-
chert. Wie diese genau zusammenwirken, obliegt der Rekonstruktion, oder
auch der Interpretation. Ich habe eine Interpretation geliefert, die nahelegt,
dass sich fir Kant das Spannungsverhiltnis auf der impliziten Anthropologie
selbst ergibt. Schliefilich tragen wir als Biirger zweier Welten eine Ambivalenz
in uns, die das Spannungsverhiltnis bedingt. Wie dieses Spannungsverhilt-
nis jedoch aufgeldst werden soll, bleibt eine offene Frage.

2.1.3 Gliick und Moral

Nachdem zwei Freiheitsbegriffe dargelegt wurden, die das Verhiltnis von
Kants Moral- und Rechtsphilosophie beschreiben, soll nun untersucht wer-
den, welche Rolle das Gliick in der Kantischen Philosophie einnimmt. Diese
Rekonstruktion ist vor dem Hintergrund wichtig, dass es in dieser Studie
darum geht, die Freiheit auf die Vorstellung des guten Lebens zu beziehen
und da Kant fiir die Weiterentwicklung des Liberalismus von besonderer Be-
deutung war, ist es wichtig darzulegen, wie sich die Vorstellung des Gliickes
in dieser Kantschen Perspektive entwickelt hat.

Fir Aristoteles war die Eudaimonia jenes ibergeordnete Prinzip, das die
Philosophie der menschlichen Dinge zu einer Einheit hat werden lassen. Kant
hingegen 19st sich von einer euddmischen Denkweise der Moralphilosophie
und versteht das Gute als Faktum der Vernunft. Ein euddmisches Denken des
Guten wiirde Kant zufolge den Begriff der Moral nicht erhellen kénnen:

Aber, auch ohne hier auf Pflicht zu sehen, haben alle Menschen schon von
selbst die machtigste und innigste Neigung zur Glickseligkeit, weil sich
gerade in dieser Idee alle Neigungen zu einer Summe vereinigen. Nur ist
die Vorschrift der Gliickseligkeit mehrenteils so beschaffen, dass sie einigen
Neigungen mehr Abbruch tut und doch der Mensch sich von der Summe der
Befriedigung aller unter dem Namen der Gliickseligkeit keinen bestimmten
und sichern Begriff machen kann.3’

Fir Kant dient die Gliickseligkeit weder fiir eine Begriindung der Moral noch
fir eine Begriindung der politischen Philosophie. Dies ist fiir ihn nur folge-
richtig, schlieRlich versteht er die Idee der Gliickseligkeit primir sensualis-
tisch: »Gliickseligkeit ist die Befriedigung aller unserer Neigungen (so wohl
extensive, der Mannigfaltigkeit derselben, als auch intensive, dem Grade, und

31 Kant (1974): 25/BA12,13 (KpV).

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

auch protensive, der Dauer nach).«** Vor diesem Hintergrund ist es einsich-
tig, dass ein sensualistisch verstandenes Gliick nicht als iibergeordnetes Prin-
zip einer praktischen Philosophie dienen kann (jedenfalls nicht explizit), eine
solche Moral wire in der Tat despotisch, beziehungsweise kime zu einem
sanften Tod.>* Kant hat Recht: Wenn die Begriindung des moralischen Ge-
setzes apriori geschehen muss, um objektiv zu sein, dann kann die Gliick-
seligkeit das nicht leisten, weil sie gerade keine Moglichkeit der Objektivitit
bietet. Der hochste Zweck muss fiir Kant daher ein moralisches Vernunftge-
setz sein, welches wir tiber die reine praktische Vernunft erkennen und das
uns dazu bestimmt uns als verniinftige Wesen anzuerkennen.

Es bleibt uns also, um dem Menschen im System der lebenden Natur sei-
ne Klasse anzuweisen, nichts tbrig, als: dass er einen Charakter hat den er
sich selbst schafft; indem er vermdgend ist nach seinen von ihm selbst ge-
nommenen Zwecken zu perfektionieren; wodurch er, als mit Vernunftfihig-
keit begabtes Tier (animal rationabile), aus sich selbst ein verniinftiges Tier

(animal rationale) machen kann.34

Auch wenn man mit Kant an dieser Stelle festhilt, dass wir dazu bestimmt
sind uns als verniinftige Wesen anzuerkennen, so stellt sich die Frage danach,
ob es neben dem Ideal der Verniinftigkeit nicht auch ein Ideal des Gliicks
oder des guten Lebens geben sollte. Auch Kant erfasst, dass der Mensch nach
Glickseligkeit strebt, schliefilich ist das Gliick ein Teil des phaenomenalen
Mensch-seins - d.i. das Bewusstsein eines verniinftigen Wesens von der An-
nehmlichkeit des Lebens, die ununterbrochen sein Dasein begleitet (um Kants
Definition zu verwenden).>® Gliickseligkeit ist folglich als ein wichtiger, un-
abdingbarer Teil des menschlichen Strebens zu verstehen, nur taugt es Kant
zufolge nicht als Mafdstab der Moral.

Dies vorausgesetzt gilt es zu verstehen, welche Rolle das Gliick in der Kan-
tischen Philosophie einnimmt: Es ist ein notwendiges Scharnierprinzip zwi-
schen dem intelligiblen und dem phaenomenalen Aspekt des Menschseins.
Dieses Scharnierprinzips bedarf es, weil uns unser phaenomenaler Anteil da-
zu anhailt, nach Glick zu streben. So liegt es auf der Hand, dass das Streben
nach Glick ein Teil unserer Handlungsmotivation ist. Wichtig festzuhalten

32 Kant (1974): 677/B833,843; A805,806 (KrV).
33 Kant (1977): 506/AIX (MS).

34  Kant (1977): 673/B314; A316 (Ant Il).

35  Kant (1974): 22/BXI/XII (KrV).

- am 14.02.2028, 07:37:30.

75


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

ist, dass die Gliickseligkeit auch auf die Rechtfertigung der Pflicht zuriick-
wirkt; das heifdt Folgendes: Der kategorische Imperativ wird iiber die reine
praktische Vernunft begriindet, aber auch tiber das Gliick plausibilisiert:

Clickseligkeit ist die Befriedigung aller unserer Neigungen.[..] Das prakti-
sche Gesetz der Gliickseligkeit nenne ich pragmatisch (Klugheitsregel); das-
jenige aber, wofern ein solches ist, das zum Bewegungsgrund nichts anderes
hat, als die Wiirdigkeit, gliicklich zu sein, moralisch.[..] Ich nehme an, dass
es wirklich reine moralische Gesetze gebe, die vollig a priori (ohne Riicksicht
auf empirische Beweggriinde, d.i. Glickseligkeit) das Tun und Lassen, d.i.
den Gebrauch der Freiheit eines verniinftigen Wesens (iberhaupt, bestim-
men [..].3¢
Gliickseligkeit ist fir Kant also vielmehr die Komplettierung des menschli-
chen Daseins; der Bereich des Menschen, in dem beide Welten des Menschen
zur Geltung kommen. Sie schafft eine Verbindung zwischen noumenaler und
phaenomenaler Welt. Sie ist ein Scharnier, welches jedoch vormalig moti-
viert. Sicher, wenn wir géttlich wiren, so brauchten wir den Begriff der Pflicht
nicht, und wenn wir keine sinnlichen Wesen wiren, so stellte sich nicht die
Frage nach der Aufrechterhaltung der Motivation zum Guten. Fiir uns liegt
jedoch die Frage, warum wir um das Gute ringen sollten, auf der Hand. Denn
welchen tiberzeugenden Grund kénnte es geben, wenn die Endlichkeit des
Daseins das letzte Wort hat? Hitte sie das letzte Wort, so wire es fiir den Men-
schen rational, so viel sensualistisches Gliick wie méglich zu erleben. Doch in
Kants praktischer Philosophie ist auch mit Bezug auf die Gliickseligkeit, bzw.
mit Bezug auf das gute Leben eine Identifikationsméglichkeit mit dem mo-
ralischen Sollen geschaffen:

»Tue das, wodurch du wiirdig wirst gliicklich zu sein.«3”

Kant holt die Gliickseligkeit somit iiber die Pflicht ein. Damit diirfen wir
hoffen, dass sich die richtig verstandene Gliickseligkeit und das moralische
Gesetz zu einer Einheit verbinden, dem Ideal des hochsten Guts:

Ich nenne die Idee einer solchen Intelligenz, in welcher der moralisch voll-
kommenste Wille, mit der hochsten Seligkeit verbunden, die Ursache aller
Gliickseligkeit in der Welt ist, sofern sie mit der Sittlichkeit (als der Wiirdig-
keit, gliicklich zu sein) in genauem Verhiltnisse steht, das Ideal des héchsten

36  Kant (1974): 677f./B834-835; A806-807 (KrV).
37  Kant (1974): 679/B836-837; A808-809 (KrV).

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Guts. Also kann die reine Vernunft nur in dem Ideal des hochsten urspriing-
lichen Guts den Grund der praktisch notwendigen Verkntpfung beider Ele-
mente des hochsten abgeleiteten Guts, ndmlich einer intelligiblen, d.i. mo-
ralischen Welt, antreffen.3®

Gliickseligkeit spielt in Bezug auf die Einheit der Kantischen praktischen Phi-
losophie eine zentrale Rolle. Daher liegt es nahe anzunehmen, dass die Ein-
heit der Kantischen praktischen Philosophie iiber eine Komplementaritit von
Kants kritischer Philosophie und Perfektionismus verstanden werden kann.
Auch Paul Guyer weist in seinem Aufsatz »Kantian Perfectionism« darauf hin:
»Die Idee des hochsten Guts kann in der Tat als Versuch Kants gedeutet wer-
den die zentrale Idee der aristotelischen Ethik [..] in einer angemessenen
Weise in seine eigene praktische Philosophie einzubetten.®® Uber die Ver-
bindung von Gliickseligkeit und Pflicht iiber das hochste Gut, das auf eine
ideale, moralische Welt verweist, kann auch Kants Ideal der menschlichen
Entwicklung, die Freiheit in den Mittelpunkt riickt, dargelegt werden:

Kants Ideal einer moralischen Welt [..] ist das Ideal einer Welt, in welcher
menschliche Autonomie vollstindig realisiert ist, das entspricht einer Welt,
in welcher sich der menschliche Wille selbst zum Gesetz geworden ist, eine
Welt in welcher der Wille durch ein Gesetz bestimmt ist, das ihm inhérent
ist, anstelle einer auf duflere Objekte gerichtete Begierde. [..] Kant artiku-
liertdieses Ideal als ein Ziel der Perfektion, aber einer Perfektion des Willens
alleine.#®

38  Kant (1974): 681/B839; A811 (KrV).

39 Guyer (2011): 210. (In: Jost/Wuerth (2011)). Im englischen Original: »The doctrine of
the highest good can in fact be considered as Kant’s attempt to incorporate the central
idea of perfectionist ethics from Aristotle [...] into a proper position in his own practical
philosophy.« (Ubersetzung durch die Autorin).

40 Guyer (2011): 206f. (In: Host/Wuerth (2011)). Im englischen Original: »Kant’s ideal of a
moral world, introduced in the »Canon of Pure Reason« and then developed through-
out his writings in practical philosophy, is the ideal of a world in which human auton-
omy is fully realized, that is, a world in which the human will »is a law to itself (in-
dependently of any property of the objects of volition)< a world in which the will is
determined by a law inherent in itself rather than by the desirability of any object of-
fered to it. The ideal of autonomy is above all the ideal of the independence of the will
from all properties of objects and states of affairs external to it. In at least one place,
Kant explicitly presents this ideal as a goal of perfection, but of the perfection of our
will alone.« (Ubersetzung durch die Autorin).

- am 14.02.2028, 07:37:30.

71


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Mit seiner Deutung eines Kantischen Perfektionismus macht Guyer jedoch
abermals darauf aufmerksam, dass Kant die Freiheitsentwicklung nur im No-
uminalen stattfinden lisst, d.h. Kant schafft es zwar Moral und Gliick iiber das
hochste Gut und damit auch die Doppelnatur des Menschen zu verbinden, die
Entwicklung der Freiheit bleibt hingegen eine rein intelligible Angelegenheit.

Uber Kants Darlegung, dass wir uns der Gliickseligkeit wiirdig machen
miissen, schafft er eine Verbindung zwischen moralischer Pflicht, morali-
scher Motivation und dem natiirlichen Streben des Menschen nach Gliick.
Das Gliicksstreben hat somit eine praktische Implikation fiir das Leben des
Menschen, aber es ergibt sich daraus keine politische Folgerung. Mit anderen
Worten hat das Gliicksstreben fiir Kant eine moralische, aber keine explizit
politische Dimension.

Die Erschaffung einer biirgerlich-rechtlichen Gemeinschaft wird iiber die
Notwendigkeit der Friedens- und Freiheitssicherung dargelegt. Die Aufgabe
des Staates erschopft sich demnach auch in folgender Aufgabe: Er dient zur
Bereitstellung der Rahmenbedingungen fiir die moralische Entwicklung des
Menschen. Da letztere nach Kant im Noumenalen stattfindet, hat sich der
Staat nicht darum zu kiitmmern, die Biirger gliicklich zu machen, oder zum
guten Leben zu befihigen. Er ist Bedingung der Moglichkeit fir Autonomie.
Es liegt am Willen des Einzelnen zu hoheren Triebfedern als der rechtlichen
aufzusteigen.

2.1.4 Die Kantische Philosophie als Weiterentwicklung
des modernen Liberalismus

Vergleichen wir Hobbes und Kant, so ist eine Weiterentwicklung der Theorie
des Liberalismus zu erkennen. Hobbes verstand die Menschen als animales
passiones, die ihre Freiheit in der sensualistischen Notwendigkeit erleben.
Daraus leitete er einen ginzlich negativ definierten Freiheitsbegriff ab. Zum
umfassenden Naturrecht auf Freiheit kommt fiir Hobbes allein die Grenze
des Gesellschaftsvertrages hinzu.

Kant versteht den Menschen als ein zwecksetzendes Wesen, das aus Griin-
den handelt. In der Begriindung der Kantschen Moralphilosophie wird die
Freiheit zur Autonomie, die Kant als Verniinftigkeit versteht. Die moralische
Freiheit ist somit an die Idee der Selbstbestimmung gekniipft und kann posi-
tiv verstanden werden. Die moralische Entwicklung wird fiir den Menschen
zum Ziel und die Griindung einer biirgerlich-rechtlichen Gemeinschaft wird
als Bedingung der Moglichkeit hierfiir gedeutet. Es bleibt jedoch schillernd,

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

wie die moralische und die duflere Freiheit, die dem Rechtsgesetz zugrunde
liegt, aufeinander bezogen gedacht werden sollen. Vielmehr kann aus dem

bisher Gesagten geschlussfolgert werden, dass es fiir Kant zwei Moglich-
keiten des menschlichen Zusammenschlusses gibt: 1. Eine Verbindung von
Menschen unter moralischen Freiheitsgesetzen als ein ethisches Gemeinwe-
sen. (Eine fast itbermenschliche Vereinigung, die nur einem Volk von Engeln
moglich wire und einem paradiesischen Zustand gliche), und 2. eine Verbin-
dung von Menschen als eine rechtlich-biirgerliche Vereinigung auf Grund-
lage der allgemeinen Rechtsgesetze, welche auch die Moglichkeit der N6ti-
gung inkludiert; d.h. dass die Unterwerfung unter das Recht im Zweifelsfall
auch erzwungen werden kann. Unter Beriicksichtigung der praktischen Phi-
losophie Kants ist die ethische Verbindung ein aus der moralischen Aufgabe
eines jeden Einzelnen abgeleitetes Ideal. In einer perfekten Welt handelten
alle Menschen nicht nur entsprechend der Maxime des kategorischen Impe-
rativs, sondern achteten auch jenes Gesetz, das ihnen vorschreibt, sich selbst
und alles andere niemals blof? als Mittel, sondern jederzeit zugleich als Zweck
an sich selbst zu behandeln.* Eine solche Welt entspriche einem Reich der
Zwecke — einer idealen menschlichen Gemeinschaft, welche allein iiber die
Moralitit des Einzelnen in der Beziehung aller Handlung auf die Gesetzge-
bung méglich ist.**

Eine rechtlich-biirgerliche Vereinigung hingegen basiert auf dem Begriff
des Rechts, der »erstlich nur das dufiere und zwar praktische Verhiltnis ei-
ner Person gegen eine andere«*? betrifft. Ein solches Recht ist dufierlich, in-
soweit es die Moglichkeit freier Bewegungen der Korper unter dem Gesetze
der Gleichheit der Wirkung und Gegenwirkung erméglicht.** Die rechtlich-
biirgerliche Vereinigung ist notwendig, denn in einem Zustand der Rechtslo-
sigkeit konnen Menschen niemals »vor Gewalttitigkeit gegen einander sicher
sein.«** Aus dem Naturzustand der Unsicherheit miissen die Menschen da-
her heraustreten, um sich an einen rechtlichen Zusammenschluss zu binden.
Und auch die rechtliche Verbindung ist keine leichte Aufgabe. In der Idee zur
allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht charakterisiert Kant den recht-
lichen Zusammenschluss als die grofite Aufgabe der Menschengattung, denn

41 Vgl. Kant (2008): 71/[433-434] (CMS).

42 Vgl. Kant (2008): 71 [433-434] (GMS).

43 Kant (1977): 337/A 33; B 33,34 (MS).

44 Kant (1997):340/AB 37,38 (MS).

45  Kant (1977): 430/A163,164; B193,194 (MS).

- am 14.02.2028, 07:37:30.

79


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80  Liberalismus als politisches Ordnungssystem

nur eine biirgerlich-rechtliche Gemeinschaft ermoglicht die Entwicklung der
Anlagen der Menschheit:

So muss eine Gesellschaft, in welcher Freiheit unter aueren Gesetzen im
grofitmoglichen Grade mit unwiderstehlicher Gewalt verbunden angetrof-
fenwird, d.i. eine vollkommen gerechte biirgerliche Verfassung, die hochste
Aufgabe der Natur fiir die Menschengattung sein; weil die Natur, nur vermit-
telst der Auflésung und Vollziehung derselben, ihre iibrigen Absichten mit

unserer Gattung erreichen kann.4®

Dieses Zitat ist aussagekriftig; denn hierin verweist Kant auf eine Entwick-
lungsgeschichte der Menschheit, die ein Bedingungsverhiltnis zwischen der
ethischen und der rechtlichen Verbindung aufzeigt. Die rechtliche Verbin-
dung ist eine Bedingung der Moglichkeit fiir die Verwirklichung der Absicht
der Natur, dem Ziel der menschlichen Freiheitsentwicklung. Die beiden Ver-
bindungen werden somit aufeinander verwiesen:

Man kann die Geschichte der Menschengattung im grofden als die Vollzie-
hung eines verborgenen Plans der Natur ansehen, um eine innerlich- und
zu diesem Zwecke, auch duferlich-vollkommene Staatsverfassung zu Stan-
de zu bringen, als den einzigen Zustand, in welchem sie alle ihre Anlagen in

der Menschheit vollig entwickeln kann.#?

Die biirgerlich-rechtliche Gemeinschaft bietet fiir Kant eine Grundlage fiir die
Zivilitit, doch diese Zivilitit aufrecht zu erhalten erfordert, wie Kant konsta-
tiert, eine »innere Bildung der Denkungsart der Biirger«.*® Dabei geht Kant
sogar so weit zu bekriftigen, dass der Staat die Aufgabe hat die Birger da-
zu anzusinnen ihrer ethischen Vervollkommnungspflicht nachzukommen.*®
Die Entwicklung der Menschheit hin zu Freiheitswesen kann daher nur unter
der Voraussetzung kohirent gedacht werden, dass dufdere Freiheit und mo-
ralische Freiheit als sich komplementir erginzend verstanden werden. Die-
se Notwendigkeit des reziproken Verweises beider Freiheiten scheint Kant
klar erfasst zu haben. Ohne eine Entwicklung der moralischen Freiheit kime
es schlieRlich zu keiner menschlichen Entwicklung. Doch was die Notwen-
digkeit moralischer Regulierung fir eine Theorie des Liberalismus bedeutet

46  Kant (1977):39/A 395 (Ant |).
47 Kant (1977): 45/A404 (Antll).
48  Vgl.Kant (1977): 45/[A404] (Ant ).
49 Vgl Kant (1977): 45 [A 404] (Ant ).

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus 81

bleibt eine offene Frage. Auch die gegenwirtigen liberalen Theorien von John
Rawls bleiben, wie wir sehen werden, auf diese offene Frage verwiesen.

2.2 Freiheit als politische Ordnung
2.2.1 Die Idee des Liberalismus

Wie ein Maler, der sich einen Keilrahmen setzt, um darauf eine Leinwand zu
spannen, so muss sich auch eine Denkerin einen Rahmen bauen, innerhalb
dessen sie zu denken beabsichtigt. Dies erfordert zunichst eine Klirung der
zentralen Begrifflichkeiten. Fiir die Begriffe der negativen Freiheit, der Selbst-
bestimmung sowie des Rechtsbegriffes ist dies bereits geschehen. So wurde
anhand von Thomas Hobbes’ politischer Theorie diskutiert, wie sich aus der
Idee der negativen Freiheit eine Staatsbegriindung ableiten lisst. In der Nach-
folge Hobbes wurde die praktische Philosophie Kants als Weiterentwicklung
liberalen Denkens dargelegt. Von Hobbes abweichend nimmt Kant nicht nur
die rationale und moralische Bestimmung des Menschen ernst, sondern lisst
diese auch in seinen Freiheitsbegriff einfliefden. Freiheit wird bei Kant als Au-
tonomie verstanden — als ein sich selbst gesetzgebender Wille, der sich tiber
die reine Einsicht in die moralische Wahrheit leiten lisst. Eine Vervollkomm-
nung der Autonomie, darauf hat Guyer verwiesen, gelte Kant zufolge auch
als das Ideal einer moralischen Welt. Doch um sich diesem Ideal anzunihern
bedarf es neben der moralischen Gesetzgebung noch eine juridische Gesetz-
gebung, welche die dufiere Freiheit der Menschen reguliert. Letztere wird zur
Grundlage des Rechts.

Das wechselseitige dufiere Freiheitsrecht, welches aus diesem allgemei-
nen Rechtsprinzip hervorgeht, ist als Grundlage politischen Denkens nahelie-
gend und eingingig. Als eine reziproke Begriindung des gemeinsamen Selbst-
verstindnisses dient es in der Folge als plausible Grundlage des Gesellschafts-
vertrags. Die freiheitstheoretische Grundlage des Rechtsprinzips scheint sich
daher auf das méglichst umfassendste Recht auf duflere Freiheit zu belaufen.
Jenseits dessen obliegt es dem Einzelnen zu héheren (moralischen) Gesetzge-
bungen aufzusteigen.

Diese Interdependenz duflerer (negativer) und moralischer Freiheit ver-
stehe ich als eine philosophische Konstante des liberalen Denkens, um das
es mir hier geht. Daher gilt es der Theorie des Liberalismus weiter auf den
Grund zu gehen und die systematischen Besonderheiten aufzuzeigen.

- am 14.02.2028, 07:37:30.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

