SCHLUSSWORT

Ein wesentliches Anliegen dieser Arbeit war es, anhand der Analyse der spe-
zifischen Verwendung des Spiegelmotivs in ausgewihlten Erzdhlungen von
Autorinnen nicht deutscher Herkunft zu zeigen, dass die Frage der kulturellen
Identitédt ebenso dimensionsreich und komplex ist wie das Kulturphdnomen
selbst. So fiihren beispielsweise die sich im Rahmen der Erfahrung der
Migration einstellenden Differenzerfahrungen zu der Einsicht, dass kulturelle
Selbstverstandnisse nicht a priori vorhanden sind, sondern erst durch viel-
schichtige Ubersetzungsprozesse zustande kommen. Hinsichtlich der gegen-
wirtig weltweit dramatisch zunehmenden Migrationsbewegungen stellt sich
die Frage der Ubersetzung als ein Problem der Politik dar. So beobachtet
Wolf Lepenies im Zeitalter der Wanderungen einhergehend mit dem Entste-
hen einer Weltgesellschaft eine Verschiarfung dieser Frage. Zwischen den
extremen Polen von Regionalismus einerseits und Universalismus anderer-
seits nehmen die inneren Spannungen der Kulturen zu. Ertriglich werden
diese durch eine Art globaler ,Oberflichenkultur, deren grundlegende Ele-
mente auf der ganzen Welt gleich sind. Darin jedoch liegt die Gefahr einer
auf die Einebnung kultureller Unterschiede gerichteten Praxis, denn diese
Kultur bedarf aufgrund ihrer Universalitit keiner Ubersetzung mehr. Im glei-
chen Zuge wird die Moglichkeit, Widerstand gegen eine westlich orientierte
globale Weltherrschaft zu leisten, zunehmend erschwert. Aus politischer
Sicht liegt die besondere Herausforderung folglich in der Frage, wie es mog-
lich ist, die kulturellen Differenzen — trotz globaler Umwilzungsprozesse —
zu bewahren, ohne sie zugleich zu zementieren. So deutet der Wunsch nach
kultureller Vielfalt einerseits auf ein alternatives Kulturmodell hin. Anderer-
seits artikuliert sich hierin jedoch auch ein dezidiert eurozentrischer Blick.
Danach entspringt der Wunsch nach Vielfalt einer Position der Entlastung
und der Sittigung. Lepenies leitet hieraus die grundlegende Einsicht ab, dass
die Forderung nach Kulturvielfalt mit Strategien zur 6konomischen Anglei-
chung von Gesellschaften einhergehen muss. Hierin liegt fiir ihn die konkret
politische Dimension der Frage der Ubersetzbarkeit, wie bereits der kimpfe-
rische Ton der folgenden AuBerung von Lepenies zeigt: ,,Wer die Differenz
der Lebensstile bewahren will, muss auf die Vereinheitlichung der Lebens-
chancen hinarbeiten.“! Die Forderung und der Wunsch nach einer gerechten
Politik, die eine kosmopolische Ordnung zum Ziel hat, findet sich auch bei
Julia Kristeva wieder: ,,.Der Kosmopolitismus als moralischer Imperativ —
wire das die sékulare Form jenes Familie, Sprachen und Staaten vereinigen-
den Bandes, welche die Religion einst zu sein beanspruchte? Ein Jenseits der
Religionen: der Glaube, da3 die Individuen sich verwirklichen, wenn, und
nur wenn die gesamte Gattung die Wirksamkeit von Rechten fiir alle und
iiberall erreicht?*

1 Lepenies, Wolf: Die Ubersetzbarkeit der Kulturen, a.a.0., S. 111.
2 Kiristeva, Julia: Fremde sind wir uns selbst, a.a.0., S. 188.

am 14.02.2026, 08:42:33. O



https://doi.org/10.14361/9783839411117-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | IM SPIEGEL DER MIGRATIONEN

In den Umkreis dieser sich auf globaler Ebene abzeichnenden Tendenzen
gehort auch das Zunehmen fundamentalistischer Stromungen in West und
Ost. Diese erscheinen als Konsequenz eines seiner eigenen Voraussetzungen
unsicher gewordenen Traditionalismus. Der damit tiblicherweise einherge-
hende Herrschaftsanspruch einer Kultur manifestiert sich in der Einforderung
des oben bereits diskutierten Ubersetzungsprivilegs, wohingegen sich pro-
gressive auf Verdnderung setzende Modelle von diesem Privileg radikal los-
sagen.

Wie Lepenies betont, gehen die derzeit zu beobachtenden gesellschaftli-
chen Haupttendenzen aus der Kreuzung der oben beschriebenen globalen
Umwilzungsprozesse hervor: Fanatismus einerseits, apolitischer Kulturalis-
mus andererseits. Negative Auswirkungen konnen diese gegenldufigen Pro-
zesse haben, weil hierdurch sowohl eine Politik im Weltmalstab als auch die
Ubersetzbarkeit der Kulturen erschwert wird. Innerhalb dieser prekér zu nen-
nenden Lage zeichnet sich eine Art Teufelskreis ab. So scheint der Weg zu
einer auf dem Prinzip der Ubersetzung basierenden kulturellen Praxis ver-
stellt, obwohl gerade diese — wie die Analyse der Schreibpraxis Emine Sevgi
Ozdamars gezeigt hat — zu einer Entschirfung der sich hier abzeichnenden
Prozesse beitragen konnte.

Die unter den Autoren der Peripherie breit diskutierte Frage nach Mog-
lichkeiten des Widerstands ist von groBer kulturpolitischer Bedeutung. Wie
die Untersuchung der sprachphilosophischen Implikationen von Emine Sevgi
Ozdamars Schreiben auf der Folie der iibersetzungstheoretischen Uberlegun-
gen von Jacques Derrida, Walter Benjamin und Gayatri Spivak gezeigt hat,
gibt es keine Sprachen und Genres mehr, die noch ein Ubersetzungsprivileg
beanspruchen konnten. Die Bedeutung der Literatur als Artikulationsfeld fiir
die Erfahrung, zwischen verschiedenen Kulturen zu leben, ist mit der Frage
nach dem sich gegenwirtig abzeichnenden umfassenden Transformations-
prozess der kulturellen Kategorien wie Klasse, Geschlecht, Sexualitit,
,Rasse® und Nationalitdt — in denen das Individuum bislang fest verortet war
— verkniipft und hat zugleich an diesem Prozess teil. So ermdglicht die Lite-
ratur ,.,ein unbequemes Denken des Dazwischen*® und sensibilisiert iiberdies
fiir ein anderes Verstindnis von Sprache. Literatur bricht immer schon mit
dem Mythos der Monolingualitdt und der Reinheit der Sprache. Sowohl die
Komplexitit der Sprache als auch ihre Wandelbarkeit wird in der Lektiire
literarischer Werke unmittelbar erfahrbar. In den Blick tritt dabei der Noma-
dismus der Literatur selbst, die kein ihr zugewiesenes Territorium besitzt.
Dieses ,Freischweben®, diese literarische Existenz des Dazwischen ldsst —
wie insbesondere auch die Analyse von Ozdamars Erzihlung ,Der Hof im
Spiegel* gezeigt hat — die Literatur als Moglichkeitsraum erscheinen, in dem
die — sich vor dem Hintergrund sozikultureller Umbriiche aufdringenden —
Fragen und Forderungen artikuliert werden konnen. So befordert die Literatur
ein Bewusstwerden der Vielfalt und Vielschichtigkeit kultureller Prozesse
und verkniipft diese mit der Forderung nach Anerkennung der Vieldeutigkeit
und zugleich ,Fremdheit’ anderer Kulturen. Im gleichen Zuge wird sie zu
einem Ort des Widerstands gegen die Homogenisierungstendenzen und
Hegemonialbestrebungen westlicher Kulturen. Dabei sensibilisiert die Lite-

3 Borso, Vittoria: “Claudio Magris’ ,Alla Cieca‘: Blindheit und Erfindungskraft
der Geschichte. Uberlegungen zur Transkulturation des Historischen, a.a.O., S.
59.

am 14.02.2026, 08:42:33. O



https://doi.org/10.14361/9783839411117-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSWORT | 299

ratur insbesondere jener Autoren, die verschiedenen Kulturen angehdoren, fiir
die vielfiltigen Verschiebungsprozesse kultureller Sinnproduktion und for-
dert gleichzeitig dazu heraus, andere Formen der Lektiire zu entwickeln.

Ausgehend von der sich in den Erzihlungen von Aysel Ozakin, Yoko
Tawada und insbesondere Emine Sevgi Ozdamar artikulierenden spezifi-
schen Erfahrung der Migration war es zentrales Anliegen dieser Arbeit, {iber
eine andere Form von Subjektsein sowie ein anderes Verstdndnis von Kultur
nachzudenken. Wie auch in der Lektiire von Emmanuel Lévinas’ ,Denken
der Nihe* deutlich wurde, lassen sich diese Fragen nicht voneinander tren-
nen. So ist das Bediirfnis nach dem Anderen als Mitmenschen mit der Idee
einer anderen Gemeinschaft verkniipft, die — als provisorisch, mit flexiblen
Grenzen und asymmetrisch vorzustellen — die herkémmliche Struktur einer
Gemeinschaft untergribt, deren wesentliche Aufgabe es zu sein scheint, sich
derer zu entledigen, die nicht dazugehoren. Einzig das Gefiihl der Verant-
wortung und der Teilhabe am Schicksal des Anderen bildet die Grundlage
einer sich unabhéngig von Herkunft, Territorium und Besitz unentwegt neu
formierenden — mit anderen Gemeinschaften in enger Verbindung stehenden
— Grenzgemeinschaft. Die in einer transnationalen Perspektive begriindete
Gemeinschaft orientiert sich an der irreduziblen Andersheit ihrer Mitglieder
und lenkt die Aufmerksamkeit auf das, was einem universalisierenden Blick
ansonsten zum Opfer fillt. Ozdamars Umdeutung des Spiegels von einem
Medium der Selbsterkenntnis zu einem Spiegelraum ist verkniipft mit der
literarischen Inszenierung eines solchen heterogenen Erfahrungsraums.
Damit schliet sich wiederum der Bogen zur Literatur, die als Schule eines
anderen Blicks auf die Wirklichkeit den Menschen auf die Erfordernisse
eines Lebens in einer sich immer schneller verandernden Welt vorzubereiten
vermag.

am 14.02.2026, 08:42:33. O


https://doi.org/10.14361/9783839411117-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8mM 14.02.2026, 08:42:33.



https://doi.org/10.14361/9783839411117-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

