SCHLUSSBEMERKUNGEN

Bronislaw Malinowski steht am Beginn der modernen Ethnologie. Fast 90
Jahre nach seinen Feldforschungen in Ozeanien ist die Unschuld, mit der die
Ethnologie noch bis Mitte dieses Jahrhunderts betrieben wurde, endgiiltig
Vergangenheit. Der naiv anmutende Diskurs der Ethnologie iiber >die ande-
renc ist zum Gegenstand einer selbstreflexiven Bewegung geworden, mit der
sich die Ethnologie grundlegend gewandelt hat. Der Zweifel scheint mittler-
weile zum guten Ton in der Ethnologie zu gehoren: Zweifel werden geiibt an
der moralischen Integritit einer Wissenschaft, die angeblich durch ihr Tun
Machtasymmetrien erhélt oder aufbaut; sie werden geiibt beziiglich der Exis-
tenz >der anderen< — mit dem wenig schmeichelhaften Begriff othering ist die
Konstruktion oder vielmehr Verfremdung des Erkenntnisgegenstandes der
Ethnologie benannt, Diskurse iiber Orientalismus, neuerdings auch Okzidenta-
lismus werden als unzuldssige Essentialisierungen erkannt, die der Komplexi-
tit der Realitédt angeblich nicht gerecht werden. Angezweifelt wird auch die
Verwendbarkeit des Begriffs Kultur. Trennt dieser Begriff nicht, anstatt zu
verbinden? Leistet er im Extremfall nicht ethnischem Fundamentalismus Vor-
schub? Ist seine Verwendung nicht Ausdruck einer Autoritit, die sich der
Wissenschaftler anmaft, die er aber keinesfalls begriinden kann? Diese Fragen
zielen ins Herz des ethnologischen Projekts. Die selbstreflexive Bewegung in
der Ethnologie hat so manchen disziplinidren (Griindungs)mythos entzaubert.
Deshalb sind die Debatten iiber den colonial encounter, iiber Orientalismus,
writing culture oder den Postkolonialismus notwendige Etappen einer dis-
ziplindren Selbsthinterfragung. Die Ethnologie kann hinter die Einsichten die-
ser Debatten nicht mehr zuriickfallen; auch die Soziologie und die Ge-
schichtswissenschaft, die sich zunehmend dem ethnologischen Kulturbegriff
offnen, miissen sich diesen Diskussionen stellen.

Wenn ich diesen Debatten an dieser Stelle so wenig Raum eingerdumt ha-
be, dann nicht deshalb, weil ich glaube, sie seien weniger wichtig als eine ge-
genstandstheoretische Reflexion iiber den Erkenntnisgegenstand Kultur. Eine
ethnographische Analyse des native point of view — wenn man an diesem
Konzept iiberhaupt festhalten will — steht immer vor dem Problem, die eigene
Perspektive zu hinterfragen, den eigenen Standort zu analysieren sowie die
Verflochtenheit des ethnographischen >Ichs< mit dem, was analysiert werden
soll, nicht zu vernachlissigen. Kulturen sind eben nicht Texte, die man quasi
praxisenthoben >lesen< kann, indem man den >Eingeborenen iiber die Schulter
schaut<«. Was bedeutet diese legitime erkenntnistheoretische Kritik aber fiir die
gegenstandstheoretische Frage, ob Kulturen homogen sind? Untergréibt die
Unmoglichkeit, Kulturen wie Biicher zu lesen, die These, Kulturen seien ho-

143

https://dolorg/10:14361/9783839402804-004 - am 14.02.2026, 21:38:48,



https://doi.org/10.14361/9783839402894-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

mogene und handlungsleitende Bedeutungsgeflechte? Ich glaube, dass man
gegenstandstheoretische Probleme der Ethnologie in den Mittelpunkt der Ana-
lyse riicken kann, ohne zu implizieren, Erkenntnistheorie und Methodologie
seien weniger wichtig. Deshalb habe ich unterschieden zwischen der gegen-
standstheoretischen Frage, wie Kultur konzeptualisiert und der erkenntnisthe-
oretischen, wie Kultur (ethnographisch) analysiert wird.

Hinsichtlich der gegenstandstheoretischen Plausibilitit der symbolischen
Ethnologie und der Theorie der Praxis sind zunichst gewisse Zweifel ange-
bracht, ob die Theorien von Geertz und Bourdieu iiberhaupt noch etwas zur
Analyse von Kultur beitragen konnen. Man muss nicht zwangsldufig die eth-
nologischen Theorien kultureller Globalisierung heranziehen, um die Grenzen
der symbolischen Ethnologie und der Theorie der Praxis zu bestimmen; in ei-
ner internen Analyse der beiden Theorien bin ich zu dem Ergebnis gekom-
men, dass weder Geertz noch Bourdieu dem einzelnen Individuum viel Hand-
lungsspielraum lassen und Kultur bzw. den Habitus als handlungsleitend kon-
zeptualisieren. Dariiber hinaus bleiben Geertz und Bourdieu Annahmen kultu-
reller Homogenitit verhaftet, die nicht erst durch Prozesse kultureller Globali-
sierung fragwiirdig werden. SchlieBlich eréffnen die symbolische Ehnologie
und die Theorie der Praxis jeweils sehr eingeschrinkte Perspektiven auf Pro-
zesse sozialer Integration und Reproduktion: Geertz betont die bedeutungsstif-
tende Funktion von Kultur, Bourdieu die grundsitzlich antagonistische Natur
des Sozialen.

Prozesse kultureller Globalisierung stellen die Plausibilitdt der symboli-
schen Ethnologie sowie der Theorie der Praxis noch mehr in Frage. Dabei ist
es weniger die >Ethnologie des Konsums<, durch die klassische ethnologische
Kulturtheorien unter Druck geraten. Daniel Miller behauptet zwar, die
anthropology of consumption markiere eine Transformation der gesamten
Disziplin; ich habe aber herausgearbeitet, dass die >Ethnologie des Konsums<
der 1970er und 1980er Jahre mit entscheidenden Annahmen der Ansétze von
Geertz und Bourdieu nicht bricht. Im Gegenteil hat Bourdieu selbst zur ethno-
logischen Untersuchung des Konsums beigetragen, wenn seine Feinen Unter-
schiede auch eher im disziplindren Kontext der Soziologie zu verorten sind.
Im Rahmen der Ethnologie kultureller Globalisierung ist dariiber hinaus Skep-
sis angebracht, ob der Konsum tatsidchlich zu einer fundamentalen Transfor-
mation der Disziplin fiihrt; dies nicht nur deshalb, weil der Konsumbegriff
problematisch ist, sondern auch, weil kulturelle Globalisierung nicht auf den
Konsum reduziert werden kann. Die Herausforderungen fiir die symbolische
Ethnologie und die Theorie der Praxis sind deshalb eher Prozesse kultureller
Hybridisierung und Entgrenzung sowie die Skepsis, die dem Begriff Kultur in
Teilen der Ethnologie entgegengebracht wird.

Die symbolische Ethnologie und die Theorie der Praxis konnen sich den-
noch als weiterfiihrend fiir die ethnologische Analyse kultureller Globalisie-
rung erweisen, weil sie es erlauben, die Globalisierungsanalyse kultur- und
praxistheoretisch zu fundieren. Die eigenen Analysen von Geertz und Bour-
dieu tiber kulturelle Globalisierung legen dies nicht nahe; zudem miissen die

144

https://dolorg/10:14361/9783839402804-004 - am 14.02.2026, 21:38:48,



https://doi.org/10.14361/9783839402894-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEERTZ UND BOURDIEU IM KONTEXT

in meiner internen Analyse herausgearbeiteten Méngel der symbolischen Eth-
nologie und der Theorie der Praxis bei der Konstruktion eines Modells kultu-
reller Globalisierung beriicksichtigt werden. Ich habe sechs Implikationen ei-
ner solchen praxistheoretischen Analyse kultureller Globalisierung nach Clif-
ford Geertz und Pierre Bourdieu hervorgehoben. Erstens ist eine praxistheore-
tische Perspektive auf Prozesse kultureller Globalisierung akteurszentriert;
zweitens geht sie nicht (mehr) von einem essentialistischen Kulturbegriff aus.
Drittens kann auch kulturelle Dynamik und Fragmentierung auf der Grundla-
ge praxistheoretischer Ansitze analysiert werden, ohne dass dies die Aufgabe
des Kulturbegriffs impliziert. Viertens kann mit Geertz und Bourdieu die E-
xistenz kultureller Differenzen postuliert werden, was aber keineswegs die
Anerkennung einer radikalen kulturrelativistischen Position nach sich zieht.
Fiinftens konzentriert sich eine praxistheoretische Perspektive auf das Lokale,
versucht aber, lokale kulturelle Dynamik nicht allein aus sich selbst heraus zu
verstehen, sondern mit der Analyse iiberlokaler Einfliisse auf das Lokale zu
verkniipfen. SchlieBllich verzichtet eine praxistheoretische Analyse kultureller
Globalisierung nach Clifford Geertz und Pierre Bourdieu auf die These, dass
es eine einzige iibergreifende Logik >der< Globalisierung gibt. Im Mittelpunkt
sollten vielmehr vergleichende Analysen empirischer Fallbeispiele auf der
Grundlage einer flexiblen praxistheoretischen Konzeptualisierung lokaler kul-
tureller Dynamik stehen.

145

https://dolorg/10:14361/9783839402804-004 - am 14.02.2026, 21:38:48,



https://doi.org/10.14361/9783839402894-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839402804-004 - am 14.02.2026, 21



https://doi.org/10.14361/9783839402894-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

