
137

Leberecht Funk

Sozialisierende Emotionen im Vergleich: Furcht, Angst 
und Scham in Madagaskar, Taiwan und Indonesien

Es ist der langjährige Verdienst von Birgitt Röttger-Rössler, dass wir heute im deutschsprachigen 
Raum das Forschungsfeld der Psychologischen Anthropologie vorfinden, die sich nicht zuletzt 
mit der soziokulturellen Spezifität des Emotionalen und Affektiven beschäftigt. Anhand indo-
nesischer Fallstudien vermochte Röttger-Rössler aufzuzeigen, dass sich emotionales Erleben und 
Verhalten durch komplexe biokulturelle Prozesse ausbildet und dass es unzulässig ist, das Span-
nungsverhältnis von Biologie und soziokulturellem Kontext zugunsten eines einzelnen Faktors 
aufzulösen. Sie verstand früher als die meisten mono-disziplinär ausgerichteten Forscher:innen, 
dass Biologie und Kultur in keiner hierarchischen Beziehung zueinanderstehen, sondern sich 
vielmehr gegenseitig bedingen (Röttger-Rössler 2002, 2004; Röttger-Rössler und Markowitsch 
2009). Eine wichtige Erkenntnis von Röttger-Rössler ist, dass menschliche Gefühle nur inter-
disziplinär in ihrer ganzen Vielschichtigkeit erfasst werden können und dass sich die Sozial- 
und Kulturanthropologie nicht auf einer kulturrelativistischen Position ausruhen kann, sondern 
kulturvergleichend vorgehen muss (Röttger-Rössler 2002, 2020).

Dieser Beitrag basiert auf dem bi-disziplinär angelegten Forschungsprojekt Sozialisation und 
Ontogenese von Emotionen im Kulturvergleich, das zwischen 2009 und 2014 am Exzellenz-Clus-
ter Languages of Emotion an der Freien Universität Berlin angesiedelt war und gemeinsam von 
der Anthropologin Röttger-Rössler und dem Entwicklungspsychologen Manfred Holodynski 
geleitet wurde. Die zentralen Fragestellungen lauteten: Wie erlernen Kinder das emotionale Re-
pertoire ihrer Gesellschaft? Welche Emotionen spielen im Sozialisations- und Erziehungsprozess 
eine gewichtige Rolle? Um dies zu erforschen, führten meine Kolleg:innen Gabriel Scheidecker, 
Susanne Jung und ich zwischen 2009 und 2012 stationäre Feldforschungen bei den Bara in 
Madagaskar, den Minangkabau in Indonesien und bei den Tao in Taiwan durch, die über eine 
Dauer von mindestens 12 Monaten verfügten.

Bislang liegen nur Kulturvergleiche zwischen den Minangkabau und den Bara (Röttger-
Rössler et al. 2013) sowie zwischen den Tao und den Bara (Funk et al. 2012; Röttger-Rössler et 
al. 2015) vor; eine alle drei Gesellschaften umfassende Analyse steht noch aus. In diesem Beitrag 
möchte ich mich auf systematische Weise mit den primären sozialisierenden Emotionen in den 
drei von uns untersuchten soziokulturellen Settings beschäftigen: mit „Furcht“ (tahotsy) bei den 
Bara, „Angst“ (maniahey) bei den Tao und „Scham“ (malu) bei den Minangkabau. Mein beson-
deres Augenmerk richtet sich dabei nicht so sehr auf einzelne emotionale Qualitäten, sondern 
auf komplexe, emotionale und affektive Dynamiken, die auf vielfältige Weisen mit diversen 
soziokulturellen Parametern und naturräumlichen Kontexten verbunden sind. Ich gehe davon 
aus, dass sozialisierende Emotionen auf regelgeleitete Weise bestimmte Konfigurationen des 
Emotionalen und Affektiven hervorbringen und somit prinzipiell hinsichtlich der sich aus ihnen 
ergebenden emotionalen Entwicklungspfade miteinander verglichen werden können.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138

Leberecht Funk

Meine Erkenntnisse über die Bara und Minangkabau – bei denen ich selber nie geforscht 
habe – entnehme ich den vorhandenen Publikationen sowie den informellen Gesprächen, die 
ich mit meinen Kolleg:innen während der Zeit unserer Zusammenarbeit und darüber hinaus 
geführt habe. Mein besonderer Dank richtet sich an Gabriel Scheidecker, der eine frühere Fas-
sung meines Beitrags kommentierte und auf diese Weise wertvolle Anregungen gab, und an 
Susanne Jung, die mir ihre noch unvollendete Dissertationsschrift zur Verfügung stellte.

Es ist wichtig zu betonen, dass sich die Bezeichnungen „Bara“, „Tao“ und „Minangkabau“ 
nicht auf die ethnischen Gruppen in ihrer Gesamtheit, sondern vornehmlich auf die spezifischen 
Forschungskontexte in den ländlichen Gemeinden Menamaty (Bara/Madagaskar), Lanyu (Tao/
Taiwan) und Kamang Hilir (Minangkabau/Indonesien) beziehen. Der von mir vorgenommene 
Vergleich ist auf Dorfebene angesiedelt und kann nur bedingt auf abweichende Lebensstile wie 
urbane Migration Bezug nehmen. Sofern möglich, versuche ich in meiner Darstellung auf lokale 
Unterschiede (z. B. Status, Gender) sowie den soziokulturellen Wandel einzugehen. Aus Platz-
gründen können viele Zusammenhänge nur verkürzt dargestellt werden.

Theorie und Methode

Bei der Auswahl der soziokulturellen Settings wurde innerhalb unserer Forschungsgruppe da-
rauf Wert gelegt, dass diese sich hinsichtlich wichtiger Parameter (z. B. soziale Organisation; on-
tologische Vorstellungen; Integration in ein modernes Staatswesen) voneinander unterscheiden. 
Da alle drei Untersuchungsgruppen der West-Malayo-Polynesischen Sprachfamilie angehören, 
gingen wir zudem davon aus, dass konzeptuelle Gemeinsamkeiten zwischen ihnen bestehen 
würden. Wir wählten also eine Form des Kulturvergleichs, der sowohl fluide als auch regionale 
Züge aufweist (Lowe und Schnegg 2020).

In theoretischer Hinsicht orientierten wir uns an Quinn (2005), die davon ausgeht, dass 
Kinder weltweit nach demselben formalen Grundmuster sozialisiert und erzogen werden. 
Die von ihr formulierten vier Universalien der Kindererziehung besagen, dass 1. Säuglinge 
und Kleinkinder eine Priming-Phase durchlaufen, in der sie auf spätere Lektionen vorbereitet 
werden; 2. Sozialisationspraktiken und Erziehungsmethoden besonders effektiv sind, wenn sie 
mit emotionaler Erregung einhergehen; 3. Sozialisationspraktiken und Erziehungsmethoden auf 
systematische Weise angewandt werden und sich somit durch Konstanz auszeichnen; und 4. 
Bezugspersonen das Verhalten ihrer Kinder auf negative und positive Weise evaluieren. Unser 
emotionales Verständnis basierte auf einem Mehr-Komponenten-Modell, das von Holodynski 
und Friedlmeier (2006) entwickelt und später um eine affektive Dimension erweitert wurde 
(Funk 2022; Röttger-Rössler und Funk 2023). Ein wesentliches Forschungsziel bestand in der 
Beschreibung der kindlichen Entwicklungsnische (Super und Harkness 1986), also in der Er-
fassung des soziokulturellen Kontextes, auf dessen Grundlage wir die emotionale Entwicklung 
skizzierten.

Wir bedienten uns eines Mixed-Method-Ansatzes, in dem sozial- und kulturanthropolo-
gische Ansätze (z. B. Teilnehmende Beobachtung, semi-strukturierte Interviews, ethnolexika-
lische Erhebungen von Emotionswörtern, Spot Observations) und entwicklungspsychologische 
Methoden (z. B. Videoanalysen, systematische Beobachtungsprotokolle von Emotionsepisoden) 
miteinander kombiniert wurden.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

Sozialisierende Emotionen

Um das von uns beobachtete Zusammenspiel des Emotionalen analytisch besser fassen zu kön-
nen, entwickelte unsere Arbeitsgruppe das Konzept der sozialisierenden Emotionen (Funk et al. 
2012; Funk 2022; Röttger-Rössler et al. 2013, 2015; Röttger-Rössler und Funk 2023), die wir 
wie folgt definieren:

Emotionen, die durch emotionalisierende Erziehungspraktiken direkt induziert wer-
den und unmittelbar an der Sozialisation beteiligt sind, indem sie Individuen dazu 
veranlassen, sich an den Werten und Normen ihrer Kultur zu orientieren, nennen wir 
sozialisierende Emotionen. (Funk et al. 2012: 220)

Wir gehen davon aus, dass sich sozialisierende Emotionen zu psychologischen Kontrollmecha-
nismen entwickeln können, wodurch es Kindern möglich ist, ihr Verhalten sowie auch ihr Emo-
tionsrepertoire an die Gefühlsregeln ihrer Gesellschaft anzupassen. Sozialisierende Emotionen 
besitzen deshalb die Fähigkeit, andere Emotionen in ihren kulturspezifischen Ausprägungen 
zu formen. Sie entstehen in der sozialen Interaktion zwischen Säuglingen und Bezugspersonen, 
die von affektiv erregenden Sozialisationspraktiken Gebrauch machen und das Verhalten ihrer 
Kinder verbal und non-verbal bewerten (siehe Quinn 2005). Systematisch angewandte sozia-
le Praktiken, die sozialisierende Emotionen hervorrufen können, sind z.B. Loben, Belohnen, 
Schlagen, Beschämen, Ängstigen und Aufziehen. Je nach soziokulturellem Setting können eine 
oder aber auch mehrere sozialisierende Emotionen an der Formierung des sozioemotionalen 
Entwicklungspfades beteiligt sein. Sie treten nach aktuellem Forschungsstand in unterschiedli-
chen Reihenfolgen innerhalb der Ontogenese auf und ergänzen sich in ihrem Zusammenspiel 
auf unterschiedliche, kulturspezifische Weisen. Dabei verhält es sich so, dass eine der soziali-
sierenden Emotionen aufgrund ihres frühen Auftretens und ihrer herausragenden Bedeutung 
innerhalb des Sozialisationsprozesses als die primäre oder dominierende sozialisierende Emotion 
angesehen werden kann. Unsere Forschungen legen nahe, dass primäre sozialisierende Emotio-
nen vornehmlich im Kontext intergenerationaler Beziehungen auftreten, wohingegen sekundä-
re sozialisierende Emotionen oftmals – aber nicht zwangsläufig – auf egalitäre Peerbeziehungen 
ausgerichtet sind.

Das Konzept der sozialisierenden Emotionen weist Parallelen zum Begriff der moralischen 
Emotionen (Haidt 2003; Tangney et al. 2007) bzw. den moralischen Affekten (Rosaldo 1984) 
auf. Ein wesentlicher Unterschied ist jedoch, dass sozialisierende Emotionen Prozesshaftigkeit 
und Agency betonen und sich hierdurch von den eher statisch angelegten Konzepten der mora-
lischen Emotionen und moralischen Affekte unterscheiden. Sozialisierende Emotionen sind 
keine vorgegebenen Entitäten, sie werden im Sozialisationsprozess immer wieder aufs Neue von 
Bezugspersonen und Kindern ko-konstruiert. Da sie auf individuelle Entwicklung fokussieren, 
sind sie sowohl in theoretischer als auch methodischer Hinsicht besonders geeignet, biopsycho-
kulturelle Prozesse auf interdisziplinäre Weise zu erforschen.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140

Leberecht Funk

Furcht, Angst und Scham im Kulturvergleich

Aus Platzgründen beschränke ich mich beim Vergleich der drei sozialisierenden Emotionen 
Furcht, Angst und Scham auf fünf Dimensionen: a) Siedlungsräume und Lebensweisen; b) 
soziale Organisation und ontologische Vorstellungen; c) Furcht, Angst und Scham induzierende 
Sozialisations- und Erziehungspraktiken; d) Scham-Sozialisation und die Rolle der Peers; und 
e) kulturelle Modulation der Ärger-Emotionen.

a) Siedlungsräume und Lebensweisen

Die Siedlungsräume und kulturspezifischen Lebensweisen der von uns untersuchten Gesell-
schaften weisen deutliche Unterschiede auf. Die Bara leben als Agropastoralisten in einer dünn-
besiedelten, trockenen Savanne im südlichen Hochland von Madagaskar, wo sie Rinderhaltung 
und Reisanbau betreiben. Viehdiebstähle sind weit verbreitet und führen dazu, dass es regelmä-
ßig zu bewaffneten Auseinandersetzungen kommt. Den Bara ist es als einzige Gruppe möglich, 
Konflikten durch neue Dorfgründungen aus dem Weg zu gehen, da in ihrem Siedlungsgebiet 
für Abspaltungen und Wanderungsbewegungen ausreichend Raum zur Verfügung steht. In der 
Forschungsregion bestand zum Zeitpunkt der Forschung nur eine sehr geringe Anbindung an 
staatliche Strukturen: Es gab weder Schulen, Krankenhäuser, noch befahrbare Straßen.

Die Tao leben in einer small-scale society, die mit 4.500 Personen über deutlich weniger 
Mitglieder als die Bara (ca. 500.000) und Minangkabau (ca. acht Millionen) verfügt. Ihr Sied-
lungsraum ist eine 45 km² große, zu Taiwan gehörige Hochseeinsel mit steil aufragenden, dicht 
bewaldeten Bergen. Nur an wenigen Stellen können Dörfer gegründet und Felder angelegt 
werden. Die Tao leben traditionellerweise vom Fischfang und dem Anbau von Taros und Süß-
kartoffeln. Seit 20 Jahren spielt das Tourismusgeschäft eine wachsende Rolle für den Geld-
erwerb, der sich mangels Gelegenheiten auf der Insel als schwierig erweist. Ein großer Teil der 
arbeitsfähigen Bevölkerung hält sich zu Ausbildungs- und Arbeitszwecken in Taiwan auf. In 
den vergangenen Jahrhunderten lebten die Tao in relativer Isolation. Freier Zugang zu ihrer 
Insel besteht erst seit 1967.

Das Siedlungsgebiet der Minangkabau liegt im gebirgigen Hochland von West-Sumatra/
Indonesien und umfasst sowohl Dörfer als auch Städte. Die Minangkabau leben traditioneller-
weise vom Reisanbau, der an den Küstenregionen durch Fischerei und in der im Landesinneren 
gelegenen Forschungsregion durch Obstanbau und Fischzucht ergänzt wird. Wenn Männer in 
ihrem Heimatort keine Anstellung finden, begeben sie sich oftmals in die Arbeitsmigration, 
was dazu geführt hat, dass Minangkabau heute überall in Indonesien und darüber hinaus (z. B. 
in den Niederlanden) anzutreffen sind. Schulische Bildung besteht seit längerem und wird all-
gemein geschätzt. Von allen drei Untersuchungsgesellschaften sind die Minangkabau diejenige, 
bei der die Integration in ein modernes Staatswesen am weitesten fortgeschritten ist.

b) Soziale Organisation und ontologische Vorstellungen

Die Herausbildung der sozialisierenden Emotionen Furcht (Bara), Angst (Tao) und Scham (Mi-
nangkabau) ist aufs Engste mit der sozialen Organisation sowie den religiösen Vorstellungen 
und Praktiken verbunden. Die Bara verfügen über eine segmentäre soziale Organisation mit ei-

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

ner patrilinearen Verwandtschaftsordnung. Ihr Wohlergehen hängt unmittelbar davon ab, dass 
die Ahnen ihnen wohlgesinnt sind und sie mit Lebenskraft versorgen. Normwidriges Verhalten 
wird von den Ahnen mit supranatürlichen Sanktionen belegt, die Schwäche und Unwohlsein 
bei den Betroffenen hervorrufen und unweigerlich zum Tod führen, sollten keine Opferrituale 
durchgeführt werden, um den Zorn der Ahnen zu besänftigen.

Bei den Tao finden wir antagonistische Gruppen, die in ein bilaterales Verwandtschafts-
system eingebettet sind, das zu seinen Rändern hin diffus ist. Soziale Beziehungen müssen regel-
mäßig durch Teilnahme am Gabentausch revitalisiert werden; anderenfalls droht ein Abbruch 
des Verwandtschaftsverhältnisses (Funk 2022). In jedem Dorf gibt es Verwandtschaftsgruppen, 
die sich feindselig gegenüberstehen und um knappe Ressourcen (z. B. Tarofelder, Süßwasser) 
konkurrieren. Die meisten Tao haben sich heute dem Katholizismus und Presbyterianismus 
zugewandt. Allerdings spielen animistische Vorstellungen weiterhin eine wichtige Rolle. Ähn-
lich wie bei den Bara hängt menschliches Wohlergehen von den Ahnen ab, die bei Befolgung 
der anzestralen Taburegelungen ihren Segen spenden, sich bei Verfehlungen jedoch von den 
Tao abwenden, sodass diese den überall in der Umgebung lauernden bösartigen Anito-Geist-
wesen schutzlos ausgeliefert sind. Begegnungen mit den Anito sind gefährlich, da diese den Tao 
nach ihren Seelen trachten. Kehrt eine geraubte Seele nicht wieder zum Körper zurück, geht die 
betreffende Person allmählich zugrunde.

Die Gesellschaft der Minangkabau ist in Ränge mit unterschiedlichem sozialem Status 
untergliedert und somit stratifiziert. Ärmere Familien besitzen keine Reisfelder und müssen 
sich als Pächter oder Lohnarbeiter verdingen. Die Minangkabau sind ein seltenes Beispiel für 
eine islamische Gesellschaft mit einer matrilinearen Abstammungs- und Vererbungsregel. Eine 
Übernahme des sunnitischen Islams erfolgte bereits vor Jahrhunderten durch Handlungsbezie-
hungen mit arabischen Seeleuten. Neben islamischen Glaubensinhalten ist das althergebrachte 
Gewohnheitsrecht (adat) weiterhin von großer identitätsstiftender Bedeutung.

c) Furcht, Angst und Scham induzierende Sozialisations- und Erziehungspraktiken

Bei den Bara baut die Sozialisation von „Furcht“ (tahotsy) auf einer dezidiert körperzentrierten 
Form der Betreuung und Fürsorge auf. Die Erfahrung körperlicher Zuwendung bildet die Kon-
trastfolie für Praktiken der Körpersanktion, die Kindern vermitteln, dass ihr physisches Wohl-
ergehen gänzlich von den Bezugspersonen abhängt und bei Fehlverhalten bedroht ist. Kinder 
werden ab dem späten Säuglingsalter durch Klapse mit der flachen Hand sanktioniert, um 
ihnen ein ruhiges, respektvolles Verhalten in der Gegenwart Erwachsener und insbesondere 
eine allgemeine Furchtsamkeit gegenüber Älteren beizubringen. Diese Priming-Phase geht mit 
etwa vier bis fünf Jahren in teils heftige körperliche Bestrafung von Fehlverhalten und Norm-
verstößen über, die bei Kindern starke Furcht auslöst. Zentrale Sanktionierungsmethoden sind 
Schläge mit dem Stock und temporärer Nahrungsentzug. Im Jugendalter verlagert sich die 
Furcht von den lebenden Autoritätspersonen zu den Ahnengeistern, die fortan auf supranatür-
liche Weise durch Verfluchung bzw. Segensentzug sanktionieren, was ebenfalls als Bedrohung 
des physischen Wohlergehens oder gar des Lebens erlebt wird.

Tao-Bezugspersonen evozieren in ihren Kindern im späten Säuglingsalter und zu Beginn 
der Kleinkindphase eine „affektive Angst- und Scham-Disposition“ (kanig), die mit „Angst“ 
(maniahey) induzierenden Sozialisationspraktiken (z. B. Ängstigen; Irritieren; Drohen; Klapsen) 
ihren Anfang nimmt und im weiteren Verlauf durch „Scham“ (masnek) induzierende Praktiken 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142

Leberecht Funk

(z. B. Auslachen, Aufziehen, Nicht-Beachten) ergänzt wird. Eine derartige Behandlung jüngerer 
Kinder ist aus emischer Perspektive notwendig, um diese in einen ruhigen Zustand zu versetzen, 
da jegliche Form der Aufregung wie Weinen oder Wütendwerden dazu führen kann, dass sich 
ihre fragilen Seelen vom Körper lösen und panikartig davonfliegen. Dies gilt es unbedingt zu 
verhindern, da die Anito alles daransetzen, die noch unwissenden Kindesseelen zu fangen und 
zu zerstören (Funk 2014). Die von Tao-Kindern als unangenehm empfundenen Sozialisations-
praktiken dauern in der Regel so lange an, bis Kinder von ihren Bezugspersonen den Blick 
abgewendet haben und reglos verharren. Da Säuglinge und jüngere Kleinkinder aufgrund ihres 
geringen kognitiven und emotionalen Entwicklungsstandes noch nicht in der Lage sind, Angst 
und Scham als klar umrissene Emotionen wahrzunehmen, entzieht sich die affektive Kanig-Dis-
position einer bewussten Reflexion. Sie hat das gesamte Leben über Bestand und kann durch 
bestimmte Verhaltensweisen oder situative Zusammenhänge immer wieder aufs Neue ausgelöst 
werden. Die nach dem Spracherwerb einsetzende Erziehung erfolgt durch Instruktionen, die 
teilweise den Charakter von Warnungen haben. Kinder, die den Worten ihrer Bezugspersonen 
nicht Folge leisten, werden ausgeschimpft und – wenn dies nicht hilft – geschlagen. Eine weitere 
Disziplinierungsmaßnahme besteht in konsequenter Nicht-Beachtung.

Bei den Minangkabau wird in der Priming-Phase von der Strategie des Lobens Gebrauch ge-
macht. Wann Säuglinge Verhaltensweisen zeigen, die aus Erwachsenen-Perspektive mit „Scham“ 
(malu) in Verbindung stehen (z. B. Abwenden des Kopfes bei Reizüberflutung), wird dies von 
den umstehenden Personen positiv hervorgehoben. Die positive Markierung schamhaften Ver-
haltens bewirkt, dass Kleinkinder bis zu einem Alter von ca. fünf Jahren im Beisein unbekann-
ter Personen „extreme Schüchternheit“ (malu-malu) zeigen, die damit einhergeht, dass sie sich 
hinter ihren Müttern verstecken und Blickkontakt vermeiden. Diese kulturspezifische Form der 
Sozialangst wird von den Bezugspersonen zusätzlich dadurch gefördert, dass sie Fremde (z. B. 
Polizisten; westliche Touristen) vor ihren Kindern als monströse Gestalten darstellen, die ihnen 
nach dem Leben trachten (Jung in Vorbereitung). Ähnlich wie die Kanig-Disposition der Tao 
enthält auch malu-malu Komponenten von „Angst“ (takut) und Scham. Vom Kleinkindalter an 
ist das Nicht-Beachten oder Ignorieren von sich fehlverhaltenden Kindern die am meisten ver-
breitete Disziplinierungsmethode. Nach erfolgter Sanktionierung werden Minangkabau-Kinder 
von ihren Bezugspersonen normalerweise nicht getröstet; eine soziale Reintegration findet erst 
statt, nachdem die betroffenen Kinder sich wieder auf normkonforme Weise verhalten.

d) Scham-Sozialisation und die Rolle der Peers

In allen drei Settings wenden Peers untereinander Scham-induzierende Praktiken an – wenn 
auch auf kulturell unterschiedliche Weisen. Bara-Kinder verbringen bereits im Laufe des zwei-
ten Lebensjahrs mehr Zeit mit gleichaltrigen Kindern als mit ihren Bezugspersonen. Nach dem 
mit ca. zwei Jahren erfolgendem Abstillen reduziert sich die Interaktion mit der Mutter auf ein 
konstantes Minimum, auch das Körperkontakt-System verlagert sich auf die Peers (Scheidecker 
2017a, 2023). Die im Dorf und seiner näheren Umgebung herumschweifenden Kinder ver-
spotten sich untereinander bei mangelnder Körperbeherrschung oder körperlicher Schwäche, 
weshalb „Scham“ (hegnatsy) in diesem soziokulturellen Setting als eine sekundäre sozialisierende 
Emotion angesehen werden muss. Allerdings ist es wichtig zu betonen, dass hegnatsy auf die 
egalitären Beziehungen beschränkt bleibt und innerhalb der intergenerationalen Beziehungen 
kaum eine Bedeutung besitzt.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

Bei den Tao erfolgt erst mit etwa dreieinhalb Jahren eine vermehrte Zuwendung zu den 
Gleichaltrigen, mit denen Kinder fortan einen Großteil des Tages zusammen verbringen. Tao-
Kinder werden regelrecht in die Arme ihrer Peers getrieben, da Bezugspersonen in diesem Alter 
von einer drohenden Schlag-Geste Gebrauch machen, die Kinder dazu veranlasst wegzulaufen 
(Funk 2022). Der im Vergleich zu den Bara später einsetzende Abnabelungsprozesses lässt sich 
dadurch erklären, dass Tao-Kinder bis zum mittleren Kleinkindalter den ihnen zugestande-
nen eng definierten sozialräumlichen Aktionsradius nicht verlassen dürfen, da ihre Seelen als 
schwach gelten und emotional erregende oder allgemein frustrierende Ereignisse von ihnen fern-
gehalten werden müssen. Die zuvor in der Verwandtschaftsgruppe am eigenen Leib erfahrenen 
„Angst“ (maniahey) und „Scham“ (masnek) induzierenden Praktiken werden auf die Gruppe der 
Gleichaltrigen übertragen und bei geringfügig jüngeren (d. h. schwächeren) Peers angewandt. 
Das hieraus resultierende gegenseitige kollektive Ärgern und Kräftemessen dient der Ausdiffe-
renzierung einer auf sozialem Status basierenden Ordnung. Ein zentrales Kriterium ist hierbei 
die Fähigkeit, weniger einflussreiche Andere in die eigene Gefolgschaft einzubinden. Masnek 
entfaltet ebenso wie hegnatsy bei den Bara seine Wirkung vornehmlich in den horizontalen 
Beziehungen. Ein Unterschied zu den Bara ist jedoch, dass bei den Tao Scham-Elemente auch 
in den Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen enthalten sind und somit in den vertikalen 
Beziehungen ebenfalls eine Rolle spielen, wenn auch eine untergeordnete. Im Erwachsenenalter 
findet das Buhlen um Status seinen Ausdruck in der Menge und Qualität der produzierten 
Nahrung, die an ein möglichst großes soziales Netzwerk verteilt wird. Es besteht somit eine 
Parallele zum Rinderbesitz bei den Bara, der Herden von mehreren tausend Tieren umfassen 
kann und ebenfalls der Statusdifferenzierung dient.

Bei den Minangkabau erfolgt eine vermehrte Zuwendung zu den Peers deutlich später als 
bei den Bara und Tao, nämlich erst zu Beginn des Grundschulalters mit etwa sechs Jahren. 
Vor Schuleintritt sind die meisten Minangkabau-Kinder „extrem schüchtern“ (malu-malu), was 
dazu führt, dass sie sich lieber am Rockzipfel der Mutter festklammern als draußen abseits 
der vertrauten Umgebung mit fremden Kindern zu spielen. Die in den Familien begonnene 
„Scham“ (malu)-Sozialisation wird von den Peers auf effektive Weise fortgesetzt, was dazu führt, 
dass Normverstöße jeglicher Art in den Kindergruppen durch Auslachen beschämt werden. Die 
Scham-Sozialisation folgt in der Regel dem Senioritätsprinzip, d. h. jüngere Kinder werden vor-
nehmlich von älteren Kindern beschämt, z. B. wenn sie in ihrer Unwissenheit nackt im Dorf-
teich baden (Jung in Vorbereitung). Die Minangkabau sind die einzige Vergleichsgruppe, in der 
eine intensive Scham-Sozialisation sowohl in den Familien als auch unter den Peers betrieben 
wird.

e) Kulturelle Modulation der Ärger-Emotionen

Die in den drei Untersuchungsgesellschaften anzutreffenden sozialisierenden Emotionen Furcht, 
Angst und Scham sind auf unmittelbare Weise an der kulturellen Überformung der Ärger-
Emotionen beteiligt. Bei den Bara differenziert sich die Emotion „Ärger/Wut“ (seky) innerhalb 
des emotionalen Entwicklungsprozesses in diverse Formen, die sich drei Gruppen zuordnen 
lassen: „appellierende Wut“ (hindrotsy), „Vergeltungswut“ (may fo) und „Sanktionswut“ (heloky) 
(Scheidecker 2019, 2020). Appellierende Wut zeichnet sich durch ein an das Mitleid der Bezugs-
person appellierendes Ausdrucksverhalten aus, das dem uns bekannten Schmollen gleicht. Sie 
tritt häufig im Sanktionierungskontext auf, da Bara-Kinder infolge einer Bestrafung einerseits 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144

Leberecht Funk

Wut empfinden, diese aber stark regulieren müssen, da jede Form von aggressivem Verhalten 
gegenüber Älteren inakzeptabel ist und zu weiteren Disziplinierungsmaßnahmen führen würde. 
Die Ärger-Unterdrückung gegenüber Autoritätspersonen führt dazu, dass Kinder aggressive Är-
ger-Anteile auf andere, vor allem nicht-verwandte Kinder richten. So werden bereits einjährige 
Kinder aus verschiedenen Patrilineages von ihren Müttern dazu angehalten, miteinander zu 
kämpfen. Die auf diese Weise sozialisierte Vergeltungswut spielt auch im Erwachsenenalter bei 
intersegmentären Auseinandersetzungen (z. B. Viehdiebstahl) eine wichtige Rolle (Scheidecker 
2014, 2017b). Sanktionswut wiederum wird in der Regel innerhalb der Verwandtschaftsgruppe 
von Älteren gegenüber sich fehlverhaltenden Jüngeren zum Ausdruck gebracht. Sie ist maß-
geblich an der Herausbildung der sozialisierenden Emotion Furcht beteiligt.

Auch bei den Tao besteht eine weit gefächerte Differenzierung des lokalen Ärger-Emotions-
clusters. Im alltäglichen Leben wird „Ärger/Wut“ (somozi) normalerweise auf indirekte Weise in 
Form von „Verachtung“ (ikaoya) artikuliert. Insbesondere jüngere Personen und Frauen müssen 
ihren Ärger gegenüber älteren und respektablen Personen unterdrücken. Allerdings gibt es ein 
paar Ausnahmen, in denen es sozial akzeptabel ist, den eigenen Ärger demonstrativ zu Schau zu 
stellen, etwa wenn Männer als berechtigt empfundene Interessen gegenüber antagonistischen 
Gegnern (Menschen oder Anito) durchsetzen oder Dorfbewohner:innen ungehorsamen Kin-
dern Schläge androhen. Dabei ist es wichtig, dass die Ärger-Bekundungen auf kontrollierte 
Weise verlaufen, denn „besinnungsloses Wütendwerden“ (zomyak) wird aus lokaler Perspektive 
von den Anito unter Ausnutzung von Schwäche herbeigeführt, weshalb es als verunreinigend 
angesehen wird und gesellschaftlich stark verpönt ist. Unkontrolliert oder ungerechtfertigt 
freigesetzter Ärger wird durch Auslachen beschämt; die betreffenden Personen werden von der 
Dorfgemeinschaft durch Nicht-Beachtung sozial ausgegrenzt.

Die weit verbreitete Ärger-Unterdrückung führt dazu, dass viele Tao in ihrem tiefsten In-
neren „Groll“ (somozi do onowned) empfinden, den sie sich normalerweise nicht anmerken las-
sen. Antagonistische Verwandtschaftsgruppen wahren den Frieden im Dorf, indem sie sich in 
der Öffentlichkeit aus dem Weg gehen, d. h. weder miteinander reden noch zusammen essen. 
Der angestaute Ärger kann sich jedoch in bestimmten Situationen – z. B. unter Alkoholeinfluss 
– aufs Heftigste entladen, was vor allem auf Kinder verstörend wirkt und Angst hervorruft 
(Funk 2022, 2023). Auch in der als gefährlich empfundenen Alleinsituation (z. B. auf abge-
legenen Feldern; in der Dunkelheit) geschieht es immer wieder, dass schwächere Personen(-
gruppen) von ihren Feinden auf vielfältige Weisen schikaniert werden. Ohne die wachsamen 
Augen der Scham werden die im Inneren verborgenen Konflikte bisweilen offen ausgetragen, 
es kommt zu verbalen Beleidigungen, Handgreiflichkeiten und Misshandlungen (Funk 2014, 
2022).

Bei den Minangkabau wird „Ärger“ (marah) als schädlich für den zentralen Wert der so-
zialen Harmonie angesehen, weshalb er fortlaufend in seiner Gesamtheit unterdrückt werden 
muss. Demonstrative Ärger-Äußerungen sind verpönt und führen zu sozialer Ausgrenzung. 
Selbiges gilt für „Verachtung“ (menghinakan), die nur auf dezente Weise in Form von Nicht-
Beachtung oder Dorftratsch zum Ausdruck gebracht werden darf. Lauthalses Beschämen ist 
älteren Kindern vorbehalten, gilt aber nicht als angemessenes erwachsenes Ausdrucksverhalten. 
Trotzende Kleinkinder werden von den Bezugspersonen ignoriert und lernen so, dass Ärger-De-
monstrationen für ihre Interessen nicht zielführend sind. Die sozialisierende Emotion Scham 
bewirkt eine kulturelle Überformung des Ärgers, die dazu führt, dass marah aus dem sicht-
baren Alltagsleben fast vollständig verschwindet. Dies bedeutet jedoch nicht, dass die Minang-

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


145

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

kabau nicht dazu in der Lage wären, intensiven Ärger zu empfinden. Die überproportionale 
Verbreitung von Ärger/Wut in vielen Geschichten und Sprichwörtern deutet darauf hin, dass 
die Minangkabau Aggressionen auf eine metaphorische Ebene projizieren.

Diskussion der Ergebnisse

Die Fallbeispiele aus Madagaskar, Taiwan und Indonesien legen anschaulich dar, dass diverse 
soziokulturelle Faktoren – aber auch geoökologische sowie historisch-politische Ausgangssitua-
tionen – in ihrem Zusammenspiel an der Herausbildung der sozialisierenden Emotionen Furcht 
(Bara), Angst (Tao) und Scham (Minangkabau) beteiligt sind. Innerhalb eines bipolaren Spek-
trums, das an seinen Endpunkten durch Furcht und Scham definiert wird, ergibt sich in allen 
fünf Dimensionen immer wieder dieselbe Anordnung der drei Untersuchungsgruppen: Bara 
und Minangkabau sind einander diametral gegenübergestellt, wohingegen die Tao eine mittlere 
Position zwischen den Extremen einnehmen.

Die Beschaffenheit des zur Verfügung stehenden Siedlungsraumes gibt vor, ob sich Per-
sonengruppen in Konfliktfällen aus dem Weg gehen können oder nicht. Wenn Individuen auf-
grund der Spezifität ihrer naturräumlichen Umgebung (z. B. enge Gebirgstäler bei den Minang-
kabau, eine als gefährlich wahrgenommene Umgebung bei den Tao) darauf angewiesen sind, 
ihr gesamtes Leben auf dichtem Raum mit anderen zusammen zu verbringen, ist die Heraus-
bildung einer auf Scham basierenden Ordnung wahrscheinlich: Eine höfliche Etikette oder alt-
hergebrachtes Gewohnheitsrecht geben vor, wie der soziale Umgang miteinander geregelt wer-
den kann, um ständigen Streit zu vermeiden. Bei den Bara fehlt diese Notwendigkeit jedoch, 
es besteht kein zwingender Bedarf, der Emotion Scham eine primäre Rolle im Sozialisations-
prozess einzuräumen, da sie in der von ihnen bewohnten dünnbesiedelten Savanne über aus-
reichend Platz verfügen, um sich im Konfliktfall aus dem Weg gehen zu können. Die auf Scham 
basierende Ordnung bei den Tao ist im Gegensatz zu den Minangkabau keine absolute, sondern 
eine relative, da außerhalb des zivilisatorischen Mittelpunkt des Dorfes oder in unbeobachteten 
Momenten das Recht des Stärkeren gilt und somit eine auf der sozialisierenden Emotion Angst 
basierende soziale Ordnung zum Tragen kommt (Funk 2022).

Während sich die meisten Bara nicht als Teil des madagassischen Staates sehen und sich 
dessen Kontrolle entziehen (Scheidecker 2017b), blicken die Minangkabau auf eine viele Jahr-
hunderte umfassende Geschichte der Einbettung in staatliche Strukturen zurück, die bereits um 
500 n. u. Z. ihren Anfang nahmen, als auf Sumatra ein durch die indische Zivilisation beein-
flusstes Staatswesen entstand, dass weitreichende Handelskontakte nach China und Arabien 
unterhielt (Hall 2011). Bei den Tao begann das Zeitalter der Moderne Ende der 1960er-Jahre, 
als Lanyu an das nationale Schulsystem angeschlossen und eine grundlegende medizinische 
Versorgungsstruktur geschaffen wurde.

In allen drei Gruppen besteht eine sozio-zentrische Orientierung, die mit der Erwartungs-
haltung einhergeht, dass jüngere Personen Ältere respektieren. Allerdings muss diese Aussage 
hinsichtlich der Bara – und in gewisser Weise auch für die Tao – relativiert werden. Bei den 
Bara existiert die auf der Altershierarchie basierende Sozialordnung nur innerhalb der jeweiligen 
Verwandtschaftsgruppen; sie ist keine absolute, die gesamte Gesellschaft durchdringende wie 
bei den Minangkabau. Beziehungen zwischen den Verwandtschaftsgruppen sind bei den Bara 
hingegen ausschließlich egalitär ausgerichtet. Aufgrund der bei den Bara anzutreffenden seg-

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146

Leberecht Funk

mentären Sozialstruktur fällt die Unterteilung in hierarchische und egalitäre soziale Gruppen 
besonders deutlich aus.

Auch bei den Tao wird zwischen vertikalen und horizontalen Beziehungen unterschieden, 
wenn auch weniger rigide als bei den Bara. Die beiden gesellschaftlichen Achsen bilden in der 
Mitte ihres Zusammentreffens eine diffuse Grauzone, die zum einen durch die bilaterale Sozial-
ordnung und zum anderen durch die sekundäre sozialisierende Emotion Scham hervorgerufen 
wird: Wenn nicht-verwandte Personen in der Dorföffentlichkeit aufeinandertreffen, pflegen 
sie – anders als bei den Bara – einen höflichen und respektvollen Umgang miteinander, der 
sich an den Regeln der Altershierarchie orientiert (Funk 2022). In den egalitären Beziehungen 
besteht sowohl für die Bara als auch für die Tao die Notwendigkeit, die eigene soziale Status-
position durch entsprechendes Handeln unter Beweis zu stellen. In beiden sozialen Settings tun 
die Menschen dies, indem sie eine Gefolgschaft ausbilden und kulturell definierte Reichtümer 
akkumulieren: Rinderherden bei den Bara (Scheidecker 2017a) und Tarofelder, Schweine und 
Gold bei den Tao – wobei heute moderne Wohnhäuser, Autos und Geld eine zunehmend wich-
tige Rolle spielen (Funk 2022).

Ein weiterer Faktor, der die Herausbildung der sozialisierenden Emotionen Furcht, Angst 
und Scham beeinflusst, sind die in den Untersuchungsgruppen vorherrschenden ontologischen 
Vorstellungen. Der Glaube an strafende Ahnen, von deren Wohlwollen man unmittelbar ab-
hängig ist, führt bei den Bara zu einer grundsätzlich anderen Wahrnehmung von Bedrohung als 
bei den Minangkabau, die seit Jahrhunderten dem Islam anhängen und bei denen prä-islami-
sche Elemente heute nur eine untergeordnete Rolle spielen. Im Falle der Bara erfolgt eine Sank-
tionierung durch patrilineare Verwandte und Ahnen, bei den Minangkabau ist es hingegen die 
Gesellschaft, die Normabweichungen bestraft. Bei den Tao besteht die von den Ahnen verhängte 
Sanktion in einer physischen Abwendung von den Lebenden, die somit den Machenschaften der 
bösartigen Geistwesen schutzlos ausgeliefert sind. Bei Nicht-Befolgung anzestraler Tabus tritt 
somit die gesamte naturräumliche, spirituelle und soziale Umwelt als Sanktionierungsinstanz 
auf. Das Resultat dieser Weltordnung ist Angst, die in ihrer Unbestimmtheit und Allgegenwart 
weniger berechenbar ist als die Furcht der Bara vor dem Zorn ihrer Ahnen (Röttger-Rössler et 
al. 2015) oder die antizipierte Scham der Minangkabau vor den Folgen sozialer Normverstöße.

Die durch Loben erfolgende Markierung des Positiven im Sozialisations- und Erziehungs-
prozess bei den Minangkabau fördert die Entstehung eines positiv konnotierten Scham-Kon-
zepts. Denn anders als in westlichen Kontexten ist Scham nicht nur eine aversive Emotion, 
sondern auch eine Tugend, die auf aktive Weise immer wieder durch entsprechendes Verhalten 
unter Beweis gestellt werden muss (Röttger-Rössler 2013). Andere offen zu beschämen bzw. 
sich für andere zu schämen ist Ausdruck der eigenen moralischen Rechtschaffenheit, die mit 
einem positiven Selbstwertgefühl einhergeht. Auch bei den Bara gilt Furchtsamkeit, die sich 
u. a. in Respekt und Gehorsam gegenüber Älteren ausdrückt, als eine Tugend. Allerdings wird 
hier – ebenso wie bei den Tao – die moralische Normanbindung durch eine Markierung des 
Negativen erzielt, also durch Verbote und Tabu-Regelungen, die Jüngeren von den Älteren auf-
erlegt werden. Bara- und Tao-Kinder erleben das Ausbleiben von Bestrafungen, das damit ein-
hergeht, dass sie von den Älteren nicht beachtet werden, als einen angenehmen Normalzustand. 
In beiden soziokulturellen Settings ist das Loben der Kinder unüblich; es besteht sogar die 
Auffassung, dass es schädlich sei, da es in anderen Neid hervorrufen könnte. Ein wesentlicher 
Unterschied zu den Bara ist jedoch, dass bei den Tao Scham als sekundäre sozialisierende Emo-
tion eine gesamtgesellschaftliche Rolle einnimmt und Individuen ebenso wie bei den Minang-

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


147

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

kabau in der Dorföffentlichkeit ihre Tugendhaftigkeit unter Beweis stellen müssen, indem sie 
sich fehlverhaltende Personen demonstrativ verachten.

In allen drei Untersuchungsgruppen treten primäre und sekundäre sozialisierende Emo-
tionen auf. So finden sich sowohl bei den Tao als auch den Minangkabao die sozialisierenden 
Emotionen Angst und Scham, die beide in der frühkindlichen „affektiven Angst- und Scham-
Disposition“ (kanig) bei den Tao und in der „extremen Schüchternheit“ (malu-malu) bei den 
Minangkabau enthalten sind – was auf den ersten Blick verwirrend erscheinen mag. Betrachtet 
man jedoch in beiden Gesellschaften die Sozialisationspraktiken im Säuglings- und Kleinkind-
alter, so wird ersichtlich, dass Tao-Bezugspersonen von etwa zehn Monaten an von Angst in-
duzierenden Praktiken Gebrauch machen (Funk 2022), während Minangkabau-Bezugsper-
sonen bereits drei Monate alte Säuglinge für ihr (scheinbar) schamhaftes Verhalten loben (Jung 
in Vorbereitung). Erst im Kleinkindalter kommen bei den Tao Scham induzierende und bei 
den Minangkabau Angst induzierende Praktiken hinzu, sodass in beiden Fällen Zeitpunkt und 
Reihenfolge vertauscht sind. Dies bedeutet, dass bei den Tao Angst als primäre und Scham 
als die sekundäre sozialisierende Emotion auftritt, während bei den Minangkabau die Scham-
Sozialisation der Angst-Sozialisation vorausgeht (siehe auch Röttger-Rössler und Funk 2023).

Auch bei den Bara lässt sich „Scham“ (hegnatsy) als eine sekundäre sozialisierende Emotion 
identifizieren, die jedoch vornehmlich in den egalitären Peer-Beziehungen auftritt und auf man-
gelnde körperliche Kontrolle oder Schwäche ausgerichtet ist. Hegnatsy ist an der Herausbildung 
von sozialem Status beteiligt, der sich maßgeblich danach richtet, wie viele Rinder ein Haushalt 
besitzt. In den intergenerationalen Beziehungen, die auch die Ahnen miteinschließen, spielt 
Scham hingegen keine nennenswerte Rolle. Diese domänenspezifische Aufteilung besteht auch 
bei den Tao, wo Angst primär auf die intergenerationalen Beziehungen ausgerichtet ist und 
„Scham“ (masnek) vornehmlich auf die egalitären Beziehungen, in denen ähnlich wie bei den 
Bara sozialer Status auf der Grundlage von Leistung und Stärke verhandelt wird (Funk 2022). 
Allerdings ist hier die Trennung zwischen den beiden sozialen Dimensionen nicht so klar aus-
geprägt wie bei den Bara, denn die Sozialisationspraktiken der Tao enthalten auf der vertikalen 
Ebene neben Angst induzierenden Praktiken auch viele Elemente, die auf eine Scham-Soziali-
sation verweisen (z. B. Auslachen; Nicht-Beachten). Bei den Minangkabau besteht die Sonder-
situation, dass Scham induzierende Praktiken in beiden sozialen Dimensionen gleichermaßen 
zur Anwendung kommen. Hier ist die Scham-Sozialisation eine die gesamte Gesellschaft um-
fassende.

Aufgrund der sehr frühen Hinwendung der Bara-Kinder zu den Peers spricht Scheidecker 
(2023) von einer komplementären Entwicklung domänenspezifischer Emotionsregister. Bei den 
Minangkabau, wo ein regelmäßiger Umgang gleichaltriger Kinder erst bei Schuleintritt statt-
findet, ist das Strukturelement der Komplementarität nicht vorhanden; stattdessen vollzieht sich 
die Scham-Sozialisation in beiden gesellschaftlichen Domänen auf sequenzielle Weise. In der 
Tao-Gesellschaft, in der Peers von ca. dreieinhalb Jahren an eine wichtige Bedeutung erlangen, 
lassen sich hingegen beide Strukturmerkmale identifizieren: Die Emotionsentwicklung ist so-
wohl komplementär als auch sequenziell.

Die in den jeweiligen Gruppen anzutreffenden sozialisierenden Emotionen sind an der kul-
turspezifischen Modulierung vieler weiterer (wenn nicht sogar aller) Emotionen beteiligt, wie 
ich am Beispiel der Ausdifferenzierung der lokalen Ärger-Emotionen illustriert habe. Furcht, 
Angst und Scham sind mit spezifischen Ärger-Emotionen zu emotionalen Nexus (Funk 2022) 
verbunden, in denen sich die hierarchischen Beziehungen unter Menschen sowie zwischen 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148

Leberecht Funk

Menschen und spirituellen Wesen widerspiegeln und moralisches Verhalten verhandelt wird: 
„Zorn“ (heloky) und „Furcht“ (tahotsy) bei den Bara; „Ärger“ (somozi) und „Angst“ (maniahey) 
sowie „Verachtung“ (ikaoya) und „Scham“ (masnek) bei den Tao; und „Verachtung“ (menghina-
kan) und „Scham“ (malu) bei den Minagkabau. Kulturspezifische Ärger-Emotionen und sozia-
lisierende Emotionen sind einander auf komplementäre Weise zugeordnet, sie bedingen sich auf 
fortlaufende Weise.

Bei den Bara ist die Furcht unmittelbar auf den antizipierten oder tatsächlichen Zorn ei-
ner Autoritätsperson als emotionsauslösendes Element gerichtet. Zudem führt Furcht zu einer 
Unterdrückung des eigenen aggressiven Ärgers gegenüber älteren Personen aus der eigenen Ver-
wandtschaftsgruppe und bewirkt, dass dieser als Vergeltungswut auf außenstehende Andere 
und später als rechtmäßig empfundener Zorn auf jüngere Personen der eigenen Verwandt-
schaftsgruppe übertragen wird. Zorn ist somit durch eine Endlosschleife mit Furcht verbunden, 
da diese ihn zunächst auf kulturspezifische Weise formt, um ihn dann zeitversetzt erneut als 
moralische Emotion im Sozialisationsprozess einzusetzen. Somit sind die drei Wutformen in 
jeweils spezifischer Weise mit Furcht verknüpft: Sanktionswut induziert Furcht, appellierende 
Wut resultiert aus Furcht, und Vergeltungswut erlaubt es, die eigene Furcht zu überwinden.

Bei den Minangkabau bewirkt Scham eine beinahe vollständige Unterdrückung des „Är-
gers“ (marah), der gesellschaftlich stark verpönt ist und zu sozialer Ausgrenzung führt. Unter 
diesen Umständen können Aggressionen nur auf indirekte Weise artikuliert werden, etwa durch 
Verachtung, üble Nachrede oder Auslachen/Belächeln, was dann wiederum zur Scham-Sozia-
lisation beiträgt. Das Fehlen von äußerlich sichtbarer Wut in der Minangkabau-Gesellschaft 
verhindert, dass in anderen Personen Furcht hervorgerufen wird; ein auf Furcht basierender 
emotionaler Entwicklungspfad wird somit im Keim erstickt. Die Beispiele der Bara und Mi-
nangkabau zeigen auf, dass Furcht und Scham sich einander als zeitgleich auftretende sozialisie-
rende Emotionen ausschließen – zumindest innerhalb derselben sozialen Dimension.

Die Tao nehmen abermals eine mittlere Position ein, denn die dort anzutreffenden sozialisie-
renden Emotionen Angst und Scham bewirken in ihrem Zusammenspiel, dass „Ärger“ (somozi) 
zwar zu einem gewissen Grad unterdrückt wird, jedoch an den Rändern der Gesellschaft und in 
unbeobachteten Momenten offen und teils unkontrolliert hervorbricht. Trotz gesellschaftlicher 
Ächtung kommt es immer wieder zu verstörenden Vorfällen, bei denen einige Individuen auf 
besinnungslose Weise wütend werden. Die Unberechenbarkeit des Ärgers führt dazu, dass be-
reits kleinere Anzeichen von Wut (z. B. das Heben der Stimme; ruckartige Bewegungen) po-
tenziell Angst auslösend sind. In der Dorföffentlichkeit, in der schamhaftes Verhalten erwartet 
wird, dürfen Ärger-Empfindungen nur auf indirekte Weise in Form von „Verachtung“ (ikaoya) 
artikuliert werden. In diesem sozialräumlichen Bereich gleicht der Umgang mit Ärger/Wut 
demjenigen der Minangkabau.

Allerdings gibt es eine wichtige Ausnahme, die den Umgang mit jüngeren Kindern betrifft: 
Diese werden bei Ungehorsam von ihren Bezugspersonen „angeblafft“ (ioya), auch werden ihnen 
Schläge angedroht. Hierbei handelt es sich jedoch in der Regel um kontrollierte Wut-Artiku-
lationen, die den Kindern nur vorgespielt werden, um sie zu ängstigen und auf diese Weise zu 
einer Verhaltenskorrektur zu bewegen. Offene Ärger-Ausdrücke im Sozialisationskontext sind 
möglich, da jüngere Kinder noch nicht als vollständige Personen wahrgenommen werden und 
folglich von der höflichen Etikette der Erwachsenen ausgenommen sind (Funk 2022).

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

Fazit

Das Konzept der „sozialisierenden Emotionen“ (Funk et al. 2012; Röttger-Rössler et al. 2013, 
2015; Röttger-Rössler und Funk 2023) erweist sich als besonders geeignet, um sozioemotio-
nale Entwicklungsverläufe nachzuzeichnen, da sozialisierende Emotionen bereits zu einem 
frühen Zeitpunkt innerhalb der Ontogenese auftreten und die Gesamtheit der kindlichen 
Entwicklungsnische widerspiegeln. Aufgrund dieser beiden formalen Eigenschaften können 
sozialisierende Emotionen in vielversprechender Weise für regionale ebenso wie transregionale 
Kulturvergleiche eingesetzt werden. Sozialisierende Emotionen sind Schnittstellen zwischen ge-
sellschaftlicher und individueller Entwicklung, da erst durch die von ihnen ausgelöste affektive 
Erregung komplexe soziokulturelle Inhalte in den Körpern und Köpfen der Individuen ver-
ankert werden können (vgl. Quinn 2005).

Aus dem systematischen Vergleich der primären sozialisierenden Emotionen Furcht (Bara/
Madagaskar), Angst (Tao/Taiwan) und Scham (Minangkabau/Indonesien) geht hervor, dass die 
Herausbildung des Emotionalen auf einer individuellen und gesellschaftlichen Ebene betrach-
tet in allen drei Untersuchungsgesellschaften auf regelhafte Weise erfolgt und durch diverse 
Faktoren beeinflusst wird, die auf vielfältige Weisen miteinander korrelieren. Bestimmte Ent-
wicklungsparameter bringen mit gewisser Wahrscheinlichkeit bestimmte Konfigurationen und 
Dynamiken des Emotionalen hervor, wohingegen andere emotionale Entwicklungspfade als 
weniger wahrscheinlich erachtet oder sogar ausgeschlossen werden können. Hierbei ist es aller-
dings wichtig festzuhalten, dass sich gesellschaftlicher Wandel nicht auf deterministische Weise 
vollzieht, da in jeder Situation alternative Entwicklungsmöglichkeiten existieren. Furcht, Angst 
und Scham müssen als distinkte emotionale Qualitäten angesehen werden, wobei jedoch diffuse 
Übergänge zwischen Furcht und Angst sowie zwischen Angst und Scham bestehen. Hieraus 
lässt sich schließen, dass die drei genannten Emotionen auf graduelle Weise miteinander ver-
bunden sind, auch wenn dies aus beliebigen Momentaufnahmen nicht ersichtlich ist.

Das zentrale Ergebnis des in diesem Beitrag durchgeführten Kulturvergleichs besteht in der 
Erkenntnis, dass die mit dem emotionalen Sozialisationsprozess verbundenen sozialen Prakti-
ken im Wesentlichen auf kulturspezifischen Gefahreneinschätzungen basieren, bei denen Be-
drohungen entweder primär auf der physischen oder psychosozialen Ebene verortet werden, 
wobei im Falle der Tao – wo das Zusammenspiel zwischen Angst und Scham besonders aus-
geprägt ist – eine Mischform besteht. Diese grundlegende Unterscheidung führt dazu, dass 
alle Facetten des Kulturvergleichs immer wieder dieselbe systematische Anordnung der drei 
Untersuchungsgruppen hervorbringen: Bara und Minangkabau sind einander diametral gegen-
übergestellt, wohingegen die Tao eine mittlere Position einnehmen.

Dabei ist zu berücksichtigen, dass alle Parameter des Kulturvergleichs, der naturräumliche, 
politisch-historische, sozialökonomische und weltanschauliche Dimensionen umfasst, fortlau-
fenden Veränderungen ausgesetzt sind, die langfristig zu einem Systemwandel führen können, 
der mit einer Veränderung der sozialisierenden Emotionen einhergeht. Qualitative Verände-
rungen setzen jedoch voraus, dass sich die Gefährdungseinschätzung entlang des physisch-psy-
chischen Spektrums auf signifikante Weise verschiebt. Aus den unterschiedlichen historisch-
politischen Entwicklungsverläufen der drei Untersuchungsgruppen lässt sich die (durch weitere 
Studien zu verifizierende) These erstellen, dass eine funktionierende staatliche Ordnung, in der 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150

Leberecht Funk

eine unmittelbare Versorgung physischer Bedürfnisse gewährleistet ist, längerfristig dazu führen 
könnte, dass Furcht und Angst als sozialisierende Emotionen in den Hintergrund treten.

Weitere Forschungen zu emotionalen Entwicklungsverläufen in nicht-westlichen Gesell-
schaften sind notwendig, um die durch sozialisierende Emotionen ausgelösten emotionalen Dy-
namiken besser verstehen und miteinander vergleichen zu können. Birgitt Röttger-Rössler hat 
uns in einer Zeit, in der sich die meisten Anthropolog:innen vom Kulturvergleich abwandten, 
gelehrt, dass systematische Kulturvergleiche wichtig sind, um das menschliche Dasein zu er-
forschen und ein Gespür dafür zu entwickeln, ob die eigene kulturelle Prägung im weltweiten 
Maßstab als „normal“ angesehen werden kann oder doch eher als ein Sonderfall betrachtet 
werden muss (Henrich et al. 2010). Es ist leicht, Kulturvergleiche zu zerreißen, da sie not-
wendigerweise auf grobe Weise vereinfachen müssen, um komplexe Realitäten miteinander in 
Bezug zu setzen. Doch auch wenn sie nicht perfekt sind, sollte man den Mut haben, sie trotzdem 
anzustellen, da erst hierdurch neue Einblicke entstehen können.

In der heutigen Welt treffen immer mehr Menschen unterschiedlicher kultureller Prägung 
aufeinander, z. B. im Kontext von Migration und Einwanderung (Röttger-Rössler und Lam 
2018). Die sich hieraus ergebenden Verständigungsprobleme können nur gelöst werden, wenn 
wir alle besser verstehen, worin genau die Unterschiede in unserem Denken, Handeln und Füh-
len bestehen und worauf sie zurückzuführen sind. Eben hierin liegt ein wichtiger Anwendungs-
bereich sozialisierender Emotionen.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


151

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

Literatur

Funk, Leberecht 2014: Entanglements Between Tao People and Anito on Lanyu Island, Taiwan. In: Yasmine 
Musharbash und Geir Henning Presterudstuen (Hg.), Monster Anthropology in Australasia and Beyond. 
New York: Palgrave Macmillan, 143–157.

Funk, Leberecht 2022: Geister der Kindheit. Sozialisation von Emotionen bei den Tao in Taiwan. Bielefeld: tran-
script.

Funk, Leberecht 2023: „Keep off the ,Bad Things‘, Uncle!“ – A Tao Child’s Perspective about Anito Monsters 
on Lanyu Island, Taiwan. In: Yasmine Musharbash und Ilana Gershon (Hg.), Living with Monsters: Eth-
nographic Fiction about Real Monsters. Santa Barbara, Calif.: Punctum Books.

Funk, Leberecht, Birgitt Röttger-Rössler und Gabriel Scheidecker 2012: Fühlen(d) Lernen. Zur Sozialisation 
und Entwicklung von Emotionen im Kulturvergleich. Zeitschrift für Erziehungswissenschaften 16: 217–
238.

Haidt, Jonathan 2003: The Moral Emotions. In: Richard J. Davidson, Klaus R. Scherer und H. Hill Gold-
smith (Hg.), Handbook of Affective Sciences. Oxford: Oxford University Press, 852–870.

Hall, Kenneth H. 2011: A History of Early Southeast Asia: Maritime Trade and Societal Development, 100-1500. 
Lanham, Md.: Rowman and Littlefield.

Henrich, Joseph, Steven J. Heine und Ara Norenzayan 2010: The Weirdest People in the World? Behavioral 
and Brain Sciences 33 (2–3): 61–83.

Holodynski, Manfred und Wolfgang Friedlmeier 2006: Emotionen. Entwicklung und Regulation. Heidelberg: 
Springer.

Jung, Susanne (in Vorbereitung): Sozialisation von Emotionen in einer indonesischen Gesellschaft (Minagkabau).

Lowe, Edward D. und Michael Schnegg 2020: Introduction – Comparative Ethnography: Its Promise, Process, 
and Successful Implementations. In: Michael Schnegg und Edward D. Lowe (Hg.), Comparing Cultures. 
Innovations in Comparative Ethnography. Cambridge: Cambridge University Press, 1–20.

Quinn, Naomi 2005: Universals of Child Rearing. Anthropological Theory 5 (4), 477–516.

Röttger-Rössler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur. Einige Grundfragen. Zeitschrift für Ethnologie 127 (2): 
147–162.

Röttger-Rössler, Birgitt 2004: Die kulturelle Modulierung des Gefühls. Ein Beitrag zur Theorie und Methodik 
ethnologischer Emotionsforschung anhand indonesischer Fallstudien. Münster: LIT Verlag.

Röttger-Rössler, Birgitt 2013: In the Eyes of the Other. Shame and Social Comformity in the Context of 
Indonesiean Societies. In: Bénédicte Sère und Jörg Wettlaufer (Hg.), Shame Between Punishment and 
Penance. The Social Usages of Shame in the Middle Ages and Early Modern Times. Florenz: Micrologus, 
405–419.

Röttger-Rössler, Birgitt 2020: Research Across Cultures and Disciplines: Methodological Challenges in an 
Interdisciplinary and Comparative Project on Emotion Socialization. In: Michael Schnegg und Edward 
D. Lowe (Hg.), Comparing Cultures. Innovations in Comparative Ethnography. Cambridge: Cambridge 
University Press, 180–200.

Röttger-Rössler, Birgitt und Hans Joachim Markowitsch (Hg.) 2009: Emotions as Bio-Cultural Processes. New 
York: Springer.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152

Leberecht Funk

Röttger-Rössler, Birgitt, Gabriel Scheidecker, Susanne Jung und Manfred Holodynski 2013: Socializing Emo-
tions in Childhood. A Cross-Cultural Comparison Between the Bara in Madagascar and the Minangka-
bau in Indonesia. Mind, Culture, and Activity. An International Journal 20: 260–287.

Röttger-Rössler, Birgitt, Gabriel Scheidecker, Leberecht Funk und Manfred Holodynski 2015: Learning (by) 
Feeling. A Cross-Cultural Comparison of the Socialization and Development of Emotions. Ethos 43 (2): 
187–220.

Röttger-Rössler, Birgitt und Anh Thu Anne Lam 2018: Germans with Parents from Vietnam. The Affecvtive 
Dimensions of Parent-Child Relations in Vietnamese Berlin. In: Birgitt Röttger-Rössler und Jan Slaby 
(Hg.), Affect in Relation. Families, Places, Technologies. Abingdon/New York, NY: Routledge Studies in 
Affective Societies.

Röttger-Rössler, Birgitt und Leberecht Funk 2023: Socializing Emotions: An Anthropological Approach to the 
Study of Emotional Development. In: Jozefien de Leersnyder (Hg.), The Sociocultural Shaping of Emotion. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Rosaldo, Renato 1984: Grief and a Headhunter’s Rage. On the Cultural Force of Emotions. In: Stuart Plattner 
und Edward M. Bruner (Hg.), Text, Play, and Story. The Construction and Reconstruction of Self and Society. 
Washington: American Ethnological Society, 178–195.

Scheidecker, Gabriel 2014: Cattle, Conflicts, and Gendarmes in Southern Madagascar: A Local Perspective 
on fihavanana gasy. In: Peter Kneitz (Hg.), Fihavanana. La Vision d’une Société Paix à Madagascar. Halle/
Wittenberg: Universitätsverlag Halle-Wittenberg, 129–156.

Scheidecker, Gabriel 2017a: Kindheit, Kultur und moralische Emotionen. Zur Sozialisation von Furcht und Wut 
im ländlichen Madagaskar. Bielefeld: transcript.

Scheidecker, Gabriel 2017b: Zwischen Angst und Empörung: Gendarmen und Gerechtigkeitsgefühle im 
rechtspluralen Kontext Madagaskars. In: Jonas Bens und Olaf Zenker (Hg.), Gerechtigkeitsgefühle. Zur 
affektiven und emotionalen Legitimität von Normen, Bielefeld: transcript, 73–103.

Scheidecker, Gabriel 2019: Emotionen der Wut in kulturvergleichender Perspektive. In: Hermann Kappelhoff, 
Jan-Hendrik Bakels, Hauke Lehmann und Christina Schmitt (Hg.), Emotionen. Ein interdisziplinäres 
Handbuch. Stuttgart: JB Metzler, 185–189.

Scheidecker, Gabriel 2020: Unfolding Emotions: The Language and Socialization of Anger in Madagascar. 
In: The Routledge Handbook of Language and Emotion. Abingdon: Routledge, 49–70.

Scheidecker, Gabriel 2023: Parents, Caregivers, and Peers: Patterns of Complementarity in the Social World of 
Children in Rural Madagascar. Current Anthropology 64 (3)

Super, Charles M. und Sara Harkness 1986: The Developmental Niche. A Conceptualization at the Interface 
of Child and Culture. International Journal of Behavioral Development 9 (4): 545–569.

Tangney, June Price, Jeff Stueweg und Debra J. Mashek 2007: Moral Emotions and Moral Behavior. Annual 
Review of Psychology 58: 345–372.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

