Leberecht Funk

Sozialisierende Emotionen im Vergleich: Furcht, Angst
und Scham in Madagaskar, Taiwan und Indonesien

Es ist der langjdhrige Verdienst von Birgitt Rottger-Rossler, dass wir heute im deutschsprachigen
Raum das Forschungsfeld der Psychologischen Anthropologie vorfinden, die sich nicht zuletzt
mit der soziokulturellen Spezifitit des Emotionalen und Affektiven beschiftigt. Anhand indo-
nesischer Fallstudien vermochte Rottger-Rssler aufzuzeigen, dass sich emotionales Erleben und
Verhalten durch komplexe biokulturelle Prozesse ausbildet und dass es unzulissig ist, das Span-
nungsverhiltnis von Biologie und soziokulturellem Kontext zugunsten eines einzelnen Fakrors
aufzuldsen. Sie verstand frither als die meisten mono-disziplinir ausgerichteten Forscher:innen,
dass Biologie und Kultur in keiner hierarchischen Bezichung zueinanderstehen, sondern sich
vielmehr gegenseitig bedingen (Réteger-Rossler 2002, 2004; Roteger-Réssler und Markowitsch
2009). Eine wichtige Erkenntnis von Réttger-Rossler ist, dass menschliche Gefiihle nur inter-
disziplinir in ihrer ganzen Vielschichtigkeit erfasst werden kénnen und dass sich die Sozial-
und Kulturanthropologie nicht auf einer kulturrelativistischen Position ausruhen kann, sondern
kulturvergleichend vorgehen muss (Rottger-Réssler 2002, 2020).

Dieser Beitrag basiert auf dem bi-disziplinir angelegten Forschungsprojekt Sozialisation und
Ontogenese von Emotionen im Kulturvergleich, das zwischen 2009 und 2014 am Exzellenz-Clus-
ter Languages of Emotion an der Freien Universitdt Berlin angesiedelt war und gemeinsam von
der Anthropologin Réttger-Rossler und dem Entwicklungspsychologen Manfred Holodynski
geleitet wurde. Die zentralen Fragestellungen lauteten: Wie erlernen Kinder das emotionale Re-
pertoire ihrer Gesellschaft? Welche Emotionen spielen im Sozialisations- und Erzichungsprozess
eine gewichtige Rolle? Um dies zu erforschen, fithrten meine Kolleg:innen Gabriel Scheidecker,
Susanne Jung und ich zwischen 2009 und 2012 stationire Feldforschungen bei den Bara in
Madagaskar, den Minangkabau in Indonesien und bei den Tao in Taiwan durch, die tiber eine
Dauer von mindestens 12 Monaten verfiigten.

Bislang liegen nur Kulturvergleiche zwischen den Minangkabau und den Bara (Roteger-
Réssler et al. 2013) sowie zwischen den Tao und den Bara (Funk et al. 2012; Roteger-Réssler et
al. 2015) vor; eine alle drei Gesellschaften umfassende Analyse steht noch aus. In diesem Beitrag
mochte ich mich auf systematische Weise mit den primiren sozialisierenden Emotionen in den
drei von uns untersuchten soziokulturellen Settings beschiftigen: mit ,,Furcht (zahotsy) bei den
Bara, ,Angst“ (maniahey) bei den Tao und ,,Scham® (malu) bei den Minangkabau. Mein beson-
deres Augenmerk richtet sich dabei nicht so sehr auf einzelne emotionale Qualititen, sondern
auf komplexe, emotionale und affektive Dynamiken, die auf vielfiltige Weisen mit diversen
soziokulturellen Parametern und naturrdumlichen Kontexten verbunden sind. Ich gehe davon
aus, dass sozialisierende Emotionen auf regelgeleitete Weise bestimmte Konfigurationen des
Emotionalen und Affektiven hervorbringen und somit prinzipiell hinsichtlich der sich aus ihnen
ergebenden emotionalen Entwicklungspfade miteinander verglichen werden kénnen.

137

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leberecht Funk

Meine Erkenntnisse tiber die Bara und Minangkabau — bei denen ich selber nie geforscht
habe — entnehme ich den vorhandenen Publikationen sowie den informellen Gesprichen, die
ich mit meinen Kolleg:innen wihrend der Zeit unserer Zusammenarbeit und dariiber hinaus
gefiihre habe. Mein besonderer Dank richtet sich an Gabriel Scheidecker, der eine frithere Fas-
sung meines Beitrags kommentierte und auf diese Weise wertvolle Anregungen gab, und an
Susanne Jung, die mir ihre noch unvollendete Dissertationsschrift zur Verfiigung stellte.

Es ist wichtig zu betonen, dass sich die Bezeichnungen ,Bara“, ,Tao“ und ,Minangkabau®
nicht auf die ethnischen Gruppen in ihrer Gesamtheit, sondern vornehmlich auf die spezifischen
Forschungskontexte in den lindlichen Gemeinden Menamaty (Bara/Madagaskar), Lanyu (Tao/
Taiwan) und Kamang Hilir (Minangkabau/Indonesien) bezichen. Der von mir vorgenommene
Vergleich ist auf Dorfebene angesiedelt und kann nur bedingt auf abweichende Lebensstile wie
urbane Migration Bezug nehmen. Sofern méglich, versuche ich in meiner Darstellung auf lokale
Unterschiede (z. B. Status, Gender) sowie den soziokulturellen Wandel einzugehen. Aus Platz-
griitnden konnen viele Zusammenhinge nur verkiirze dargestelle werden.

Theorie und Methode

Bei der Auswahl der soziokulturellen Settings wurde innerhalb unserer Forschungsgruppe da-
rauf Wert gelegt, dass diese sich hinsichtlich wichtiger Parameter (z. B. soziale Organisation; on-
tologische Vorstellungen; Integration in ein modernes Staatswesen) voneinander unterscheiden.
Da alle drei Untersuchungsgruppen der West-Malayo-Polynesischen Sprachfamilie angehoren,
gingen wir zudem davon aus, dass konzeptuelle Gemeinsamkeiten zwischen ihnen bestehen
wiirden. Wir wihlten also eine Form des Kulturvergleichs, der sowohl fluide als auch regionale
Ziige aufweist (Lowe und Schnegg 2020).

In theoretischer Hinsicht orientierten wir uns an Quinn (2005), die davon ausgeht, dass
Kinder weltweit nach demselben formalen Grundmuster sozialisiert und erzogen werden.
Die von ihr formulierten vier Universalien der Kindererzichung besagen, dass 1. Siuglinge
und Kleinkinder eine Priming-Phase durchlaufen, in der sie auf spitere Lektionen vorbereitet
werden; 2. Sozialisationspraktiken und Erziehungsmethoden besonders effektiv sind, wenn sie
mit emotionaler Erregung einhergehen; 3. Sozialisationspraktiken und Erziechungsmethoden auf
systematische Weise angewandt werden und sich somit durch Konstanz auszeichnen; und 4.
Bezugspersonen das Verhalten ihrer Kinder auf negative und positive Weise evaluieren. Unser
emotionales Verstindnis basierte auf einem Mehr-Komponenten-Modell, das von Holodynski
und Friedlmeier (2006) entwickelt und spiter um eine affektive Dimension erweitert wurde
(Funk 2022; Réttger-Réssler und Funk 2023). Ein wesentliches Forschungsziel bestand in der
Beschreibung der kindlichen Entwicklungsnische (Super und Harkness 1986), also in der Er-
fassung des soziokulturellen Kontextes, auf dessen Grundlage wir die emotionale Entwicklung
skizzierten.

Wir bedienten uns eines Mixed-Method-Ansatzes, in dem sozial- und kulturanthropolo-
gische Ansitze (z. B. Teilnchmende Beobachtung, semi-strukeurierte Interviews, ethnolexika-
lische Erhebungen von Emotionswortern, Spot Observations) und entwicklungspsychologische
Methoden (z. B. Videoanalysen, systematische Beobachtungsprotokolle von Emotionsepisoden)
miteinander kombiniert wurden.

138

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialisierende Emotionen im Vergleich
Sozialisierende Emotionen

Um das von uns beobachtete Zusammenspiel des Emotionalen analytisch besser fassen zu kon-
nen, entwickelte unsere Arbeitsgruppe das Konzept der sozialisierenden Emotionen (Funk et al.
2012; Funk 2022; Réttger-Réssler et al. 2013, 2015; Rottger-Rossler und Funk 2023), die wir
wie folgt definieren:

Emotionen, die durch emotionalisierende Erziechungspraktiken direkt induziert wer-
den und unmittelbar an der Sozialisation beteiligt sind, indem sie Individuen dazu
veranlassen, sich an den Werten und Normen ihrer Kultur zu orientieren, nennen wir
sozialisierende Emotionen. (Funk et al. 2012: 220)

Wir gehen davon aus, dass sich sozialisierende Emotionen zu psychologischen Kontrollmecha-
nismen entwickeln kénnen, wodurch es Kindern méglich ist, ihr Verhalten sowie auch ihr Emo-
tionsrepertoire an die Gefiihlsregeln ihrer Gesellschaft anzupassen. Sozialisierende Emotionen
besitzen deshalb die Fihigkeit, andere Emotionen in ihren kulturspezifischen Ausprigungen
zu formen. Sie entstehen in der sozialen Interaktion zwischen Siuglingen und Bezugspersonen,
die von affektiv erregenden Sozialisationspraktiken Gebrauch machen und das Verhalten ihrer
Kinder verbal und non-verbal bewerten (siche Quinn 2005). Systematisch angewandte sozia-
le Praktiken, die sozialisierende Emotionen hervorrufen kénnen, sind z.B. Loben, Belohnen,
Schlagen, Beschimen, Angstigen und Aufziehen. Je nach soziokulturellem Setting kénnen eine
oder aber auch mehrere sozialisierende Emotionen an der Formierung des sozioemotionalen
Entwicklungspfades beteiligt sein. Sie treten nach aktuellem Forschungsstand in unterschiedli-
chen Reihenfolgen innerhalb der Ontogenese auf und erginzen sich in ihrem Zusammenspiel
auf unterschiedliche, kulturspezifische Weisen. Dabei verhilt es sich so, dass eine der soziali-
sierenden Emotionen aufgrund ihres frithen Auftretens und ihrer herausragenden Bedeutung
innerhalb des Sozialisationsprozesses als die primire oder dominierende sozialisierende Emotion
angesehen werden kann. Unsere Forschungen legen nahe, dass primire sozialisierende Emotio-
nen vornehmlich im Kontext intergenerationaler Bezichungen auftreten, wohingegen sekundi-
re sozialisierende Emotionen oftmals — aber nicht zwangsliufig — auf egalitire Peerbeziechungen
ausgerichtet sind.

Das Konzept der sozialisierenden Emotionen weist Parallelen zum Begrifl der moralischen
Emotionen (Haidt 2003; Tangney et al. 2007) bzw. den moralischen Affekten (Rosaldo 1984)
auf. Ein wesentlicher Unterschied ist jedoch, dass sozialisierende Emotionen Prozesshaftigkeit
und Agency betonen und sich hierdurch von den eher statisch angelegten Konzepten der mora-
lischen Emotionen und moralischen Affekte unterscheiden. Sozialisierende Emotionen sind
keine vorgegebenen Entititen, sie werden im Sozialisationsprozess immer wieder aufs Neue von
Bezugspersonen und Kindern ko-konstruiert. Da sie auf individuelle Entwicklung fokussieren,
sind sie sowohl in theoretischer als auch methodischer Hinsicht besonders geeignet, biopsycho-
kulturelle Prozesse auf interdisziplindre Weise zu erforschen.

139

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leberecht Funk

Furcht, Angst und Scham im Kulturvergleich

Aus Platzgriinden beschrinke ich mich beim Vergleich der drei sozialisierenden Emotionen
Furcht, Angst und Scham auf fiinf Dimensionen: a) Siedlungsriume und Lebensweisen; b)
soziale Organisation und ontologische Vorstellungen; ¢) Furcht, Angst und Scham induzierende
Sozialisations- und Erziehungspraktiken; d) Scham-Sozialisation und die Rolle der Peers; und
e) kulturelle Modulation der Arger-Emotionen.

a) Siedlungsriume und Lebensweisen

Die Siedlungsrdume und kulturspezifischen Lebensweisen der von uns untersuchten Gesell-
schaften weisen deutliche Unterschiede auf. Die Bara leben als Agropastoralisten in einer diinn-
besiedelten, trockenen Savanne im siidlichen Hochland von Madagaskar, wo sie Rinderhaltung
und Reisanbau betreiben. Viehdiebstihle sind weit verbreitet und fithren dazu, dass es regelmi-
Big zu bewaffneten Auseinandersetzungen kommt. Den Bara ist es als einzige Gruppe méglich,
Konflikten durch neue Dorfgriindungen aus dem Weg zu gehen, da in ihrem Siedlungsgebiet
fiir Abspaltungen und Wanderungsbewegungen ausreichend Raum zur Verfiigung steht. In der
Forschungsregion bestand zum Zeitpunkt der Forschung nur eine sehr geringe Anbindung an
staatliche Strukturen: Es gab weder Schulen, Krankenhiuser, noch befahrbare Straflen.

Die Tao leben in einer small-scale society, die mit 4.500 Personen iiber deutlich weniger
Mitglieder als die Bara (ca. 500.000) und Minangkabau (ca. acht Millionen) verfiigt. Ihr Sied-
lungsraum ist eine 45 km? grof3e, zu Taiwan gehorige Hochseeinsel mit steil aufragenden, dicht
bewaldeten Bergen. Nur an wenigen Stellen konnen Dérfer gegriindet und Felder angelegt
werden. Die Tao leben traditionellerweise vom Fischfang und dem Anbau von Taros und Siif3-
kartoffeln. Seit 20 Jahren spielt das Tourismusgeschift eine wachsende Rolle fiir den Geld-
erwerb, der sich mangels Gelegenheiten auf der Insel als schwierig erweist. Ein grof3er Teil der
arbeitsfihigen Bevolkerung hilt sich zu Ausbildungs- und Arbeitszwecken in Taiwan auf. In
den vergangenen Jahrhunderten lebten die Tao in relativer Isolation. Freier Zugang zu ihrer
Insel besteht erst seit 1967.

Das Siedlungsgebiet der Minangkabau liegt im gebirgigen Hochland von West-Sumatra/
Indonesien und umfasst sowohl Dérfer als auch Stidte. Die Minangkabau leben traditioneller-
weise vom Reisanbau, der an den Kiistenregionen durch Fischerei und in der im Landesinneren
gelegenen Forschungsregion durch Obstanbau und Fischzucht erginzt wird. Wenn Minner in
ihrem Heimatort keine Anstellung finden, begeben sie sich oftmals in die Arbeitsmigration,
was dazu gefiihrt hat, dass Minangkabau heute iiberall in Indonesien und dariiber hinaus (z. B.
in den Niederlanden) anzutreffen sind. Schulische Bildung besteht seit lingerem und wird all-
gemein geschitzt. Von allen drei Untersuchungsgesellschaften sind die Minangkabau diejenige,
bei der die Integration in ein modernes Staatswesen am weitesten fortgeschritten ist.

b) Soziale Organisation und ontologische Vorstellungen

Die Herausbildung der sozialisierenden Emotionen Furcht (Bara), Angst (Tao) und Scham (Mi-
nangkabau) ist aufs Engste mit der sozialen Organisation sowie den religidsen Vorstellungen
und Praktiken verbunden. Die Bara verfiigen {iber eine segmentire soziale Organisation mit ei-

140

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

ner patrilinearen Verwandtschaftsordnung. Thr Wohlergehen hingt unmittelbar davon ab, dass
die Ahnen ihnen wohlgesinnt sind und sie mit Lebenskraft versorgen. Normwidriges Verhalten
wird von den Ahnen mit supranatiirlichen Sanktionen belegt, die Schwiche und Unwohlsein
bei den Betroffenen hervorrufen und unweigerlich zum Tod fiihren, sollten keine Opferrituale
durchgefiihrt werden, um den Zorn der Ahnen zu besinftigen.

Bei den Tao finden wir antagonistische Gruppen, die in ein bilaterales Verwandtschafts-
system eingebettet sind, das zu seinen Randern hin diffus ist. Soziale Beziechungen miissen regel-
miflig durch Teilnahme am Gabentausch revitalisiert werden; anderenfalls droht ein Abbruch
des Verwandtschaftsverhiltnisses (Funk 2022). In jedem Dorf gibt es Verwandtschaftsgruppen,
die sich feindselig gegeniiberstehen und um knappe Ressourcen (z. B. Tarofelder, Stifiwasser)
konkurrieren. Die meisten Tao haben sich heute dem Katholizismus und Presbyterianismus
zugewandt. Allerdings spielen animistische Vorstellungen weiterhin eine wichtige Rolle. Ahn-
lich wie bei den Bara hingt menschliches Wohlergehen von den Ahnen ab, die bei Befolgung
der anzestralen Taburegelungen ihren Segen spenden, sich bei Verfehlungen jedoch von den
Tao abwenden, sodass diese den iiberall in der Umgebung lauernden bésartigen Anito-Geist-
wesen schutzlos ausgeliefert sind. Begegnungen mit den Aniro sind gefihrlich, da diese den Tao
nach ihren Seelen trachten. Kehrt eine geraubte Seele nicht wieder zum Kérper zuriick, geht die
betreffende Person allmihlich zugrunde.

Die Gesellschaft der Minangkabau ist in Ringe mit unterschiedlichem sozialem Status
untergliedert und somit stratifiziert. Armere Familien besitzen keine Reisfelder und miissen
sich als Pichter oder Lohnarbeiter verdingen. Die Minangkabau sind ein seltenes Beispiel fiir
eine islamische Gesellschaft mit einer matrilinearen Abstammungs- und Vererbungsregel. Eine
Ubernahme des sunnitischen Islams erfolgte bereits vor Jahrhunderten durch Handlungsbezie-
hungen mit arabischen Seeleuten. Neben islamischen Glaubensinhalten ist das althergebrachte
Gewohnbheitsrecht (adat) weiterhin von grofler identititsstiftender Bedeutung,

¢) Furcht, Angst und Scham induzierende Sozialisations- und Erziehungspraktiken

Bei den Bara baut die Sozialisation von ,,Furcht® (rahotsy) auf einer dezidiert korperzentrierten
Form der Betreuung und Fiirsorge auf. Die Erfahrung korperlicher Zuwendung bildet die Kon-
trastfolie fiir Praktiken der Kérpersanktion, die Kindern vermitteln, dass ihr physisches Wohl-
ergehen ginzlich von den Bezugspersonen abhingt und bei Fehlverhalten bedroht ist. Kinder
werden ab dem spiten Sduglingsalter durch Klapse mit der flachen Hand sanktioniert, um
ihnen ein ruhiges, respekevolles Verhalten in der Gegenwart Erwachsener und insbesondere
eine allgemeine Furchtsamkeit gegeniiber Alteren beizubringen. Diese Priming-Phase geht mit
etwa vier bis funf Jahren in teils heftige korperliche Bestrafung von Fehlverhalten und Norm-
verstdflen tiber, die bei Kindern starke Furcht auslést. Zentrale Sanktionierungsmethoden sind
Schlige mit dem Stock und temporirer Nahrungsentzug. Im Jugendalter verlagert sich die
Furcht von den lebenden Autorititspersonen zu den Ahnengeistern, die fortan auf supranatiir-
liche Weise durch Verfluchung bzw. Segensentzug sanktionieren, was ebenfalls als Bedrohung
des physischen Wohlergehens oder gar des Lebens erlebt wird.

Tao-Bezugspersonen evozieren in ihren Kindern im spiten Siuglingsalter und zu Beginn
der Kleinkindphase eine ,affektive Angst- und Scham-Disposition (kanig), die mit ,Angst*
(maniahey) induzierenden Sozialisationspraktiken (z. B. Angstigen; Irritieren; Drohen; Klapsen)
ihren Anfang nimmt und im weiteren Verlauf durch ,,Scham® (masnek) induzierende Praktiken

141

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leberecht Funk

(z. B. Auslachen, Aufzichen, NicheBeachten) erginzt wird. Eine derartige Behandlung jiingerer
Kinder ist aus emischer Perspektive notwendig, um diese in einen ruhigen Zustand zu versetzen,
da jegliche Form der Aufregung wie Weinen oder Wiitendwerden dazu fithren kann, dass sich
ihre fragilen Seelen vom Korper losen und panikartig davonfliegen. Dies gilt es unbedingt zu
verhindern, da die Anito alles daransetzen, die noch unwissenden Kindesseelen zu fangen und
zu zerstoren (Funk 2014). Die von Tao-Kindern als unangenehm empfundenen Sozialisations-
praktiken dauern in der Regel so lange an, bis Kinder von ihren Bezugspersonen den Blick
abgewendet haben und reglos verharren. Da Siuglinge und jiingere Kleinkinder aufgrund ihres
geringen kognitiven und emotionalen Entwicklungsstandes noch nicht in der Lage sind, Angst
und Scham als klar umrissene Emotionen wahrzunehmen, entzieht sich die affektive Kanig-Dis-
position einer bewussten Reflexion. Sie hat das gesamte Leben tiber Bestand und kann durch
bestimmte Verhaltensweisen oder situative Zusammenhinge immer wieder aufs Neue ausgelost
werden. Die nach dem Spracherwerb einsetzende Erzichung erfolgt durch Instruktionen, die
teilweise den Charakter von Warnungen haben. Kinder, die den Worten ihrer Bezugspersonen
nicht Folge leisten, werden ausgeschimpft und — wenn dies nicht hilft — geschlagen. Eine weitere
Disziplinierungsmafinahme besteht in konsequenter Nicht-Beachtung.

Bei den Minangkabau wird in der Priming-Phase von der Strategic des Lobens Gebrauch ge-
macht. Wann Siuglinge Verhaltensweisen zeigen, die aus Erwachsenen-Perspektive mit ,,Scham*
(malu) in Verbindung stehen (z. B. Abwenden des Kopfes bei Reiziiberflutung), wird dies von
den umstehenden Personen positiv hervorgehoben. Die positive Markierung schamhaften Ver-
haltens bewirkt, dass Kleinkinder bis zu einem Alter von ca. fiinf Jahren im Beisein unbekann-
ter Personen ,extreme Schiichternheit® (malu-malu) zeigen, die damit einhergeht, dass sie sich
hinter ihren Miittern verstecken und Blickkontakt vermeiden. Diese kulturspezifische Form der
Sozialangst wird von den Bezugspersonen zusitzlich dadurch gefordert, dass sie Fremde (z. B.
Polizisten; westliche Touristen) vor ihren Kindern als monstrose Gestalten darstellen, die ihnen
nach dem Leben trachten (Jung in Vorbereitung). Ahnlich wie die Kanig-Disposition der Tao
enthilt auch malu-malu Komponenten von ,Angst® (takut) und Scham. Vom Kleinkindalter an
ist das Nicht-Beachten oder Ignorieren von sich fehlverhaltenden Kindern die am meisten ver-
breitete Disziplinierungsmethode. Nach erfolgter Sanktionierung werden Minangkabau-Kinder
von ihren Bezugspersonen normalerweise nicht getrdstet; eine soziale Reintegration findet erst
statt, nachdem die betroffenen Kinder sich wieder auf normkonforme Weise verhalten.

d) Scham-Sozialisation und die Rolle der Peers

In allen drei Settings wenden Peers untereinander Scham-induzierende Praktiken an — wenn
auch auf kulturell unterschiedliche Weisen. Bara-Kinder verbringen bereits im Laufe des zwei-
ten Lebensjahrs mehr Zeit mit gleichaltrigen Kindern als mit ihren Bezugspersonen. Nach dem
mit ca. zwei Jahren erfolgendem Abstillen reduziert sich die Interaktion mit der Mutter auf ein
konstantes Minimum, auch das Korperkontake-System verlagert sich auf die Peers (Scheidecker
2017a, 2023). Die im Dorf und seiner niheren Umgebung herumschweifenden Kinder ver-
spotten sich untereinander bei mangelnder Korperbeherrschung oder korperlicher Schwiche,
weshalb ,,Scham® (begnatsy) in diesem soziokulturellen Setting als eine sekundire sozialisierende
Emotion angesehen werden muss. Allerdings ist es wichtig zu betonen, dass hegnatsy auf die
egalitiren Bezichungen beschrinkt bleibt und innerhalb der intergenerationalen Bezichungen
kaum eine Bedeutung besitzt.

142

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

Bei den Tao erfolgt erst mit etwa dreicinhalb Jahren eine vermehrte Zuwendung zu den
Gleichaltrigen, mit denen Kinder fortan einen Grofiteil des Tages zusammen verbringen. Tao-
Kinder werden regelrecht in die Arme ihrer Peers getrieben, da Bezugspersonen in diesem Alter
von einer drohenden Schlag-Geste Gebrauch machen, die Kinder dazu veranlasst wegzulaufen
(Funk 2022). Der im Vergleich zu den Bara spiter einsetzende Abnabelungsprozesses lisst sich
dadurch erkliren, dass Tao-Kinder bis zum mittleren Kleinkindalter den ihnen zugestande-
nen eng definierten sozialriumlichen Aktionsradius nicht verlassen diirfen, da ihre Seelen als
schwach gelten und emotional erregende oder allgemein frustrierende Ereignisse von ihnen fern-
gehalten werden miissen. Die zuvor in der Verwandtschaftsgruppe am eigenen Leib erfahrenen
~Angst* (maniahey) und ,Scham® (masnek) induzierenden Praktiken werden auf die Gruppe der
Gleichaltrigen tibertragen und bei geringfiigig jiingeren (d. h. schwicheren) Peers angewandt.
Das hieraus resultierende gegenseitige kollektive Argern und Kriftemessen dient der Ausdiffe-
renzierung einer auf sozialem Status basierenden Ordnung. Ein zentrales Kriterium ist hierbei
die Fihigkeit, weniger einflussreiche Andere in die eigene Gefolgschaft einzubinden. Masnek
entfaltet ebenso wie hegnatsy bei den Bara seine Wirkung vornehmlich in den horizontalen
Bezichungen. Ein Unterschied zu den Bara ist jedoch, dass bei den Tao Scham-Elemente auch
in den Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen enthalten sind und somit in den vertikalen
Bezichungen ebenfalls eine Rolle spielen, wenn auch eine untergeordnete. Im Erwachsenenalter
findet das Buhlen um Status seinen Ausdruck in der Menge und Qualitit der produzierten
Nahrung, die an ein moglichst grofles soziales Netzwerk verteilt wird. Es besteht somit eine
Parallele zum Rinderbesitz bei den Bara, der Herden von mehreren tausend Tieren umfassen
kann und ebenfalls der Statusdifferenzierung dient.

Bei den Minangkabau erfolgt eine vermehrte Zuwendung zu den Peers deutlich spiter als
bei den Bara und Tao, nimlich erst zu Beginn des Grundschulalters mit etwa sechs Jahren.
Vor Schuleintritt sind die meisten Minangkabau-Kinder ,extrem schiichtern® (malu-malu), was
dazu fiihre, dass sie sich lieber am Rockzipfel der Mutter festklammern als drauflen abseits
der vertrauten Umgebung mit fremden Kindern zu spielen. Die in den Familien begonnene
»Scham® (malu)-Sozialisation wird von den Peers auf effektive Weise fortgesetzt, was dazu fiihre,
dass Normverstof3e jeglicher Art in den Kindergruppen durch Auslachen beschimt werden. Die
Scham-Sozialisation folgt in der Regel dem Senioritdtsprinzip, d. h. jiingere Kinder werden vor-
nehmlich von ilteren Kindern beschimt, z. B. wenn sie in ihrer Unwissenheit nackt im Dorf-
teich baden (Jung in Vorbereitung). Die Minangkabau sind die einzige Vergleichsgruppe, in der
eine intensive Scham-Sozialisation sowohl in den Familien als auch unter den Peers betrieben
wird.

e) Kulturelle Modulation der Arger—Emotionen

Die in den drei Untersuchungsgesellschaften anzutreffenden sozialisierenden Emotionen Furche,
Angst und Scham sind auf unmittelbare Weise an der kulturellen Uberformung der Arger-
Emotionen beteiligt. Bei den Bara differenziert sich die Emotion ,, Arger/Wut* (seky) innerhalb
des emotionalen Entwicklungsprozesses in diverse Formen, die sich drei Gruppen zuordnen
lassen: ,appellierende Wut* (bindrotsy), ,Vergeltungswut (may fo) und ,Sanktionswut® (heloky)
(Scheidecker 2019, 2020). Appellierende Wut zeichnet sich durch ein an das Mitleid der Bezugs-
person appellierendes Ausdrucksverhalten aus, das dem uns bekannten Schmollen gleicht. Sie
tritt hdufig im Sanktionierungskontext auf, da Bara-Kinder infolge einer Bestrafung einerseits

143

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leberecht Funk

Wut empfinden, diese aber stark regulieren miissen, da jede Form von aggressivem Verhalten
gegeniiber Alteren inakzeptabel ist und zu weiteren Disziplinierungsmafinahmen fiithren wiirde.
Die Arger-Unterdriickung gegeniiber Autorititspersonen fiithrt dazu, dass Kinder aggressive Ar-
ger-Anteile auf andere, vor allem nicht-verwandte Kinder richten. So werden bereits einjihrige
Kinder aus verschiedenen Patrilineages von ihren Miittern dazu angehalten, miteinander zu
kimpfen. Die auf diese Weise sozialisierte Vergeltungswut spielt auch im Erwachsenenalter bei
intersegmentiren Auseinandersetzungen (z. B. Viehdiebstahl) eine wichtige Rolle (Scheidecker
2014, 2017b). Sanktionswut wiederum wird in der Regel innerhalb der Verwandtschaftsgruppe
von Alteren gegeniiber sich fehlverhaltenden Jiingeren zum Ausdruck gebracht. Sie ist maf3-
geblich an der Herausbildung der sozialisierenden Emotion Furcht beteiligt.

Auch bei den Tao besteht eine weit geficherte Differenzierung des lokalen Arger-Emotions-
clusters. Im alltdglichen Leben wird ,,Arger/ Wut* (somozi) normalerweise auf indirekte Weise in
Form von ,Verachtung® (ikaoya) artikuliert. Insbesondere jiingere Personen und Frauen miissen
ihren Arger gegeniiber ilteren und respektablen Personen unterdriicken. Allerdings gibt es ein
paar Ausnahmen, in denen es sozial akzeptabel ist, den eigenen Arger demonstrativ zu Schau zu
stellen, etwa wenn Minner als berechtigt empfundene Interessen gegeniiber antagonistischen
Gegnern (Menschen oder Anito) durchsetzen oder Dorfbewohner:innen ungehorsamen Kin-
dern Schlige androhen. Dabei ist es wichtig, dass die Arger-Bekundungen auf kontrollierte
Weise verlaufen, denn ,besinnungsloses Wiitendwerden® (zomyak) wird aus lokaler Perspektive
von den Anito unter Ausnutzung von Schwiche herbeigefithrt, weshalb es als verunreinigend
angesechen wird und gesellschaftlich stark verpént ist. Unkontrolliert oder ungerechtfertigt
freigesetzter Arger wird durch Auslachen beschimt; die betreffenden Personen werden von der
Dorfgemeinschaft durch Nicht-Beachtung sozial ausgegrenzt.

Die weit verbreitete Arger—Unterdriickung fithrt dazu, dass viele Tao in ihrem tiefsten In-
neren ,,Groll“ (somozi do onowned) empfinden, den sie sich normalerweise nicht anmerken las-
sen. Antagonistische Verwandtschaftsgruppen wahren den Frieden im Dorf, indem sie sich in
der Offentlichkeit aus dem Weg gehen, d. h. weder miteinander reden noch zusammen essen.
Der angestaute Arger kann sich jedoch in bestimmten Situationen — z. B. unter Alkoholeinfluss
— aufs Heftigste entladen, was vor allem auf Kinder verstorend wirkt und Angst hervorruft
(Funk 2022, 2023). Auch in der als gefihrlich empfundenen Alleinsituation (z. B. auf abge-
legenen Feldern; in der Dunkelheit) geschicht es immer wieder, dass schwichere Personen(-
gruppen) von ihren Feinden auf vielfiltige Weisen schikaniert werden. Ohne die wachsamen
Augen der Scham werden die im Inneren verborgenen Konflikte bisweilen offen ausgetragen,
es kommt zu verbalen Beleidigungen, Handgreiflichkeiten und Misshandlungen (Funk 2014,
2022).

Bei den Minangkabau wird ,,Arger“ (marah) als schidlich fiir den zentralen Wert der so-
zialen Harmonie angesehen, weshalb er fortlaufend in seiner Gesamtheit unterdriickt werden
muss. Demonstrative Arger-Auf8erungen sind verpont und fiihren zu sozialer Ausgrenzung,
Selbiges gilt fiir ,Verachtung® (menghinakan), die nur auf dezente Weise in Form von Nicht-
Beachtung oder Dorftratsch zum Ausdruck gebracht werden darf. Lauthalses Beschimen ist
ilteren Kindern vorbehalten, gilt aber nicht als angemessenes erwachsenes Ausdrucksverhalten.
Trotzende Kleinkinder werden von den Bezugspersonen ignoriert und lernen so, dass Arger-De-
monstrationen fiir ihre Interessen nicht zielfithrend sind. Die sozialisierende Emotion Scham
bewirkt eine kulturelle Uberformung des Argers, die dazu fiihrt, dass marah aus dem sicht-
baren Alltagsleben fast vollstindig verschwindet. Dies bedeutet jedoch niche, dass die Minang-

144

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

kabau nicht dazu in der Lage wiren, intensiven Arger zu empfinden. Die iiberproportionale
Verbreitung von Arger/Wut in vielen Geschichten und Sprichwértern deutet darauf hin, dass
die Minangkabau Aggressionen auf eine metaphorische Ebene projizieren.

Diskussion der Ergebnisse

Die Fallbeispiele aus Madagaskar, Taiwan und Indonesien legen anschaulich dar, dass diverse
soziokulturelle Faktoren — aber auch geodkologische sowie historisch-politische Ausgangssitua-
tionen — in ihrem Zusammenspiel an der Herausbildung der sozialisierenden Emotionen Furcht
(Bara), Angst (Tao) und Scham (Minangkabau) beteiligt sind. Innerhalb eines bipolaren Spek-
trums, das an seinen Endpunkten durch Furcht und Scham definiert wird, ergibe sich in allen
finf Dimensionen immer wieder dieselbe Anordnung der drei Untersuchungsgruppen: Bara
und Minangkabau sind einander diametral gegeniibergestellt, wohingegen die Tao eine mittlere
Position zwischen den Extremen einnehmen.

Die Beschaffenheit des zur Verfiigung stehenden Siedlungsraumes gibt vor, ob sich Per-
sonengruppen in Konfliktfillen aus dem Weg gehen konnen oder nicht. Wenn Individuen auf-
grund der Spezifitit ihrer naturriumlichen Umgebung (z. B. enge Gebirgstiler bei den Minang-
kabau, eine als gefihrlich wahrgenommene Umgebung bei den Tao) darauf angewiesen sind,
ihr gesamtes Leben auf dichtem Raum mit anderen zusammen zu verbringen, ist die Heraus-
bildung einer auf Scham basierenden Ordnung wahrscheinlich: Eine hofliche Etikette oder ale-
hergebrachtes Gewohnheitsrecht geben vor, wie der soziale Umgang miteinander geregelt wer-
den kann, um stindigen Streit zu vermeiden. Bei den Bara fehlt diese Notwendigkeit jedoch,
es besteht kein zwingender Bedarf, der Emotion Scham eine primire Rolle im Sozialisations-
prozess einzurdumen, da sie in der von ihnen bewohnten diinnbesiedelten Savanne tiber aus-
reichend Platz verfiigen, um sich im Konfliktfall aus dem Weg gehen zu kénnen. Die auf Scham
basierende Ordnung bei den Tao ist im Gegensatz zu den Minangkabau keine absolute, sondern
eine relative, da auflerhalb des zivilisatorischen Mittelpunke des Dorfes oder in unbeobachteten
Momenten das Recht des Stirkeren gilt und somit eine auf der sozialisierenden Emotion Angst
basierende soziale Ordnung zum Tragen kommt (Funk 2022).

Wihrend sich die meisten Bara nicht als Teil des madagassischen Staates sehen und sich
dessen Kontrolle entziechen (Scheidecker 2017b), blicken die Minangkabau auf eine viele Jahr-
hunderte umfassende Geschichte der Einbettung in staatliche Strukturen zuriick, die bereits um
500 n. u. Z. ihren Anfang nahmen, als auf Sumatra ein durch die indische Zivilisation beein-
flusstes Staatswesen entstand, dass weitreichende Handelskontakte nach China und Arabien
unterhielt (Hall 2011). Bei den Tao begann das Zeitalter der Moderne Ende der 1960er-Jahre,
als Lanyu an das nationale Schulsystem angeschlossen und eine grundlegende medizinische
Versorgungsstrukeur geschaffen wurde.

In allen drei Gruppen besteht eine sozio-zentrische Orientierung, die mit der Erwartungs-
haltung einhergeht, dass jiingere Personen Altere respektieren. Allerdings muss diese Aussage
hinsichtlich der Bara — und in gewisser Weise auch fiir die Tao — relativiert werden. Bei den
Bara existiert die auf der Altershierarchie basierende Sozialordnung nur innerhalb der jeweiligen
Verwandtschaftsgruppen; sie ist keine absolute, die gesamte Gesellschaft durchdringende wie
bei den Minangkabau. Bezichungen zwischen den Verwandtschaftsgruppen sind bei den Bara
hingegen ausschliefSlich egalitir ausgerichtet. Aufgrund der bei den Bara anzutreffenden seg-

145

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leberecht Funk

mentiren Sozialstrukeur fille die Unterteilung in hierarchische und egalitire soziale Gruppen
besonders deutlich aus.

Auch bei den Tao wird zwischen vertikalen und horizontalen Bezichungen unterschieden,
wenn auch weniger rigide als bei den Bara. Die beiden gesellschaftlichen Achsen bilden in der
Mitte ihres Zusammentreffens eine diffuse Grauzone, die zum einen durch die bilaterale Sozial-
ordnung und zum anderen durch die sekundire sozialisierende Emotion Scham hervorgerufen
wird: Wenn nicht-verwandte Personen in der Dorfoffentlichkeit aufeinandertreffen, pflegen
sie — anders als bei den Bara — einen héflichen und respektvollen Umgang miteinander, der
sich an den Regeln der Altershierarchie orientiert (Funk 2022). In den egalitiren Beziehungen
besteht sowohl fiir die Bara als auch fiir die Tao die Notwendigkeit, die eigene soziale Status-
position durch entsprechendes Handeln unter Beweis zu stellen. In beiden sozialen Settings tun
die Menschen dies, indem sie eine Gefolgschaft ausbilden und kulturell definierte Reichtiimer
akkumulieren: Rinderherden bei den Bara (Scheidecker 2017a) und Tarofelder, Schweine und
Gold bei den Tao — wobei heute moderne Wohnhiuser, Autos und Geld eine zunehmend wich-
tige Rolle spielen (Funk 2022).

Ein weiterer Faktor, der die Herausbildung der sozialisierenden Emotionen Furcht, Angst
und Scham beeinflusst, sind die in den Untersuchungsgruppen vorherrschenden ontologischen
Vorstellungen. Der Glaube an strafende Ahnen, von deren Wohlwollen man unmittelbar ab-
hingig ist, fithrt bei den Bara zu einer grundsitzlich anderen Wahrnehmung von Bedrohung als
bei den Minangkabau, die seit Jahrhunderten dem Islam anhingen und bei denen pra-islami-
sche Elemente heute nur eine untergeordnete Rolle spielen. Im Falle der Bara erfolgt eine Sank-
tionierung durch patrilineare Verwandte und Ahnen, bei den Minangkabau ist es hingegen die
Gesellschaft, die Normabweichungen bestraft. Bei den Tao besteht die von den Ahnen verhingte
Sanktion in einer physischen Abwendung von den Lebenden, die somit den Machenschaften der
bésartigen Geistwesen schutzlos ausgeliefert sind. Bei Nicht-Befolgung anzestraler Tabus tritt
somit die gesamte naturrdumliche, spirituelle und soziale Umwelr als Sanktionierungsinstanz
auf. Das Resultat dieser Weltordnung ist Angst, die in ihrer Unbestimmtheit und Allgegenwart
weniger berechenbar ist als die Furcht der Bara vor dem Zorn ihrer Ahnen (Roteger-Rossler et
al. 2015) oder die antizipierte Scham der Minangkabau vor den Folgen sozialer Normverstfie.

Die durch Loben erfolgende Markierung des Positiven im Sozialisations- und Erziehungs-
prozess bei den Minangkabau fordert die Entstehung eines positiv konnotierten Scham-Kon-
zepts. Denn anders als in westlichen Kontexten ist Scham nicht nur cine aversive Emotion,
sondern auch eine Tugend, die auf aktive Weise immer wieder durch entsprechendes Verhalten
unter Beweis gestellt werden muss (Roteger-Rossler 2013). Andere offen zu beschimen bzw.
sich fir andere zu schimen ist Ausdruck der eigenen moralischen Rechtschaffenheit, die mit
einem positiven Selbstwertgefiihl einhergeht. Auch bei den Bara gilt Furchtsamkeit, die sich
u. a. in Respekt und Gehorsam gegeniiber Alteren ausdriicke, als eine Tugend. Allerdings wird
hier — ebenso wie bei den Tao — die moralische Normanbindung durch eine Markierung des
Negativen erzielt, also durch Verbote und Tabu-Regelungen, die Jiingeren von den Alteren auf-
erlegt werden. Bara- und Tao-Kinder erleben das Ausbleiben von Bestrafungen, das damit ein-
hergeht, dass sie von den Alteren nicht beachtet werden, als einen angenehmen Normalzustand.
In beiden soziokulturellen Settings ist das Loben der Kinder uniiblich; es besteht sogar die
Auffassung, dass es schidlich sei, da es in anderen Neid hervorrufen konnte. Ein wesentlicher
Unterschied zu den Bara ist jedoch, dass bei den Tao Scham als sekundire sozialisierende Emo-
tion eine gesamtgesellschaftliche Rolle einnimmt und Individuen ebenso wie bei den Minang-

146

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

kabau in der Dorfoffentlichkeit ihre Tugendhaftigkeit unter Beweis stellen miissen, indem sie
sich fehlverhaltende Personen demonstrativ verachten.

In allen drei Untersuchungsgruppen treten primire und sekundire sozialisierende Emo-
tionen auf. So finden sich sowohl bei den Tao als auch den Minangkabao die sozialisierenden
Emotionen Angst und Scham, die beide in der frithkindlichen ,affektiven Angst- und Scham-
Disposition” (kanig) bei den Tao und in der ,extremen Schiichternheit“ (malu-malu) bei den
Minangkabau enthalten sind — was auf den ersten Blick verwirrend erscheinen mag. Betrachtet
man jedoch in beiden Gesellschaften die Sozialisationspraktiken im Siuglings- und Kleinkind-
alter, so wird ersichtlich, dass Tao-Bezugspersonen von etwa zehn Monaten an von Angst in-
duzierenden Praktiken Gebrauch machen (Funk 2022), wihrend Minangkabau-Bezugsper-
sonen bereits drei Monate alte Siuglinge fiir ihr (scheinbar) schamhaftes Verhalten loben (Jung
in Vorbereitung). Erst im Kleinkindalter kommen bei den Tao Scham induzierende und bei
den Minangkabau Angst induzierende Praktiken hinzu, sodass in beiden Fillen Zeitpunkt und
Reihenfolge vertauscht sind. Dies bedeutet, dass bei den Tao Angst als primire und Scham
als die sekundire sozialisierende Emotion auftritt, wihrend bei den Minangkabau die Scham-
Sozialisation der Angst-Sozialisation vorausgeht (siche auch Réttger-Réssler und Funk 2023).

Auch bei den Bara ldsst sich ,,Scham® (begnatsy) als eine sekundire sozialisierende Emotion
identifizieren, die jedoch vornehmlich in den egalitiren Peer-Bezichungen auftritt und auf man-
gelnde korperliche Kontrolle oder Schwiche ausgericheet ist. Hegnatsy ist an der Herausbildung
von sozialem Status beteiligt, der sich mafgeblich danach richtet, wie viele Rinder ein Haushalt
besitzt. In den intergenerationalen Beziehungen, die auch die Ahnen miteinschlielen, spielt
Scham hingegen keine nennenswerte Rolle. Diese dominenspezifische Aufteilung besteht auch
bei den Tao, wo Angst primir auf die intergenerationalen Bezichungen ausgerichtet ist und
»Scham“ (masnek) vornehmlich auf die egalitiren Bezichungen, in denen dhnlich wie bei den
Bara sozialer Status auf der Grundlage von Leistung und Stirke verhandelt wird (Funk 2022).
Allerdings ist hier die Trennung zwischen den beiden sozialen Dimensionen nicht so klar aus-
geprigt wie bei den Bara, denn die Sozialisationspraktiken der Tao enthalten auf der vertikalen
Ebene neben Angst induzierenden Praktiken auch viele Elemente, die auf eine Scham-Soziali-
sation verweisen (z. B. Auslachen; Nicht-Beachten). Bei den Minangkabau besteht die Sonder-
situation, dass Scham induzierende Praktiken in beiden sozialen Dimensionen gleichermaflen
zur Anwendung kommen. Hier ist die Scham-Sozialisation eine die gesamte Gesellschaft um-
fassende.

Aufgrund der schr frithen Hinwendung der Bara-Kinder zu den Peers spricht Scheidecker
(2023) von einer komplementiren Entwicklung dominenspezifischer Emotionsregister. Bei den
Minangkabau, wo ein regelmifliger Umgang gleichaltriger Kinder erst bei Schuleintritt state-
findet, ist das Strukturelement der Komplementaritit nicht vorhanden; stattdessen vollzieht sich
die Scham-Sozialisation in beiden gesellschaftlichen Dominen auf sequenzielle Weise. In der
Tao-Gesellschaft, in der Peers von ca. dreieinhalb Jahren an eine wichtige Bedeutung erlangen,
lassen sich hingegen beide Strukturmerkmale identifizieren: Die Emotionsentwicklung ist so-
wohl komplementir als auch sequenziell.

Die in den jeweiligen Gruppen anzutreffenden sozialisierenden Emotionen sind an der kul-
turspezifischen Modulierung vieler weiterer (wenn nicht sogar aller) Emotionen beteiligt, wie
ich am Beispiel der Ausdifferenzierung der lokalen Arger-Emotionen illustriert habe. Furche,
Angst und Scham sind mit spezifischen Arger-Emotionen zu emotionalen Nexus (Funk 2022)
verbunden, in denen sich die hierarchischen Bezichungen unter Menschen sowie zwischen

147

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leberecht Funk

Menschen und spirituellen Wesen widerspiegeln und moralisches Verhalten verhandelt wird:
»Zorn" (heloky) und ,Furcht (tahotsy) bei den Bara; ,,Arger“ (somozi) und ,Angst‘ (maniabey)
sowie ,Verachtung” (ikaoya) und ,Scham® (masnek) bei den Tao; und ,Verachtung® (menghina-
kan) und ,Scham® (malu) bei den Minagkabau. Kulturspezifische Arger-Emotionen und sozia-
lisierende Emotionen sind einander auf komplementire Weise zugeordnet, sie bedingen sich auf
fortlaufende Weise.

Bei den Bara ist die Furcht unmittelbar auf den antizipierten oder tatsichlichen Zorn ei-
ner Autorititsperson als emotionsauslésendes Element gerichtet. Zudem fiihrt Furcht zu einer
Unterdriickung des eigenen aggressiven Argers gegeniiber ilteren Personen aus der eigenen Ver-
wandtschaftsgruppe und bewirke, dass dieser als Vergeltungswut auf auflenstehende Andere
und spiter als rechtmiflig empfundener Zorn auf jiingere Personen der eigenen Verwande
schaftsgruppe tibertragen wird. Zorn ist somit durch eine Endlosschleife mit Furcht verbunden,
da diese ihn zunichst auf kulturspezifische Weise formt, um ihn dann zeitversetzt erneut als
moralische Emotion im Sozialisationsprozess einzusetzen. Somit sind die drei Wutformen in
jeweils spezifischer Weise mit Furcht verkniipft: Sanktionswut induziert Furcht, appellierende
Wut resultiert aus Furcht, und Vergeltungswut erlaubt es, die eigene Furcht zu tiberwinden.

Bei den Minangkabau bewirkt Scham eine beinahe vollstindige Unterdriickung des ,Ar-
gers” (marah), der gesellschaftlich stark verpént ist und zu sozialer Ausgrenzung fithre. Unter
diesen Umstinden konnen Aggressionen nur auf indirekte Weise artikuliert werden, etwa durch
Verachtung, iible Nachrede oder Auslachen/Belicheln, was dann wiederum zur Scham-Sozia-
lisation beitrigt. Das Fehlen von duferlich sichtbarer Wut in der Minangkabau-Gesellschaft
verhindert, dass in anderen Personen Furcht hervorgerufen wird; ein auf Furcht basierender
emotionaler Entwicklungspfad wird somit im Keim erstickt. Die Beispicle der Bara und Mi-
nangkabau zeigen auf, dass Furcht und Scham sich einander als zeitgleich auftretende sozialisie-
rende Emotionen ausschlieffen — zumindest innerhalb derselben sozialen Dimension.

Die Tao nehmen abermals eine mittlere Position ein, denn die dort anzutreffenden sozialisie-
renden Emotionen Angst und Scham bewirken in ihrem Zusammenspiel, dass ,,Arger“ (somozi)
zwar zu einem gewissen Grad unterdriickt wird, jedoch an den Rindern der Gesellschaft und in
unbeobachteten Momenten offen und teils unkontrolliert hervorbricht. Trotz gesellschaftlicher
Achtung kommt es immer wieder zu verstorenden Vorfillen, bei denen einige Individuen auf
besinnungslose Weise wiitend werden. Die Unberechenbarkeit des Argers fithrt dazu, dass be-
reits kleinere Anzeichen von Wut (z. B. das Heben der Stimme; ruckartige Bewegungen) po-
tenziell Angst auslosend sind. In der Dorfoffentlichkeit, in der schamhaftes Verhalten erwartet
wird, diirfen Arger-Empfindungen nur auf indirekte Weise in Form von ,Verachtung (ikaoya)
artikuliert werden. In diesem sozialriumlichen Bereich gleicht der Umgang mit Arger/Wut
demjenigen der Minangkabau.

Allerdings gibt es eine wichtige Ausnahme, die den Umgang mit jiingeren Kindern betrifft:
Diese werden bei Ungehorsam von ihren Bezugspersonen ,angeblafft (ioy2), auch werden ihnen
Schlige angedroht. Hierbei handelt es sich jedoch in der Regel um kontrollierte Wut-Artiku-
lationen, die den Kindern nur vorgespielt werden, um sie zu dngstigen und auf diese Weise zu
einer Verhaltenskorrektur zu bewegen. Offene Arger-Ausdriicke im Sozialisationskontext sind
moglich, da jiingere Kinder noch nicht als vollstindige Personen wahrgenommen werden und
folglich von der héflichen Etikette der Erwachsenen ausgenommen sind (Funk 2022).

148

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialisierende Emotionen im Vergleich
Fazit

Das Konzept der ,,sozialisierenden Emotionen® (Funk et al. 2012; Rottger-Réssler et al. 2013,
2015; Roteger-Réssler und Funk 2023) erweist sich als besonders geeignet, um sozioemotio-
nale Entwicklungsverlidufe nachzuzeichnen, da sozialisierende Emotionen bereits zu einem
frithen Zeitpunkt innerhalb der Ontogenese auftreten und die Gesamtheit der kindlichen
Entwicklungsnische widerspiegeln. Aufgrund dieser beiden formalen Eigenschaften kénnen
sozialisierende Emotionen in vielversprechender Weise fiir regionale ebenso wie transregionale
Kulturvergleiche eingesetzt werden. Sozialisierende Emotionen sind Schnittstellen zwischen ge-
sellschaftlicher und individueller Entwicklung, da erst durch die von ihnen ausgeldste affektive
Erregung komplexe soziokulturelle Inhalte in den Kérpern und Képfen der Individuen ver-
ankert werden kénnen (vgl. Quinn 2005).

Aus dem systematischen Vergleich der primiren sozialisierenden Emotionen Furcht (Bara/
Madagaskar), Angst (Tao/Taiwan) und Scham (Minangkabau/Indonesien) geht hervor, dass die
Herausbildung des Emotionalen auf einer individuellen und gesellschaftlichen Ebene betrach-
tet in allen drei Untersuchungsgesellschaften auf regelhafte Weise erfolgt und durch diverse
Faktoren beecinflusst wird, die auf vielfiltige Weisen miteinander korrelieren. Bestimmrte Ent
wicklungsparameter bringen mit gewisser Wahrscheinlichkeit bestimmte Konfigurationen und
Dynamiken des Emotionalen hervor, wohingegen andere emotionale Entwicklungspfade als
weniger wahrscheinlich erachtet oder sogar ausgeschlossen werden kénnen. Hierbei ist es aller-
dings wichtig festzuhalten, dass sich gesellschaftlicher Wandel nicht auf deterministische Weise
vollzieht, da in jeder Situation alternative Entwicklungsméglichkeiten existieren. Furcht, Angst
und Scham miissen als distinkte emotionale Qualititen angesehen werden, wobei jedoch diffuse
Ubergiinge zwischen Furcht und Angst sowie zwischen Angst und Scham bestehen. Hieraus
lasst sich schliefen, dass die drei genannten Emotionen auf graduelle Weise miteinander ver-
bunden sind, auch wenn dies aus beliebigen Momentaufnahmen nicht ersichdlich ist.

Das zentrale Ergebnis des in diesem Beitrag durchgefiithrten Kulturvergleichs besteht in der
Erkenntnis, dass die mit dem emotionalen Sozialisationsprozess verbundenen sozialen Praketi-
ken im Wesentlichen auf kulturspezifischen Gefahreneinschitzungen basieren, bei denen Be-
drohungen entweder primir auf der physischen oder psychosozialen Ebene verortet werden,
wobei im Falle der Tao — wo das Zusammenspiel zwischen Angst und Scham besonders aus-
geprigt ist — eine Mischform besteht. Diese grundlegende Unterscheidung fiihre dazu, dass
alle Facetten des Kulturvergleichs immer wieder dieselbe systematische Anordnung der drei
Untersuchungsgruppen hervorbringen: Bara und Minangkabau sind einander diametral gegen-
tibergestellt, wohingegen die Tao eine mittlere Position einnehmen.

Dabei ist zu beriicksichtigen, dass alle Parameter des Kulturvergleichs, der naturriumliche,
politisch-historische, sozialokonomische und weltanschauliche Dimensionen umfasst, fortlau-
fenden Verinderungen ausgesetzt sind, die langfristig zu einem Systemwandel fithren kénnen,
der mit einer Verdnderung der sozialisierenden Emotionen einhergeht. Qualitative Verdnde-
rungen setzen jedoch voraus, dass sich die Gefihrdungseinschitzung entlang des physisch-psy-
chischen Spektrums auf signifikante Weise verschiebt. Aus den unterschiedlichen historisch-
politischen Entwicklungsverldufen der drei Untersuchungsgruppen lisst sich die (durch weitere
Studien zu verifizierende) These erstellen, dass eine funktionierende staatliche Ordnung, in der

149

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leberecht Funk

eine unmittelbare Versorgung physischer Bediirfnisse gewéhrleistet ist, lingerfristig dazu fithren
konnte, dass Furcht und Angst als sozialisierende Emotionen in den Hintergrund treten.

Weitere Forschungen zu emotionalen Entwicklungsverliufen in niche-westlichen Gesell-
schaften sind notwendig, um die durch sozialisierende Emotionen ausgelsten emotionalen Dy-
namiken besser verstehen und miteinander vergleichen zu kénnen. Birgitt Réttger-Réssler hat
uns in einer Zeit, in der sich die meisten Anthropolog:innen vom Kulturvergleich abwandten,
gelehrt, dass systematische Kulturvergleiche wichtig sind, um das menschliche Dasein zu er-
forschen und ein Gespiir dafiir zu entwickeln, ob die eigene kulturelle Prigung im weltweiten
Maf3stab als ,normal® angesehen werden kann oder doch cher als ein Sonderfall betrachtet
werden muss (Henrich et al. 2010). Es ist leicht, Kulturvergleiche zu zerreiffen, da sie not-
wendigerweise auf grobe Weise vereinfachen miissen, um komplexe Realititen miteinander in
Bezug zu setzen. Doch auch wenn sie nicht perfekt sind, sollte man den Mut haben, sie trotzdem
anzustellen, da erst hierdurch neue Einblicke entstehen kénnen.

In der heutigen Welt treffen immer mehr Menschen unterschiedlicher kultureller Prigung
aufeinander, z. B. im Kontext von Migration und Einwanderung (Réttger-Rossler und Lam
2018). Die sich hieraus ergebenden Verstindigungsprobleme konnen nur geldst werden, wenn
wir alle besser verstehen, worin genau die Unterschiede in unserem Denken, Handeln und Fiih-
len bestehen und worauf sie zuriickzufiihren sind. Eben hierin liegt ein wichtiger Anwendungs-
bereich sozialisierender Emotionen.

150

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialisierende Emotionen im Vergleich

Literatur

Funk, Leberecht 2014: Entanglements Between Tao People and Anito on Lanyu Island, Taiwan. In: Yasmine
Musharbash und Geir Henning Presterudstuen (Hg.), Monster Anthropology in Australasia and Beyond.
New York: Palgrave Macmillan, 143-157.

Funk, Leberecht 2022: Geister der Kindbeit. Sozialisation von Emotionen bei den Tao in Taiwan. Bielefeld: tran-
script.

Funk, Leberecht 2023: ,Keep off the ,Bad Things’, Uncle!“ — A Tao Child’s Perspective about Anito Monsters
on Lanyu Island, Taiwan. In: Yasmine Musharbash und Ilana Gershon (Hg.), Living with Monsters: Eth-
nographic Fiction about Real Monsters. Santa Barbara, Calif.: Punctum Books.

Funk, Leberecht, Birgitt Rottger-Rossler und Gabriel Scheidecker 2012: Fithlen(d) Lernen. Zur Sozialisation
und Entwicklung von Emotionen im Kulturvergleich. Zeitschrift fiir Erziehungswissenschaften 16: 217—
238.

Haidt, Jonathan 2003: The Moral Emotions. In: Richard J. Davidson, Klaus R. Scherer und H. Hill Gold-
smith (Hg.), Handbook of Affective Sciences. Oxford: Oxford University Press, 852—870.

Hall, Kenneth H. 2011: A History of Early Southeast Asia: Maritime Trade and Societal Development, 100-1500.
Lanham, Md.: Rowman and Littlefield.

Henrich, Joseph, Steven J. Heine und Ara Norenzayan 2010: The Weirdest People in the World? Behavioral
and Brain Sciences 33 (2-3): 61-83.

Holodynski, Manfred und Wolfgang Friedlmeier 2006: Emotionen. Entwicklung und Regulation. Heidelberg:
Springer.

Jung, Susanne (in Vorbereitung): Sozialisation von Emotionen in einer indonesischen Gesellschaft (Minagkaban).

Lowe, Edward D. und Michael Schnegg 2020: Introduction — Comparative Ethnography: Its Promise, Process,
and Successful Implementations. In: Michael Schnegg und Edward D. Lowe (Hg.), Comparing Cultures.
Innovations in Comparative Ethnography. Cambridge: Cambridge University Press, 1-20.

Quinn, Naomi 2005: Universals of Child Rearing. Anthropological Theory 5 (4), 477-516.

Réttger-Réssler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur. Einige Grundfragen. Zeitschrift fiir Ethnologie 127 (2):
147-162.

Réttger-Rossler, Birgitt 2004: Die kulturelle Modulierung des Gefiibls. Ein Beitrag zur Theorie und Methodik
ethnologischer Emotionsforschung anhand indonesischer Fallstudien. Miunster: LIT Verlag.

Réteger-Réssler, Birgitt 2013: In the Eyes of the Other. Shame and Social Comformity in the Context of
Indonesiean Societies. In: Bénédicte Sere und Jorg Wettlaufer (Hg.), Shame Between Punishment and
Penance. The Social Usages of Shame in the Middle Ages and Early Modern Times. Florenz: Micrologus,
405-419.

Réttger-Rossler, Birgitt 2020: Research Across Cultures and Disciplines: Methodological Challenges in an
Interdisciplinary and Comparative Project on Emotion Socialization. In: Michael Schnegg und Edward
D. Lowe (Hg.), Comparing Cultures. Innovations in Comparative Ethnography. Cambridge: Cambridge
University Press, 180-200.

Réttger-Rossler, Birgitt und Hans Joachim Markowitsch (Hg.) 2009: Emotions as Bio-Cultural Processes. New
York: Springer.

151

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leberecht Funk

Réttger-Rossler, Birgitt, Gabriel Scheidecker, Susanne Jung und Manfred Holodynski 2013: Socializing Emo-
tions in Childhood. A Cross-Cultural Comparison Between the Bara in Madagascar and the Minangka-
bau in Indonesia. Mind, Culture, and Activity. An International Journal 20: 260-287.

Réteger-Rossler, Birgitt, Gabriel Scheidecker, Leberecht Funk und Manfred Holodynski 2015: Learning (by)
Feeling. A Cross-Cultural Comparison of the Socialization and Development of Emotions. Ethos 43 (2):
187-220.

Rottger-Rossler, Birgitt und Anh Thu Anne Lam 2018: Germans with Parents from Vietnam. The Affecvtive
Dimensions of Parent-Child Relations in Vietnamese Berlin. In: Birgitt Rottger-Rossler und Jan Slaby
(Hg.), Affect in Relation. Families, Places, Technologies. Abingdon/New York, NY: Routledge Studies in
Affective Societies.

Réttger-Rossler, Birgitt und Leberecht Funk 2023: Socializing Emotions: An Anthropological Approach to the
Study of Emotional Development. In: Jozefien de Leersnyder (Hg.), The Sociocultural Shaping of Emotion.
Cambridge: Cambridge University Press.

Rosaldo, Renato 1984: Grief and a Headhunter’s Rage. On the Cultural Force of Emotions. In: Stuart Plattner
und Edward M. Bruner (Hg.), Text, Play, and Story. The Construction and Reconstruction of Self and Society.
Washington: American Ethnological Society, 178-195.

Scheidecker, Gabriel 2014: Cattle, Conflicts, and Gendarmes in Southern Madagascar: A Local Perspective
on fthavanana gasy. In: Peter Kneitz (Hg.), Fihavanana. La Vision d’une Société Paix & Madagascar. Halle/
Wittenberg: Universititsverlag Halle-Wittenberg, 129-156.

Scheidecker, Gabriel 2017a: Kindheit, Kultur und moralische Emotionen. Zur Sozialisation von Furcht und Wut
im lindlichen Madagaskar. Bielefeld: transcript.

Scheidecker, Gabriel 2017b: Zwischen Angst und Empérung: Gendarmen und Gerechtigkeitsgefithle im
rechtspluralen Kontext Madagaskars. In: Jonas Bens und Olaf Zenker (Hg.), Gerechtigkeitsgefiible. Zur
affektiven und emotionalen Legitimitit von Normen, Bielefeld: transcript, 73-103.

Scheidecker, Gabriel 2019: Emotionen der Wut in kulturvergleichender Perspektive. In: Hermann Kappelhoff,
Jan-Hendrik Bakels, Hauke Lehmann und Christina Schmitc (Hg.), Emotionen. Ein interdisziplindires
Handbuch. Stuttgart: JB Metzler, 185-189.

Scheidecker, Gabriel 2020: Unfolding Emotions: The Language and Socialization of Anger in Madagascar.
In: The Routledge Handbook of Language and Emotion. Abingdon: Routledge, 49-70.

Scheidecker, Gabriel 2023: Parents, Caregivers, and Peers: Patterns of Complementarity in the Social World of
Children in Rural Madagascar. Current Anthropology 64 (3)

Super, Charles M. und Sara Harkness 1986: The Developmental Niche. A Conceptualization at the Interface
of Child and Culture. International Journal of Behavioral Development 9 (4): 545-569.

Tangney, June Price, Jeff Stueweg und Debra J. Mashek 2007: Moral Emotions and Moral Behavior. Annual
Review of Psychology 58: 345-372.

152

- am 17.01.2026, 16:23:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783496030874-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

