RITIK
DES REAKTIONAREN
DENKENS


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler
Kritik des reaktioniren Denkens

Edition Moderne Postmoderne

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Editorial

Die Edition Moderne Postmoderne prisentiert die moderne Philosophie in zwei-
erlei Hinsicht: zum einen als philosophiehistorische Epoche, die mit dem Ende des
Hegel'schen Systems einsetzt und als Teil des Hegel'schen Erbes den ersten philosophi-
schen Begriff der Moderne mit sich fithrt; zum anderen als Form des Philosophierens,
in dem die Modernitit der Zeit selbst immer stirker in den Vordergrund der phi-
losophischen Reflexion in ihren verschiedenen Varianten riickt — bis hin zu ihrer
»postmodernen« Uberbietung.

Robert Hugo Ziegler, geb. 1981, lehrt Philosophie an der Julius-Maximilians-Universitit
Wiirzburg. Er hat mehrere Biicher zur Metaphysik, zur politischen Philosophie und zur
Philosophie der frithen Neuzeit veroffentlicht.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler
Kritik des reaktionaren Denkens

[transcript]

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-

tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tber http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

©0C)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDeri-
vatives 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber keine
Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung zu
kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.
com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fir Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B.
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-

gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2024 im transcript Verlag, Bielefeld
© Robert Hugo Ziegler

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6979-4

PDF-ISBN 978-3-8394-6979-8
https://doi.org/10.14361/9783839469798
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://dnb.dnb.de
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://doi.org/10.14361/9783839469798

Inhalt

l.

1. Einleitung: Muss das SeiN? ..ottt e 9
2. »Reaktion«, »Faschismus«, »Nationalsozialismus«..........................ooolt. 25
3. Thomas Hobbes: Politik der Angst................ccoiiiiiiiii e 29
4. Edmund Burke: Keine Experimente! ... 4
5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur..................ccoviiiiiiiiiiiiiiiiiean, 69
6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? ................c.ccoveiiiiiiiiinennane.. 91
1.

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee...................ccoviiiiiiiiiii i, |13
Nichts Menschliches ist mir fremd ............... ...t 169
8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse .............ccoeviiiiiiiiiiinnianns, 175
NIRIIISMUS ..o 213
9. Martin Heidegger: Der geschwatzige Schweiger vom Schwarzwald ..................... 219
Mdnner, die SChWEIGEN ...............oiiiiiii e e e 247

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some menareislands...................oooiiiiiiii i 253
Unaufrichtigheit .............ooi i e e eaas 283

1. José Ortega y Gasset: Zwischen reaktionarer Rhetorik und Affirmation des Lebens .. 295

1.

12. Was macht die Reaktion?........... ..ottt 3n
13, Und Jetzt?. .o 331
Jenseits des Begriffs.............coooiimi e 353
Literaturverzeichnis ........ ..o i 357

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

Lieber nichts sagen? Von Konfuzius wird einiges berichtet, aus seinem Leben, seinen Be-
gegnungen mit Zeitgenossen und natiirlich von dem, was er gelehrt hat." Es wird aber
auch immer wieder erwihnt, dass es Themen gab, iiber die man ihm einfach nichts ent-
locken konnte oder in Bezug auf die er sich auffallend bedeckt hielt. Nun gibt es viele
Griinde, itber etwas zu schweigen — weil es der Rede nicht wert ist oder im Gegenteil zu
erhaben, um mit schwichlichen Worten beriithrt zu werden, z.B. Wenn es nun aber aus-
driicklich heifdt, dass der Meister sich iiber das Wundersame, die Gewalt, die Rebellion
und die Gotter nicht ausgelassen habe (V1I, 21),* dann gilt mindestens fiir den zweiten
und dritten Gegenstand noch ein anderer Grund der Zuriickhaltung: Es kann sich nim-
lich schnell ein paradoxer Effekt einstellen, indem das, was von einer Autoritit verhan-
deltwird, selbstund gerade dann, wenn es im Sinn einer vernichtenden Kritik verhandelt
wird, durch die schiere Tatsache dieser Kritik geadelt wird. Der reine Fakt, etwas ex ca-
thedra, vom Vorlesungspult her zu besprechen, kann einem Thema eine Wiirde zuteilen,
die es zuvor nicht hatte. Konfuzius’ Zuriickhaltung ist durchaus weise.

Ich habe lange gezdgert, dieses Thema in einer Vorlesung oder einem Buch anzuge-
hen, und zwar aus genau diesen Griinden. Ich habe befiirchtet, dass die blof3e Tatsache,
dass jemand eine Vorlesung tiber das reaktionire Denken hilt, dieses Denken entgegen
aller erklirten Absicht salonfihig in einem neuen Sinn machen wiirde. Immerhin, so
kénnte die Botschaft lauten, die man aus dieser Tatsache ableitet, immerhin ist es et-
was, womit man sich beschiftigen muss, was man rezipieren muss, und gilt nicht sonst
immer als erste hermeneutische Regel in philosophischen Seminaren und Textauslegun-
gen, dass man, will man etwas gewinnbringend rezipieren, ihm zuerst einmal die stirks-
te mogliche Deutung und eine Art geistigen Vertrauensvorschuss spendieren muss? Ist
dann also das reaktionire Denken eben eine Stromung neben anderen, gleichwertig mit
ihnen oder zumindest auf Augenhdohe?

1 Dieses Buch ist aus einer Vorlesung hervorgegangen, die ichim Sommersemester 2022 an der Uni-
versitat Wiirzburg gehalten habe. Dieser Ursprung ist bestimmt an vielen Stellen noch horbar; ich
habe den Text zwar an die Buchform angepasst, dabei aber nicht den Versuch unternommen, tiber-
all die Spuren der Vorlesungsform zu tilgen.

2 FAREE: 1% (guai), 77 (), &L (uan), 3 (shén).

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Diese Implikation ist verheerend. Sie ist vollkommen falsch. Nicht nur findet man in
den Denkern und Denkerinnen, die ich diskutieren werde, nicht viel Richtiges, aber viel
Falsches und vor allen Dingen viel Unverantwortliches und Unmenschliches. Ich glau-
be auch, dass dieses Denken in der Tat nicht auf Augenhéhe mit anderen Denkweisen
steht; ich glaube auch nicht, dass es irgendwie mit anderen, auch politischen Philoso-
phien vergleichbar ist, so dass man es einfach neben die anderen stellen kann, als eine
weitere Variante politischen Denkens neben anderen. Ich greife vor und werde es im Ver-
lauf des Textes niher belegen miissen, wenn ich erklire: In Wahrheit ist die Reaktion gar
kein politisches Denken, sie ist ein entschieden antipolitisches Denken — was sie leider
nicht daran gehindert hat, politisch wirksam zu werden.

Wenn nun aber diese Gefahr besteht, dass meine Rede genau das aufwertet, dem sie
den Boden zu entziehen trachtet, dass die Losungsmittel, mit der sie die Analyse der Re-
aktion betreiben will, auf ihren Mithlen wie Wasser flieflen, warum dieses Wagnis dann
iiberhaupt eingehen? Warum trotz aller Vorbehalte ein Buch dariiber schreiben?

Ein Kollege hat mich lakonisch darauf hingewiesen, dass meine Sorgen ehrenvoll
sein mogen, aber von der Wirklichkeit lingst iiberrundet worden sind. Das Problem stellt
sich ja schon gar nicht mehr in der Weise, die ich eben geschildert habe. Es hat sich in
den vergangenen zehn Jahren etwas so grundlegend verindert in den politischen Sys-
temen der westlichen Staaten (und nicht nur der), dass meine Bedenken eigenartig fehl
am Platz erscheinen miissen. Denn was sich verindert hat, ist einfach dies: All diese re-
aktiondren Philosophien sind schon lingst wieder da. Sie sind es in der Praxis, ganz handfest,
und das nicht selten im brutalsten Sinn. Sie sind da als die Schlachtrufe und Program-
me neuer oder alter, aber reaktionir runderneuerter Parteien, als Losungsworte von Be-
wegungen, als Rechtfertigungen von Anschligen und Attentaten, als Blaupausen fir die
Abwickelung demokratischer Strukturen und als Konversationsthemen in Chatgruppen
von Polizisten. Und vor allen Dingen sind sie da in den Wortmeldungen, Buchreihen,
Kommentaren, internen Vortrigen, Reden, Broschiiren und programmatischen Schrif-
ten derjenigen, die dann in der Presse als die »rechten Vordenker« oder die »Vordenker
der neuen Rechten« firmieren. Ich stelle das in Anfithrungszeichen, nicht weil ich glaube,
dass diese Leute dumm sind und nicht denken kénnen — es wire geradezu schon, wenn
dem so wire. Vielmehr wird eine zentrale These dieses Buches sein, dass es in der Reak-
tion, so sehr sie immer wieder auch kluge und gebildete Menschen anzog und zu geisti-
gen Ergiissen inspirierte, nicht in erster Linie ums Denken geht. Aber dazu spiter mehr.
Wichtig ist hier, dass diese »Vordenker« mal mehr, mal weniger bewusst und systema-
tisch in den Quellen reaktioniren Denkens stébern oder ganz einfach in einer ungebro-
chenen intellektuellen Tradition stehen,’ um dann Texte zu verfassen, die, obgleich sie
nicht die gleiche Aufmerksambkeit erlangen wie etwa ein rechtsextremer Anschlag, umso
nachhaltiger wirken. Sie sickern in die Diskurse und Redefiguren der rechten Bewegun-
gen und Parteien und Gruppierungen ein — und von dort in die breitere Gesellschaft,

3 Eine wichtige Scharnierfunktion zwischen den Reaktionaren der Zwischenkriegszeit (die er kollek-
tiv mit dem zu exakt diesem Zweck erfundenen Begriff der »Konservativen Revolution« von aller
Mitschuld an den eigentlich ohnehin gar nicht so schlimmen Nazis exkulpieren wollte) und den
Nachkriegsrechten hatte Armin Mohler inne. Vgl. dazu die Darstellung von Weif: Die autoritire
Revolte. Kap. 2. 39-63.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

selbst dann, wenn deren Mitglieder sich oft allzu hilflos dem Ansturm des Geschmack-
und Humanititslosen zu erwehren trachten.

Wenn ich also trotz aller Vorbehalte das Wort ergreife und tiber die Reaktion spreche,
dann deshalb, weil ich nicht befiirchten muss, sie wie einen Geist zu beschworen. Sie ist
lingst wieder da, und es gilt nun eben die Formeln zu finden, die den Nimbus zerstoren,
den sie selbst sich gibt. Dies ist eine der Absichten dieses Buches.

Ira et studio. Damit ist ein weiterer wichtiger Punkt ausgesprochen, der schon von den
ersten Sitzen an klar sein diirfte, den ich aber gerne noch einmal mit allem Nachdruck
aussprechen will: Diese Auseinandersetzung mit der Reaktion ist eine zutiefst und offen
parteiische, und zwar ist es eine rein kritische. Ich finde nichts in den genuin reaktio-
niren Inhalten und Motiven, was der Betrachtung durch einen Geist wert wire, der sich
auch nur halbwegs auf seine Methode und die Anspriiche an Begriffe versteht. Rein phi-
losophisch oder intellektuell besehen ist die Reaktion eine absolute Nullnummer. Auch
in politischer Hinsicht kann sie nichts bieten: Nicht nur haben die reaktioniren Poli-
tiker*innen, die in den vergangenen Jahren an vielen Orten der Welt an die Macht ge-
kommen sind, aufler einem neuen Maf} von Korruption und einer bisher ungekannten
Ungeniertheit dabei kaum etwas leisten konnen, es sei denn eine weitere Verschirfung
sozialer Gegensitze. Die politische Idee der Reaktion ist fiir mich in vielen ihrer Aspek-
te ganz und gar abstof3end: Sie zehrt von einem Bild des Menschen, in dem es reichlich
Platz fiir Wertlose, Abartige und anders Herabgewiirdigte gibt, so dass die Gewalttaten,
die in ihrem Namen begangen werden, wahrhaft kein Zufall, sondern System sind.

Ich werde die Reaktion also von der Warte einer entschieden anderen politischen Po-
sition aus betrachten, aus einer durchaus linken Position. Ich sehe keinen intrinsischen
Gewinn, der sich fiir das linke Denken in der Auseinandersetzung mit der Reaktion er-
gibt. Der Gewinn ist allein der, ihre Kraft zu brechen, wo auch immer es geht.

Kann man unter diesen Voraussetzungen dann iiberhaupt philosophisch oder allge-
mein wissenschaftlich tiber die Reaktion sprechen? Verlangt die wissenschaftliche Aus-
einandersetzung nicht eine gewisse Neutralitit, eine Abstandnahme auch von den ei-
genen Vorlieben und Abneigungen? Muss nicht weiterhin als erste Maxime der Wissen-
schaft, auch der philosophischen und politischen, das alte Wort von Tacitus gelten: sine
ira et studio?

Zur Wertfreiheit und Neutralitit der Wissenschaft lief3e sich einiges sagen: Einer-
seits ist dieses Bemithen, auch die Stimme der anderen, noch die der Unterlegenen zu
Gehor zu bringen, eine unzweifelhafte Errungenschaft des menschlichen Geistes — wo er
dennwirkt. Hannah Arendt hat dieses unwahrscheinliche Bemithen um historische »Ob-
jektivitit« bis in die homerischen Epen zuriickverfolgt, in denen bei aller Parteilichkeit

4 Bei Kant bedeutet »Kritik«— der Titel meines Buches erinnert unausweichlich an Kants Kritiken,
dasjedoch ohne alle Pratention, hier etwas Vergleichbares zu leisten —noch primar das Auseinan-
derlegen eines Problemkomplexes; heute wird der Begriff ausschliefilich im Sinn des Tadels ver-
wendet. Fiir die Reaktion wird sich zeigen, dass beide Bedeutungen identisch sind: Ihr Auseinan-
derlegen ist schon die Arbeit ihrer »Widerlegung«, man kann sie nicht analysieren, ohne auf ihre
Leere zu stofden.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

der Heldenmut der Trojaner und ihre Position eine ausfithrliche Wiirdigung erhalten.’
Man sollte diese Forderung an die Wissenschaft also nicht zu leichtfertig abkanzeln: Sie
hat dem Denken und Erkennen und auch der Verstindigung der Menschen iiber ihre Ge-
gensitze hinweg Felder erschlossen, die sonst auf ewig brach gelegen hitten. Das dndert
aber nichts daran, dass am Ende des Tages die Idee der Neutralitit des wissenschaftli-
chen Denkens immer eine Illusion bleibt. Es hiefie denn, ohne Standort, Geschichte und
soziale Verortung zu denken, aus dem Nichts her oder von dem Standpunkt Gottes aus.
Es st vielleicht kein Zufall, dass zwei der tiefgreifendsten Kritiken dieser Chimire aus-
gerechnet von Autoren*innen kamen, die im Erstberuf Wissenschaftler*innen und erst
von da aus Philosoph*innen waren: nimlich von dem polnischen Mediziner und Wissen-
schaftstheoretiker Ludwik Fleck und von der amerikanischen Biologin Donna Haraway.

Vollends bei einer Frage, die uns ganz und gar betrifft, ist die Forderung nach Un-
voreingenommenbheit illusiondr. Kann man angesichts der Vernichtungslager der Nazis
unvoreingenommen sein? Oder angesichts des stalinistischen Gulag? Ist das wirklich als
eine rein akademische Frage denkbar? Und erst recht bzgl. der politischen Auseinan-
dersetzungen unserer Gegenwart, die immer schirfer gefithrt werden und die immer
weiter um sich greifen, nicht nur im Sinn der Grundsitzlichkeit des Einsatzes, um den
da gerungen wird, sondern auch im Sinn, dass es zunehmend schwieriger wird, »unpo-
litisch« zu bleiben, wenn es so etwas je gegeben hat: Es gibt da keine Unparteilichkeit,
und auch die Forscher*innen, die sich z.B. mit der AfD beschiftigen, etwa als Parteien-
forscher, werden schon ihre Griinde haben, warum sie sich damit beschiftigen. Natiir-
lich gibt es noch einen Unterschied zwischen einer Parteienforscherin, die ihre nichste
Forschungsarbeit itber den Aufstieg und die Geschichte der AfD schreibt, und diesem
Buch: Jene wird versuchen, sich an die Tatsachen zu halten, einige bekannte Ereignisse
z.B. als Wegmarken verwenden (man kénnte z.B. an die Ablosung der Parteichefs Lii-
cke und dann Petry denken), sie wird anhand von Wahlumfragen und Mitgliederlisten
begriindete Thesen iiber die sozio-6konomische Struktur der Partei aufstellen usw. usf.
Und all das wird ohne Zweifel hochst aufschlussreich sein. In meinem Buch aber fillt, so
konnte der Vorwurf lauten, jede wissenschaftliche Zuriickhaltung, und mit ihr die Wis-
senschaftlichkeit selbst. Ich habe offen erklirt, dass mein Text letztlich selbst einen po-
litischen Sinn haben soll und eben keinen wissenschaftlichen. Seine Zielsetzung ist am
Ende eine engagierte, d.h. eine solche, in der es darum geht, eine Verinderung im Wirk-
lichen und nicht seine Beschreibung oder Erklirung zu bewirken. Kann man das noch
rechtfertigen?

Eskann in Wahrheit gar nicht anders sein. Andere Wissenschaften haben den Luxus,
von allerlei Teilaspekten der Sachen, die sie zu ihren Gegenstinden machen, abstrahie-
ren zu konnen. Es ist dieser Luxus, der sie eigentlich erst »objektiv« macht, d.h. der es

5 Vgl. Hannah Arendt: Wahrheit und Politik. 90. »lch méchte meinen, dass ihr Ursprung [der der
»historischen Objektivitit«] mit der Entstehung der homerischen Epen zusammenfillt, in denen
des Liedes Stimme den iiberwundenen Mann nicht verschweigt und nicht verunglimpft und die
Taten der Trojaner nicht weniger gepriesen werden als die der Achaer, die fiir Hektor zeugen wie
fiir Achill.« In der Tat hatte schon Simone Weil der Ilias aus genau demselben Grund eine »extra-
ordinaire équité«attestiert: In der Bitterkeit, mit der noch der Tod des Feindes beklagt wird, habe
das Troja-Epos eine Hohe erreicht, die erst wieder (und nur) von den Evangelien eingeholt wurde,
vgl.: Llliade. Da vor allem 548-551.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

ihnen erlaubt, Gegenstinde in einem engen Sinn zu haben. Gegenstinde in diesem Sinn
sind fein siuberlich voneinander und von denjenigen, die sie untersuchen, abgegrenzt.
Das gilt auch dann, wenn ein biologisches Wesen wie der Mensch sich in Biologie oder
Anatomie versucht. Was dort studiert wird, steht zwar in einem eigentiimlichen Ver-
hiltnis zum Korper der Forschenden. Es ist aber nicht dieser Korper oder, wie die Phi-
nomenologie es gerne nennt, dieser Leib der Forschenden selbst. Philosophie hingegen
kann nur bestehen, wenn sie es sich zur Aufgabe macht, das, was es zu bedenken gilt, als
ein Ganzes, von allen Seiten und mit allen Aspekten zu bewahren. Freilich, da nichts in
unserer Wirklichkeit von etwas anderem in letzter Schirfe abgegrenzt ist und da ein je-
des aus zahllosen Hinsichten, Aspekten und Eigenschaften besteht, muss man sich nicht
wundern, dass die Philosophie notorisch unscharf, unsauber, ungenau ist. Im Hinblick
auf die Reaktion aber fithrt das schlichtweg darauf, dass eine philosophische Auseinan-
dersetzung gerade nicht von dem abstrahieren kann, was, einmal gesetzt, eine Positio-
nierung erzwingt: nimlich von dem Wahrheitsanspruch, der in dieser wie in allen po-
litischen Doktrinen und Metaphysiken liegt. Die Reaktion ist ja nicht irgendeine luftige
Theorie neben vielen anderen, die es so gibt. Sie ist, wie im Ubrigen auch der Liberalis-
mus oder die Emanzipation oder der Konservativismus, eine Ideologie. Darunter verste-
he ich vorlaufig einfach eine Konzeption, die sich iiber die Wahrheit menschlichen Seins
und Zusammenlebens verbreitet, die dies tendenziell unter einem Alleinvertretungsan-
spruch tut und die ganz wesentlich auf politische Praxis abgestellt ist. Um es gleich zu
sagen: All diese Begriffe, diese ganz allgemeine, definitorische Fassung der Frage, wird
sich schon bald als ganz unzulinglich erweisen. Ich habe auch gute Griinde, warum ich
den Begriff der Ideologie im Allgemeinen vermeide. Uberhaupt werde ich dafiir argu-
mentieren, dass die Reaktion gerade gar keine Theorie ist, zumindest nicht in erster Li-
nie. Doch der springende Punkt ist klar geworden: Ich kann, will ich es ernstnehmen,
einfach nicht so tun, als ob mich das reaktionire Denken in seinem Gehalt nichts an-
ginge, als ob es sich dabei um ein Gedankengebiude handelte, das man ganz distanziert
betrachten kann. Denn es will etwas von mir und mit mir, und es ruht nicht, solange es
das nicht bekommen hat. Vom Wahrheitsanspruch und der Militanz der Reaktion abzu-
sehen, hieRe ganz einfach, ihren Kern fallen zu lassen, in der eitlen Hoffnung, dadurch
»Objektivitit« zu gewinnen. Mit dem gleichen Recht kénnte man den Fehdehandschuh
aufheben, um nachzuschauen, welche GrofRe er wohl hat. Man mag sich einreden, dass
keine Provokation stattgefunden hat. Doch das hiefRe nur, die nichste Provokation ein-
zuladen.

Ich werde mich nicht auf die Fragen einlassen, inwiefern das, was ich eben tiber die
Reaktion ausgefithrt habe, auch fir die »anderen politischen Ideologien« gilt, ob es al-
so eine Symmetrie zwischen denen gibt, etwa auch — wie es eine beliebte Binsenweis-
heit des liberal-konservativen Mainstreams will — eine innere Verwandtschaft der »Ex-
tremex. Solche und dhnliche Fragen zehren von ganz irrigen und naiven Voraussetzun-
gen iiber die Natur des Politischen und unserer Beziehungen zu ihm. So als gibe es ein
paar Wege, aus denen man sich dann einen aussuchen konnte, und alle sind irgendwie
dhnliche, wenn auch einige aus unterschiedlichen Griinden verfemt sind, und alle sind
in sich ganz konsistent und in ihrem theoretischen Kern wie ihren praktischen Folgen
fassbar zu machen. Das ist eine Naivitit, die nur Verwirrungen hervorbringen kann.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Gleichwohl kénnte sich noch eine andere Frage stellen, ein weiterer Einwand auf-
kommen, der sehr viel konkreter ist. Wenn ich ohne falsche Scham erklire, dass mir das
Denken und Fithlen der Reaktion oft geradezu abstoflend ist — wie steht es denn dann
mit all den Brutalititen, fiir die eine Politik verantwortlich ist, die sich auf Marx berufen
hat? Muss mir das nicht die gleiche Abscheu verursachen? Ist Stalin irgendwie besser als
Hitler? Oder Mao? Und wenn wir bei Mao sind: Es werden in philosophischen Instituten
Veranstaltungen zur Philosophie von Alain Badiou gehalten, einem bekennenden Mao-
isten; ich habe auch schon ein Seminar zu Das Sein und das Ereignis gehalten. Kann man
das denn noch rechtfertigen? Ist das nicht ebenfalls ein Hohn auf die Zigmillionen Opfer
der maoistischen Politik?

Zweierlei ist hierzu zu sagen: Erstens macht es keinen Sinn, wie man es gerne ver-
suchthat, zwischen irgendeiner Urform des Marxismus einerseits und seiner Perversion
andererseits zu unterscheiden. Die Frage, wo die ganze Sache schiefgegangen ist, lisst
sich nun einmal nicht gut beantworten. Vielleicht erst beim Kronstidter Matrosenauf-
stand, vielleicht schon im Kapital. Sicher ist Marx nicht fiir den Stalinismus oder den
Maoismus verantwortlich. Aber die stark auf eine feste und hierarchische Organisation
abgestellte politische Strategie, die sich bei Marx findet und die etwa von den Anarchis-
ten um Bakunin bereits kritisiert wurde, hat eben sowohl den Erfolg der deutschen SPD
als auch die kommunistischen Totalitarismen des 20.Jhs. moglich gemacht. Es geht also
nicht an, eine urspriinglich gute und wahre Intuition anzunehmen, die dann irgend-
wann korrumpiert wurde. Gerade dem linken Denken stehen Adam und Eva-Geschich-
ten schlecht zu Gesichte.

Wahr ist aber auch, dass es einen moralischen Unterschied gibt zwischen dem Kom-
munismus einerseits und der Reaktion andererseits: Selbst wenn man davon tiberzeugt
wire, dass schon vom ersten Satz des Kommunistischen Manifests an die Moglichkeit, gar
die Unvermeidlichkeit des Umkippens in eine neue Art der Unterdriickung angelegt ist,
so dndert das nichts daran, dass der Kommunismus von der Uberzeugung ausgeht, dass
allen Menschen die gleichen Rechte zustehen miissen; und diese Rechte sind dabei noch
gar nicht abstrakt gedacht: Was hier zuerst gefordert wird, ist fast schon naiv dies, dass
kein Mensch sich fir andere zu Tode schuften muss, dass keiner und keine ausgebeu-
tet, unterdriicke, versklavt, vergewaltigt, ausgehungert, ausgezehrt, alleingelassen, dem
Dahinsiechen iiberantwortet wird. Und dass diese Ausnahmslosigkeit in dem Ausdruck
»kein Mensch« ernst zu nehmen ist. Diese Forderung ist immer auch ein Skandal fir
meinen Egoismus und meine Bequemlichkeit. Es ist die Weigerung, alle anderen fiir mein
Wohlergehen zu opfern. Machen wir uns nichts vor: Wie oft diese Weigerung, wenn sie
wortreich geduflert wird, auch in Taten umgesetzt wird, wie durchschlagskriftig diese
Moralitit in alltiglichen wie auflergew6hnlichen Umstinden sein kann — dariiber ist a
priori noch nichts entschieden. Gleichwohl kennt die Reaktion diese Art der Opferbe-
reitschaft nicht: Sie fordert zwar auch Opfer, aber sie meint damit immer etwas ganz
anderes: Sie meint damit, dass ein jeder und eine jede sein und ihr persénliches Wohl-
ergehen zuriickstellen miisse, nicht um damit anderen, weniger Begiinstigten das Leben
vielleicht ein bisschen ertriglicher zu machen, sondern um das Wohlergehen einer héhe-
ren Gemeinschaft, etwa »des Volkes« zu gewihrleisten. Die Reaktion kann aber immer
sehr gut damit leben, dass es viele Menschen gibt, auf deren Riicken dieses Wohlerge-
hen ausgetragen wird. Die narzisstische Krinkung, die darin liegt, dass auch der andre

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

Anspriiche hat, ein vollwertiges Leben ist, auch und gerade dann, wenn ich ihn nicht ver-
stehe, diese Krinkung wird einfach getilgt.

Dem entspricht auch eine andere Tatsache, die im Verlauf des Buchs immer wie-
der begegnen wird: Die Reaktion ist in sich reflexionsfeindlich, weil ihr Ziel gerade die
Abwehr von Verunsicherungen und Uneindeutigkeiten ist. (Die Reaktion ist reflexions-
feindlich, aber nicht alle Reflexionsfeindlichkeit ist reaktionir. Wir kennen aus unserer
Gegenwartviele Phinomene, in denen ein Denken, das sich selbst fiir progressiv hilt und
das, obgleich alles andere als progressiv, auch nicht unter meinen Begriff des Reaktio-
niren fillt, sich als massiv allergisch fiir Ambivalenzen und Differenzierungen geriert.)
Daher tragen die theoretischen Bemithungen ihrer Autor*innen gerne den Nimbus des
Tiefsinnigen vor sich her; es bleibt aber bei der Inszenierung. Der Grund ist ein ganz
einfacher: Echtes und wirkungsvolles Nachdenken erwichst nur auf dem Grund einer
geduldigen Auseinandersetzung mit dem Wirklichen und in der Bereitschaft, die eige-
nen Gewissheiten immer erneut auf die Probe zu stellen, offen zu bleiben fiir die Versto-
rungen durch die anderen. Deshalb sind Texte, die sich diesem Ethos verbunden fiihlen,
getragen von einer geduldigen Analyse von Verhiltnissen, deren Konturen es erst einmal
zu folgen gilt, und sie miissen sich dabei stets von neuem fragen, ob sie dieser Sorgfalt
noch treu sind. Dagegen sind reaktionire Texte am Ende fast durchgehend von der eben-
so iiberbordenden wie sinistren Phantasie ihrer Verfasser*innen bestimmt. Sie sind viel-
fach kaum mehr als die selbstmitleidige Klage tiber imaginierte Krinkungen und diffuse
Gefahren. Ich werde diese Behauptung im Einzelnen ausfithren und auch noch differen-
zieren miissen.

(Ich bin noch die Antwort auf die Frage schuldig, ob man denn ernsthaft die Reaktion
kritisieren kann und zugleich ein Seminar iiber den Maoisten Badiou halten kann. Umes
kurz zu machen: Erstens gibt es fiir mich nichts an Badious Maoismus zu rechtfertigen.
Vielleicht konnte man noch 1970 Mao fiir einen grofien Mann halten, als die Informatio-
nen itber die »Kulturrevolution« im Westen noch einigermaflen widerspriichlich waren;
aber heute ist das vollig indiskutabel. Zweitens aber enthilt Badious Philosophie keine
Spuren dieses Maoismus. Das heif3t nicht, dass sie politisch »neutral« wire. Vielleicht
kann keine Metaphysik — so sehr sie sich auch fiir itber die kleinlichen Verwerfungen von
Alltag und Politik erhaben hilt — politisch neutral sein. In jeder Metaphysik stecken be-
reits Vorentscheidungen, die ins Politische hinein und aus ihm zuriickstrahlen. Badious
Metaphysik nun hat einen entschieden egalitiren Zug: Es gibt in dieser Metaphysik keine
ontologischen Hierarchien, und letztere haben immer auch dazu gedient, hierarchische
politische Verhiltnisse zu rechtfertigen. Dass Badious Philosophie die eines Sozialisten,
Linken, Kommunisten ist, ergibt also einen gewissen Sinn. Es ist ja nichts ausgeschlos-
sen, nicht einmal das Widerspriichlichste, und deshalb kann man auch nicht a priori sa-
gen, nie hitte ein Monarchist oder ein Konservativer so eine Metaphysik schreiben kon-
nen — doch, méglich und denkbarist das schon. Aber kohirenterist es nun einmal schon,
dass da ein Linker eine Metaphysik der reinen Vielheiten schreibt. In ihr gibt es aber kei-
nen zwingenden Grund, einem Blutsiufer wie Mao zu huldigen. Deshalb stellt es in der
Tat keine Schwierigkeit dar, einerseits die Verehrung fiir Mao rundweg abzulehnen und

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

15


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

doch andererseits die philosophische Substanz von Badious Denken zu wiirdigen. Beide
sind nicht ohne jede Beziehung zueinander, aber ihre Beziehung ist kontingent.)

Das Imaginarium der erschopfenden Kategorisierung. Es muss aber noch mehr gesagt wer-
den: Erstens ist klar, dass nicht jeder reflektierende Text ein linker ist. Und es ist klar,
dass es linke Texte gibt, die nicht nur unreflektiert, sondern geradehin dumm sind - es
sei denn, man wollte nun wieder irgendeinen normativen Begriff einfithren und zwi-
schen dem »wahren« Linkssein und dem nur vermeintlichen unterscheiden. Aber sol-
che Unterscheidung fithren zu nichts, da in ihnen die Beweisabsicht allzu offensicht-
lich durchscheint. Es gibt natiirlich auch Texte, die gar nicht in erster Linie politisch
sind, fir die die angesprochene Fragestellung deshalb gar keine Bedeutung hat. Zwei-
tens ist es von der allergrofRten Wichtigkeit, sich die vergréberten Vorstellungen des Po-
litischen vom Leib zu halten: Wenn man, wie ich hier, mit solchen Begriffen wie Reaktion,
Emanzipation, Liberalismus, Konservativismus, Links, Rechts, Faschismus, Kommunis-
mus usw. operiert, dann liegt die Idee nahe, dass es sich bei diesen Kategorien um die
verschiedenen Moglichkeiten der politischen »Orientierung« handelt, die sich vielleicht
noch untereinander in begriffliche Verhiltnisse der Unter- und Uberordnung bringen
lassen (so dass z.B. der Faschismus ein Uberbegriff fiir den Nationalsozialismus ist oder
auch nicht), die aber alle zusammen das Feld der Méglichkeiten und damit das Reich
des Politischen erschépfen. Das ist aber eine genauso nutzlose wie unpassende Betrach-
tungsweise. In Wahrheit garantiert uns nichts, dass alle diese Begriffe auf ein und der-
selben Ebene liegen, dass sie Begriffe von derselben Art sind. Es ist doch im Gegenteil so,
dass das Verstindnis von Politik, das in einem klassischen oder auch modernen Libera-
lismus gepflegt wird, toto coelo von dem Begriff des Politischen unterschieden ist, der
im Kommunismus wirkt. Es gibt fast keine Berithrung zwischen dem, was hier und da
Politik heif3t. Solche Kategorien bilden also weder eine hierarchische Begriffspyramide

6 Es ist der fiir Badiou zentrale Begriff der Treue, der hier Aufschluss geben kann. Die Treue ist die
Fortschreibung eines Ereignisses in den zufalligen Begegnungen mit den Tatsachen und Umstén-
den des Lebens. Es ist dabei die Treue als solche, die in sich das Kriterium dieser Fortschreibung
und damit ihrer selbst tragt. Mit anderen Worten: Es ldsst sich kein objektives Kriterium ange-
ben, was es heifdt, Mao oder dem Maoismus treu zu bleiben. Treue aber braucht es, denn wo die
Treue aufhort, da versickert ein Strom, der von einem Ereignis und einer Intervention (oder einem
»Eingriff«) als Quelle herriithrt und der zu einer tiefgreifenden Umbildung des Feldes des Wirkli-
chen fithrt. Aus dem Ereignis, vermittelt Gber den Eingriff, in der Treue dringt Geschichte in die
Natur ein. Dort, wo Treue praktiziert wird, ist ganz eigentlich nur ein Subjekt. Eine Treue ist also
grundlegend, sowohl fiir die Méglichkeit von Geschichte wie die des Subjektseins. Welche aber,
und wie sich diese Treue im Einzelnen auswirkt, ist nicht schon festgelegt. Damit ist Badious Treue
zu Mao eine gewisse theoretische Grundlage gegeben, und man sieht auch, dass diese Treue keine
Dogmatik sein muss. Es bleibt aber dabei, dass es heute nicht mehr zu rechtfertigen ist, Mao treu
bleiben zu wollen. Irgendwann ergeben auch die scharfsinnigsten Rationalisierungen keinen Sinn
mehr. Simon Leys zitiert angesichts der Verblendung westlicher Intellektueller in der Einschat-
zung von Mao und seiner »Kulturrevolution« (konkret ist es Barthes, der sich bei einem China-
Besuch 1974 von der Propaganda hatte einlullen lassen) George Orwell, der (natiirlich in ande-
rem Kontext) erklart hatte, dass man schon zur Intelligenzia geh6ren muss, um solche Sachen zu
schreiben; ein durchschnittlicher Mensch kénnte nicht so dumm sein; vgl. Leys: Roland Barthes en
Chine. 215.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

noch ein Kontinuum noch die verschiedenen essentiellen Aspekte der einen Politik. Sie
bezeichnen vielmehr absolute Bruchlinien, an denen sich offenbart, dass es von Politik
iiberhaupt keinen kohirenten Begriff geben kann. Die Existenz dessen, was diese ver-
schiedenen Kategorien anzeigen, markiert jeweils einen nicht zu vermittelnden Streit iiber
die Essenz von Politik. Und es gibt nun einmal keine hohere Instanz, vor der diese »Rich-
tungen« ihre Anspriiche vortragen konnen und von denen sie gerichtet werden. Es ist
nur die faktische Vorherrschaft eines liberal-demokratischen Modells mit Parlamenta-
rismus und Kapitalismus, die — wie alle Vorherrschaften — ihre Position fiir die einzige
erklirt (die einzige wohlgemerke, nicht die einzig wahre!) und von der aus sich die an-
deren in ihrer relativen Nihe oder Ferne zu ihr positionieren. Um dieser Tatsache einer
radikalen Disparitit des Politischen Rechnung zu tragen, wire es vielleicht empfehlens-
wert, die Begriffe von Rechts und Links fallenzulassen, die einer sehr simplifizierenden
weil schlicht verriumlichenden Logik Vorschub leisten. Es wire empfehlenswert — aber
da diese Begriffe sich nun einmal eingebiirgert haben, werde auch ich sie beibehalten.

Nicht nur bezeichnen diese Kategorien (Liberalismus, Konservativismus, Kommu-
nismus, Reaktion usw. usf.) inkommensurable Begriffe von Politik, so dass an eine har-
monische Verteilung gar nicht zu denken ist; nicht nur kann niemand garantieren, dass
mit ihnen alles gesagt ist, was man tiber Politik sagen kann; sie bezeichnen in Wahr-
heit auch ganz verschiedenes. Die Verhiltnisse, in denen Politik dort zu Wirtschaft, Ge-
sellschaft, Kultur, Sitte, Krieg usw. gedacht wird, sind hochst variabel, und dementspre-
chend ist ihr jeweiliger Realititstyp auch ein anderer: Kommunismus, da wird keiner
driiber streiten, ist eine politische Doktrin und Bewegung. Aber auch wenn wir bestimm-
te Parteien als konservativ bezeichnen, ist itberhaupt nicht sicher, dass dieses Adjektiv
primdr etwas Politisches bezeichnet; vielleicht sind die konservativen Politiken im Ge-
genteil Ausfluss einer Gemiitslage, die fiir sich genommen (und nach dem eigenen Ver-
stindnis) gar nicht so politisch ist. Und die Reaktion? Ich werde im Verlauf dieser Vorle-
sung fuir einen Begriff der Reaktion argumentieren, der sie in erster Linie als eine affektive
Wirklichkeit fasst. Erst von dieser affektiven Wirklichkeit her wird ihr politischer Inhalt
wie ihre politische Gestalt verstindlich. Wieder merkt man, dass man Apfeln mit Birnen
vergliche, wollte man den Kommunismus mit der Reaktion vergleichen und auf besser
oder schlechter abklopfen.

Es ist also richtig, dass es einen moralischen Unterschied zwischen den emanzi-
patorischen Denkweisen und den reaktioniren gibt, insofern jene einen grundsitzli-
chen Respekt vor dem anderen fordern, der fiir diese im Gegenteil Symptom einer um
sich greifenden Verweichlichung ist. In einer anderen Hinsicht aber ist dieser Unter-
schied bedeutungslos, weil man eben nicht von Dingen spricht, die miteinander vergli-
chen werden kénnen. Dass er bedeutungslos ist, merkt man ganz einfach daran, dass
es erschiitternd wirkungslos ist, diesen moralischen Unterschied gegen die Reaktion ins
Feld zu fihren. Sie ist radikal unempfindlich gegen dieses Argument; manche ihrer Ver-
treter*innen machen daraus geradezu eine Tugend. Der Widerstreit spielt offenbar auf
einem anderen Niveau ab, auf dem die Moral oder zumindest diese Moral keine Ressour-
cen besitzt. Wahrheit und Falschheit, das moralisch Gute wie das moralisch zu Verach-
tende sind hier keine Spielkarten, sondern im Gegenteil die Einsitze, um die gerungen
wird.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Vorgriff I: Wie es nicht lauft. Dieser grofie Umweg, um ein oder zwei einfache Dinge zu
sagen: Erstens soll es hier nur um die Reaktion oder das reaktionire Denken gehen. Von
allen Unterstellungen von Symmetrie oder Gegensitzlichkeit (die ja auch ein eindeutiges
Verhiltnis ist) soll abgesehen werden. Zwar kann und muss man die Reaktion von ande-
ren Denkweisen abgrenzen; aber man braucht nicht glauben, dass die Klirung der Reak-
tion irgendwie auch Einsichten z.B. iiber die Emanzipation ergibt, zumindest nicht auf
dem Weg eines einfachen Riickschlusses. Zweitens gilt es einen wahren Drahtseilakt zu
vollziehen: Denn ich bin zutiefst davon iiberzeugt, dass die Reaktion moralisch abscheu-
lich und nicht zu rechtfertigen ist, dass sie intrinsisch gewaltsam und riicksichtslos ist.
Esist diese tief empfundene Uberzeugung, die mich itberhaupt das Wort ergreifen lisst.
Doch zugleich kann das Vorhaben nur gelingen, wenn alle wohlfeile moralische Selbst-
herrlichkeit auf Abstand gehalten wird. (Es ist mir nicht immer gelungen, wie selbst
die wohlmeinendste Leserin schnell merken wird.) Das nicht etwa, weil man sonst nicht
»objektiv« genug vorginge, sondern weil dieses Moralisieren vollkommen kraftlos gegen
die Reaktion ist. Ein moralisches Argumentieren trifft die Reaktion einfach nicht, und wenn es
tiberhaupt einen Effekt hat, dann den der Reaktanz: »Du hiltst dich fiir so viel besser als
ich, du meinst, ich sei verworfen? Du kannst mich mal mit deiner Selbstgefilligkeit und
Uberheblichkeit! Ich zeige dir verworfen!«

Dasselbe gilt fiir das intellektuelle Argument. Ich werde zu zeigen versuchen, dass die
reaktioniren Denker*innen umso schlechtere Theoretiker*innen sind, je mehr sie dem
urspriinglichen Impuls der Reaktion freien Lauf lassen. Manches, was ich prisentieren
werde, ich richtiggehend hirnrissig. Ich mache mir die Mithe dieser philosophischen
Kritik nicht in der Hoffnung, damit die Reaktion zu »widerlegen« — das geht einfach
nicht. Wenn ich mich dennoch dieser Arbeit unterziehe, dann vielleicht auf der einen
Seite ganz einfach, weil ich manchmal fassungslos war, was fiir einen Schund gewisse
Leute schreiben und vor allem dass andre diesen Schund fiir irgendetwas Bedenkens-
wertes halten konnten. Vor allem aber dient diese Arbeit dem Zweck, den wahren Ort
der Auseinandersetzung freizulegen. Dieser ist nicht moralisch, er ist aber auch nicht
intellektuell oder theoretisch. Kurz gesagt ist der Zweck der, auf diese Frage zu fithren:
Wenn sich die Autor*innen der Reaktion manchmal nicht mal Mithe gegeben haben zu
verschleiern, wie dumm und bodenlos ihre Aussagen sind — wie konnte es dann sein,
dass sie mit solchem Prestige belegt wurden, dass ihre Biicher gefeiert und sie zu Helden
erhoben werden? Natitrlich, man kann es sich immer leicht machen und sagen: »Wahr-
scheinlich sind die Leser halt genauso dumm.« Doch abgesehen davon, dass diese Ant-
wort ganz offensichtlich nur die eigenen Vorurteile bestitigen soll, also nicht besser ist
als das, was sie kritisiert, ist das Problem ganz einfach dieses: Carl Schmitt z.B. schreibt
teilweise die krudesten Sachen — aber dumm war er ganz sicher nicht. Was also ist es,
das diese Autor*innen antreibt? Und was ist es, das sie so attraktiv ausmacht? Man fin-
det auf YouTube ein kurzes Video zu Ayn Rand, das einen sehr passenden Titel trigt:
»How is that still a thing?« Diese Frage — »how is that still a thing?« — miissen wir ernst
nehmen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

Vorgriff I1: Der Begriff der Reaktion. Um der Leserin das Leben zu erleichtern, will ich im-
merhin grob den Begriff der Reaktion umreifien, wie ich ihn im Folgenden entwickeln
werde.

Ich verstehe unter der Reaktion oder dem reaktioniren Denken nicht in erster Li-
nie eine politische Richtung, sondern eine gewisse Okonomie von Affektion und Libido. Es
geht um eine gewisse Art des Empfindens, Begehrens, des Fithlens, um eine unmittelbare
Weise der Begegnung mit und der Integration von Wirklichkeit. Wenn ich sage »unmittelbarx,
dann meine ich damit, dass hier nicht erst geistige oder theoretische Mechanismen wir-
ken oder moralische Erwigungen. Dieses Empfinden muss also nicht in jedem einzelnen
Fall durch irgendeinen anderen Prozess erst wieder hergestellt werden. Es bildet eine
eigene und in sich stimmige Gestalt — die aber nicht absolut geschlossen bleibt, einfach
schon deshalb, weil es in unserer Welt nichts gibt, was absolut geschlossen wire. Diese
unmittelbare Weise der Begegnung schlief3t deshalb aber Gedanken, Erinnerungen, Ur-
teile usw. nicht aus; sie bilden vielmehr wesentliche Elemente von ihr. Sie verdichtet sich
in ihnen und legt sich zugleich in sie auseinander. Sie ist aber nicht die Totalitit ihrer
Elemente, die ihnen irgendwie vorherginge — dann wire dieses reaktionire Empfinden
einfach ein Schicksal, das einen iiberkommt: ein selbst recht reaktionirer Gedanke. Das
reaktionire Empfinden ist aber auch mehr als die schlichte Summe von Gedanken, Sym-
pathien, moralischen Vorurteilen usw. Sie bildet, so sehr sie ohne ihre Elemente nichts
wire, doch etwas Eigenes, das sich nicht direkt aus ihnen ableiten ldsst. Auch schlief3t die
Unmittelbarkeit keineswegs eine Geschichte aus: Wie alles andere in der Welt entsteht
die Reaktion, sie hat ihre Phasen und deshalb kann sie auch wieder vergehen.

Die Reaktion ist kein Gegenstand der Psychologie. Sie ist nichts in mir oder den an-
deren, sie ist kein Seelen- oder Gemiitszustand, keine psychische Disposition, keine Pa-
thologie. Zumindest ist all das nicht primir. Das klingt jetzt ganz iiberraschend, denn
wenn ich eben von Empfinden, Fithlen, Affektion, Libido usw. gesprochen habe, dann
habe ich doch unzweifelhaft psychologische Termini gebraucht. Aber wir miissen uns
wahrscheinlich von den allermeisten Vorstellungen freimachen, die wir gemeinhin mit
der Psychologie verbinden. Ihr Fehler ist immer, das Psychische fiir etwas »in mir« zu
halten. Und wenn man so spricht, dann hat man die allergr6ften Schwierigkeiten zu er-
kliren, wie denn etwas da rein kommt, d.h. wie eine echte und lebendige Interaktion
zwischen mir und dem Rest des Wirklichen zustande kommen kann.

Ohne in die Tiefen dieser Frage hinabzusteigen, die in ganz andere Bereiche fithren
wiirde — und dann aber auch wieder nicht, denn das Politische ist nicht ohne Bezug zu
dieser Frage —, mache ich es mir hier einfach. Ich nehme nimlich den Begriff der Af-
fektion, wie ihn Spinoza verwendet, und dann kann man sagen: Eine Affektion, das ist
das, was geschieht oder entsteht, wenn zwei oder mehrere Dinge miteinander in Kon-
takt und Interaktion treten; deshalb setzt sich die Affektion in ihrer konkreten Gestalt
aus der Natur aller beteiligten Dinge zusammen.” Der Vorteil dieser Konzeption ist, dass
man gar nicht mehr fragen braucht, ob etwas in mir oder woanders ist. Das Ereignis der
Begegnung selbst, in dem sich Emotionales, Intellektuelles und Moralisches untrennbar
miteinander vermengt, ist das, wo die Menschen und Dinge so miteinander in Austausch

7 Vgl. Ethik. llax1’ und 11p16.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

treten, dass die Unterscheidung in Innen und Aufien, die so viele theoretische Schwierig-
keiten verursacht, nicht mehr gilt. Die Affektion ist die vielfach geformte und gestaltete
Oberfliche, an der die Dinge einander begegnen.

Wir konnen deshalb die Reaktion als ein primir soziales Phinomen auffassen. Die Re-
aktion lebt in Gesellschaften, sie pflanzt sich dort fort oder sie geht ein; sie gedeiht unter
bestimmten Bedingungen besser als unter anderen; und sie ist, wie jedes soziale Phino-
men, intrinsisch expansiv: Sie greift itber zum nichsten, sie ist epidemisch. Im Unter-
schied aber zu einem Virus verstirke sich diese Ansteckung im Riicksto® noch einmal:
Wenn ich mich bei jemandem mit Corona anstecke, dann hat das auf dessen Infektion
keine unmittelbare Wirkung. Wenn ich aber jemanden mit einem Gedanken oder einer
Uberzeugung oder einem Empfinden anstecke, dann kommt seine Ansteckung auf mich
zuriick und verfestigt bei mir den Gedanken, die Uberzeugung oder die Empfindung,
die vielleicht zuerst nur versuchsweise gedufiert wurden. »Sieh an«, sagt man sich da,
»die anderen sehen es auch so, dann wird es wohl wahr sein.«

Der Vorteil, die Reaktion nicht als ein psychisches, sondern als ein soziales Phino-
men aufzufassen, besteht darin, dass man auf allerlei Fragen verzichten kann, die nur
in Verwirrungen fithren kénnen. So ist dann z.B. nicht mehr die Frage, wie jemand zum
Reaktionir geworden ist, sondern warum jemand der Reaktion bereitwillig nachgege-
ben hat, welche Affektgewinne sie ihm oder ihr verspricht, warum er oder sie diesen be-
sonderen Genuss zugelassen hat und in welchem Maf3. Es erlaubt weiterhin, dem Rech-
nung zu tragen, was alle Theorien ihrer Natur nach auszuradieren bestrebt sind: die fun-
damentale Widerspriichlichkeit der Menschen. Niemand ist ganz Reaktionir. Das aber
nicht deshalb, weil die Reaktion irgendeine Art von Ideal darstellt, sei es fiir den Reak-
tiondr oder sei es im Sinn eines theoretischen Idealtyps fir die philosophische Kritik.
Sondern die Idee, ganz und gar Reaktionir zu sein, ist genauso sinnvoll, als wollte man
fragen, wie denn ein »ganz und gar Corona-Kranker« aussehen wiirde oder — um nichtin
den Verdacht zu geraten, mit der impliziten Gleichsetzung von Reaktion und Krankheit
einen billigen Treffer markieren zu wollen — wie ein vollkommen christlicher Mensch
aussehen wiirde. Da es sich hier um soziale und historische, sich wandelnde und in sich
schon vielfiltige, sich ausweitende und zusammenziehende Phinomene handelt, ist die
Idee einer vollkommenen Ubernahme eines Menschen durch so ein Phinomen ganz ein-
fach sinnlos. Weiterhin muss die Reaktion nun nicht mehr als ein Schicksal erscheinen:
Natiirlich entscheiden wir nicht frei iiber unsere Loyalititen und unser Empfinden. Esist
ganz unsinnig, sich die Sache so vorzustellen, als wiirde das souverine Subjekt nun eine
mogliche Parteinahme fiir die Reaktion vor sich sehen oder fiir eine bestimmte Art des
Empfindens und dann entscheiden, Hopp oder Topp, und dann so jemand werden. Aber
trotzdem erleiden wir nicht einfach passiv die Wege, die unser Leben nimmt. Wir wir-
ken, der spinozistische Begriff der Affektion sagt es ja, immer daran mit. Deshalb kann
jemand Tausend Schritte auf dem Weg der Reaktion gegangen sein; rein a priori gibt es
keinen Grund, weshalb er oder sie diesen Weg unbeirrt bis zum Ende gehen miisste. Frei-
lich, die Gewohnheit, die eigene Geschichte, die mit dem Weg verkniipft ist, die soziale
Verstirkung durch das Umfeld, in das man sich, dank dieses Weges eben, eingefunden
hat, wirken als massive Hindernisse. Man bricht nicht einfach aus einer Affektékono-
mie aus, in der man sich jahrelang eingerichtet und aus der man Genuss gezogen hat.
Aufierdem gibt es noch Fille, in denen das Wort von Macbeth gilt:

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

| amin blood
Stepped in so far that should | wade no more,
Returning were as tedious as go o'er. (I11. 4.136—138)

Aber es bleibt dabei: Man ist nicht einfach Reaktionir. Da die Reaktion Produkt einer
Geschichte und einer sozialen Dynamik ist, kann sie kein Schicksal sein. Es gibt immer
mal wieder solche angeblich wissenschaftlichen Untersuchungen dariiber, welcher An-
teil der deutschen Bevélkerung anfillig fiir rechtsextremes Denken ist — so als gibe es
bei manchen Menschen irgendein naturgegebenes Faschismusreservoir. Ich halte solche
Spekulationen fir absolut unsinnig und kontraproduktiv und vor allen Dingen glaube
ich nicht, dass man iiberzeugend darlegen kann, dass diesen Behauptungen eine serigse
wissenschaftliche Methode zugrunde liegt. SchlieRlich lasst sich mit der sozialen Per-
spektive die Vielfalt der Ausprigungen erkliren, die die Reaktion in ihren unterschied-
lichen Vertreter*innen annimmt: Bei niemandem kommt diese Ansteckung in der glei-
chen Weise an, im gleichen MafR, zeigt sich in derselben Gestalt. Die Autor*innen, die in
diesem Buch zu Wort kommen werden, sagen nicht einfach alle dasselbe. Es gibt grofle
Unterschiede in den Thesen wie auch in der Qualitit der Texte. Nicht einmal die »politi-
sche Orientierungx, die sich jeweils mit der Reaktion verbindet, ist zwingend die gleiche.
Dennoch lisst sich eine Familienihnlichkeit nicht abstreiten.

Wir sind damit bei einem besonders heiklen Punkt: Wie lisst sich denn die »Einheit«
dieses Phinomens fassen? In der Tat scheint doch schon unsere Sprachverwendung an-
zuzeigen, dass es mit dieser Einheit nicht so einfach steht. Denn ich verwende hier zwar
haufig das Substantiv »die Reaktion«; der allgemeine Sprachgebrauch tut das aber nicht.
Vielmehr verwendet er fast nur das Adjektiv »reaktionir«. Es scheint, die Reaktion wire
etwas, das sich nur schlecht als Substantiv aussagen lisst.

Versuchsweise sollten wir es vielleicht so nehmen: Die Reaktion bezeichnet keine Es-
senz oder Idee. Sie hat nicht den einen Kern, von dem her sie sich entfaltet, es gibt nicht
den einen theoretischen Schliissel, der ihre Geheimnisse aufschliefit. Sie ist, als eine so-
zial sich fortpflanzende Affektékonomie, selbst eine Sache, die nur in Abweichung und
bestindiger Neufassung existiert, die aber zugleich, da sie Anlass gibt fiir Aussagen, Tex-
te, Urteile, Gedanken usw., wieder auf sich zuriickwirkt und in dieser »objektiviertenc
Form die Ansteckung mit vorantreibt, so dass die jeweilige Abweichung, die sie beijedem
neuen Subjekt gewinnt, durch die relative Bestindigkeit der »objektivierten« Formen
ihrer Existenz gegengehalten wird. Freilich sollte man den Affektgehalt und die Texte,
Reden und nicht zuletzt Handlungen nicht gegeneinander ausspielen. Es sind die ver-
schiedenen Aggregatzustinde, die die Reaktion annehmen kann — und im Gegensatz zu
physischen Realititen ist die Reaktion umso stirker, je dichter diese Aggregatzustinde
nebeneinander existieren. Sie peitschen sich gegenseitig hoch. Es gibt also eine »Ein-
heit« der Reaktion, die aber nicht etwa tiber oder jenseits der konkreten, empirischen
Auflerungen besteht, sondern in ihr gestiftet wird, in der Ansteckung und durch die Ge-
schichte der Abweichungen und immer neuen theoretischen Fassungen hindurch. Sie
aufzuzeigen, wird eben Aufgabe der Vorlesung sein.

Vor allem wird sich zeigen, dass sich der »Begriff« der Reaktion nur dann verstind-
lich machen lisst, wenn man das reaktionire Denken als eine spezifische Bewegung be-
greift: eine Bewegung, die in einem Affekt ansetzt und auf einen Affekt abzielt, doch so,

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

21


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

dass zwischen beide die Produktion eines Textes geschaltet ist, der als eine Form des
Denkens auftritt. Es geht daher nicht an, die Reaktion iiber ein bestimmtes Set an An-
schauungen oder Ideen zu begreifen; man muss vielmehr immer diese Bewegung su-
chen, die sich in der Tat mit erstaunlicher Verlisslichkeit finden lisst.

Schlielich ist die Reaktion eine historische Realitit. Ich werde darauf noch niher ein-
gehen, deshalb hier nur als Vorgriff dies: Die Reaktion ist Reaktion im Wortsinn, denn sie
reagiert auf einen bestimmten historischen Moment, der kurz gesagt mit der Franzdsi-
schen Revolution bezeichnet ist. Deshalb gibt es die Reaktion nicht immer und tberall.
Sie ist an gewisse Voraussetzungen gebunden, sie ist wesentlich die Reaktion auf eine
demokratische Provokation. Wo es die nicht gibt, kann es zwar z.B. einen ausgeprigten
Konservativismus geben (wie z.B. bei dem eingangs erwihnten Konfuzius), aber keine
Reaktion.

Du kommst hier nicht rein. Die Auswahl der Autor*innen, die ich behandeln werde, ist
ziemlich subjektiv. Sie ist vor allem von der europdischen Warte aus getroffen, und mehr
noch von der deutschen aus. Zudem wird man eine historische Eingrenzung feststellen:
Alle Protagonist®innen der Reaktion im engen Sinn, die ich behandeln werde, haben ihre
schriftstellerische Karriere vor dem Zweiten Weltkrieg begonnen.

Man braucht auch keine Vollstindigkeit erwarten. Es fehlen sicher Protagonisten,
die manch andre fir zentral halten wiirde, z.B. (um nur ein paar zu nennen) Spengler,
Freyer,® Evola, Klages oder auch jemand wie George Sorel, dem in einer vollstindigen Ge-
schichte der Reaktion eine besonders eigentiimliche Position zukime. Andere Autoren,
die ich heranziehe, werden von manch anderen anders bewertet; diese letzteren werden
»ihren« Heidegger oder »ihre« Rand nicht bei mir wiedererkennen.

All diese Einschrinkungen dienen einem positiven Zweck, indem es eben nicht um
die erschopfende Analyse dieses oder jenes Autors geht, sondern um die Erstellung eines
verlisslichen Begriffs reaktioniren Denkens. (Wenn der so gewonnen Begrift der Reak-
tion sich als anwendbar auf andere, historische oder gegenwirtige Schriftsteller*innen
erweist, dann ist auch die historische Begrenzung nicht mehr zu beanstanden.) Dass es
dabei zu gewissen Perspektivierungen oder, wie die Kritiker sagen werden, Verkiirzun-
gen kommt, lisst sich nicht vermeiden. Ich werde aber in jedem Fall zu zeigen versu-
chen, dass oder inwiefern die behandelten Autoren prizise die Bewegung der Reaktion

8 Hans Freyer ist heute eher vergessen, was in etwa seinem geistigen Format entspricht. Er hat aber
nicht nur stilistisch und inhaltlich friih einige Leitmotive und -formen des reaktionaren Denkens
in der Weimarer Republik gepragt sowie selbst bruchlos den Ubergang zum Nationalsozialismus
vollzogen; er hat der reaktiondren und faschistischen Tradition auch ein wichtiges Stichwort gege-
ben: Einem kurzen Buch, das zuerst 1918 erschien, gab er den Titel Antdus, nach dem mythischen
Riesen, den Herkules besiegte. Ernst Jiinger und Mircea Eliade erwiesen diesem kaum lesbaren
und schwerverdaulichen Text die Ehre, als sie die Zeitschrift, die sie zwischen 1959 und 1971 ge-
meinsam herausgaben, Antaios nannten. Der Verlag, der heute denselben Namen tragt, ist das
zentrale Publikationsorgan der radikalen Rechten, gemeinsam mit der Zeitschrift Sezession, die
wie der Verlag auch von Gotz Kubitschek betrieben wird. Nimmt man noch das »Institut fiir Staats-
politik« dazu, das als herausgebendes Organ der Sezession fungiert, hat man wahrscheinlich den
derzeit zentralen Knotenpunkt der ideologischen Infrastruktur der radikalen Rechten in Deutsch-
land vor sich.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung: Muss das sein?

vollziehen — und dass und inwiefern ihr Denken genau dadurch entwertet wird. Der po-
lemische Tonfall, in dem das oft geschieht, ist dabei ein gutes Beispiel fiir den spinozis-
tischen Begriff von Affektion, denn er ist Antwort auf den Unfug, den ich in den Texten
angetroffen habe, und doch ist er meine Tat: Ich war einfach nicht fihig, anders dariiber
zu schreiben.

Was kommt. Das Buch ist im Wesentlichen eine grobe historische Rekonstruktion
anhand einer Reihe von Autor*innen. Grob gesagt lassen sich drei Etappen dieser Ge-
schichte unterscheiden: Hobbes gehort in die Vorgeschichte der Reaktion; er ist selbst
allerdings kein Reaktionir. Burke und de Maistre sind die Vertreter der Frithgeschichte
der Reaktion, dort, wo sie noch als Gegenrevolution (d.h. als politischer Kampf zur
Wiederherstellung des Ancien Regime) auftreten konnte. Nietzsche erfiillt in meiner
Rekonstruktion eine wichtige Scharnierfunktion zwischen Gegenrevolution und Reak-
tion, da in seinem Denken die Literarisierung des Denkens mit neuer Radikalitit und
zugleich mit einer gewissen Bewusstheit betrieben wird - eine Literarisierung, die das
Wesen des reaktioniren Denkens bestimmen wird. Die Portrits danach bilden eine
Galerie der im engen Sinn reaktiondren Denker (mit der Ausnahme von Ortega y Gasset,
der einen speziellen Fall darstellt). In diesen letzteren Teil sind zudem ein paar kleine
Vignetten zu Einzelmomenten der reaktioniren Befindlichkeit eingestreut. Ich ende
mit zwei Kapiteln, die resiimieren und Ausblicke bieten sollen.

Was es schon gibt. An der Stelle einer ohnehin unméglichen Ubersicht iiber die Litera-
tur zu reaktiondren und faschistischen Denkformen, begniige ich mich damit, ein paar
Autoren zu nennen, die mir wichtige Einblicke in das Wesen der Reaktion eréffnet ha-
ben. Zuerst ist Klaus Theweleit zu nennen, dessen bereits klassische Studie zu den Mén-
nerphantasien (1977/78) nicht nur methodisch neue Horizonte erschlossen hat, sondern
auch durch seinen Scharfsinn und seine Sensibilitit fir die »metaphysischen« Grundla-
gen der Kritik des Faschismus bis heute richtungweisend ist. Der US-amerikanische Po-
litikwissenschaftler Corey Robin ist der Verfasser mehrerer griindlicher und eindrucks-
voller Studien zum Thema, die vor allem die amerikanische Seite der Reaktion beleuch-
ten: Fear. The history of a political idea (2004); The reactionary mind. Conservatism from Edmund
Burke to Sarah Palin (2011; die Ausgabe von 2018 setzt dann Trump an die Stelle von Palin);
The enigma of Clarence Thomas (2019). Sehr aufschlussreich sind auch die Portrits von Per-
sonen, historischen Konstellationen und Themen, die Mark Lilla entworfen hat in: The
Reckless Mind. Intellectuals and Politics (2001, erweiterte Fassung 2016) und The Shipwrecked
Mind. On Political Reaction (2016). Kiirzlich hat Simon Strick eine besonders beeindru-
ckende und besonders beingstigende Studie iiber die Synergieeftekte von Neuen Rech-
ten und Neuen Medien vorgelegt (Rechte Gefiihle. Affekte und Strategien des digitalen Faschis-
mus, 2021), die in manchem Theweleits Arbeit ein Update fiir das digitale Zeitalter gibt.
Emanuele Caminada hat mich, als das Buch bereits im Wesentlichen fertig war, auf die
Arbeiten von Furio Jesi aufmerksam gemacht. In der Tat ist dessen Analyse der Cultu-
ra di destra hochst eindrucksvoll und kenntnisreich. Was er zu den »Ideen ohne Worte«
schreibt, deckt sich in vielem mit dem, was ich in Bezug auf Jiinger »Idealismus ohne
Idee« nenne: die schiere, verbale Evokation einer Bedeutsamkeit, die auferhalb dieser
Evokation aber nicht besteht — es sei denn als ideologischer Deckmantel fiir die Enthis-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

23


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

torisierung von realen politischen Verhiltnissen und noch der Geschichte selbst. Die Ge-
schichte wird in Jesis Rekonstruktion der rechten Kultur zu einem Brei (»pappa«) einge-
kocht, in der keine Unterschiede mehr erkennbar sind und die nur noch diffus »GrofRe«
suggerieren und legitimieren soll (Jesi spricht von »spirituellem Luxus«). (So ist es z.B.
nicht nétig, iiber Goethe differenzierte Meinungen zu haben, ja nicht einmal, eine Zeile
von ihm je gelesen zu haben, um in ihm den grof3en Dichter der Deutschen zu sehen,
auf den man sich kostenlos berufen kann.) Jesi verfolgt die Geschichte dieser Manipu-
lation in die verschiedensten Richtungen, sowohl als Vorgeschichte des Faschismus wie
als Praxis des Neofaschismus, sowie in den verschiedenen nationalen Spielarten des Fa-
schismus. Besonders beeindruckend sind aber die Hypothesen, die Jesi im ersten Teil des
Buches bzgl. des esoterischen Faschismus aufstellt: Er versucht zu zeigen, wie der esote-
rische Faschismus sich auf eine Mythologie des Blutopfers stiitzt, die Motive ausgerech-
net derjiidischen Mystik aufnimmt, umdreht und brutalisiert, so dass eine »Religion des
Todes« entsteht.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. »Reaktion«, »Faschismus«, »Nationalsozialismus«

Begriffliche Vorverstandigungen. Die Schwierigkeiten und Fallen, die in diesen Begriffen
lauern, ja: die bereits in der Idee ihrer siuberlichen Definition liegen, wurden bereits
angedeutet. Gleichwohl wird man in einer solchen Arbeit nicht auf sie verzichten kon-
nen. Am wenigsten theoretische Lasten biirdet man sich wahrscheinlich mit einer prag-
matischen Herangehensweise auf, indem man grob umreif3t, wie man diese Begriffe zu
verwenden gedenkt. Eine erschopfende Bestimmung muss dann gar nicht mehr gefordert
werden.

Das eigentliche Desiderat ist dabei eben der Begriff der Reaktion. Was darunter zu
verstehenist, istja ganz eigentlich der Gegenstand dieses Buches. Ich verwende »Reakti-
on«und »reaktionires Denken«dabei stets synonym, auch wenn eine wichtige Lehre sein
wird, dass das reaktionire Denken nicht nur Denken ist und vielmehr einen urspriing-
lich affektiven Kern hat. Ich verstehe daher unter der Reaktion oder dem reaktioniren
Denken eine geistige Bewegung, die sich von einem tiefen und unabweisbaren Gefiihl
der Unwirklichkeit ab- und anstof3t, um in der Herstellung anderer Gefiihle diese ge-
spenstige Unwirklichkeit zu tiberwinden und, in eins damit, auch die moderne Welt, die
Tragerin wie Ursache der Unwirklichkeit ist.

Am schwierigsten von den dreien ist sicher der Begriff des Faschismus. Er erfordert ei-
ne Unterscheidung in mehrere Ebenen. Auf einer grundlegendsten Ebene nenne ich Fa-
schismus die in sich paradoxe Bestrebung, das reaktionire Denken — das intrinsisch an-
tipolitisch ist — in eine politische Praxis umzusetzen. Bleiben wir dabei, das eine Bestre-
bung zu nennen, dann kénnen wir umstandslos die verschiedensten Realisierungsfor-
men als Aufficherungen dieser Tendenz verstehen: Am einen Ende steht die Erfindung
faschistischer Ideologien, d.h. theoretischer Rechtfertigungen sowie praktischer Pro-
gramme zur Erstellung faschistischer Politik und faschistischer Regime. Die Bedeutung
dieser Ideologien sollte nicht iiberschitzt werden, wenn es stimmt, dass der Faschismus,
ebenso wie die Reaktion, die sein Motor ist, nicht primir eine geistige oder theoretische
Angelegenheit ist. Faschisten® sind notorisch pragmatisch, so wie sie manchmal auch

1 Ich werde recht konsequent die Faschisten und Reaktionire in ihrer mannlichen Form auftreten
lassen. Darin soll keine Unterschatzung von Frauen liegen: Weder sollen sie fix in die méannliche
Form einverleibt werden noch auch, begiitigend und eben dadurch herablassend, unterstellt wer-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

vollig verblendet gewissen Wahnideen nachlaufen und sich dabei selbst im Wege ste-
hen konnen. (So fehlten, um ein drastisches Beispiel zu nennen, die Ziige, die die Nazis
zur Deportation von Juden verwendeten, der »Kriegsanstrengung«.) Man sollte das aber
eben nicht in erster Linie als eine Frage der Ideologie auffassen. Vielmehr sind ja auch
diese Wahnideen — wenn man sie so nennen kann, ohne sie damit zu verharmlosen — vor
allem affektiv gegriindet und besitzen eine Evidenz eigener, jedenfalls nicht »ideologi-
scher« Art. Daneben gibt es bereits gelebten Faschismus in mehr oder weniger geord-
neter Weise, etwa im spontanen oder auch angestifteten Rassismus, so wie sich ande-
rerseits in manchen Milieus der politische vom ganz und gar nicht-politischen Teil eines
Engagements nur mithsam trennen lisst: In diesem Sinn gibt es manche Fuflballverei-
ne, deren Anhingerschaft zu einem groflen Teil und gewissermaflen traditionell stramm
rechts ist. Fantum und Faschismus vermengen sich hier, ohne dass man Mittel hitte,
sie genau voneinander zu scheiden. Schlieflich gibt es faschistische Gruppen, Vereine,
Bewegungen, Parteien — und es gibt die faschistischen Subkulturen, die dazugehéren.*
Und im schlimmsten Fall gelangen solche Parteien oder Bewegungen in einem Staat an
die Macht und begriinden ein ausdriicklich faschistisches Regime.

Faschismusist in meinem Wortgebrauch also das, was sich zu einer politischen »Um-
setzung« der reaktioniren Evidenz anschickt, egal ob als Theorie (»Ideologie«) oder als
politische Praxis. Damit ist es einsichtig, dass viele reaktionire Autoren natiirliche Ni-
hen mit faschistischen Regimen hatten und haben und dass einige herzhaft an ihnen
mitgearbeitet haben. So haben in unterschiedlichem Maf Schmitt und Heidegger im
NS-Regime kollaboriert. Jiinger hingegen hat stets eine gewisse Distanz gewahrt. Man
sollte aber weder aus dieser Distanz noch aus Heideggers Entfernung vom NS-Regime
nach 1934 schlieflen, dass Jinger und Heidegger doch keine Rechten oder Reaktionire
gewesen wiren oder dass sie ein Einsehen gehabt hitten. Es kann vielmehr sein, dass
ihnen der Nationalsozialismus in einem gewissen Sinn nicht radikal, nicht revolutionir,
nicht reaktionir genug war. Andererseits kann es Verfasser reaktionirer Texte geben,
deren politische Orientierung nicht faschistisch ist. Ortega y Gasset hat mit dem Auf-
stand der Massen ein einziges Pastiche reaktionirer Klischees verfasst. Er war aber selbst
ein entschiedener Gegner des Faschismus: So erklirte er sich nach dem faschistischen
Putsch in Spanien 6ffentlich mit der gewihlten demokratischen Regierung solidarisch
undverlief3im Anschluss fiir viele Jahre Spanien. Ayn Rands Radikalliberalismuslisstam

den, dass es eigentlich keine weiblichen Faschisten oder Reaktionire gebe. Beides ware falsch,
und die Unterschitzung der Bedeutung von Frauen fiir den Rechtsextremismus ist bis heute ei-
ne Quelle fataler Irrtiimer. Ich stiitze mich deshalb im Wesentlichen auf die médnnliche Form, weil
Reaktion und Faschismus durchgehend auch eine Sorge um die angeblich verschwimmenden Ce-
schlechtergrenzen zeigen und noch genauer eine Furcht davor, das Mannliche kénnte verloren ge-
hen. In vielen ihrer Aspekte verstehen sich Reaktion und Faschismus, egal ob ihre Protagonisten
Ménner oder Frauen sind, als Sorge um die Mannlichkeit.

2 Da der Faschismus selbst inzwischen seine Geschichte hat, werden die Mechanismen des »Bei-
tritts« zum faschistischen Kreis auch deutlich komplizierter. Meine nur aufs Fithlen und Denken
angelegte Auslegung wird nie die ganze Komplexitat der Sache erreichen. Z.B. spielen Verhiltnis-
se innerhalb von Familien und die Beziehungen zwischen verschiedenen Generationen inklusive
der Verehrung vorgeblicher faschistischer »Martyrer« fiir den heutigen italienischen Neofaschis-
mus eine grofle Rolle, wie Lene Faust in ihrer Studie Neofaschismus in Italien gezeigt hat.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. »Reaktion«, »Faschismus«, »Nationalsozialismus«

Ende gar keine eigene Sphire politischer Entscheidung und Lenkung mehr zu. So sind
die Folgen ihrer »Philosophie« zwar maximal unappetitlich; man kann sie aber nicht gu-
ten Gewissens als Faschistin bezeichnen, es sei denn in einem sehr weiten und nur noch
polemischen Sinn des Wortes.

Am wenigsten Schwierigkeiten macht in meiner Verwendung der Begriffe der des
Nationalsozialismus. Ich verwende ihn schlicht und einfach, um den Faschismus zu be-
zeichnen, der sich in der NSDAP entwickelte und zwischen 1933 und 1945 in Deutschland
zur Herrschaft kam. Weil es fiir meine Bemithungen nicht relevant ist, lasse ich dabei
die Frage nach dem Wesen oder der Auszeichnung des Nationalsozialismus aufden vor.
Ebenso ist fiir mich nicht entscheidend, was in anderen Fragekontexten durchaus be-
deutsam sein kann: ob nimlich der Nationalsozialismus ein Faschismus neben anderen
ist oder ob er noch einmal eine besondere Form der Ideologie, der Staatsordnung und
der Herrschaft ist. Ich gehe mit dieser Frage insofern pragmatisch um, als kein Faschis-
mus, verstanden als staatliches faschistisches Regime, dem anderen gleicht. Alle weite-
ren Fragen miissen von den Historiker*innen diskutiert werden, deren Urteil ich mich
darin unterstelle.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

27


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

Wann anfangen? Mankann sich die Frage stellen, wann genau, mit welchem Autor, in wel-
chem Moment das Denken der Reaktion seinen Anfang nimmt. Aber wahrscheinlich gibt
es keine einfache Antwort auf diese Frage. Ich werde mit Hobbes beginnen, aus Griin-
den, die gleich deutlich werden, und mit einer wichtigen Einschrinkung: Hobbes gehort
namlich in die Vorgeschichte der Reaktion, so wie ich sie verstehe, nicht geradewegs in
sie selbst.

Das Verstindnis von Reaktion, das ich hier entwickeln will, ist von einer geschichtli-
chen Voraussetzung abhingig. Reaktion, schon ihr Name sagt das, reagiert auf etwas.
Und das, worauf sie reagiert, ist die Dekonstruktion von politischen Hierarchien, die
Idee und der Anspruch der Demokratie, von deren Verfolgung die Moderne als politi-
sche Angelegenheit abhingig ist. Das wird in spateren Kapiteln noch niher gefasst; so
muss man gleich bemerken, dass die Schlagworte von Demokratie oder Freiheit natiir-
lich nicht ausreichen, um das, wogegen sich die Reaktion stemmt, zu kennzeichnen.
Man kann ein Vorkimpfer der Freiheit und doch zutiefst reaktionir sein. Aber als eine
erste Ndherung kann das hier geniigen: Die Reaktion formtsich in einem geschichtlichen
Moment, in dem die Herausforderungen, die mit den Begriffen von Freiheit, Volkssouve-
rinitit, Demokratie, Partizipation, Offentlichkeit verbunden sind, in die Arena des Po-
litischen eingedrungen sind. In einem Kontext, in dem das Ancien Regime ganz einfach
das Regime ist, in dem also die Souverinitit der Fiirsten und Kénige, die Unterordnung
der Bauern und Handwerker und Kaufleute, die Exklusivitit politischer Entscheidung
nicht grundsdtzlich in Frage gestellt ist, kann keine Reaktion aufkommen.

Deshalb wire es zum Beispiel auch verfehlt, in Niccolo Machiavelli einen Reaktionir
zu sehen. Machiavelli ist Opfer einer traurigen Verzerrung geworden, als man seinen
Namen zum Synonym fiir eine absolut riicksichtslose und zynische Durchsetzung von
Machtinteressen erklirt hat. Was Machiavelli in seinen Texten einerseits ausspricht, ist
zunichst einmal der Anspruch einer realistischen, einer wissenschaftlichen Behandlung
der Politik: Wie funktioniert denn das iberhaupt? Was muss ein Politiker machen, um
bestimmte Ziele zu erreichen? In der Tat scheut Machiavelli dabei nicht vor den bruta-
len Konsequenzen zuriick, die sie dabei ergeben koénnen. Es kann im Sinn der Staats-
rdson sein, zu ligen, zu tiuschen und das eigene Wort zu brechen. So erklirt er in ei-
ner berithmten und beriichtigten Stelle, dass Giovampagolo Baglioni eine unerklirliche

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Schwiche zeigte, als er seinen Feind, den Papst Julius II. nicht tdtete, als er die Gele-
genheit dazu hatte.” Aber erstens erklirt er nicht, dass man immer und unbedingt so
zynisch handeln solle. Und zweitens ist darin vor allem auch eine Abgrenzung zu jenen
politischen Theorien zu sehen, die sich nicht darauf stiitzten, wie Menschen einander im
Feld des Politischen tatsichlich behandeln, sondern darauf, wie sie es sollten. Eigenarti-
gerweise waren die Filrsten, Konige und Kaiser ja nicht gerechter oder auch nur weniger
kriegerisch, als die politische Theorie primir ihre Tugenden verherrlichte und ihre Las-
ter abkanzelte. Die Provokation, die Machiavelli seinen schlechten Ruf eingebracht hat,
liegt in dem Bruch mit einer bestimmten theoretischen Herangehensweise, nicht in der
personlichen Verworfenheit des Autors. Fiir ihn war dieser Bruch mit der Tradition das
Mittel, um den Bruch mit der Realitit des Politischen wieder zu heilen.

Andererseits ist diese Machtpolitik auch bei Machiavelli niemals Selbstzweck. Liest
man nur den Principe, dann kann man dem Missverstindnis aufsitzen, dass Machiavel-
li den Rechtfertigungsrahmen fir eine absolutistische Monarchie bietet. In Wahrheit
muss man das Plidoyer fiir eine Kénigsherrschaft in ihren historischen Kontext zuriick-
versetzen: Es geht Machiavelli um den Appell an eine geeignete Figur von dem nétigen
Format — es ist recht deutlich Lorenzo di Piero de« Medici gemeint —, um die italieni-
schen Staaten zu einer Einheit zu fithren, mindestens zu weit, um die Potenziale dieser
Staaten zur Geltung bringen zu kénnen, ihre gegenseitigen Kriege und die dufderen Ein-
mischungen zu verringern. Was die eigentliche politische Vision Machiavellis angeht,
ist er auf der anderen Seite zutiefst gepragt von der florentinischen Republik und ih-
rer Organisation. Mit Demokratie im modernen Verstand hatte das nicht viel zu tun.
Vielmehr hatten in Florenz auch nur die Wenigsten eine politische Reprisentation. Die
politische Fithrung war fest in der Hand einer relativ kleinen Elite. Die vom Mittelalter
herstammende Organisation in Ziinfte war ein unverzichtbarer Bestandteil der politi-
schen Struktur. Aber die gesamte Ordnung der florentinischen Republik war nun einmal
eine nicht aristokratische, sondern biirgerliche, eine auf Handel und Industrie beruhen-
de. Nicht Herkunft allein bestimmte iiber das Schicksal einer Person, sondern kaufmin-
nisches Geschick und oft auch Gliick. Biirgerliche Tugenden, in denen die Vernunft als
eine rechnende, vorausschauende, kalkulierende, und damit immer moderierende auf-
trat, waren die Schliissel zum Erfolg. Um die Durchsetzung und Ausweitung eines sol-
chen Modells war es Machiavelli zu tun (Ausweitung aber natiirlich nicht im Sinn der
Bekehrung des Rests der Welt). Was bei einem oberflichlichen Blick als eine zynische
Legitimation der Alleinherrschaft erscheint, erweist sich bei niherem Zusehen als eine
differenzierte Vision eines republikanisch verfassten Gemeinwesens.

In beiden Hinsichten ist Machiavelli dabei entschieden modern: sowohl in der »wis-
senschaftlichen« Erfassung der Funktionsweise von Politik als auch in seiner eigenen po-
litischen Ausrichtung. Machiavelli gehért in die Vorgeschichte der liberalen Denkungs-
art in der Politik. Vor allem aber hatte er tiberhaupt eine politische Ausrichtung. Wir
werden sehen, dass die Reaktion letzten Endes anti-politisch oder unpolitisch werden
muss: Die Verunglimpfung des Grofen, die mit der Politik in der Moderne einhergeht,
kann nur umgekehrt werden, wenn man noch von der Idee des Politischen selbst Abstand

1 Niccold Machiavelli: Discorsi. 121f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

nimmt. Eine geduldige und verantwortungsvolle politische Tagesarbeit, wie sie Machia-
velli iber Jahre hinweg in Florenz ausgeiibt hat, wire fiir einen Reaktionir letztlich nicht
moglich — denn diese Art von Politik, da ist er sich sicher, ist in einem grundsitzlichen
Sinn falsch.

Ich lasse meine Vorgeschichte der Reaktion also mit Hobbes beginnen. Vorgeschich-
te, denn es gibt einen wichtigen Unterschied, der es mit sich bringt, dass Hobbes, obwohl
er viele Motive der Reaktion bereits in aller Klarheit formuliert hat, so dass die Spiteren
darauf nur noch zugreifen miissen, selbst kein Reaktionir ist.

Die Grundziige der Philosophie von Hobbes sind zu Geniige bekannt. Die Menschen
sind in ihrem Naturzustand, d.h. vor dem Eintritt in die gesellschaftliche Existenzform,
einander verfeindet. Bevor sich eine politische Seinsweise bildete, mit einer Regierung
und der Moglichkeit der Strafe von Verbrechern, herrschte der Krieg aller gegen alle. Die
gesamte Tragweite dieser Idee wird erst dann klar, wenn man sich daran erinnert, dass
damit nicht einfach irgendeine prihistorische Situation gemeint ist. Vielmehr schlum-
mert dieser Naturzustand ununterbrochen im Herzen unserer biirgerlichen Gesellschaf-
ten. Eristihr Anfang, aber er ist auch ihre Wahrheit und ihre bestindige Bedrohung. So-
bald die Ziigel der Gesetze, der Disziplin, der Autoritit nur ein wenig gelockert werden,
so meint Hobbes, muss die Gewalt des Naturzustandes von Neuem ausbrechen. Wer-
den die Menschen nicht mehr von einer Zwangsanstalt namens Staat zu ihrem Gliick
gezwungen, dann schlagen sie sich gegenseitig die Kopfe ein.

Weil die Menschen nun nicht anders kdnnen, als frither oder spiter zur Einsicht in
diese so missliche wie unvermeidliche Lage zu kommen, weil sie zudem eine tiefe Sehn-
sucht nach Frieden haben, und eine gut begriindete noch dazu — angesichts der Vorzii-
ge der befriedeten biirgerlichen Gesellschaft gegeniiber der von Kriegen zerrissenen —,
kommen sie iiber kurz oder lang in die Situation, dass sie sich entscheiden miissen: ent-
weder diesen Zustand permanenten Kampfes und Lebensgefahr fortsetzen, frei sein,
aber dafir vielleicht morgen schon tot — oder aber die eigene Freiheit aufgeben, zulas-
sen, dass ein anderer diese aufgegebene Freiheit aufnimmt und sich einverleibt, sich also
mit anderen Worten einem Staat anvertrauen, dessen Verfiigungen unbedingt fiir mich
gelten, der mir im Gegenzug aber Sicherheit vor willkiirlicher Gewalt garantiert. Hob-
bes artikuliert diesen Gedankengang in Form einer Vertragstheorie. Ich werde hier nicht
darauf eingehen, wie iiberzeugend diese ist und welchen Status der Vertrag bei Hobbes
hat (ob er z.B. nur eine nachtrigliche, legitimierende Rekonstruktion ist); das gehort in
die Forschung zu Hobbes, die hier nicht das Thema ist.> Wichtig ist nur der grobe Gang
der Argumente: Es gibt einen verniinftigen Zug zur Aufgabe der eigenen Freiheit, um die
eigene Sicherheit und Unversehrtheit genief3en zu kénnen — und mit ihr alle Giiter, die
nur von der friedlichen Gemeinschaft hervorgebracht werden kénnen und die als Giiter
des Handels, der wirtschaftlichen Produktion und als Resultate einer ungestorten wis-
senschaftlichen Forschung gedacht werden.

2 Ich habe meine Ansichten hierzu in dem 2020 erschienenen Biichlein Thomas Hobbes und der dis-
krete Charme der GrofRinquisition ausgefiihrt. Am Ende dieses Kapitels werde ich doch noch einmal
auf diese Fragen eingehen miissen, wenn auch nur ganz kursorisch; zur Rechtfertigung meiner
Hobbes-Auslegung muss ich auf die frithere Arbeit verweisen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

31


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Hobbes denkt das nun aber ganz radikal: Damit dieser Ubergang vom Krieg in den
Frieden funktionieren kann, darf der Souverin, d.h. die so konstituierte Regierung, kei-
ne Einschrinkungen seiner bzw. ihrer Rechte leiden. Um es auf den Punkt zu bringen:
Eine geteilte Regierung ist fiir Hobbes keine Regierung. Es gibt nun, nach dem Ubergang
in eine biirgerliche Ordnung, keine Rechte der Untertanen mehr. Der Souverin kann von
ihnen nicht verlangen, dass sie sich selbst schaden, denn genau die eigene Unversehrt-
heit ist ja der Zweck ihrer freiwilligen Unterwerfung. Aber davon abgesehen haben sie
keinerlei Widerstandsrechte mehr. Wenn ihnen die Finanz- oder die Religionspolitik ih-
rer Regierung nicht passt, dann konnen sie zwar eine Eingabe machen, wenn so eine
Moglichkeit vorgesehen ist; aber wenn man nicht auf sie hért, dann miissen sie gehor-
chen. Sie haben kein Recht, sich irgendwelchen Anordnungen der Regierung zu verwei-
gern. Allerhochstens konnen unzufriedene Untertanen noch auswandern, aber in dem
Staat, in den sie dann kommen, gilt das Gleiche. Die Macht des Souverins ist immer ab-
solut. Ist sie es nicht, ist er kein Souverin, und das, dem er vorsteht, kein echter Staat.?
Man sieht, wie der Naturzustand mit seinem Krieg aller gegen alle sich in der staatli-
chen Existenz fortsetzt, und das sogar und gerade im besten Fall: Denn in Wahrheit ist
ja die allgegenwirtige Gewaltdrohung des Naturzustandes im staatlichen Zustand kon-
serviert und nur itberhéht worden, indem namlich der Souverin diese Gewaltdrohung
nun als eine legitime in sich konzentriert.* Es gibt kein Entrinnen.

Biirgerkriege. Diese Theorie mag abwegig und an den Haaren herbeigezogen oder auch
ganz einleuchtend erscheinen, je nachdem, wie tief man einen gewissen neuzeitlichen
Diskurs verinnerlicht hat. Eines muss man sich aber gleich klarmachen: Diese Theorie,
so wie viele verwandte Theorien, die zur selben Zeit entworfen werden, fallen nicht vom
Himmel. Sie haben nicht einfach nur theoretische Voraussetzungen. Vielmehr hat sich
im Verlauf des 16. Und 17.Jhs. eine neue Form von Krieg herausgebildet, deren Brutalitit
und Unbeherrschbarkeit die Zeitgenossen zutiefst erschiitterte: der ideologisch, meis-
tens religiés begriindete oder iiberformte Biirgerkrieg.” Hobbes selbst schreibt in einer
Zeit, in der in England der Konflikt zwischen dem Parlament und der Krone in einen
langwierigen und teils chaotischen Biirgerkrieg gefiithrt hat, der das Land zerriss. Hob-
bes war, als Anhinger der Konigspartei, ins franzosische Exil gegangen. Nach der Ver-
Offentlichung des Leviathan 1651 kam er dort allerdings ebenfalls in eine schwierige Po-
sition: Einerseits hatten seine massiven Angriffe gegen kathologische Theologen ihn in
dem katholischen Frankreich nicht eben beliebt gemacht. Andererseits fiel es anderen
Konigstreuen nicht schwer, Hobbes angesichts des eklatanten Machtpositivismus beim

3 Was fiir eine Art von Regierung dieser Staat hat, ist dabei nachrangig: Eine monarchische Struktur
kommt dem Denkens Hobbes’ naturgemafs besonders entgegen; die Theorie gilt aber, egal ob man
es mit einer Monarchie, einer Aristokratie, einer Demokratie oder einer Mischverfassung zu tun
hat—solange man unter »Mischverfassung« eben nicht eine Teilung der Souveranitat versteht.

4 Vgl. dazu Giorgio Agamben: Homo sacer. Italienisch. 41-45. Dt. 45—49.

5 Or so the story goes... Dieses Klischee der Geschichtsschreibung ist selbst zu hinterfragen, zumin-
dest in der verkiirzten Form, in der es oft auftritt. Nicht selten namlich dient es so— wir werden es
2.B. bei Schmitt sehen — der Diskreditierung jeder Art von Engagement fiir eine bessere Welt, das
pauschal und billig unter Ideologie- und Totalitarismusverdacht gestellt wird.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

Konig als einen verkappten Theoretiker der Parlamentspartei anzuschwirzen: Wenn je-
de existente Macht als solche schon gerechtfertigt ist, wie es Hobbes letztlich behaup-
tet, dann gibt es keinen tieferen Grund mehr, auf dem der geschlagene und aus dem
Land vertriebene englische Konig seine Anspriiche auf die Fithrung des Landes aufbau-
enkonnte. Hobbes musste daher Frankreich wieder verlassen und nach England zuriick-
kehren.

Zwei Bemerkungen noch zu diesem Biirgerkrieg: Zum einen lisst sich an ihm diese
eigenartige Grundidee von Hobbes exemplifizieren, wonach eine geteilte Souveranitit
in Wahrheit das Ende von Souverinitit ist. Die Verfassungsformel fiir die englische Re-
gierungsform vor dem Biirgerkrieg lautete »King in Parliament«, d.h. dass der Konig
herrschte, dabei aber in bestimmten Belangen auf die Zustimmung des Parlaments an-
gewiesen war. Diese Belange betrafen vor allen Dingen Steuerfragen. Zwar waren es die
Konige, die das Parlament einberiefen, und zwar versuchten sie nachvollziehbarerwei-
se diese Einberufung oft hinauszuschieben, weil sie nun einmal mit méglichem Protest
und Widerstinden verbunden war; sie konnte aber in manchen Situationen — vor allem,
wenn die Krone dringend Geld brauchte - nicht vermieden werden. Man kann sich vor-
stellen, dass Hobbes’ Rigorismus hier in die Schule gegangen ist, hatte er doch ein System
vor sich, das von einer vorgeblich geteilten Souverdnitit in einen verheerenden Biirger-
krieg abgerutscht war.

Zum anderen war dieser Biirgerkrieg einer der ersten Kriege, die auch in der Offent-
lichkeit, als Propagandakriege ausgetragen wurden. Vor allem in seinen frithen Phasen
betrieb die Parlamentspartei, um die andere Seite zu schwichen, eine Aufhebung der
Zensur. In einer Zeit, in der nun aber auch »einfache Leute, vor allem natiirlich Kauf-
leute, aber manchmal auch Handwerker lesen konnten; in der gerade durch die militi-
rische Mobilisierung ein grofer Austausch zwischen den Regionen und Bevélkerungs-
gruppen moglich wurde; in der befeuert durch die Reformation der eigenen Lektiire und
Deutung der einzelnen Gliubigen iiberhaupt erst ein eigenes Gewicht zuerkannt wurde;
und nicht zuletzt in einer Zeit, in der durch die Verbreitung von Druckmaschinen die
Herstellung von Flugblattern und Pamphleten aller Art in hoher Auflage technisch recht
einfach zustande zu bringen war - in dieser Zeit bedeutete die Aufthebung der Zensur
eine unerhérte Freisetzung von publizistischen Energien aus allen erdenklichen Rich-
tungen. In theologischer wie in politischer Hinsicht fithrte das zu einer Pluralitit der
Entwiirfe und bald auch offentlich diskutierten, rivalisierenden Programmen, die kaum
ein Vorbild in der westlichen Geschichte hat. Man traf sich etwa zu grofien Aussprachen,
bei denen an mehreren Tagen und vor der versammelten Armee iiber die Art und Weise
gestritten wurde, wie man kiinftig die Regierung des Landes organisieren sollte. Dort
standen dann konservative Entwiirfe einer auf Besitz gegriindeten Struktur Forderun-
gen nach einem regelrechten Kommunismus oder Sozialismus entgegen, auch wenn es
diese Worter noch nicht gab. Autoritire Regierungsvorstellungen sahen sich von radi-
kaldemokratischen und anarchistischen Anspriichen herausgefordert. Die Parlaments-
armee selbst hatte zeitweise eine Struktur, die sich nur mit dem modernen Begriff der
Rite-Abordnung beschreiben lisst. Unzihlige grofiere und kleinere religiose Sekten ent-
standen, deren Namen teilweise noch von der Furchtlosigkeit und der Lust zeugen, mit
der in ihnen iiberkommene Hierarchien in Frage gestellt wurden, und das nicht selten
ganz handfest, indem man die Einziunungen der einstmals kommunalen Felder riick-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

33


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

gingig machte: Seekers, Ranters, Levellers, Diggers, um nur die bekanntesten zu nen-
nen.®

Die englische Revolution von 1640-1660 war also ein entschieden demokratischer
Moment. Man darf das nicht falsch verstehen: Das Parlament vertrat keine Politik, die
sich in einem modernen Sinn als demokratisch deuten lisst. Es waren aber die Ausein-
andersetzungen zwischen Kénig und Parlament, die dank des historischen Kontextes
einen Moment hervorgebracht haben, in dem der demokratische Gedanke als solcher in
aller Klarheit und mit all seiner Provokationskraft aufgetreten ist — auch wenn er sich
nicht durchsetzen konnte. Die Forderung, der Gedanke, die Provokation eben sind da.
Eine Provokation ist im rémischen Recht die Vorladung vors Gericht: Um nichts anderes
handelt es sich, wenn der demokratische Gedanke die herkémmlichen Rechtfertigungen
von Herrschaft ihrer Scheinevidenz beraubt.

Es wurde schon angedeutet: Der Begriff oder das Verstindnis, das ich hier von der
Reaktion vorstellen will, beruht auf einer historischen Voraussetzung: Reaktion ist nim-
lich Reaktion auf eine bestimmte Bewegung oder Forderung, die man ganz allgemein
als eine demokratische beschreiben kann — das in aller Ungenauigkeit noch gesprochen.
Nicht jede Verteidigung z.B. der Rechte der Konige oder allgemeiner ererbter Macht ist
per se schon reaktionir. Und es gibt auch reaktionires Denken, das sich zumindest in ei-
ner bestimmten Hinsicht demokratisch gibt. In jedem Fall aber kann es keine Reaktion
geben ohne die Bewegung der Abwendung, der Aversion gegen eine als fatal oder gar als
geschmacklos, als widerwirtig, abartig empfundene Gleichmacherei, deren naheliegen-
de Manifestation im Bereich des Politischen als demokratische Forderung erscheint. Es
ist die historische Voraussetzung fiir die Rede von Reaktion bei Hobbes erfillt. Zudem
hat Hobbes einige ganz zentrale Elemente reaktioniren Denkens schon in aller Schir-
fe zum Ausdruck gebracht. Ich will diesen antizipatorischen Aspekt der Philosophie von
Hobbes unter drei Uberschriften bringen. In ihrer Ausfithrung wird denn auch deutlich
werden, weshalb Hobbes zwar in die Vorgeschichte der Reaktion gehort, nicht aber zur
Reaktion selbst; es ist eine kleine, aber entscheidende Verschiebung, die seine Philoso-
phie unterlaufen muss, bis sich aus den Elementen, die bei ihm versammelt sind, die
spezifische Physiognomie der Reaktion ergibt.

Erstens: Der Krieg. Der Krieg ist fiir Hobbes nicht ein bestimmtes zeitlich und raumlich
begrenztes Ereignis, in dem sich z.B. ein Staat eines dufleren Eindringlings erwehrte
oder durch den sich die Interessensphiren zweier rivalisierender Staaten abgrenzen lie-
3en. Der Krieg ist vielmehr die Natur menschlicher Beziehungen selbst. Er ist nicht so
sehr der Vater aller Dinge, wie es von Heraklit so ritselhaft wie eindringlich behauptet
wird. Er ist einfach die Wahrheit aller Dinge, zumindest der menschlichen. Eine hoff-
nungslos pessimistische Anthropologie, der zufolge die Menschen immer nur jeder nach
seinem Vorteil handeln, gebietet eine Konzeption, in der diese selben Menschen, sich
selbst iiberlassen und ohne eine Einschrinkung und Disziplinierung durch eine grofiere
Macht, die sie durch Strafandrohung von allen Ubeltaten abhilt, einander nur als Feinde
begegnen konnen. Der Naturzustand wird von Hobbes als eine animalische Feindschaft

6 Ein eindrucksvolles Portrait der vielfaltigen und oft widerspriichlichen geistigen Bewegungen je-
ner Zeit gibt Christopher Hill in The World Turned Upside Down (zuerst verdffentlicht 1972).

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

imaginiert, in der die Menschen einander verschlingen, mit allem Recht der Welt im Ub-
rigen. Der Naturzustand, das ist der Zustand, in dem die Menschen leben, wenn sie sich
nicht zur Befolgung fester Regeln verbindlich erklirt haben. D.h. der Zustand aufier-
halb, vor, jenseits oder nach aller staatlichen Organisation. Der Biirgerkrieg, der die Zeit-
genossen so erschiitterte, ist nicht einfach ein anderer Krieg. In einem herkémmlichen
Krieg gibt es eine erzwungene oder freiwillige innere Solidarisierung in den kriegsfith-
renden Staaten, zumindest stellt man sich das so vor. Es gibt jedenfalls keinen zwingen-
den Grund, weshalb ein duflerer Krieg die innere Ordnung in Frage stellen oder sogar
auflosen sollte. Hingegen ist der Biirgerkrieg die volle und gnadenlose Enthiillung der
brutalen egoistischen Natur des Menschen durch die Auflosung exakt der einen Institu-
tion, die den Menschen vor sich selbst schiitzen kann. Der Biirgerkrieg lisst die Schran-
ken fallen, die dem Streben des Menschen (seiner »Power«, wie Hobbes schreibt) sonst
gesetzt sind. Was dann folgt, ist gut in dem berithmten Satz aus Shakespeares Julius Cae-
sar auf den Punkt gebracht: Nach der Ermordung des Titelhelden findet sich Marc Anton
mit dessen Leichnam alleine und schwort Cisar, ihn zu richen — auch das der Beginn
eines blutigen Biirgerkriegs. Und das klingt so:

A curse shall light upon the limbs of men:
Domestic fury and fierce civil strife

Shall cumber all the parts of Italy;

Blood and destruction shall be so in use

And dreadful objects so familiar

That mothers shall but smile when they behold
Their infants quartered with the hands of war,
All pity choked with custom of fell deeds;

And Caesar’s spirit, ranging for revenge,

With Ate by his side come hot from hell,

Shall in these confines with a monarch’s voice
Cry havoc and let slip the dogs of war,

That this foul deed shall smell above the earth
With carrion men groaning for burial. (111, 1, 262—275)’

Ja, der Krieg ist fiir Hobbes eine tiefe, schicksalhafte Wahrheit menschlicher Existenz.
Seine gesamte Philosophie dient keinem anderen Zweck, als die Macht von Krieg, Feind-
schaft, Streit zuriickzudringen.

Der Krieg mag also die Wahrheit der menschlichen Dinge sind. Erist gerade nicht ihr
Vater. Alles Wertvolle im menschlichen Zusammenleben — Wissenschaft, Technik, Han-
del, Industrie, Wohlstand, Sicherheit - ist dem Krieg abgerungen. In seinem eindrucks-

7 »[...] ein Fluch soll auf die Glieder der Menschen fallen. Raserei im Innern und witender Biirger-
krieg sollen alle Teile Italiens heimsuchen. Blut und Zerstérung sollen so blich und schreckliche
Dinge so vertraut sein, dass Miitter nur noch lacheln, wenn sie mitansehen, wie ihre Kinder durch
die Hinde des Krieges zerfetzt werden, weil alles Mitleid erstickt wird durch Gewéhnung an Grau-
samkeit. Und Caesars Geist, ausspahend nach Moglichkeiten fir seine Rache, heiR aus der Holle
kommend, wird in diesen Gegenden mit Herrscherstimme sVernichtungcschreien und die Kriegs-
hunde herauslassen, auf dass diese bose Tat zum Himmel stinke durch Menschen in Verwesung,
die nach Begribnis stohnen.« (Ubersetzung von Dietrich Klose. 93)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

35


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

vollen und kimpferischen Buch Lempire du moindre mal hat Jean-Claude Michéa darauf
hingewiesen, wie wichtig der Horror vor dem religiés und ideologisch motivierten Biir-
gerkrieg fiir die moderne liberale Idee einer »Neutralitit« des Staates war, der nur noch
die Form des Zusammenlebens der Menschen definierte (nimlich iiber die Rechte, die
sich in Gesetzen Ausdruck verschafften), wihrend die eigentliche Arbeit der Zusammen-
fithrung der Menschen dem unpersénlich agierenden »Markt« iiberlassen wurde. Der
gesamte Liberalismus beruht auf dieser Vorstellung, dass die Menschen von sich aus
nicht schon aufeinander ausgerichtet sind, gerade nicht eine politische Existenzweise
haben, sondern eine friedliche Koexistenz nur iiber die Vermittlung der freien Okono-
mie kennenlernen kénnen. Insofern gehért Hobbes nicht nur in die Vorgeschichte der
Reaktion, sondern auch und sogar viel mehr in die des Liberalismus.

Denn man findet bei Hobbes nicht den Anflug einer romantischen Verklirung des
Krieges. Der Krieg — sicher der politische, noch gewisser aber der fundamentale anthro-
pologische und in nicht zu ignorierender Brutalitit der Biirgerkrieg — ist ein Ubel. Es
gibt nichts Gutes an ihm. Es ist dies der Punkt, der Hobbes klar von den Reaktioniren
abgrenzt. Bei Hobbes wandert das Thema des Krieges in den Mittelpunkt der philosophi-
schen Reflexion. Aber nur zu dem einen Zweck, die Macht des Krieges zu brechen. Die
Reaktionire hingegen finden auf die eine oder andere Weise ihren Gefallen am Krieg.
Die Idee einer grundlegenden Konfliktualitit im menschlichen Sein, die Idee, dass Le-
ben Kampf bedeutet, iibt auf diese Autoren eine unwiderstehliche Anziehungskraft aus,
und das auch dann, wenn dieser Kampf in scheinbar zivilisierte Formen iiberfithrt ist,
wie es die kapitalistische Konkurrenz ist — zumindest dem kapitalistischen Mythos zu-
folge.

Dieses zweideutige Verhiltnis zwischen Hobbes und der Reaktion lisst auch bei
den folgenden Punkten wiederfinden: Hobbes formuliert einerseits eine ganze Reihe
von Grundgedanken, fast: Axiomen des reaktioniren Denkens; sie treten bei ihm aber
in einer ganz niichternen, resignierten, fahlen Beleuchtung in Erscheinung - die Re-
aktion wird sie erst in schreienden Farben ausmalen miissen, um ihnen den spezifisch
reaktioniren Ton zu geben.

Zweitens: Individualismus, Egoismus, Gleichheit. Die Menschen erscheinen bei Hobbes als
radikal egoistische Wesen. Ein jeder kimpft fiir sich, am Ende: fiir seine Selbsterhaltung.
Zwar wird man dieses Bild nicht in der Abstraktheit lesen diirfen, die sich uns Spateren
dabei aufdringt: Wir denken dann an atomisierte Subjekte, ein jedes vom anderen ge-
trennt. Wahrscheinlich aber steht bei Hobbes noch die Idee von solchen Einzelwesen im
Hintergrund, die aus einem kleinen Familienverband heraus agieren: diesen schiitzend
und reprisentierend. Das wiirde zumindest auch den sozialen und politischen Gepflo-
genheiten der Zeit besser entsprechen als die Vorstellung total isolierter Subjekte. Aber
wie dem auch sei: In jedem Fall treten da Wesen auf den Plan, die in einem fundamenta-
len Sinn entwurzelt sind.® Sie leben nicht mehr primir aus einer Geschichte oder Kultur
heraus, sie streben nicht mehr nach einer Erfillung, sei sie religios oder politisch ver-
standen, ihr Leben ist nicht geleitet von einem Ideal des gliicklichen oder gelungenen

8 Durchaus in dem prazisen und tiefen Sinn, den Simone Weil diesem Begriff gegeben hat.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

Lebens. Es sind abstrakte, d.h. aus ihrem auch weltanschaulichen Zusammenhang ab-
gezogene Entititen, die sich, einfach da eben alles andere gestrichen wurden, nur mehr
um sich selbst bekiitmmern kdnnen. Man hat demnach eine dreifache Abstraktionsbewe-
gung vor sich: die Abstraktion der Menschen aus einem vorgingigen (natiirlichen) Be-
dingungsgefiige, die sie als vereinzelte erscheinen lisst; die Abstraktion der Menschen
aus politischen und sozialen Kontexten, die sie als reine Individuen auf den Plan treten
lasst (denn das Politische muss ja erst nachtriglich und auf verwickelten Wegen wieder-
gefunden werden); und die Abstraktion der Menschen aus allen weltanschaulichen oder
ideologischen Einbindungen, so dass es nur mehr eine einzige universelle und unzwei-
felhafte Zielsetzung menschlichen Lebens jenseits aller vorgeblichen Werte geben kann:
die nackte Selbsterhaltung.

Man sieht, dass Hobbes darin ein entschieden moderner Denker ist. In der Tat arti-
kuliert er damit den Grundgedanken der modernen, liberalen Ideologie: dass Menschen
zutiefst egoistische Wesen sind; dass dieser Egoismus ontologisch in der Vereinzelung
der Menschen gegriindet ist; und dass darum das einzige Ziel dieser vereinzelten Ego-
isten die eigene Selbsterhaltung ist, hochstens noch die Verbesserung der materiellen
und der Sicherheitslage, die aber beide in Wahrheit nur Korrolarien der Selbsterhaltung
sind. Das moderne Denken nennt diese vereinzelten, egoistischen Wesen Individuen.

Man sieht auch, dass die Ontologie des Krieges mit dieser Anthropologie der Selbst-
erhaltung in engstem Zusammenhang steht. Ist diese gesetzt, kann jede nicht mehr aus-
bleiben. Diese Sichtweise ist uns so von den hegemonialen Diskursen in Politik und Oko-
nomie geliufig, dass wir uns meistens erst besinnen miissen, um zu sehen, dass diese
Behauptung mit der Realitit nichts zu tun hat. Sie muss riesige Teile des menschlichen
Lebens mithsam amputieren, und zwar die besten Teile dieses Lebens. Natiirlich kann
man argumentativ herleiten, dass die Liebe fiir das eigene Kind und das, was man fiir
es zu tun bereit bin, irgendwie Ausdruck des eigenen egoistischen Gliicksstrebens sind,;
aber dass man das auf einem Blatt Papier kann, dndert nun einmal nichts an der schlich-
testen Tatsache der Welt: dass so eine Liebe eben nichts mit Egoismus zu tun hat. Aus
Egoismus kann niemals Liebe entstehen, noch nicht einmal so etwas Grundlegendes wie
Vertrauen.’

Es gibt demnach gute Griinde, dieser These zu misstrauen. Es gibt gute Griinde, die
anthropologischen Voraussetzungen, auf denen sie beruht, einer fundamentalen Kritik
zu unterwerfen. Das ist eine entschieden emanzipatorische Forderung. Man findet al-
lerdings einen Widerhall auch im reaktioniren Denken, wenn auch, wie immer, in einer
ganz widerspriichlichen Form. Denn es dreht sich am Ende alles um die Konsequenz, die
sich mit unbestechlicher Notwendigkeit aus dieser Anthropologie ergibt — oder ihr zu-
grunde liegt, je nach Perspektive: Denn in dieser Sichtweise gilt eine fundamentale Gleich-
heit aller Menschen. Keine hoheren Prinzipien konnen die grundsitzliche Privilegierung
eines Menschen vor anderen rechtfertigen, weder Tradition und Blut noch Talente, Wer-
te, Weisheit oder Verdienst. In verschiedenen Spielarten tritt diese Gleichheitsidee in

9 Dieses Problem habe ich in meiner Kritik an Hobbes’ Vertragskonzept schon ausfiihrlich behan-
delt, vgl. Thomas Hobbes und der diskrete Charme der GroRinquisition. 48ff. Auch diesen Punkt
diskutiert Michéa, a.a.0.131-134. 147. Dt.: 123-125. 136f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

37


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

den Theorien der Reaktionire auf, und immer sind sie bemitht, die Implikationen die-
ser Gleichheit zu iberwinden, zumindest die, die sie darin zu finden glauben. Sie sehen
dort, wo ein emanzipatorischer Diskurs vor allem eine Bedingung fiir Befreiung oder
einfach fur die Reduzierung von Unrecht sieht, eine gefihrliche Liige. Nicht nur sind die
Menschen einander nicht gleich, wie die Reaktion nicht miide wird zu betonen — und
darin hat sie sicher nicht Unrecht. In der Tat sind viele Sackgassen und Hilflosigkeiten
der gegenwirtigen »linken« Diskurse darauf zuriickzufithren, dass man mit dieser ei-
genartigen Behauptung ganz leichtfertig umgeht. Die Reaktion sieht in dieser These vor
allem das Vorzeichen einer allgemeinen Entwicklung, die es ganz eigentlich ist, was ihr
Angst macht, wenn nicht sogar: Ekel bereitet: eine grofe Gleichmacherei. Das Gleiche, Un-
differenzierte, Vulgire st6f3t sie ab. Noch mehr: diese These der Gleichheit aller ist, in den
Augen der Reaktionire, sogar die Ursache fiir all die Verheerungen durch Krieg, Massen-
vernichtung und Totalitarismus, die, wieder in ihren Augen, die wahren Insignien der
Moderne sind. Weil man, so geht die Argumentation, der natiirlichen Ungleichheit der
Menschen nicht mehr Rechnung trigt, fithrt man diese systematisch in eine Situation
der Uberforderung; man erwartet von ihnen das »Handwerk der Freiheit«,'® dem sie in
Wahrheit gar nicht gewachsen sind. Kein Wunder also, wenn die Eskalation der Gewalt
immer haarstriubendere Tiefpunkte erreicht.

Diese These wieder teilt die Reaktion mit Hobbes: Die Menschen sind der Freiheit
gar nicht gewachsen. Es ist daher besser, ihnen diese Freiheit gar nicht erst zuzumuten.
Doch der Ton ist ein anderer, bei Hobbes und bei den Reaktionidren. Wie ist das gemeint?

Wenn Hobbes so spricht, dann konstatiert er resigniert, vielleicht schwermiitig, aber
am Ende gelassen und mit der Distanziertheit des Denkers ein Problem. So sieht es aus,
sagt er. Was machen wir jetzt damit? Seine Antwort ist einfach: Es gilt, ein Gemeinwe-
sen zu schaffen, das durch seine schiere Ubermacht die Menschen daran hindert, einan-
der die Kopfe einzuschlagen. Der Staat hat eine Zucht- und Abschreckungsfunktion. Der
Staat arbeitet in erster Linie mit Angst: »The passion to be reckoned upon, is Fear [...].«**
Man muss eine Affektékonomie etablieren, in der alle Leidenschaften und Begierden, die
die einzelnen sonst so haben konnten, zumindest die schlimmsten und gefihrlichsten,
immer iiberwogen werden von der Angst vor staatlicher Strafe. Ob diese Strafe, ob die
Gesetze gerecht sind oder nicht, spielt dabei nicht nur keine Rolle. Diese Frage ist sogar
sinnlos — weil es Staaten sind, die Recht und Unrecht definieren — und gefihrlich, weil
jeder, der so fragt, sich tendenziell das Recht anmaf3t, iiber die Rechtmifigkeiten staat-
licher Setzungen zu diskutieren. Die Gleichheit der Menschen lasst sich nur durch die
Ubermacht des Staates iibertrumpfen.

Damit akzeptiert Hobbes diese Gleichheit aber, und mit ihr die Grundlage fiir die Rufe
nach Freiheit, und zwar nach der Freiheit aller, ohne Ansehen der Person. Und so geht er
fiir die Reaktionire schon einen Schritt zu weit. Er paktiert mit der Moderne, die er hit-
te iiberwaltigen sollen. Die Hand, die man ihr entgegenstreckt, muss sie in einer Finte
am Handgelenk packen, um ihr den Arm auf den Riicken zu drehen. Es gibt hier keinen

10 Dasist der schone Titel eines Buches, das mit dieser Thematik aber in Wahrheit nicht viel zu tun
hat.
11 Thomas Hobbes: Leviathan. 99.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

ehrenvollen Kompromiss, weil der Gegner nicht satisfaktionsfihig ist — so denkt die Re-
aktion. Hobbes ist und bleibt ein zutiefst rationaler Denker, auch und gerade in seiner
Theorie der Angst, des Egoismus und des Staates. Es gibt hier keine Verbrimungen und
Verklirungen. Die Welt ist kalt in Hobbes’ Augen, und er wiirde sicher sagen, dass das
nun einmal nicht seine Schuld ist.

Den Reaktioniren aber ist die Gleichheit, die Hobbes bekennt und der er nur in der
Praxis etwas entgegenzusetzen sucht, ein Graus. Es ist dabei, wie wir sehen werden,
nicht so, dass Reaktionire notwendig etwas gegen eine bestimmte Gruppe haben, auch
wenn das gewohnlich genug ist. Es ist die Tendenz hinter der behaupteten Gleichheit,
die sie abst6f3t, die Tendenz namlich, alles gleichzumachen. Die Moderne ist fiir sie ei-
ne einzige Bulldozer- und Planierraupenunternehmung. Am Ende gibt es keine Unter-
schiede mehr, und damit auch nichts Besonderes. Aller Wert, alle Grof3e, alles Wertvolle
und Wiirdige ist gewichen. Die Reaktionire akzeptieren die Gleichheit aller deshalb nur
als genau den Ausgangspunkt, den man iiberwinden muss, und zwar gerade mit den Ei-
genschaften dieser Ausgangssituation selbst.

Hobbes hat der Gleichheit der Menschen eine besonders frappierende Begriindung
mitgegeben, die so ganz in Ubereinstimmung mit diesem illusionslosen und materialis-
tischen Pessimismus steht. Die Gleichheit der Menschen zeigt sich daran, dass sie alle in
der Lage sind, den jeweils anderen umzubringen. Die Kraft ist iiberall ungefihr gleich,
und wo sie doch einmal einen signifikanten Unterschied zeigt, kann dieser mit anderen
Mitteln, zum Beispiel der List, kompensiert werden.”” Doch diese mérderische Gleich-
heit aller wird durch den Erfolg nicht aufgehoben. Ich habe meinen Feind umgebracht,
schon und gut. Doch im Becher, den ich zur Feier meines Triumphes hebe, kann schon
das Gift eines anderen Feindes brodeln.

Die Reaktionire hingegen verfolgen eine andere Strategie: Es gilt, mit den Mitteln
der Gleichheit diese zu iiberwinden, und das geschieht im Kampf, noch genauer: in ei-
ner metaphysischen Uberhéhung von Kampfund Sieg, die einem Hobbes ganz fernliegt.
Denn fiir die Reaktionire ist der Krieg nicht, wie fiir Hobbes, die traurige Realitit der
menschlichen Welt, sondern ihr Motor, der Hochofen, aus dem der beste Stahl flief3t. Der
Krieg ist dort tatsichlich, was er nach Heraklit angeblich war: Vater aller Dinge. Und der
Sieg ist deshalb auch einerseits Beweis einer natiirlichen Uberlegenheit, die sich gerade
darin, im Sieg, bezeugt, und andererseits das Ergebnis, in das der Kampf als Produkti-
onsmaschine von echten Minnern miindet: der Sieger nimlich, der seine Uberlegenheit
bewiesen hat und der sich in diesem Beweis, der zugleich Feuerprobe war, erst zu seiner
wahren Hohe emporgeschwungen hat. Fiir die Reaktionire also ist der Mord, der Kampf
nicht wie fiir Hobbes der Beweis fiir die Gleichheit der Menschen, sondern genau im Ge-
gensatz fiir die Uberlegenheit der einen iiber die anderen. Diese Gedankenfigurl4sst sich
leicht auf eine Ebene ausweiten, in der sich nicht mehr Einzelne, sondern Volker gegen-
iiberstehen, die dann ihren respektiven Wert im Kampf miteinander ausmachen. Diese
»volkische« Interpretation hat zudem fiir die Reaktionire den Vorteil, dass damit der
geschmihte Individualismus der Moderne mit einem Schlag mit tiberwunden ist, wenn
auch nur dem Begriffe nach. (Wohlgemerkt, nicht alle Reaktionire sind Anti-Individua-
listen und/oder in Nationen denkende Kollektivisten. Ayn Rand etwa ist entschiedene,

12 Vgl ebd. 86f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

39


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

radikale Verfechterin eines metaphysischen Individualismus und Feindin der Nationa-
lismen - auch wenn sie in Wahrheit selbst einen kaum verhohlenen US-amerikanischen
Nationalismus férdert.)

Drittens: Angst. Philosophie ist keine abstrakt-geistige Angelegenheit. Philosophie ent-
steigt immer einer Leidenschaft. Bei Platon kommt das unzweideutig zur Sprache,
wenn er von der Philosophie als Erotik und von dieser als von einem gottlichen Wahn-
sinn spricht. So unzweifelhaft das ist, so selten geschieht es, dass ein Philosoph sich
der eigenen Leidenschaft, die sein Denken antreibt, ganz bewusst wird. Bei Hobbes
ist das anders. Der Nerv, um den sich sein Denken legt (und mit ihm im Ubrigen noch
andere Affekte, zu denen sehr wohl auch eine echte Sorge um die Menschen gehort),
ist die Angst, und Hobbes spricht das klar aus. Sie tritt nicht nur als der Hebel auf, um
die Menschen zu einer wirklich menschwiirdigen Gemeinschaft zu zwingen. Hobbes
bekennt sich zudem in einer erstaunlichen Passage eines kleinen autobiographischen
Gedichts zu ihr:

Non est ut patriae pudeat; sed tempus iniquum
Conqueror, et mecum tot quoque nata mala.
Fama ferebat enim diffusa per oppida nostra,
Extremum genti classe venire diem.

Atque metum tantum concepit tunc mea mater,
Ut pareret geminos, meque metumque simul.

I need not be ashamed of my native place; | mourn
An unjust time and the so many evils born with me.
For through the scattered towns a rumor ran

That our people’s last day was coming in a fleet,
And so much fear my mother conceived at that time
That she gave birth to twins: myself and Fear.®

Die Angst ist Hobbes’ Zwilling, mit ihm geboren. So sehr das natiirlich eine nachtrig-
liche Projektion ist, Hobbes spricht doch in voller Aufrichtigkeit. Es ist sicher nicht zu-
letzt die Erfahrung der Kriege, vor allem der religios und ideologisch itberhdhten (der
Dreifdigjahrige Krieg und der Englische Biirgerkrieg), die Hobbes diese Angst eingege-
ben hat. Das wurde bereits erwihnt. Die Angst ist dabei nicht einfach Angst vor diesem
oder jenem, etwa vor einer Krankheit. Das kann sie auch sein, denn am Grunde steht
das scharfe Bewusstsein, wie prekir menschliche Existenz ist, eine Prekaritit, der die
Emphase der individuellen ontologischen Macht oder Machtigkeit (»Power«) Paroli zu
bieten hat. Diese ist so grof wie das Bewusstsein jener. Daher ist die Angst vor allem
Angst vor dem Tod, und sie ist noch niherhin ein tiefes Misstrauen gegen die anderen
Menschen. Nicht so eines, das gar kein Vertrauen mehr zulisst; offenbar unterhielt der
Privatmann Hobbes durchaus enge und vertrauensvolle Beziehungen zu anderen. Aber
ein solches Misstrauen, das sich gleichmifig auf alle menschlichen Beziehungen, vor al-

13 Hobbes: The Verse Life. V. 21-26.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

lem in der Perspektive des Philosophen, legen muss, wie ein Pilz, der alles bedeckt und
faul werden lasst.

In der Angst verdichten sich also die affektive Kraft und der systematische Kern von
Hobbes’ Denken. Aus ihr miissen die Konsequenzen erwachsen, die der Leviathan zieht:
die Unerlisslichkeit, sich unter jede gegebene Autoritit zu unterwerfen, will man nicht
das gréfite denkbare Ubel riskieren, den Biirgerkrieg, d.h. die allseitige Entfesselung al-
ler aggressiven und destruktiven Potenzen der Menschen. Die Angst lisst erkennen, dass
Sicherheit, Zwang und Freiheit ein und dasselbe sind.™*

Die Orientierung bleibt also, bei aller echten Arbeit am bestméglichen Gemeinwesen
(das eben nicht das beste schlechthin sein kann), zutiefst negativ. Es gilt das schlimms-
te Ubel zu vermeiden. Das, diese Vermeidung ist die beste politische Organisation, ist ihr
einziger legitimer Erfolg. Alles Weitere ist Dreingabe oder wieder Gefahr fiir diesen Er-
folg. Die Perspektive bleibt negativ, diister, und die Angst erfihrt zu keinem Zeitpunkt
eine Verklirung oder Erlosung. Sie ist und bleibt, als Angst, als genau diese Angst, im
Herzen von Hobbes’ Denken.

Wieder tritt Hobbes als Stichwortgeber fiir die Reaktion auf. Wie der Krieg und die
Feindschaft, wie die morderische Isolation und der Egoismus, so kehrt auch die Angst
bei ihnen wieder. Aber so wie Krieg und Individuum eine Verklirung erfahren miissen,
um in den reaktioniren Diskurs einzugehen, so auch die Angst. Bei ihr ist diese Ver-
klirung eigentlich erst bei der Sache, denn die Reaktion ist genau dies: die Suche nach
einer Wirklichkeit, der das Wirklichsein abhandengekommen ist, und das mit der Hil-
fe des Affekts. Die Angst hat daher nicht primir ihre Funktion als Angst und als genau
diese Angst, sondern als ein Affekt oder gar als ein Uberaffekt, der es mit nichts Gerin-
gerem mehr als mit dem Sein als solchen zu tun hat (wie bei Heidegger). Im ersten Fall
ist die Angst ein Affekt in einer ganzen Reihe, ausgezeichnet aber durch seine Intensitit
wie durch die stindig greifbare Aktivierung; im zweiten Fall ist sie Entschliisselung (und
in Wahrheit Setzung) der Wahrheit von Sein selbst. War sie bei Hobbes einerseits auto-
biographisch und zugleich konkret historisch begriindet, andererseits das Scharnier der
Theorie, wird sie in der Reaktion zu einer metaphysischen Grof3e. Sie ist nicht mehr ein-
fach nur verniinftige Reaktion auf einen bestimmten Zustand der Welt oder Instrument
sozialer und politischer Praxis, also etwas zwar Hochstwichtiges aber zugleich genau Be-
nennbares, wie bei Hobbes. Es geht dann vielmehr in ihr um alles, und das in einem Sinn,
der radikaler nicht sein konnte. Bei Hobbes zeigt die Angst unmittelbar die conditio hu-
mana an; in der Reaktion hingegen wird ihr die Aufgabe iibertragen, an irgendeine tiefe
Wahrheit dieser conditio humana zu rithren, die abwesend bleibt. Bei Hobbes ist ihre Ne-
gativitat die eines Fotonegativs: Das gibt die Dinge ja auch in aller Schirfe wieder. Bei
den Reaktiondren hingegen ist ihre Negativitit die einer Widerlegung dessen, was ge-
meinhin als Wirklichkeit gilt (nimlich der »Masse«) und die Uberantwortung der Frage
der Wirklichkeit an einige Wenige, an die Wissenden, die Auserwihlten, die Elite.

14 Beivielen Reaktioniren wird die Gleichsetzung von Freiheit und Notwendigkeit dann wiederkeh-
ren, zwar ohne die durchgefiihrte philosophische Theorie, die diese Gleichsetzung bei Hobbes im-
merhin noch diskutierbar macht, dafiir aber mit sichtlicher Lust an der Paradoxie und noch gro-
Rerer Lust an der Unterwerfung.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

41


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Zweierlei Seelenfang. Das fithrt schlieflich zu einem letzten Punkt, in der sich die Reak-
tion und Hobbes fast bis zur Verwechslung nah sind, und in dem sie doch durch eine
entscheidende Nuance getrennt sind. Es gibt auf beiden Seiten einen entschieden ma-
nipulativen Aspekt der Literatur.

Ich habe in einer fritheren Interpretation von Hobbes versucht, glaubhaft zu ma-
chen, dass der Leviathan ein Buch ist, das sich nur zum Teil durch die Theorien erkliren
lasst, die darin vorgestellt werden. Man muss ihn zugleich als ein Mittel zur Einwirkung
auf die Seelen der Leser*innen verstehen. Ob man das nun Manipulation oder Pidagogik
nennt, ist in diesem Kontext nachrangig. Wichtig ist, dass sich einige ganz offensicht-
lich ungeniigende und teilweise sogar widerspriichliche Teile von Hobbes’ Theorie nur
dann erkliren lassen, wenn man annimmt, dass seine Absicht im Schreiben war, die Ge-
miiter derjenigen, die sein Buch lesen werden, auf verschiedensten und manchmal auch
aufinkonsistenten Wegen zu einer Haltung zu fithren, in der sie bereit und willens sind,
sich der staatlichen Autorititen zu unterwerfen. Er versucht das durch Abschreckung zu
erreichen, aber auch durch komplizierte Argumentationen, die immerhin den Anschein
der Rationalitit hinterlassen. So kann sich eine jede tiberzeugen, dass ihre BotmaRig-
keit nicht nur in ihrem egoistischen Interesse ist, sondern in dem aller und somit von
der Vernunft selbst gefordert. (Hobbes nennt seine Grundsitze, die eine Konstruktion
des Staates moglich machen sollen, in der Tat »Naturgesetze«.) Auch der Titel des Bu-
ches spricht dafiir, denn dass Hobbes ausgerechnet dieses ab und zu ganz nebenbei in
der Bibel erwihnte Seeungeheuer zum Titelgeber des Buches machte, erklart sich einer-
seits aus der reinen Suggestivkraft des Bildes, andererseits aus dem Zusammenhang:
Im Buch Hiob nimlich, auf das Hobbes selbst verweist, um seine Titelwahl zu erkliren,
geht es um die Klagen des gerechten Hiob: Der hatte nun, nach einem Leben in Gottge-
falligkeit, alles verloren, und klagt erbittert Gott an. Die ganze Pointe des Buches besteht
dabei in der letzten Rede, in der ein junger Mann, der die Reden der Alten mitangehort
hatte, das Wort ergreift und kurz gesagt folgendes Argument anfihrt: An Gott ist kei-
ne Frage von Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit zu richten, aber nicht etwa, weil er per
definitionem gerecht wire, sondern weil er vielmehr allmichtig ist. Wer wire schon so
vermessen und dumm, sich mit dem Machtigsten anzulegen? Man sieht, dass hier alle
theoretische Diskussion itber Recht und Unrecht mit einer schlichten Beobachtung aus
der Welt gewischt wird: Angesichts absoluter Macht gibt es nur die vollstindige Unter-
werfung. Keine andere These vertritt der Leviathan von Hobbes.

Ich habe in dieser Interpretation Hobbes durch meinen Titel wiederum dem Grof3-
inquisitor aus Dostojewskijs Die Briider Karamasow angenihert. Der GroRinquisitor ist
derjenige, der weif}, dass die Dogmen, Normen und Strukturen, durch die er Herrschaft
ausiibt, unwahr sind, der diese Unwahrheit, seine eigene Unaufrichtigkeit aber fir die
einzige viable Moglichkeit hilt, die christliche Nichstenliebe zu praktizieren. Der Grof3-
inquisitor beliigt die Menschen, weil er glaubt, dass das in ihrem besten Interesse ist.
Der Freiheit, so seine Uberzeugung, sind sie ohnehin nicht gewachsen.”

Hobbes und der GroRinquisitor sagen also die Unwahrheit im vollsten Bewusstsein
dieser Unwahrheit, ihr politisches Wirken ist Manipulation, und das paradoxerweise aus
einer tiefempfundenen Sorge um die anderen heraus.

15 Vgl. Dostojewskij: Die Briider Karamasow. 397—427.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

Auch die Texte der Reaktionire sind Manipulation. Sie sind zuerst Literatur, bevor
sie etwa Philosophie sind. Sie sind es aber in anderer Weise. Die spezifisch reaktioni-
re Performativitit verfolgt keinen so mundanen Zweck, sie will nicht bestimmte Men-
schen, die es vielleicht nicht besser wissen, ein wenig beliigen und betriigen, um sie zum
richtigen Handeln zu bewegen. Sie will vielmehr eine gewisse Affektivitit provozieren,
sie schiirt von sich aus Leidenschaft, nicht ganz gleich welche, aber der genaue Inhalt
ist dem Entfachen der Leidenschaft als solcher nachgeordnet. Und sie treibt diese Af-
fekte hervor, mit dem Zweck, sich und die anderen der Wirklichkeit neu zu versichern:
die Unwirklichkeit der alltiglichen, bitrgerlichen, kalkulierenden Welt aufzudecken und
dagegen die tiefere Wirklichkeit spiirbar zu machen, die sich ganz nicht dem Verstand,
sondern nur dem Gefiihl darbietet. Es geht also nicht um eine strategische, sondern um
eine ontologische Manipulation, und sie erfasst als erste die Manipulatoren selbst.

Hobbes konstatiert seine Anthropologie und Metaphysik, aus der sich erst eine ge-
wisse Philosophie des Politischen ergibt (eben die der Unterwerfung der Menschen unter
eine souveridne und ungeteilte Macht) und dann noch die Notwendigkeit, um das Heil
der Menschen willen, diese wenigstens ein bisschen zu tiuschen. Die Augenwischerei
des Leviathan, mit dem die dortigen Argumentationsliicken unsichtbar gemacht werden,
ebenso wie die Manipulationen, mit deren Hilfe solche Seelen gefangen werden, die sich
leicht und gerne unterwerfen — diese strategischen, performativen Aspekte von Hobbes’
Denken folgen erstens den theoretischen Teilen nach, sie geschehen zweitens in volls-
tem Bewusstsein. Selbst der Affekt der Angst, der bei Hobbes immer im Zentrum bleibrt,
der noch die Theorie lenkt, ist in aller Klarheit erkannt. Hobbes tiuscht immer nur an-
dere, und eigentlich auch nur die, die sich tduschen lassen. Sich selbst tiuscht er nie.
Auch sind seine Tiuschungen und Manipulationen deutlich einer theoretischen Strate-
gie unterstellt. Es gilt einen bestimmten Zweck zu erreichen, und daher kann Hobbes
unterschiedslos sowohl affektive als auch kognitive Wege verfolgen: affektiv ist etwa die
Evokation des Meeresungeheuers, wohingegen die gewundenen und selbstbegriinden-
den Argumentationen in der Vertragstheorie deutlich abstrake und intellektuell sind. Er
feuert gewissermafien ein paar Nebelkerzen ab und schaut dann, wer sich wie verwirren
lasst.

Ganz anders die Reaktionire: Hier steht der Affekt am Anfang, aber als ein undurch-
schauter. Was Affekt ist, wird unmittelbar auf die Welt iibertragen. Die Welt hat ihre
Wirklichkeit eingebift. Alles fithlt sich falsch an. Also gilt es dieses Gefiihl zu korrigie-
ren, mit einer Reizung des Affektiven, bis man den Schmerz nicht mehrleugnen kann:als
Reales. Die Reaktion ist das pseudo-intellektuelle, das literarische Aquivalent zur Selbst-
verletzung, die Bekriftigung des Selbst und der Welt sein soll.

Dabher ist der reaktionire Text gar nichts anderes als eine solche Affektreizung. Er
ist primdr performativ. Es ist nicht so, dass eine philosophische These an seinem Anfang
steht, die eine Manipulation aus irgendwelchen Griinden nétig, unvermeidlich macht,
vielleicht sogar gegen den erklirten Willen der Autoren. Nein, die Manipulation ist hier
das Erste, und zwar eine, die sich deshalb nicht um die »Wahrheit« ihrer Thesen kiim-
mert oder gar den Gehalt ihrer »Ideen« (man vergleiche Jiingers Schwadronieren von der
Idee, iiber die er aber bezeichnenderweise nie etwas zu sagen weif3), weil das Wirkliche
doch in dieser Manipulation erst selbst wieder ins Leben gerufen werden muss. Wenn
mein Text, einer Inkantation gleich, doch erst selbst die Wirklichkeit herstellen soll, dann

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

43


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

kann man ihm schlieflich keine Wirklichkeitsferne oder Falschheit vorwerfen. Es sind
die Geister, die sie riefen — nur dass ihnen im Allgemeinen die Selbstkritik des Zauber-
lehrlings fehlt. Die philosophischen Thesen folgen daher wie von selbst aus dieser Oko-
nomie des Erlebens: Die Unwirklichkeit des »normalen« Lebens ist das Wirklichste fiir
den Reaktionir. Dagegen miissen eben Krieg, Feindschaft, Eigentlichkeit, Heldentum,
das Grof3e, Erhabene, die Idee usw. ins Feld gefithrt werden, um wieder etwas zu fith-
len, um an die Wirklichkeit von neuem glauben zu kénnen. Man sieht, dass die Theorien der
Reaktion nicht Theorien im gingigen Sinn sind, sondern die Mittel der Herstellung ihrer eigenen
Bewahrheitung im Medium des Affekts.

So kann sich die Reaktion als der wahre Realismus, sogar als der wahre Rationalis-
mus gerieren. Kein Wunder, stellt sie im Text doch selbst die Wirklichkeit her, die sie
»beschreibt«. (Und das ist eine der grofRen Ironien der Geschichte, dass es ausgerechnet
die Reaktion ist, mit ihrer Anrufung des Ewigen, Wahren usw. gegen den vorgeblichen
Nihilismus und Relativismus der Moderne, die am konsequentesten und weitesten auf
dem Weg der Performativitit und des angewandten Konstruktivismus gegangen ist.)

Und vor allem ist der reaktionire Text zuerst und immer auch eine Selbsttiuschung:
Der Reaktionir schreibt, um selbst wieder Wirklichkeit zu fithlen. Und damit das funk-
tioniert, darfer genau nicht wissen, was er da treibt, dass er sich selbst manipuliert. Sonst
wiirde das sofort zusammenbrechen.

Aus all dem lasst sich ersehen, dass Thomas Hobbes kein Reaktionir ist. Er gehort in
Wabhrheit in die frithe Geschichte des modernen Rationalismus und Liberalismus. Seine
Anthropologie, seine Metaphysik haben ihn aber in eine Nihe zur Reaktion gebracht, die
ihn zu einem Stichwortgeber fiir reaktionire Klischees hat werden lassen. Wir werden
das im Folgenden immer wieder erkennen kénnen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Konservativismus, Konterrevolution, Reaktion. Edmund Burke ist eine der wichtigsten Fi-
guren in der Vor- und Frithgeschichte der Reaktion. Er wird nicht selten als der Vater
des modernen Konservativismus bezeichnet, und dieser Name, so diskussionswiirdig
wie alle derartigen Vaterschaftszuschreibungen, ist nicht ohne Plausibilitit. Das Werk,
das Burke diesen Namen vor allem eingetragen hat, ist eine Schrift, die schon im Jahr
1790 vehement Partei gegen die biirgerliche Revolution in Frankreich und ihre Anhinger
in England ergriffen hat: Reflections on the Revolution in France.

Es ist wichtig, in den begrifflichen Kategorien einige Klarheit zu wahren. Es leuch-
tet ein, in Burke einen Vertreter des Konservativismus zu sehen: Die Berufung auf eine
lange praktizierte Tradition und Uberlieferung ist fiir ihn einer der sichersten Maf3stibe
fiir die Legitimitit einer politischen Institution so wie fiir ihre gute Einrichtung. Fitr sich
betrachtet, scheint mir dieser Begriff des Konservativen nicht unbedingt problematisch
zu sein: Ob man dieser Idee folgt oder nicht, sie definiert zuerst einmal eine gewisse po-
litische Beharrungskraft, die man wahlweise dngstlich oder pragmatisch nennen kann,
die aber in manchen Fillen auch das Pridikat des Verniinftigen verdienen kann, das sie
sich mit Vorliebe selbst zulegt. Wenn Konservativismus nichts anderes als das bedeutet,
dann stellt er zwar eine eigene Kraft des Politischen dar, ihre Trigheitskraft eben, aber
nichts, was dem Politischen eine eigene Richtung zu geben vermag. Es miissen dann im-
mer noch andere Faktoren mit in die Rechnung treten — wie es bei Burke auch der Fall
ist.

Andererseits ist Burke kein Vertreter der Reaktion in dem Sinn, der hier entwickelt
wird. Man muss zwischen der Konterrevolution einerseits und der Reaktion anderer-
seits unterscheiden. Beides ist nicht dasselbe, im Gegenteil ist der Unterschied ein we-
sentlicher. Das fillt nur deshalb nicht sofort ins Auge, weil der Unterschied durch eine
verinderte Gesamtlage bedingt ist, die eine andere politische Antwort der anti-emanzi-
patorischen Krifte verlangt.

Fur die begriffliche Differenzierung, die ich vorschlage, muss ich selbstverstindlich
auf eine gewisse kiinstliche Vereinheitlichung zuriickgreifen — was aber deshalb nicht
so schwerwiegend ist, weil es exakt diese Vereinheitlichung ist, die auch die anti-eman-
zipatorischen Krifte zu erkennen meinen. Sie sind eben anti-emanzipatorisch, indem
sie sich gegen etwas stemmen, was sie als ein einheitliches modernes Konzept des Po-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

litischen wahrnehmen. Es liegt hier keine Einheitlichkeit vor, im Gegenteil ist dieses
Konzept von Anfang an und konstitutiv divergent, bis hin zum Widerspruch und zum
Kampf. Ist des deshalb ein Konzept? Es ist auf jeden Fall eine Bewegung. Und Bewegun-
gen konnen nun einmal streuen, wenn sie — wie es zur Grundlage dieser Bewegung der
Moderne gehort — von mehr als einem Korper vollzogen werden. Diese Bewegung star-
tet von solchen Ideen wie der Freiheit, der Gleichheit, der Souverinitit des Volkes, der
Kritik an itberkommenen Hierarchien und Ideologien, an abergliubischen Rechtferti-
gungen von Macht, an Exklusionen, Verbrimungen 6konomischer und politischer Un-
gleichheit. Sie sucht nach einer Gestaltung von Politik, in der die Vielen mitreden diirfen
und sollen, in der ein jeder und eine jede kraft ihrer Individualitit auch schon zur Teilha-
be qualifiziertist. In der allgemeine Rechte alle Biirger und Biirgerinnen gleichermaflen
zu Mitgliedern und Mitwirkenden in einer Gemeinschaft erhebt. In der Ausbeutung und
Unterdriickung, hier wie dort, nicht durch den Verweis auf vorgeblich natiirliche Unter-
schiede gerechtfertigt wird. Nennen wir das Ganze mit dem zu simplen, aber bequemen
Namen »Demokratie« oder »Sozialismus«, nur um eben einen bequemen Dachbegrift
zu haben. Mit dieser Zusammenfithrung unter einen Begriff sollen gerade nicht all die
Widerspriiche, Divergenzen und oft auch gewaltsam sich entladenden Konflikte wegge-
deutet werden, die in dieser Bewegung von Anfang an wirksam sind. Die Emanzipation
kann nur als Geschichte bestindiger Aufspaltung und Neubesinnung gedacht werden,
nicht als eine grof3e Einheit.

Diese Idee von Demokratie oder Sozialismus oder Gleichheit hatte mehr als eine Ge-
burtsstunde in der Moderne. Sie emanzipiert sich in mehreren Anliufen, in verschie-
denen historischen und lokalen Kontexten, in verschiedenen Maflen, mit unterschied-
lichem Erfolg. Man kann sie z.B. bis in einige biirgerliche Ermichtigungen in nordita-
lienischen Stidten zuriickverfolgen, die sich bereits im spiten Mittelalter ereignet hat-
ten. Besonders kraftvoll kommt der Gedanke dann wieder in der Englischen Revolution
1640-1660 zum Tragen, die, selbst ein hochst widerspriichliches Ereignis, radikaldemo-
kratische und proto-kommunistische Stimmen kennt. Emblematisch wird dann natiir-
lich die Franzosische Revolution, die mit dem Sturm auf die Bastille und der Hinrich-
tung der Konigsfamilie in drastischer Symbolik den Bruch mit den traditionellen Ideen
von Politik vollzieht.! (Was nicht heiflt — da braucht man sich keine Illusionen hinge-
ben -, dass diese Franzdsische Revolution eine irgendein widerspruchsfreie oder ge-
rechte, »gute« Sache gewesen wire. Von der beschimenden Inkonsequenz und dem bru-
talen Egoismus der Revolutionire wissen Olympe de Gouges ebenso wie die Sklaven von
Haiti einiges zu erzihlen.)*

Ich spreche nun bei einem Autor wie Burke von Konterrevolution. Das ist vielleicht
ein unschénes Wort, das in sich schon abschitzig klingt. Es ist aber zuerst einmal ganz

1 Burke ist sich dessen sehr bewusst. Er schreibt mit Blick auf den 6. Oktober 1789, an dem die
konigliche Familie im Triumph als Gefangene nach Paris (iberfiihrt worden war: »[...] the most im-
portant of all revolutions, which may be dated from that day, | mean a revolution in sentiments,
manners, and moral opinions.« Burke: Reflections. In: Revolutionary Writings. 1-250. 82.

2 In der neueren deutschen Ausgabe von de Gouges’ Erkldrung der Rechte der Frau von Gisela Bock
wird auch der historische Kontext und de Gouges’ personliches wie literarisches Schicksal in der
und nach der Revolution ausfiihrlich gewiirdigt. Zu Haiti vgl. Hanke: Revolution in Haiti.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

systematisch gemeint. Denn Burke positioniert sich klar gegen dieses moderne Konzept
des Politischen, er kimpft entschieden gegen die politischen Erscheinungen, in denen
es sich duflert. Er tut dies — und das ist das Entscheidende — in einer historischen Situa-
tion, in der es moglich erscheint, diesen Kampf noch zu gewinnen. Der Kampf gegen die
Revolution und gegen das, wofiir sie steht, kann publizistisch, politisch, ideologisch, mi-
litirisch, okonomisch gefithrt werden. Er kann dazu fithren, dass das Revolutionsregime
in Frankreich gestiirzt wird und dass die legitime Herrschaftssphire des Konigs wieder
hergestellt wird. Er kann damit enden, dass die Verfechter von Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit nicht nur das Heft des Handelns, sondern auch die ideologische Vorherr-
schaft verlieren und als monstrése Kuriositit in die Geschichte eingehen. Es kann zur
Wiederherstellung eines hierarchischen, autoritiren Mainstreams kommen. Das alles
ist moéglich — im Jahr 1790.

Irgendwann ist das nicht mehr méglich. Irgendwann hat zwar nicht die Demokra-
tie als politische Form einfach gewonnen. Aber es gibt einen Zeitpunkt (der sich natiir-
lich nicht einfach bestimmen lisst), von dem ab die Bezugnahme auf eine traditionel-
le Legitimation von Herrschaft allen Kredit verloren hat, zumindest in so breiten Tei-
len dessen, was man dann Offentlichkeit nennt und was selbst Produkt der Moderne ist,
dass diese Idee von Politik keine Chance mehr hat. Irgendwann kann die Berufung aufs
und die Evokation des Ancien Regime nur noch licherlich wirken. Wer heute Monar-
chist ist, ist im besten Fall ein bunter Vogel, den man zu Dinnerpartys einlidt, weil man
ihn nicht ernstnimmt. Der Abscheu vor der Demokratie, vor der Gleichheit, auch vor der
entseelenden Gleichformigkeit der kapitalistischen Organisation von Arbeit etc. muss
sich dann andere Wege suchen. Reaktion und Faschismus sind keine konservativen Be-
wegungen, in dem Sinn, dass sie bestrebt wiren, eine alte Herrschaftsform und -legi-
timation wiederherzustellen. Sie streben eben nie das Ancien Regime an. Der italieni-
sche Faschismus bringt das auf den Punkt, wenn er eine bereits pseudo-althergebrachte
Herrschaftsform, die Monarchie (Italien war im frithen Mittelalter mal eine Monarchie
gewesen, dann nochmal kurz nominell unter Napoleon), mit ihrer ganz andersartigen
Form und Legitimation von Herrschaft iiberlagerte, in scheinbar volliger Indifferenz der
beiden Politiktypen zueinander. Die Konterrevolution will die Riickkehr zu einer monar-
chischen Herrschaft, die ihre Legitimation von der Tradition oder von Gott herleitet. Die
Reaktion ist aber Reaktion nicht nur auf die Moderne und ihr Konzept von Politik, son-
dern auch auf die Unmoglichkeit der Konterrevolution. Sie sucht neue, hoch autoritire
Herrschaftsformen auf, die ihre Legitimation aber durchaus aus dem Volk oder einem
begrifflichen Aquivalent ziehen. Die Reaktion tritt also erst dort auf den Plan, wo die
Konterrevolution unmdglich geworden ist. Wir werden spiter sehen, dass die Reaktion
ein widerspriichliches Verhiltnis zum Verlust des Wesentlichen und Wahren enthilt. Ei-
nerseits wird in unablidssigem Alarmismus vor diesem Verlust gewarnt, der andererseits
als lingst geschehen imaginiert ist. Dieser Widerspruch macht Sinn, wenn man ihn in
diesen Kontext zuriickversetzt. Der Verlust, der schon geschehen ist und der nicht wie-
der wettzumachen ist, ist der Verlust der politischen und gemeinschaftlichen Wahrheit,
der mit der Moderne und ihrer Sophistik in die Welt getreten ist. Deshalb gilt es nun, den
letzten Rest der Wahrheit zu retten, sie genau dieser Vernichtung durch die Moderne zu
entreifien, bevor alles zu spatist. Wohlgemerke: Diese Rekonstruktion steht nicht bei den
Reaktioniren selbst, und sie tut ihnen zu viel Ehre an oder zu wenig, je nachdem. Denn

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

47


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Widerspriichlichkeit des Verlustnarrativs in der reaktioniren Prosa ist kein Problem
fiir diese und kein Argument gegen sie; die Kraft dieses Narrativs ist eine nur literarisch,
asthetisch zu validierende. Die wahre Gestalt der reaktioniren Verlustidee ist die wider-
spriichliche Verdichtung, so wie sie in ihrer Prosa auftritt, nicht meine Rekonstruktion.
Diese soll im Gegenteil dazu dienen, der Bezauberung durch das Widerspriichliche als
solches eine rationale Fassung entgegenzusetzen. Fiir die Fadheit dieser Rekonstruktion
bin ich deshalb nicht verantwortlich.

Eine Mahnung noch, bevor Burke zu Wort kommt: Ich hatte gesagt, dass die Idee
der Moderne oder der Demokratie oder der Aufklirung (um den Namen soll an dieser
Stelle nicht gestritten werden) gesiegt hat, so dass fortan noch der Protest gegen diese
Idee in den Termini dieser Idee selbst formuliert werden muss. Das stimmt historisch.
Damitist aber keine falsche Sicherheit gemeint, so als kdnne es nie mehr anders werden.
Solche Sicherheiten sollten wir uns schleunigst abgewohnen. Es kann auch immer alles
vergessen und verdringt werden. Keine Frage.

Polemik und Kritik. Edmund Burke ist also Vertreter des Konservativismus und der Kon-
terrevolution. Er ist nicht selbst Vertreter der Reaktion. Dennoch sind die Reflections, als
ein wirkmichtiger Beitrag zur Kritik der Revolution, einige Betrachtungen wert.

Der Text der Reflections ist in Wahrheit nicht besonders ordentlich; vielmehr setzt er
sich aus nacheinander geschalteten Passagen zu verschiedenen Themen und in verschie-
denem Tonfall zusammen, ohne dass ein Kompositionsprinzip erkennbar wire (mir je-
denfalls nicht). Anlass fiir die Abfassung ist neben den Ereignissen in Frankreich selbst
die Begeisterung, mit der einige Zeitgenossen diesseits des Kanals diese Ereignisse ver-
folgt hatten. Besonders die Rede des Dr. Richard Price mit dem Titel A Discourse on the Love
of our Country von 1789 wird von Burke immer wieder einer harschen Kritik unterworfen.

Die Reflections sind ein polemischer Text, und das ganz offen. Es wundert deshalb
nicht, dass sich darin allerlei Beschimpfungen aus dem grofRen Arsenal der moralischen
Erbitterung finden. Auch sind nicht alle Darstellungen der historischen Ereignisse ganz
akkurat. Auch das gehort zum Geschift und ist, wie ich finde, verzeihlich, wenn man die
Textsorte beriicksichtigt. Dass einige Gemeinplitze der antidemokratischen Propagan-
da aufgerufen werden, etwa die »swinish multitude«,? ist ebenfalls erwartbar.

Uber diese Trivialititen hinaus ist sich Burke auch nicht zu schade, immer wieder
in die Trickkiste politischer Augenwischerei zu greifen und allerlei, meist wenig subtile
Taschenspielertricks einzusetzen. So findet man bei ihm die beliebte Idee, dassja eigent-
lich die Aufklirer die Armen unzufrieden und damit ungliicklich machen, so dass, wer
wahrhaft barmherzig sein will, den Armen die Ideologie von Ungleichheit und Gehor-
sam einbliuen miisse;* genauso sind die Revolutionire schuld, wenn die Kénige fortan,
daja nun der franzdsische Konig getiuscht worden war, keine Riicksicht mehr nehmen
und zu wahren Tyrannen ausarten (die Konige waren bisher also alles Limmer, wie es
scheint);’ auch ist, wie man itberrascht vernimmt, die Disziplinierung der Leidenschaf-
ten ein natiirliches Bediirfnis, das der Staat befrieden miisse, so dass Beherrschtwer-

3 Ebd. 81.
4 Ebd. 38.
5 Ebd. 39.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

den zum Menschenrecht gerit;® was im Ubrigen den Reichtum der Kirche angeht, wiir-
de vielleicht nicht jeder Pfennig fiir wohltitige Zwecke verwendet, aber doch manches,
und tiberhaupt sei es doch viel besser, ein wenig Armut zu akzeptieren, dafiir aber der
Freiheit und wahren Menschlichkeit den nétigen Platz einzurdumen, also nicht alles ge-
setzlich festzulegen (manchmal scheint kein Tag vergangen zu sein seit 1790);” und wer
die Kirchen des Aberglaubens zeiht, dem wird erst mal Recht gegeben, nur um dann zu
erkliren, dass ja doch irgendwie alles Aberglaube ist.®

Das alles sind sattsam bekannte Taktiken der Ablenkung und der Verwirrung. Beson-
ders die Taktik der Umkehrung von Grund und Folge, die sich in den ersten Beispielen
zeigt, sind bis heute beliebt und verfehlen selten ihren Effekt.

Es finden sich aber auch einige mehr systematische Versuche, den Gegner zu ent-
waffnen. Die sind deshalb interessant — ohne dass ich hier im Detail auf sie eingehen
will —, weil sie die begrifflichen Grundlagen des modernen emanzipatorischen Denkens
betreffen und zumindest im Teil Bedenken formulieren, die relevant sind und auf echte
Schwierigkeiten verweisen. Im Grunde geht Burke das gesamte Register des aufklireri-
schen Begriffsinventars durch, um es zu unterhéhlen oder umzudrehen. Manchmal ist
das fast absurd, etwa wenn er dem Gedanken des Gesellschaftsvertrags eine Deutung gibt,
die mit keinem gingigen Begriff von Vertrag mehr zu vereinbaren ist. Was da inszeniert
wird, ist nichts anderes als eine metaphysische Uberhéhung der Existenz von hierarchi-
schen Ordnungen iiber alle Zeiten hinweg und der Unausweichlichkeit, sich ihnen, die
von anderer ontologischer Ordnung sind, indem sie den Zusammenhang der Schépfung
als solcher symbolisieren, zu unterwerfen.

Each contract of each particular state is but a clause in the great primeval contract of
eternal society, linking the lower with the higher natures, connecting the visible and
invisible world, according to a fixed compact sanctioned by the inviolable oath which
holds all physical and all moral natures, each in their appointed place. This law is not
subject to the will of those, who by an obligation above them, and infinitely superior,
are bound to submit their will to that law.’

Aber nicht immer verfihrt er so ausweichend wie in dieser Entwendung des Vertrags-
begriffs. So versucht er die Anspriiche einer Volkssouverinitit immerhin mit Argumenten
zu entkriften.’® Unter »Nation« versteht Burke sichtlich weder, wie Sieyés, den Dritten
Stand noch auch, Gott bewahre!, die Gesamtheit der Bevolkerung eines Staates; vielmehr

6 Ebd. 61.

7 Ebd. 107f. Auf107 wird die »Enteignung der Armen und der Kirche« sogar praktisch zu einem Hen-
diadyoin! Man reibt sich die Augen.

8 Ebd. 163.

9 Ebd. 101.

10 Vgl.z.B. ebd. 15 und dann in der Diskussion der These des Dr. Price, dass das Volk das Recht habe,
sich seine eigenen Herrscher zu wihlen, 17ff. Fn. 354 auf 190 zitiert eine markante Stelle aus einer
Wahlrede Burkes: Darin erklart er selbstbewusst, dass ein MP kein Delegierter ist; vielmehr wird
er gewadhlt, um dann gemafd der eigenen Urteilskraft politisch zu handeln. »You chuse a Member
indeed; but when you have chosen him, he is not a Member of Bristol, but he is a Member of Par-
liament.« Immerhin lasst sich dem eine gewisse Konsequenz und auch Probitét nicht aberkennen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

49


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

kommt der Begriff in einem engen Sinn nur der legitimen Vertretung des »Volkes« zu,
d.h. im Fall von England den beiden Parlamentskammern."

Vor allem aber wendet er sich gegen die aufklirerischen Begriffe von Freiheit,”* von
Naturrechten und von der Gleichheit aller Menschen.™ Alle diese haben fiir Burke einen
massiven Fehler, und der besteht darin, dass in diesem konzeptuellen Rahmen die Men-
schen als Abstrakta gedacht werden: abgelést von allen konkreten historischen und gesell-
schaftlichen Beziehungen, die wirkliches menschliches Leben ausmachen. Diese Kritik
trifft einen wichtigen Punkt (auch wenn man Burke und sich die Frage vorlegen muss, ob
es zwischen dem abstrakt-individualistischen und dem feudalistischen Freiheitsbegriff,
der im Wesentlichen eine Abstufung von Privilegien meint, kein Drittes gibt). Es kénnte
sein, dass in dieser Abstraktheit der aufkliarerischen, emanzipatorischen Begriffe nicht
nur ihre besondere Kraft, sondern auch andererseits eine bestimmte Anfilligkeit liegt.
Bekannt sind die modernen Kritiken, die festhalten, dass oft diejenigen, die nur noch
durch die Menschenrechte geschiitzt werden, faktisch durch gar nichts geschiitzt sind.”
Burke sieht mit scharfem Blick, dass dieses Paradox bis in die Revolution selbst hinein
zuriickzuverfolgen ist, also gleichurspriinglich mit dem liberalen Projekt zu sein scheint.
In Bezug auf die von den Revolutioniren eingefithrte Minimalbedingung fir das aktive
Wahlrecht (die Zahlung von drei Tageslohnen) schreibt er ganz richtig dies:

.. itexcludes from a vote, the man of all others whose natural equality stands the most
in need of protection and defence; | mean the man who has nothingelse but his natural
equality to guard him. You order him to buy the right, which you before told him nature
had given to him gratuitously at his birth, and of which no authority on earth could
lawfully deprive him. With regard to the person who cannot come up to your market,
a tyrannous aristocracy, as against him, is established at the very outset, by you who
pretend to be its sworn foe."®

Der Traditionalist. Anders als der etwas spitere Joseph de Maistre denkt Burke die fiirstli-
che Macht nicht primar als eine gottgegebene Wiirde. Maistre ist in dieser Hinsicht ganz
altbacken und in Wahrheit naiv, geradezu abergldubisch. Das ist bei Burke ganz anders.
Burke weif ganz genau um die Kontingenz politischer Ordnungen und Arrangements.
Aber er weifd eben auch, dass genau diese Kontingenz als solche notwendig ist. D.h. es
gibt zwar keine unmittelbare Salbung des K6nigs durch irgendeine Berithrung mit dem
Heiligen Geist. Es muss aber eine feste, verlissliche, unberiithrbare Ordnung geben, zu
der fiir Burke nun einmal ein K6nig oder zumindest eine starke Hierarchie gehort.”” Das

11 Vgl ebd.19.

12 Vgl ebd. 8.

13 Vgl ebd. 59-63.

14 Vgl ebd. 50.

15 Agamben zitiert in diesem Sinn Arendt in: Homo sacer. It. 139f. Dt. 135.

16 A.a.0.178.

17 Zur Ablehnung einer zu wortlichen Idee gottlicher Weihe des Koénigs, vgl. ebd. 27. Dort findet man
auch, dass Burke die Erbfolge der Krone als Funktion der Stabilitit und Dauerhaftigkeit der Ce-
meinschaft betrachtet und nicht etwa als eine irgendwie durch héhere Ordnung gerechtfertigte
Sache.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Politikverstindnis von Burke hat auf der einen Seite etwas sehr Abgeklirtes, fast mochte
man sagen: Aufgeklirtes: »Political reason is a computing principle; adding, subtracting,
multiplying, and dividing, morally and not metaphysically or mathematically, true moral
denominations.«'® Die »wahren moralischen Bezeichnungen« meinen hier die Qualitit
von Funktionen, Positionen und Wirkungsmechanismen einer Gemeinschaft, dieinlan-
ger Erfahrung und Praxis erprobt und verbessert sind, und die vielleicht nicht in jeder
Hinsicht das vollkommene Gutsein bieten, die aber einen Ausgleich und eine Zusam-
menstimmung erbringen, so dass keine Extreme und Exzesse den Staat storen. (Es ist
also nicht eine rein »rationale« Kalkulation der Vorteile und Nachteile am griinen Tisch
gemeint, in der sogar die méglichen heilsamen Effekte aktueller verbrecherischer Akte
abgewogen und Zwecke und Mittel ohne alle inhaltliche Betrachtung miteinander ver-
rechnet werden.)” Dieses Kunststiick zu vollbringen, bedarf es viel Genauigkeit und Ge-
duld, vor allen Dingen bedarf es aber der Erfahrung, und zwar der von vielen Generatio-
nen.

Man sieht, warum Burke sich selbst und andere ihn als »gemifigt« bezeichnen. Die
MiRigung, das MaRhalten, die Vermeidung aller Extreme: moderation ist eine der zentra-
len Prinzipien in Burke intellektueller Physiognomie. So gibt er z.B. auch in der Ausein-
andersetzung mit der Rede des Dr. Price das Recht auf den Widerstand gegen Herrscher
zu — allerdings unter den strengsten Bedingungen und nur fiir besonders qualifizierte
Personen (d.h. nicht jeder darf einfach und fiir sich entscheiden, dass er oder sie nicht
mehr an die Loyalitit dem Konig gegeniiber gebunden ist).*

An die Stelle einer mehr oder weniger unmittelbaren géttlichen Fiigung tritt in Bur-
kes Systematik die Tradition. Auch hier ist Burke nicht einfach naiv und unkritisch. Al-
les, was uns iiberliefert wird, ist unvollkommen — allein schon deshalb, weil die Welt der
Menschen eine grundsitzlich unvollkommene ist. Das heif3t, dass es durchaus erlaubt
und manchmal geboten ist, die Uberlieferung zu modifizieren, zu reformieren, neu zu
justieren. Das aber darf nur in der vorsichtigsten und besonnensten Weise erfolgen.”

Burke hilt die Tradition fiir das konkrete, kontingente, gewordene, aber lebenswich-
tige Gewebe, an dem sich eine politische Einrichtung, ein Staat, iiber die Zeit hinweg
etabliert, erneuert und vor allem dauerhaft erhilt. Tradition hat dabei mehrere Aspekte.
Fir die Politik manifestiert sich die Wirksamkeit des Traditionsprinzips in der Erbmon-
archie. Der Titel wird nicht durch Wahl oder Zustimmung erteilt, sondern er wird vom
Vater auf den Sohn weitergegeben. Dabei kann es zu Schwierigkeiten kommen, die spon-
tane Modifikationen erzwingen (z.B. wenn kein minnlicher Erbfolger oder wenn keiner
mit der nétigen Konfession bereitsteht); aber fiir Burke bestitigt die Ausnahme nun mal
die Regel, nicht andersherum.*

18 Ebd.63.

19 Vgl.ebd. 84.

20 Vgl.ebd. 31f.

21 Zur Reform als Methode der Politik, siehe 161: »A disposition to preserve, and an ability to improve,
taken together, would be my standard of a statesman.« Und 172: »By a slow but well-sustained
progress, the effect of each step is watched; the good or ill success in the first, gives light to us in
the second; and so, from light to light, we are conducted with safety through the whole series.«

22 Vgl. ebd.17—-26.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

51


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Mit Blick auf die Formung einer herrschenden Klasse, die, von oben her, Charakter
und Sitten des Volkes leiten und prigen wird, stellt sich das Traditionsprinzip als das der
Bildung (learning) dar: Uber den Adel und den Klerus bilden sich so zwei komplementire
Geisteshaltungen aus (der spirit of a gentleman und der spirit of religion), die internalisiert
und zur handlungsleitenden Macht erhoben eben die Privilegierung der Klassen recht-
fertigen und zugleich die »Nation« ausmachen.?

Was die Gemeinschaft in allen Teilen betrifft, macht sich die Tradition als Eigentum
bemerkbar. Hier nimmt eine wichtige Konstante der konservativen wie der reaktioni-
ren Politik ihren Ausgang, die sich von Anfang an als anti-sozialistisch versteht: Das Pri-
vateigentum, seine Garantie und seine mégliche Vererbung ist nicht Teil des Problems
moderner Gesellschaften, sondern Teil der Losung. Die Ungleichheit in den Lebensbedin-
gungen ist bei Burke nicht ein Missstand, der zu beseitigen wire, sondern eine produk-
tive Bedingung menschlicher Aktivitit — wie der Liberalismus nicht miide werden wird
zu betonen — und mehr als das: Die 6konomische Ungleichheit ist deswegen nicht zu
kritisieren (nicht im Prinzip, wenn auch 6fters im Besonderen), weil sich in ihr nur die
natiirliche Ungleichheit der Menschen selbst abbildet. Dieses Motiv, das in der gesamten Ge-
schichte des Konservativismus und der Reaktion leitend wird, zeichnet sich bereits bei
Burke ab. Diejenigen, die versuchen, alle Hierarchien einzuebnen, »only change and per-
vert the natural order of things«.*

Metaphysische und 6konomische Ungleichheit hingen von da an immer eng zusam-
men. Auch wenn Burke beide nicht leichtfertig miteinander identifiziert (so als sei diese
in jedem Fall Strafe fiir jene oder dhnliche Verriicktheiten, die man ja bis heute finden
kann), kehrt er fast zwanghaft zum Thema des Schutzes des Eigentums zuriick. Beim
Eigentum hort die Politik auf: Die Parlamente konnen nicht einfach Eigentum verletzen
oder eine fiktive Papierwihrung an die Stelle einer auf »realem Wert« gegriindeten ein-
setzen® — was fiir Burke auf die Unterhéhlung von Eigentum hinausliuft. Lange Pas-
sagen sind der Analyse und Kritik der 6konomischen Griinde und Motive fiir den Ver-
lauf der Franzosischen Revolution gewidmet, und in der Aufdeckung der Verbindung
von aufklirerischer Philosophie mit biirgerlichem Liberalismus weist Burke in der Tat
auf einen der fundamentalen Widerspriiche dieser Revolution hin: dass sie eben eine
biirgerliche sein sollte, so dass ihre Einbindung der und ihre Sorge um die Armen natiir-
liche Grenzen haben musste. »I do not know under what description to class the present

23 Vgl. ebd. 81.

24  Ebd.s0. Das Subjekt des Satzes sind die »leveller«, urspriinglich eine der vielen losen Parteiungen
in der Englischen Revolution des 17.Jhs. Der Name geht am Anfang zuriick auf die widerrechtli-
che Schleifung der Einhegungen, die an Gemeingrund vorgenommen worden waren; d.h. es hatte
traditionell in den Gemeinden Englands Weiden und Wiesen gegeben, die kein Privateigentum
waren, sondern allen Gemeindemitgliedern gleichermafien zur Nutzung offenstanden. Dieses Ge-
meineigentum war aber nach und nach privatisiert und, zum Zeichen dafiir, mit Hecken oder Mau-
ern umgeben worden. Die »levellers« hatten ihren Namen eben von der symbolischen oder rea-
len aber symboltrachtigen Abtragung solcher Mauern und Umhegungen. Eben weil diese Idee so
symbolstark war, wurde der Name bald zu einem allgemeinen Ausdruck fiir alle Bestrebungen,
etablierte Hierarchien und Ordnungen zu erschiittern.

25  Vgl.ebd. 156.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

ruling authority in France. It affects to be a pure democracy, though I think it in a di-
rect train of becoming shortly a mischievous and ignoble oligarchy.«** Und mit Blick auf
die Konflikte der Pariser Regierung mit den und auf die in den franzésischen Kolonien
schreibt Burke ganz treffend: »You lay down metaphysic propositions which infer uni-
versal consequences, and then you attempt to limit logic by despotism.«*”

Man fragt sich aber, warum er nicht die gleiche Sorgfalt auf die Analyse der 6konomi-
schen Bedingungen des stindischen Englischen Kénigreichs verwendet. Was bei den Re-
volutioniren schnodes Eigeninteresse ist, scheint bei den Englischen Aristokraten vom
Himmel gefallen zu sein. Nur ein reicher Mann kann so einen Satz schreiben: »A brave
people will certainly prefer liberty, accompanied with a virtuous poverty, to a depraved
and wealthy servitude.«*

SchlieRlich nimmt die Religion eine zentrale Rolle in den Reflections ein. In ihr ent-
spinnt sich zum einen ein weiterer Faden, der die Menschen mit ihrer Vergangenheit
und ihrer Nachwelt verbindet; zum anderen und vor allem (in diesem Kontext) gibt die
Religion in ihrer Gestalt als institutionalisierter Kirche dem Staat durch ihre Weihe und
Heiligung eine Stiitze, so wie dieser die Kirche und damit die Religion férdert und stiitzt.
»We know, and what is better, we feel inwardly, that religion is the basis of civil socie-
ty, and the source of all good and of all comfort.«* Der offen antiklerikale Impetus der
Franzosischen Revolution ist deshalb ein weiterer Beweis fiir ihre so ignorante wie de-
struktive Essenz. Religiositit ist dem Menschen natiirlich, wesentlich.*®

26  Ebd.129.Vgl. auch 113ff. 159. 178f. 194.199. Die Nachdrcklichkeit, mit der Burke auf dieses Thema
zu sprechen kommt, zeigt auf der einen Seite seine Scharfsichtigkeit an: Es sind ja tatsachlich die
Effekte dessen, was man Kapitalismus nennen wird, die sich in der biirgerlichen Revolution ab-
zeichnen und ihre Widerspriche und Verheerungen zu einem guten Teil mitbegriinden. Auf der
anderen Seite aber ist die von Burke aufgemachte Alternative zwischen dem seelenlosen Kapita-
lismus und dem althergebrachten Feudalismus wenig anziehend: die Wahl zwischen zwei Arten
der Ausbeutung. Zugleich machtsich doch derselbe Kapitalismus auch langst unter den Auspizien
der konstitutionellen Monarchie mitlandbesitzendem Adel in England breit. Ab einer bestimmten
historischen Konstellation muss der, der Privateigentum sagt, auch Kapitalismus sagen. Was Bur-
ke in dem angefiihrten Zitat dankbar zur Zielscheibe nimmt, ist eine Handlungslogik, die in der
Folge immer wieder von den Feinden progressiver Politik angefiihrt werden wird, meist aber mit
eher imaginarer Beziehung zu realen Ereignissen und Entwicklungen. Hirschman hat diese Logik
bzw. die sie behauptende rhetorische Strategie in seiner bestechenden Analyse reaktionarer Rhe-
torik als Perversions-Argument identifiziert: Diese Strategie zufolge fordern progressive Politiken
im Effektimmer genau die Verhiltnisse, die den urspriinglichen Zielen und Intentionen diametral
entgegengesetzt waren. Damitistjeder Versuch einer solchen Veranderung und Verbesserung der
Lage von Anfang an aussichtslos. De Maistre hat diese Strategie mit besonderer Lust eingesetzt.
Hirschman identifiziert daneben die ebenso einflussreichen Strategie der Vergeblichkeit (futili-
ty): Es gibt unverianderliche Gesetze oder Strukturen der sozialen Welt; jeder Versuch einer Ver-
anderung dieser Gesetze fiihrt einfach auf nichts; sowie die Strategie der Gefahr (jeopardy): Ei-
ne zur Diskussion stehende Reform oder grundlegende Verinderung gefihrde demnach bereits
etablierte Errungenschaften der politischen Freiheit— womit die Reaktion die Sensibilitaten der
Emanzipation gegen ihre eigene Tendenz einsetzt (vgl. Hirschman: Perversity. Futility. Jeopardy).

27  Aa.O.224.

28  Ebd.139.

29  Ebd.94.

30  Vgl. ebd. 95. Und auch 96ff. 152.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

53


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Die Tradition ist also das Gesamt der Fiden, das Menschen mit ihrer Vergangenheit
verbindet und ihnen erst einen wirklichen Ausblick auf die Zukunft erdffnet, so dass sich
die Stabilitit von Institutionen und die Verlisslichkeit von Menschen in und durch Tra-
dition erst herstellt. Und das alles ist in Ubereinstimmung mit der Natur. Es ist die na-
tirliche Ordnung der Dinge.

Our political system is placed in a just correspondence and symmetry with the order
of the world, and with the mode of existence decreed to a permanent body composed
of transitory parts; wherein, by the disposition of a stupendous wisdom, moulding to-
gether the great mysterious incorporation of the human race, the whole, at one time,
is never older, or middle-aged, or young, butin a condition of unchangeable constancy,
moves on through the varied tenour of perpetual decay, fall, renovation, and progres-
sion. Thus, by preserving the method of nature in the conduct of the state, in what we
improve we are never wholly new; in what we retain we are never wholly obsolete ™

Es gibt eine natiirliche Ordnung, die Natur des Menschen ist an sich unverinderlich.
Diese natiirliche Ordnung - die Ungleichheit einschlief3t und fordert — magnoch so sehr
von den Schreiberlingen und Metaphysikern in Zweifel gezogen werden: Das Gefiihl, das
unverstellte und unverbildete Gefithl des Englinders weifd um sie und respektiert sie in-
stinktiv.** Wir treffen hier auf ein Motiv, das in der folgenden Geschichte der Reaktion
und des Konservativismus von grofRer Bedeutung werden wird: Wenn man keine Lust
mehrhat, sich auf Argumente und Analysen einzulassen, wischt man das alles mit einem
Handstreich fort, erklart die Titigkeit des kritischen Verstandes (die man sonst gerne fiir
sich reklamiert) fiir eine selbstzweckhafte Verstiegenheit, die nur zerstérend wirkt, er-
klartim gleichen Atemzug ihre Vertreter fiir verwohnte Papiertiger, so dass »Intellektua-
litdt« zum Schimpfwort wird, und beruft sich stattdessen auf irgendwelche Gefiihle, die
einerseits vom Himmel gefallen sind wie die Verteilung des Reichtums und die anderer-
seits oft erstaunlich prizise Inhalte haben. Das Herz des echten Englanders, Deutschen
etc. wird zum wahren Triiffelschwein.

Wie gesagt, bei Burke erreicht diese Strategie noch nicht den Grad an Unaufrichtig-
keit wie oft bei spiteren Autoren. Dem steht allein schon sein Bewusstsein der kontin-
genten Natur politischer und gesellschaftlicher Institutionen entgegen. In einem grund-
legenden Sinn teilt Burke noch Hobbes’ Desillusionierung und Pragmatismus der politi-
schen Ordnung: Ordnung muss sein. Ohne sie wiirde alles zerfallen.” Ordnung als solche
istalso gottlich gefordert. Und Ordnung kann bei uns Sterblichen eben nur im Sinn einer

31 Ebd.3s.

32 Vgl.z.B. ebd. 82. 89. 246.

33 Vgl. ebd. 99f. Ohne die bindende und verbindende Kraft der Tradition »the whole chain and conti-
nuity of the commonwealth would be broken. No generation would link with the other. Men would
become little better than the flies of the summer. [...] and thus the commonwealth itself would, in
a few generations, crumble away, be disconnected into the dust and powder of individuality, and
atlength dispersed to all the winds of heaven.« Die Gewissheit der Auflosung hat also nicht diesel-
be Dringlichkeit wie bei Hobbes. Dem korrespondiert gerade das Cegenmittel: Wahrend Hobbes
nur die souverdne Macht als solche kennt, die dem Chaos widerstehen kann und also auf einen Au-
genblick gebannt ist, der durch diese Macht gewaltsam verldngert werden muss, ist Burkes Prin-
zip des Zusammenhalts schon als solches ein zeitlich ausgedehntes. Was nicht heifdt, dass nicht

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Tradition und eines sensibel austarierten Gleichgewichts der verschiedensten Ansprii-
che existieren. Wie genau diese Ordnung aber aussieht, ist damit noch nicht festgelegt.
Vor allen Dingen sucht sich Gott nicht direkt die Kénige aus. Da ist der Protestant Bur-
ke niichterner als sein reichlich phantasiebegabter katholischer Ko-Konterrevolutionir
Joseph de Maistre. Allerdings sind die beiden sich einig darin, dass die Idee universaler
Rechte und Gleichheit eine Illusion darstellt, die sich nicht auf reale Menschen bezieht.
Das Individuum ist ein Konstrukt (was ja véllig richtig ist), vielleicht am ehesten noch
dem Zustand des Menschen vor dem Siindenfall vergleichbar. Sobald jedenfalls Men-
schen in die Gesellschaft eintreten (wo sie ja immer schon sind), wird diese vorgebliche
Gleichheit gebrochen:

These metaphysic rights entering into common life, like rays of light which pierce into
adense medium, are, by the laws of nature, refracted from their straightline. Indeed in
the gross and complicated mass of human passions and concerns, the primitive rights
of men undergo such a variety of refractions and reflections, that it becomes absurd to
talk of them as if they continued in the simplicity of their original direction 3

Esistalso eine Pragmatik der politischen Ordnung erforderlich, die behutsam die Erfah-
rungen der Geschichte und den Respekt vor der Tradition inkorporiert und die aus der
zentralen Einsicht lebt, dass sich der Mensch nicht dndert, dass es also — auch das wird
eine Lieblingsidee der Konservativen und Reaktionire werden — im engen Sinn keine Ge-
schichte geben kann:

We know that we have made no discoveries, and we think that no discoveries are to
be made, in morality; nor many in the great principles of government, nor in the ideas
of liberty, which were understood long before we were born, altogether as well as they
will be after the grace has heaped its mould upon our presumption, and the silent tomb
shall have imposed its law on our pert loquacity.®®

Lofty sentiments. Aber die Pragmatik muss zugleich iiberformt werden durch Affekt. Das
ist die eigenartige Spannung, in der sich Burkes Denken entfaltet, denn wenn er auf der
einen Seite eine geradezu physische Empfindlichkeit fiir die Kontingenz menschlicher
Ordnungen hat, so empfindet er (deshalb oder dennoch?) das Bediirfnis, eine gegebene
Ordnung mit einer Schicht des Anziehenden, Reizvollen, des Respektheischenden und
Grofen zu iiberziehen, die doch, am Ende, ein Trug sein muss. Burke selbst schreibt es:
»pleasing illusions«.*® Diese Illusionen — Burke fasst sie als Ritterlichkeit (chivalry) zu-
sammen — haben zwar eine Funktion, sie sind aber in sich sehr wohl eine Tiuschung,
eine Augenwischerei, eine Illusion eben. Burke befindet sich also in der Lage, dass er ei-
ne llusion (anders ausgedriickt: die Mystifizierung der Macht) ins Treffen fithren muss,
um die Wirksamkeit der Macht zu stiitzen; dass eine Tiuschung zur Bewahrheitung der

manchmal die Zerstérung auch sehr schnell gehen kann, wie fiir ihn das Beispiel der Franzgsischen
Revolution zeigt.

34 Ebd. 62.
35 Ebd. 89.Vgl. auch14s.
36 Ebd.79.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

55


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Ordnung nétig ist. Das ist nicht zu verwechseln mit den (mal mehr, mal weniger) zyni-
schen Bemerkungen, wonach man das Volk zu seinem eigenen Wohl oft beliigen muss.
Burke selbst will ja diese Bezauberung empfinden! Er steckt in der eigenartigen Zwick-
mithle, dass er weif3, dass erstens dieser folgende Satz wahr ist, dass er zweitens der
Auffassung ist, dass seine Vulgarisierung den Ruin des Staates mit sich fithren muss und
dasserdrittens die Aufdeckung dieses Satzes bedauert, und zwar fiir sich selbst: »On this
scheme of things, a king is but a man; a queen is but a woman [...].<*’

Burke bringt noch ein weiteres theoretisches Argument, weshalb die affektive Legie-
rung der legalen Ordnung nétig ist. Die pure Vernunft, die sich aller affektiven Einklei-
dung begeben hat, ist von sich aus unfihig an die Stelle der »public affections« zu treten.
Was dann bleibt, ist, fir das Empfinden aber auch fiir die politische Wirklichkeit, die
nackte, durch nichts anderes gemilderte Macht! Was Burke also beklagt, ist genau die
Ontologie der Macht, die von Hobbes resigniert, aber ungerithrt ausgesprochen wird:
Am Ende ist Macht ihr eigener Maf3stab. Da, wo eben diese Rationalitit und dieser Rea-
lismus der Macht zur Herrschaft gelangen, wandelt sich die nun nackte Macht auch in
ihrer Realisierung in pure Tyrannei. Was dann folgt, wird von Burke in allen Farben der
Intrige und des Verrats gezeichnet.?®

Dasistalles einigermafien fasslich. Aber wir gelangen wahrscheinlich mit dieser Idee
der verlorenen Ritterlichkeit auf einen besonders zentralen Knoten von Burkes Denken,
einer, der sich nicht so einfach auf rationale Argumente reduzieren lisst. Hier ist etwas,
was Burke intim trifft, ihm wehtut. Wir werden immer wieder die Rolle des Affektiven in
der reaktioniren Denkweise antreffen. Bei Hobbes lag die Sache noch relativ klar, inso-
fern dieser klarer als so viele andere Philosophen von seinem eigenen Affekt Rechnung
abzulegen wusste: die universale Angst und Unsicherheit und, darauf gegriindet, die ihm
eigene, eigenartige Sorge um die Sicherheit aller anderen. Wir werden bei den Reaktio-
niren immer wieder Symptome einer affektiven Selbststimulation antreffen, die nicht
wie nebenbei geschieht, sondern die den neuralgischen Punkt ihrer Prosa selbst aus-
macht. Bei Burke liegt die Sache noch etwas anders. Wir kommen hier an einen sehr
wohl neuralgischen Punkt; doch was da geschieht, ist noch Produkt, nicht Ursache und
Zweck seiner Prosa. Das ist der erste Unterschied. Der zweite liegt in der Qualitit des
Affekts. Bei den Reaktioniren wird es vor allen Dingen um die systematische Herstel-
lung des Erhabenen gehen — das Burke jedoch, wie wir gleich sehen werden, zuerst im
modernen Sinn begrifflich erfasst hat. Bei Burke hingegen ist es ein Moment eigenar-
tig unpassender Sentimentalitit, das sich in seinen Text eingeschlichen hat. Gemeinsam
haben die reaktionire und die Burke’sche Inszenierung jedoch ihre Unechtheit.

Es gehtum die Seiten, in denen Burke es sich nicht nehmen lisst, die Leiden des fran-
zosischen Konigs und vor allem der Kénigin an jenen frithen Oktobertagen 1789 nachzu-
empfinden.*” Nachdem er mitfithlend erklirt hat, dass der Kénig sich nicht nur wohl
gehalten hat bei all diesen Entwiirdigungen, sondern dabei auch viel gefiihlt habe (»felt
much on that shameful occasion« — ach was),*® wendet er sich der Kénigin zu: Er frohlo-

37  Ebd.

38  Ebd. 8o.

39 Vgl ebd. 72-78.
40  Ebd.76.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

cke zuhoren, dass sie sich — und nun folgt eine mehrzeilige Aufzihlung all ihrer Leiden —
mit »heiterer Geduld« halte! Und wieder folgt eine lange Schilderung ihres hervorragen-
den Betragens, ihrer Standhaftigkeit und Selbstachtung, die kurioserweise in der Uber-
zeugung gipfelt, dass sie sich der letzten Demiitigung zweifelsohne zu entziehen wisse —
nimlich, wie impliziert ist, durch Selbstmord. Lassen wir beiseite, dass diese Pointe sehr
fragwiirdig ist, weil der Selbstmord bekanntlich eine unverzeihliche Stinde ist, die der
Ehefrau des katholischsten aller Kénige wohl schlecht zu Gesicht stiinde. Was hier auf-
fillt, ist die hemmungslose rhetorische Uberhéhung des Gegenstandes. Das klingt alles
irgendwie falsch, aber es ist Burke offenbar ernst damit. Im Stil wie in den Aussagen wird
das Leiden des Kénigspaars zum Gegenstand einer 4sthetischen Uberspitzung, an der es
Burke direkt gelegen zu sein scheint. Sie mag in sich unecht sein, Burkes Bekenntnis zu
ihrist es nicht. Wir finden also die Struktur von eben wieder: ein Unechtes, eine Illusion,
die als solche begehrt wird.

Burke spricht den theatralischen Charakter seiner Schilderungen sogar selbst aus.
Nicht nur wird spiter der Vergleich mit dem Theater gezogen,* vielmehr fillt hier in
einer Parenthese der erstaunliche Satz: »[..] one is interested that beings made for suf-
fering should suffer well [...].«** Das ist doch zweifelsohne eine Aussage iiber Romane
und Theaterstiicke. Wir sind Zeugen, wie das Asthetische ins Politische hineinsickert.

Allerdings, das Ganze funktioniert bei Burke noch nicht so richtig. Es fillt auf, dass
das hier etwas unecht ist. Das fillt erst recht im folgenden Absatz ins Auge, der eine Er-
innerung an die Begegnung mit der jungen Marie Antoinette im Jahre 1773 wiedergibt.*
Hier kennt der sentimentalische Uberschwang keine Zuriickhaltung mehr:

It is now sixteen or seventeen years since | saw the queen of France, then the dauphi-
ness, at Versailles; and surely never lighted on this orb, which she hardly seemed to
touch, a more delightful vision. | saw herjust above the horizon, decorating and cheer-
ing the elevated sphere shejust began to move in, — glittering like the morning star, full
of life, and splendor, and joy. Oh! what a revolution! and what an heart must | have, to
contemplate without emotion that elevation and that fall! Little did | dream when she
added titles of veneration to those of enthusiastic, distant, respectful love, that she
should ever be obliged to carry the sharp antidote against disgrace concealed in that
bosom; little did | dream that | should have lived to see such disasters fallen upon her
in a nation of gallant men, in a nation of men of honour and of cavaliers.**

Die Zeichnung der jungen Prinzessin klingt hohl, vorgefertigt, und die Beschworung der
Wechselfille von Aufstieg und Fall wirken so, als ob sich Burke da selbst an dem litera-
rischen Topos berauscht. Den Zeitgenossen ist das nicht entgangen, sogar einer seiner
Freunde, der das Manuskript gelesen hatte, dringte ihn, diese Passage zu iiberarbeiten.
Burke lehnt entschieden ab: Es seien ihm, erklirt er dem Freund, beim Schreiben selbst

41 Ebd. 83.

42 Ebd.77.

43 Oder es doch behauptet. Laut der Anmerkung des Herausgebers hatte Burke seinerzeit diese Be-
gegnung nicht verzeichnet. Vgl. ebd.

44  Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

57


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Trinen gekommen!* Ich glaube ihm das. Doch ist es ein alter Fehler, die eigene, am
besten noch selbst erzeugte Sentimentalitit fir ein aufrichtiges Gefiihl zu halten. Es be-
schleicht ihn wohl noch selbst ein Verdacht: Einige Seiten weiter schreibt er, dass er si-
cher einige Trinen vergiefen wiirde, wenn er die Demiitigungen der Edlen auf der Bith-
ne prisentiert bekime, und er wiirde sich doch sehr schimen, wenn er zwar Mitgefiihl
empfinde bei »that superficial, theatric scene of painted distress«, nicht aber im Ange-
sicht der realen Tragodie. Heuchlerischere Trinen wiren das, wenn nicht gar solche des
Wahnsinns.*® Das Problem: Nach all dem rhetorischen Aufwand ist eben nicht mehr ganz
sicher, ob Burke noch guten Gewissens behaupten kann, er habe die Leiden des realen K6-
nigspaares gezeichnet, wobei ihm die Trinen die Wange herabgelaufen sind. Wodurch
unterscheidet sich diese Stilisierung nun von einem Theaterstiick?

Besonders empfindlich wird diese ganze (ungewollte) Strategie der »Fiktivgesin-
nung«,*” wenn Burke zu einer Klage iiber den Verlust der Ritterlichkeit ansetzt. Uber die
Bedeutung der Verlusterzihlung wird noch einiges zu sagen sein; hier will ich nur noch
einmal darauf hinweisen, wie hohl diese Klage klingt. Sie ist reine Rhetorik, und wenn
ihr auch in einer bestimmten Hinsicht eine reale historische Entwicklung entspricht —
die man etwa mit der Verschiebung von einer aristokratischen Kultur der Ehre hin zu
einer biirgerlichen Kultur der Wiirde beschreiben kénnte*® - so kann man getrost davon
ausgehen, dass es das, was Burke als verloren beklagt, nie gegeben hat. Es ist der Verlust
des nie Dagewesenen, die Nostalgie der guten alten Zeit, die vorgeblich von irgendwem
zerstort wurde und in der doch in Wahrheit niemand freiwillig hitte leben wollen, die
hier mit ermiidender Emphase zelebriert wird:

But the age of chivalry is gone. — That of sophisters, ceconomists, and calculators, has
succeeded; and the glory of Europe is extinguished forever. Never, never more, shall
we behold that generous loyalty to rank and sex, that proud submission, that digni-
fied obedience, that subordination of the heart, which kept alive, even in servitude it-
self, the spirit of an exalted freedom. The unbought grace of life, the cheap defence of
nations, the nurse of manly sentiment and heroic enterprise, is gone! It is gone, that
sensibility of principle, that chastity of honour, which felt a stain like a wound, which
inspired courage whilst it mitigated ferocity, which ennobled whatever it touched, and
under which vice itself lost half its evil, by losing all its grossness.*®

Was wir mit dieser licherlichen und ganz unglaubwiirdigen Tirade bekommen, ist ein
Vorgeschmack auf die reaktioniren Selbststimulationen, allerdings in einer Form, die
einerseits fiir den Text selbst noch akzidentell ist und die sich andererseits auf eine etwas
unvorteilhafte, fast will man mit den Reaktioniren sagen: unminnliche Weise duflert: als
jammernde Sentimentalitit.

45  Vgl. noch einmal die Anmerkung 157 des Heraushebers aus 77.

46  Ebd.83.

47  Der Ausdruck ist von Buber, aus einem Satz, der aller Philosophie, noch der wohlmeinendsten als
Mahnung dienen sollte (und vielleicht gerade der wohlmeinendsten): »Die edelste Fiktion ist ein
Fetisch, die erhabenste Fiktivgesinnung ist ein Laster.« (Ich und Du. 14)

48  Vgl. Berger: On the Obsolescence of the Concept of Honor.

49 Aa.0.78.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Edmund Burke ist noch in einer anderen Hinsicht eine prigende Gestalt fiir die Re-
aktion geworden, auch wenn man ihm dafir nicht unmittelbar die Schuld geben kann.
Denn er hat mit einem ganz anderen, auf den ersten Blick vollig unpolitischen Text der
Reaktion eben die Blaupause der affektiven Stimulation und Selbststimulation geliefert,
die besser funktioniert und die sich als unheimlich attraktiv erweisen sollte: im Affekt
der Erhabenheit. Dies geschieht in der frithen Schrift A Philosophical Enquiry into the Origin
of our Ideas of the Sublime and the Beatiful von 1757, wo das Erhabene zu einem Schliisselbe-
griff der modernen Asthetik aufsteigt.

Das Erhabene in der Antike. Um diese Neuausrichtung des Begriffs einzuordnen, ist es
zuerst notwendig, sich die antike Verwendung zu vergegenwirtigen. Wir besitzen in der
Tat sogar eine eigene Schrift aus der Antike, die dem Erhabenen gewidmet ist: das Peri
Hypsous eines Autors, dessen Identitit und Name nicht ganz geklirt sind. Ich nenne ihn
hier, dem verbreiteten Gebrauch entsprechend, Longinus.*°

Das Erhabene, wie es bei Longinus begegnet, ist die Eigenschaft eines bestimmten lite-
rarischen Stils. Das ist bereits wichtig, denn das wird in Burkes Neufassung nicht mehr
gelten — und doch ist fiir die Geschichte der Reaktion die Verbindung zur Rhetorik nicht
ohne Bedeutung, wie zu sehen sein wird. Die antike Rhetorik jedenfalls unterschied zwi-
schen drei verschiedenen Stilebenen: dem schlichten, dem mittleren (oder gemischten)
und eben dem erhabenen (oder grofden) Stil, genus sublime, xapaxtiip bnAds. Diese waren
zumindest in einigen Systematisierungen den drei verschiedenen Redegattungen zuge-
ordnet, die schon bei Aristoteles klar unterschieden sind: die Gerichtsrede, die Staatsre-
de (in der fir oder gegen eine bestimmte Politik argumentiert wird) und schlief3lich der
Gelegenheitsrede oder Festrede, der also die Erhabenheit zukommt.

Bei Longinus ist die Perspektive iiber die Redegattungen geweitet; es werden glei-
chermafien Reden im engen Sinn als Beispiele herangezogen wie Epen, Gedichte, Dra-
men und Prosa. Homer, Platon, Herodot, Sophokles, Sappho oder Archilochos begegnen
ebenso wie Demosthenes und Isokrates. Entscheidend fiir das Erhabene ist bei Longi-
nus die Darstellung von GrofRem, Uberwiltigendem. Das hat oft einen heroischen oder
auch schrecklichen Aspekt. Dieser ist aber nicht die eigentliche Sache beim Erhabenen.
Es ist meist ganz einfach das Thema, das Sujet, das eine gewisse literarische Verarbei-
tung fordert, nimlich ins Grof3e hinein, ins Beeindruckende, Grof3artige, Tiefe, Patheti-
sche, Gehobene - all diese Ausdriicke und andere tauchen bei Longinus auf.”* Offenbar
ist ihm die begriffliche Strenge nicht so wichtig, was gut damit itbereinstimmt, dass das
Erhabene eben mehr eine literarische Technik als etwas inhaltlich genau Bestimmtes ist.
Wichtig ist ihm vielmehr der praktische Aspekt, der sich etwa im Bemithen dufRert, das
Erhabene nichtin Effekthascherei abgleiten zulassen;es soll sich vielmehr aus dem orga-
nischen Zusammenspiel der GrofRe des Sujets und des Feingefithls und der Leidenschaft
des Autors ergeben. Longinus’ Buch versucht durch eine Analyse der ihm vorliegenden
griechischen Werke zu ergriinden, wie der erhabene Stil funktioniert und durch welche

50 Die Vermutungen (iber die Abfassungszeit des Werkes gehen auseinander. Sie bewegen sich aber
grob um den Zeitenwechsel herum (etwa von 30 v. Chr. bis 50 n. Chr.). Vgl. das Nachwort des Her-
ausgebers in: Longinus: Vom Erhabenen. 136.

51 Vgl.ebd.7.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

59


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Fehler er bzw. sein Gelingen gefihrdet ist. In diesem Sinn ist die Abhandlung zwar voller
Lust am Text und selbst auch oft rhetorisch verspielt, im Gedankengang aber sehr kon-
zentriert und niichtern.*>

Wenn das Erhabene fiir Longinus die Eigenschaft (und damit der Name) eines be-
stimmten Stils ist, dann ist mindestens genauso wichtig, was das Erhabene nicht ist:
Das Erhabene ist kein Affekt. Das Erhabene ist hochstens noch Eigenschaft bestimm-
ter Sache oder Handlungen. Es begegnet aber nie als Affekt. Insofern das Erhabene ei-
nen Stil bezeichnet, soll und muss dieser Stil zwar aufjeden Fall Affekte generieren, und
das wahrscheinlich noch vordringlicher als die anderen beiden Stilarten, bei denen der
rationale Aspekt grofReres Gewicht hat. Aber diese Affekte konnen verschiedene sein, je
nachdem, worum es eben geht. Longinus geht sogar so weit, noch einen licherlichen
Eindruck, wenn er denn passt, zu den Effekten des Erhabenen zu zihlen.” Dieser Um-
stand ist dann besonders bemerkenswert, wenn man sich erinnert, dass in der Neuzeit
das Schone oft neben das Erhabene, das Licherliche diesem aber entgegengesetzt wurde.

Das Erhabene in der Moderne. Hier liegt denn auch eine wichtige Verschiebung, die Burke
dem Begriff des Erhabenen auf den Weg gibt. Bei Burke ist das Erhabene nicht mehr
der Titel eines bestimmten Stilniveaus, sondern es ist selbst ein Affekt, und sogar der
stirkste, den es gibt:

Whatever is fitted in any sort to excite the ideas of pain, and danger, thatis to say, what-
everisin any sort terrible, or is conversant about terrible objects, or operates in a man-
neranalogous to terror, is a source of the sublime; thatis, itis productive of the strongest
emotion which the mind is capable of feeling.>*

Der Affekt oder die Emotion des Erhabenen ist deshalb so stark, weil er/sie direkt auf die
Selbsterhaltung des Menschen zielt. Das Erhabene stellt sich dort ein, wo der Mensch
sich als bedroht erlebt. Damit ist der dsthetischen Theorie eine Wendung gegeben, die
sich unmittelbar in die neuzeitliche Anthropologie der Selbstsetzung und Selbstaffirma-
tion des Individuums einreiht, wie sie paradigmatisch von Hobbes (und Spinoza) formu-
liert wird.

Damit ist aber eine wichtige Entscheidung in Hinsicht auf die Méglichkeit einer phi-
losophischen Asthetik als solcher getroffen. Man kann nimlich durchaus argumentie-
ren, dass es so eine Teildisziplin wie eine philosophische Asthetik iiberhaupt erst etwa
seit dem 18.Jh. geben kann. Antike und Mittelalter kannten zwar die Rhetorik, wie das
Beispiel von Longinus zeigt, sie kannten aber keine eigenstindige Asthetik. Dafiir kann

52 Sounterscheidet Longinus fiinf Quellen des erhabenen Stils, die er nach und nach abarbeitet: »die
kraftvolle Fahigkeit, erhabene Gedanken zu zeugenc, »starke, begeisternde Leidenschaft«, »be-
sondere Bildung der Figuren« (ndmlich der rhetorischen Figuren), »grofRartige Sprache, als deren
Teile »Wahl der Worter« und »figurenreiche, kunstvolle Diktion« auftreten, und schlieflich »die
wiirdevolle, gehobene Satzfligung« (19). Zusammengehalten wird dies alles durch die eine Bedin-
gung, die allen anderen zugrunde liegt, namlich die Kraft der Rede oder Sprache selbst.

53 Ebd.93.

54  Burke: A Philosophical Enquiry. 36. Und der Schrecken (terror) ist das Prinzip des Erhabenen, ebd.
54.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

man einen ganz einfachen Grund benennen: Solange die Asthetik nur einen einzigen
Grundbegriff hat und solange dieser Grundbegriff sich unmittelbar mit einem ontologi-
schen Grundbegriff identifiziert, lasst sich gar nicht angeben, worin die Eigenstindig-
keit der Asthetik beruhen kénnte (wenn man darunter nicht, wie der griechische Wort-
laut es nahelegt, primir eine Theorie der Wahrnehmung versteht). Solange die »Asthe-
tik« also eine Metaphysik des Schonen war, konnte sie nur eine bestimmte Art und Wei-
se sein, eine ontologische Fragestellung anzugehen. Die Tatsache, dass nun ein ande-
rer Grundbegriff in Konkurrenz zum Schoénen auftritt, korrespondiert unmittelbar mit
der Bewegung zur Verselbstindigung der Asthetik. (Ohne hier allzu leichtfertige Bedin-
gungsverhiltnisse, geschweige denn Kausalfolgen postulieren zu wollen.) Das Erhabene
tritt nicht einfach als zweiter Begriff zu dem des Schénen hinzu, sondern modifiziert
grundlegend die Reflexion iiber das dsthetische Erleben als solches. In dem Moment, wo
es zwei Grundbegriffe gibt, ist die Asthetik so oder so aus dem Bannkreis der Metaphy-
sik herausgetreten — was natiirlich nicht heif3t, dass sie von dieser unabhingig gewor-
den ist. So kénnen dann noch weitere Begriffe zu Grunderfahrungen des Asthetischen
werden, etwa das Licherliche oder das Groteske. Das Feld des Asthetischen fichert sich
auf.

Darum geht es hier natiirlich nicht. Wichtig ist immerhin, dass Burke der Asthetik
nicht nur einen zweiten Begriff erschliefRt, sondern dass dieser zweite Grundbegriff in
die entgegengesetzte Richtung des Schonen geht. Damit ist erstens das Schone selbst
fundamental entwertet, es riickt zweitens eine ganz andere Art der Erfahrung in den
Vordergrund (die ganz andere Ideen iiber den Menschen und seine Gemeinschaft for-
dert) und dies wiederum fungiert drittens als Blaupause fiir Rhetorik und Programma-
tik der Reaktion. Das ist der eigentlich erstaunliche Punkt, dass Burke in diesem frithen
Text - er ist bei der Abfassung noch nicht einmal 30 Jahre alt — einen Uberblick itber die
literarische Wirklichkeitskonstruktion der reaktioniren Prosa liefert, die er selbst mehr
als dreifig Jahre spater vorbereiten wird und die auch erst mit anderen Autoren ihre volle
Entfaltung erfahren wird.

Zuerst ist wichtig, dass die Erfahrung des Erhabenen eine ist, die eben die Gefihr-
dung des Einzelnen in Anspruch nimmt. Gleichwohl ist diese Erfahrung eine angenehme.
Sie muss also in einer ganz besonderen Weise angenehm sein, eine Lust eigener Art be-
griinden, die mit der der Schonheit in keinem Zusammenhang steht. Burke nennt diese
Lust des Furchterregenden »delight« im Gegensatz zum »pleasure«, das mit der Schon-
heit assoziiert ist.

Das Erhabene ist eine Emotion, die sich einstellt, wenn wir mit solchem konfron-
tiert sind, was uns bedroht, was michtig ist, was Harte, Schroftheit, Gleichgiltigkeit
ausstrahlt. Im Erhabenen erfahren wir uns unterworfen. Das Schone dagegen ist das,
was unter uns steht; wir blicken auf das, was uns als Schénes affiziert, deshalb immer
mit einem gewissen Maf} an Verachtung herab: »[...] but love approaches much nearer to
contempt than is commonly imagined [...].«*> Man sieht, wie weit fortgeschritten die Si-
kularisierung des Schonen sein muss, wenn jemand in ihm vor allem die Anzeichen von
Schwiche liest. Man sieht auch, dass Burke offenbar beide dsthetische Grundbegriffe in

55  Ebd.é61.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

61


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Verhiltnissen der Uber- und Unterordnung, in einer Machthierarchie denkt. Das Erhabe-
ne unterwirft uns und produziert Bewunderung (admiration) oder eben Schrecken (ter-
ror); das Schéne unterwirft sich uns und produziert Liebe (love).’® Auch die Liebe ist also
einbezogen in dieses desillusionierte Bild menschlichen Zusammenlebens. Asthetik ist
damitvon Anfang an unmittelbar ein politisches Feld, auch wenn das in diesem Text noch
keine sichtbare Relevanz hat.”’

Man kann Burke freilich nicht bestreiten, dass er etwas Richtiges gesehen hat. Es
gibt nun einmal eine eigentiimliche Lust am Schrecken, die sich vor allem dort unver-
stellt zeigt, wo sie als die Faszination fiir das Leid der anderen auftritt. Ob es der Unfall
aufder Autobahn ist oder die Selbstdemontage eines Prominenten: Oft kénnen wir nicht
wegschauen. Es ist allerdings eigenartig, dass Burke die Ursache fir diese eigenartige
Lust ausgerechnet darin lokalisiert, dass der Schopfer uns als soziale Wesen hervorge-
bracht hat und dass er wollte, dass diese Faszination dazu dient, dass wir einander hel-
fen und das Leid der anderen lindern wollen.*® Davon kann wohl keine Rede sein, selbst
wenn man die naive Teleologie akzeptieren wollte: Es scheint, dass sich hier eine Logik
des Kampfes aller gegen alle durchsetzt, die auf Hobbes zuriickgeht und die hier nicht
ausgesprochen, ja sogar dementiert wird, die aber der Sache nach nicht zu leugnen ist.
Damit meine ich nicht, dass diese unbestreitbare Faszination fiir das Leid der anderen
durch eine so massive spekulative These wie den Krieg aller gegen alle erklirt werden
muss; Burke bewegt sich aber durchweg auf den Spuren von Hobbes, selbst da, wo er es
selbst nicht wahrhaben will.

Die unmittelbaren Effekte des Erhabenen (in der Natur) sind solche, die das Denken
gerade hindern: Zumindest fiir den Augenblick ist keine Vernunfttitigkeit mehr mog-
lich, wenn Erstaunen (astonishment), Furcht und Schrecken herrschen.*® Allerdings ist
das eine Frage des Grades, da beim Erhabenen meist nicht unmittelbar unser Leben auf
dem Spiel steht; so ist es fir Burke unzweifelhaft, dass dieser Affekt nicht aus einer Ver-
nunfttitigkeit entsteht, dass er ihr aber »vorgreifen« und uns (in ihr) antreiben kann.
»Hence arises the great power of the sublime, that far from being produced by them,
it anticipates our reasonings, and hurries us on by an irresistible force.«*® Anders aus-
gedriickt: Das Erhabene ist eine unmittelbare, anschauliche Erfahrung, die selbst ver-
nunftfrei ist, unser Denken aber in gewisse Richtungen lenken kann. Man ahnt schon,
wie diese Macht des Erhabenen in der Rhetorik der Reaktion gebraucht werden wird.

Es ist denn nur logisch, dass alles, was Burke dann im Folgenden tiber die Art und
Weise zu sagen hat, wie sich das Erhabene darstellt, als eine ausfithrliche Schreibanwei-
sung fiir die reaktionire Prosa gelesen werden kann. Natiirlich nur nachtriglich, und
natiirlich liegt darin eine Rickprojektion, mit allen Fragwiirdigkeiten, die mit so einem

56  Vgl. ebd.100f.

57  Noch unausgefiihrt, aber bereit liegt auch schon die Dimension der Geschlechterordnung, die fiir
die Reaktionare und Faschisten immer wieder in den Vordergrund riicken wird: Burke spricht nicht
ausdricklich davon, aber es bedarf wenig historischer Kenntnisse, um zu sehen, wie die mit Schén-
heit verbundenen Tugenden klassischerweise mit dem Weiblichen, die dem Umkreis des Erhabe-
nen entstammenden mit dem Mannlichen assoziiert sind.

58  Vgl. ebd. 42f.

59 Vgl ebd. 53.

60 Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

Verfahren verbunden sind. Das dndert nichts daran, dass man schwerlich eine prizisere
Beschreibung der reaktioniren Prosa finden wird als in diesem Zweiten Teil von Burkes
Enquiry.

Phanomenologie des Erhabenen. Zum Schrecken gehort Dunkelheit (obscurity), wortlich wie
im tbertragenen Sinn. Wir werden sehen, wie die Reaktion das Raunen zur Methode
ausbildet — und zwar aus systematischen Griinden. Burkes Beschreibung ist daher fast
schon das Programm der reaktioniren Prosa: »In this description all is dark, uncertain,
confused, terrible and sublime to the last degree.«*

Klarheit und affektive Kraft sind sogar umgekehrt proportional.®* Das Erhabene
braucht Grifle, so sehr, dass es eine Tendenz auf Unendlichkeit zeigen muss.®* Das Er-
habene ist das, was Macht hat (power). Die Lust am Erhabenen (delight) ist damit immer
auch die Lust an der eigenen Unterwerfung, und sei sie fiktiv. Gewalt, Stirke, Schmerz:
Sie fliefRen in einen Affekt zusammen und produzieren eine Lust, die mit herkémm-
lichen Kategorien nicht fassbar ist — und die fir die Faszination des Faschismus von
zentraler Bedeutung sein wird. Das Erhabene ist die Affektordnung, in der Riicksicht-
losigkeit, Hirte, Entschlossenheit, Durchsetzungskraft, Gewalt, Macht geil sind — und
das unabhingig davon, ob man sich dabei als Herr oder als Knecht imaginiert.®

Das Erhabene wird allgemein produziert durch alle Privationen: Weite, Dunkelheit,
Einsamkeit, Stille.® Gerade die schweigenden Minner in den reaktioniren Phantasmen
werden diese Topoi bestitigen. Das Erhabene wird erlangt durch Schwierigkeit (also die
Idee einer kaum zu bewiltigenden Aufgabe) und durch Pracht (magnificence), durch die
ungeordnete Hiufung von Einzeldingen.®® Der erklirte Feind des Erhabenen ist das
Leichte und Lachende® — womit auch genau der Punkt angedeutet ist, an dem sich der
reaktionire Diskurs fiir alle, die sich nicht an ihm berauschen, stindig selbst entlarven
wird: Er wird allzu leicht licherlich. Und wihrend die Tugenden, die Liebe inspirieren
(und die also mit dem Schénen assoziiert sind), Nachsicht, Gunstbezeugung, Neigung
sind, gehéren zum Erhabenen die Tugenden der Tapferkeit, der Gerechtigkeit, der
Weisheit, der Wiirde: alles Haltungen und Habitus, die mit Hirten operieren, mit
Bedrohungen und mit Strafen.%®

Diese Liste der Elemente des Erhabenen liest sich als ein Kompendium der Indizi-
en fir eine Anthropologie von Angst und Gefahr. (Das wird im iibrigen auch in Sektion

61  Ebd. 55. Voranging ein Zitat aus Miltons Paradise Lost, in dem ein reaktionarer Lieblingstopos ge-
schildert wird: der Tod.

62 Vgl. ebd. 55f.

63  Vgl. ebd. 58. Und Sektionen VIl und VIII.

64 Vgl. ebd. 59f. 63. Diese Lust an Macht und Kraft hat im Ubrigen zwei Varianten: die herrische und
die rebellische. Die Reaktion und der Faschismus haben immer gewusst, beide zu bespielen. Gera-
de gegenwartig geriert sich der Faschismus als Rebell gegen ein iiberméchtiges System von Liige
und Unterdriickung — ausgerechnet.

65 Vgl. ebd. Sektion VI.

66  Ebd. Sektionen XII und XIII.

67 Vgl.ebd. 75.

68  Vgl. ebd.100f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

63


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

XVIII des Zweiten Teils bestitigt, der unter der Uberschrift der »Plétzlichkeit« den Men-
schen als ein Tier inszeniert, das bestindig auf der Hut ist.)

« Dunkelheit, Nacht

« Bewunderung, Erregung, Unwissenheit
. GrolRe

«  Unendlichkeit

«  Macht, Gewalt, Stirke

. Weite, Einsambkeit, Stille

« Pracht

« Hirte, Widerstand, Unbestechlichkeit

« Tapferkeit, Gerechtigkeit, Weisheit, Wiirde
. Schmerz

o Schrecken.

Die Prosa der Reaktion wird sie alle bemiihen, ja, sie wird sich aus thnen und aus dem
Bild einer permanenten, einer unausweichlichen Bedrohung aufbauen. Daraus, aus der
Furcht, die damit einhergeht, wird sie einen Teil ihrer Kraft gewinnen, aber nicht den
wichtigsten. Die Furcht wire fiir sich genommen ohnmichtig, wenn sie nicht schon in
sich mit einer Lust verbunden wire: mit der Faszination fiir Leid, Ungliick und Gefahr,
und wenn es nicht vor allen Dingen eine eigene Lust an der Unterwerfung gibe — eine
Lust, die so grundlegend ist, dass sie als Lust gar nicht unterscheiden muss, wer da wen
unterwirft.

Realitat und Fiktion. Zwei Bemerkungen sind noch wichtig, um zu erkennen, dass Burke
nicht einfach wie nebenbei eine Asthetik formuliert, die dann in Reaktion und Faschis-
mus eine unheilvolle Realisierung finden wird. Es ist in Wahrheit umgekehrt: Reaktion
und Faschismus finden ihre Verwirklichung erst in dieser und durch diese Asthetik. Die
Reaktion ist in einem bestimmten, fest umschriebenen Sinn ein »asthetisches« Phino-
men, eine iiber Inszenierung vermittelte Antwort auf ein Problem, das sich zugleich als
ontologisches und als politisches prisentiert. Die Reaktion ist nicht zufillig auf Insze-
nierung und literarische Konstruktion angewiesen, sondern wesensmaf3ig — was nicht
zu dem Missverstandnis verleiten sollte, dass die Reaktion (und noch weniger der Fa-
schismus) nur ein dsthetisches Phinomen wire. Ihre Verwirklichung ist eine in allen Le-
bensbereichen, sie expandiert von der Prosa bis zur Parteipolitik, zur Kulturkritik, zum
Mord, zum Ressentiment oder zum Lebensentwurf. Zu erkliren, dass die Reaktion einer
literarischen (oder anders dsthetischen) Vermittlung bedarf, bedeutet nicht, ihre Bruta-
litit und ihre menschenverachtenden Konsequenzen zu leugnen.

Eine erste Bemerkung ist noch eher anekdotischer Art: Burke schreibt an einer Stel-
le, dass das, was wie ein Versprechen auftritt, »pleasure« produziert, also die Art von
Genuss, die mit dem Schénen verbunden ist. Der Frithling, die Jugend, eine Skizze 6ft-
nen sich von sich aus auf eine Wirklichkeit, welche Offnung in gewisser Weise als die
Komplementirfunktion des Unendlichen aufseiten des Schénen fungiert: »because the

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

imagination is entertained with the promise of something more, and does not acquiesce
in the present object of the sense«.®

Burke belisst es nun dabei. Aber man konnte, im Licht der folgenden Jahrhunderte,
diesem Gedanken eine Verlingerung geben. Denn wenn das offene Versprechen »plea-
sure« erzeugt und also dem Schénen angehoért, dann ist es nur folgerichtig anzunehmen,
dass im Gegensatz dazu der Verlust das Gefithl des Erhabenen erzeugt. In der Tat wird
dieses Thema in der reaktioniren Prosa eine zentrale Stelle einnehmen, und zwar eine,
deren paradoxe Prisentationsform in genauer Ubereinstimmung mit den Erfordernis-
sen einer affektproduzierenden Literatur steht. Dass auch in Burkes spiterer Polemik
gegen die Franzdsische Revolution das Thema des Verlusts eine neuralgische Stelle be-
setzt, haben wir schon gesehen. Die Reaktion wird den Verlust (der Ordnung, des Sin-
nes, der Identitit, des Volkes, des Seins) immer so darstellen, dass er einerseits schon
geschehen ist, dass er in einer Hinsicht unwiderruflich ist (worin sich das verstellte Be-
wusstsein Ausdruck gibt, dass die demokratische Idee zumindest in einem bestimmten
Sinn schon gewonnen hat, dass der Reaktionir also in der Tat eine Art Don Quixote ist);”®
andererseits hort die Reaktion nicht auf, zum Kampf gegen den Verlust aufzurufen, so
also stiinde er eben noch bevor. Dieser offene Widerspruch in den zeitlichen Stellun-
gen zum Verlust macht nun eine besondere rhetorische Stirke der reaktioniren Prosa
aus, denn genau damit, mit diesem inkohirenten Schillern um den Verlust herum, wird
dieser ununterbrochen wach und lebendig gehalten, er wird von einem Ereignis in ei-
ne permanente Realitit tibersetzt, die alleine deshalb ungreifbar (also doch wohl auch
»dunkel«) ist, weil sich nicht sagen lisst, ob sie schon war oder noch kommt. Der Ver-
lust, um den sich die Angst der Reaktion dreht, ist sowohl schon geschehen als auch noch
drohend, und deshalb ist er nie gegenwirtig: was die Voraussetzung seiner unablissigen
rhetorischen Vergegenwirtigung ist.”* So hat Burke die Umrisse fiir eine Extrapolation

69 Ebd.70.

70 Nochmal: Mit dieser Bestimmung ist keine Bagatellisierung der Schrecknisse der Geschichte
verbunden, keine Teleologie, weder hegelianisch noch marxistisch, keine Endgiltigkeit des ge-
schichtlichen Verlaufs. Dass die Idee der Demokratie gewonnen hat, heifdt nichts anderes, als dass
indem Moment, indem wir leben (und etwa seitdem19.Jh.) alle Antworten auf die Fragen des Poli-
tischen in Termini der Demokratie formuliert werden miissen —sogar die antidemokratischen. Ge-
nau das tut ja der Faschismus, der sich nicht genug in plebiszitidren Selbstbestitigungen suhlen
kann. Die gesamte Rahmung dessen, was wir unter Politik verstehen, hat ein irreduzibel demo-
kratisches Moment. Das heif3t im Ubrigen nicht, dass sich das nicht auch dndern kann. Es ist im-
merhin moglich, dass eine ausreichend gewissenlose und dauerhafte Politik der Unterdrickung
und Unmiindigkeit, vielleicht nicht jede Erinnerung an diese demokratische Idee, aber doch die
Hoffnung auf sie ausléscht. Damit ist auch klar, dass meine Rede von der Donquixoterie nicht der
billige Versuch ist, die Reaktionire einfach als Verblendete und Ewiggestrige zu disqualifizieren,
in der Erwartung, damit mitihnen fertig zu sein. Sie sind eben sowohl| Ewiggestrige wie Hypermo-
derne. (Deshalb ist Burke kein Reaktionar im engen Sinn.) Und selbst wenn sie nur Ewiggestrige
waren, brauchte man nicht zu hoffen, dass dieser Aufweis alleine etwas gegen sie auszurichten
imstande ware.

71 Corey Robin hat auf die Bedeutung des Verlustthemas fiir die reaktiondre Selbstinszenierung
nachdriicklich hingewiesen (The reactionary mind. 22f. 58f. 98f. 104f.). Im Kapitel 9 wird dort auch
schon die paradoxe zeitliche Natur dieses Verlusts angedeutet.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

65


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

geliefert, die sich, wie alles, was er hier zum Erhabenen schreibt, perfekt in die Logik der
reaktioniren Prosa einfiigt.

Noch entscheidender ist aber die zweite Bemerkung, die voll und ganz ins Herz der
reaktioniren Unternehmung selbst fithrt. Wenn es stimmt, dass die Reaktion eine Prag-
matikist, die einen untilgbar »isthetischen« Aspekt hat, dass sie aus ihrer eigenen Insze-
nierung herauslebt; wenn die aber doch andererseits nicht eine blofRe Sache von Biichern
sein will (schlieRlich verachtet man die Schreiberlinge und Intellektuellen) und auch nie
war —dann ist die Reaktion prinzipiell darauf angewiesen, in der Prosa, die sie kultiviert,
den Unterschied von Literatur zu Wirklichkeit aus der Literatur heraus selbst zu unter-
laufen oder zu iberwinden. Da das aber nun mal nicht geht (zum Gliick), braucht sie eine
andere Strategie: die Verwischung der Unterschiede. Wir werden sehen, wie zentral die-
se Strategie werden wird. Das Erstaunliche ist nun, dass Burke auch in dieser Hinsicht
vorgearbeitet hat — wenn auch sicher nicht absichtlich.

Kant wird in der Kritik der Urteilskraft die Thematik von Burkes Analyse des Erhabe-
nen sowie einige Grundziige itbernehmen. Er wird ihr aber auch eine neue systematische
Richtung geben. Es sind hier vor allem zwei Aspekte, die ich als Demarkationslinien be-
nennen mochte und die direkt ins Zentrum der Fragen fithren. Erstens ist es fiir Kant
sicher, dass das Erhabene keine Eigenschaft der Objekte selbst ist; vielmehr handelt es
sich beim Erhabenen um eine ganz spezifische Art der Antwort des menschlichen Geis-
tes auf eine bestimmte Erfahrung. »Man sieht hieraus auch, dass die wahre Erhabenheit
nur im Gemiite des Urteilenden, nicht in dem Naturobjekte, dessen Beurteilung diese
Stimmung desselben veranlasst, miisse gesucht werden.«’* Zwar thematisiert auch Bur-
ke das Erhabene als eine Reaktion auf einen bestimmten duferen Eindruck, also letztlich
als ein subjektives Phinomen. Gleichwohl hat Burke eben nicht den strengen transzen-
dentalphilosophischen Ansatz, der eine klare Parteinahme erzwingt: entweder ist das
Erhabene etwas rein Subjektives oder es ist in der Natur selbst. Burke ist, obgleich seine
Analyse eine »psychologische« und schliefilich (im Vierten Teil) eine sinnesphysiologi-
sche ist, unbekiimmerter, was diese Frage betrifft. Das ist fiir sich kein Vorwurf, denn
es wire sicherlich ungesund, den transzendentalphilosophischen Standpunke fiir allge-
mein verpflichtend zu erkliren.

Der zweite Punkt findet sich ebenfalls bei Burke, wird aber bei Kant um ein Vielfa-
ches eindeutiger durchgefithrt. Um die Affektion des Erhabenen zu erleben, muss eine
Distanz vorliegen. Das Schreckliche darf mich nicht wirklich gefihrden. »Wer sich firch-
tet, kann iiber das Erhabene in der Natur gar nicht urteilen, so wenig als der, welcher
durch Neigung und Appetit eingenommen ist, iiber das Schéne.«” Auch Burke bemerkt,
dass mein Leben nicht in Gefahr sein darf, soll ich irgendeine Art von »delight« erleben.”
Es gehort sicher auch hierher, dass ein guter Teil seiner Beispiele der Kunst entnommen
ist.

Aber eben dasist der springende Punkt. Spricht Burke nun tiber Literatur, iiber Kunst
oder iiber die Natur, das Wirkliche? Ist das in letzter Konsequenz dasselbe, d.h. par-
tizipiert es an derselben Wirklichkeit, im selben Sinn? Es wire philosophisch dagegen

72 Kant: Kritik der Urteilskraft. B 95.
73 Ebd.B103.
74 Burke: A Philosophical Enquiry. 44.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Edmund Burke: Keine Experimente!

nichts einzuwenden, man wiisste es aber gern. Noch grundsatzlicher aber wird die Sa-
che, wenn Burke zwar einerseits (wie erwihnt) erklirt, dass das Erhabene, um erlebt
werden zu kénnen, der Sicherheit und Distanz bedarf; wenn er aber andererseits be-
hauptet, dass Schmerz und das Gefiihl des Erhabenen verschiedene Intensititsstufen
ein und desselben Geschehnisses sind. Schmerz und Schrecken unterscheiden sich ei-
gentlich nur in der Richtung: jener kommt vom Kérper zum Geist, dieser umgekehrt,
»but both agreeing, either primarily, or secondarily, in producing a tension, contraction,
orviolent emotion of the nerves«.” SchlieRlich erweist sich das Erhabene als eine Art ge-
ringerer Schmerz, der fiir die feineren Teile des Organismus als Anstrengung und Ubung
dient; aus dieser Anstrengung (labour) und Ubung und ihrem gesunden Effekt resultiert
die spezifische Lust am Erhabenen, so wie aus der Beziehung auf die feineren Teile des
Organismus das Erhabene sich in die Nahe des Geistigen riickt (wohingegen sich die
Anstrengungen der groberen Teile unmittelbar als korperliche Schmerzen identifizieren
lassen).” Anstrengung, Schmerz, Schrecken, Erhabenheit gehoren also einer Dimension
der menschlichen Existenz an, bilden gewissermafien ein Kontinuum.

Genau das ist der Punkt, an dem eine Unklarheit entsteht, die fiir die gesamte reak-
tionire Prosa charakteristisch werden wird. Diese lebt nimlich nicht nur aus der (teil-
weise unermiidlichen und daher ermiidenden) Evokation des Erhabenen; sie lebt vor al-
lem daraus, dass diese Evokation die Unterscheidung zwischen dem Asthetischen und
dem Realen verwischt. Das Geile”” am reaktioniren Erhabenen ist eben, dass es unmit-
telbar das Uberwiltigende des Realen ausdriicken méchte. Es ist eine literarische Fikti-
on, die nicht eine Handlung oder Personen fingiert, sondern ihre eigene Wirklichkeit,
und zwar stilistisch, eben unter Rickgriff auf die Elemente des Erhabenen, die Burke
analysiert. Oder zumindest so: eine literarische Fiktion, die permanent und systema-
tisch unter Appell an die Kraft des Erhabenen die Grenze zwischen Fiktion und Realitit
verwischt.

Wenn zwischen dem Erhabenen und dem Schmerz, zwischen Angst und Anstren-
gung nur ein gradueller Unterschied besteht, wenn sie ineinander itbergehen, dann lisst
sich auch nichts gegen ein literarisches Programm einwenden, dass die Potenz des Erha-
benen so weit treibt, bis es gewissermafien in die Realitit springt: bis es als etwas Reales
fithlbar wird und sich an die Stelle von anderen Fithlbaren setzt — oder an die Stelle, an
der sich ein Mangel an Fithlbarem breitgemacht hat. Wenn zwar das eigene Leben nicht
in Gefahr sein darf (was bei einer Leserin ja billig vorausgesetzt werden darf), die Distanz
zu Gefahr nur durch den Grad der Anstrengung bemessen wird, dann ist die erhabene
Prosa eben sowohl eine Sache des Asthetischen wie der Erfahrung von Realem. (Natiir-
lich nicht nur so, dass auch ein Text etwas Reales ist.) Die Reaktionire verwischen eben
systematisch diesen Unterschied: Das dsthetisch Herbeigezauberte wird als Realitit aus-
gegeben, darin besteht ihre Mission. Diese Realitit ist im Ubrigen — auch das ist nicht
zuunterschitzen — eine leibliche Realitit. Auch das ist bei Burke angedeutet, wenn auch

75  Ebd.120.

76  Ebd.123. Teil IV. Sektion VII.

77  Manche Leser*innen stofRen sich vielleicht an so einem vulgaren und ungenauen Ausdruck. Es wird
sich im Verlauf der Analyse zeigen, dass das »Geile«als ein Terminus Technicus betrachtet werden
muss, auf den nicht gut verzichtet werden kann.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

67


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Kontext und Formulierung hier noch durchaus harmlos sind: »Our minds and bodies are
so intimately connected, that one is incapable of pain or pleasure without the other.«”®
Doch dass der Leib als Ort der Realitit erfahren wird in der reaktioniren Selbststi-
mulation, ist nicht ohne Bedeutung. Einerseits unterliegt dieser Aspekt einer Selbstver-
leugnung, indem er zwar fiir sich anerkannt, jedoch stets in den Ausdruck irgendeiner
héheren Wirklichkeit umgedeutet wird, ganz in Ubereinstimmung mit den bestindi-
gen idealistischen, antimaterialistischen, antinihilistischen Proklamationen. Anderer-
seits ist eben dieser Riickfall aufs Urtiimlichste, aufs Primitivste sehr wohl ein wirksa-
mes Prinzip fiir die Reaktion, die in ihm eben die Quelle all ihrer Brutalismen findet, ih-
rer Begeisterung fiir die wilde, verantwortungslose Tat, aber auch die Grundlage fiir ihre
besondere Lieblingsdisziplin: die Verachtung und Beschimpfung der Intellektuellen.

78  Ebd.121.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

Konterrevolution auf Katholisch. Wie Burke so gehort auch Joseph de Maistre in den Um-
kreis dessen, was ich als Konterrevolution im engeren Sinn von der Reaktion unterschei-
de, wenn bei ihm auch die Sache schon deutlich uneindeutiger wird. Auch ist er von
denkbar anderer Geistesart als Edmund Burke; er reprisentiert einen anderen Typus
von Konservativismus. Burke ist Traditionalist, sein Konservativismus begriindet sich
letztlich pragmatisch, seine Angste sind die vor den Unwigbarkeiten, die mit dem Ver-
lust einer etablierten und tiber Jahrhunderte bewihrten wie behutsam an die je aktu-
ellen Erfordernisse angeglichenen Ordnung verbunden sind. Ob man diese Angste fiir
begriindet hilt oder nicht, jedenfalls hat Burke ein grundlegend distanziertes Verhalt-
nis zu den politischen Realititen: Man findet bei ihm nicht den Gedanken einer direkten
gottlichen Legitimation von Herrschaft, nur Herrschaft als solche ist gefordert, aber eher
durch die menschliche Natur als durch irgendetwas anderes. Gott spricht nicht direkt zu
bestimmten Menschen, nicht in bestimmten Institutionen, nicht durch bestimmte Re-
ligionen. Es gibt, wenn denn Gott Grund des Seins bleibt, eine fundamentale Opazitit
dieses Grundes, die alle »iiberfliegenden« Spekulationen verbietet. Am Ende hat Herr-
schaft eine Funktion zu erfiillen, und der Vorwurf an die Franzdsische Revolution ist,
dass sie die Erfiillung dieser Funktion unmdglich macht.

Auch Joseph de Maistre meldet sich frith in kimpferischer Absicht gegen die Fran-
z6sische Revolution zu Wort. (De Maistre ist selbst nicht Franzose im politischen Sinn,
sondern entstammt dem Herzogtum Savoyen, das 1753, im Jahr seiner Geburt, ein unab-
hingiger Staat ist.) Auch ihm geht es darum, die Woge, die itber Europa zu schwappen
droht, aufzuhalten. Der Ton ist aber von Anfang an ein anderer als bei dem, bei aller Pole-
mik, »moderaten« Burke. Die Gefahr, die de Maistre ausmacht, ist nicht einfach nur von
politischer, sondern von geradezu kosmischer Ordnung; letztlich wird es eine eschato-
logische Frage sein, die in den politischen Kdmpfen gewilzt wird.

Es kann hier nicht darum gehen, de Maistres literarisches Schaffen erschopfend zu
portratieren. Ich werde lediglich ein paar Schlaglichter auf die Aspekte werfen, die ihn
in der Geschichte der Reaktion auszeichnen bzw. die ihn in eine spezifische Ubergangs-
position in dieser Geschichte stellen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

In excelsis Deo. Denn auf den ersten Blick und vielleicht auch auf den zweiten ist de
Maistre zwar ein Konservativer und ein Konterrevolutionir in meinem Sinn, nicht aber
ein Reaktionir. Der Begriff des Konterrevolutionirs erfordert, wie schon ausgefithrt, ei-
ne historische Situation, in der der Kampf gegen Ideale wie Realforderungen der (Fran-
zosischen) Revolution eine realistische Aussicht auf politischen wie ideologischen Erfolg
haben kann. Der Konterrevolutionir kann begriindet davon ausgehen, dass sein Kampf,
wenn er denn erfolgreich ist, sowohl die neuen politischen Gebilde dem Untergang preis-
als auch die Konzepte, auf denen sie beruhen, dem Vergessen anheimgeben wird. Der
Reaktionir hingegen ist die Gestalt dessen, der ohnmichtig vor dem endgiiltigen Erfolg
der modernen politischen Konzepte steht und nun in die paradoxe Situation gedringt
ist, in ihnen, mit ihnen und gegen sie ihre Uberwindung zu denken und zu fordern. Das
Ausweichen aufs Fiktive und Affektive, das als ein Wesensmerkmal der Reaktion auftre-
ten wird, ist in dieser Ohnmacht angelegt, ebenso wie andererseits die héchst pragma-
tische Strategie der Faschisten, sich ihre anti-demokratische Macht mit pseudo-demo-
kratischen Mittel legitimieren zu lassen (vor allem Plebisziten). Der Antimodernismus
von Reaktion und Faschismus ist — im Gegensatz zur Konterrevolution — durch die Pro-
be der Moderne gegangen; Reaktion und Faschismus kénnen die Wiederrichtung des
Ancien Regime nicht mehr ertriumen, bzw. was da ertriumt wird, ist das Zerrbild des
Ancien Regime: eine hierarchische Ordnung jenseits der Mitsprache der Vielen, in einer
Zeit, die ohne diese Mitsprache nicht mehr denken kann.

De Maistre ist in einem ersten Sinn Konterrevolutionir und nicht Reaktionir, weil
er wortreich und mit Verve gegen die Franzdsische Revolution ins Feld zieht. Er ist das
auch, weil er im Gegensatz zu den spiteren Reaktioniren sehr wohl genau das will, was
diese nicht mehr glauben kénnen (was sie nicht davon abhilt, sich immer wieder sehn-
stichtig eine solche verlorengegangene und in Wahrheit nie dagewesene harmonische
Ordnung zusammenzufabulieren): die Wiederherstellung des Ancien Regime.

Bei de Maistre hat das vor allem einen fundamental religiésen Aspekt. Zwar wird
auchvon Burke die Religion angerufen, wenn es gilt, die Bestrebungen des Modernismus
zu kritisieren; aber die Religion hat hier offensichtlich eine Funktion im Bereich mensch-
lichen Zusammenlebens zu erfiillen. Eine vollige Eigenstindigkeit, gar einen absoluten
Wahrheitsanspruch von Religion wird man zumindest in den Reflections vergeblich su-
chen. Ganz anders bei de Maistre: Die Religion, und das ist fiir ihn der Katholizismus,
ist absolut wahr. Man kann zwar davon ausgehen, dass sich die Unterordnung unter die
Religion immer auch als die beste biirgerliche Verhaltensweise herausstellen wird; aber
die Religion erhilt davon keinen weiteren Gewinn an Wert und sie ist von dieser politi-
schen ZweckmiRigkeit, wenn es so eine gibt, auch nicht abhingig. Der Primat der Reli-
gion gegeniiber allen anderen Riicksichten ist ein absoluter.

De Maistres Schriften sind daher ebenso theologisch wie sie politisch sind, oder so-
gar noch mehr. So beginnen die Considérations sur la France nicht nur mit einer allgemei-
nen Reflexion iitber das Verhiltnis von menschlicher Freiheit und géttlicher Vorherbe-
stimmung; sie versuchen vielmehr durchgehend eine Einkleidung und Erklirung der
historischen Geschehnisse in theologischen Termini. Wenn de Maistre auch den Text
mit der Bekriftigung menschlicher Freiheit beginnen lisst, so erklirt er ebenso schnell,
dass die Revolution in Wahrheit nicht von den Revolutioniren gefithrt wird, sondern je-
ne diese fithrt. Und schon eine Seite spiter wird klar, dass sich hinter der Revolution

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

die géttliche Macht nahezu unverhiillt zu erkennen gibt.' Nahezu: nimlich nur verdeckt
durch ihren grofiten Gegensatz — fiir de Maistre ist die gedankliche Kohirenz nicht nur
kein zwingendes Erfordernis, sondern fast schon ein Hindernis des Schreibens, weifd er
doch, dass das Paradox und die Uberspitzung den Leser am zuverlissigsten treffen.

Aber nicht nurist die Revolution in Wahrheit ein Werkzeug Gottes; sie ist selbst schon
eine Strafe: Mit ihr schligt Gott alle, die die Aufldsung der Religiositit und die Untergra-
bung souveriner Herrschaft betrieben haben.* Auch hier ein eigenartiger Zirkelschluss:
Denn wenn die Revolution die Strafe fiir die Unbotmifiigkeiten der sich modern wol-
lenden Menschen ist, dann ist sie also letztlich die Strafe fiir die Revolution selbst. Sie
fungiert, allen versuchten Rationalisierungen zum Trotz, als eine Art Scheitel des Wir-
bels, der de Maistres Text ist: die Schwerkraft der dunklen Materie.

Die Considérations sind insofern eigenartig, als sie einerseits noch die Hoffnung arti-
kulieren, die Revolution werde in eine umso grandiosere Wiederherstellung des Kénig-
tums fithren, so wie sie auch die Erneuerung des Klerus besorgen werde, der einer Er-
neuerung bedurft hatte. Von der Gottheit heif3t es: »Benutzt sie die schlechtesten Werk-
zeuge, so geschieht es, weil sie straft, um zu bessern.«®

Andererseits zeigt de Maistre bereits in diesem Text eine solche Obsession mit De-
kadenz, Auflosung, Strafe, Krieg und Vernichtung, dass es nicht sicher ist, ob er rein
libidinds gesprochen wirklich die Restauration erstreben kann, die er politisch zu hof-
fen vorgibt. Je weiter die Zeit fortschreitet, ohne die triumphale Wiedergutmachung zu
bringen, desto tiefer wird der spekulative und literarische Impetus ihrer Evokation wie
der der Katastrophe. Es zeichnet sich bei de Maistre also der Ubergang von der Konter-
revolution zur Reaktion im engen Sinn ab, ohne dass man ihn vollig eindeutig der einen
oder anderen Seite zuordnen kann.*

1 C. 201f./31f. (Ich nenne zuerst die Seitenzahl der franzésischen Ausgabe, nach dem Querstrich die
der deutschen Ubersetzung, wo vorhanden. Bei dem Essay von Cioran verfahre ich genauso. Die
Ubersetzungen aus dem Text iiber den Protestantismus sind von mir.) Es findet sich in Sur le protes-
tantisme diese scheinbar bescheidenere, vielleicht gar philosophisch-kritisch anmutende Bestim-
mung des eigenen Standpunkts: »je ne veux envisager le christianisme que comme une institution
politique«»lch will das Christentum nur als politische Einrichtung betrachten.« (P. 318). Allerdings
kann man das nicht als die ganze Wahrheit betrachten, sondern eher als eine fir den Argumen-
tationszusammenhang gemachte (also mehr heuristische) Einschrankung. Niemals ist die Tran-
szendenz des Gottlichen und die absolute Wahrheit des Katholizismus in Frage gestellt oder von
anderem abhingig gemacht—auch wenn de Maistre jederzeit das Religiése und das Politische auf-
einander bezogen hilt. Cioran lenkt die Aufmerksamkeit auf diese paradoxe Seite von de Maistres
Denken, das die absolute Transzendenz Gottes braucht, ihn aber fast nur in der Gestalt der Vor-
sehung zu Gesicht bekommen kann, d.h. insofern er die unsichtbare Macht ist, die die Ceschichte
lenkt. Vgl. Cioran: Joseph de Maistre. 1537f./76f. Der politische Sinn seines Katholizismus ist dort
pointiert ausgesprochen: »S'il préférait le Pére au Fils [d.h. das Alte vor dem Neuen Testament],
il préférera encore le pape a 'un et a l'autre [..].« »Wenn er den Vater dem Sohn vorzog, so zog er
iberdies beiden den Papst vor.« (1538/78)

2 Diese Theorie findet eine besonders unappetitliche und brutale Variation in den Soirées, wo aus-
fithrlich die These vertreten wird, dass alle Krankheiten Strafen und jedes physische Ubel in Wahr-
heit Folge eines moralischen sei. Das wird weiter unten noch niher ausgefiihrt.

3 C. 202/32. »Si elle emploie les instruments les plus vils, cest quelle punit pour régénérer.«

4 Es versteht sich: Dieser Ubergang ist kein einmaliges Ereignis, keine Epoche, nicht bei einem Autor
zu finden; es ist eine systematische Verschiebung, die nach und nach an Raum gewinnt, die aber

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

n


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der ungebrochene Katholizismus und die Hoffnung auf die Restauration machen
ihn zum Konterrevolutionir.’ Die Ambivalenz zeigt sich aber schon in de Maistres Ge-
schichtsbegriff. Einerseits ist de Maistre, Kind seiner Zeit, ein héchst geschichtsbewuss-
ter Denker, der nicht nur anekdotisch historische Belege fiir seine allgemeinen Thesen
bringt, sondern kleine Abhandlungen schreibt, die die historische Unausweichlichkeit
seiner Vorhersagen und Diagnosen belegen sollen. So z.B. wenn er die menschliche Ge-
schichte als eine des Krieges darstellt oder die Unméglichkeit, die Republik zu dauerhaf-
ter Existenz zu fithren, beweist.® Geschichte ist, so erklirt de Maistre mehrfach, »poli-
tique expérimentale«.”

Doch diese Geschichte lehrt uns vor allem eines: dass sie nichts Neues hervorbringt.
»Somit gibt es nichts Neues, und die groRe Republik ist ein Unding, denn es gab nie eine
grofRe Republik.«® Wir stehen mit de Maistre also inmitten eines modernen Geschichts-
begriffs, der mit seinen eigenen Mitteln aber wieder zuriickgebaut werden soll. Es ist
dieselbe strategische Position, die spatere Reaktionire in Bezug auf die Idee der Demo-
kratie einnehmen werden: die Demokratie mit ihren eigenen Mitteln schlagen.

Andererseits ist das Instrument dieser Enthistorisierung der Historie die gottliche
Vorsehung. Die Vorsehung ist der Uberschuss itber eine nur menschliche Geschichte,
die diese lenkt und ihr Sinn gibt — und die ihr damit die Geschichtlichkeit im vollen Sinn
nimmt. De Maistre spricht gar die Idee einer List der Vorsehung (»une affectation de la
Providence«) aus,’ die wenig spiter als List der Vernunft wiederkehren wird: Die Vor-
sehung benutzt das Volk, um ihre eigenen Zwecke zu erreichen, die den erklirten Zwe-
cken des Volkes entgegengesetzt sind. Am Ende gilt, dass »die Ordnung das natiirliche
Element des Menschen ist«,'® eine Ordnung, die selbstverstindlich eine ewige und gott-
liche ist."

So eine Ordnung fordert Unterschiede, Hierarchien. Der Abscheu, ein tiefer, meta-
physischer Abscheu vor der Idee der Gleichheit ist iiberall wirksam bei de Maistre. Er

unter Umstanden von manchen Autoren wieder aufs Neue vollzogen —oder sogar umgedreht wer-
den kann. Daran, dass die Hegemonie irgendwann auf die Seite der Reaktion ibergegangen ist,
kann dann aber kein Zweifel mehr bestehen.

5 Sehr deutlich am Ende des Kapitels X ausgedrickt, C. 276/122.

6 C.212-219/45-52. 219 ff/53ff. Kurios ist auch die gewagte Behauptung (um es mal hoflich auszudri-
cken), dass es keine Herrscherfamilie gebe (nicht: geben kann, sondern faktisch gebe), der man
einen plebejischen Ursprung nachweisen konne! (C. 272/118).

7 C. 275/121. E. 363/125. Wieder einmal macht der Ubersetzer den Leser*innen das Leben unnétig
schwer, indem er diesen sehr pragnanten Ausdruck einmal mit »Experimentalpolitik«, dann aber
wieder ganz schndde als »politische Erfahrung« wiedergibt.

8 C. 220/54. »Ainsi, il n’y a rien de nouveau, et la grande république est impossible, parce qu’il n’y
a jamais eu de grande république.«

9 C. 256/98. Der Ubersetzer schwicht diesen kraftvollen Ausdruck deutlich ab, indem er nur davon
spricht, dass »die Vorsehung das Trachten des Volkes nach einem Ziel absichtlich [..] benutzt«.

10 C.259/103. »l'ordre étant I'élément naturel de 'hommex.

11 Uberhaupt gibt es keine Unordnung und keinen Zufall in der Welt; iiberall wirkt die souverine
Macht Cottes, die alles leitet; vgl. C. 271/116. Spater spricht de Maistre als das »unwandelbare Ge-
setz der Revolution« aus: »wonach alles gegen den Willen der Menschen und wider alle Wahr-
scheinlichkeit geschieht.«»[..] qui veut que tout se fasse malgré les hommes et contres toutes les
probabilités.« (C. 273/119).

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

nimmt sogar eine besonders charakteristische Strategie der spiteren Anti-Egalitiren
auf, indem er die Monarchie als so egalitir rekonstruiert, dass sie die demokratischen
Forderungen erfillt, auf die die Republik Anspruch erhebt. Diese hingegen erscheint als
die wahre Despotie. Es ist also die Monarchie, die, weil sie die Unterschiede der Ringe
beachtet und allen den ihnen zustehenden Teil gibt, demokratischer ist, als die Republik
es durch ihre Gleichmacherei sein kann. Hier wird offenkundig eine Konzeption (die des
Demokratischen) entwendet und so umformuliert, dass sie ihr eigenes Gegenteil besagt
und politisch beférdern soll.”

Alles, worauf sich der Zorn de Maistres wirft, ist dadurch ausgezeichnet, dass es
itberkommene Ordnungen und Hierarchien in Frage stellt und letztlich (weil Infragestel-
lung schon Schwichung ist) vernichtet (zumindest was die praktischen Effekte angeht).”
Mehrfach fillt der Ausdruck vom »allgemeinen Losungsmittel« (»dissolvant universel«),
dasbald die Philosophie (gemeint der religionskritische Rationalismus), bald der Protes-
tantismus ist."* Gerade letzterer zieht regelmiig den Grimm des militanten Katholiken
de Maistre auf sich. Er habe zuerst den »Geist der Empérung« (»esprit d’insurrection«) in
Europa verbreitet; die Emporung der individuellen Vernunft gegen die allgemeine; der
Feind allen gemeinsamen Glauben und damit der Feind der menschlichen Rasse selbst;
Todfeind aller Souverinitit, der sich schon durch seinen Namen verrit, denn er protes-
tiert gegen alles.” Protestantismus und politische Fundamentalkritik von Autoritit wer-
den konsequent enggefiihrt. Sie sind eigentlich dasselbe. Und das, was sie sind, ist einer-
seits der Ursprung alles Ubels und andererseits: nichts. Der Protestantismus ist nicht
einmal eine Religion, er ist am Ende die blofRe Negation des Katholizismus.'® Dagegen
zeichnet sich die wahre Religion aus durch die Unfehlbarkeit der Lehre, durch blinden
Gehorsam, durch Aufgabe aller individuellen Uberlegung, durch einen ebenso univer-
sellen wie unhinterfragten Glauben. Ordnung ist bei de Maistre gleichbedeutend mit
Unterordnung.

Der Protestantismus ist keine Religion, und die Republik ist ebenso unméglich wie
nichtig; diese Nichtigkeit (nullité)"” wird immer wieder angerufen. In einem sehr pra-
gnanten Sinn ist die Republik also nicht; sie ist nicht wirklich. Hier deutet sich die fun-
damental ontologische Problematik an, die spitere Reaktionire umtreiben wird. Sie ist

12 Vgl C. 263 fho7f.

13 Sorichtig wie entgeistert stellt de Maistre fest, dass die kritische Vernunft offenbar vor gar nichts
Respekt hat! »La grande base du protestantisme étant le droit d’examiner, ce droit n'a point de li-
mites; il porte sur tout et ne peut recevoir de frein. [..] Dong, tous les dogmes seront examinés et,
par une conséquence infaillible, rejetés, plus tét ou plus tard [..].« (P. 325) Ja, ganz genau. Und da-
mit muss man klarkommen. Der Appell an eine blinde Unterwerfung war schon 1800 so lacherlich
und realitidtsfremd wie 2022 — und wie sicher auch bereits 1300.

14 C.273/118. (Eigenartigerweise fehlt exakt dieser Einschub in der Ubersetzung: »le philosophisme,
{qui est le dissolvant universel}.«) P. 311.

15 Dasalles sind Zitate allein aus den ersten drei Seiten von Sur le protestantisme (P. 311—-313)!

16 P329.

17 Besonders deutlich im Kapitel VII, das die Zeichen der Nichtigkeit der franzésischen Regierung in
seinem Titel fithrt. »Nullité« ist ein Ausdruck, der stark juristisch gefarbt ist. Das Nicht-Sein, das
er anzeigt, ist keines des blofRen Faktums, sondern ein Nicht-Sein de jure, eine Unwirksamkeit,
die noch das ausgefeilteste Gebilde, noch den detailliertesten Vertrag schlagen kann, wenn die
Grundbedingungen nicht erfillt sind.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

13


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

hier aber wieder theologisch, fast schon metaphysisch-traditionell interpretiert: Es ist
das Nicht-Sein des Bosen, das sich in der Revolution ausdriickt. »Das Bose hat mit dem
Dasein nichts gemein. Es kann nichts schaffen, denn es ist rein verneinend. Das Bose ist
die Zerstdrung des Seins, es ist nicht wirklich.«®

Doch dabei bleibt es nicht. Im Verlauf der Auseinandersetzung mit der Revolution,
ja schon im nichsten Satz wird diese privative Sicht des Bésen (»mal«) transformiert in
eine dimonische Totalitit der Verkommenbheit, die sich nicht mehr mit dem einfachen
Konzept einer privatio boni fassen lisst. »Nun aber ist es das Kennzeichen der franzosi-
schen Revolution, das sie zu einem einzig dastehenden geschichtlichen Ereignis macht,
dass sie von Grund aus bése ist. Nichts Gutes trostet den Blick des Betrachters an ihr. Sie
ist das hochste Mafd von Verworfenheit, die reine Unreinheit.«*® »In der franzdsischen
Revolution liegt etwas Teuflisches, das sie von allem unterscheidet, was man bisher erlebt
hat und noch erleben wird.«*® Wie sich die Metaphysik des Bésen zwischen Nicht-Sein
und zweitem Prinzip bewegt, so kommt bei de Maistre auch der Geschichtsbegriff in
Bewegung, denn plotzlich gibt es ein Ereignis, das ganz neu ist — und das doch am Ende
nur die immergleiche Logik der Vorsehung bestitigen muss. Immer finden wir de Maist-
re auf der Schwelle. Sein Lavieren, seine Inkonsistenz in diesen grundlegenden Fragen
sind nicht so sehr theoretische Mingel, als sie vielmehr exakt seine systematische und
historische Position bestimmen.

Auch in de Maistres Kritik an der Revolution begegnet wie bei Burke hier und da ein
theoretischer Grund; etwa die richtige Bemerkung, dass Verfassungen und Institutionen
nicht aus einer Deliberation entstehen® (was sicher noch fiir die »demokratischen« Ver-
fassungen zutrifft: so kann man die franzésischen Verfassungen wihrend der Revolution
ja nicht von den blutigen und kriegerischen Geschehnissen abtrennen, die sie erst mog-
lich und notwendig machten); oder die schon von Burke her bekannte Forderung, bei der
politischen Gesetzgebung nicht mit Abstrakta wie »der Mensch« zu arbeiten.** Wieder
ahnlich wie bei Burke wird von nationalen Charakteren gesprochen, die jeweils ande-
re Verfassungsordnungen verlangen. Dariiberhinaus wird eine solch schamlose Verkli-
rung der Monarchie betrieben, dass man sich schon fragen muss, wie verriickt jemand
sein musste, um sich gegen so ein uniibertreffliches System der Verteilung von Gnaden,
Giitern und Gunst zu empéren. Doch gute oder schlechte Argumente dienen sehr offen-
sichtlich immer nur dem Zweck, eine in sich unantastbare Wahrheit stets aufs Neue zu
bekriftigen: dass Gott die Welt regiert, dass der Mensch ein beschrinktes und siindiges

18 C.224/58. »Le mal n'a rien de commun avec I'existence; il ne peut créer, puisque sa force est pu-
rement négative: Le mal est le schisme de I'étre: il n'est pas vrai.« Der franzésische Ausdruck fur die
Zerteilung des Seins, den de Maistre verwendet, ist sichtlich schwerer an Gehalt und Verbindun-
gen.

19 Ebd.»Or, ce qui distingue la Révolution francaise, et ce qui en fait un événement unique dans I'his-
toire, C'est quelle est mauvaise radicalement; aucun élément de bien n’y soulage I'ceil de I'obser-
vateur: c'est le plus haut degré de corruption connu; cest la pure impureté.«

20 C. 226/61. »ll y a dans la Révolution francaise un caractére satanique qui la distingue de tout
ce quon a vu et peut-étre ce qu'on verra.« Das gleiche Schwanken zwischen Manichdismus (E.
387/155) und Privatio boni-These (E. 389/158) begegnet auch im Essai sur le principe créateur.

21 Z.B.C.238/76.

22 C.235/72.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

Wesen ist und dass Gott daher die Kénige zur Herrschaft beruft — wortwértlich: »Gott
setzt die Konige buchstiblich ein.«*

Es geht hier um mehr als um die Rettung eines »gewisse[n] theokratische[n] Ele-
ment[s]« der (franzésischen) Monarchie (und nicht nur dieser).** Es geht um eine ganze
Weltsicht voller Dramatik, Gehorsam,” Opferbereitschaft und Blutvergieflen. Der Ra-
tionalismus der Philosophen zieht nicht nur jedes Gut in Zweifel, hohlt nicht nur die
Grundlagen der Monarchie aus, sondern er wirke vor allen Dingen leblos, mechanisch
(so wie die Rationalisten ja auch dem Mechanismus besondere Zuneigung entgegenzu-
bringen scheinen). Es fehlt da einfach das Hohe.

Es gilt das gesprochene Wort. Der kurze Text des Essai sur le principe générateur des constituti-
ons politiques et des autres institutions humaines (entstanden 1809, veréffentlicht 1814) bietet
eine prignante Zusammenfassung des Denkens von de Maistre. Das im Titel genannte
Prinzip ist schnell identifiziert: Gott war’s. Was den doktrinalen Gehalt angeht, kommt
man ohnehin bei de Maistre am Ende oft nicht weiter. Er verbindet in diesem Text mit
dieser Allerweltsthese aber einen Gedanken, der gerade in seiner Radikalitit besonders
eindrucksvoll ist. Es wird hier nimlich konsequent die Unterlegenheit des geschrieben
gegenitber dem gesprochenen Wort durchdekliniert. Oder noch genauer: Es gibt eine
wahre Verfassung der menschlichen Angelegenheiten, die direkt von Gott selbst aus-
geht; diese Verfassung ist streng zu unterscheiden von den Reglementierungen, die ib-
licherweise unter dem Namen der Gesetze figurieren. Das wahre Gesetz nimlich wird
von Menschen nicht gemacht, schon gar nicht von allen (wie de Maistre mit einigem Wi-
derwillen den demokratischen Gedanken erwihnt), es ist vielmehr unverinderlich und
absolut bindend. Und es ist nicht geschrieben.

Das wird auf verschiedenen Niveaus durchgedacht. Einerseits ist die Beobachtung
vollig unzweifelhaft, dass ein schriftlich niedergelegter Gesetzeskorpus allerlei Relati-
vierungen und Umdeutungen unterworfen sein kann. Das Prinzip »Je mehr bei einer
Einrichtung geschrieben wird, desto schwicher ist sie«,2® kénnte sich ebenso bei klas-
sischen Konfuzianern finden: Fiir Konfuzius ist schon die Tatsache, dass ein Herrscher
Gesetze erlassen muss, ein Beweis fiir sein Scheitern. Aber so meint es de Maistre nur
oberflichlich. Die richtige Einschitzung, dass das konkrete Fungieren der Verfassungs-
organe nicht vollstindig geregelt werden kann, wird hier sofort zur Ausrede: Also muss
man gar nichts regeln. Und zum Vorwand fir eine ganz andere Behauptung: Am besten
regelt man gar nichts: »Das geschriebene Wort ist nichts.«*’

Und dann nimmt sogar noch de Maistre seine Zuflucht zu einer jener Plattitiiden, die
man (immerhin noch differenzierter) bei Burke hitte finden kénnen: »Die wahre engli-

23 E.366/128 »Dieu fait les Rois, au pied de la lettre.« Es ist de Maistre, der im Original die Betonung
setzt. Es ist ihm offenkundig ernst mit seiner Behauptung. Dieses Vorwort zum Essai sur le principe
créateur... fungiert, als maximale Verdichtung von de Maistres Denken, fast als ein Credo seiner
Metaphysik und Politik, seiner, wie es dort auch heift: »Metaphysik der Politik« (364/126).

24 C.243/81. »certain élément théocratique«

25  Cioran spricht treffend von einer »rage de la soumission« (Cioran: Joseph de Maistre. 1549/91).

26  E.364/127. »Plus on écrit et plus I'institution est faible.«

27 E.371/134.»Ce qui est écrit n'est rien.« Ganz abgesehen von dem fiir die Reaktionare sehr typischen
Alarmismus: Es geht immer gleich der ganze Staat unter...

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

75


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sche Verfassung besteht in jenem wundervollen, einzig dastehenden, untriiglichen, iiber
alles Lob erhabenen Gemeingeist, der alles leitet, alles bewahrt.«*® Das ist ja schon fast
zu demokratisch fiir einen wie de Maistre; der Zweck so einer Erhebung eines »6ffentli-
chen Geistes« oder »Gemeingeistes« ist sichtlich die Etablierung einer Ordnung, die sich
in keiner Weise rational formulieren und deshalb auch nicht kritisieren lisst und die vor
allem eine Unterscheidung (der Nationen untereinander und innerhalb der Nationen:
eine Schichtung) fordert.

Aber bleiben wir bei der Idee einer metaphysischen Erhabenheit einer »Verfassung«,
die sich nicht aufschreiben lisst. »Die eigentlichen und wahren Grundlagen jeder Ver-
fassung sind stets ungeschrieben und kénnen nie geschrieben werden, ohne den Staat
zu gefihrden.«* »Der Mensch kann keine Verfassung machen, und keine legitime Ver-
fassung kann geschrieben werden.«*® Es ist dies eine jener Mystifizierungen, an denen
Derrida seine Freude hatte, die hier aber konkrete theologisch-politische Zwecke erfiillt.

Dort, wo das Eigentliche und Wahre nicht ausgesprochen werden kann (oder darf?),
bleibt nur die Unterwerfung. Was sich hier kundtut, ist ein ebenso tief verwurzelter wie
intellektueller Anti-Intellektualismus. Selbst noch die Opposition von Parole und Langue
greift in Wahrheit zu kurz, denn das Wahrste kann nicht aufgeschrieben werden, aber
auch nicht wirklich ausgesprochen; am ehesten noch: gesungen. »Die Vernunft kann nur
sprechen, aber die Liebe singt; darum singen wir unsere [Symbole].«** Es kommt hier also
ein entschiedener, hochreflexiver Irrationalismus zum Ausdruck — und einem Denker,
der die Paradoxie so schitzt, wird man das Paradoxe dieser Tatsache nicht zum Vorwurf
machen kénnen.

Eine militante Mystifizierung ist am Werk, die sich bei den Spiteren wiederfinden
wird. So eine Mystifizierung bleibt letztlich vollig leer und muss sich durch die Autoritit
bestimmen: Jemand muss sagen, wo das Wahre ist. Das gilt fiir de Maistres Papismus,
und wann einer im Heidegger’schen Sinn eigentlich und entschlossen ist, erfordert ja
eine ebenso willkiirliche Festlegung, nur dass hier eben die Instanz der Entscheidung
nicht mehr mitgegeben ist.

Diese Form der Mystifizierung ist immer die Antwort auf eine kritische Infragestel-
lung. Kein halbwegs ungebrochener Volksglaube etwa kennt den Fanatismus der Unter-
werfung, den die Reaktionire sich und anderen zum Gebot zu machen gewillt sind. Et-

28  Ebd. »La véritable constitution anglaise est cet esprit public admirable, unique, infaillible, au-des-
sus de tout éloge, qui méne tout, qui conserve tout, qui sauve tout.«

29 E.372/135.»[..] ce quil y a de plus essentiel, de plus intrinséquement constitutionnel, et de vé-
ritablement fondamental, nest jamais écrit, et méme ne saurait I'étre, sans exposer 'Etat [..].«
Wieder balanciert de Maistre auf der Schwelle: Ist das absolut Grundlegende nun so, dass man es
gar nicht aufschreiben kann? Oder kénnte man es aufschreiben, darf es nur nicht, um den Staat
nicht in Gefahr zu bringen?

30 E.382/148. »Lhomme ne peut faire une constitution; et nulle constitution légitime ne saurait étre écrite.«

31 E.375/139.»laraison ne peut que parler; c'est 'amour qui chante; et voila pourquoi nous chantons
nos Symboles [..].« Meine Korrektur der Ubersetzung macht den Text, da besteht kein Zweifel, un-
klarer. Es kommt aber eben auf diese Unklarheit an. Das Symbolische meint eben jene Dimension
des Mysteriosen bzw. der Mystifizierung, die der Text von de Maistre in dem Zug konstruiert, in
dem er vorgibt, ihn nur anzurufen. Es bleibt zwar richtig, dass de Maistre hier vielleicht auch kon-
kreter an das apostolische Glaubensbekenntnis (»le symbole des ap6tres«) gedacht hat. Dann ist
seine Wahl eines Ausdrucks in diesem Fall aber immer noch bezeichnend.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

was wird als verloren empfunden und soll durch diesen coup de force wiedererlangt wer-
den; die Gewalt, die man sich selbst dabei antut, ist gewissermafien Beweis der Wahr-
heit des derart Proklamierten — und vielleicht ist sie ja die Sache selbst (als Selbstaffekti-
on). Mystifizierung, Autoritit, Unterwerfung gehéren in dieser Diskreditierung des Ge-
schriebenen zusammen. In Sachen der Religion und des Staates ist die Schrift Kennzei-
chen der Schwiche und zugleich eine unerlissliche Stufe des Ruins. Und natiirlich ist all
das nur der radikalen Schlechtigkeit des Menschen geschuldet:

bei der Begriindung derjenigen [Institution], die gewiss gottlichen Ursprungs ist, [wur-
de] gar nichts geschrieben [...], damit wir recht fithlen, dass jedes geschriebene Cesetz
nurein notwendiges Ubel ist, das durch menschliche Schwachheit oder Bosheit hervor-
gerufen wurde, und dass eine Verfassung ganz nichtig ist, wenn sie nicht vorher eine
ungeschriebene Weihe erhalten hat .3

Mystifizierung und Anti-Intellektualismus ist das eine; die Kritik des Geschriebenen hat
aber noch eine weite Funktion oder vielleicht sogar: eine besondere Quelle. Damit er-
offnet sich fitr de Maistre namlich eine besonders wirkungsvolle Methode, den Protes-
tantismus, diesen Ursprung allen Ubels, zu diskreditieren. De Maistre spielt dazu das
Verbum gegen die Scriptura aus: Die Protestanten wollen sich auf einen Text verlassen,
wihrend die Katholiken wahrhaft auf das Wort Gottes zuriickgehen.*® (De Maistre lasst
die »Parole«ins »Verbe« hiniiberflieRen, welches letztere Wort im Franzosischen der iib-
liche Ausdruck fiir den Sohn Gottes als Wort ist.) Das Wort (»Parole«, »Verbe«) wird mit
dem Leben und der Wirksamkeit, mit Lebendigkeit und Handlungsmacht gleichgesetzt,
wovon die Schrift nur ein Abglanz, ein Abbild ist.>* Die Strategie de Maistres mag auf
dem Papier aufgehen; freilich ist das ein gewagtes Spiel, das er da eingeht: Er ist bereit,
die Rolle der Schrift so massiv herunterzudriicken, dass — folgte man dem Gedanken bis
ins Letzte — das Christentum als solches ins Schwanken geraten muss. Bisweilen scheint
es, de Maistre wire bereit, die Bibel abzuschaffen, wenn nur der Vatikan weiterbesteht.
In der Tat, de Maistre fiirchtet keine noch so drastische Ubertreibung.

Schliefilich fithrt der Essai auf eine Theorie der Namen, die sich nicht mit einer Kritik
des Nominalismus aufhilt: Es geht hier nicht um Begriffe, sondern um Eigennamen, von
denen steif und fest behauptet wird, dass Gott selbst sie gibt und dass sie dem Sein der
mit ihnen Belegten entsprechen!* Es ist nun nicht so, dass man solches oder Ahnliches

32 E.378/143. »celle [I'institution] qui est certainement divine, na rien écrit du tout en s’établissant,
pour nous faire sentir que toute loi écrite n'est qu'un mal nécessaire, produit par I'infirmité ou
par la malice humaine; et quelle nest rien du tout, si elle ma requ une sanction antérieure et non
écrite.«

33 E.378f./143f Vgl. auch P 313.323.

34  Vgl. zum Verhiltnis von »Verbe«, »Parole« und Zeichen allgemein auch SP. 503ff./120ff.: Es gibt
keine willkiirlichen Zeichen; in ihnen wirkt sich immer urspriinglich ein sachgerechter Geist aus.
Jede Sprache wurde letztlich von Gott empfangen. Der Mensch kann kein Wort schaffen. Im selben
Sinn argumentiert de Maistre auch vehement fiir die These, dass uns die Ideen angeboren seien,
und scheut auch da keine metaphysische Plakativitat. SP. 508ff./125ff. 626—629/270-274.

35  E.393f/163f Und grundlegend bis E. 398.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

77


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

nicht immer mal wieder geglaubt hat. Dass nun aber ein weitgereister und hochgebilde-
ter Mann zu Beginn des 19.Jhs. daraus eine ganze philosophische Theorie macht, ist eine
jener Anachronismen, die de Maistre regelrecht aufsucht. Angriff ist die beste Verteidi-
gung, sagt er sich wohl, und wenn man sich den Anmafungen der Aufklirung erweh-
ren will, dann kann man gar nicht tief genug ins Unaufgeklirte zuriickgehen. Dass das
kritisch durchleuchtete und explizit gemachte Unaufgeklirte nicht mehr dasselbe ist,
wie sein einfach praktiziertes Pendant, kann de Maistre dabei nicht verborgen geblie-
ben sein — umso besser, kann diese Affirmation des Volkstiimlichen im Rahmen einer
philosophischen Theorie doch einige wichtige Funktionen erfiillen.

Erstens und grundlegend vollzieht es eine Umdeutung des blof Faktischen ins
Wesentliche, ins durch eine hohere Order Gerechtfertigte. Eine nun einmal gegebene
Ordnung, in der tausend Zufille und zehntausend Ungerechtigkeiten ihre Hand im
Spiel hatten, wird kurzerhand zum wohlerwogenen Resultat gottlicher Vorsehung
erklirt. Dieses Schema gilt fiir die Namen im engen Sinn wie fiir ihre Verwertung im
politischen: Einen Namen haben, heif’t dort: einer grofRen Familie angehoren — womit
mit einem Schlag auch die aristokratische Ordnung zur wahren erklirt ist.*®

Zweitens wird damit noch einmal die Relativitit aller Verfassungen auf die Natio-
nen bekriftigt. (Dem dient die Kritik an der Verwendung von Fremdworten im Politi-
schen und Philosophischen; es sollen immer Worte aus der Nationalsprache verwendet
werden.) Das ist fiir sich vielleicht nicht falsch, hat bei de Maistre (wie bei Burke) aber
einfach den Zweck, die universalistischen Anspriiche der Aufklirung und Emanzipation
zuriickzuweisen.

In beiden Hinsichten bewegt sich de Maistre auf der Schwelle zwischen Konterrevo-
lution und Reaktion: Die Ermahnung, bei den Namen der Nationalsprachen zu bleiben,
nimmt ausgerechnet die Neukonzeption des Politischen im Rahmen der Nation auf, die
sehr deutlich mit Revolution verbunden ist und auf die sich dann wieder die Faschisten
in dem Bemiihen stiitzen werden, der Emanzipation ihre Mittel zu entwenden.

Noch kritischeristaber der andere Aspekt, der zugleich weiterfithrt: Die theoretische
Rechtfertigung des Faktischen als eines eben durch das Faktum Legitimen kann und soll
sichtlich der Verteidigung des Ancien Regime dienen; allerdings wenn sich die Vorse-
hung so griindlich ins historische Geschehen einmischt, dann wird es bald nicht mehr
sicher, ob nicht doch auch z.B. der Erfolg der Revolution von Gott gewollt war. Natiirlich
war er das, wird de Maistre sagen, aber nur als Strafe. Das grofe Werk der Soirées de Saint-
Pétersbourg ist fast keinem anderen Thema gewidmet, obgleich es von allem Méglichen zu
handeln scheint: Es schreibt da einer, der sich selbst Rechenschaft von einer Theorie der
Geschichte und der Vorsehung ablegen will, die eigentlich andere Ergebnisse hitte brin-
gen miissen. Nicht nur ist die Revolution immer noch nicht zuriickgedreht, vor allem
ist ihr Einfluss auf die Geister noch nicht getilgt. Wie kann das sein, fragt sich der Graf

36 Weshalb es nicht iberrascht, bei de Maistre diesen Satz zu finden, der von allen Reaktionaren
unterschrieben werden kann, ja, der gerade die Essenz ihrer kopfschittelnden Hoffnungslosigkeit
gegeniiber der Moderne ausdriickt: »Pourquoi a-t-on commis I'impudence d’accorder la parole a
tout le monde?«»Warum hat man die Unvorsichtigkeit begangen, aller Welt das Wort zu lassen?«
(SP. 701f./364)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

verzweifelt. Doch wihrend er von der Nostalgie einer nie dagewesenen Harmonie zehrt,
werden die Reaktionire die Flucht nach vorne einschlagen.

Reaktiondre Theodizee. Die Abendstunden zu St. Petersburg kreisen nun auf verschiedenen
Wegen und in unterschiedlicher Amplitude um die Frage, wie sich die Vorsehung Gottes
mit dem Lauf der Welt in Einklang bringen lisst. Die klassische Theodizee-Frage wird
dabei von Anfang an ganz anders gefasst als etwa von Leibniz; nicht nur ist das Weltbild
deutlich diisterer beim Grafen, sondern die Rechtfertigung, eine géttliche Lenkung des
Weltlaufs anzunehmen, wird hier vor allem im Angesicht einer politischen Geschichte
problematisch, die sich in den Augen de Maistres als eine vollkommene Umbkehrung, ei-
ne Perversion der wahren Ordnung gibt. Oder richtiger: die Rechtfertigung, einen gottli-
chen Plan zu unterstellen, wird nicht problematisch, sondern es wird vielmehr jede Kri-
tik an dieser Idee vehement zuriickgewiesen. De Maistre bietet dazu eine Vielzahl von
Argumenten auf und er formuliert mehrere Zuginge, um die verschiedenen Aspekte der
Theodizee-Problematik abzudecken. Ist der Bose gliicklicher als der Gerechte? Bleiben
Verbrechen hienieden ohne Strafe? Wenn ja, wie kann das sein? Warum sind die Gerech-
ten nicht von den Ubeln ausgenommen, die die Schlechten treffen? Immer bleibt aber die
Ambivalenz sichtbar: Es soll um eine theologische Rechtfertigung der Geschichte gehen,
was aber zweierlei bedeuten kann: Entweder wird am Ende abgerechnet, am Jiingsten
Tag — dann kann Duldsamkeit gegen die (nur scheinbare) Ungerechtigkeit der weltlichen
Geschehnisse aus der Theodizee folgen; oder aber Lohn und Strafe mitssen noch in dieser
Welt auftreten. Es ist offenkundig, dass de Maistre auf diese Vergeltung nicht verzichten
kann. Das Ressentiment nagt an ihm, sein Christentum ist im Mindesten kompromit-
tiert durch die Hoffnung auf eine diesseitige Rache (denn um nichts anderes geht es).
Bis dahin, und das heifdt eben: fiir immer gribt sich dieses Denken in die imaginire Vor-
wegnahme der Rache ein — wie das eben so geht beim Ressentiment.*”

Beschrinken wir uns auf die Grundziige dieser Theologie, die praktischerweise ei-
ner gewissen romanischen Monumentalitit nicht entbehrt. 1) Es gibt das Bose (oder das
Schlechte oder das Ubel). »Das Ubel ist auf Erden [...].«*® 2) Gott ist nicht dessen Urheber:
»Es ist mit allem Rechte da, und Gott kann nicht der Urheber davon sein [...].«*? 3) Gott ist
wohl der Urheber des Ubels, das die Menschen als Strafe fiir ihre Siinden trifft, aber nur
bedingt (ndmlich eben bedingt durch die Siinde selbst); er ist nicht Urheber der Siinde.
4) Die Siinde kommt von den Geschépfen.*® 5) Ganz allgemein gesprochen kommt das

37  Cioransprichtdie Ressentiment-Natur dieses Denkens klar aus: »[...] il avait besoin, pour I'exercice
de son intelligence, d’exécrer toujours quelqu’'un ou quelque chose, d’'en méditer la suppression.«
(Joseph de Maistre. 1554/97)

38  »le mal est sur la terre [...].« SP. 465/71. Das franzdsische Wort »mal« kann sowohl das Bése, das
Schlechte und das Ubel bedeuten. Man sieht, dass schon allein die Ubersetzung dieses einen Wor-
tes in die grundlegendsten theologischen Fragen fiihrt.

39  »llyest tresjustement et Dieu ne saurait en étre l'auteur [..].« Ebd./71f.

40  De Maistre hat die wahrscheinlich faulste Auslegung des Verhéltnisses von Vorsehung und Frei-
heit gefunden, die einem einfallen kann. Gott bewegt alles, Engel, Menschen, Tiere, rohe Materie,
gemafd ihrer jeweiligen Natur. Wie kommen nun also Freiheit und goéttliche Bestimmung zusam-
men?»[..] 'homme ayant été créé libre, il est mii librement.«» [...] und der frei geschaffene Mensch
[wird auf freie Art bewegt].« (SP. 590/224) Ach so. (Die deutsche Ubersetzung entschirft das Offen-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

79


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Leid (»le mal physique«) aus den Gesetzen, die die Welt beherrschen, und es ist dabei
zugleich immer Konsequenz der Siindhaftigkeit des Menschen.*

De Maistre unterscheidet nun zwischen dem gerechten Menschen, insofern er ge-
recht und insofern er Mensch ist. Als Gerechter hat er keine Strafe verdient; aber nur
die Tugend selbst ist rein und nur ihr steht Gliick zu — nicht aber den Gerechten, die, so
gerecht sie im Einzelfall auch sein mégen, doch Menschen bleiben und als solche siind-
haft und deshalb jede Strafe verdienen. Es ist nicht so, dass die Guten belohnt und die
Schlechten bestraft werden miissten, um der Gerechtigkeit die Ehre zu erweisen: diese
Forderung wiirde eben die Unterscheidung ignorieren. Was belohnt wird, ist die Tugend,
was bestraft wird, ist das Ubel — aber nicht immer und nicht sofort. Keiner kann sich und
darf'sich zu sicher sein, ganz davon zu schweigen, dass es uns nicht zusteht, die Weisheit
der gottlichen Justiz zu beurteilen. In diesem Abstand zwischen Tugend und Lohn bzw.
Laster und Strafe konstituiert sich erst das Moralische als eine eigenstindige ontologi-
sche Ordnung.*

Dies alles nun fithrt auf eine These, die drastischer kaum sein konnte: Jedes Leid ist
Strafe. Jedes. »[Jledes Ubel [ist] eine Strafe [...].«** Auch ist jede Krankheit, zumindest all-
gemein gesprochen, die Folge der Verkommenheit. Es mag im Speziellen Ausnahmen
geben und noch der Gerechteste wird sterben; aber so bleibt es doch dabei, dass die Welt,
in der es Krankheiten geben kann, eine Welt sitndiger Wesen ist.* Fiir de Maistre ist die
Erbsiinde eine wortwortliche Tatsache. »Mogen also die Menschen den grofiten Teil der
Ubel, die sie bedringen, nur sich selbst zuschreiben: sie tragen mit Recht die Leiden, die
sie anderen wieder verursachen. Unsre Kinder werden die Strafe unsrer Vergehen tra-
gen; unsre Viter haben sie schon im voraus gericht.«* Es folgt daraus nicht nur, dass
diese Welt voller Leid ist, sondern auch, dass sie voller Siinde ist. Es gibt eine gewisse
Rationalitit (d.h. Verstindlichkeit und VerhiltnismiRigkeit); die aber wird gestiftet von
dem Zusammenhang von Siinde und Schmerz. Niemand darf sich beschweren.*® Der
Mensch ist selbst nichts als eine Krankheit.*’

Die Vision ist diister wie die Nacht, und der Gedanke, dass alles Leid Strafe ist, bru-
tal. Er rechtfertigt mit einem Schlag alles, was geschieht, noch das sinnloseste Sterben,
den launenhaftesten Schmerz. Er kehrt fiir jeden einzelnen Fall das Verhiltnis von Opfer
und Titer um und erfindet noch dort Titer, wo es in Wahrheit gar keine gibt, sondern nur

kundige des rhetorischen Tricks, doch so, dass am Ende bestenfalls eine Trivialitat anklingt: »[...]
ist frei beweglich.«)

41 SP 466f./73f.

42 Vgl. SP. 468/74f.

43 »Tout mal étant un chatiment [...]« SP. 484/96. Ebenso SP. 570/200. 595/230.

44  SP 473ff./81ff. 484f./97f.

45  »Que les hommes donc ne s’en prennent qu'a eux-mémes de la plupart des maux qui les affligent!
IIs souffrent justement ce qu'ils feront souffrir a leur tour. Nos enfants porteront la peine de nos
fautes; nos péres les ont vengés d’avance.« SP. 477/86. Ebenso SP. 486/98f. 532/154.

46  Vgl. auch SP. 545/169: Es gibt keine Unschuld. Und SP. 564/194: Warum leiden wir? Weil wir es ver-
dienen. (Eigenartigerweise iibernimmt die deutsche Ubersetzung nicht alle typographischen Her-
vorhebungen des Originals; hier etwa l4sst de Maistre den entscheidenden Satz in Majuskeln set-
zen.)

47  SP.487/00.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

Leidende. Vor allem aber bemerkt man schon hier, wie sich eine Fluchtlinie verselbstin-
digt, die fiir die geistige Physiognomie de Maistres charakteristisch ist, denn de Maistre
offenbart bestindig eine ungesunde Faszination fir Leid und Strafe (und beides ist ja
dasselbe). Man kann nicht umhin zu konstatieren, dass der Gedanke des Strafens ihm
einige Befriedigung verschafft.

Das fingt schon im ersten Gesprich an, in dem nicht nur das Motiv des schreckli-
chen Vorrechts der Souverine zu strafen aufgegriffen, sondern zugleich das Hohelied
des zufriedenen Henkers angestimmt wird! Und nicht nur das: Der Henker ist sogar ein
Mensch, der nur so aussieht wie andere, wie du und ich; er ist aber anders, und er muss
direkt und extra von Gott geschaffen werden! Insofern Souverin und Henker die beiden
Pole der menschlichen Gemeinschaft markieren, ist diese Ausnahmestellung auch kei-
neswegs iiberraschend.*®

Man kann bereits hier eine Entwicklung bemerken, die darin besteht, dass sich ein
Faden aus dem Gewebe lost und eigene Wege geht; so aber, dass er den ganzen Teppich
bald hinter sich herzieht. Die Faszination durch Leid und Strafe wird zu einem affekti-
ven Zentrum, um den dieses Denken kreisen muss, die Bilder immer und immer wieder
evozierend, sich berauschend an einer Ziichtigung, die immerhin imaginir noch funk-
tioniert — und der bald sowieso die ganze Menschheit unterworfen wird.*

Aber es gibt noch eine Hemmung. Ein letztes Aufbiumen, um die Integritit des
christlichen Denkens zu wahren. Ein letztes Epos, das vom Fiireinander-Sterben und
von der Erlésung handelt: die Theorie der Reversibilitit.>

48  Vgl. SP. 470f./77f. Auch Canetti spricht von der Zufriedenheit des Henkers, aber aus einer denkbar
anderen Perspektive (Masse und Macht. 389—391). Es ist eigenartig, wie nah de Maistre schon an
Agambens Theorie der Verschrankung der Ausnahme im Souveran und im Homo sacerist—und in
der Tat stellt Agamben ja in wesentlichen Teilen eine unverzichtbare Erweiterung und emanzipa-
torische Korrektur einiger Gedanken des Erzreaktionars Schmitt dar, der seinerseits mit de Maistre
vertraut war.

49  Esist bekannt, wie geniisslich Nietzsche in der Ersten Abhandlung (§ 15) der Genealogie der Moral
Tertullian zitiert, der sich den Tag des Jiingsten Gerichts, mit all den Strafen fiir die Ungerechten
und Unglaubigen als wundervolles Schauspiel fur die Ceretteten ausmalt. Man sieht an diesem
Zitat, dass meine Formulierungen, die historisch anmuten, nicht schlechthin als zeitliche Abfolge
zu lesen sind. Christentum als Gewaltphantasie ist kein Privileg der desillusionierten Christen des
19. Und 20.Jhs. Geschichte ist nun mal kein einfacher, klarer Verlauf. Es soll geniigen, dass meine
Rekonstruktion die Richtung anzeigt, in die sich Geschichte entwickelt hat (Desintegration der wi-
derstrebenden Vektoren, zwischen denen sich »das Christentum« aufspannt) — nicht aus Prinzipi-
en oder aus Notwendigkeit, nicht rein zufallig, aber nun einmal faktisch. (Jede Rekonstruktion von
Ceschichte ist letzten Endes nichts anderes als der Versuch, solche Kategorien »Notwendigkeitc,
»Zufalligkeit«, »Kontingenz«, »Tatsache«... zueinander in ein verstehbares Verhiltnis zu setzen; die
Frage, ob »die Geschichte« dies oder jenes sei, also im Ganzen einer der Kategorien gehorche, ist
daher aus allgemeinen Griinden gar nicht zu beantworten.)

50  Der Begriff der Reversibilitat scheint hier nicht ganz zu passen. Logisch richtiger wire der der Sub-
stitution, der aber nur ganz ausnahmsweise mal eingesetzt wird. Allerdings, wenn man versucht,
Ceschichte ungeschichtlich zu denken, als eine einzige Tugend- und Schuldrechnung, dann lasst
sich eher noch von Reversibilitat sprechen: Das Leid und die Schuld bilden dann eine blofe Ver-
rechnungsmasse. Mit anachronistischen, aber sachgerechten Begriffe lieRe sich sagen, dass de
Maistres Denken eine Anstrengung darstellt, die Entropie zu leugnen und sie ganz aus dem Reich
des Seins auszuschlieflen: sowohl als Auflésungsbewegung (es ist am Ende der Soirées viel von der

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

81


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Denn die Strafen haben nicht nur die Funktion, den tugendendhaften Mann zu ver-
vollkommnen.* Vielmehr fiihren die Leiden des Gerechten durch eine mysteridse Form der Uber-
tragung zu einer Rechtfertigung der Schuldigen.>* De Maistre fithrt diesen Gedanken gegen
Ende der Abendstunden und in dem kleinen Text Eclaircissement sur les sacrifices aus (1810
entstanden, gleichzeitig mit den Abendstunden). Auffillig ist dabei die spekulative Wag-
halsigkeit, mit der de Maistre die Griindungstat des Christentums in ein allgemeines
Menschheitsgesetz umdeutet, das sich sowohl politisch, vor allem aber spirituell lesen
lassen muss: als Wiederherstellung einer gestorten Ordnung. Auffillig ist auch die un-
appetitliche Begeisterung fiir die gestrafte Unschuld, die de Maistre dabei an den Tag
legt. Denn wenn auch die Strafe und das Leid der Gerechten scheinbar eine allgemeine
menschliche Tragweite erhilt und damit funktional, zweckhaft ist, so streicht die schie-
re Allgemeinheit der These tendenziell diese Zweckhaftigkeit (und alle Verhiltnismafiig-
keit) und lisst das Leid als Leid als den affektiven Fokus dieser Literatur hervortreten. Am
Ende gilt vor allem eins: der Schmerz. »DAS HEILMITTEL GEGEN ALLE UNORDNUNG
IST DER SCHMERZ.«*

Diese Theorie der Reversibilitit muss auch herhalten, um die Bestrafung der Kinder
fir die Verbrechen der Eltern zu rechtfertigen (sowohl in einzelnen Familien als auch
in der Familie der Menschheit, mit den Eltern Adam und Eva).>* Wie das alles funktio-
niert, nach welchen Maf3stiben und Gesetzen, ist einem menschlichen Verstand natiir-
lich nicht einsichtig zu machen;” es geniigt, dass es so ist. Die englische Redensart, der
zufolge »ignorance is bliss«, wird von de Maistre wortlich genommen. »Je mehr der Geist
erkennt, desto schuldhafter kann er sein. [...] Ich danke Gott fiir mein Nichtwissen mehr
noch als fiir mein Wissen [...].«*

Das Eclaircissement versucht eine systematische und historische Fassung des The-
mas. In einem ersten Kapitel wird die Praxis des Opfers allgemein diskutiert: Ziel ist es

Einheit die Rede, von der alles kommt und der alles zustrebt) als auch als Mechanismus, der der
Zeit eine Richtung gibt.

51 SP.690/349.

52 »lejuste, en souffrant volontairement, ne satisfait pas seulement pour lui, mais pour le coupable par voie
de révérsibilité.« »Der Cerechte, der freiwillig leidet, tut nicht allein fiir sich zur Genlge, sondern
vermaoge der Reversibilitat auch fiir den Schuldigen.« (SP. 693/352) Vor allem SP. 706ff./368ff.

53 »LE REMEDE DU DESORDE SERA LA DOULEUR.« SP. 714/378. Die Behauptung ist von so kapitaler
Bedeutung fiir de Maistre, dass ich mir erlaube, den Majuskelsatz des Originals, den die Uberset-
zung tilgt, wieder einzusetzen.

54  SP.730/397.

55  Der letzte Anker der Unerkennbarkeit der Welt im Einzelnen und im Ganzen (d.h. jenseits des-
sen, was fiir unser Heil nétig ist) und zugleich der Allmacht Gottes ist ein ins Extrem getriebener
»ldealismus«, wenn man es noch so nennen kann. Alles ist von einer Intelligenz fiir eine Intelli-
genz gemacht. Daher ist die Materialitat keine Wirklichkeit, die fiir sich bestehen konnte. Hinter
jedem Gesetz der Natur liegt ein spirituelles Gesetz. Keine Materie, kein Kérper kann fiir sich Ur-
sache sein. Ursache ist immer ein Ceist. SP. 579—581/211-213. Daher kann de Maistre das Gebet auch
fiir einen Eingriff in die Wirklichkeit betrachten, die etwa einem Hammerschlag an Wirksamkeit
in nichts nachsteht. Dieser Radikalidealismus beruft sich gelegentlich auf Malebranche —bei dem
das alles auch schon nicht tiberzeugend war.

56  »Pluslintelligence connait, et plus elle peut étre coupable. [...] Je remercie Dieu de mon ignorance
encore plus que de ma science [...].« SP. 742f./413.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

nachzuweisen, dass die Menschen schon immer, d.h. auch vor und auflerhalb des Chris-
tentums von der Schuldhaftigkeit des Menschen, vom Zorn der Gotter und schliellich
von der Moglichkeit ihrer Besinftigung durch stellvertretende Opfer tiberzeugt waren.
Allerdings haben die nicht-christlichen Kulturen entweder Tiere stellvertretend fiir die
schuldhaften Menschen geopfert (und damit sich wohl zu leicht der Verantwortung
entledigt) oder sogar Menschen in rituellen Totungen (Kapitel II). Letzteres wird als Per-
version und schrecklicher Aberglaube bezeichnet. Wenn de Maistre im letzten Kapitel
die christliche Theorie des Opfers prisentiert, klingt das dann alles recht konventionell
und (in diesen Grenzen) einleuchtend: das grofRe Opfer Jesu Christi;*’ die sekundiren
Opfer der Mirtyrer; das Abendmahlopfer. Erinnert man sich allerdings der Ausfithrun-
gen aus den Soirées, die die Wirksamkeit des Opfers der Unschuldigen weit iber den
Kreis der Mirtyrer ausdehnt und vielmehr die Gewaltsamkeit der Menschengeschichte
damit verschrinkt, muss man gestehen, dass de Maistres exzessives Christentum von
der Barbarei der heidnischen Menschenopfer praktisch nicht mehr zu unterscheiden
ist — ja, weit dariiber hinausgeht, weil das Menschenopfer dann nicht mehr der sakrale
Ausnahmefall, sondern vielmehr der sakralisierte Krieg die Regel ist.

Diese Theorie des Opfers ist so eigenartig wie ambivalent. In der Tat bezeichnet auch
sie wieder die Position de Maistres auf der Schwelle zur Reaktion im engen Sinn. Auf
der einen Seite wurzelt sie in der Voraussetzung eines allmichtigen Gottes, der in seiner
Weisheit Gliick und Leid verteilt und das Bose durch das Gute erlésen, ja geradezu auslo-
sen lisst. Auf der anderen Seite wird diese urchristliche Idee in dem Moment ganz leer,
in dem sie aus konkreten Situationen herausgelost wird. Wenn es plétzlich um die ganze
Menschheit und um die ganze Geschichte als solche geht, tritt jedes einzelne Schicksal
nur mehr als eine statistische Grof3e auf. Wenn kein Gerechter mehr sich bewusst und
in einer konkreten Situation fiir sein Opfer entscheidet, sondern dieses Opfer zur Logik
der Geschichte selbst wird, verblasst ausgerechnet der persénliche Sinn des Opfers — fir
den Gerechten wie fir Gott. Ein verallgemeinertes Mirtyrertum ist eben keines mehr.
Im Kampf gegen eine Moderne, die die Geschichte zur Maschinerie einer unpersénli-
chen Vernunft degradiert (zumindest in den Augen de Maistres), entwirft er ein Bild von
Geschichte, das nicht weniger unpersoénlich ist, nur dass die Anonymitit nicht mehr die
eines Prozesses ist, sondern die der Waage, auf der Verdient und Schuld ausbalanciert
werden. Geschichte ist kein Fortschritt, hat itberhaupt keine Linearitit; sie ist statisch.
Sie ist aber auch anonym. Gott wirkt in ihr nur mehr nominell, denn die Géttlichkeit der
Vorsehung wird tendenziell zur bloRen Behauptung. De Maistre treibt also gerade da,
wo er die Transzendenz Gottes zu wahren sucht, die Entkleidung der Geschichte von al-
ler Transzendenz voran. Die Reaktionire werden ihre phantastischen Ersatzgottheiten
so leichthindig an die Stelle des alten Gottes setzen, der nicht mehr geglaubt wird, auch
von ihnen nicht, dass sich darin der ad-hoc-Charakter und damit die blofSe Funktiona-

57  Kurios: De Maistre hat keine Schwierigkeit damit, intelligentes Leben auf anderen Planeten ein-
zurdumen, denn das Opfer Christi muss, gerade wegen seiner Absolutheit, kosmische Ausmafle
annehmen. ES. 836/38f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

83


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

litit dieser Geschichtsgétter deutlich zu erkennen gibt. De Maistre finden wir genau auf
der Schwelle vom alten christlichen Gott zu den neuen Fabrikaten.*®

Auf der einen Seite scheint die Theorie der Opfer noch eine Anstrengung zu sein,
das Sein, das Leiden und das Sterben fiir einen anderen zu denken. Damit folgt sie so-
wohl einem christlichen Impetus und ist auch dem Ethos derjenigen verwandst, die die
Menschheit nicht diesseits von Solidaritit zu denken bereit sind.” Doch diese Theorie
des Opfers ist auf der anderen Seite offen mystifizierend: »Mysteridse Gesetze« herr-
schen da. Die Abstraktheit und Allgemeinheit der These lisst keine konkrete Handhabe
zu, keinen Zusammenhang zwischen meinem Handeln und einer Konsequenz dessel-
ben. Diese absurde Atomisierung von Menschenwelt und Geschichte fithrt dazu, dass
die Integritit der ganzen Theorie kompromittiert ist. Sie zerbricht, und was an einzel-
nen Kraftlinien iibrig ist, geht seinen eigenen Gang. So kommt es, dass die Faszination
fiir Leid, Tod, Mord, Krieg, fiir Gewalt, fiir Blut in Wahrheit nicht mehr eingebunden ist
in eine christliche Theorie, durch keine (gute oder schlechte) theologische Erwigung in
Zaum gehalten wird. Sie verselbstindigt sich. Sie kann nicht verleugnen, dass sie eigene
Quellen hat, libidinése, die mit Christentum so wenig zu tun haben wie mit Konservati-
vismus. Es ist diese Faszination fiir Gewalt und Blut, die Geschichte machen wird.

Blut muss flieBen. Die Geschichte ist Blutvergiefien. Man kénnte diese Uberzeugung
kaum drastischer zum Ausdruck bringen als de Maistre. Hier vor allem bemerkt man
die Verquickung zweier Elemente, die fiir das Denken der Reaktion bestimmend sein
werden: Einerseits hat sie es mit dem Begriff der Geschichte zu tun. Es gilt mit der
Geschichte fertig zu werden, mit den Mitteln der Geschichte selbst. Dem Optimismus
der Aufklirung, der, obgleich selbst naiv und unzulinglich, immerhin ein Weg ist,
Geschichte erst denkbar zu machen, indem man sie auf eine Zukunft hin 6ffnet, setzt
die Reaktion ein Denken entgegen, das keine Erlésung hienieden zulisst, keine Ent-
wicklung, keine Verbesserung; im giinstigsten Fall ist Geschichte die Wiederherstellung
eines neuen Gleichgewichts, dhnlich dem alten, das von den Aufklirern gestort worden
war, wenn auch anders in Form und Gestalt. Mag sein, dass dieses neue Gleichgewicht
einen Glanz haben wird, den alte Ordnungen so nicht hatten; doch wird er sie nicht
iibertreffen, oder nur, insofern er alles ihnen verdankt. Die Reaktion wird sich, in Ent-
wendung des emanzipatorischen Geschichtsdenkens, hypermodern gerieren, aber nur,
um die Anmaflungen einer unbeherrschbaren Zukunft (und damit der Geschichte als
solcher) zu neutralisieren.

58  Nein, de Maistre ist nicht schuld an Hitler und dieser brauchte jenen nicht. Auffilligist aber doch,
dass Hitler, dieser Feind des Christentums, nicht aufhorte, von der Vorsehung zu schwafeln. Es
ist die sdkularisierte (und damit jeder Willkiir anheimgegebene) Vorsehung, deren Gestalt bei de
Maistre aufgeht.

59  De Maistre schreibt es selbst, sich fiir die Verwendung dieses juristischen Terminus (im Sinn von
Gemeinhaftung) entschuldigend. »[..] une certaine idée de cette solidarité qui existe entre les
hommes (vous me permettrez bien ce terme de jurisprudence) d’'oti résulte la réversibilité des mé-
rites qui explique tout«»[...] eine Vorstellung [...] von der unter Menschen bestehenden Solidaritat
(Sie wollen mir diesen juristischen Ausdruck zu Gute halten [?]), von welcher die Reversibilitat der
Verdienste, die alles erklart, eine Folge ist«. (SP. 735/404).

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

Ganz dhnlich verfihrt auch de Maistre, wenn er seitenweise die Geschichte als »po-
litique expérimentale« zitiert — um zu beweisen, dass es in der Geschichte nichts Neues
gibt. Er bleibt Konterrevolutionir, insofern er auf die Wiederherstellung der alten Ord-
nung hofft. Er tut dies aber bereits im Milieu eines Denkens, das sich aus der Provokation
der Geschichte nicht mehr herausziehen kann.

Es gibt nichts Neues in der Geschichte, denn alle Geschichte ist Krieg und Gewalt.
»In der Welt gibt es nur Gewalt [...].«*° Die Verselbstindigung der (literarisierten) Fas-
zination fiir die Gewalt wird hier vorbereitet und schon teilweise vollzogen (teilweise:
insofern eben rein nominell diese Faszination an eine pseudo-christliche Erlosungsdok-
trin zuriickgebunden bleibt). Es gibt eine spezifische Lust an der Inszenierung des end-
losen, brutalen Blutvergief3ens, eine Lust, die auch und gerade dann unverkennbar ist,
wenn diese Inszenierung mit den vorsichtigsten Relativierungen versehen ist. In Wahr-
heit aber gibt sich de Maistre kaum Miihe, seine Lust zu verbergen. Am Ende gilt ja, dass
die Menschen ohnehin selbst schuld an allem Leid sind, das sie trifft.

Und da gibt es einiges. Immer wieder inszeniert de Maistre nicht einfach nur diesen
oder jenen Teil menschlichen Lebens und menschlicher Geschichte als Gewalt; nein, Ge-
walt, vor allem in Gestalt des Kriegs macht die unverinderliche Essenz dieser Geschichte

aus.®

Die Geschichte beweist leider, dass der Krieg in gewissem Sinne der gewoéhnliche Zu-
stand der Menschheit ist, d.h. dass Menschenblut ununterbrochen auf dem Erdball
flieRen muss, bald hier, bald da, und dass der Friede fir jedes Volk nur eine Kampfpau-
seist. [...] man muss mit raschem Blick die ganze lange Kette von Schlichtereien (iber-
schauen, die alle Blatter der Geschichtsbiicher beflecken. Dann sieht man den Krieg
ohne Unterlass wiiten, wie ein anhaltendes Fieber mit furchtbaren Hohepunkten. Ich
bitte den Leser, dies Bild seit dem Niedergang der romischen Republik zu verfolgen.®?

Und dann folgen eben mehrere Seiten, die Kriege und Feldziige auflisten, inklusive der
mutmaflichen Opferzahlen. Wenn auch die Adjektive gelegentlich etwas anderes sug-
gerieren (z.B. »diese furchtbare Liuterung«),* ist es doch deutlich, dass de Maistre die

60 C.218/51.»ll 'y a que violence dans l'univers [...].«

61  Hateretwa nicht recht?— mdochte man manchmal ausrufen. Auch und gerade in einer emanzipa-
torischen Perspektive sind Ungliick, Elend, Armut und gewaltsamer Tod der Vielen unbestreitbar.
In der Tat: de Maistre denkt sich da nichts aus. Es ist wie mit Swift, von dem Orwell schreibt: »In
his endless harping on disease, dirt and deformity, Swift is not actually inventing anything, he
is merely leaving something out.« Und auch Orwells Resiimee zu Swift lasst sich auf de Maistre
bertragen: »lt is, | am certain, a wrong attitude, and one which could have harmful effects upon
behavior; but something in us responds to it, as it responds to the gloomy words of the burial
service and the sweetish smell of corpses in a country church.« (Politics vs Literature. 386)

62  C.213/45f »Lhistoire prouve malheureusement que la guerre est I’état habituel du genre humain
dans un certain sens; cest-a-dire, que le sang humain doit couler sans interruption sur le globe,
icioula; et que la paix, pour chaque nation, n'est qu'un répit. [..] il faut porter un coup d’'ceil rapide
sur cette longue suite de massacres, qui souille toutes les pages de I'histoire. On verra la guerre
sévir sans interruption, comme une fiévre continue marquée par d’effroyables redoublements. Je
prie le lecteur de suivre ce tableau depuis le déclin de la république romaine.«

63  C.217/50. »cette terrible purification«.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

85


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

entgrenzte Gewalt nicht beklagt. Im Gegenteil: In formellem Widerspruch etwa zu Hob-
bes erklirt er, dass alle Kiinste und Wissenschaften dem Krieg zu verdanken sind. »Mit
einem Worte: man méchte sagen, das Blut ist der Diinger der Pflanze, die Genie heif3t.«%*

In den Soirées wird das Thema etwas subtiler eingefiihrt. Die Ausgangsfrage ist, wo-
her, im Angesicht der Brutalitit der Kriege, das Prestige des Militirs kommt und wie es
moglich ist, dass sich dieselben, die eben noch einen Kifer verschonen wollten, sobald
sie zu den Fahnen gerufen werden, hemmungslos aller Riicksicht entkleiden und sich
dem »Enthusiasmus des Gemetzels« hingeben.®® Diese bedenkenswerten Fragen geben
das Stichwort zu einer weiteren gewollten Entgleisung der Rhetorik, die sich an Gewalt-
bildern gar nicht sattsehen kann. Es gibt keinen Augenblick, in dem das Lebewesen nicht
von einem anderen verschlungen wird. In der belebten Natur herrscht offenkundige Ge-
walt.% Schlimmer ist nur der Mensch, in dem sich die Gewalt der Natur potenziert: Der
Mensch ist der universale Morder und zugleich der Selbst-Mérder. In ihm erhebt sich die
Mordlust der Natur zum Absolutum. Die natiirliche Gewaltsamkeit des Menschen kor-
respondiert (als ihr Ausdruck wie ihre Buf3e) seiner Schuld. Die Erde schreit nach Blut.
Sie hat nicht umsonst geschrien: Der Krieg beginnt.*’

So geht, von der Milbe bis zum Menschen, ohne Unterlass das grofRe Cesetz der gewalt-
samen Zerstorung aller lebendigen Wesen in Erfiillung. Die ganze Erde, immerfort mit
Blut getrankt, ist nur ein unermesslicher Altar, auf welchem alles, was lebt, ohne Ende,
ohne Maf}, ohne Unterlass, bis zur Vollendung der Dinge, bis zur Vertilgung des Bosen,
bis zum Tode des Todes, geopfert werden muss.*®

Dieses Panorama der Gewalt bereitet die Szene fiir die inwendige Durchdringung des
Krieges durch Gott. »La guerre est divine...« erklirt de Maistre nun immer wieder, und
fachert die Aspekte dieser Gottlichkeit auf, erliutert sie, eine Erliuterung, deren Ende
eine Mystifizierung ist.®> Wieder ist de Maistre auf der Schwelle, denn diese Mystifizie-
rung wird explizit im Namen der christlichen Religion vollbracht; es ist der christliche
Gott, der da gegenwirtig sein soll. Ja, in Wahrheit ist Gott nirgends so unmittelbar und
sichtbar gegenwirtig wie im Krieg!’® Andererseits wird exakt durch diese Privilegierung
des Krieges und die uniibersehbare libidinse Aufladung des Blutvergiefiens die Abhin-
gigkeitsfolge ungewiss: Ist es denn wirklich so, dass Gott iiber den Krieg entscheidet,

64  C.217/50.»En un mot, on dirait que le sang est I'engrais de cette plante quon appelle génie.«

65  SP.653/302. 657/307: »enthousiasme du carnage«.

66  SP 659/310.

67 SP 660/311. Das alles sind steht wortlich dort.

68  SP 661/312. »Ainsi s'accomplit sans cesse, depuis le ciron jusqu’a ’homme, la grande loi de la des-
truction violente des étres vivants. La terre entiére, continuellement imbibée de sang, n'est qu’un
autel immense ol tout ce qui vit doit étre immolé sans fin, sans mesure, sans reliche, jusqua la
consommation des choses, jusqu’a I'extinction du mal, jusqu'a la mort de la mort.« Ebenso: »Ce
monde est une milice, un combat éternel.«»Diese Welt ist ein immerwahrender Krieg, ein ewiger
Kampf.« (SP. 712/375)

69 SP 661-666/312-319.

70 SP 667/320.»[..] rien dans ce monde ne dépend plus immédiatement de Dieu que la guerre [...].«
»[..] da nun in dieser Welt nichts so unmittelbar von Gott abhangt, als der Krieg [...].«

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

dass der Krieg géttlich ist — oder ist es nicht schon so, dass der Krieg iiber Gott entschei-
det, dass Gott kriegerisch ist, d.h. dass der christliche Begriff von Gott faktisch aufge-
geben ist zugunsten einer Apotheose der innerweltlichen Gewalt, von der her, was von
Gott noch iibrig ist, gedacht wird? Es lisst sich schwer entscheiden, auf welcher Seite de
Maistre zum Stehen kommt.

Im Eclaircissement driickt sich im Ubrigen der tiefe Pessimismus de Maistres, der sich
an sich selbst berauscht, noch einmal auf andere Weise aus. Es wird da unterschieden
zwischen dem Geist und der Seele, welche letztere mit dem Lebensprinzip identifiziert
ist. Es ist diese, in der unsere Schuld ihre Wurzel hat.” Es ist damit das Urteil iiber das
Leben als Leben gesprochen, und zwar so apodiktisch wie apriorisch. Auf das Leben fillt
der Fluch (»malédiction«). Ein regelrechter Ekel vor dem Leben bricht da durch, der sich
sogleich greifbare Gestalt gibt.

Denn als nichstes erklirt de Maistre — iibrigens in genauer Ubereinstimmung mit
Renfield, dem ersten Diener Draculas —, dass Blut und Leben dasselbe sind!”* Es ist kurios,
was da geschieht, denn eben noch hatte de Maistre vehement die Idee einer Materiali-
sierung des Lebensprinzips zuriickgewiesen; wie sein positiver Widerpart, der Geist, ist
auch dieses Prinzip ein immaterielles, auch wenn es das ist, was fiir die Verlockungen
der Sinnlichkeit empfinglich ist. Da miisste ihm nun schon, erklirt de Maistre schein-
demiitig, der Papst gebieten, an die Materialitit des Lebensprinzips zu glauben, um sich
das im Ernst vorzustellen.” Es gibe einen Ausweg aus dem Dilemma, indem man nun
nicht das Lebensprinzip als im Blut materialisiert imaginiert, sondern umgekehrt das
Blut durch das Lebensprinzip sublimiert. Allerdings beschreitet de Maistre diesen Weg
nicht, und das hat einen Grund.

Denn die Kette der Argumentation wird durch einen Schritt abgeschlossen, der die
unbedingte Konkretion und Materialitit des Blutes fordert: Durch das Lebensprinzip ist
der Mensch schuldig; Leben und Blut sind dasselbe; ergo: Es ist nur recht und billig, dass
die Schuld des Menschen durch das Blut gebiiflt wird.”

In Wahrheit findet das Denken de Maistres im Konkretismus des Blutes seine ma-
ximale Verdichtung. Der natiirliche Mensch, d.h. der, der nicht durch die Offenbarung
einer anderen, besseren Natur mindestens teilhaftig geworden ist, ist eine blutriinsti-
ge Bestie.” Im Blutvergieflen driickt sich die Verkommenbheit aus, artikuliert sich sei-
ne Schuld. Und wie wird die Schuld gebiif3t? Wie wird damit Heil moglich? Wiederum
in demselben Blutvergiefien, das also in einer durch keine Logik mehr zu entwirrenden
Verschlingung Ursache, Symptom und Erlosung aus der Schuld ist. Das Entscheidende
der Opfer ist geradezu, dass Blut flieft.” Denn am Ende deklamiert de Maistre immer

71 ES. 806/8. 810/12.

72 ES.811/13.

73 ES.810/12.

74  ES.812/14. Ganz verknappt derselbe Gedankengang SP. 709f./373.

75  ES.824/28.

76  ES.825f./29. Hier spricht de Maistre von der heidnischen Opferung. Es gilt aber immer dasselbe
auch fur die christlichen Weltteile, so wie wir ja schon gesehen haben, dass der Unterschied zwi-
schen christlicher und heidnischer Welt Behauptung bleibt. Erstens namlich ist auch im christli-
chen Opfer das Blutvergiefien entscheidend: Wie hitten, schreibt de Maistre mit Blick auf Chris-
tus, die Menschen wissen konnen, welches Blut sie brauchten? (ES. 833/35) Auch die Martyrer ha-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

87


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Formel der Erlésung (in Grofbuchstaben — nur zur Sicherheit): »\DAS HEIL DURCH
DAS BLUT.«”’

Das ist das Bemerkenswerte: dass das Blut hier sowohl eine schwer zu tiberbietende
spekulative Uberhohung erfihrt und zugleich ganz konkret bleiben muss: als das Blut,
das fliefdt, wo jemand (am besten ein Unschuldiger, eine Unschuldige) Opfer von Gewalt
wird. Der Konkretismus des Blutes ist letztlich nicht zu tiberspringen, und ihm korre-
spondiert der Konkretismus der Erde: Wenn de Maistre schreibt, dass die Erde nach Blut
schreit, dann ist auch das wortlich gemeint — so weit man so etwas eben wortlich mei-
nen kann. Das ist das Eigenartige: In seinem manischen Versuch, die letzten Reste einer
auf Unterwerfung beruhenden Vergeistigung, Vergéttlichung, Mystifizierung der Wirk-
lichkeit zu retten, gelangt de Maistre schlief3lich zu einer Realitit, die rein kérperlich ist
und die in ihrer Kommunikation mit einer anderen, rein kérperlichen Realitit die Last
der spirituellen Umdeutung des Seins zu tragen hat.

Wollte man den Gedankengang rationalisieren, dann kénnte man etwa sagen: Viel-
leicht steht dahinter die Phantasie, alles Blut der Welt zu vergief3en, und damit sowohl
das Leben als (animalisches, irdisches, diesseitiges) Leben zu erschopfen, als auch den
Durst der Erde zu stillen — so dass beide, Blut wie Erde, authéren kénnen zu existieren.
Eine reine Geistigkeit wire auf diesem Weg erreicht.

Aber wie das so ist mit Rationalisierungen, wiirde man auch mit dieser das Wesent-
liche verfehlen. Das Wesentliche ist: dass es nie aufhiort. Die gesamte Wirklichkeit ist von
de Maistre als Gewalt gedacht, und zwar als eine, die kein Ende haben kann. (Wie konnte
sie auch, sind doch Grund wie Bufie hier dasselbe?) Die Lust am BlutvergiefRen hat sich
verselbstindigt und vereint auf sich den affektiven Kern des Denkens. Im Blut findet die
Theorie des Opfers ihre libidindse Erfiillung, auf die sie hinzielt. In dieser Verselbstin-
digung der mystifizierten Gewalt priludiert de Maistre ein michtiges Moment der reak-
tiondren Stimulation.

Er berauscht sich und die Leser*innen am Bild einer Apokalypse, die gerade stattfin-
det (so wie die Apokalypse ja immer gerade stattfindet oder zumindest direkt vor der Tiir
steht). Die Menschheitsgeschichte als Kriegsgeschichte wird so noch einmal iiberboten
in der Zuspitzung des Konflikts, der anfinglich noch als der zwischen dem Christentum
und seiner Untergrabung durch die Philosophie interpretiert wird,”® der aber bald seine
klare Kontur einbiifit. So kiindigt sich im Paroxysmus des Mordens und des Chaos eine
neue Zeit raunend an. »Die ganze Welt ist in Erwartung.«”® Gerade das AusmafR, in dem
die Menschen vom Glauben abfallen, ist Vorzeichen des kommenden Urteils.® Diese lee-

ben natirlich ihr Blut gegeben. Und de Maistres Darstellung des Abendmahlsakraments ist eben-
falls um den Begriff des Blutes zentriert (ES. 837f./40). Schlieilich ist es ja ganz offensichtlich, dass
die Gewaltsamkeit der christlichen Geschichte der der heidnischen in nichts nachsteht. De Mais-
tres Auflistungen lassen in dieser Hinsicht auch gar keinen Zweifel zu. Es bleibt also auf beiden
Seiten des Christus-Ereignisses bei derselben Blutbesessenheit.

77 SP.710/373 (wiedertilgt der Ubersetzer die Hervorhebung durch Majuskeln). ES. 839/42. »LE SALUT
PAR LE SANG .«

78  C.229/65.

79  SP 765/441. »Lunivers est dans |'attente.« Ebenso SP. 767/444. Der apokalyptische Gedanke wird
ausdriicklich S.762/437.

80  SP769/446.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur

re Anzeige des Endkampfes ist fiir de Maistre charakteristischer als es eine klare Bezeich-
nung des Gegners ist, denn die Formalisierung der theologischen Doktrinen beginnt bei
de Maistre, aber in noch uneindeutiger Weise. Das wird besonders handgreiflich bei den
beiden schon erwihnten Begriffen, um die seine Gewaltphantasien kreisen.

De Maistre bleibt dabei wieder auf der Schwelle, denn Blut und Erde sind hier eben
wortlich gefasst: Er evoziert immer das Bild des vergossenen Blutes, das auf die Erde
tropft. Dieses Bild ist rein negativ und pessimistisch: Es handelt von Vernichtung und
Mord, die eine theologischen Achse bendtigen, um sich noch in die Positivitit des Heils
hineinzudrehen — auch wenn diese Drehung hier kaum noch itberzeugen kann. Die Re-
aktion aber wird das Blutvergief3en als solches positiv konnotieren, der Kampfauf Leben
und Tod braucht keine gottliche Lenkung und Kompensation mehr, er ist das Gottliche
selbst. Und vor allem unterwirft die Reaktion die Konkretismen de Maistres einer Meta-
phorisierung, die sich bei diesem nicht findet: Aus dem Blut wird die Rasse und aus der
Erde der Boden des Volkes. Damit deutet die Reaktion, insofern sie rassistisch ist, die
Negativitit von Blut und Erde bei de Maistre in eine »konstruktive«, aber rein phantas-
matische und in der Praxis verheerende »Positivitit« um.*

Reaktion als Zitat. Emile Cioran hat de Maistre eine seiner Ubungen in Bewunderung ge-
widmet. Es ist offenbar die entschiedene Gegenstellung, die Cioran zu einem Bewunde-
rer de Maistres macht. Denn der bekennende Nihilist teilt keine der Uberzeugungen des
reaktioniren Fanatikers; dessen geistige Atavismen erregen auch Cioran hochstens Er-
staunen. Was Cioran aber fasziniert, ist die hemmungslose Ubertreibung, die de Maistre
zur Methode erhoben hat. Wir finden in Ciorans Essay einen Weg der Rezeption, der ei-
nes der Schicksale der Reaktion andeutet: Die Reaktion, selbst antipolitisch, kann und
wird oft auslaufen in die paradoxe Politisierung, die wir Faschismus nennen. (Der junge
Cioran hatte damit geliebaugelt.) Sie kann aber auch, als Zitat, die andere Richtung ein-
schlagen, nimlich sich zur apolitischen Asthetik formalisieren. Fiir Cioran stellt sich die
Frage der politischen Relevanz de Maistres gar nicht; auch nicht die, die wir stellen, nim-
lich die nach dessen Stellung in der Geschichte des reaktioniren Denkens. De Maistres
Scheitern, historisch wie ideologisch, besorgt fiir Cioran vielmehr von Anfang die Di-
stanz, die ihn als Schriftsteller von besonderer Kraft in den Blick bringt. Die Bereitschaft,
fiir eine verlorene Sache, alles, und noch das schlechteste Argument und die mafiloseste

81  Der Apokalyptiker Joseph de Maistre wird auch in einem aktuellen Roman tber den Aufstieg der
Neuen Rechten als eine zentrale Quelle fiir deren Imaginares aufgerufen: in Red Pill von Hari Kunz-
ru. Leider Gberzeugt der Roman nicht, er geht sogar in einer wichtigen Hinsicht der reaktiondren
Selbstdarstellung auf den Leim: Der rechte Serienautor, der als Gegenspieler fiir den Ich-Erzah-
ler fungiert, erhilt geradezu dimonische Ziige, jedenfalls eine Mastermind-artige Ungreifbarkeit
und Unmenschlichkeit. Das kann die Mystifizierung, die Reaktion und Faschismus betreiben, nur
verstarken, anstatt sie auszuhohlen. Auflerdem wirkt es wie ein billiger Trick, wenn der Roman mit
Trumps Wahl zum Présidenten endet: Da wird dann ein bekanntes Ereignis (so iberraschend und
schockierend es in der Tat fir viele war) als Pointe eingefiihrt, die den descent into hell des Prot-
agonisten nachtraglich in eine Realitatsprobe umdeutet: Er allein ist mit einem Mal der einzige
»Rationale«—nur leider ist damit implizit auch seine Ohnmacht und Hilflosigkeit, ja: sein psychi-
scher Zusammenbruch zur angemessenen Reaktion erhoben. Das scheint nicht auf der Hohe der
Herausforderung zu sein.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

89


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Beschimpfung in die Waagschale zu werfen, muss den Denker eigenartig anrithren, der
von der »Nichtigkeit unserer Unternehmungenc iiberzeugt ist.** Der Meister fragmen-
tarischer Prosa, in der sich eine tiefe, abgriindige, aber auch heitere und zur Ironie fihige
Skepsis ausspricht, blickt mit Erstaunen, Kopfschiitteln und Neid auf den, der bereit ist,
sich dem Papst in allen Dingen zu unterwerfen und der den Traum von der geistigen
Selbstabschaltung im Ernst zu triumen wagt: »Der Trugbilder niemals ermangeln, sich
selber einnebeln, das war sein Traum. Er hatte das Gliick, ihn zu verwirklichen.«®

Eine gewisse Nostalgie fiir solch einen Traum hilt Cioran offenkundig fest — aber ei-
ne, die ginzlich desillusioniert ist: Man kann nun einmal nicht auf Befehl das Denken
einstellen, und sei es auf eigenen. Was bleibt, ist ein Text, der durch seine Mafilosig-
keit und Dringlichkeit, durch seine »Virulenz« fesselt,* auch und gerade dann, wenn
seine Thesen abstrus sind. Die Reaktion wird zu dem, was sie immer schon ist, doch in
dem besonderen Modus ist, dass sie genau das zu verleugnen sucht: zu einem literari-
schen Phinomen. Das lebt von einem gewissen Arsenal der Motive, die aber nicht durch
ihre metaphysische Richtigkeit, sondern lediglich durch ihre affektive Suggestionskraft
iberzeugen und die sich bei de Maistre bereits finden: der Siindenfall, die Verkommen-
heit des Menschen, das Scheitern seiner Anstrengungen, die Ausweglosigkeit einer krei-
senden Geschichte, die Statik von Seinsformen und politischen Zustinden, die Inexis-
tenz oder zumindest Fragwiirdigkeit von Zeit und Geschichte, der Pessimismus, der sich
als Metaphysik verkleidet und eine andere, héhere, mystische Erlgsung behauptet... All
diese hervorragenden Affektlieferanten zahlt Cioran in seinem Portrit der reaktioniren
Sensibilititen auf.®

Was Ciorans Essay damit zeigt, ist, woher die reaktioniren Texte ihre Kraft beziehen.
Sie sind Literatur mit einem repetitiven Reservoir von Motiven, deren Zweck ein anderer
ist, als sie behaupten. Cioran spricht es unumwunden aus, denn seine Entpolitisierung
des Textes via Zitat lisst seine Essenz hervortreten: Im Gipfelsturm des Erhabenen ist
die Wahrheit lingst in irgendwelche Schriinde gefallen; was bleibt, ist ein Text, der im-
mer weiter dringt, immer weiter nach oben will, sich immer radikaler geriert — und der
allein dadurch den nichstbesten Ersatz fiir die fehlende Wahrheit erzeugt: einen tiberra-
genden Affekt. Das Zitat hilt den Affekt auf Distanz und lisst gleichzeitig seinen Genuss
zu. Was aber, wenn Texte ihren Status dndern und sich an die Stelle der Wirklichkeit zu
setzen suchen?

82  Cioran: Joseph de Maistre. 1523/58: »la nullité de nos initiatives«.

83  Ebd.1558/103. »N'étre jamais a court d’illusions, s'obnubiler, tel fut son réve. Il eut le bonheur de
le réaliser.«

84  Ebd.1526/62: »une pensée dont la virulence fait le charme«.

85 Vgl ebd. 1531/68. 1533f./71.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

Der Philosoph als Rohrspatz. Ich hatte von Anfang an erklirt, dass alle Autor*innen, die
ich behandeln werde, von einer ganz bestimmten Seite her erfasst werden, so dass folg-
lich auf Vollstindigkeit nicht unbedingt Anspruch erhoben werden kann. Fiir keinen der
hier behandelten Autoren trifft das mehr zu als fir Nietzsche. Nietzsches Denken ist zu
reich, als dass es sich mit einfachen Formeln und einsinnigen Genealogien erledigen lie-
Re. Nietzsche taucht hier deshalb nur insofern auf, als er fiir die Geschichte der Reak-
tion relevant geworden ist. Eine Erérterung, die Nietzsches eigener, nicht selten wider-
spriichlicher Gestalt gerecht wird, darf hier nicht erwartet werden. Vielmehr lisst sich
Nietzsche mit mindestens ebenso grofiem Recht als ein Stichwortgeber einer radikalen
emanzipatorischen Philosophie lesen wie als Vordenker der Reaktion. Ich werde darauf
bei Gelegenheit kurz eingehen.

Was also sind die Elemente, durch die Nietzsche fiir die Reaktion eine so unverzicht-
bare wie wiederum ambivalente Bedeutung gewonnen hat, zumindest fiir die deutsch-
sprachige, die hier ja naheliegender Weise im Mittepunkt steht?

Esistnatiirlich so, dass Nietzsche sich immer wieder mal gerne in Polemiken und Be-
schimpfungen ergeht, die sich gegen die Demokratie, gegen die Moderne, gegen Frau-
en, Juden, Franzosen, Christen, die Masse richten. Ich sage »Beschimpfungen«, denn
von einer Polemik erwartet man wohl, selbst wenn sie zurecht nicht als gut begriinden-
de Literaturgattung zihlt, noch ein Mindestmaf$ an Argumentation. Die beriichtigten
Ausfille Nietzsches weisen das oft nicht mehr auf. Wenn Nietzsche schreibt: »Alles am
Weibe ist Ritsel, und alles am Weibe hat eine Losung: sie heifdt Schwangerschaft«, und:
»Du gehst zu Frauen? Vergiss die Peitsche nicht!«," dann kommt hier wohl eher ein tief-
sitzendes Ressentiment zum Ausdruck und nicht eine theoretische Wahrheit. Aber na-
tirlich hat das einen unangenehmen Geschmack, nicht weniger als die Ausfille gegen die
Juden oder die moderne Idee der Demokratie. Gerade in den letzteren hat er die reaktio-
niren Sensibilititen perfekt vorweggenommen, denn die Reaktion kann auf Rassismus
und Antisemitismus verzichten, sie lebt aber von dem Abscheu gegen die Moderne, den
Liberalismus und die Demokratie.

1 Nietzsche: Also sprach Zarathustra. 328. 330.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Zugleich setzt uns das angefithrte Beispiel schon auf die Fihrte zweier viel grundle-
genderer Aspekte der Rezeption Nietzsches durch die Reaktion. Ich hatte gesagt, solche
Tiraden driicken mehr personliches Ressentiment als theoretische Wahrheit aus (davon
abgesehen, dass sie gar keine Wahrheit ausdriicken). Was ist aber ein Ressentiment? In
der Tat hat Nietzsche diesem Begriff eine wirkmaichtige philosophische Systematisie-
rung gegeben. Das findet sich vor allem in der Genealogie der Moral.*

Ressentiment. Schon deren Primisse, die fiir den Titel verantwortlich ist, ist hier bedeut-
sam, fir den Begriff des Ressentiments wie fiir die Reaktion. Genealogie der Moral, das
bedeutet doch wohl, dass »Moral« sich nicht von selbst versteht, dass sie eine Geschich-
te hat und also auch geschichtlich begriffen und infrage gestellt werden kann. Moral ist
fiir Nietzsche wesentlich eine Frage der Macht, dergestalt, dass diejenigen, die die Macht
innehaben, ihre Wertungen als das Gute selbst etablieren. Auch dieser Gedanke hat et-
was zutiefst Aufklirerisches, weil er erlaubt, nicht nur gegebene politische, sondern auch
sittliche Ordnungen auf ihre Stabilisierungs- und Rechtfertigungsfunktion hin zu be-
fragen. Doch Nietzsche gibt nun mit der Theorie des Ressentiments der Reaktion ein
besonders wertvolles Stichwort.

Die urspriingliche, die natiirliche Moralitit namlich ist die, die das Leben der Star-
ken und Michtigen und Lebensvollen als das Gute, das Leben der anderen, der »gemei-
nen Leute, also in der Praxis: der Unterworfenen als das Schlechte identifiziert. In der
Tat sind die Machtvollen auch die »Wahrhaften« und letzten Endes die eigentlich Seien-
den. Das Wort »esthlds«, das Nietzsche bei Theognis findet, »bedeutet der Wurzel nach
einen, der ist, der Realitit hat, der wirklich ist, der wahr ist«.? Die erste Moralitit ist
demnach die der Starken und wahrhaft Seienden. Dem stehen die gegeniiber, deren Sein
fraglicher ist, die nicht im selben Sinn, weil nicht im selben Mafle wirklich sind wie die
Vornehmen und Edlen, welche sich durch ihre »michtige Leiblichkeit« verraten, »eine
blithende, reiche, selbst iitberschiumende Gesundheit, samt dem, was deren Erhaltung
bedingt, Abenteuer, Jagd, Tanz, Kampfspiele und alles itberhaupt, was starkes, freies,
frohgemutes Handeln in sich schlief3t«.*

Die Geschichte nimmt aber dann eine neue Wendung, als die, die eigentlich und mit
Recht unterworfen waren und auf deren Sicht daher keine Riicksicht genommen wer-
den musste, sich anschickten, gegen ihre Unterwerfung zu intrigieren. Zu einer offenen
und, das ist wohl impliziert, ehrlichen und ehrenvollen Opposition, zu einer Herausfor-
derung im Kampfreichen deren Krifte nicht hin. Thre Rache nimmt daher andere Wege:
Sie gehen daran, die Werte umzuwerten, nach und nach die Schlechten zu den Guten und
die Guten zu den Schlechten zu machen. Doch ist diese Umwertung nicht symmetrisch
und keine bloRe Vertauschung. Das kann deshalb nicht der Fall sein, weil die Werte der
Machtlosen imagindr vermittelt sind und daher einer besonderen Unwirklichkeit unter-
liegen und die »natiirlichen« Werten damit einer Verzerrung unterziehen. Die einstmals
Guten werden nicht einfach schlecht — was ja auch nicht passen wiirde, da »schlecht«

2 Aber auch im Zarathustra gibt es wichtige Ausfithrungen zum Ressentiment und zum Geist der
Rache, vor allem 297-301. 356-359. 394f.

3 Nietzsche: Zur Cenealogie der Moral. 776.

4 Ebd. 779.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

und »schlicht« in der ersten Wertungsweise dasselbe meint, nimlich die Durchschnitt-
lichkeit —, sondern bése. Es ist der »Sklavenaufstand in der Moral«,” der die Dimonisierung
des Gegners betreibt. »Aus der Ohnmacht wichst bei ihnen der Hass ins Ungeheure und
Unheimliche, ins Geistigste und Giftigste.«®

Es ist sicher auch nicht ohne Bedeutung und Folgen, dass sich diese Theorie der
Unterhohlung der vitalen Wertungen mit allerlei antisemitischen Ausfillen verbindet.
Ganz grundlegend aber lisst sich feststellen, dass Nietzsche hier eine Rechtfertigung
von Hierarchie und Unterordnung liefert, die auf alle Verweise an eine géttliche oder
schicksalhafte Fiigung verzichten kann. Die Ungleichheit der Menschen bemisst und
erweist sich an ihrer Fihigkeit, direkt lebendig wirksam zu sein. So kann sich diese Theo-
rie ganz »wissenschaftlich« geben, empirisch, historisch, und sie umgibt sich zugleich
mit der scheinevidenten Aquivalenzreihe »gesund« — »stark« — »gut«. (Scheinevident
ist diese Reihe, sobald sie sich aus den trivialsten und konkretesten Alltiglichkeiten
ins Allgemeine erhebt.) Es wird damit eine moderne, eine im engen Sinn reaktionire
Rechtfertigung von Riicksichtslosigkeit moglich. Dass sie im hier verwendeten Sinn re-
aktionir ist, zeigt sich daran, dass sie die demokratische Situation aus ihr selbst heraus
auszuhebeln versucht und gerade nicht argumentativ auf eine vormoderne Situation
zuriickgreift.

Es wire nun aber zu einfach, diese Theorie des Ressentiments geradewegs dem re-
aktioniren Denken zuzurechnen. Sie ist in sich zu reich und zeigt in verschiedene Rich-
tungen gleichzeitig. Vor allen Dingen hat sie eine ungeheure systematische Kraft, so dass
sich in ihr und durch sie unmittelbar die Frage des Politischen erst stellen lisst, die sie
scheinbar beantworten soll. Das wird vor allem im § 10 der ersten Abhandlung der Ge-
nealogie der Moral deutlich.

Der alles weitere bedingende Gegensatz ist der zwischen Menschen, die eines »tri-
umphierenden Ja-sagen[s] zu sich selber« fihig sind, und solchen, die primir Nein sa-
gen, und zwar zu einem anderen als sich selbst: »und dies Nein ist ihre schopferische Tat.
[...] ihre Aktion ist von Grund aus Reaktion.«” Dieser Gegensatz ist unmittelbar von der
gréfiten Tragweite, und das sowohl metaphysisch wie politisch wie, im Ubrigen, auch
ethisch. Nietzsche hat da etwas ganz Wichtiges getroffen hat: Es gilt, eine Haltung zu
gewinnen, in der eine Bejahung des Seins moglich wird, eine primire Bejahung. Eine
Politik, aber auch ein Ethos, das aus einer Verneinung entsteht, hat etwas Pathologisches
und Pathogenes an sich. Man muss das genau verstehen: Man kann sehr wohl versuchen,
nicht so zu werden wie jemand anderes. Man kann und muss sicher nach einer Politik
suchen, die gewisse Ungerechtigkeiten abstellt. Ohne Negativitit und Kritik kann keine
Lebensorientierung linger als funf Minuten bestehen. Doch die erste und immer neue Be-
jahung gilt dem Sein als solchen, und zwar dem Sein in dieser Welt — denn eine andere haben
wir nicht. Wenn daher jemand zu sich Ja zu sagen vermag, dann ist damit auch nicht die
heute modische Idee einer bedingungslosen Selbstliebe gemeint, mit der man glaubt, die
Anwiirfe der Hater zu kontern. Die Glaubenssitze dieser Moderne oder vielmehr Spit-
postmoderne sind solche, wonach jede(r) so sein diirfe, wie er oder sie ist, und das auch

5 Ebd. 780.
6 Ebd. 779.
7 Ebd. 782.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

93


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

gut finden darf und soll. Dieser ausgesprochene Individualismus, der am Ende zur rei-
nen Tautologie des Ich gerit, ist genau deshalb metaphysisch irrig, weil er die schlichte
Tatsache wegdeutet, dass jedes Ich Bedingungen und Begrenzungen untersteht, die es
nicht selbst beeinflussen kann. Von dieser Selbstverstindlichkeit wird geflissentlich ab-
gesehen, weil sie weltanschaulich nicht opportun scheint. Die Bejahung, von der hier die
Rede ist, ist aber nur dann echt, wenn sie das Sein noch da bejaht, wo ich sein Opfer wer-
de. Ich sage zu mir selber Ja, indem ich zu meiner endlichen und bedingten Existenz,
also: zu meiner einzigen Existenz Ja sage. Ich muss ja nicht gut finden, dass ich z.B. eines
Tages sterben muss. Aber ich muss in der Lage sein, es anzunehmen, als eine positive
(d.h. gegebene) Eigenschaft meines Seins zu verstehen und aus dieser Endlichkeit her-
aus mein Leben zu bejahen. In diesem Sinn ist Nietzsches Selbstbejahung eine zutiefst
»materialistischec, diesseitige, »aufgeklirte« und wirklich gesunde Aufforderung. Epikur
wiirde nichts anderes sagen.

Dagegen entsteht das Ressentiment da, wo eine Bejahung von Sein und Selbst nicht
gelingt, und diese Verneinung, die sich an ihre Stelle schiebt, hat massive ethische wie
politische Folgen. Was Nietzsche hierzu zu sagen hat, ist schwer zu widerlegen. Wo eine
direkte Umsetzung oder Ausagierung von Bedirfnissen und Begehren verhindert ist —
und schon diese Bedingung spricht umgekehrt fiir eine emanzipatorische Politik —,
veridndert sich nicht nur die Wertungsweise, die »Ideologie« gewissermaflen. Vielmehr
wirkt diese Beschneidung ganz fundamental ins Seinserleben der Menschen hinein.
Sie verlieren die Wirklichkeit. Das liegt daran, dass Wirklichkeit nur dort im vollen
Sinn erlebt und genossen wird, wo man mit ihr interagiert. Sobald Wirklichkeit vor
allem gedacht wird, ist es schon zu spit. Kontakt mit der Wirklichkeit, Handlung und
Gliick sind unmittelbar eines, wie Nietzsche in der Folge Spinozas erklirt. Dort, wo eine
Hemmung, letztlich ja doch: Angst (also in Nietzsches eigenem Schema: der Eingriff
eines anderen), dieses Gliick des Handelns unmoglich macht, schiebt sich die Einbil-
dungskraft, die Phantasie zwischen den Menschen und das Wirkliche. Der leere Ort der
Begegnung wird ausgefilllt durch das Unwirkliche, und die Moral des Ressentiments
wird zur »imaginiren Rache«.® Das, was zuriickgehalten wird, reichert sich als Gift im
Korper an. Es verhindert nicht nur das Glick des Handelns, sondern damit auch die
ungebrochene Selbstbeziehung dessen und deren, die frisch aufs Leben und die Welt
zugehen. So konstruiert sich ein Selbst kiinstlich und nachtriglich, im Umweg iiber den
verhassten anderen, dem man gar nicht genug boshafte Absichten unterstellen kann.
Das Ressentiment schafft eine Vorliebe zu Hinterwelten, zu verborgenen Absichten
und zu Verstecktem; es ist also nicht auf der Héhe, die Oberfliche des Seins als solchen
zu genieflen. Ist das Gliick der Gliicklichen die Handlung, so das der Ohnmichtigen
die Betiubung. Das alles fithrt auf eine zutiefst gestdrte Beziehung zur Wirklichkeit
und zu sich selbst. »Seine Seele schielt; sein Geist liebt Schlupfwinkel, Schleichwege
und Hintertiiren, alles Versteckte mutet ihn als seine Welt, seine Sicherheit, sein Labsal;
er versteht sich auf das Schweigen, das Nicht-Vergessen, das Warten, das vorliufige
Sich-verkleinern, Sich-demiitigen.«’ Das Ressentiment ist eine Vergiftung, die sich aus
einer selbstauferlegten oder zumindest akzeptierten Hemmung des Ausagierens von

8 Ebd. 782.
9 Ebd. 784.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

Begehren, Hass und Abscheu im eigenen Koérper ausbreitet: die Autoimmunerkrankung
einer resignierten Ohnmacht. Ihre Wirkungen sind tiberall, in sich und draufien, zer-
storerisch. Das Ressentiment stiftet Unwirklichkeit; es ist geschaffen vom Imagindren,
verpasst jede Wirklichkeit, indem die unmittelbare und angemessene Reaktion immer
aufgeschoben wird: »eines Tages werd« ich mich richen«, verpasst damit jede Gegenwart,
in der allein gehandelt werden kann, existiert in der imaginiren Rache in der Zukunft
und in der unvergesslichen und unverzeihlichen Krinkung in der Vergangenheit, aber
nie hier und jetzt; und sie schafft Unwirklichkeit, indem sie zerstort, was wirklich ist: das
Selbst und den anderen.

Diese Analyse hat eine ungeheure ethische und auch psychologische Kraft. Sie ist
vollkommen richtig. Sie ist aber interessanterweise in sich tiberhaupt nicht reaktionir.
Denn den Gegensatz der Moral der Starken (als einer natiirlichen, gesunden Moral) und
der der Ohnmichtigen, als »Sklavenmoral«, braucht man fiir diese Theorie gar nicht. Im
Gegenteil: Lisst sie sich doch ebenso gut und besser als eine Beschreibung der Verkriip-
pelungen lesen, die Unterdriickung produziert — und damit als eine Empfehlung, sich
ihrer durch die Tat zu entledigen. So sehr die Theorie des Ressentiments der Reaktion
ein wichtiges Stichwort liefert, so selbstverstindlich leistet sie der Arbeit der Befreiung
Vorschub.’® Die Amivalenz Nietzsches ist schon hier erwiesen, doch ist das keine Am-
bivalenz, die sich aus einer schlichten Unklarheit ergibt, sondern eine, die der Fiille von
Nietzsches Denken selbst geschuldet ist. Nietzsche ist weder Reaktionidr noch »Demo-
krat«, er ist nicht rechts und nicht links. Und wenn ich hier durchgingig reaktionire,
rechte Denker*innen analysiere und kritisiere, dann soll das nicht heiflen, dass ich be-
weisen will, dass alle gute Philosophie links wire. Solche schlichten Kategorien passen
hier gar nicht, und es ist nicht einmal sicher, dass alle gute Philosophie iiberhaupt poli-
tisch sein muss, zumindest in ihren Grundsitzen.

Es ergibt sich jedenfalls aus dieser ersten Betrachtung, dass das Ressentiment — wie
die Reaktion eine Antwort-auf - selbst nicht so eindeutig ist, wie es auf den ersten Blick
erscheint. Der Vorwurf des Ressentiments — den jeder immer dem anderen macht — be-
inhaltet schon im konkreten Fall die politische Entscheidung, die er zu beweisen ange-
treten war. Das Ressentiment bezeichnet also den Ort selbst, um den gestritten wird.
Wer ist denn nun blind, wer guckt schief, wer verfehlt Gegenwart und Realitit in einem
Umweg iibers Imaginire, auf dem er oder sie sich bald verlieren wird? Genau um diese
Frage wird gekampft. Ich glaube, dass ich in den hier vorliegenden Analysen einige gu-
te Argumente dafiir liefere, das Ressentiment, d.h. immer auch: die Abkoppelung vom
Wirklichen immerhin eindeutig auf Seiten der Reaktion verorten zu kénnen (vor allem
in der reaktioniren Unaufrichtigkeit und der affektiven Selbststimulation; ebenso auch
in der Grundbewegung der Reaktion, die in der Abstoflung von einer als unwirklich er-
fahrenen Moderne ihren Ausgang nimmt). Allerdings: Damit ist noch nicht bewiesen,
dass im Umkehrschluss auch die emanzipatorischen Denkweisen ressentimentfrei, d.h.
wirklichkeitstreu wiren — und schon gar nicht, welche Denkweisen genau.

Schematisch gesprochen geht der Streit darum, ob die Theorie des Ressentiments
darauf zu fithren hat, dass Unterwerfung und Ohnmacht nicht nur materielle Not und

10 Deshalb konnte sie auch von linken Autoren rezipiert werden, vgl. etwa Pfaller: Erwachsenenspra-
che. 112—141; und: Stegemann: Das Gespenst des Populismus. 135ff.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

95


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

konkrete Angste, sondern auch seelische Verstiimmelungen produzieren, die dazu fith-
ren, auf paradoxe Weise das eigene Elend zu perpetuieren — oder ob die Theorie des Res-
sentiments nicht allzu einfach als zynischer Vorwand dafiir gebraucht werden kann, un-
ter dem billigen Schlagwort der Uberwindung der Moral auf alle Riicksichten zu verzich-
ten (da ja Riicksicht und Verantwortung selbst Figmente des scheelen Blicks seien).

Philosophie oder Literatur? Die oben zitierten misogynen Ausfille driicken also vielleicht
eher Nietzsches eigene Ressentiments aus, als eine wenig ehrenvolle Antizipation der
heutigen Incels etwa. Das kann sein, aber eine weitere Schwierigkeit tut sich sofort auf.
Denn was da so geradehin zitiert und Nietzsche zugeschrieben wird, und zwar formell
ganzrichtig, ist doch nicht ein Wort, das Nietzsche im engen Sinn fiir sich selbst und von
sich selbst aus spricht. Beide Sitze stammen dem Buch Also sprach Zarathustra; der ers-
te wird von Zarathustra selbst geduflert in einem Gesprich mit »einem alten Weibleing,
der zweite wird von diesem beigesteuert. Man steht hier vor einer Schwierigkeit, die man
bei Kant oder Schopenhauer nicht hat, auch nicht so bei Heidegger (wohl aber so dhnlich
bei Jinger). Denn Nietzsche unterwirft die Formen philosophischen Schreibens einer
fundamentalen Neuausrichtung. Natiirlich gab es in der Antike und bis in die Renais-
sance hinein immer wieder die Gattung des philosophischen Dialogs. Die literarische
Gestaltung ist der Philosophie nicht véllig fremd, im Gegenteil: Platons Schriften lassen
sich nicht geradewegs als philosophische Abhandlungen lesen, deren literarische Form
dem Inhalt duflerlich wire. Eine solche Interpretation (wonach die Form unwesentlich
fiir den Inhalt ist) ist immer auch schon eine Parteinahme fiir eine bestimmte inhaltli-
che Interpretation. Doch treibt Nietzsche die Durchdringung des Philosophischen mit
dem Literarischen deutlich weiter als seine Vorginger. Zum einen inszeniert er nicht ei-
nen Dialog, sondern mehr die Geschichte der Bildung, der Irrtiimer und Offenbarungen
Zarathustras. Der Kreis der Konversation wird so in eine Linie des abenteuerlichen Den-
kens transformiert — auch wenn diese Linie sich in der Einsicht in die Ewige Wiederkehr
in sich zuriicklegt. Zum anderen wird genau durch diese Beweglichkeit, durch die Viel-
falt der Begegnungen und der Themen, durch die Entwicklung des Denkens selbst, die
dort geschildertist, die allzu einfache Identifizierung von Nietzsche mit Zarathustra un-
moglich. Natiirlich, Zarathustra ist in einer dhnlichen Weise Statthalter von Nietzsche,
wie es Sokrates fiir Platon ist. Und natiirlich liegt es nahe zu vermuten, dass Nietzsche
auch selbst die frauenfeindlichen Spriiche, die er seinem Helden und der alten Frau in
den Mund legt, goutierte. Es bleibt aber dabei, dass die erste hermeneutische Regel aller
fiktionalen Literatur auch hier greifen muss: Eine fingierte Realitit kann nicht unmit-
telbar zur Aussage und zum Bekenntnis des Autors oder der Autorin erklirt werden. Die
Fiktionalisierung schafft, auch wenn sie als Methode erkennbar ist, eine Distanz, und sei
sie noch so minimal. Was Nietzsche hier also betreibt, ist eine Literarisierung der Phi-
losophie, eine Durchmengung zweier Genres, die unterschiedliche Forderungen stellen.
Die erste und wichtigste Abweichung dieser Forderungen ist diese: Die Philosophie hat
es mit dem Wirklichen zu tun; ihm gilt ihre Mithe — ganz gleich, was sie im Einzelnen
fiir das Wirkliche hilt. Die Literatur beginnt genau dort, wo die Beanspruchung durch
das Wirkliche auf Standby gesetzt wird. Diese auf den ersten Blick gegensitzlichen und
unvereinbaren Forderungen verbinden sich in der Kreuzung der Genres, die Nietzsche
praktiziert.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

Es soll hier nicht um die hermeneutischen Schwierigkeiten gehen, vor die uns das
bei Nietzsche stellt. Ich will vielmehr diese Praxis einer Vermengung der Genres als sol-
che in den Blick nehmen, denn sie wird bei den Reaktioniren wieder begegnen, aber
in neuem Gewand: Was bei Nietzsche vielleicht Experiment war, sicher aber einer in-
neren Zwangsliufigkeit folgte, also vom Denken selbst gefordert wurde, wird bei den
Reaktioniren zu einem der machtvollsten Mittel der Aktualisierung reaktionirer Prosa:
Sie besorgt dort einerseits die effiziente Herstellung des gesuchten Affekts, andererseits
stellt sie die Voraussetzung fiir eine nicht weniger effiziente Strategie der Unaufrichtig-
keit zur Verfiigung. Nietzsche hat diese Praxis aber nicht einfach nur vorexerziert; er hat
ihr auch, in einem kurzen Text, ein theoretisches Fundament gegeben, das sich durch
die Texte der Reaktionire fortgetragen hat — kaum je explizit (weil das ein Eingestind-
nis der eigenen Methode bedeuten wiirde), oft sicher implizit (d.h. der Sache nach) und
nicht selten auch unwissenderweise.

Der Text ist >Uber Wahrheit und Liige im aufRermoralischen Sinn«<von 1873, der 1896
von Nietzsches Schwester verdffentlicht wurde, als Nietzsche selbst bereits vollends um-
nachtet war. Es handelt sich also um einen eher frithen Text, der sich auf einen sonst bei
Nietzsche nicht unbedingt anzutreffenden tiberspitzten Kantianismus stiitzt, der aller-
dings quasi-biologisch interpretiert wird: Die Wirklichkeit, so wie sie an sich ist, bleibt
uns unerreichbar, allein schon, weil sich unsere physiologische Organisation einschal-
tet. Dann aber vor allem - und das ist das Entscheidende —, weil sich der Intellekt als
eine besondere Form der Bewiltigung von Wirklichkeit einschaltet, und weil der beim
Menschen eine eigenartige Sache hervorgebracht hat, die einerseits (insofern sie selbst
wirksam ist) eine Realitit neben anderen ist, die sich aber andererseits von allen anderen
unterscheidet, insofern sie die Unwirklichkeit ins Wirkliche selbst einfithrt: die Sprache.

Wenn Nietzsche von Wahrheit und Lige im aufiermoralischen Sinn spricht, dann
hat er die (wie er behauptet) grundlegende Stufe vor Augen, auf der sich Wahrheit al-
lererst als Anspruch setzt, auf der sich sodann die Lige als Abweichung von diesem An-
spruch setzt, wobei aber beide eben reine Setzungen bleiben und keinerlei Anspruch auf
eine sprachunabhingige Geltung erheben konnen. In der Sprache wird erst der Gedanke
von Wahrheit als solcher gestiftet, ohne dass es eine Moglichkeit gibe, irgendeine gege-
bene »Wahrheit« jenseits ihrer sprachlichen Konstruktion und ihrer sozialen Konventi-
on noch einmal zu tberpriifen. Wahrheit selbst ist somit der Name einer Fiktion, die
auf einer bestimmten, selbst alles andere als wahrhaftigen Funktion der menschlichen
Organisation beruht. Die Forderung einer Erkenntnis des An-sich ist gegenstandslos.
Sprache wird dabei konsequent als Metaphorik gedacht: als Uberspringen kategorialer
Grenzen, als Erfindung einer Briicke zwischen zwei Dominen, die keine Beziehung zu-
einander haben: zwischen einem Nervenreiz und einem Vorstellungsbild, zwischen dem
Vorstellungsbild und dem Laut, zwischen dem Laut (d.h. dem Wort) und dem Begrift. Je-
de Metapher ist am Ende eine Metabasis: der durch nichts zu rechtfertigende Sprung in ein
anderes Genus (d.h. in eine andere ontologische Region, aber eben auch in ein ande-
res Genre). Was auch immer Sprache uns liefern mag, es ist nicht die Wahrheit iiber die
Welt, »und das ganze Material, worin und womit spiter der Mensch der Wahrheit, der
Forscher, der Philosoph arbeitet und baut, stammt, wenn nicht aus Wolkenkuckucks-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

97


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

heim, so doch jedenfalls nicht aus dem Wesen der Dinge«.” Wahrheit entsteht letztlich
erst dort, wo die schépferische Arbeit der Sprache vergessen wurde.” Sie ist also Produkt
eines Selbstmissverstindnisses, sie beruht auf einer Tiuschung, die darin besteht, die
Instrumente (die Sprache) fiir die Sache selbst zu halten. Es entsteht eine sprachphilo-
sophische, konstruktivistische Reformulierung der Idee von Wahrheit:

Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropo-
morphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhe-
torisch gesteigert, (ibertragen, geschmiickt wurden und die nach langem Gebrauch ei-
nem Volke fest, kanonisch und verbindlich diinken: die Wahrheiten sind Illusionen, von
denen man vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und sinn-
lich kraftlos geworden sind, Minzen, die ihr Bild verloren haben und nun als Metall,
nicht mehr als Miinzen, in Betracht kommen.”

Nun sind das Gedanken, die einigen modernen Strdmungen des emanzipatorischen
Denkens durchaus recht wiren: Fiir dieses ist gesellschaftliche und politische Reali-
tit immer ein Konstrukt, das auch umstrukturiert werden kann. Sei es, dass sich die
sprachlichen Legitimationsformen als »Illusionen« entlarven lassen, sei es gar, dass
gewisse, dem Anschein nach natiirliche Kategorien, ja: »Realititen« sich als Produkte
einer sozialen Praxis erweisen — immer muss das emanzipatorische Denken mit solchen
Dekonstruktivismen operieren, fiir die Nietzsche hier eine philosophische Basis liefert.
(Wenn die auch reichlich zweifelhaft ist.) Mehr noch: die tiefe Neigung zur Hierarchie,
zur Unter- und Uberordnung wird von Nietzsche bis in unser Verstindnis von und
unsere Verwendung von Sprache ihrer Form nach verfolgt. Es sind dann die Begriffe,
die uns das Bild einer »pyramidalen Ordnung nach Kasten und Gradenx, »eine Welt
von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen, Grenzbestimmungen«** plausibel machen,
noch bevor wir iiber etwas Bestimmtes nachgedacht haben. Begriffe aber, so erklart
Nietzsche, sind eine noch einmal héhere Kiinstlichkeitsform als die ersten Worte. Im
Begriff erreicht die Verleugnung, das »Vergessen« des Metaphorischen der Sprache (und
damit unserer Idee von Wirklichkeit) ihre systematische Konsequenz. Ein Begriff ist nur
»das Residuum einer Metapher«.”

In diesem Sinn also wiirde Nietzsche Platz schaffen fiir eine andere, eine befreite
Art des Denkens und Handelns. Weniger ein Philosoph mit dem Hammer als einer mit
der Planierwalze, ebnet er Hierarchien ein und reif’t Transzendenzen nieder. Er ist ein
leidenschaftlicher Leveller, und als solcher ein Vorarbeiter aller gelingenden Befreiung
der Menschen.

Das Problem, das ihn zugleich zum Ankniipfungspunkt fiir die reaktioniren Schrift-
steller macht, kiindigt sich ein paar Seiten spiter an. Denn Nietzsche ist (hier jedenfalls)

1 Nietzsche: Wahrheit und Lige im auRermoralischen Sinn. 313.

12 Wie oft bei Nietzsche spielt das Vergessen auch hier eine grofie Rolle: Das Vergessen ist selbst
eine dezidiert vitale und gesunde Tatigkeit; es ist geradezu lebens-, auf jeden Fall aber gliicksnot-
wendig. Es bringt aber eben auch solche Irrtiimer hervor wie den Begriff von Wahrheit.

13 Ebd.314.

14 Ebd.315.

15 Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

konsequent, indem er den Radikalkonstruktivismus nicht verlisst. Dann bleibt offen-
bar nur noch die Alternative: entweder sich den »verniinftigen« Strategien der Wirklich-
keitsbewiltigung anvertrauen, die sich zumal als Wissenschaft und biirgerliche Existenz
ihre Illusionen der Verlisslichkeit schaffen — oder in der Asthetisierung des Lebens und
der Welt eine Flucht zu neuen Intensititen erblicken. Es ist jetzt bestimmt nicht tiberra-
schend, welche Seite Nietzsches Sympathien hat.

Die Asthetisierung kommt in doppelter Hinsicht der »Natur des Menschen« (von der
Nietzsche nun doch, man weif3 nicht woher, etwas weifd) entgegen: Zum einen ist der
»Trieb zur Metapherbildung« der »Fundamentaltrieb des Menschen, den man keinen
Augenblick wegrechnen kann, weil man damit den Menschen wegrechnen wiirde«.' Wo
die erkalteten Metaphern, d.h. die Begriffe zwar Zuverlissigkeit, aber keine Leidenschaft
mehr liefern kénnen, wird sich dieser Trieb andere Wege suchen, nimlich im Mythos
und in der Kunst. Der Mensch scheint geradezu ein anti-realistisches Tier zu sein. Dem
entspricht auch die andere Hinsicht, die der Asthetisierung recht zu geben scheint: »Der
Mensch selbst aber hat einen unbesiegbaren Hang, sich tiuschen zu lassen [...].«”

Diese (allzu leicht zynisch zu vereinnahmende) Behauptung, die Menschen gends-
sen ihr Getduschtwerden; die Abgrenzung von den Verniinftigen, die nur in Begriffen
und Abstrakta leben und iiberhaupt ihre Sicherheit dem Wagnis grofen Schmerzes und
grofRen Gliicks vorziehen; schlieflich die Einsetzung des Mythos an die Stelle, die von der
nun diskreditierten Erkenntnis offengelassen wurde: all das fithrt auf eine Konzeption,
in der die Wahrheit allererst erfunden werden muss und frei erfunden werden darf.

Jenes ungeheure Gebalk und Bretterwerk der Begriffe, an das sich klammernd der be-
dirftige Mensch sich durch das Leben rettet, ist dem freigewordnen Intellekt nur ein
Geriist und ein Spielzeug fir seine verwegensten Kunststiicke: und wenn er es zer-
schldgt, durcheinanderwirft, ironisch wieder zusammensetzt, das Fremdeste paarend
und das Nichste trennend, so offenbart er, dass er jene Notbehelfe der Bediirftigkeit
nicht braucht und dass er jetzt nicht von Begriffen, sondern von Intuitionen geleitet
ist.'®

Nietzsche spricht ja offen aus, dass die so erfundene Wahrheit keine ist, sondern eben
nur Mythos oder eine Liige im auflermoralischen Sinn. Wenn man den Gedanken aber
ernst nimmt, dann kann niemandem vorgeworfen werden, dass er oder sie einen My-
thos vorlegt, dessen Wahrheit er oder sie behauptet: Denn genau darum geht es doch!
So einen Mythos schreibt Nietzsche ja nicht, wenn er (allerdings selbst freihindig my-
thologisierend) die Theorie und Rechtfertigung eines solchen Mythos vorlegt. Die Hei-
ligkeit der Welt muss im Mythos neu erfunden werden, und das funktioniert eben nur,
wenn an den Mythos auch geglaubt wird. Die Tiuschung, die darin liegt, wird offenkun-
dig nicht nur schon fiir sich begehrt, sondern ist ebenso unvermeidlich wie begliickend.
(Man meint geradezu Georges Sorel zu horen, dessen Theorie des revolutioniren Mythos

16  Ebd.319.
17 Ebd.320.
18 Ebd.321.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

99


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

einige Berithrung mit Nietzsches Ausfithrungen in diesem Text haben — eine Theorie, die
im Ubrigen von Carl Schmitt mit einigem Wohlwollen kommentiert wurde.)

Es sind damit alle Elemente versammelt, die die spezifische Unaufrichtigkeit der re-
aktiondren Prosa ausmachen wird: Die Erfindung eines Mythos, der sich als Wahrheit
ausgibt; die Vermengung der Genres und die Metabasis als Methode; Zynismus und Ver-
antwortungslosigkeit; die Vorliebe fiirs Urtiimliche und Primitive, das alle geistigen und
»Wahrheits«-Riicksichten sowieso erledigt; die Berufung auf eine »Intuition, die tiefer
gehtalsalle Erkenntnis, gerade weil sie nicht mehr gerechtfertigt werden kann; und nicht
zuletzt das Feindbild eines dngstlichen Spiefers, der sich in seinen leblosen Abstraktio-
nen einrichtet und die kdstliche Gefahr realen Lebens nie kennenlernt. Die Reaktionire
werden genau daraus die Programmatik ihrer Prosa ziehen. Was Nietzsche vorexerziert
hat: die zielgerichtete Durchdringung von Philosophie und Literatur, wird bei ihnen zur
Strategie werden, in der gerade die aller Verantwortung bare Mystifizierung hausen soll.

Wieder allerdings gilt, dass Nietzsche selbst nicht einer von ihnen ist, zumindest
nicht in Eindeutigkeit. Erstens spricht er ja aus, was da geschieht, anstatt es selbst zu
vollziehen; er bietet also eher eine Rechtfertigung der zynischen Methode der Reaktio-
ndre, als er sie selbst vollzieht — und auch das gilt ja nur im Rickblick. Zweitens denkt
Nietzsche diesen Mythos noch ganz ungebrochen heiter: als eine pagane Feier der Welt,
in der »ein erhabenes Gliick und eine olympische Wolkenlosigkeit« herrschen.*® Was sich
hier bemerkbar macht, ist Nietzsches kimpferischer wie freudiger Materialismus, der
uns einlidt, die Wirklichkeit zu bejahen, inklusive unserer »Endlichkeit« — wohingegen
die reaktioniren Mythen grundsitzlich aus einer Abkehr und Abscheu geschépft sind,
vor der Moderne, der Dekadenz, dem Liberalismus, den Vielen.” Bei ihnen geht immer
die Verneinung vorher, sie ist die erste Regung. Die von Nietzsche propagierte Form der
Affirmation vertrigt sich aber nicht mit der Reaktion. Immerhin, die Biichse ist geoft-
net.

Lehnstuhlbarbarei. Das Problem zeigt sich auch darin, dass Nietzsche keineswegs immer
der Falle entgangen ist, die er selbst gegraben hat. Seine Selbst-Befreiung von allen Riick-
sichten einer Sklavenmoral und die Literarisierung des philosophischen Diskurses ha-
ben eine unverkennbare Verlockung ausgeiibt: die Verlockung, sich lustvoll und brutal

19 Vgl. Schmitt: Die geistesgeschichtliche Lage. 8off.

20  Ebd.321.

21 Esistdeshalb entscheidend, die genauen Verhiltnisse zu bestimmen, die Affirmation und Nega-
tion jeweils zueinander einnehmen. Liegt eine fundamentale Bejahung vor, die in einem zweiten
Schritt eingeschrankt wird, wieder nach Mafigabe dieser Bejahung (also so, dass das kritisiert wer-
den kann, was der Bejahung und der Entfaltung—im Sinn der spinozistischen potentia— Grenzen
auferlegt)? Oder geht nicht doch eine mehr oder weniger offensichtliche, aber wirkungsvolle Ne-
gation voraus, ein Ekel und eine Abscheu, die nur nachtraglich und dann mithilfe imaginarer Kon-
strukte in einen Idealismus und eine Bejahung umgedeutet werden (imaginare Konstrukte wie
etwa der»deutschen Seele«, deren »Existenz«in gewissen Jargons offenkundig etwas Einleuchten-
des ist)? Diese Einschatzung macht aus, wie man Nietzsche und wie man seine Theoreme versteht
und politisch zu deuten gewillt ist. So ist es kein Zufall, wenn Deleuze, der Nietzsche ausdriick-
lich fir seine Metaphysik der Affirmation und der Univozitat gewinnen will, grofie Mithe darauf
verwendet, genau diese Verhiltnisse bei Nietzsche im Sinn der ersten Option festzulegen, vgl. Dif-
férence et répétition. 75ff.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

seine eigene Geschichte zu erfinden. Es ist exakt die Verlockung, der die Reaktionire
massenweise erliegen werden. Es gibt so etwas wie eine Ethik des Schreibens, auch und
gerade des philosophischen Schreibens. Nietzsche war ihr nicht immer gewachsen. Sei-
ne Freisetzung des philosophischen Diskurses kann eigentlich nur funktionieren, wenn
sie im gleichen Zug sich einer anderen, hoheren Strenge verpflichtet. Die schiere Lust
am Dreinschlagen, die sich aber dann doch nur auf dem Papier austobt (und die sich mit
dem Feigenblatt der Vorbereitung auf die Schaffung neuer Werte tarnt), ist weit von die-
ser Strenge entfernt. Man kann das den Primitivismus nennen, der immer wieder in der
Geschichte der Reaktion anzutreffen ist (und der weit dariiber hinaus seinen Reiz be-
weist): Es hat ganz einfach etwas ungeheuer Anziehendes, Geiles, eine jede Komplexitit
und Vieldeutigkeit, alle Abwidgungen und Differenzierungen hinter sich zu lassen, in-
dem man einen ordentlichen Kampfinszeniert, in dem die Helden nicht nur erfolgreich,
sondern noch dazu freudig und lissig die Feinde niedermihen. Das popkulturelle Pen-
dant dazu ist der Einzeiler, mit dem der Held die Erledigung eines Gegners abschmeckt.
Aberwieder gilt: Wenn ich James Bond oder John Wick verfolge, dann weifd ich eben, dass
das ein Film ist. Weif es aber auch Nietzsche immer so genau, dass das, was er schreibt,
reine Erfindung ist, mehr Epos als Wissenschaft?

Das ist nicht so sicher. Vor allem aber miissen uns heute die Phantasien, die dort
(nicht) ausgelebt werden, besonders unverdaulich vorkommen. Bleiben wir nur bei der
Genealogie der Moral; wenn man selbst all die antisemitischen Klischees beiseite lief3e, was
man jadoch nicht guten Gewissens kann:** Was Nietzsche im § 11 der Ersten Abhandlung
von sich gibt, ist heute ungenief3bar, und das war es wahrscheinlich auch schon 1887. Es
lohnt sich, es in extenso zu zitieren. Er spricht von den urspriinglichen, den natiirlichen,
gesunden »Guten« und schreibt:

[..] dieselben Menschen, welche so streng durch Sitte, Verehrung, Brauch, Dankbar-
keit, noch mehr durch gegenseitige Bewachung, durch Eifersucht inter pares in Schran-
ken gehalten sind, die andrerseits im Verhalten zueinander so erfinderisch in Riick-
sicht, Selbstbeherrschung, Zartsinn, Treue, Stolz und Freundschaft sich beweisen —sie
sind nach auRen hin, dort wo das Fremde, die Fremde beginnt, nicht viel besser als los-
gelassene Raubtiere. Sie geniefien da die Freiheit von allem sozialen Zwang, sie hal-
ten sich in der Wildnis schadlos fiir die Spannung, welche eine lange EinschliefRung
und Einfriedigung in den Frieden der Gemeinschaft gibt, sie treten in die Unschuld des
Raubtier-Gewissens zuriick, als frohlockende Ungeheuer, welche vielleicht von einer
scheuRllichen Abfolge von Mord, Niederbrennung, Schandung, Folterung mit einem
Ubermute und seelischen Gleichgewichte davongehen, wie als ob nur ein Studenten-
streich vollbracht sei, (iberzeugt davon, dass die Dichter fiir lange nun wieder Etwas zu
singen und zu rithmen haben. Auf dem Grunde aller dieser vornehmen Rassen ist das
Raubtier, die prachtvolle nach Beute und Sieg liistern schweifende blonde Bestie nicht
zu verkennen; es bedarf fiir diesen verborgenen Grund von Zeit zu Zeit der Entladung,
das Tier muss wieder heraus, muss wieder in die Wildnis zuriick: — rémischer, arabi-
scher, germanischer, japanesischer Adel, homerische Helden, skandinavische Wikin-
ger—in diesem Bediirfnis sind sie sich alle gleich. Die vornehmen Rassen sind es, wel-
che den Begriff »Barbar«auf all den Spuren hinterlassen haben, wo sie gegangen sind;

22 Vgl.v.a. Genealogie der Moral. §§ 7-9.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

101


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

noch aus ihrer hochsten Kultur heraus verrét sich ein Bewusstsein davon und ein Stolz
selbst darauf (zum Beispiel wenn Perikles seinen Athenern sagt, in jener beriihmten
Leichenrede, »zu allem Land und Meer hat unsre Kithnheit sich den Weg gebrochen,
unvergangliche Denkmale sich (iberall im Guten und Schlimmen aufrichtend«). Diese
»Klithnheit« vornehmer Rassen, toll, absurd, plétzlich, wie sie sich duflert, das Unbe-
rechenbare, das Unwahrscheinliche selbst ihrer Unternehmungen — Perikles hebt die
pabupia der Athener mit Auszeichnung hervor—, ihre Gleichgiiltigkeit und Verachtung
gegen Sicherheit, Leib, Leben, Behagen, ihre entsetzliche Heiterkeit und Tiefe der Lust
in allem Zerstoren, in allen Wolliisten des Siegs und der Grausamkeit—alles fasste sich
fiir die, welche daran litten, in das Bild des »Barbaren«, des »bdsen Feindes«, etwa des
»Goten«, des»Vandalen«zusammen. Das tiefe, eisige Misstrauen, das der Deutsche er-
regt, sobald er zur Macht kommt, auch jetzt wieder—istimmer noch ein Nachschlagje-
nes unausldschlichen Entsetzens, mit dem Jahrhunderte lang Europa dem Wiiten der
blonden germanischen Bestie zugesehn hat (obwohl zwischen alten Germanen und
uns Deutschen kaum eine Begriffs-, geschweige eine Blutverwandtschaft besteht).?

Esgibthier noch Spurenelemente von Argumentation: Soklingt die Idee an, dass die Kul-
tur und Gesellschaft eine Hemmung von urtiimlichen Trieben verlange, die gerade den
gesunden Naturen kaum ertraglich ist (weil sie ganz aus diesen Trieben leben), so dass
sie sich ab und zu mit umso gréfRerer Lust gehen lassen miissen — mogen darunter auch
ganze Volker zu leiden haben, das Recht ist auf ihrer Seite. Ihre Heiterkeit im Morden
und Vergewaltigen beweist es. Auch ist erstaunlich, dass Nietzsche hier den entscheiden-
den Punkt ausspricht, der fiir die reaktioniren Obsession mit der Apokalypse prigend
ist: Der Naturzustand, die absolute Entrechtung, der totale Kampf - sie sind fiir die Re-
aktiondre nicht einfach Gegenstand von Angst und Schrecken (wie fiir Hobbes), sondern
zutiefst faszinierend, weil sich in thnen das gréfite aller Phantasmen ausagieren darf:
Denn in der totalen Katastrophe ist alles erlaubt. Genau das ist es, was so unwiderstehlich an
der Idee des Untergangs ist, so dass der Untergang ebenso sehr Schreckensszenario ist
(namlich als bevorstehender) wie zutiefst begehrt wird: niamlich als der Ausnahmezu-
stand, in dem man bereits ist, so dass nun endlich alles erlaubt ist. Noch einmal treffen
wir die Verschrankung der Zeitregime im Verlust- und Katastrophennarrativ der Reak-
tiondre an, und auch auf diesem Weg lisst es sich aufschliisseln — wobei aber wichtig ist
und bleibt, dass es nur funktioniert (d.h. affektiv funktioniert), weil es widerspriichlich
ist und insofern es nicht aufgeschliisselt wird.

Es ist aber vor allen Dingen offenkundig, dass sich Nietzsche hier an seiner eigenen
Literatur berauscht. Er lisst sich mitreifSen vom Strom der Bilder, von der realen Lust
am imaginiren Morden — und er gibt das Ganze als eine theoretische, historische, wahr-
heitsfihige Betrachtung aus. Genau in diesem Sinn prifiguriert dieser Text die reaktio-
niren Prosaexzesse. Sie alle verbindet die Unverantwortlichkeit. Sie entschlagen sich al-
ler Verantwortung fiir das Wort, das sie geschrieben haben, indem sie eine Imaginati-
on entwerfen, die zugleich als Wahrheit ausgegeben wird — und die, fragt doch mal ei-
ner nach, ebenso gut wieder ins Fiktive zuriickgenommen werden kann: Es war ja doch
nur Literatur, nur ein Roman, nur Rechtswissenschaft... (Es ist dieselbe Strategie, die

23 Ebd. 785f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

von den neuen Rechten mit monotoner Ausdauer praktiziert wird: Erst wird eine pro-
vokative Duftmarke gesetzt, indem man gezielt einen Tabubruch vollzieht, dann wird
erklirt, es sei so nicht gemeint gewesen, man habe sich vielleicht im Wort vergriffen, es
sei ein Witz gewesen usw. Der Gewinn ist doppelt: Man schirmt sich gegen berechtig-
te Kritik ab, ohne auf sie eingehen zu miissen — und man wird von den eigenen Leuten
sehr, sehr gut verstanden.) Und die Bilder, die so fern aller Verantwortlichkeit gezeichnet
werden, sind solche der totalen Verantwortungslosigkeit: von Brutalitit, Gewalt, Mord,
Folter und von der heiteren Freude, die der gesunde Geist daran hat. Papiertiter sind
die alle, die ich analysiere. Mérder, Vergewaltiger, Folterer auf dem Papier. Und ja: Von
solchen Beschreibungen zur Tat ist immer noch ein weiter Weg. Aber das heiflt wieder-
um nicht, dass der, der voller Verve das blutige Geschift der blonden Bestie beschreibrt,
so tun kann, als hitte er gar nichts damit zu tun, wenn die Nazis das dann beim Wort
nehmen. Oder auch wenn sich irgendwo einer das Sturmgewehr umschnallt und in den
Schwulenclub oder die Moschee um die Ecke geht.

Die Lehnstuhlbarbarei, die Nietzsche vorbildlich zelebriert, ist der Ausweg aus der
Situation einer orientierungslosen Geistigkeit, die man ironischerweise dann immer ge-
nau den anderen vorwirft, auf dem schnellstmoglichen Weg: dem der Gewalt eben. Im-
merhin wenn man als groRe Rasse sich spiirend loszieht, um den Schwachen das Firch-
ten zu lehren, hat man den Kontakt wiedergefunden zu einer Realitit, die sonst immer
unsicher bleibt. Oder so glauben die, die das Morden feiern, es dann aber nicht gewesen
sein wollen.

Der Wille zur Macht. Nietzsche erweist sich in vielem als Stichwortgeber und Vorliufer
der Reaktionire. Er teilt ihre Abneigungen: gegen Frauen und deren Emanzipation, ge-
gen die Vielen (die Masse oder das »Herdentier«, wie Nietzsche gerne schreibt), gegen
die Demokratie,** den Liberalismus, den Parlamentarismus, die Zeitungen, die »Schwa-
cheng, die »Sklavenmoral«. Er will, was sie wollen: eine elitire Lebensform, voller Inten-
sititen, ohne Kompromisse, im Gefithl des eigenen Heroismus. Es ist nicht polemisch
gemeint, wenn ich sage, dass es nicht iiberrascht, dass Nietzsche vor allem minnliche
Leser zwischen 15 und 25 begeistert. Die Ratlosigkeit, die erst unfreiwillige, bald aber ins
Schicksalhafte iiberhéhte Absonderung und Einsamkeit, das Gefiihl, nicht verstanden zu
werden, weil man iiber dem Rest steht, die Entschlossenheit, sich blof$ nicht auf die aus-
getretenen, »sicheren« Pfade zwingen zu lassen, schliefilich die berauschende Phantasie
des eigenen Untergangs, aber eines hochst theatralischen - all das sind nun einmal die
Ingredienzen eines pubertiren Lebensgefiihls. Wie lieRRe sich das besser auf den Punkt
bringen als in so einem Gedicht:

Pinie und Blitz

Hoch wuchs ich iiber Mensch und Thier;
Und sprech ich — Niemand spricht mit mir.

24  »Die Demokratie aberist die Form des Verfalls des Staates, einer Entartung der Rassen, eines Uber-
gewichts der Mifdrathenden [...].« KSA 11. 469.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

103


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104  Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktiondren Denkens

Zu einsam wuchs ich und zu hoch:
Ich warte: worauf wart’ ich doch?

Zu nah ist mir der Wolken Sitz, —
Ich warte auf den ersten Blitz.*

Dieses phantasmatische Szenario bildet eine Kernkonstellation reaktionirer Sensibili-
wie Sentimentalititen. Hier erscheint die eigene Existenz im Licht eines dramatischen
Kampfes, der schicksalhaft noch die Hochsten niederwerfen kann — deren Héhe sich al-
lerdings erst wirklich in der Fahigkeit zu einer grofen Niederlage beweist.

Esware sinnlos, hier Anspriiche aufeine erschopfende Darstellung zu erheben. Doch
lasst sich die ganze verzwickte Sachlage der Beziehung Nietzsches zu den Reaktioniren
durch eine ganz kursorische Diskussion jenes Schlagwortes erhellen, das wie kaum ein
anderes das reaktionire Lebensgefithl anspricht: den Willen zur Macht.

In der Tat fasst dieses scheinbar sofort einleuchtende Wort die ganze Breite und den
Reichtum Nietzsches, und die verschiedenen Versuche, Nietzsche fiir diese oder jene
Richtung (auch politische Richtung) fruchtbar werden zu lassen, stiitzen sich nicht zu-
fillig auch auf die Auslegung genau dieses Wortes.

In einem ganz grundlegenden Sinn wird dem »Willen zur Macht« eine kosmologische
Deutung gegeben. So finden sich Spekulationen dariiber, wie die Wirklichkeit, und zwar
eben auch und gerade die physische Wirklichkeit als ein Mit- und Gegeneinander von
Kraftquanta zu verstehen ist. Damit werden Bewegungen und Veridnderungen in der
physischen Sphire zu Phinomenen eines Willens zur Macht (der hier offenkundig kei-
nerlei politische Konnotationen hat):

»[...] so ist uns keine Verinderung vorstellbar, bei der es nicht einen Willen zur Macht
gibt. Wir wissen eine Verinderung nicht abzuleiten, wenn nicht ein Ubergreifen von
Macht iiber andere Macht statthat.«?® Wirklichkeit wird so als eine Sache von Wettstreit,
Konkurrenz, Kampf interpretiert, in der jeweils die eine Kraft die andre zu itberwin-
den, d.h. unterwerfen sucht. Im Lebendigen ist das besonders deutlich und sogar
paradigmatisch fiir andere Bereiche — und sofort beginnt die Abdrift zum Sozialen:

Der Wille zur Akkumulation von Kraft ist spezifisch fiir das Phanomen des Lebens, fiir
Erndhrung, Zeugung, Vererbung — fiir Gesellschaft, Staat, Sitte, Autoritit. Sollten wir
diesen Willen nicht als bewegende Ursache auch in der Chemie annehmen diirfen?—
und in der kosmischen Ordnung??’

In Wahrheit ist Akkumulation noch zu wenig. Dieser Wille zur Macht ist in sich expan-
siv: »Nicht blofie Konstanz der Energie: sondern Maximal-Okonomie des Verbrauchs: so
dass das Stirker-werden-wollen von jedem Krafizentrum aus die einzige Realitdt ist — nicht
Selbstbewahrung, sondern Aneignen-, Herr-werden-, Mehr-werden-, Stirker-werden-

25  KSA10.107. Die Aufrichtigkeit fordert es zu bekennen, dass mir dieses Gedicht noch von genau
diesem Alter her bis heute in Erinnerung ist. Was meine These nur bestatigt.

26  Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre. In: Werke. Ill. 775.

27  Ebd. Genauso: »Das Leben ist nicht Anpassung innerer Bedingungen an dufere, sondern Wille zur
Macht, der von innen her immer mehrs>AufReres<sich unterwirft und einverleibt.« (Ebd. 898.)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

wollen.«*® Zugleich verbindet sich diese Expansion fiir Nietzsche mit dem Gefiihl der
Lust, die Verminderung mit dem der Unlust.

Die entscheidende Frage lautet hier, ob man es bei diesen »Kraftzentren« mit Sub-
jekten zu tun hat. In einem grundlegenden, naturphilosophischen Sinn lisst sich das
jedenfalls nicht behaupten. Nietzsche spricht von »Machtquanta, die sich ohne weite-
res physikalisch interpretieren lassen: »jedes Atom wirkt in das ganze Sein hinaus - es
ist weggedacht, wenn man diese Strahlung von Machtwillen wegdenkt.« Man merkt, wie
sich hier alles an einer doppelten Doppeldeutigkeit entscheidet: Erstens eben an der Fra-
ge, ob die Quanta und Zentren Subjekte sind (egal ob individuelle oder kollektive), und
zweitens die Frage, ob die Wirkung eine zwangsliufig gewalttitige sein muss. Nietz-
sches Rhetorik entscheidet sich immer wieder fir genau diese Idee, etwa wenn er im
selben eben zitierten Absatz schreibt: »Es ist essentiell ein Wille zur Vergewaltigung und
sich gegen Vergewaltigung wehren.«*

Der ganze Punkt der Deutung des Willens zur Macht hingt nun aber daran, dass
sich diese beiden Fragen nicht unabhingig voneinander beantworten lassen. Wir hatten
ja schon mit Hobbes einen Autor kennengelernt, der ebenfalls eine Ontologie der Krifte
vertrat und dessen radikaler Individualismus dann keine andere Konsequenz mehr zu-
lie3: Die individuellen Krifte konnen am Ende nur in Konkurrenz zueinander stehen;
ihr Streit und Kampf ist die letzte metaphysische Wahrheit. (Ganz unabhingig von der
Frage, ob Hobbes’ Gedankengang tatsichlich diesen Gang genommen hat oder nichtviel-
mehrvon Angst und Misstrauen seinen Ausgang nahm - der sich nachtriglich eine ratio-
nale Decke iibergeworfen hat. Die Systematik bleibt die gleiche.) Hingegen ist Spinozas
ganz dhnlich gelagerte Ontologie der Potentiae eine, die eben keine festen, starren, letz-
ten Abgrenzungen der einzelnen Krifte voneinander zulidsst. Die individuellen Poten-
tiae der »Modi« (d.h. der Einzelseienden) durchdringen einander immer schon. Deshalb
sind Konkurrenz und Kampf nur zwei Moglichkeiten des menschlichen (wie des nicht-
menschlichen) Seins; viel grundlegender werden alle Seienden sich erst als Kraftquanta
verwirklichen, wenn und in dem Maf$, in dem sie einander durchdringen und sich ge-
genseitig fordern. Der Kampfistim Gegenteil eine hemmende, Traurigkeit generierende
Unterbrechung solcher Strome.

Wo steht nun Nietzche? Das ist der Punkt. Es lassen sich nimlich fiir beide Deu-
tungen Belege finden. Und mehr als das: Nietzsches spezifische geistige Physiognomie
scheint genau in dieser Divergenz zu liegen. Denn einerseits dominiert der agonale Sinn
der Idee von Kraft und Macht ganz deutlich die Rhetorik, und dann erhilt der Brutalis-
mus eine hohere philosophische Weihe. Dann muss der Mensch, will er wahrhaft Mensch
sein, kriegerisch sein.*® Dann schaffen nur die inhumanen, die grausamen, harten Um-
stinde echte hohe Freiheit® — dahinter immer das Bild, dass freie Manner (denn Nietz-
sche denkt da bekanntlich nur an Minner) »geschmiedet« werden miissen, ein Bild, das
die Rechten bis heute lieben. Dann lisst sich eine in Wahrheit komplexe philosophische

28  Ebd. 775f.
29  Ebd.777.
30 Vgl ebd. 795f.
31 Vgl. ebd. 798f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

105


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Theorie mit dem trivialsten Beispiel eingingig machen (in dem sich der pubertire Ur-
sprung des Affekts nicht einmal mehr verleugnet):

Ein kleiner tlichtiger Bursche wird ironisch blicken, wenn man ihn fragt: »Willst du tu-
gendhaft werden?«—aber er machtdie Augen auf, wenn man ihn fragt: »Willst du star-
ker werden, als deine Kameraden?«—3*

Dann kénnen brutalste Eugenikvorschlige gemacht werden, die ein halbes Jahrhundert
spater in die Tat umgesetzt werden sollten: die Kastration von »entartenden Teilen:
»letztere muss man ausschneiden — oder das Ganze geht zugrunde«.”® Dann findet der
Brutalismus der Genealogie ebenso seine Grundlage wie die Gesetzestafel, die Zarathus-
tra denen hinterlisst, die ihn horen wollen. Auf der steht: »werdet hart!<3*

Das ist alles vollig einleuchtend und konsequent. Nur dass eine solche agonale
Metaphysik nur dann verstindlich ist, wenn sie feste Akteure voraussetzt: wenn sie die
Identitit der Kimpfer unterstellt. Diese wollen dann immer mehr und immer weiteres
tiberwinden und itberwiltigen, und sicher bereichern sie sich (materiell, geistig, affek-
tiv) bei diesen Eroberungen und wandeln sich somit auch; doch als Kimpfende sind sie
vor allem durch eines definiert: durch ihre Grenze zum Feind. Aus dieser Trivialitit wird
ein Carl Schmitt meinen, eine ganze Metaphysik zusammenschustern zu miissen. Wenn
nun aber eine Ontologie vorliegt, die eine solche feste Zuschreibung von Identititen
nicht zulisst, dann wird die »Uberwindung«, von der bei Nietzsche oft die Rede ist,
nicht nur die Uberwiltigung des Feindes und nicht nur die Wandlung des Selbst durch
den Kampf meinen kénnen, sondern wird viel fundamentaler auf eine Schaffung neuer
Komplexe, Lebensformen, »Werte« (wie Nietzsche oft schreibt), Gemeinschaften ver-
weisen, die itberhaupt nicht auf metaphysisch iitberhohte Konflikte angewiesen sind. Im
Gegenteil: Da dann die Machtquanta in allen denkbaren GréfRenordnungen zu finden
sind (ein Atom, meine Hand, mein Geist, ein Seminar); da sie zugleich immer in héhere
Einheiten eingebunden sind, ohne andererseits in ihnen einfach aufzugehen - liegt hier
eine Ontologie vor, in der der harte Kampf nur ein Grenzfall sein kann, nicht aber die
Regel oder gar das Prinzip. Doch genau in diese Richtung zielt Nietzsches Ontologie
in aller Konsequenz, und dann ist dieser Wille zur Macht einer, dessen »Subjekt« eine
irreduzible Pluralitit ist. Dann aber wandelt sich das gesamte Verstindnis von Macht
und von Wille zur Macht.

Berithmtist die Passage aus der Genealogie der Moral, in der die Vorstellung eines Han-
delnden dekonstruiert wird:

Ebenso namlich, wie das Volk den Blitz von seinem Leuchten trennt und letzteres als
Tun, als Wirkung eines Subjekts nimmt, das Blitz heifdt, so trennt die Volks-Moral auch

32 Ebd.801.

33 Vgl. ebd. 923. Auch KSA13. 401f.

34  Werke. Il. 460. Und im Kapitel >Von den Taranteln< (356—359) wird die Polemik gegen die Idee der
Gleichheit der Menschen mit der metaphysischen Uberhéhung von Kampf und Macht und Uber-
macht verbunden. Auch in vielen Notizen tritt die Macht in dieser trivialen, agonalen Bedeutung
auf, z.B. KSA 9. 144ff., wo immer wieder von einem »Gefiihl der Macht« in diesem Sinn die Rede
ist.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

die Stirke von den AuRerungen der Stirke ab, wie als ob es hinter dem Starken ein
indifferentes Substrat gdbe, dem es freistiinde, Starke zu duflern oder auch nicht. Aber
es gibt kein solches Substrat; es gibt kein »Sein« hinter dem Tun, Wirken, Werden; »der
Tater« ist zum Tun bloR hinzugedichtet—das Tun ist alles.®

Das feste Subjekt, den Titer gibt es so nicht. Wo Handlung ist, ist Kraft, ist eine Quante-
lung von Macht, ist sicher eine Art Knoten, der jedoch mehr durch die Handlung selbst
hervorgebracht wird, als er ihr zugrunde liegt. Man sieht sofort, dass sich die Idee des
Willens zur Macht vom Leitbild eines imperialen Kriegs abkoppelt und geradezu zu des-
sen Gegenteil gerit: »Der Wille zur Macht nicht ein Sein, nicht ein Werden, sondern
ein Pathos — ist die elementarste Tatsache, aus der sich erst ein Werden, ein Wirken er-
gibt...¢

Im Syntagma »Wille zur Macht« kénnen damit beide Teile hinterfragt werden: Wo
die Handlungsinstanz als eine komplexe Organisation von selbst nicht ich-haften Kom-
ponenten begriffen wird, als eine primire und irreduzible Pluralitit, da kann auch der
»Wille« nicht mehr als der eines Wesens (im Singular) interpretiert werden, so wie es die
faschistische Asthetik und Rhetorik ununterbrochen imaginiert: »Es gibt keinen »-Willen«:
dasist nur eine vereinfachende Konzeption des Verstandes, wie »Materiex. [...] der »>Zweck«
tritt im Gehirn zumeist erst auf, wenn alles vorbereitet ist zu seiner Ausfithrung.«*’

Und wo die Macht sich ins Pathos verwandelt, da ist sie nicht mehr Herrschaft und
Unterwerfung, Uberwiltigung und Vergewaltigung, sondern im Gegenteil die Bereit-
schaft zu einer ganz anderen Form der Selbstaufgabe, die von Nietzsche regelmifiig als
»Uberwindung« angesprochen wird.*® Dann unterbricht der Wille zur Macht nicht das
Widerspiel der vielen Michte, sondern er ist genau dieses: die endlose, ewige Interakti-
on und Interferenz von expandierenden Pluralititen ohne Kern und Zentrum, aus deren
Zusammenwirken stets Neues entstehen kann und wird — mit dem Ergebnis, dass auch
ich in eine neue Gestaltung eingehe, dort hineinwirke und doch von ihr, an der ich mit-
wirke, iiberschritten werde, gerade durch meine Mitwirkung. Das aber ist ein grundver-
schiedenes Verstindnis, ja eines, das der agonalen Idee eines Willens zur Macht formell
entgegensteht. An die Stelle einer Dualitit des Kampfes tritt die Unbedingtheit der Beja-
hung dieses irreduzibel pluralen, schillernden, dionysischen Seins - eine Bejahung, die
als Idee der Ewigen Wiederkehr auftritt.

Und wisst ihr auch, was mir diese »Welt« ist? Soll ich sie euch in meinem Spiegel zei-
gen? Diese Welt: ein Ungeheuer von Kraft, ohne Anfang, ohne Ende, eine feste, eher-
ne Grofe von Kraft, welche nicht grofRer, nicht kleiner wird, die sich nicht verbraucht,
sondern nur verwandelt, als Ganzes unverdnderlich grof, ein Haushalt ohne Ausgabe

35 A.a.0.789f.

36 Werke. IIl. 778.

37  Ebd.913.Vgl. auch KSA12. 25, wo die irreduzible Pluralitat des Seins durchdekliniert wird und wo
es etwa heifst. »Der Mensch als eine Vielheit von>Willen zur Macht«: jeder mit einer Vielheit von Ausdrucks-
mitteln und Formen.«

38  Ein Beispiel fiir viele: »Eine Tafel der Giiter hingt iiber jedem Volke. Siehe, es ist seiner Uberwin-
dungen Tafel; siehe; es ist die Stimme seines Willens zur Macht.« (Also sprach Zarathustra. Werke.
11.322)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

107


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

und Einbufien, aber ebenso ohne Zuwachs, ohne Einnahmen, vom »Nichts« umschlos-
sen als von seiner Grenze, nichts Verschwimmendes, Verschwendetes, nichts Unend-
lich-Ausgedehntes, sondern als bestimmte Kraft einem bestimmten Raum eingelegt,
und nicht einem Raume, derirgendwo »leer« wire, vielmehr als Kraft iiberall, als Spiel
von Kréften und Kraftwellen zugleich Eins und Vieles, hier sich hdufend und zugleich
dortsich mindernd, ein Meer in sich selber stiirmender und flutender Kréfte, ewig sich
wandeln, ewig zuriicklaufend, mit ungeheuren Jahren der Wiederkehr, mit einer Ebbe
und Flut seiner Cestaltungen, aus den einfachsten in die vielfaltigsten hinaustreibend,
ausdem Stillsten, Starrsten, Kéltesten hinaus in das Glithendste, Wildeste, Sich-selber-
Widersprechendste, und dann wieder aus der Fille heimkehrend zum Einfachen, aus
dem Spiel der Widerspriiche zuriick bis zu Lust des Einklangs, sich selber bejahend
noch in dieser Gleichheit seiner Bahnen und Jahre, sich selber segnend als das, was
ewig wiederkommen muss, als ein Werden, dass kein Sattwerden, keinen Uberdruss,
keine Miidigkeit kennt—: diese meine dionysische Welt des Ewig-sich-selber-Schaffens,
des Ewig-sich-selber-Zerstérens, diese Geheimnis-Welt der doppelten Wolliiste, dies
mein »)enseits von Gut und Bdse«, ohne Ziel, wenn nicht im Gliick des Kreises ein Ziel
liegt, ohne Willen, wenn nicht ein Ring zu sich selber guten Willen hat—wolltihr einen
Namen fir diese Welt? Eine Losung fiir alle Ratsel? Ein Licht auch fiir euch, ihr Verbor-
gensten, Starksten, Unerschrockensten, Mitternachtlichsten?— Diese Welt ist der Wille
zur Macht —und nichts auflerdem! Und auch ihr selber seid dieser Wille zur Macht —und
nichts auRerdem!™

Diese Vision, die ganz und gar spinozistisch ist (der Sache, wenn auch sicher nicht dem
Ton nach), ist wirklich frei von allem Ressentiment, denn in ihr steht die absolute, un-
bedingte und durch nichts begriindete Bejahung am Anfang. In ihr ist keine Rede mehr
von Kimpfen und Unterwerfungen, nicht von einer Macht im Sinne von Herrschaft, son-
dernvom Gliick der Bejahung des Seins in all seinen infinitesimalen Verschiebungen und
dem unvorhersehbaren Wehen seines Netzes. Die »Starken« sind nicht die blonde Bes-
tien, sondern die, die verstehen und akzeptieren und wollen kénnen, dass es in dieser
Welt keine Erlésung und keine Befreiung von ihr gibt, sondern immer wieder nur: sie.*°
Wille zur Macht, das ist dann die Erstreckung meines Seins, in dem es irrelevant wird,
wo ich ende und anderes beginnt, wo exakt diese Frage jeden Halt verliert. Diese Er-
streckung wird belohnt mit einer Lust, die absolute Ubersteigerung ist: ein ontologisch-
ethischer-affektiver Paroxysmus, ein Plus-Ultra, das hinaustreibt in eine Sehnsucht ohne
Maf3, Grund und Gegenstand und darin eine ungeahnte Zukunft aufschlie3t - so jeden-
falls tritt das Kapitel sVon der grofien Sehnsucht« auf, das im Zarathustra genau an das
Kapitel »Der Genesende« anschlie3t, in dem der Gedanke der Ewigen Wiederkunft zum
ersten Mal in aller Klarheit ausgesprochen ist. Man erkennt ohne Schwierigkeiten den
Amor Dei Spinozas wieder.

Und so l4sst sich die gesamte Ambivalenz Nietzsches, die ihn einerseits zum Vorliu-
fer und Vorarbeiter der Reaktionire gemacht hat, die ihn andererseits einer ganz ande-

39 Werke. I11. 916f. KSA11. 610f. Diese Schilderung der Welt als Wille zur Macht ist getragen von dem-
selben Ton und Uberschwang, durchdrungen von derselben Wortwahl wie einige Schilderungen
der Idee der ewigen Wiederkehr, z.B. KSA 9. 498.

40 »Dass alles wiederkehrt, ist die extremste Anndherung einer Welt des Werdens an die des Seins— Gipfel
der Betrachtung.« (Werke. 111. 895)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

ren, entgegengesetzten politischen Idee angeboten hat, in einen einfachen begrifflichen
Unterschied bringen. Denn die Bedeutung desBegriffs der Macht bei Nietzsche oszilliert
zwischen zwei geradezu gegensitzlichen Bedeutungen, fir die die romanischen Spra-
chen eine klare Unterscheidung haben: zwischen potestas und potentia, zwischen pouvoir
und puissance. Potestas und pouvoir bezeichnen die Macht, so wie man von einem »Macht-
menschen« spricht: also die Macht, die sich in Riicksichtslosigkeit, Unterwerfung, Ein-
verleibung duflert (die Macht, wie sie im Titel von Canettis Hauptwerk auftritt). Potentia
und puissance aber meinen geradezu das Gegenteil davon: die Dynamik, die mein Sein
selbst ist — und zwar ohne dass dazu noch irgendein Akteur oder zugrundeliegendes
Subjekt angenommen werden muss — und die in einem abenteuerlichen, unplanbaren,
unvorhersehbaren, ganz anders riskanten Hineinwirken, sich Hineinstiirzen ins Sein
besteht. Auch da versucht man seine Krifte, aber so, dass es nicht wichtig ist zu bestehen,
schon gar nicht zu kimpfen; sondern das Entscheidende ist, dass versucht werden muss,
was herauskommen wird, wenn man sich und alles, was man hat, einsetzt. Das Risiko
ist hier nicht unbedingt und sogar wohl nur selten der physische Tod. Das Risiko ist viel
fundamentaler: Es kann nimlich sein, dass ich aus dem Spiel der Krifte, wenn ich mich
wahrhaft darauf einlasse, vollig verindert hervorgehe, so sehr, dass von der Konstanz des
Ich nur mehr ganz abstrakt und lebensfern gesprochen werden kann. Das ist deshalb
moglich, weil diese Auseinandersetzung, wenn ich mich auf sie einlasse, mir das exak-
te Gegenteil der agonalen Idee aufzeigen wird: dass nimlich der andere und das andere
mir nicht duflerlich ist, so wie ich ihm auch nicht.* Dann aber ist der Wille zur Macht
das Geschehen einer Entsubjektivierung und Entgriindung, und eben nicht das Streben
nach Herrschaft itber andere.

Radikale Positivitat. Somit steht im Herzen von Nietzsches Denken ein Gedanke, der ra-
dikal affirmativ und vor allen Dingen anspruchsvoll ist. Der Gedanke der Ewigen Wieder-
kunft fordert mich, fordert alle und keinen. Er ist nicht Schlagwort oder einfache Ant-
wort auf irgendein Unbehagen, sondern ein genuin philosophischer Gedanke, der von
sich aus seine Durchdringung und Fortfithrung fordert. (Wovon nicht zuletzt die Viel-
zahl der Auslegungen dieses Theorems aus den verschiedensten Richtungen Zeugnis ab-
legt.) Mit einem Wort gesprochen: Nietzsche ist eben im vollen Sinn Philosoph, und zwar
ein Philosoph primirer Bejahung, so dass es einfach nicht méglich ist, ihn mit Verweis
auf die unbestreitbaren reaktioniren Aspekte seines Denkens oder mit Verweis auf die
rhetorischen Unverantwortlichkeiten zu erledigen. Selbst bei schwicheren Autor*innen
ist es meistens nicht so ohne weiteres moglich und angemessen, sie mit diesem einen
Epitheton des Reaktioniren abzuhandeln. Bei Nietzsche verbietet es sich vollends.

41 Zwar zitiert Schmitt gerne die Daublersche Poetisierung seiner Freund-Feind-Opposition, wonach
der Feind die eigene Cestalt als Frage sei. Demnach kénnte es sein, dass die Opposition doch ei-
ne irgendwie tiefere Verwandtschaft andeutet. Es ist aber bezeichnend, dass er daraus nicht ei-
nen einzigen ernstzunehmenden Gedanken schlagen kann. Kein Wunder, denn nirgends gelangt
Schmittaus der Starrheit seiner Entgegensetzungen, so dass maximal eine oberflachliche »Dialek-
tik« bleibt. Da die aber rein formal gefasst bleibt, lasst sie sich ganz nach Willkiir mit Plattitiiden
anfiillen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

109


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Deshalb ist Nietzsche ebenso Stichwortgeber und Vorliufer der Reaktion, wie er an-
dererseits ein Theoretiker der Emanzipation und ein Kritiker der Reaktion ist. Diese
kann nur, das wird sich im Einzelnen zeigen, mit einer grof3en Leugnung anfangen; sie
setzt dort ein, wo jemand nicht willens ist, diese Welt in ihrer Fiille, Widerspriichlichkeit,
mitihren Absurdititen und Kleinlichkeiten zu akzeptieren und zu bejahen — und wo die-
ser Unwille sich als tiefere metaphysische Einsicht tarnt und mit groRer Portion Diinkel
abschmeckt, wahlweise anzureichern mit Klassismus, Rassismus, Antisemitismus. Am
Anfang der Reaktion steht Verachtung und noch grundlegender: Ekel. Kein Reaktionir
kann behaupten, auf der Héhe der Bejahung zu stehen, die sich in Nietzsches ewiger
Wiederkunft ankiindigt. Und vielleicht ist es auch Nietzsche nicht immer, aber wen soll-
te das tiberraschen: ist diese Bejahung doch das Tiefste und Grundsitzlichste, was ein
Mensch zu erreichen imstande sein soll.

Die Reaktionire, selbst wenn sie eine heitere, heldenhafte Bejahung behaupten, in-
szenieren ununterbrochen eine Welt in unerlosbarer, endgiiltiger Krise. Sie alle zehren
von der Verkommenbheit als von ihrem Lebenselement. Der Anschein, den sie sich zu ge-
ben lieben: die letzten Bewahrer eines verwegenen Adels fiir kiinftige Kulturen zu sein,
ist reine Makulatur.

Die ambivalente Stellung Nietzsches zu seinen rechten Nachfolgern lsst sich im Ub-
rigen genauso bei diesen rechten Nachfolgern in Bezug zu Nietzsche nachweisen. Sie
alle beschiftigen sich unvermeidlicherweise mit ihm, auf die eine oder andere Weise.
Und keinem von ihnen ist er ganz geheuer. Sei es, dass sie in ihm den Vertreter eines
Nihilismus sehen, den er doch vor allem diagnostiziert hat; sei es, dass er als unsicher
gelten muss, weil er die Arcana ausgesprochen hat, deren Aktualisierung die Kraft der Re-
aktion ausmacht (dass es nimlich gilt, neue Intensititen mithilfe der Sprache herzu-
stellen, gleichgiiltig gegen »Wahrheit«); sei es, dass man gespiirt hat, dass der Gedanke
der ewigen Wiederkehr sich nicht in das Modell von Wirklichkeit als Kampf einpferchen
lasst, von dem die Reaktion lebt, und dass von dorther auch auf das Schlagwort des Wil-
lens zur Macht ein anderes Licht fillt — wie dem auch im einzelnen sei: Jedenfalls irr-
lichtert Nietzsche unsicher durch die Schriften vieler Reaktionire, irgendwo zwischen
Leuchtturm und Fata Morgana. (Was nebenbei nicht ausschlief3t, dass weniger sorgfil-
tige Reaktionire auch ausgemachte Nietzsche-Fans sein konnen.) Die Rezeption Nietz-
sches durch die Reaktionire wire der Gegenstand einer eigenen Studie; hier kann das
nicht geleistet werden.

Immerhin ein einziges Beispiel will ich erwihnen fiir die Art und Weise, wie Nietz-
sche fiir die Reaktionire auch von Nutzen sein konnte. Das aber nur, weil es zeigt, wie
konsequent die Reaktionire im Zweifelsfall die Entkopplung des Schreibens von Wahr-
heit und Liige zu treiben bereit sind, und weil es ein besonders frappierendes Beispiel
fiir den Nihilismus-Vorwurf ist. So schreibt denn der Alt-Nazi Arnold Gehlen in seinem
Buch Moral und Hypermoral in allem Ernst von Hitler: »Wir halten ihn fiir einen Jinger
Nietzsches.«** Es folgt zwar noch eine Art von Erklirung dieser Binsenweisheit, die, um
sich den Anschein der Unparteilichkeit zu geben, auch Hannah Arendt zitiert. In Wahr-
heit ist es aber doch einfach nur die peinliche Beteuerung eines Schuldigen, nichts mit

42 Gehlen: Moral und Hypermoral. 116.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

dem allem zutun gehabt zu haben - schliefilich istja Nietzsche schuld gewesen. So klein-

geistig konnen die grofRen Manner der Reaktion sein, wenn sie mal zur Verantwortung

gerufen wurden. Aber wenn es darum geht festzustellen, wie ganz Europa ins Chaos tor-

kelt und dass die Vermassung daran schuld ist, dann ist Nietzsche als Autoritit wieder
g

gut.® Wahrhaft tiefsinnige Meisterdenker miissen das sein, die hier am Werk sind.

Der Schatten. Es gibt mindestens noch einen weiteren Grund, warum Nietzsche nicht so
ohne weiteres als Reaktionir bezeichnet werden kann. Schematisch kénnte schon der
Hinweis darauf dienen, dass Jesus schliefSlich auch kein Christ und Karl Marx kein Mar-
xist war. Nun war freilich Nietzsche beileibe nicht der erste, der gewisse reaktionire Kli-
schees geduflert und mit Scheingriinden salonfihig gemacht hat. Er hat aber, darin sei-
nem eigenen elitiren Anspruch bis ins Letzte treu, in aller Schirfe beschrieben, wie die
Nacheiferer das Erbe des Meisters besudeln miissen — und nicht zuletzt: mit Blut besu-
deln.

Irgendwann nimlich bemerkt Zarathustra, dass er einen >Schatten< hatten.* Es ist
der unvermeidliche Epigone. Der Epigone, auch der, der einem Denken der Stirke und
Riicksichtslosigkeit nacheifert (und vielleicht der besonders), bietet einen jaimmerlichen
Anblick: »Als er ihn ndmlich mit Augen priifte, erschrak er wie vor einem plétzlichen Ge-
spenste: so diinn, schwirzlich, hohl und iiberlebt sah dieser Nachfolger aus.«*

Dabei scheint Zarathustra mit diesem Schatten doch einen gelehrigen Schiiler ge-
funden zu haben, der bereit ist, seinem Meister ins Extremste zu folgen und alle Opfer zu
bringen: des Glaubens, der Grenzen, des Verbotenen, der Werte, der Wahrheit. »Nichts
istwahr, alles ist erlaubt«: so sprach ich mir zu.«»So sprach ich mir zu, nicht: »so sprach
ich zu mir«: Der Epigone muss sich selbst ermutigen, sich iiberwinden, doch anders als
von Zarathustra imaginiert ist diese Uberwindung offenbar genau das, was die Reaktio-
ndre so lieben: Zwang, Gewalt gegen sich wie andere. Der positive Antrieb, ihn sucht man
vergebens. Und so tiberrascht es nicht, dass der Schiiler der Lehre nicht gewachsen ist.
Eristes, der in Sinnlosigkeit, in Nihilismus verfillt. »Zu viel klarte sich mir auf: nun geht
es mich nichts mehr an. Nichts lebt mehr, das ich liebe — wie sollte ich noch mich selber
lieben?«*

Was Nietzsche schildert, ist die Orientierungslosigkeit dessen, dem alles gleich ge-
worden ist, weil er die Kritik der Werte mit ihrer Abschaffung verwechselt. Von dieser
Warte aus, ist Nietzsche eben Teil der Moderne, die die Reaktion so verabscheut. Die
Orientierungslosigkeit nimmt sogleich die Form einer Nostalgie der verlorenen Heimat
an, die im Politischen so zerstorerische Effekte entfalten wird: »Wo ist — mein Heim?
Darnach frage und suche und suchte ich, das fand ich nicht.«*” Diese Frustration des
Epigonen, dem die Medizin zu stark war und der sich nach einer endgiiltig verlorenen
Urspriinglichkeit zuriicksehnt, sie kann wohl nicht anders als in einen geistlosen Bruta-
lismus umschlagen und in ein Verlangen, sich lieber aller Freiheit und Eigenverantwort-

43 Ebd.179.

44  Zarathustra. 509-512.
45  Ebd.s510.

46  Ebd.s11.

47  Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

lichkeit zu begeben und sich restlos zu unterwerfen als das Irren noch linger zu ertragen.
So gelangt Nietzsche dazu, mit Zarathustras Schatten genau das zu beschreiben, dem
die Reaktionire reihenweise erlegen sind: die Verlockung des Faschismus. Zarathustra
spricht zu seinem Schatten:

Deine Gefahr ist keine kleine, du freier Geist und Wanderer! [...] Solchen Unsteten, wie
du, diinkt zuletzt auch ein Gefangnis selig. [...] Hiite dich, dass dich nichtam Ende noch
ein enger Glaube einfangt, ein harter, strenger Wahn! Dich namlich verfithrt und ver-
sucht nunmehrjegliches, das eng und fest ist.*®

48  Ebd.s12.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Feuertaufe. Von allen reaktioniren Autoren, die hier besprochen werden, ist Ernst Jiin-
ger wahrscheinlich der, fiir den das Motiv des Krieges und des Kampfes die konkreteste
Bedeutung hat. Sie alle schwadronieren unentwegt von Kampf und Krieg, und sie mei-
nen damit irgendeine Form von brutaler Auseinandersetzung, in der alles auf dem Spiel
steht. Doch diese literarische Evokation des Kampfes ist, wie sich zeigen wird, wesent-
lich eine rhetorische Strategie. Es gilt, ein bestimmtes Gefiihl hervorzurufen, ein sol-
ches, in dem man sich der Wirklichkeit versichern kann. Das ist mal, wie bei Schmitt,
dem Anschein nach formal und allgemein gesprochen, mal wie bei Heidegger eine Be-
gegnung des einsamen Daseins mit seinem eigenen Tod, mal wie bei Rand eine Recht-
fertigung des kriegerischen Charakters einer der freien Wirtschaft verpflichteten Ge-
sellschaft, deren eigentlicher Krieg am Ende zwischen denen besteht, die dieser Freiheit
gewachsen sind, und dem Rest. Das sind mehr oder weniger abstrakte, in jedem Fall aber
eher bildhafte Verwendungsweisen der Begriffe von Kampf und Krieg. Nicht so bei Jiin-
ger. Es ist in aller Schirfe und Brutalitit die Erfahrung des Ersten Weltkrieges, die Jiin-
ger tief gepragt hat und die sich, so scheint es mir, durch all seine Werke zieht und seine
spezifische Form von reaktionirem Gestus bestimmt, so wie andererseits seine Selbst-
stilisierung und seine Romantisierung des Krieges erheblich fiir seine Bedeutung in re-
aktiondren Zirkeln verantwortlich ist.

Sofort wiirden die Mitglieder solcher Zirkel Einspruch erheben: Jinger sei, so wie-
derholt man da gerne, um den vermeintlichen Vordenker jedem Verdacht zu entziehen,
alles andere als romantisierend. Haben nicht Erich Maria Remarque und André Gide die
Ehrlichkeit und Niichternheit seiner Schilderung gelobt? Es ist wahr: Man muss hier ge-
nauer unterscheiden. Die Vielfalt der literarischen Formen, deren sich Jiinger bedient
hat, ebenso wie die Entwicklung seines Denkens fordern eine differenziertere Betrach-
tung, die ich hier anhand seiner Werke wenigstens kursorisch leisten will.

Man muss mit dem Erstlingswerk beginnen, das Jiingers Ruhm mit einem Schlag be-
griindet hat: In Stahlgewittern, eine ausfithrliche Darstellung von Jiingers Zeit als Soldat
und dann als Offizier im Ersten Weltkrieg, die bereits 1920 erschienen ist, damals noch
mit dem Untertitel Aus dem Tagebuch eines StofStruppfiihrers. Der Untertitel ist insofern ir-
refithrend, als zwar die Substanz des Textes ganz offenkundig auf Tagebuchaufzeich-
nungen beruht; die Fiille der Details der Landschaften, Menschen und Mandver beweist

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

das eindrucksvoll. Es ist aber ebenso offenkundig, dass man es mit einem bereits lite-
rarisch aufbereiteten Tagebuch zu tun hat. Das ist natirlich @iberhaupt kein Problem:
Deshalb ist der Text nicht mehr oder weniger wahr. Man muss sich aber eben erinnern,
dass man es mit einem literarischen Text zu tun hat und nicht primir mit einem histo-
rischen Dokument.

Wenn Jinger Realismus oder Sachlichkeit attestiert wird, denkt man sicher vor al-
lem an dieses Buch. Es ist wahr, dass seine Schilderung der Kriegsrealitit beziiglich der
Tatsachen nichts beschénigt. Die Brutalitit, mit der der Krieg seine Opfer fordert, tritt
aufjeder Seite entgegen. In der Tat ist es sogar eine neue Form, eine neue Qualitit von
Brutalitit, die sich in dieser neuen Form von Krieg duflert. Jiinger gibt sich gelegent-
lich die Miihe, eine erste theoretische Einordnung dieser neuen Art der Kriegsfithrung
zu geben: von der alten Feldschlacht iiber den Stellungskrieg und die Materialschlacht
bis zur »mechanischen Schlacht«, »deren Bild jedoch nicht mehr zur vollen Entfaltung
kame«.! Diese Bemerkung ist nicht ohne Bedeutung in Bezug auf das, was Jiinger spiter
ins Zentrum riicken wird. Vorerst jedoch ergeht er sich in teilweise langwierigen und auf
die Dauer auch ermiidenden, immer aber duferst prizisen und detailreichen Beschrei-
bungen seiner Erlebnisse. Es ist eben diese Genauigkeit und Geduld, die den von Jinger-
Apologeten gern berufenen Umstand begriindete, dass sich Autoren wie André Gide oder
Erich Maria Remarque anerkennend auf die Stahlgewitter beziehen konnten. Es gibt dort
vieles zu lernen, und nicht zuletzt lisst sich immerhin ein anfinglicher Eindruck davon
gewinnen, wie es sich wohl angefiihlt haben mag, Wochen, Monate, Jahre in einem Krieg
zuzubringen, in dem irgendwann eine kaum bewegliche Front sich kilometerweit durch
ein ununterbrochenes Wummern ankiindigt, das vielleicht auch mal schwicher wird,
doch nur, um umso gewaltsamer anzuschwellen, selbst wenn man meint, es kénne nicht
mehr lauter werden; wie das ist, wenn die Front die Nichte mit dem roten Schimmer
der Abschiisse erhellt, in den hier und da als Farbtupfer die Leuchtraketen eingestreut
sind; wie desorientierend, befremdlich, albtraumbhaft es ist, iiber die von Nebeln und
Giftgasen iiberwaberten Felder zu irren* oder sich in unbesetzten feindlichen Griben
zu verlaufen;® wie die konstante Bedrohung, der Lirm,* die Schlaflosigkeit, die Kilte,’
auch die Langeweile die Soldaten Tag fiir Tag und Nacht fiir Nacht auslaugt. Jiinger spart
auch keine noch so widerwirtigen Details aus, und dasist sicher eines der Verdienste des
Buches.® Der Weltkrieg erscheint auf einer Ebene des Textes als eine riesenhafte Zersto-
rungsmaschine, der nichts, aber auch gar nichts widerstehen kann:

-

Jinger: In Stahlgewittern. 72.
Ebd. 118.
Vgl. etwa 118.197.

AW N

»Zuweilen wurde das Ohr durch einen einzigen, von Flammenerscheinungen begleiteten holli-
schen Krach vollig betdubt. [...] Doch diese Gerdusche sind leichter beschrieben als ausgestanden,
denn das Gefiihl verbindet jeden Einzelton des schwirrenden Eisens mit der Idee des Todes [..].«
(83)

5 Nicht nur die physische: »Die Landschaft strahlt in der Nacht eine eigentiimliche Kilte aus; diese

Kélte ist von geistiger Art.« (46)

6 So beschreibt er, wie bei einem Angriff der Fufd ins Fleisch der frither oder auch gerade eben Ce-
fallenen tritt, ebd. 100.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Der Hohlweg und das Geldnde dahinter war mit Deutschen, das Geldnde davor mit
Englandern bestreut. Aus den Béschungen starrten Arme, Beine und Kopfe; vor unse-
ren Erdlochern lagen abgerissene Gliedmafien und Tote, liber die man zum Teil, um
dem steten Anblick der entstellten Gesichter zu entgehen, Mantel oder Zeltbahnen
geworfen hatte. Trotz der Hitze dachte niemand daran, die Kérper mit Erde zu bede-
cken.

Das Dorf Guillemont schien spurlos verschwunden zu sein; nur ein weiflicher Fleck
im Trichterfelde deutete noch die Flache an, auf welcher der Kreidestein der Hauser
zu Staub zermahlen war. Vor uns lag der wie ein Kinderspielzeug zerkniillte Bahnhof;
weiter hinten der in Spine zerrissene Wald von Delville.”

Immer wieder wird diese Vernichtungsorgie, die alles menschliche Maf tibersteigt, in
den Rang des Elementaren geriickt.® Der Titel bringt es schon zum Ausdruck: Dieser Krieg
ergiefdt sich iiber die Einzelnen wie eine blinde urspriingliche Kraft, wie ein Gewitter
oder ein Vulkanausbruch, in Wahrheit nur viel unerbittlicher. Diese neue Elementare
ist von solcher Wucht, Brutalitit und Dauerhaftigkeit, von solcher Totalitit — um diesen
spater bei Jinger wichtigen Begriff vorwegzunehmen —, dass es kein Zufall ist, wenn die
Menschen, die in seine Gewalt geraten, dariiber den Verstand verlieren. »Die Fahigkeit
deslogischen Denkens und das Gefithl der Schwerkraft schienen aufgehoben. Man hatte
das Empfinden des Unentrinnbaren und unbedingt Notwendigen wie einem Ausbruch
der Elemente gegeniiber. Ein Unteroffizier des dritten Zuges wurde tobsiichtig.«’

Der Wahnsinn, der die Soldaten in der Schlacht tiberfllt, ist folgerichtig und nur die
hochste Zuspitzung dessen, was in allen Erfahrungen im Krieg mitschwingt: dass das
nicht mehr mit den Maf3stiben und Kategorien der Friedenswelt, des biirgerlichen Den-
kens, der philosophisch wie pragmatisch verstandenen Vernunft erfasst werden kann.
Mehr als in anderen Kriegen bricht in diesem etwas tiber die Menschen herein, was end-
giiltig ihre Gewissheiten niederbombt. Die Zerstorung ist nicht nur eine der Erde, der
Stadte und der Leiber, sondern ganz grundsitzlich auch eine alles bisher Dagewesenen,
noch im historischen oder geistigen Sinn."

7 Ebd. 102. Ahnlich eindringlich ist auch die Schilderung eine Wiistenei und Walstatt auf 204.

8 Z.B. 81. 235. 237.

9 99. Ahnliches auch 177. 237.

10  Eigentlich ist die ganze Sache in ein paar Absitzen erledigt: Von der grofien, romantisch-patrioti-
schen Begeisterung der Freiwilligen: »Aufgewachsen in einem Zeitalter der Sicherheit, fithlten wir
alle die Sehnsucht nach dem Ungewdhnlichen, nach der grofRen Gefahr. Da hatte uns der Krieg ge-
packt wie ein Rausch. In einem Regen von Blumen waren wir hinausgezogen, in einer trunkenen
Stimmung von Rosen und Blut. Der Krieg musste es uns ja bringen, das Grof3e, Starke, Feierliche.«
(7) Uber die Desillusionierungen des sich hinziehenden Grabenkrieges (15) bis zur Entwirklichung
der Vorkriegswelt: »Es scheint, als ob man das getraumt hatte — unglaublich fern.« (47) Remarque
bringt dieselbe Erfahrung zum Ausdruck. Sein Paul Baumer ruft aus: »Wenn ich dariiber nachden-
ke [..] so mochte ich, wenn ich das Wort Friede hore, und es ware wirklich so, irgendetwas Unaus-
denkbares tun, so steigt es mir zu Kopf. Etwas, weif3t du, was wert ist, dass man hierim Schlamassel
gelegen hat. Ich kann mir bloR nichts vorstellen. Was ich an Moglichem sehe, diesen ganzen Be-
trieb mit Beruf und Studium und Gehalt und so weiter — das kotzt mich an, denn das war ja schon
immer da und ist widerlich.« (Im Westen nichts Neues. 83)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

7


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Fiir unser Thema ergeben sich hieraus bereits zwei wichtige Konsequenzen bzgl. Jiin-
gers: Erstens findet man bei Jinger nur noch ansatzweise ein Gefiihl, das ich bei ande-
ren Autoren zentral herausarbeiten werde und das eine der Kernkomponenten des reak-
tiondren Empfindens darstellt: nimlich das Gefiihl einer Falschheit, gar einer Irrealitit
der vorfindlichen und vorgeblichen Realitit. Man findet exakt diese Komponente ein-
fach deshalb kaum mehr bei Jinger, nicht weil sie keine Rolle spielt, sondern ganz im
Gegenteil weil sie durch die Kriegserfahrung maximale Bestitigung erfahren hat. Dass
die Welt der Berufe und Tugenden, der Worte und Verhandlungen etc. falsch ist, muss
Jinger nicht vage empfinden. Es ist ihm aus den Knochen geschossen worden. Es be-
darf hier keiner philosophischer Begriindungen mehr, wo die brutale Kraft die Masken
niedergerissen hat.

Zweitens ist damitklar, dass es kein Zuriick mehr gibt. Noch extremer als manche an-
dere Reaktionire ist Jiinger Vertreter eines riicksichtslosen »Progressismus« — ein Pro-
gressismus natiirlich, der nichts mit Emanzipation zu tun hat, sondern deutlich faschis-
tische Ziige tragen wird. Die Erfahrung des Krieges hat etwas endgiiltig abgeschnitten,
gekappt. Zumindest die fritheren Texte Jiingers, bis zum Arbeiter auf jeden Fall, sind frei
von allen nostalgischen Elementen.

Der Krieg markiert damit das Ende der Welt, die ihm vorherging: der politischen, so-
zialen, 6konomischen, kulturellen Welt wie der Welt des Einzelnen. Fortan wird man al-
lesvon diesem Krieg aus sehen und beurteilen miissen. In Stahlgewittern versuchtvon die-
sem neuen, anderen, alles hinwegfegenden Krieg und von dem, was er mit den Soldaten
macht, Zeugnis abzulegen. Oft genug gelingt Jiinger das, der Erfolg des Buches kommt
nicht von Ungefihr. Immer wieder werden die widersprechenden Gefiihle beschrieben,
die die Soldaten ereilen, gewissermafien die Asymptoten des Wahnsinns, in dem sich die
Totalitit des Krieges zuspitzt: Hier entsteht eine Form von Grauen, die nichts Vergleich-
bares kennt, ein Grauen, das ans Lachen und damit eben an den Wahnsinn grenzt:

Ich machte hier, und wiahrend des ganzen Krieges eigentlich nur in dieser Schlacht,
die Beobachtung, dass es eine Art des Grauens gibt, die fremdartig ist wie ein uner-
forschtes Land. So spiirte ich in diesen Augenblicken keine Furcht, sondern eine hohe
und fast ddmonische Leichtigkeit; auch iiberraschende Anwandlungen eines Gelach-
ters, das nicht zu zahmen war."

Immer wieder wird das Schlachten durchkreuzt von Affekten, die ihm gegeniiber eigen-
artig inkongruent wirken. »Zwischen den grofien und blutigen Bildern herrschte eine
wilde, ungeahnte Heiterkeit. An einem Baume lehnte ein birtiger Landwehrmann:>Jun-
gens, jetzt feste ran, der Franzmann ist im Laufen!«* Der Geruch des Giftgases ruft eine
»fast hellseherische Erregung hervor, wie sie nur die héchste Nihe des Todes zu erzeu-
gen vermag«.” Nach dem mit Not itberstandenen Angriff auf einen feindlichen Graben
sucht der Korper vergebens Ruhe: »Ich hatte vielmehr ein Gefiihl des hochsten und ange-
spanntesten Wachseins, als ob irgendwo im Kérper ununterbrochen eine kleine elektri-

i3 In Stahlgewittern. 96.
12 Ebd.2s5.
13 Ebd. 96.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

sche Klingel liutete.«'* Die Augenblicke, bevor die Mannschaft aus dem Graben stiirmt,
haben gar »etwas Zauberhaftes«.” Was Jiinger da beschreibt, ist ein permanenter, un-
iiberbietbarer Ausnahmezustand, sowohl mit Blick auf das, was dort geschieht, wie hin-
sichtlich der affektiven Wirklichkeit: jener Kampf als inneres Erlebnis, wie es ein paar
Jahre spater heiflen wird.

Man wird deshalb wohl nicht weit kommen, wenn man die Beispiele des Fronthu-
mors fiir das nimmt, was sie unzweifelhaft auch sind: Rohheiten. Dieser »Humor« lisst
es sich wohl sein an der Schwiche der Opfer. Das Lachen ist hier Grausamkeit.® Es gibt
einen Humor, der sich den Menschen in all ihren Schwichen und Dummbheiten mitfith-
lend zuwendet. Nicht so dieser: Der Fronthumor ist ohne alle Wirme. Wollte man das
aber einfach zum Objekt eines moralischen Urteils machen, hitte man nichts gewon-
nen — vom Gefiihl der eigenen Uberlegenheit abgesehen. Die Rohheit, die sich in die-
sem Humor ausdriickt, wird man im Gegenteil als einen Effekt des Krieges selbst an-
sehen missen. Zwangsliufig werden die Riicksichten nachlassen in solcher Umgebung.
Driickt sich im Lachen immerhin noch der Wille zum Leben aus, wird man es nieman-
dem in solcher Lage fortzudemonstrieren suchen. Wahrscheinlich, sehr wahrscheinlich
hitte ich auch gelacht.

Die Rohheit ist nicht einfach Verrohung, sondern Reaktion auf und Anpassung an
eine rohe Lage. Wie sollte man sonst mit dem alltiglichen Sterben umgehen? So fallen
denn auch etwa solche Sitze, die, wollte man sie aus dem Kontext nehmen, zynisch klin-
gen milssten: »In der Regel ging es gut, aber ein oder zwei Opfer griff sich das Schicksal
jeden Tag[...].«"7 An anderer Stelle beschreibt Jiinger erst den behaglichen Alltag im Gra-
ben, der inzwischen zur Heimat geworden war, nur um dann iibergangslos zwei Seiten
Bericht von blutigsten Verwundungen und Tétungen in demselben anzufiigen.'®

Eskann das alles wahrscheinlich nicht anders sein. Die Normalisierung von Tod und
Brutalitit zeugt von der grofRen Kraft des Lebendigen, sich noch im Widrigsten einzu-
richten — wenn auch um einen hohen Preis. Man muss es Jiinger anrechnen, dass er die
Ehrlichkeit hatte, dem, was herkdmmliche Moral wie Asthetik nur widerlich finden kén-
nen, Ausdruck zu verleihen.

Ebenso wenig scheint es mir sinnvoll, Jitnger dafiir zu kritisieren, dass er bei allem
Bewusstsein fiir das Unmenschliche des Krieges in ihm offenkundig eine Umgebung ge-
funden hat, in die er nach seinem Empfinden auch hineingehért. Was er einmal iiber ein
paar Kameraden sagt, gilt wohl auch fiir ihn: »Ihnen macht der Krieg eben Spafs.«* Jiin-
ger macht der Krieg Spaf3, obwohl oder weil (wer kann das schon sagen) er iiber seine
elementare Brutalitit im Bilde ist. Es ergibt aber nun keinen Sinn, ihn dafiir zu »kriti-
sieren«: Solche Urteile lassen sich leicht fillen, so wie sich alle aus ihnen folgenden Be-
und Verurteilungen schnell aussprechen lassen; das ist aber nicht dasselbe wie die Arbeit

14  Ebd.92.

15 Ebd. 80.

16 Vgl.69.241.243. Allerdings hat gerade die letztere Episode in der Tat etwas Komisches. Das»Opfer«
ist hier ein Hase, der schutzsuchend durchs Gefecht springt.

17 Ebd. é1f.
18 Vgl 53ff.
19  Ebd.s1.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

19


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

des Verstehens. Und wer konnte von sich schon sagen, dass er nicht auch Spaf am Krieg
gefunden hitte, wenigstens zeit- und teilweise? Moral, wenn man es mit ihr halten will,
kommt lediglich in der Frage zum Zug, welchen Autor man sich zum Vorbild erkiiren
will.

An einigen Stellen lugt bei Jiinger gar so etwas wie ein Zweifel aus den Beschreibun-
gen der Abenteuer, allerdings einer, der sich als Affekt bemerkbar macht (und also gerade
nicht als Zweifel): Beim Anblick eines ganz jungen Soldaten, der noch vor Tagen Gegen-
stand des Spotts seiner Kameraden war und der nun, im Angesicht des Todes, iiber sich
hinauswichst, bricht der erschépfte und fast aller Hoffnung beraubte Offizier zusam-
men: »Diese Beobachtung gab mir den Rest. Ich warf mich zu Boden und brach in ein
krampfhaftes Schluchzen aus, wihrend die Leute diister um mich herumstanden.«*° An
anderer Stelle schildert Jiitnger die Konfrontation mit der eigenen Titerschaft: jemanden
umbringen, selbst im Krieg, das ist eine Enormitit, die nur von den Kiltesten einfach
beiseitegelegt werden kann — so scheint es jedenfalls einem, der das hoffentlich nie er-
leben wird. Die Worte, die Jiinger wihlt, sind bezeichnend, und sie fithren eben an den
Punkt heran, an dem die Einschitzung des Buches sich dndern muss. Er schreibt:

Davor lag mein Englander, ein blutjunges Kerlchen, dem das Geschoss quer durch den
Schiddel gefahrenwar. [...] Oft habe ich spateranihn zuriickgedacht, und mitdenJahren
haufiger. Der Staat, der uns die Verantwortung abnimmt, kann uns nicht von der Trauer
befreien; wir miissen sie austragen. Sie reicht tief in unsere Triume hinab.”

Dieser Jiinger, der das Widerwirtigste niichtern sagt, kann nicht schreiben, was hier Sa-
che ist: dass er den jungen Burschen getétet hatte (stattdessen das eigenartig vertraute
»mein Englinder«) und dass er davon Albtraume hat. Der offensichtlichste Lapsus aber
hat sich in die Wortwahl eingeschlichen, indem dort, wo »Schuld« stehen miisste, »Trau-
er« steht. Wieder gilt: Ich kann es Jiinger nicht vorwerfen, dass er diese Schuld nicht aus-
driicklich machen kann, dass er ausweicht, abschwicht, beschwichtigt: andere, aber si-
cher auch sich selbst. Es ist nur zu verstindlich — soweit man eben verstehen kann, was
da passiert, wenn man selbst nicht in dieser Situation gewesen ist. Es deutet sich hier
aber, wenn auch noch auf der persénlichen Ebene an, was Jitnger zu so einem problema-
tischen Autor macht.

Ganz schematisch gesprochen standen in der Auseinandersetzung mit der Sinnlo-
sigkeit und Brutalitit dieses Krieges zwei Wegen offen: Der eine ist der, diese Sinnlosig-
keit im vollen Ernst zu nehmen, an ihr anzusetzen, in ihr die letzte Wahrheit iiber den
grofien Krieg zu sehen, die von keinem Ergebnis, weder Sieg noch Niederlage, gemil-
dert wird. Es ist dies Remarques Position, der seinen Roman zwar ausdriicklich nicht

20 Ebd. 231. Die Episode schillert eigenartig, da der genaue Grund fiir den Zusammenbruch eben
nicht genannt wird. Ist es die Verantwortung des Offiziers fiir seine Mdnner in verzweifelter Lage,
die ihn zu Trdnen treibt? Oder im Cegenteil das erhebende Bild dessen, der sich gegen alle Wi-
derstinde und Erwartungen in méannlicher Starke erweist? Also letztlich eine Aufbereitung man-
cherdramatischer, den Kampf heiligender Klischees? Was ist das dann fiir ein Schluchzen Jingers?
Angst, Erschopfung, Rihrung, Resignation oder noch anderes? Es ist wahrscheinlich, dass auch
Jinger das nicht weifd; und so schillert die Beschreibung zwischen Aufrichtigkeit und Stilisierung.

21 Ebd.248.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

als Anklage verstanden wissen will, wohl aber als Bericht itber eine Generation, »die vom
Kriege zerstort wurde — auch wenn sie seinen Granaten entkam«.??

So eine Formulierung aber wire fir Jiinger undenkbar, denn dieser schligt einen
anderen Weg ein. Weshalb das geschieht, kann ich nicht sagen; solch eine »Erklirung«
muss wohlimmer im Ungefihren hingen bleiben. Eslassen sich aber immerhin Elemen-
te angeben, die fiir sich genommen freilich nicht zwingend sind. Zum einen ist Jiinger
eben einer, dem der Krieg Spafl macht — wieder fragt man sich, warum das so ist, wie-
der und diesmal endgiiltig muss ich passen. Zum anderen lisst sich ein ganz wichtiger
Grund immerhin exakt identifizieren, und es ist einer, der auf seine verquere Weise doch
einen humanen Impetus hat. Denn der Krieg muss sinnvoll gewesen sein. Er muss sinn-
voll gewesen sein, weil sonst die Toten umsonst gestorben wiren. Diese Sinnlosigkeit,
dieser Paroxysmus an gewaltsamer Absurditit: dass Millionen junger Minner umsonst
ihr Leben verloren haben — das ist etwas, das Jiinger nicht ertragen kann, wenn er auch
alle Angste, Angriffe und Schuldgefiihle ertragen kann. Es ist nicht ohne Bedeutung, wo
die mannhafte Stirke aus ihrer eigenen Potenz heraus zur Schwiche wird - dies ohne
alle Polemik verstanden.

Gelegentlich iiberkommt auch Jinger der Zweifel:

DieJahreszeiten |6sten sich ab, es wurde Winter und wieder Sommer, und man lag im-
mer im Kampf. Man war miide geworden und an das Gesicht des Krieges gewohnt, aber
gerade aus dieser Gewohnung heraus sah man das Geschehen in einem gedampften
und andersartigen Licht. Man wurde nicht mehr so geblendet durch die Cewalt der
Erscheinungen. Auch spiirte man, dass der Sinn, mit dem man ausgezogen war, sich
verzehrt hatte und nicht mehr zureichte. Der Krieg warf seine tieferen Ratsel auf. Es
war eine seltsame Zeit.?

Dies ist der kritische Punkt im Wortsinn: der, an dem sich die Sache entscheidet. Der
Zweifel kann nicht, darf nicht das letzte Wort haben bei Jinger. Der Tod ist nicht leer.
Er kann doch schon in sich erlésend und begliickend sein, wie Jiinger es auf dem Antlitz
eines Sterbenden zu lesen glaubt. »Der Verwundete mit dem Bauchschuss, ein blutjun-
ger Mensch, lag zwischen uns und dehnte sich fast wohlig wie eine Katze in den warmen
Strahlen der untergehenden Sonne. Er schlief mit einem kindlichen Licheln in den Tod
hiniiber.«*

Da der Tod hier aber am Laufband produziert wird und nicht jedes Opfer die Asso-
ziation mit verwohnten Haustieren zulisst, gilt es, sich der Ursache dieser Tode zuzu-

22 AaO.s.

23 InStahlgewittern. 267.

24  Ebd. 255.)inger bezeugt auch die Neigung zum Aberglauben, die wahrscheinlich in einer solchen
Lage unwiderstehlich ist. Die gesamte Erzdhlung ist gefiillt mit kleinen Zufillen, die dem Bericht-
erstatter immer aufs Neue das Leben retten. Fast bei jeder gréfieren Militiaraktion sind es mehr
oder weniger nebensidchliche Umstinde, die dafiir sorgen, dass Jiingers Korper gerade so aus dem
Schussfeld gerat (mehrals einmal ist es eine kleinere Verwundung zu Beginn einer Kampagne, die
ihm das Schicksal des Grof3teils seiner Kameraden erspart). Bei einer solchen Begebenheit driickt
er das Empfinden deutlich aus, dass hier Hoheres seine Finger im Spiel hat: »Derartiges sieht man
nicht als Zufall an.« (119)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

121


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

wenden. Und wenn der Krieg keinen erkennbaren Sinn mehr hat, dann wird man ihm
einen erfinden miissen. Hier finden die Mystifizierungen und Romantisierungen ihren
Ursprung, die in den Stahlgewittern schon deutlich erkennbar sind, in dem Text iiber den
Kampf als inneres Erlebnis aber voll aufbrechen und in den Vordergrund dringen werden.
Es ist richtig, der iiberwiegende Teil des frithen Textes hat seine fast schon kalte Sach-
lichkeit. Es ist aber ebenso richtig, dass die Momente, in denen Jinger diese aufgibt, die
aufschlussreichsten fiir sein Denken sind.

Sachlichkeit und Kilte aber finden sich noch in diesen Uberhéhungen wieder, nim-
lich als effektive Abstraktion von allen subjektiven Riicksichten. Man selbst, der Einzelne
zihlt hier nichts mehr, und seine Vernachlissigbarkeit wird, in einem durchaus parado-
xen Moment, fast schon physisch spiirbar.

Da sind noch solche eher formelhaften Mystifizierungen: »Hier wurde das Schicksal
von Volkern zum Austrag gebracht, es ging um die Zukunft der Welt. Ich empfand die
Bedeutung der Stunde, und ich glaube, dass jeder damals das Personliche sich auflésen
fithlte und dass die Furcht ihn verlie}.«* Man merkt, wie der Text auf solche Passagen
hinsteuert: Hier wird ein Affekt produziert, indem das Geschehen unvermittelt auf eine
hohere, ja die hochste Ebene katapultiert wird. Furcht hat dort keinen Platz mehr, eine
eigenartige Ubererregung nimmt ihren Platz ein — jedoch nicht beim Leser, der etwas
anderes spiirt: das Erhabene nimlich.

Das wird noch deutlicher bei den beiden anderen Passagen, in denen sich die Mys-
tifizierung des Krieges hochschraubt. Hier geht Jiinger iiber die fast propagandistisch
anmutenden Formeln hinaus und strebt einem Punkt zu, an dem sich der tiefere Sinn
des Krieges fast ins Auge fassen liefie, und das sogar fiir seine Verlierer!* Es gibe dem-
nach einen Sinn, der die Opfer wie die Uberlebenden gleichermafien umfinge und der
nur mehr in einer fast mystischen Schau zu geben wire:

Die Grofde Schlacht bedeutete eine Wendemarke auch in meinem Inneren, und nicht
nur deshalb, weil ich von nun an den Verlust des Krieges fiir moglich hielt.

Die ungeheure Ballung der Kréafte in der Schicksalsstunde, in der um eine ferne Zukunft
gerungen wurde, und die Entfesselung, die ihr so iberraschend, so bestiirzend folgte,
hatten mich zum ersten Male in die Tiefe (iberpersonlicher Bereiche gefiihrt. Das un-
terschied sich von allem bisher Erlebten; es war eine Einweihung, die nicht nur die glii-
henden Kammern des Schreckens &éffnete, sondern auch durch sie hindurchfiihrte.”

Hier liest man unumwunden die Ideen, die Jiinger spater umtreiben werden, die maxi-
male Beschleunigung einer »Totalen Mobilmachung« und die Metaphysik einer unper-
sonlichen Region, in der diese Bewegung gerade in ihrer hochsten Beschleunigung zur
Ruhe kommt. Diese Einsicht, die hier als eine unmittelbare Erfahrung beschrieben ist,

25  Ebd.237.

26  Esist genau dieser Punkt, der diese Zeilen von dem vorigen Text unterscheidet, welcher letzte-
re auch ein Pastiche von Propaganda-Motiven sein kénnte. Die Andeutung eines Sinnes aber, der
noch jenseits des Sieges existiert, ist von anderer Qualitit; so eine Rechtfertigung des Krieges ist
selbst weder politisch noch kriegerisch, sondern kann nur metaphysisch sein.

27  Ebd.263.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

wird schlieflich zu einer nun fast im Wortsinn kérperlichen Erfahrung, nimlich in Jin-
gers letztem Angriff im August 1918:

In der Tat flihlte ich mich sehr matt, und ich hielt diesen Angriff von Anfang an fiir ver-
fehlt. Dennoch denke ich an ihn am liebsten zuriick. Es fehlte ihm die michtige Woge
der GroRen Schlacht, ihr siedender Ubermut; dafiir hatte ich ein sehr unpersénliches
Geflihl, als ob ich mich selbst mit einem Fernrohr beobachtete. Zum ersten Mal in die-
sem Kriege konnte ich das Zischen der kleinen Geschosse héren, als pfiffen sie an ei-
nem Gegenstand vorbei. Die Landschaft war von gliserner Durchsichtigkeit.2®

Diese Objektivierung des Selbst, im Grunde die Abschaffung des Ichs zugunsten von et-
was, das seiner Natur nach unpersonlich ist, wird eine der Sehnsuchtsideen vor allem des
Arbeiters werden. Jiinger erlebt sich mit einer eigenartigen, paradoxen Lust, so sehr, dass
seine Verwundung, die ihm selbst als tédliche erscheint, der Moment einer mystischen
Vision wird.

Alsich schwer auf die Sohle des Grabens schlug, hatte ich die Uberzeugung, dass es un-
widerruflich zu Ende war. Und seltsamerweise gehért dieser Augenblick zu den ganz
wenigen, von denen ich sagen kann, dass sie wirklich gliicklich gewesen sind. In ihm
begriff ich, wie durch einen Blitz erleuchtet, mein Leben in seiner innersten Gestalt.
Ich splirte ein ungldubiges Erstaunen dariiber, dass es gerade hier zu Ende sein sollte,
aber dieses Erstaunen war von einer sehr heiteren Art. Dann hérte ich das Feuer immer
schwicher werden, als sanke ich wie ein Stein tief unter die Oberflache eines brausen-
den Wassers hinab. Dort war weder Krieg noch Feindschaft mehr.?®

Auch hier gilt, dass es mir nicht darum geht, Jingers Bericht anzuzweifeln oder auch zu
diskreditieren. Eigenartig genug, fithrt diese Vision ja eben in ein Jenseits des Krieges,
wohingegen der vorige Text im Rahmen eines metaphysisch tiberhohten Krieges verblieb
und nur ins Jenseits von Sieg oder Niederlage fithrte. Dieser Moment also, in dem Jin-
ger zu sterben glaubt, ist metaphysisch richtig oder falsch; er ist aber nicht intrinsisch
politisch, konnte fir verschiedene politische Deutungen anschlussfihig sein, und muss
es fiir keine werden. Er verrit freilich viel iiber das Denken Jiingers, das durch und durch
metaphysisch ist, in einem geradezu klassischen, platonischen Sinn, und das auch reli-
gioser Anklinge nicht entbehrt. Beide Passagen bilden die Momente ein und derselben
Bewegung, die Jingers eigentiimliche Mystifizierung des Krieges ausmacht. Bei all sei-
ner Brutalitit kann der Krieg nicht sinnlos sein, darf der Krieg nicht sinnlos sein. Ist
Krieg nur das, was er ist: eine menschengemachte Sache mit allem, was Menschlich-All-
zumenschliches ausmacht, dann ist eine Rechtfertigung vielleicht noch bei begrenzte-
ren Zusammenstofden plausibel zu machen, nicht aber bei dem maschinellen Morden
im Weltkrieg. Der Krieg muss also mehr sein als ein historisches Ereignis, das vielleicht

28  Ebd.288.
29  Ebd.289.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

123


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

auch hitte vermieden werden kénnen.?° Er muss enthistorisiert, entmenschlicht und damit
spekulativ iiberhiht werden. Das eben ist die Arbeit der Mystifizierung.

Diese Arbeit komplettiert sich, indem sie sich mit allerlei Elementen der Romantisie-
rung des Krieges anreichert. Einige davon sind spezifisch reaktionirer Natur, andere ha-
ben unspezifischere Urspriinge. Sie im Einzelnen auszufithren, wiirde nicht viel weiter
fithren; es geniigt, sie zu nennen. Da ist die grofie Bedeutung des Krieges, die von einem
sentimentalen Patriotismus getragen ist;*' das Motiv der Achtung vor dem Feind, die ein
Tétenwollen ohne Hass moglich macht;** das Bild der Wenigen, die noch oberhalb und
jenseits der Tétungsmaschinerie den entscheidenden Kampf ausfechten, Mann gegen
Mann;* das Portrit der geborenen Anfithrer im Krieg;** ja, die Jiitnger'schen Kimpen, in
denen »ein Element lebendig« war, »das die Wiistheit des Krieges unterstrich und doch
vergeistigte«,* haben gar Zeit und Muse, bei der einbrechenden Dimmerung zu bemer-
ken, wie sich immer deutlicher ihre Lieblingsfarbe verdichtet: »das fast schwarze Rot,
das zu gleicher Zeit wild und schwermiitig stimmt«.

Man sieht, wie die Vereinigung des Widersprechenden, die von Brutalitit, von ele-
mentarer Kraft und ihrer Ausitbung einerseits und von Vergeistigung ins Ewige anderer-
seits auch diese Seite der Beschreibungen durchziehen. Das Rot des Blutes ist der Schim-
mer, in dem die Romantisierung des Krieges ihr Sujet firbt: maximale Beschleunigung
und tiefe Ruhe in eins, Kampf und Tod.

Es ist genau dieses Zusammen des Widersprechenden, das Jingers Denken aus-
macht und das auch in dem Bild des Krieges, wie es die Stahlgewitter bieten, dominiert.
Dieses Bild, von hoher Sachlichkeit, fast Unbestechlichkeit in einem vordergriindigen
Sinn, vollendet sich erst in dem Zusammenspiel von Mystifizierung und Romantisie-

30 »Vielleicht«, denn nurweil etwas menschengemachtist, heifdt das noch lange nicht, dass die daran
beteiligten Menschen auch eine Kontrolle dariiber hitten. Die Verwechslung von Produktion und
Kontrolle bzw. Steuerung gibt den Rechten bis heute ein so billiges wie effektives Argument gegen
das emanzipatorische Denken an die Hand.

31 Ebd.3s.

32 59f Esmagdas geben, und es kann sein, dass diese Achtung manchmal, bei Cefangennahme eines
Feindes, den Unterschied zwischen Leben und Tod ausmachen kann. Das dndert aber nichts daran,
dass diese gesamte Konzeption im Angesicht der Realitit des Krieges mit seinem Tétungsimpera-
tiv und seiner fast automatisch hervorgerufenen Hassgefiihle gegen die Morder der Kameraden
wie eine hoffnungslos unangemessene Ricksicht und letztlich wie eine nur noch verbale Selbst-
stilisierung wirkt. Es ist mit ihr fast wie mit den Bedenken und Sorgen der Biirger angesichts einer
Welt, die Gber die burgerliche Realitat hinweggegangen ist und die Jinger im Arbeiter so uner-
miidlich karikieren wird.

33 Ebd.179.220.282. 222: »Unter allen erregenden Momenten des Krieges ist keiner so stark wie die
Begegnung zweier Stoftruppfiithrer zwischen den engen Lehmwinden der Kampfstellung. Da gibt
es kein Zuriick und kein Erbarmen. Das weifd jeder, der sie in ihrem Reich gesehen hat, die Fiirsten
des Grabens mit den harten, entschlossenen Cesichtern, tollkiihn, geschmeidig vor und zuriick
springend, mit scharfen blutdirstigen Augen, Mdnner, die ihrer Stunde gewachsen waren und die
kein Bericht nennt.«

34  Ebd.227.
35  Ebd.145.
36  Ebd.149.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

rung,* so dass der Krieg nicht einfach mehr Krieg ist, auch nicht mehr eine blof neue
Art von Krieg, ja, nicht einmal nur mehr Weltkrieg, sondern metaphysische Prignanz
gewinnt — ein Krieg, der eben deshalb jedes Opfer rechtfertigt. Alle Widerstrebungen
verdichten sich im Bild der Angreifer, in deren Zustand sich Aufien und Innen ebenso
wenig noch unterscheiden lassen wie Wahnsinn und héchstes, unaussprechliches Glick
(und die im Ubrigen nichts mehr von den vornehmen Riicksichten des Tétens ohne Hass
wissen):

Im Vorgehen erfasste uns ein berserkerhafter Grimm. Der (ibermachtige Wunsch zu
toten befliigelte meine Schritte. Die Wut entpresste mir bittere Tranen.

Der ungeheure Vernichtungswille, der iber der Walstatt lastete, verdichtete sich in
den Gehirnen und tauchte sie in rote Nebel ein. Wir riefen uns schluchzend und stam-
melnd abgerissene Sitze zu, und ein unbeteiligter Zuschauer hatte vielleicht glauben
kénnen, dass wir von einem UbermafR an Gliick ergriffen seien 3

Ab18. Die Stahlgewitter haben Jiingers Ruhm begriindet. Ihre Stirke ist offenkundig, und
sie ruht vor allem in dem Wilen zu einer riicksichtlosen Klarheit und Sachlichkeit. Aller-
dings ist diese schon in diesem ersten Buch durch eine Strategie der Mystifizierung und
Romantisierung des Krieges widerlegt, die einerseits die Sinnlosigkeit der Opfer abweh-
ren soll, die andererseits — im strengen Einklang mit der Methode reaktioniren Schrei-
bens — auf eine affektive Stimulation zihlt. Diese Ambivalenz allerdings verschwindet
schon mit dem nichsten berithmten Text von Jiinger, der in einer gewissen Weise das
Resiimee des fritheren Buches zieht: Der Kampfals inneres Erlebnis, erschienen 1922. Wenn
sich auch hier noch gelegentlich klare und manchmal eindringliche Schilderungen der
nicht immer glamourésen Realitit des Krieges finden, so riicken sie doch deutlich in
den Hintergrund. Die Uberschriften der Kapitel - wie >Blut¢, >Grauens, >Graben< usw. —
sind mehr Stichwortgeber fir eine Literatur, die nun alles Bemithen um Sachlichkeit
hinter sich gelassen hat. Stattdessen wird in oft kaum ertriglicher, selbstverliebter und
auf stindige Hohepunkte fixierter Prosa der Krieg als ein urtiimliches, fast mystisches
Vernichtungs- und Schépfungsgeschehen beschrieben. Alle reaktioniren Klischees sind
nun da und bestimmen die gesamte Anlage des Textes. Vor allen Dingen wird hier of-
fenkundig, was in den Stahlgewittern eher dezent zu spiiren war: dass der Text selbst
eine unverzichtbare Aufgabe iitbernimmt, denn er ist nicht Beschreibung oder Zeugnis
oder sonstiges; er ist nichts, was dem zu Beschreibenden nachkommt. Der Text ist viel-
mehr die Sache selbst, insofern sich in ihm die Herstellung von Intensititen vollzieht, ohne
die man nicht mehr leben zu kénnen meint. Die Produktion von Intensititen im Medi-
um der Literatur als die zentrale, scharnierartige Funktion des reaktioniren Schreibens
iibersetzt sich in die stindigen Ubertreibungen, Uberhéhungen, in den Brutalismus der
Diktion und das gewollt Schockierende der Aussagen. Jinger wird zum Gipfelstiirmer,

37  Esistalso eine Romantisierung, so sehrJiinger (und seine Anhdnger nach ihm) alle Romantik ab-
zulehnen vorgibt. Es ist freilich die Romantisierung, die der neuen Qualitdt des Krieges und der
Sachlichkeit seiner Vernichtungsmaschinerie angemessen ist. In ihr werden das Unmenschliche,
IndustriemaRige des Krieges nicht als Fremdkérper ausgeschieden, sondern integriert. Eben da-
durch hat Jiingers Uberhéhung des Krieges seine ungeheure Kraft und Wirksamkeit.

38  Ebd. 238. Das Dementi der pseudo-aristokratischen Idee des Krieges (Téten ohne Hass) auch 246.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

125


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

jeder neue Satz soll noch héher tragen. Eine Sucht scheint das zu sein, die riicksichtslos
macht — zwar vielleicht »nur« auf dem Papier, wie bei Nietzsche; aber ist man deshalb
unschuldig?

Ich versuche, den uniibersichtlichen und schwer verdaulichen Text ein wenig zu ord-
nen. Zum einen finden wir die Motive wieder, die sich schon in den Stahlgewittern ange-
deutet hatten. Es scheint unzweifelhaft, dass eine grofle und wenigstens nachvollzieh-
bare Motivation fiir Jiinger in der Sorge um die Toten liegt: Wire der Krieg nicht die gran-
diose Sache, als die er sie beschreibt — und die so grandios ist, dass keiner von uns Heu-
tigen noch ihre Bedeutung ganz iiberschauen kann — dann wiren all die jungen Minner
umsonst gestorben. Das kann nicht sein, weil es nicht sein darf. »Die ungeheure Summe
der Leistung birgt ein Allgemeines, das uns alle verbindet. Nicht einer ist umsonst gefal-
len.«** Man kann verstehen, dass jemand diesen Weg einschligt. Die Ergebnisse, zu de-
nen er ihn fithrt (ndmlich die handstreichartige Rechtfertigung alles geschehenen Leids
im Namen einer noch zu bezeugenden grofden Wahrheit und Zweckmifigkeit), lassen
es aber eher geraten erscheinen, die andere Route einzuschlagen, so schmerzhaft das
auch sein mag: Sie sind alle umsonst gefallen.*® Es gab und gibt da keinen tieferen Sinn.
Es gibt mal mehr mal weniger gute Griinde, einen Krieg zu fithren, und wahrscheinlich
ist die Hoffnung, den Krieg ein fiir allemal zu itberwinden, ja wirklich eine allzu leicht-
glaubige und wohlmeinende Naivitit. Aber dann ist es immer noch wahr, dass alle Kriege
iber kurz oder lang auf ein Leid zusteuern, das durch nichts mehr gerechtfertigt werden
kann.

Jiinger verfolgt in diesem Text mindestens zwei Strategien, um die quasi-religiése
Tiefe des Krieges zu beweisen, und beide stellen sich schon bei dem oberflichlichsten
Blick als Denkfehler heraus. Aber darum geht es hier eben nicht, sondern nur um die
Stimulation, die méglich wird. Zum einen wird immer wieder die Figur inszeniert, die
den Krieg als eine Maschinerie begreift, die alles niederreifdt und damit auch alle Masken
und Illusionen. Was bleibt, muss also die Wahrheit sein, die Natur des Menschen, vor al-
ler Kultur. Wenn die Schlacht aus den Minnern Tétungsmaschinen, getrieben von einer
primitiven Angst und einem noch primitiveren Blutdurst macht, dann deckt der Krieg
also die Wahrheit des Menschseins auf, das von den Einrichtungen der Kultur nur fe-
derleicht iiberdeckt wird. (Eine Wahrheit des Menschseins, die, nebenbei bemerkt, eine
rein minnliche ist. Frauen tauchen bei Jiinger kaum auf, hochstens ab und zu als sexuelle
Verfiilgungsmasse.)

Nun ist es zwar sicher wahr, dass die Ausnahmesituation des Krieges in den ihr Un-
terworfenen neue oder meinetwegen auch ganz alte Fihigkeiten oder sogar »Instinkte«
weckt. Der Schluss aber, dass das, was sich dann zeigt, die Wahrheit, die tiberhistorische,
unverdnderliche, ewige Wahrheit des Menschen zur Darstellung bringe, ist schlichtweg
nicht gerechtfertigt. Ja, im Ausnahmezustand, wenn die Sicherungen und Sanktionen
der Kultur und der Gesellschaft aus irgendwelchen Griinden wegfallen, werden wir uns

39 Junger: Der Kampf als inneres Erlebnis. In: Essays. 9-103. 50.

40  Schmerzhaftist das nicht fir mich, der ich Jahrzehnte spiter schreibe und nie einen Kampf gese-
hen habe. Fiir mich ist das einfach, weil ich die Abgriindigkeit dieser Feststellung hochstens ahnen
kann. Schmerzhaft wire es freilich fiir den, der dabeigewesen ist und der Zeuge wurde, wie seine
Kameraden zerfetzt, erschossen, erstochen, erstickt wurden.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

anders verhalten. Und keineswegs brauchen wir hoffen, dass das, was wir dann zeigen,
sehr schmeichelhaft fiir unser Selbstbild sein wird. Niemand weif}, wie weit er gehen
wird, wenn der Hunger lebensbedrohlich wird. Hoffen wir, dass wir es nie rausfinden
miissen. Dennoch ist es ratsam, diese Unwigbarkeit nicht aus den Augen zu verlieren.
Dasallesistrichtigund wichtig. Es rechtfertigt aber eben nicht die Idee, dass die Ausnah-
mesituation uns die Wahrheit iiber uns, als Menschen und als Individuen, aufschlief3t.
Die Gleichsetzung von Ausnahmezustand und Naturzustand, die bei Hobbes noch von
der Angst vor der Unberechenbarkeit des anderen dominiert war und dann immerhin
noch eine konstruktive Funktion hatte, wird unter der Feder der Reaktionire endgiiltig
zur Strategie: Mit ihr wird die riicksichtslose Primitivitit — selbst zuverlissige Intensi-
titsproduzentin — ins Prinzipielle erhoben.

Ebenso sicher ist, dass der Moment des Kampfes auf Leben und Tod eine Intensi-
tit freisetzt, die mit kaum etwas anderem vergleichbar sein wird. Wieder aber ist der
Schluss nicht gerechtfertigt, in dieser Intensitit und damit im Kampf die Enthillung
einer hoheren Wahrheit zu sehen. Das ist eben iiberhaupt nicht selbstverstindlich.

Die zweite Strategie erginzt die erste: Durch sie wird die Mystifizierung und me-
taphysische Uberhéhung des Krieges abgeschlossen. Denn nun wird der Krieg — der ja
immer ein konkretes Ereignis ist, mit einer Geschichte, zumal einer Vorgeschichte, mit
Griinden, Ursachen, manchmal sehr trivialen Ursachen, mit menschlicher Verantwor-
tung vor allem — dieser Krieg wird aus allen Zusammenhingen gelost; er wird absolut
gesetzt, und das nicht einmal im Zuge einer ausdriicklichen philosophischen Operation,
sondern wieder als eine literarische Strategie. Wenn von »dem Krieg« und »dem Kampf«
im Singular die Rede ist in diesem Text, dann ist damit nicht immer und nicht zumeist
eine konkrete, datierbare Sache gemeint; es ist nicht einmal eine begriffliche Allgemein-
heit anvisiert. Vielmehr wird durch die Herauslésung aus allen Zusammenhingen und
aus aller Geschichte das Faktum in eine schicksalhafte Macht umgedeutet. Der Krieg, wie
er in diesem Text auftaucht, ist von Anfang an eine iiberzeitliche, eine metaphysische,
eine groflere und héhere Gewalt, die uns aus ihrer tiberzeitlichen Position her unsere ei-
gene iiberzeitliche Wahrheit enthiillt. Was kommt nun dabei raus? Was ist die Wahrheit,
die der Krieg uns enthiillt? Was ist die Lehre, die aus der Uberschiebung von Ausnahme-
und Naturzustand durchschimmert?

Es entsteht das Bild des Menschen als eines unveranderlichen Wesens, das in seinem
Kern immer gleich bleibt, egal wie viel Schminke die Zivilisation ihm auftrigt; und die-
ser Kern strotzt vor primitiven, riicksichtslosen Kriften. Der Mensch ist Tier; Blutdurst,
Gewissenslosigkeit, Vernichtungslust, Rausch und Eros legen davon Zeugnis ab. Diese
Krifte bilden die geschichtslose, schicksalhafte Wahrheit des Menschen.

Zwar hat zunehmende Verfeinerung ihn [den Einzelnen] geklart und veredelt, doch
immer noch schlaft das Tierische auf dem Grunde des Seins. Noch immer ist viel Tierin
ihm, schlummernd auf den bequemen, gewirkten Teppichen einer polierten, gefeilten,
gerduschlos ineinandergreifenden Zivilisation, verhillt in Gewohnheit und gefillige
Formen [..].

Aber irgendwann

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

127


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

fallt die Maskierung: nackt wie je bricht er hervor, der Urmensch, der Héhlensiedler, in
der ganzen Unbandigkeit seiner entfesselten Triebe. Das Erbteil seiner Viter flammt
in ihm auf, immer wieder, wenn das Leben sich auf seine Urfunktion besinnt. [...] in der
Begegnung auf Leben und Tod ist er immer der alte.*’

Wo alles Denken und alle Tat sich auf eine Formel zuriickfithrt, miissen auch die Ge-
fithle zuriickschmelzen und sich anpassen der fiirchterlichen Einfachheit des Zieles,
der Vernichtung des Gegners. Das wird bleiben, solange es Menschen gibt.#?

Diese Prosa ist wesentlich masturbatorisch. Kein Wunder daher, dass sie immer wieder
auf dieselben Phantasmen zuriickkommt. Ich kénnte diese Zitate durch beliebig viele
fast gleichlautende erginzen. Ich beschrinke mich auf ein paar wenige: »Der Krieg ist
ebensowenig eine menschliche Einrichtung wie der Geschlechtstrieb; er ist ein Natur-
gesetz, deshalb werden wir uns niemals seinem Banne entwinden. Wir diirfen ihn nicht
leugnen, sonst wird er uns verschlingen.«* »Die Sucht, zu zerstéren, ist tief im mensch-
lichen Wesen verwurzelt; alles Schwache fillt ihr zum Opfer.«** Und noch drastischer:
»Leben heif’t téten.«*

Ich habe es eben erwihnt: Das Ganze hat etwas uniibersehbar Masturbatorisches.
Es kann keine Frage bestehen, dass Jinger das alles einfach geil findet. Das Schreiben
scheint eine dreifache Funktion zu iibernehmen: In ihm driicke sich erstens die Affekt-
ordnung aus, die den gewaltsamen Zusammenstof geil findet. In ihm schafft sie sich
zweitens selbst ein Material ihrer Erregung; das Schreiben und das Geschriebene wirken
auf die Affektordnung zuriick. Drittens ermdglicht die Objektivierung im Text die Fort-
pflanzung bei anderen, deren Affektordnung im selben Sinn geformt bzw., wenn schon
so geformt, bedient werden kann. Der Kampf als inneres Erlebnis ist in einem Wort ein
Stiick Pornographie. Die Verschrinkung offensichtlichster Erregung mit ermiidends-
ter Gleichférmigkeit ist deutlicher Beleg der Zugehorigkeit zu diesem Genre. Dann wird
auch nachvollziehbar, welche Funktion die gelegentlichen Passagen von relativer Niich-
ternheiterfiillen: Sie geben der Erregung Raum, um fiir einige Zeit ein wenig abzuebben,
um dann mit neuer Kraft wieder steigen zu kénnen. So kannten die klassischen Porno-
filme (also kurz gesagt: bevor die Internetindustrie die Spielregeln vollstindig dnderte)
ja auch noch die Vortiuschung einer Handlung, durch die der Moment des Entkleidens
wenigstens um Minuten hinausgezégert wurde. Vielleicht folgt das nicht so sehr der dra-
maturgischen Notwendigkeit, Spannung aufzubauen, als vielmehr der affektiven, wo-
nach eine durchgehaltene Erregung ermiiden oder enervieren muss.

Die Einordnung als Pornographie ist nicht bildhaft gemeint. Ich halte das ganz wort-
lich fiir die richtige Kategorisierung. Was Jiinger schreibt, macht ihn selbst und macht
seine Fans geil. Diese Geilheit ist eine Erregung, die von der im engen Sinn sexuellen
kaum noch zu trennen ist. Vielleicht lieRRe sich sagen, dass man sie in solchen Kontexten
wie bei Jiilnger sogar reiner zu sehen bekommt, wohingegen die sexuelle Erregung schon
eine Einschrankung darstellt. Es ist aber ein und dieselbe »Energie« (um mit Freud zu

41 Ebd. 15.
42 Ebd.16.
43 Ebd. 40.
44  Ebd. 41.
45  Ebd. 42.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

sprechen) und ein und dieselbe Geilheit. Deleuze und Guattari hatten recht, als sie die-
sen Satz schrieben, ebenfalls ohne alle Bildhaftigkeit: »Bei Hitler kriegten die Faschisten
einen Stinder.«*

Abbruch aller Zusammenhinge, Uberhéhung ins Prinzipielle, Mystifizierung, Ent-
hiillung einer urtiimlichen Wahrheit menschlicher Natur, Blut, Grauen, Zerstérung, To-
ten, Lust: Der Kampf als inneres Erlebnis erweist sich als eine Verdichtung der reaktioni-
ren Bewegung, die sich von einer unechten Realitit abstof3t, um sich in einer kreisenden
Selbststimulation seiner selbst zu versichern: immer neue Intensititen herstellen. Ich
will noch ein paar Aspekte kurz ausfithren, die sich an Jingers Text ablesen lassen. Zu-
erst die Verwischung der Grenze zwischen Text und Wirklichkeit.

Was jeder 14-Jdhrige weif3, die Reaktionire neigen dazu, es zu vergessen: dass nim-
lich die Fiktion nicht die Realitit ist. In unserer Sprache hat sich nicht ohne Grund die
Verwendung des Ausdrucks »geil« auch sehr allgemein als einer der Anerkennung und
des Gefallens durchgesetzt. Vor allem aber fillt er z.B. dann voller Begeisterung, wenn
die pubertierenden Geeks ihre Helden auf der Leinwand kimpfen sehen, bis die Fetzen
fliegen. Wenn Aragorn, Leonidas, John Wick oder James Bond ihre Gegner niederma-
chen und das Ganze auf der Hohe des technischen und stilistischen Standards ist, dann
rufen sie: »Geill« Sie wissen aber, dass da eben keiner umgebracht wurde. In der Tat ent-
stammt mindestens ein Teil der Begeisterung genau diesem Wissen, das nimlich die
perfekte Prisentation des Kampfes schitzt und immer auch vergleicht mit anderen Pri-
sentationen. Manchmal gibt es lange Kampfszenen, die ohne einen sichtbaren Schnitt
gefilmt sind; auch das nehmen die Zuschauer oft wahr und wissen es zu schitzen. Mit
einem Wort: Dass Brutalitit geil ist, ist nicht unbedingt ein Problem, solange man sich
erinnert, dass es nur eine dargestellte ist. Genau diese Differenz aber will der reaktioni-
re Text einebnen, zumindest der Tendenz nach. Was Jiinger beschreibt, ist ja — so wird
suggeriert — Wahrheit, das Zeugnis von einem, der dabei war. Was in diesem Buch steht,
will eben mehr sein als nur ein Text; es behauptet, der Wahrheit des Krieges Ausdruck zu
verleihen. Diese Verwischung der Grenze zwischen Fiktion und Realitit korrespondiert
eng mit der Funktion des reaktioniren Textes: Wenn dieser auf die immer erneuerte,
affektive Garantie der Wirklichkeit durch seine eigene Hyperbole ausgerichtet ist, dann
schiebt er sich ja tatsichlich an die Position der Realitit.*

Jedenfalls erwichst aus dieser Ubereinanderschiebung als eine fast unvermeidliche
Folge die erstaunliche Verantwortungslosigkeit des Textes und des Schreibenden. Verant-
wortung kann es nur da geben, wo eine (verletzliche) Realitit eigene Anspriiche an mich
formuliert. Wenn nun aber der reaktionire Text schwankt zwischen der Inszenierung
von Fingiertem und der Darstellung von Realem, wenn er sich nicht entscheiden kann
und nicht entscheiden will, dann muss er sich auch an keine Riicksichten halten. Er hat

46  Deleuze und Guattari: LAnti-CEdipe. 348: »Hitler faisait bander les fascistes.« Meine Ubersetzung:
Man muss hier ganz direkt, »vulgar«sein, um prazise zu bleiben.

47  SobeschreibtJiinger das Grauen als die wissende Furcht der Menschen vor der Ubermacht der Ge-
fahren, seien es natirliche oder solche im Krieg. Man sieht sofort, wie sich diese Beschreibung mit
der Theorie des Erhabenen bei Burke und Kant beriihrt. Doch das Erhabene ist eben eine dsthe-
tische Kategorie bei den beiden Autoren, die deshalb zu ihrer Realisierung eine gewisse Distanz
voraussetzt. Das Grauen bei Jinger aber ist darauf aus, genau diese Distanz und Differenz zu ver-
wischen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

129


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

keine sichere Realitit sich gegeniiber, deren Anspriiche ihn beschrinken kénnten. Er war
es, der alles, inklusive die Opfer der gefeierten Gewalt, ins Leben gerufen hatte, dann
kanneresauch vernichten. Natiirlich hat Jiinger seine realen Erfahrungen vor sich, wenn
er so einen Text schreibt. Doch die Art seines Schreibens nimmt den Erfahrungen, vor al-
lem den grausigsten, die volle Realitit. Sie werden zu Vorwinden und Staffagen der Er-
regung. Deshalb ist dieser Text so unangenehm, und unangenehmer als jeder billige Slas-
her-Film: gerade weil immer die Beglaubigung durch eine erlebte Realitit mitschwingt,
wobei dieser Realitit nicht Rechnung getragen ist (wie die Verantwortungslosigkeit be-
zeugt), sie also gerade nicht auftaucht. Jinger kann sich wahlweise auf eine der beiden
Positionen zuriickziehen: Er habe das alles erlebt, deshalb ist das Wahrheit; es sei doch
nur ein Text, deshalb konne man ihn ja wohl nicht auf den Buchstaben festnageln.*®

Wenn deshalb Jiinger (im Kapitel >Grauen<) die Verwesung der Leichen auf dem
Schlachtfeld schildert, dann wird das zu einer Obszdnitit. Obszon ist das nicht deshalb,
weil es schonungslos oder realititsgetreu ist, sondern im Gegenteil deshalb, weil die
Lust immer die Uberhand behilt: Bei aller Erbarmungslosigkeit der Schilderung, der
vorherrschende Eindruck bleibt immer, dass der Zweck der Schilderung eine affektive
Stimulation ist. Das wirkliche Sterben wirklicher Menschen und ihr wirkliches wiirde-
loses Verwesen inmitten einer unmenschlichen Vernichtungsorgie gerit dabei ganz aus
dem Blick.

Deutlich wird dasselbe auch, wenn Jiinger sich iiber den Kampf Mann gegen Mann
ausldsst. Natiirlich ist das der Kulminationspunkt der Existenz der beiden, gerade weil
einer von beiden am Ende tot sein wird. Auch diese Passage ist eine einzige literarische
Uberhshung:

48  Esistnichtohnelronie, dass es ausgerechnet Carl Schmittist (dessen Verhéltnis zuJinger reichlich
ambivalent war, nicht zuletzt, weil erJiinger die schnelle Rehabilitation in der Bundesrepublik nei-
dete, die dieser nach Schmitt nicht mehrverdient hatte als eben Schmitt —was véllig richtigist, nur
anders, als es Schmitt denkt), esist also nicht ohne Ironie, dass Schmitt exakt diese Strategie in sei-
nen Aufzeichnungen nach dem Krieg in praziser Weise auf den Punkt bringt und kritisiert (anlass-
lich von Heliopolis): »Da setzt einer sich die Nebelkappe einer halb-mythologischen Verschleierung
auf, weichtin vielsagende Landschaften und Raume aus, malt Bocklin-Landschaften historisch-po-
litisch, spricht nicht mehr von Juden, sondern von Parsen, obwohl jeder sieht, dass es sich um ihn
und die Juden usw. handelt, nicht mehr von Nazis, sondern vom Demos und vom Landvogt, nicht
mehr von der SS, sondern von Mauretaniern, nicht mehr von sich selbst, sondern vom Komman-
danten Lucius. So kann er von sich und seiner Zeit sprechen und alle Reizmittel eines Schliisselro-
mans zur Anwendung bringen und hat schlief8lich doch nichts Vergleichendes gesagt. Es ist alles
wunderbar freibleibend und der eifrige Leser, der nun wissen mochte, was der Autor Uber die Ju-
den oder die Nazis denkt, bleibt ebenso gefoppt wie der Autor freibleibt. Eine sehr praktische, in
Zeiten schnell wechselnder Fronten tiberaus empfehlenswerte Methode der Deckung durch Ver-
schlisselung. Man redet sehr weise und sehr viel und redet sich doch nicht fest; man sagt soviel,
dass ein dickes Buch entsteht und hat schliellich doch nichts Gefahrliches gesagt, sondern nur
pseudo-mythologische Kulissen gemalt.« Doch als fiele ihm ein, dass er selbst sich dieser Metho-
de aufseine Weise auch immer wieder bedient hat, schiebt Schmitt plotzlich verstandnisvoll nach:
»Aber wahrscheinlich ist das doch die richtige Methode, in einem Lizenzstaat (iber aktuelle Din-
ge zu publizieren.« (Glossarium. 213. Die Notiz ist von 1949, wie man sieht inmitten schlimmster
Zensur und Unterdriickung...)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

[..] den Menschen aber treibt der Wille zu téten durch die Gewitter aus Sprengstoff,
Eisen und Stahl, und wenn zwei Menschen im Taumel des Kampfes aufeinanderpral-
len, so treffen sich zwei Wesen, von denen nur eins bestehen kann. Denn diese zwei
Wesen haben sich zueinander in ein Urverhaltnis gesetzt, in den Kampf ums Dasein in
seiner nacktesten Form. In diesem Kampfe muss der Schwichere am Boden bleiben,
wahrend der Sieger, die Waffe fester in der Faust, tiber den Erschlagenen hinwegtritt,
tiefer ins Leben, tiefer in den Kampf.*’

Unverantwortlich ist das, weil auch hier das Leben und der Tod des anderen als reines
Material der affektiven Stimulation auftreten. Ich bin selbst nie in dieser Lage gewesen,
und ich hoffe, dass ich es nie sein werde. Wer will, kann mir deshalb vorwerfen, dass ich
nicht weif3, wovon ich schreibe. Aber ich glaube, dass die fiirchterliche Schilderung, die
Remarque gibt, der Realitit dieser Begegnung niher kommt: Da findet sich der Erzih-
ler unversehens in einem Bombentrichter, in den wihrend des gegnerischen Angriffs ein
franzosischer Soldat schlittert. Noch ehe er dariiber lange nachdenken kann, sticht der
Erzihler auf den anderen ein. Doch der andre ist nicht tot, wohl aber tédlich verwundet.
Und nun ist der Erzihler stundenlang mit dem sterbenden, leidenden Feind im Trich-
ter gefangen, weil der Maschinengewehrbeschuss itber dem Feld so stark ist, dass nicht
daran zu denken ist, ihn zu verlassen. So muss er dem anderen beim Sterben zusehen,
gibt ihm mit der hohlen Hand zu Trinken, versucht auch ihm Linderung, gar menschli-
che Versicherung zu geben. Den »Gnadenstof3« kann er ihm nicht geben, dazu kann er
sich nun, da der andre als Mensch vor ihm steht, nicht iiberwinden. Also muss er sein
Werk bis zum bitteren Ende ansehen. Glamourés ist da jedenfalls nichts.*®

Man hatte ja schon keine grofen Erwartungen mehr an Jinger. Dennoch schafft er
es, einen noch zu iiberraschen. Denn einen neuen Level erreicht die Unverantwortlich-
keit, wenn gegen Ende der Weltkrieg mit seinen Hundertausenden Getdteten, Verletz-
ten, Vertriebenen, Entrechteten in irgendeine mystisch-verklirte Spielerei einer Gott-
heit umgedeutet wird, in der alle, die sich dort gegenseitig umbringen, in Wahrheit eins
sind. Dasist metaphysisch altbacken, vor allem aber ist es im Angesicht der realen Leiden
maximal zynisch.

Doch wenn wir aufeinanderprallen im Gew6lk von Feuer und Qualm, dann werden wir
eins, dann sind wir zwei Teile von einer Kraft, zu einem Kérper verschmolzen. Zu einem
Korper—dasistein Gleichnis besonderer Art. Wer es versteht, der bejahtsich selbst und
den Feind, der lebt im Ganzen und in den Teilen zugleich. Der kann sich eine Gottheit
denken, die diese bunten Faden sich durch die Hiande gleiten ldsst — mit lachelndem
Gesicht.™

Mit so einer Passage vor sich, lisst sich ex negativo eine sehr klare Idee davon gewinnen,
worin die Ethik des Schreibens besteht — eine Ethik, deren Verantwortlichkeit nicht ge-
ringer als die der politisch Handelnden ist.

49  Der Kampf als inneres Erlebnis. 16.
50  Erich Maria Remarque: Im Westen nichts Neues. 195ff.
51 Aa0.97.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

131


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der dritte Aspekt ist die Denunziation der biirgerlichen Gleichmacherei. Das wird
vor allem im Kapitel iiber die sLandsknechte« ausgefithrt. Hier wird der neuralgische
Punkt reaktioniren Empfindens ausgedriickt, um dann auf die Frage des Militirs selbst
Anwendung zu finden. So heifit es erst:

Alt sind wir geworden und bequem wie die Greise. Verbrechen wurde es, mehr zu
sein oder zu haben als die andern. Den starken Riuschen entwéhnt, sind Macht und
Manner uns zum Greuel geworden, Masse und Gleichheit heifden unsere neuen Gotter.
Kann die Masse nicht werden wie die Wenigen, so sollen die Wenigen doch werden
wie die Masse.>

Masse und Gleichheit heiflen unsere neuen Gotter: biitndiger kénnte man das Gefiihl ei-
ner totalen Einebnung aller Differenzen, das mal in Panik, mal mit Abscheu empfun-
den wird, kaum ausdriicken. Diese Gleichmacherei nun hat sich im Verlauf des Welt-
kriegs noch auf die Einrichtung ausgedehnt, die als die eigentliche Produzentin der Eli-
ten gelten darf: das Heer. Indem immer mehr unberufene Biirger eingezogen wurden,
verwasserte sich dessen wahrer Charakter. Ja, die gesamte Idee der Moderne ruft gera-
dezu nach dem Volksheer und betreibt damit die Unterhéhlung der Natur des Kampfes
selbst. Allerdings, die Verhiltnisse, die hier wirken, stehen himmelweit iiber dem Ein-
fluss der Menschen und erst recht itber dem der Biirger (die, wie wir bald sehen werden,
gar keine eigentliche Realitit haben), so dass man sich keine Sorgen um das Heer in sei-
ner Wahrheit zu machen braucht: Es gibt sie immer, die wahren, geborgenen Krieger,
die von den Pritfungen des Krieges als solche ausgewiesen werden. Jiinger nennt sie die
»Landsknechte« und glaubt damit eine Art Urtypus des Menschen zu bezeichnen. Hier
stapeln sich die reaktioniren Klischees nur so aufeinander. Der Landknecht hebt sich ab
von einer Masse, und zwar der Masse der Spief3biirger, die ja die verkdrperte Massen-
haftigkeit selbst sind, des MittelmaRes, der Gemeinmachung des Erhabenen, das einer wie
Jiunger im Krieg sieht.

Scharf, wie von einer ganz anderen Rasse hob er sich ab von den in Waffen gesteckten
Spiefdbiirgern, dem in den Volksheeren, diesem militarischen Ausdruck der Demokra-
tie, zuletzt iberwiegenden Typ. Das waren Kramer oder Handschuhmacher, mehr oder
minder soldatisch tiberschliffen, die Krieg ausiibten als staatsbiirgerliche Pflicht, bra-
ve Leute, die, wenn es sein musste, auch Helden waren.

Die Biirger, das sind die Gemeinen, die alles, was sie berithren ebenso gemein machen,
gleichmachen. »Es gibt nur eine Masse, die nicht licherlich wirkt: das Heer. Der Bour-
geois machte auch noch das Heer licherlich.«* Hier ist der springende Punkt: die Sorge
um das Evhabene des Heeres, das dadurch besonders ist, dass es eine nicht massenhafte Masse ist,
und dessen Erhabenheit durch das Licherliche der Gleichmacherei bedroht ist.

Der vierte und letzte Aspekt, den ich herausheben méchte, ist der des reaktiondren
Formalismus. Dieser ist bei Jinger besonders deutlich ausgeprigt, und seine literarische

52 Ebd.54.
53  Ebd.56.Genauso 62:»Doch die Hochkultur des Kampfes ist lange dahin, auch am Spiel ilber Leben
und Tod darf sich die Masse beteiligen, und sie hat ihre Instinkte nicht zu Hause gelassen.«

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Funktion wird hier uniibersehbar. Der reaktionire Formalismus besteht darin, dass ein
Begriff, vorzugsweise einer, der mit dem semantischen Feld des Kampfes oder des Todes
verbunden ist, aus allen konkreten und nachweisbaren Zusammenhingen gelost und fur
sich gesetzt wird, so dass er sich wieder nur auf sich selbst zuriickbezieht. In der Tat ist
dieser Prozess fiir alle Metaphysik kennzeichnend, insofern immer die jeweils hochsten
Begriffe einer Metaphysik dergestalt selbstbeziiglich sind; sie sind das in der Metaphy-
sik aber nur am Ende, d.h. wenn sie und insofern sie eine durchgefiihrte Artikulation
und damit Verstindlichmachung des Wirklichen erméglicht haben. In der Reaktion aber
wird diese Selbstbeziiglichkeit zum billigen, weil jederzeit mit einem Satz griffbereiten
Schachzug. Sein Zweck ist immer nur die Produktion von affektiver Intensitit. Das gelingt
durch die Verschrinkung der drei Aspekte dieses Manovers: 1) Abriss aller Bezichung zu
anderem (so dass das so Abgekoppelte als Absolutes firmieren kann); 2) Erhebung des so
Isolierten zum Erhabenen selbst (so dass es aller Erfassung und Berithrung grundsitzlich
entzogen ist); 3) konstitutive innere Leere, die sich eben dank ihrer Leere als Mysterium
geriert, das nur nicht von allen verstanden wird.

Bei Jiinger wird diese Taktik besonders durchschaubar und besonders unverdaulich,
weil sie sich mit unwiderstehlicher Gewalt in die Ausdriicklichkeit eines klaren Wider-
spruchs erhebt. Wieder und wieder ist da von der »Idee« die Rede. Sie ist es, um derent-
willen und fiir die man kimpft. Wie immer spielt sich der Reaktionir als Idealist auf.
Doch wenn man ihn fragt, was das fir eine Idee ist, was in ihr enthalten oder vorge-
stellt ist, mit einem Wort: was erkimpft werden soll - dann wird aus der Idee, fir die
man kimpft, wieder nur die Idee des Kampfes selbst. Jiingers reaktionire Prosa badet in
einem Idealismus ohne Idee.

Gewiss wird der Kampf durch seine Sache geheiligt; mehr noch wird eine Sache durch
den Kampf geheiligt. [...] Der Kampf ist immer noch etwas Heiliges, Gottesurteil (iber
zwei Ideen. Es liegt in uns, unsere Sache schirfer und schirfer zu vertreten, und so ist
wahrer Kampf unsere letzte Vernunft und nur Erkdmpftes wahrer Besitz. [...] Wer so zu
des Kampfes Wurzel grabt und echtes Kimpfertum verehrt, verehre es tiberall, auch
beim Gegner.>

Ja, der Soldat in seinem Verhaltnis zum Tode, in der Aufgabe der Personlichkeit fiir ei-
ne Idee, weif wenig von den Philosophen und ihren Werten. Aber in ihm und seiner
Tat dufdertsich das Leben ergreifender und tiefer, als je ein Buch es vermochte. Und im-
mer wieder, trotz allem Widersinn und Wahnsinn des dufderen Geschehens, bleibtihm
eine strahlende Wahrheit: Der Tod fiir eine Uberzeugung ist das héchste Vollbringen.
Er ist Bekenntnis, Tat, Erfillung, Glaube, Liebe, Hoffnung und Ziel; er ist auf dieser un-
vollkommenen Welt ein Vollkommenes und die Vollendung schlechthin. Dabei ist die
Sache nichts und die Uberzeugung alles.

54  Ebd. 49.

55  Ebd.100. Meine Hervorhebung. Man findet ganz analoge Formulierungen auch auf 81. 87. 90. Ein
letztes Bekenntnis zum reaktionaren Formalismus schliefst den Text zugleich ab und deutet aufdie
folgenden »philosophischen« Werke voraus: »Alle Ziele sind vergdnglich, nur die Bewegung ist ewig,
und sie bringt unaufhorlich herrliche und unbarmherzige Schauspiele hervor. Sich in ihre erhabene
Zwecklosigkeit versenken zu kdnnen wie in ein Kunstwerk oder wie in den gestirnten Himmel, das
ist nur wenigen vergonnt. Aber wer in diesem Krieg nur die Verneinung, nur das eigene Leiden

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

133


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Es geht also nicht um Inhalte, um wahr oder falsch, um das Gute usw. Die Reaktion glaubt nicht an
die Wiedererweckung der transzendenten Werte; dazu ist sie zu sehr Tochter Nietzsches. Sie trauert
gleichwohl der Klarheit, Ordnung und Intensitit nach, der Wirklichkeit, die sie der Zeit unterstellt,
in der jene Werte noch geherrscht haben. Sie schwenkt aber ab vom Inhalt und hin zur Form, nicht
mehr das Woriiber des Streits ist das Wesentliche — offenbar kann man dariiber nichts wissen, so
modern ist auch die Reaktion —, dann bleibt nur noch der Streit als solcher, der die Wahrheit der
Ideen beglaubigen muss (dass das aber weder echte Wahrheit noch echte Beglaubigung ist, weifs
auch die Reaktion) und der die Ordnung und die Intensitit der Wirklichkeit wieder herstellen kann.
Aber eben immer nur, solange gekampft wird. Daher der unheilvolle und nicht zu unterbrechende,
der ewige Alarmismus der Reaktion.

Es ist wohl deutlich geworden, dass Der Kampf als inneres Erlebnis kaum noch etwas
gemein hat mit den Schilderungen des Weltkrieges, die aus den Stahlgewittern eine zwar
ebenfalls oft schwer ertrigliche, aber immerhin aufschlussreiche Lektiire machen. Die-
ses Buch, nur zwei Jahre nach dem ersten veréffentlicht, ist von gianzlich anderer Art
und Charakter. Es ist brutalistische Pornographie, reaktionire Affektliteratur und letz-
ten Endes eine wirklich anstrengende Romantisierung — denn romantisierend ist das,
was Jinger da schreibt, und er gibt unwillkiirlich noch eine Erklirung fiir den massiven
Umschwung in Stilistik und Niveau des Textes: »Und wenn wir die Sache in zehn Jah-
ren erzihlen, so wird sie noch in ganz anderen Farben schillern, denn die Zeit ist der beste
Romantiker.«*

Turbo-Totalitarismus. Man begegnet einer spezifischen Schwierigkeit, sobald man ver-
sucht, von Jiinger ein klares und eindeutiges Bild zu gewinnen. Die Schwierigkeit liegt
nicht so sehr darin, dass er mal dieses, mal jenes sagen wiirde. Vielmehr bedient er sich
erstens nacheinander verschiedener literarischer Genres, die jeweils ihre eigenen Erfor-
dernisse haben, so dass man iiber Mdglichkeit und Grenzen einer Ubertragung im Zwei-
fel bleibt. Vor allem aber ist das Ganze verbunden mit einer wiederum charakteristischen
Unbestimmtheit der Aussagen: Ab und zu meint man, identifizierbare theoretische Ge-
halte zu erkennen, dann aber greift die Hand ins Leere; man hatte doch nur Worte vor
sich. Was bei einem pornographischen Text durchgeht, wird dann problematisch, wo der
Autor Philosoph sein will. In der Tat begegnet diese Schwierigkeit in den Texten wieder,
in denen Jinger sich als theoretische Kraft zu etablieren sucht. Ich werde aus der Zwi-
schenkriegszeit zwei dieser Texte besprechen: >Die Totale Mobilmachung« von 1930 und
das umfangreiche Buch Der Arbeiter von 1932.

Zuerst zum Aufsatz von 1930: Was diesem Aufsatz den Titel gegeben hat, ist eine Idee,
die sicher nicht zufillig einer berithmten Formulierung Goebbels vorgreift — nicht zufil-
lig, weil hier wie dort dieselbe Affektokonomie greift —, die aber bei Jiinger erst einmal als
Diagnose eines bereits eingetretenen historischen Prozesses fungiert. Wir leben bereits
in den Zeiten der Totalen Mobilmachung, und der Weltkrieg hat diese Entwicklung nur
offengelegt. Jiinger nennt diese Mobilmachung auch - im Vorgriff auf sein Buch iiber

und nicht die Bejahung, die hohere Bewegung empfand, der hatihn als Sklave erlebt. Der hat kein
inneres, sondern nur ein duferes Erlebnis gehabt.« (103, meine Hervorhebungen)
56  Ebd. 95. Meine Hervorhebung.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

den Arbeiter - einen »gigantischen Arbeitsprozess«.”” Jiinger zeichnet nun ein Bild der
modernen Welt, das sich als eine einzige riesenhafte Entwicklung prisentiert, die allen
politischen Steuerungen entzogen ist und die das 19.Jhs. irrigerweise und mit deplat-
ziertem Optimismus als »Fortschritt« angesprochen hat. Jiinger nun versteht darunter
die durch die moderne Technik und die Massengesellschaft moglich gewordene, aber
nicht hierdurch begriindete Entwicklung einer immer umfassenderen Zentralisierung ei-
nes anonymen Prozesses. Der anonyme Arbeitsprozess ist dominiert von einer Logik der Es-
kalation, in der eine maximale Beschleunigung und Intensivierung von Produktion oder Um-
setzung im weitesten Sinn gilt; insofern noch der Krieg der Beschleunigung untersteht,
wird eben immer schneller und intensiver gekimpft und getétet. Zudem lisst die Totale
Mobilmachung, wie ihr Name es sagt, immer weniger aufderhalb ihrer: Alles und jeder
wird einbezogen in diesen Prozess, und zwar in allen Aspekten und Teilen des Lebens.
Er kennt keine Ausnahmen. Vor allem ist er selbst zunichst einmal vollkommen zweckfrei,
zumindest was seine Erscheinungsformen angeht, die »Anstrengungen« sind, »denen
das besondere Merkmal der Zwecklosigkeit anhaftet«.”® Diese Formulierung richtet sich
gegen die Umdeutung im Sinn einer gewissen Rationalitit des Geschehens, wie sie vor
allem fiir die herkémmlichen liberalen und optimistischen Fortschrittstheorien kenn-
zeichnend ist.

In einer ersten Anniherung klingt das alles so, als wiirde Jiinger dort das Bild dessen
zeichnen, was andernorts als »instrumentelle Vernunft« firmiert (denn auch die instru-
mentelle Vernunft ist, mag sie auch alles dem Gesetz der Zweckmafligkeit und Effizienz
unterwerfen, in sich selbst radikal unzweckmif3ig). In mancher Hinsicht ist das richtig,
aber es trifft eben doch nicht das Wesentliche. Denn 1) ist der Begriff Jiingers noch viel
umfassender und vor allem ungenauer als jener; 2) meint Jinger seine Schilderung gar
nicht in erster Linie kritisch; und 3) ist diese Rede vom Arbeitsprozess nicht das letzte
Wort. (Dieser dritte Punkt wird erst im Arbeiter ganz deutlich, weshalb ich ihn hier aus-
spare.)

Zum Ersten: Als Beispiele der Mobilmachung nennt Jiinger die Planwirtschaft, die
umfassende Militarisierung des gesamten Lebens und den Ubergang zur faktischen Dik-
tatur durch die Oberste Heeresleitung im Weltkrieg.”® Man merkt also einerseits, dass
es nicht nur um instrumentelle Vernunft im Sinn der linken Kritiken geht, und anderer-
seits, dass der militirische Name, den Jiinger wihlt, kein Zufall ist. Es geht um einen Vor-
gang, der sich im Krieg in paradigmatischer Weise offenbart. Sodann treten als weitere
Beispiele die politischen Totalitarismen auf, die mit nachlissiger Geste iiber alle Riick-
sichten gegeniiber der individuellen Freiheit hinweggehen — und zwar der italienische
Faschismus ebenso wie der russische Bolschewismus.

Diese Zusammenstellung ist auch deshalb relevant, weil — zum Zweiten — die Schil-
derungen aller Phinomene der Mobilmachung und so auch die dieser beiden schein-
bar entgegengesetzten politischen Systeme von Jiinger mit unverhohlener Sympathie

57  Jinger: Die Totale Mobilmachung. In: Essays. 119—142. 126.

58  Ebd.130.
59 Vgl ebd. 126f.
60 Ebd.127.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

135


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

erbracht werden. All das, was die linke Kritik an Unmenschlichem im Prozess der kapi-
talistischen Moderne beklagt, wird von Jiinger im Gegenteil ungeduldig begriifit, und er
wertet den Vorwurf der Unmenschlichkeit als atavistisches Uberbleibsel eines in Wahr-
heitlingst iiberwundenen biirgerlichen 19.Jhs. - lingst iiberwunden, nimlich durch das
Faktum der Totalen Mobilmachung selbst. Diese ungeteilte Sympathie fiir Faschismus
und Stalinismus sollte in Erinnerung behalten werden, wenn sich Jiinger spiter als An-
walt der Unterdriickten, Entrechteten und Einzelnen aufspielt. In ihr liegt im Ubrigen
auch einer der ideologischen Griinde fiir das ambivalente Verhiltnis, das von beiden Sei-
ten zwischen Jiinger und den Nazis bestand. Man braucht nicht glauben, dass Jinger aus
Antifaschismus die Distanz zu den Nazis gesucht hitte. Sie waren ihm wahrscheinlich
einfach nicht radikal genug.®

Bei alledem nimmt es nicht Wunder, wenn das, was Jiinger unter der Totalen Mo-
bilmachung oder dem Arbeitsprozess versteht, letztlich nicht ganz zu greifen ist. Was
einigermafien klar begann, miindet wieder in irgendetwas Grandioses ein, in dem sich
Technisierung, Optimierung, Industrialisierung, restlose Verschrinkung, Beschleu-
nigung, Maschinisierung, Vermassung und Anonymisierung vermischen. Besonders
deutlich wird das dadurch, dass grofRe Teile des Textes einigen mehr als spekulativen
Ausfithrungen dariiber gewidmet sind, wie sich der Arbeitscharakter des Prozesses in
Anlass, Verlauf und Ergebnis des Weltkrieges niedergeschlagen hat. So wird unwider-
leglich bewiesen (weil einfach tautologisch), warum Deutschland den Krieg verlieren
musste: Es hatte die Totale Mobilmachung noch nicht konsequent genug in Angriff
genommen.®* Ich iibergehe diese Ausfithrungen gnadenhalber und zitiere stattdessen
abschliefiend eine der klareren Passagen, die zugleich als Uberleitung zum Arbeiter
dienen soll.®

Viel wire so noch zu nennen —allein es geniigt, dieses unser Leben selbst in seiner vol-
len Entfesselung und in seiner unbarmherzigen Disziplin, mit seinen rauchenden und
glihenden Revieren, mit der Physik und Metaphysik seines Verkehrs, seiner Motoren,
Flugzeugen und Millionenstiadten zu betrachten, um mit einem mit Lust gemischten
Gefiihl des Entsetzens zu ahnen, dass es hier kein Atom gibt, das nicht in Arbeit ist,
und dass wir selbst dem rasenden Prozess im Tiefsten verschrieben sind. Die Totale
Mobilmachung wird weit weniger vollzogen, als sie sich selbst vollzieht, sie ist in Krieg
und Frieden der Ausdruck des geheimnisvollen und zwingenden Anspruchs, dem die-
ses Leben im Zeitalter der Massen und Maschinen uns unterwirft. So kommt es, dass
jedes einzelne Leben immer eindeutiger zum Leben eines Arbeiters wird und dass auf

61 Indiesem Sinn schreibt auch Stefan Breuer: »Zu dieser Zeit [1929] verfolgte Jiinger allerdings be-
reits die Entwicklung des Nationalsozialismus mit einem gewissen Argwohn. Wie im Falle des ita-
lienischen Faschismus stiefd er sich vor allem an der mangelnden Radikalitit, an der aus seiner
Sicht viel zu weit gehenden Bereitschaft, sich auf Parlamentarismus und Legalitit einzulassen.«
(Anatomie. 138.)

62  Vgl. Die totale Mobilmachung. 131f.

63 Jungerhatdie Angewohnheit, sich selbst im Riickblick fiir die prophetische Voraussicht seiner Tex-
te zu begliickwiinschen, so auch hier (142). Das ist schon lustig, denn wenn man méglichst raunend
und irgendwie tiber alles schreibt, dann fallt es freilich nicht so schwer, spater alles mogliche »Prin-
zipielle«im frither Geschriebenen zu finden.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

die Kriege der Ritter, der Kdnige und der Biirger die Kriege der Arbeiter folgen — Krie-
ge, von deren rationeller Struktur und deren Unbarmherzigkeit uns bereits die erste
grofRe Auseinandersetzung des 20. Jahrhunderts eine Ahnung gegeben hat.%*

1932 werden diese Gedanken von Jiinger systematisch in seinem Buch Der Arbeiter. Herr-
schaft und Gestalt entfaltet. In diesem ehrgeizigen Werk ist Jiitngers Metaphysik und Poli-
tik niedergelegt — und es lohnt sich, sie wenigstens in groben Ziigen zu betrachten, um
die Haltlosigkeit von Jiingers spiterer Selbstinszenierung zu entlarven.

Das Buch ist von einem eigenartigen Zwiespalt durchzogen, der auch sonst bei Jiin-
ger begegnet (etwa in den Kriegsaufzeichnungen) und der einen Knotenpunkt seines
Denkens ausmacht. In der Tat begegnet dieser Zwiespalt auf mehreren Ebenen im Ar-
beiter; ich werde die Sachlage der Ubersichtlichkeit halber vereinfachen.

Auf der einen Seite ist da die Bewegung maximaler Beschleunigung und Intensivie-
rung, die zugleich eine der Einebnung von Unterschieden und kurz gesagt eine Zersto-
rung ist. Es ist dieser Aspekt der historischen Wirklichkeit, der ganz eigentlich revolu-
tionir ist. Jinger spricht auch davon, dass die Revolution in zwei Stufen oder Phasen
abliuft, von denen die negative, vernichtende die erste ist. Die Rede von Revolution ist
dabei zweifelsohne ernst gemeint, ebenso wie es offensichtlich ist, dass Jiinger sich am
Bild der Vernichtung des Alten durch das Wirken des Arbeiters berauscht.® Man merkt
hier, dass die Reaktion nicht mit Konservativismus zu verwechseln ist. Jitnger fithlt sich
den Bolschewiki niher als denen, die meinen, die Stindegesellschaft wiederbeleben zu
konnen. Jungers reaktionires Denken im Arbeiter ist ein Hypermodernismus, meilenweit
entfernt etwa von Heideggers Provinzialismus.

Dieser Extremismus, die Uberbietung in Beschleunigung und Intensivierung ist
aber kein Selbstzweck. In der zweiten Phase der Revolution miindet das atemlose Trei-
ben, das zuvor auch nur von wenigen in seinem wahren Sinn tiberblickt werden konnte,
in eine Art Ruhe ein: Hier wird nach grofen Plinen gewaltet, indem die Mittel, die
zur Verfiigung stehen (auch und vor allem die technischen), endlich in Perfektion zum
Einsatz gelangen. Dies geschieht dort, wo sich echte Herrschaft etabliert, deren Echtheit
bei Jiinger »Legitimitit« heif3t.

Damit haben wir einen der drei Begriffe des Titels erreicht: Das Buch ist getrieben
von einer unstillbaren Sehnsucht nach echter, durchsetzungsfihiger und der Mittel
machtiger Herrschaft. Wieder gibt es keine einzige Andeutung dariiber, wozu diese
Herrschaft gebraucht werden soll. Herrschaft als solche ist Zielpunkt der Sehnsiich-
te. Die hohle Idee einer hierarchischen Ordnung vereint die libidinsen Energien auf
sich, die nach der Berauschung an der Vernichtungsorgie des Arbeitsprozesses noch
iibrig sind. Das ist eben das Eigenartige an Jiingers Philosophie, dass in ihr die beiden
inkompatiblen Aspekte eines historischen Prozesses gleichermafien erotisch aufgela-
den erscheinen. (Keiner von beiden ist mit Ideen wie Demokratie, Menschenrechten,
individueller Freiheit etc. zu vereinbaren.)

Aber ist das wirklich ein historischer Prozess? Es ist klar, dass Jiinger einerseits als
Diagnostiker seiner Gegenwart schreibt, andererseits als Prophet einer (mehr oder weni-

64  Ebd.128.
65  Vgl. z.B.Jinger: Der Arbeiter. 259. 267.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

137


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ger) unmittelbar bevorstehenden Zukunft. Und doch ist die Geschichte als solche getilgt.
Die einzige Spur, die von ihr bleibt, ist die eher unbeholfene Epochenspekulation, die
sich dort findet. Das Bild ist ndmlich noch nicht vollstindig. Man muss sich klarmachen,
dassJinger in allem Ernst Metaphysik betreibt in diesem Buch. Das wird deutlich, wenn
man den anderen Begrift des Titels ins Auge fasst: den der Gestalt. Jinger versteht unter
Gestalt nichts, was man als eine sinnliche oder sichtbare Form darstellen oder wahrneh-
men konnte. Vielmehr ist die Gestalt bei Jiinger nichts anderes als eine platonische Idee:
Gestalten existieren aufderhalb von Zeit und Geschichte. Sie entstehen nicht in der Ge-
schichte, sondern Geschichte entsteht, insofern sich in ihr eine Gestalt durchsetzt. Wir
bilden keine Gestalten, sondern wir haben Realitit in dem Mafe, in dem es uns gelingt,
uns der Gestalt anzunihern. Sie bildet das Ewige unseres Seins.

Von hochstem Belange aberist die Tatsache, dass die Gestalt den Elementen des Feuers
und der Erde nicht unterworfen ist und dass daher der Mensch als Gestalt der Ewigkeit
angehort.®® In seiner Gestalt, ganz unabhingig von jeder nur moralischen Wertung,
jeder Erl6sung und jedem »strebenden Bemiihn«, ruht sein angeborenes, unverander-
liches und unvergingliches Verdienst, seine hochste Existenz und seine tiefste Besta-
tigung. Je mehr wir uns der Bewegung widmen, desto inniger missen wir davon tiber-
zeugt sein, dass ein ruhendes Sein sich unter ihr verbirgt und dass jede Steigerung der
Geschwindigkeit nur die Ubersetzung einer unverginglichen Ursprache ist.¢”

Wir finden so denselben Sachverhalt wie in der >Totalen Mobilmachung« wieder: Da, wo
man eine genaue Analyse realer historischer Entwicklungen, Bedingungen und Verhalt-
nisse erwarten und begriiflen wiirde, findet man stattdessen eine spekulative Uberhs-
hung der Prozesse in die Verwirklichung einer schon bestehenden Gestalt, die die Pro-
zesse lenkt und orientiert. Geschichte ist getilgt, damit aber auch jedes nachvollziehbare
Verstindnis von Freiheit, individueller wie kollektiver.

Getilgt ist dann auch der Widerspruch oder immerhin die Spannung zwischen der
maximalen Bewegung auf der einen Seite und der grof3en Ruhe auf der anderen. Man
kann dann jene ins Reich des Empirischen, des »nur« Geschichtlichen, der Vorberei-
tungen, der »Werkstittenlandschaft«, wie es oft heifit, verbannen, wihrend die Ruhe
die Identitit und Identifizierung der Gestalt mit sich selbst andeutet. Die Spannung ist
mindestens verringert dadurch, dass der eine Pol ins Hohe entriickt ist. Das Verhiltnis
zwischen den empirischen Ereignissen und Entwicklungen einerseits und der Gestalt
ist iibrigens philosophisch sehr konsequent als eines der Analogie gedacht, so dass hier
die Verbindung im Gleichnis oder im Symbol gestiftet wird: Diese oder jene Tatsache ist
Gleichnis fiir die Gestalt.®®

Es wire aber ein Irrtum zu meinen, dass diese Entriickung ins Hohe geschieht, um
diese Spannung zu verringen. Nein, es ist ganz klar, dass fir Jinger die Metaphysik

66  »Der Mensch«? Oder »dieser Mensch«? Gelegentlich klingt es so, als habe der Einzelne schon als
solcher Cestalt (36). Das ist aber sichtlich nicht das letzte Wort, davon abgesehen, dass damit der
Begriff der Gestalt eine selbst spekulativ nur noch schwer einzuholende Ausweitung erfahren wiir-
de.

67 Ebd.38. Auch 234.

68  Z.B.ebd. 230.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

der Gestalten das Erste und das Grundlegende ist. Aus ihr heraus wird die gleichzeitige
Zichtung von Affekten moglich, die sich unterschiedslos auf widersprechende Objekte
stiirzen. Der erste Affekt, damit der erste Gewinn der Metaphysik ist aber die Erbau-
ung am Erhabenen der Gestalt selbst — ein Affekt, der nach der oben angedeuteten
dreischrittigen Logik erfolgt (Kappung aller Verbindung; Entriickung ins Hohe; innere
Unbestimmtheit). Man muss freilich zugeben, dass dieser Aspekt der Affektproduktion
im Arbeiter nicht ebenso gut funktioniert wie im reaktioniren Formalismus von Der
Kampf als inneres Erlebnis; das hingt mit der Textsorte zusammen: Der Arbeiter gibt sich
wenigstens passagenweise als philosophische Abhandlung, so dass seine Zentralbegrifte
unter Bedingungen stehen, die eine enthemmte Affektproduktion teilweise behindern.

Es ist Jinger mit seinem Platonismus ernst; im selben Sinn lisst er in vielen Texten
ein ambivalentes Verhiltnis zur Religion durchblicken: Er mag mit Kirchen nicht viel
oder nur provisorisch etwas anfangen kdnnen, doch die Berufung aufs Ewige ist ihm
unerlisslich, so dass noch unter den diesseitigsten Texten eine heterodoxe Religiositit
schlummert.

Was fiir andere Gestalten gibt es auler dem Arbeiter? Das ist gar nicht so einfach zu
sagen. Erwihnt wird z.B. mal der Soldat, auch der »namenlose Soldat«, aber auch der
steht schon eigentlich im Horizont der Arbeit.® Sicher miisste man z.B. den Feudalher-
ren als eine andere Gestalt ansehen, immerhin soll die Gestalt das sein, was Geschichte
organisiert. Aber relevanter als die Frage, was es sonst noch fiir Gestalten gibt, ist die
Auskunft, wer keine eigene Gestalt bildet. Man ahnt es schon: Es ist der Biirger.”

Wie immer sind der Biirger und seine Epoche die paradoxen Inkarnationen einer
Wirklichkeit, die keine ist. Die Uberschrift des ersten Kapitels sagt es:>Das Zeitalter des
dritten Standes als ein Zeitalter der Scheinherrschaft«. Die biirgerliche Epoche hat ei-
ne Reihe von Scheinentititen geprigt, die nun, im Angesicht des Arbeiters, zerschellen
und ihre Nichtigkeit offenbaren. So sprach man auch von der »Gesellschaft«, wo es in
Wahrheit nur den Staat gibt. Vor allen Dingen aber hat das Biirgertum einen Gegensatz
erfunden, dessen beide Seiten in Wahrheit nicht existieren fiir Jiinger: Individuum und
Masse. Man kann nicht einmal sagen, dass Jinger die unter Reaktioniren verbreitete
Feindschaft gegen die Masse teilt, weil er vielmehr glaubt oder doch vergibt, es zu tun,
dass es die Masse gar nicht gibt. Ebenso existiert das Individuum oder auch »der Einzel-
ne« nicht: »Im engsten Verhiltnis zur Gesellschaft steht endlich der Einzelne, jene wun-
derliche und abstrakte Figur des Menschen, die kostbarste Entdeckung der biirgerlichen
Empfindsamkeit und zugleich der unerschépfliche Gegenstand ihrer kiinstlerischen Bil-
dungskraft.«” Nochmal: Es ist derselbe Autor, der sich 1932 so dufSert und der nach 1945
die Pose des Verteidigers des Einzelnen gegen alle Vereinnahmungen einnimmt. Dabei
ist klar, dass im Arbeiter fiir den Einzelnen, das Individuum und vor allem fiir die Rechte,
die das biirgerliche Zeitalter — bei aller mehr als berechtigten Kritik, die am Biirgertum
und dem Liberalismus geboten ist — fiir die Menschen erkimpft hat, kein Platz ist. Schon
auf den ersten Seiten wird eine jener reaktioniren Lieblingsideen ausgewalzt, die sehr

69  Vgl. Der Arbeiter. 155.

70  Ebd. 41: »Der Biirger aber gehort nicht den Gestalten an, daher frisst ihn die Zeit, auch wenn er
sich mit der Krone des Firsten oder mit dem Purpur des Feldherrn schmiickt.«

71 Ebd. 25.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

139


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

genau die von den Frankfurtern diagnostizierte Verkehrung der Begriffe in ihr Gegenteil
praktiziert: die Idee, dass wahre Freiheit im Gehorsam besteht. Freiheit ist das Notwen-
dige,” so dass gilt: »Zu erkennen ist dies: dass Herrschaft und Dienst ein und dasselbe
sind.«”

Der Biirger ist also keine Gestalt, sein Regime ist nur Scheinherrschaft, sein Leben
»Scheindasein«.” Der Arbeiter hingegen ist Gestalt, und dort, wo seine Verwirklichung
gediehen ist, etabliert sich wahre Herrschaft und damit wahres Sein. In lockerer Anleh-
nung an Nietzsche wird vom Willen zur Macht gesprochen, und die Ergreifung von »sub-
stantieller Macht« wird demzufolge mit »einem unzweifelhaften Sein« gleichbedeutend
sein.” Von der Gestalt heifit es: »Sie ist im bedeutendsten Sinne ein Sein [...].«”®

Zuerst bricht es in die Welt der Biirger wie eine Naturgewalt ein. Die ersten An-
zeichen der Prisenz und Wirksambkeit des Arbeiters kiindigen sich als Elementares an.
Doch ist die Macht einmal errungen und recht ausgeiibt, dann ist der Arbeiter eben da-
durch - durch seine Fihigkeit die Macht und ihre Mittel recht einzusetzen — legitimiert.
Der Arbeiter erfiillt den »Auftrags, der an ihn gerichtet ist. »Diese Legitimation eben ist
es, die ein Sein nicht mehr als rein elementare, sondern als geschichtliche Macht erschei-
nen lasst.«”

Dann wirkt wahre Herrschaft, die sich in einer »organischen Konstruktion« bekun-
det, d.h. »eine immer engere Verschmelzung der organischen und mechanischen Krif-
te«.”® Diese ritselhafte Formel soll wohl nur aussagen, dass in der »organischen Kon-
struktion, also dort, wo die Gestalt sich wirkungsvoll ins Wirkliche umsetzt, Technik,
Politik und Leben in eins flieRen: der alte Traum der héheren Einheit im Politischen, in
der sich alles Einzelne, Abweichende und Eigensinnige negiert.

Wie aber kann das gelingen? Wie kann die wortwortlich sinnlose Identifizierung von
Freiheit und Notwendigkeit bzw. Gehorsam umgesetzt werden? Das gelingt nur, indem
der alte Mensch, dessen Spektrum sich zwischen den Polen des Individuums und der
Masse auffichert, iiberwunden und eine neue Art Mensch, eine neue »Rasse«, wie Jiin-
ger auch schreibt, an seine Stelle gesetzt wird. Dieser neue Mensch ist weder Individu-
um noch Masse. Er ist Typus.” Jiinger sieht also die Heraufkunft eines Menschenschla-
ges voraus, der als solcher die Einzigartigkeit und Andersheit nicht einmal mehr kennt.
Jiinger bemitht gezielt das Wort, dessen griechischer Ursprung auf den Prigestempel
verweist, der beliebig viele gleiche und vor allem gleichwertige Miinzen schlagen kann
(gleichwertig, denn es ist eben der Stempel, der den Wert der Miinze bestimmt). Es geht

72 Ebd.17.
73 Ebd.18.Auch153.169.249.294. Die Reaktiondre sind geradezu vernarrtin diesen Stuss, zumindest
die deutschen.

74  Ebd. 43.
75 Ebd. 75.
76  Ebd.82.
77  Ebd.73.
78  Ebd.221.

79  Einigermafen systematisch 153ff. Dort wird auch die Identifizierung von Freiheit und Gehorsam
wieder durchexerziert. Es ist sicher kein Wunder, dass man derartige Theoreme immer und immer
wieder wiederholen muss— begriinden kann man sie schliefilich nicht. Es findet sich denn auch
nicht einmal der Versuch einer Plausibilisierung.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

also um die Uberwindung des Menschen des 19.Jhs. durch einen neuen Menschen, der
sich von sich selbst aus in die Herrschaft einfiigt, so wie er diese auch erst auszuiiben
versteht, und der von allen zaghaften Riicksichten auf Freiheiten oder Rechte unbeein-
druckt ist.?® Ich weif? ja nicht, wie es anderen dabei geht, aber mir wird da angst und
bange; Jiinger hingegen findet das alles hochst aufregend und begehrenswert.

Ich belasse es hierbei, was die Zusammenfassung des Arbeiters angeht. Es gibe noch
viel zu sagen, es gibt noch viele Aspekte, die ebenfalls in die Grundziige des hier ent-
worfenen Reaktionsbegriffs fallen, viele Motive, die uns schon in den fritheren Texten
begegnet sind und auch solche, die vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg an Bedeutung
gewinnen werden. Nichts von dem, was man noch erwihnen oder diskutieren konnte,
wiirde aber an dem Grundbefund etwas dndern (dieser wiirde in Wahrheit nur vertieft
und bekriftigt werden).

Um ehrlich zu sein, war meine Darstellung der grofRen Ziige von Jiingers Arbeiter eher
schmeichelhaft. Sie unterstellte ein Buch, das man so in Wahrheit nicht findet, wenn
man die Seiten aufschligt: eine theoretische, vielleicht auch programmatische Abhand-
lung. Es ist aber mit dem Arbeiter wie mit den anderen Texten, die hier ihren Auftritt
haben: Das Buch verzichtet auf jede Form von Begriitndungen; es werden vielmehr ka-
tegorisch die Behauptungen gesetzt, die allein dann Sinn ergeben, wenn man sich auf
eine hochspekulative Metaphysik der Gestalten einlisst. Das Buch kenntkeinen ernstzu-
nehmenden argumentativen Fortschritt; stattdessen begegnet wieder das ewige Kreisen
und die repetitive Struktur, in der nahezu wortgleich die Phrasen auftauchen, wo man
eine Erliuterung gewiinscht hitte. Und schlieflich konstruiert sich das Buch um die ex-
treme Unbestimmtheit seiner Grundbegriffe herum; allen voran bleiben die Gestalt und
der Arbeiter hochst mysteriés. Das hat den Vorteil, dass jede echte Festlegung vermieden
werden kann, so dass Jinger spiter — als die Brutalititen des realexistierenden Faschis-
mus iiberdeutlich wurden — glauben konnte, damit nie etwas zu tun gehabt zu haben. Im
Arbeiter selbst aber ist die Tatsache, dass man sich unter den Gestalten und unter der des
Arbeiters im Besonderen nichts Genaues vorstellen kann, der Vorwand, irgendeine ho-
here Weihe des Schreibenden zu suggerieren, die halt nicht jeder hat. So schreibt Jiinger
andeutungsreich:

Von dem Augenblick, in dem man in Gestalten erlebt, wird alles Gestalt. Die Gestalt st
also keine neue Grofie, die zu den bereits bekannten hinzu zu entdecken wiére, sondern
von einem neuen Aufschlag des Auges an erscheint die Welt als ein Schauplatz der
Gestalten und ihrer Beziehungen ®

80 Eine Begegnung aus den Stahlgewittern scheint eine gespenstische Antizipation dieses Typus zu
sein: »Er war der erste deutsche Soldat, den ich ihm Stahlhelm sah, und er erschien mir sogleich
als der Bewohner einer fremden und harteren Welt. [...] Das vom stihlernen Helmrand umrahmte
unbewegliche Gesicht und die einténige, vom Larm der Front begleitete Stimme machten einen
gespenstischen Eindruck auf uns. Wenige Tage hatten diesem Boten, der unsin das Reich der Flam-
men geleiten sollte, einen Stempel aufgepragt, derihn auf eine unaussprechliche Weise von uns zu
unterscheiden schien. [..] Nichts war in dieser Stimme zuriickgeblieben als ein grofier Gleichmut;
sie war vom Feuer ausgegliiht. Mit solchen Mannern kann man kiampfen.« (In Stahlgewittern. 95)

81  Der Arbeiter. 36. Vgl. auch 163: »[...] aber es gehdren besondere Augen dazu, hierin mehr als einen
Prozess der reinen Vernichtung zu sehen.«

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

141


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der Arbeiter ist genauso unverdaulich wie die anderen Texte von Jiinger. Er ist eine end-
lose Aneinanderreihung von leerem Pathos, grofden Worten, unverantwortlicher »hem-
mungloser Blutpropaganda«,® unklaren Gedanken, abstrusen »Erklirungen« und end-
loser Phrasendrescherei — was dort besonders ironisch ist, weil Jiinger mit Vorliebe den
Ausdruck »Revolution sans phrase« als Bezeichnung der eigenen Unternehmung ver-
wendet. Jinger nennt das »Heroischen Realismus« — ein Titel, der jeden Kommentar er-
tibrigt. Das Schwadronieren hat auch hier Methode, weil es wie immer um die Herstel-
lung von Affekten geht, eine Herstellung, die eben das Ausweichen vor einer irgendwie
unertraglichen Realitit vollzieht. Eine Stelle fir zahllose:

Driickt sich hier doch das Bestreben aus, der neuen Gestalt, die sich bereits seit langem
im Leiden angekiindigt hat, eine aktive Reprasentation zu verleihen. Es kommt nicht
darauf an, dass wir leben, sondern dass tberhaupt auf der Welt wieder die Fithrung
eines Lebens im grofden Stile und nach grofRen Mafistiaben moglich ist. Man tragt dazu
bei, indem man die eigenen Anspriiche scharft.®

Die Unklarheit betrifft aber noch den Kern jeder theoretischen Anstrengung: ihre Haupt-
begriffe. Ich hatte mit Blick auf die >Totale Mobilmachung« versucht, den Begriff des Ar-
beiters bzw. des Arbeitsprozesses niher zu fassen. Dann ist darunter die wachsende He-
gemonie der instrumentellen Vernunft, die Ausweitung und Intensivierung von Technik
und Industrie, die Herrschaft von und vermittels Maschinen und allgemein die immer
restlosere Einbindung aller in den einen Prozess zu verstehen, der sowohl vernichtend in
Bezug auf das Alte wie schopferisch in Hinblick auf das Neue ist — ein Neues, zu dessen
Prophet sich Jiitnger macht. So weit kann man die Sache mit dem Arbeiter vielleicht noch
halbwegs verstehen. Aber erstens drangt sich immer wieder, schon im Text von 1930 und
dann uniibersehbar in dem von 1932 der Eindruck auf, dass man mit dieser »Uberset-
zung« in eine verstindliche Sprache etwas Wesentliches verliert (was dann kein Wunder
ist, wenn die Unbestimmtheit und damit die Uniibersetzbarkeit ins Verstindliche gerade
zum Wesen der Sache gehort, die grundsitzlich eine rhetorisch produzierte ist); zwei-
tens sieht man nicht recht, wie man diese Auslegung mit der Metaphysik tiberzeitlicher
und geschichtsbestimmender Gestalten in Einklang bringen soll. Ich denke, die Losung
ist am Ende ganz einfach. Was Jinger unter der Gestalt des Arbeiters vorschwebt und
was massiv erotisch aufgeladen ist, ist nichts anderes als die Praxis des riicksichtsloses-
ten Totalitarismus als solcher.®* Als solcher, d.h.: Es ist fast egal, in welchem Namen der

82  Ausgerechnet Jinger beklagt diese »Blutpropaganda« als Kennzeichen sensationsliisternen Jour-
nalismus (267)! Uberhaupt reibt man sich manchmal die Augen, mit welchen Worten Jiinger Kritik
ibt. So ist auch der Arbeiter doch am Ende nichts anderes als eine »peinliche Mischung von Abge-
droschenheit und Uberhebung« (209).

83  Ebd.203. Auch zwei Seiten weiter findet man diese strategische Verquickung von Metaphysik und
Rhetorik zur Affektproduktion beispielhaft ausgefithrt, ab »Wir aber stehen mitten im Experi-
ment«. Dortistauch die auffillige Berufungaufeine angeblich so grofie»Verantwortung«zu lesen,
die auf 211 garin»ein hochstes Verantwortungsgefiihl« gesteigert wird. Man sagt»Verantwortung«
oft genau dann, wenn man sie mit jedem weiteren Wort verweigert.

84  Besonders deutlich etwa gegen Ende, 304, wo von einer »Arbeitsmobilmachung«die Rede ist, »die
sich auf die Gesamtbevélkerung und ihre Mittel erstreckt«.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Totalitarismus umgesetzt wird; die Bolschewiki sind dafiir fast gleich gut wie die Fa-
schisten, Hauptsache, es werden alle bis zum letzten und bis ins Letzte mobilisiert und
gnadenloser Disziplin unterworfen.

Dennoch ist es deutlich, dass Jiingers Vision letztlich die eines radikalen Faschismus
ist. Er riumt dem Sozialismus ein relatives Recht ein, indem er die Arbeit der Nivellie-
rung aller Differenzen, d.h. alten Hierarchien besorgt. Der Irrtum des Sozialismus, in
der Theorie, wenn auch offenkundig nicht in der Praxis, ist freilich der Glaube, dauerhaft
eine Gesellschaft ohne Ordnung, d.h. ohne Hierarchie begriinden zu kénnen. Er bleibt
bei den Voraussetzungen stehen.®> Auch lisst sich der Anklang des italienischen Futuris-
mus deutlich im Arbeiter erkennen, jener hypermodernistischen Kunstrichtung, die sich
recht zwangslos an den Faschismus anzubiedern wusste.

Natiirlich kénnte man ja auf die Idee kommen zu sagen, dass Jinger demnach die
Vision eines »guten« Faschismus gegen den »schlechten« Nationalsozialismus vertreten
habe. Es stimmt, dass Jiinger sich auf den Nationalsozialismus nach 1933 nicht nennens-
wert eingelassen hat. Es stimmt auch, dass im Arbeiter zwar immer wieder der Begriff
der »neuen Rasse« eingesetzt wird, dass Jiinger die Rasse aber nicht biologisch versteht,
sondern als Produkt einer mehr oder weniger gezielten Ziichtung durch Zucht (also eben
keine biologische Ziichtung), also durch Disziplin.?¢ Jitnger wire wohl nicht auf die Idee
von Vernichtungslagern gekommen — was iibrigens nicht heif3t, dass ihm der Antisemi-
tismus vollig fremd wire.®

Ich schreibe das nur, weil es heute nicht mehr geniigt, einer Person oder einem Den-
ken Faschismus nachzuweisen, um sie zu disqualifizieren. Der Faschismusvorwurf und
selbst der Faschismusbeweis schreckt heute nicht mehr alle ab. Einige, und wer weif3
wieviele?, sind sich nicht mehr so sicher, wenn man erklirt, dass Faschismus intrinsisch
falsch ist.®®

Es gibt viel dazu zu sagen, und wir wissen noch nicht, was von alledem sich als hilf-
reich erweisen wird. Ich beschrinke mich auf zwei Antworten, die direkt auf die Lektiire
Jingers bezogen sind.

Erstens sind es sicher keine besonderen Riicksichten auf Randgruppen, Minderhei-
ten oder auch nur allgemeine Rechte, die Jiinger von einem Engagement fiir die Nazis
abgehalten haben. Die Nazis waren ihm nicht zu brutal oder grausam, sondern wahr-
scheinlich ganz einfach zu moderat. Der Radikalismus des Arbeiters vertragt sich nicht

85  »Indiesem Zusammenhange erscheint der Sozialismus als die Voraussetzung einer scharfsten au-
toritaren Gliederung und der Nationalismus als die Voraussetzung fiir Aufgaben von imperialem
Rang.« (Ebd. 252)

86  Vgl. etwa ebd. 154. 296ff.

87  Vgl. Uber Nationalismus und Judenfrage. In: Politische Publizistik. 587-592, wobei sich Jiinger si-
cher selbst zugutehalten wiirde, wie génnerhaft er den konservativen und den (in seinen Augen)
unzureichend revolutiondren Nationalismus im Hinblick auf ihren Antisemitismus hier kritisiert.
Das Hauptproblem sind fiir Jiinger in der Tat nicht »die Juden«, sondern der Liberalismus. Gleich-
wohl greift er mit beiden Hinden zu am Biiffet der antisemitischen Klischees. Nebenbei bemerkt
bietet der Band, in dem der Aufsatz zu finden ist, ein regelrechtes Assortiment der unverdaulichs-
ten und unappetitlichsten reaktionaren Brocken.

88  Vgl. dazu eindriicklich Strick: Rechte Gefiihle. 42ff.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

143


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4t

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

mit der klugen, kalkulierenden Politik der Nazis nach 1933, deren erste Sorge die Eta-
blierung an der Macht war und nicht eine revolutionire Vernichtung aller Verhiltnisse.
Spitestens nach 1934 waren die »nationalrevolutioniren« Tendenzen innerhalb der NS-
DAP im Wesentlichen ausgeschaltet.

Aber heifdt das etwa zweitens, dass damit irgendeine Ressource des Faschismus noch
nicht ausgeschépft wire, die von den Verbrechen der Nazis unbefleckt wire? Solche und
dhnliche Argumentationsmuster findet man, implizit oder explizit, heute wieder in
Wortmeldungen, und zwar nicht mehr nur in bierseligen Hinterzimmern von Gast-
stitten mit dunkler Holzwandverschalung. Doch was sollte am Faschismus gut sein?
Selbst angenommen, Jinger Arbeiter hitte nichts mit den Nazis zu tun — was schon eine
vollig verantwortungslose Umdeutung ist —, was wire dann an der Konzeption, die hier
mehr geahnt als durchdacht wird, erstrebenswert? Eine Bewegung totaler Erfassung,
Kontrolle und Disziplin, in der Freiheit als Gehorsam verkauft wird: Wer wollte sich
so einer Bewegung anvertrauen? Zumal da von »Zielen« oder umzusetzenden »ldeen«
bzw. »Idealen« so einer Bewegung wortreich geschwiegen wird: nur die Selbstbeziig-
lichkeit der Bewegung und der Gestalt z3hlt, wie Jiinger in konsequenter Verfolgung des
reaktioniren Formalismus erklirt.®

Und doch gibt es eine Anziehungskraft solcher Denkweisen und Traktate. Esisteben,
wie Deleuze und Guattari es beschreiben: Dieser Brutalismus ist irgendwie geil. Die Evo-
kation von Hirte, Unerschiitterlichkeit, Treue (wozu? egal!), Schirfe, Kilte, Unerbittlich-
keit, Riicksichtslosigkeit: Irgendwie tut das gut. Der Brutalismus zelebriert die Befrei-
ung aus dem, was uns menschlich macht: aus den Riicksichten und Verantwortungen
unserer Beziehungen zu anderen, als eine Befreiung zum authentisch Menschlichen. Es
ist ihm wahrscheinlich einfach alles viel zu anstrengend. Dieser Faschismus hat erklir-
termaflen gar keine eigenen Ziele; die Anrufung irgendeiner mystischen Entitit genannt
»Gestalt« soll dariiber hinwegtauschen. Er wird aber in allen seinen Verwirklichungsfor-
men immer, frither oder spiter, und wahrscheinlich frither Menschen zwingen, verlet-
zen, ausgrenzen und téten.

Dass es damit eine eigene Bewandtnis hat, darauf deutet eine Erzihlung von Bor-
ges hin. Der Faschist will genau diese Brutalitit. Er suhlt sich in der Eindeutigkeit von
Kampf, Sieg und Niederlage und an der Lust der Unterdriickung. Die Sexualisierung ist
dabei die der Unterdriickung als solcher: Der reaktionidre Formalismus, betrachtet als rhe-
torische Strategie, sagt das Wahre iiber die reaktionire LibidoSkonomie. Die Lust an der
Unterdriickung gibt sich allerlei Zwecke und Griinde, und nicht selten ist es ihr ernst da-
mit. Aber am Ende ist sie Lust an der Unterdriickung als solcher. Daraus ergibt sich, dass
einer so eingerichteten Affektékonomie nicht mit Argumenten beizukommen ist. Man
konnte ja darauf hinweisen, dass tiber kurz oder lang noch der heterodoxe Faschist Op-
fer eben dieser Unterdriickung werden wird. Aber mit diesem Argument wird man nicht
weit kommen, zumindest nicht, solange die Drohung sich noch nicht bewahrheitet hat.

89 Junger kommt fast dahin, exakt diese formalistische Struktur selbst auszusprechen; sie ist nur
noch durch die diinne Wand der rhetorischen Frage von einer expliziten Statuierung getrennt: »Ist
es moglich, einen Glauben ohne Dogma zu besitzen, eine Welt ohne Gotter, ein Wissen ohne Ma-
ximen und ein Vaterland, das durch keine Macht der Welt besetzt werden kann?« (A.a.0. 98) Jiinger
selbst nennt diese Haltung einen »kriegerischen Skeptizismus«.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Denn die Lust ist eine am Zwang selbst, und dass man selbst gezwungen wird, ist fast
schon Beweis der Richtigkeit dieser Lust. Diese Affektokonomie ist von Argumenten zu-
nichst einmal nicht zu erreichen. Man kann ihr nur selbst wieder affektiv beikommen
oder genauer: in einer Arbeit an der Affektékonomie selbst.

Wie tief diese affektive Perversion reicht, lisst sich nie a priori sagen. Deshalb ist es
gut, weiterhin alle Mittel, intellektuelle, kognitive und andere, auszuschdpfen, um einen
Umschwung zu erreichen. Idealtypisch allerdings ist der Faschist noch der Verteidiger
der eigenen Vernichtung, denn Vernichtung muss es geben, und wenn nicht die der an-
deren, dann eben die eigene. Auf diese Selbstzweckhaftigkeit des Brutalismus weist nun
eben die erwihnte Erzihlung hin. Borges lisst in ihr einen Nazi-Kriegsverbrecher, ei-
nen ehemaligen stellvertretenden KZ-Leiter, in der Nacht vor seiner Hinrichtung durch
die Alliierten Zeugnis ablegen — nicht so sehr fiir seine Handlungen als vielmehr fiir die
Zuversicht, mit der er in den Tod geht. Der Erzihler, Otto Dietrich zur Linde, kann ge-
trost dem Ende entgegensehen, denn die Niederlage Deutschlands ebenso wie die eige-
ne Hinrichtung sind eben in ihrer Endgiltigkeit die Beweise, dass genau die eine Logik
die Welt regiert, die in der reaktioniren Affekt6konomie alle Last des Seins zu tragen
hat: die Selbstzweckhaftigkeit der Gewalt. Hauptsache, es wird gekimpft und gestor-
ben. Wer stirbt, wer siegt — das ist nebensichlich: »Was z3hlt es denn, dass England der
Hammer ist und wir der Amboss? Es zihlt allein, dass die Gewalt regiert, nicht die skla-
vische Zagheit des Christentums.«*°

Junger berauscht sich nicht weniger an der Logik von »Hammer oder Amboss,
Hauptsache, es knallt«. Was ist heute notwendig? »[..] die Behauptung und der Tri-
umph oder, wenn es sein muss, auch die Vorbereitung zum entschlossenen Untergange
inmitten einer durchaus gefihrlichen Welt«.”* An anderer Stelle wird die Drastik die-
ser Uberzeugung so weitgetrieben, dass der Leser, der sie nicht teilt, nur noch ratlos
mit dem Kopf schiitteln kann: »Das tiefste Gliick des Menschen besteht darin, dass er
geopfert wird [...].«”*

Freilich, Papier ist geduldig. Kann man das wirklich ernst meinen? Wenn man damit
meint, ob jemand so leben und handeln kann, also diese Affekte und »Uberzeugungenc
(ohne Gegenstand) im Ernst realisieren kann, dann muss ich sagen: Ich weif} es einfach
nicht. Die Prosa Jiingers hat aber, wie gezeigt, als eine wesentliche Eigenschaft, dass sie
die Grenze zwischen Fiktion und Realitit, zwischen Schreiben und Sein systematisch

90  Borges: Deutsches Requiem. 79. Diese Erzahlungist auf fast schon unheimliche Weise prazise. Bor-
ges entwirft dort auf acht Seiten ein dichtes, idealtypisches Bild des deutschen Faschismus. Kein
Element fehlt: die Hingabe an Musik und Metaphysik, die Begeisterung fiir Schopenhauer, Nietz-
sche und Spengler, die peinliche Sentimentalitat, die Hoffnung auf den Krieg als hochster Probe,
die Umdeutung des Nationalsozialismus in eine hohe moralische Aufgabe und der Abscheu gegen
das »hinterhéltige Mitleid« (75), der Antisemitismus, nicht zuletzt das Bewusstsein, die Avantgar-
de einer neuen Zeit zu sein und einen neuen Menschentyp zu verkérpern. Zugleich ist das Ganze
zu einer Einheit gerundet, die die Erzdhlung unmittelbar glaubhaft macht. Es gab Otto Dietrich
zur Linde nicht; doch es gab Abertausende ganz genau wie ihn. (Besonders gruselig mit Blick auf
Jiinger ist der Name von zur Lindes Bruder: Friedrich.)

91 Aa.O.212.

92  Ebd.76.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

145


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

verwischt. Dann kann man sagen: Man kann diesen Gedanken, dass der Kampf das ein-
zig Entscheidende ist, ungeachtet der Sieger und Verlierer, und sei man es selbst, emp-
finden. Er hat eindeutig grof3e affektive Kraft. Es fithlt sich gut an, so zu denken, so etwas
zu schreiben, zu lesen, sich vorzustellen, man wire auch so einer. In Hollywood-Filmen
sind das die coolen Einzeiler, die die Helden im Angesicht sicheren Todes rauslassen. Es
istin der Tat cool, wenn in einem der Star Trek-Filme Worf angesichts einer erdriickenden
Ubermacht der Feinde gelassen erklirt, es sei heute wohl ein besonders guter Tag zu ster-
ben. Aber noch einmal: Jeder 14-jihrige weif3 eben, dass das ein Film ist. Jitnger versucht
sich und anderen weiszumachen, dass dieses Ethos von Opferung und Vernichtung im
Ernst zu halten sei. Da das aber nun einmal keineswegs sicher ist (um es mal vorsichtig
auszudriicken), bleibt es dabei: Es ist Rhetorik, die aus ihrer eigentlichen Absicht, der
Herstellung eines erhabenen Seinsgefiihls, in Wahrheit kaum einen Hehl macht.

Jiinger wird sensibel. Idealtypische Faschisten lassen sich also ergeben in der Niederlage,
die ein Sieg ist, hinrichten. Was aber passiert mit den realen Faschisten, die von der Rea-
litit eingeholt werden? Eine Méglichkeit wire, in allem Ernst sich und die eigene Mitver-
antwortung fiir das, was geschieht, zur Frage zu erheben. Das ist nicht leicht, leicht ist
es nur, schnell dariiber zu urteilen, dass jemand zu solcher Selbstkritik nicht in der La-
ge war. Niemand kann sagen, wie er oder sie einer vergleichbaren Herausforderung ge-
wachsen wire. Immerhin diese Erinnerung muss man festhalten. Das aber dndert nichts
daran, dass jemand, der schreibt und andere mit seinen Texten beeinflusst, eine beson-
dere Verantwortung fiir sein Wort hat. Wer daher im Angesicht der Enthillung einer
hisslichen Realitit des eigenen Begehrens weiterschreibt, von dem kann man erwarten,
dass er sich hierzu in irgendeiner Weise stellt, im besten Fall eben in kritischer Weise.

Diese fiir Jiinger recht giinstige Lesart wird stark durch das Erscheinen seines Ro-
mans Aufden Marmorklippen im Jahr 1939 gestiitzt. Darin habe der Autor sich, so die gin-
gige Deutung, mutig und unmissverstindlich gegen die Barbarei der Nazis gewandt und
dadurch seine unbeugsame und unkorrumpierbare Haltung bewiesen. In der Tat spricht
auf den ersten Blick manches in dem Roman fiir diese sehr positive Sicht auf Jiinger in-
mitten des Dritten Reichs, der damit unversehens eher als ein konservativer Mahner und
Anwalt des Menschlichen in unmenschlicher Zeit erscheint.

Die Handlung ist schnell zusammengefasst. Angesiedelt in einer schwer zu identi-
fizierenden Meerlandschaft, die mediterrane und mitteleuropiische Elemente frei mit-
einander vermengt, berichtet der Ich-Erzihler vom Einbruch einer brutalen, nur noch
der Macht und der Gewalt verpflichteten Barbarei in die friedliche Gemeinschaft der
Stadte und Dorfer der Marina. Der Oberforster greift nach und nach aus dem Schutz
des grofRen Waldes nach der Herrschaft iiber das Land im Meer. Er kennt dabei keine
Riicksichten, und dieser Riicksichtslosigkeit ist die Welt der Kiistengemeinden nicht ge-
wachsen. Am Ende wird alles in Flammen stehen; der Erzihler wird sich mit seinem Bru-
der und seinem Sohn in die Berge von Alta Plana fliichten, wo er bei ehemaligen Feinden
Asyl findet.

Man kann sich vorstellen, dass die Nazis nicht begeistert waren von der Verdffentli-
chung. Nicht nur passte sie eben nicht in die nationalsozialistische Vorstellung von Kul-
tur und Literatur, sie konnte sogar leicht als eine Stellungnahme gegen die Nazi-Herr-
schaft selbst gelesen werden. Es war Jiingers Beliebtheit im Fithrungskreis der Nazis, die

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

die Veréffentlichung moglich machte und den Autor vor Repressalien schiitzte. (Angeb-
lich hatte sich Hitler personlich fir Jiinger ausgesprochen.)

Ja, so ein Buch zu solcher Zeit zu verdffentlichen ist nicht ohne Risiko gewesen. Es
ist auch richtig, dass sich Jiinger hier relativ klar gegen Diktatur und barbarische Gewalt
positioniert — und diesmal kann man ihm die relative Klarheit als Zugestindnis an die
Zeitumstinde auslegen. Es ist sogar so, dass Auf den Marmorklippen passagenweise gut
geschrieben ist. Vor allem zu Beginn hat es mich immer wieder durch seine sensiblen
Beschreibungen des Lebens in dieser idyllischen Marina berithrt. Nach den eindringli-
chen Schilderungen der Kriegstagebiicher, nach der Pornographie des Kampf-Buches,
nach dem hysterischen Extremismus der »philosophischen« Schriften prisentiert Jin-
ger noch einmal eine andere Seite. Nicht zuletzt ist es diese Disparitit der Texte, die eine
Wiirdigung (oder eben Kritik) aus einem Guss bei Jiinger so schwer macht.

Dennoch muss man auch bei dem Roman von 1939, bei allem grundsitzlichen Wohl-
wollen, kritisch hinschauen. Der erste Grund fiir Zuriickhaltung in der Jinger-Apologie
ist schon in Bezug auf den Arbeiter erwihnt worden: Jiingers Distanz den Nazis gegen-
iiber lag sicher nicht an Bedenken, die sich auf die inhumanen Konsequenzen der Nazi-
Ideologie bezogen. Der Faschismus der Nazis war Jinger nicht zu grausam: Seine eige-
nen Texte suhlen sich ja im Genuss aller Arten von Zerstérung. Der Faschismus der Nazis
war fir Jiinger einfach der falsche Faschismus.

Zweitens hat Jinger selbst die direkt zeitbezogene Deutung der Marmorklippen ab-
gelehnt oder zumindest von sich weggeriickt. In den Anmerkungen von 1972 bringt er
hierfiir, wieder eigenartig verquast, mehrere Argumente vor: 1) Was er in dem Roman
schildert, ldsst sich auf verschiedene historische Situationen und politische Regime an-
wenden, etwa auch auf den Stalinismus. (Wenig itberraschend.) 2) Jinger reklamiert ei-
ne gewisse kiinstlerische Universalitit, so dass seiner »Bescheidenheit« im Politischen
(d.h. seine Weigerung, die Gelegenheit zu nutzen, um sich zum Feind der Nazis zu er-
kliren) ein besonderes Selbstbewusstsein im Inhaltlichen korrespondiert: Was er dort
geschrieben hat, ging »zeitlich wie rdumlich iiber den Rahmen des Aktuellen und Epi-
sodischen hinaus«.”® 3) Jiinger setzt an die Stelle des Widerstandskidmpfers eine ande-
re Selbststilisierung: die des grofien Einzelnen, der nur akzidentell in dieser oder jener
Beziehung zur historischen Gegenwart steht. »Er kann an jeder Stelle zeigen, wie er ge-
wachsen ist. Damit erweist er seine Freiheit — physisch, geistig, moralisch, vor allem in
der Gefahr. Wie er sich treu bleibt: das ist sein Problem.«**

Mit dieser Standortbestimmung sind wir mitten im Problem. Diese Figur des Man-
nes, der sich aus sich selbst heraus bestimmt, ist im Grunde nach den Parametern des
Arbeiters nicht wirklich zuzulassen, sie wird aber in den Nachkriegstexten Jiingers in den
Vordergrund riicken. Warum aber sollte das ein Problem sein? Das Problem dieser Fi-
gur besteht in der neuen Strategie, die Jiinger nun verfolgt und die sich sehr wohl in den
Marmorklippen ablesen lisst. Es ist die Strategie einer apriorischen Entpolitisierung des
Einzelnen. Jiinger zieht den »Mann« ganz grundsitzlich aus den Zwingen und Zusam-
menhingen der Zeit, der Politik, der Geschichte; was bleibt, ist ein Einzelner und nicht
selten auch Einsamer, der wie durch einen Kugelhagel hindurch seinen Weg durch die

93  Jinger: Auf den Marmorklippen. 141.
94  Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

147


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Katastrophen seiner Zeit verfolgt. Die aber, diese Katastrophen haben mit ihm wesent-
lich nichts zu tun. Sie sind Zufille oder zumindest Auerlichkeiten.

Nochmal: Zum einen steht diese Idee in direktem Gegensatz zu dem feuchten Traum
des Totalitarismus, wie er im Arbeiter getriumt wird. Zum anderen aber ist das ethische
Ergebnis dasselbe: Im Kontext des Faschismus des Arbeiters gibt es keine eigentliche Ver-
antwortung — auch und gerade, wenn dieses Wort gerne bemitht wird. Es kann gar keine
geben, weil die Realisierung der Gestalt der wahre Motor der Geschichte ist, der man sich
einordnen kann oder nicht. Aber was geschieht, geschieht, und das (vorliufige) Ziel der
Geschichte wird 1) eh erreicht, beinhaltet 2) explizit Zerstorungen aller Art und erfordert
und formt 3) einen Menschenschlag (eine »Rasse«), die alles Individuelle zugunsten der
Eindeutigkeit des Typus abgelegt hat. Doch auch der nun herbeigetriumte grofde Ein-
zelne hat keine Verantwortung, denn er navigiert wie ein Fremder durch ein Schlacht-
feld grofRer Bewegungen, mit denen er seinem Kern und Wesen nach nichts zu tun hat.
(Diese grofRen Bewegungen werden vor allem nach dem Krieg mit der Alibi-Chiffre des
Nihilismus benannt.)

Diese Verweigerung jeder echten Verantwortung lasst sich auch am Verhiltnis zum
Befehl ablesen: Fiir den Typus des Arbeiters ist klar: Freiheit = Gehorsam. Der Befehl ist
nicht nur die akzeptierte, sondern im Grunde die natiirliche Art und Weise sprachlicher
Kommunikation fir diesen Menschenschlag. Der Einzelne hingegen weif§ sich in aris-
tokratischer Unberithrtheit durch den Befehl. So wie die anderen Zeitumstinde dringt
auch der Befehl nicht in ihn hinein - ausfithren wird er ihn aber doch und gerade des-
halb! Denn der Einzelne, der so gar nichts mit der Politik zu tun hat, was sollte der denn
schon der Ubermacht der Staaten, Parteien und Massenaufliufe entgegenzusetzen ha-
ben? Die Entpolitisierung, der die totale Politisierung weicht, fungiert als Puffer zwi-
schen dem Einzelnen und seiner Verantwortung. Es ist richtig, dass sich Jinger in sei-
nem Roman von den und gegen die Nazis absetzt. Richtig ist auch, dass man an einen
literarischen Text, zumal an einen, der unter der Drohung von Zensur und Verfolgung
entsteht, nicht dieselben Anspriiche stellen darf wie an einen theoretischen Text, der in
einer liberalen Gesellschaft entstehen kann. Doch die Wege, die die literarische Durchar-
beitung des politischen Geschehens in den Marmorklippen einschlagt, deuten recht prizi-
se auf die Fehlgriffe voraus, die nach 1945 Jiingers theoretische Standortbestimmungen
bestimmen.

Das Erste und Folgenreichste ist eben die Konstruktion einer maximal entpolitisier-
ten Realitit von harmlosen, ganz dem Geistigen hingegebenen Einzelnen, in die die Po-
litik wie etwas Fremdes, als ein gewalttitiges Verhingnis hineinbricht. Das zeigt sich
bereits in der Anlage des Romans, der nicht nur in relativer Unschuld, sondern in ei-
ner arkadischen Idylle beginnt, deren Einheit von Natur und Mensch mythische Ziige
annimmt. So spielt der Sohn des Erzihlers, Erio, unbedroht inmitten der giftigen Lan-
zenottern, ja, er scheint mit ihnen in einem tiefen Einverstindnis zu leben, so sehr, dass
er sie zu lenken versteht.”

Der Erzdhler und sein Bruder geben sich als ganz zuriickgezogene Privatgelehrte, de-
ren Forschungen ein Gebiet betreffen, das weiter von den zeitlichen Hindeln der Men-
schen nicht entfernt sein kénnte: die Pflanzenwelt der Marina. In der Tat bietet genau

95  Ebd.13f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

diese Titigkeit der Briider Jiinger die Gelegenheit, seinen Platonismus zu reaktivieren,
der spitestens im Arbeiter voll durchgeschlagen war, der dort aber in einer eigentiimli-
chen Dialektik zur Bewegung und Geschwindigkeit der Verwirklichung der Ideen (Ge-
stalten) stand.*® Hier nun kann der zeitabgewandte, der ewigkeitsvalente und damit der
apolitische Aspekt der Ideen ganz zum Tragen kommen und die Entriickung des Lebens
an dieser heimeligen Kiiste von aller Politik vorantreiben. So heif’t es: »Wenngleich in
ihrem [der Pflanzen] Keimen, Blithen und Vergehen ein Trug sich birgt, dem kein Er-
schaffener entrinnt, ist doch sehr wohl zu ahnen, was unverinderlich im Schreine der
Erscheinung eingeschlossen ist.«’” Hier (und auch sonst in diesem Kapitel 6) wird eine
Metaphysik kolportiert, wonach, klassisch genug, die Welt der Erscheinungen, die Welt,
in der es Zeit gibt, nur »Trug« ist — erst hinter ihr, erst jenseits von Zeit und Geschichte
also beginnt die Realitit. Es gilt, wie der Bruder des Erzahlers erklirt, den Erscheinun-
gen die Zeit »abzusaugenc.

Freilich, ganz ohne kriegerische Vergangenheit sind die beiden Briider nicht. Ja, sie
hatten sogar eine Zeitlang die Gesellschaft der Mauretanier gepflegt, wie der Name jenes
Kriegerordens lautet, dessen sich der Oberforster in seinem Zerstdrungswerk bedient.
Allerdings, es ist schon lange her, dass die Briider aus dem Orden ausgeschieden sind
und sich in die Rautenklause iber dem Meer zuriickgezogen haben. In die Zwischenzeit
fille die Periode, in der sich der Oberférster des Ordens bemichtigt hat. Die Schilde-
rung der Mauretanier ist dabei durchaus ambivalent: Auf der einen Seite kann der Erzdh-
ler seine (nostalgische, aber nicht nur) Faszination nicht verbergen: Sie stehen in ihrer
soldatischen Hirte, mit ihrem »Schlag von klaren, freien und stets fiirchterlichen Geis-
tern« fir eine Stabilitit, Festigkeit, die der Rest der Welt nicht vorweisen kann. Bei ihnen
herrscht »unberiihrte Stille wie im Zentrum eines Zyklons«. Doch auf der anderen Seite
wird ihre Grausamkeit nicht ausgespart. »Diesen Blick, doch ohne Furcht, gewann man
in der Luft der Mauretania, die von Grund auf bése war.«*® Sie sind jene, die im Moment
der grofiten Bedrohung und der Vernichtung des Feindes gelassen und voller Genuss
den Kelch heben. Man merkt, wie sich Gewalt und Heroisierung hier durchdringen. Si-
cher aber will der Erzdhler unterscheiden zwischen den Mauretaniern von damals, selbst
wenn auch sie keine Riicksichten kannten, und den Mauretaniern, die sich der Oberférs-
ter nach seinen Zwecken geschmiedet hat. Dieser erscheint dabei als ein Fremdkérper,
dervon aufien dem doch immerhin integren Koérper des Ordens eine Verkehrung zufiigt,
die ihn endgiiltig korrumpiert.

Wieder wird man einwenden, dass ein Roman nicht, noch weniger eine Parabel his-
torisch genau sein muss. Aber man kann doch gar nicht anders, als Aufden Marmorklippen
auch als eine Art Autobiographie zu lesen. (Allein die Nihe zwischen dem Erzihler und
seinem Bruder evoziert unvermeidlich die zwischen Ernst und Friedrich Jinger.) Und
dann st63t diese Unterscheidung zwischen den fritheren und den spiteren Mauretani-
ern sauer auf, soll damit doch offenbar (oder auch nicht? Ja, eben das ist Teil des Pro-
blems) eine Differenz zwischen den »Landsknechten« oder den Freicorps oder den Fa-
schisten (das bleibt ebenfalls ungeklirt, was nun aber wirklich an der Fiktionalisierung

96  Esverstehtsich, dassJiinger den Begriff der Dialektik nur mit Abscheuin den Mund nehmen kann.
97  Ebd.22.
98  Ebd.28.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

149


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

liegt) einerseits und den von Hitler iibernommenen Nazi-Faschisten suggeriert werden:
guter vs. schlechter Faschismus wire dann die Parole. Freilich, einen guten Faschismus
gibt es eben nicht, und die deutschen Faschisten haben nicht mit Hitler eine Integritit
verloren, die sie nie gehabt hatten.” Jedenfalls ist damit die eigene Geschichte gegen die
Identifizierung mit dem Nazi-Faschismus abgegrenzt.

Ahnlich mystifizierend verfihrt auch die Alta-Plana-Episode. Bevor die Briider sich
der geistigen Arbeit gewidmet hatten — genauer: der Arbeit der Durchdringung des ma-
teriellen Scheins hin auf seine geistige Wahrheit —, waren sie im Kriege gewesen. Der
aber, so wird deutlich, war noch ein Krieg alter Schule, in dem noch Ehre und Anstand
und Verlisslichkeit herrschten. Immerhin ist es ein Gefangener, den sie dort gemacht
hatten, Ansgar, der ihnen in der Folge zum engen Freund geworden war und der ihnen
am Ende des Romans Zuflucht gewihren wird.® Hier wird also die Méglichkeit eines
guten, sauberen Krieges evoziert. Ich bin mir sicher, dass es auch immer wieder solche
Ereignisse wie das beschriebene gegeben haben mag: die Verbriiderung der Feinde, und
das noch unter dem Druck des Krieges selbst. Die einzige Frage, die man sich stellen
muss, ist die, ob solche Ereignisse, hie und da, dann und wann, aufwiegen, was jeder
Krieg an Gewalt und Leid zugleich mit sich bringt. Diese Ereignisse wiegen das Leid des
Krieges auf, aber eben nur symbolisch, fiktiv, d.h. indem sie gerade in ihrer Auflergewdhn-
lichkeit eine unvergleichliche dramatische und affektive Kraft entfalten. Sie sind unbe-
zahlbar, wenn es um eine Mystifizierung des Krieges geht. Man spiirt unmittelbar ihre
Verfithrungskraft. Die beruht nicht zuletzt darauf, dass solchen Geschichten etwas dezi-
diert Idealistisches und zutiefst Menschliches anhaftet — oder dass sie es zumindest gut
vorgeben. Es siegt ja die Freundschaft und die Liebe. Aber sie siegt hier eben nicht iiber
Feindschaft und Krieg, sondern in ihnen und dank ihrer. Es ist das Bild, das uns schon
frither begegnet ist (das der Achtung vor dem Feind), nur bis zum Ende erzihlt.

Die Exkulpation der hisslichen Realititen setzt sich auch in der Idylle der Marina
fort, wie sie das Kapitel 8 schildert. Da wird ein Zustand der Unschuld inszeniert, ge-
radezu diesseits von Zeit und Geschichte. Eine Existenz sei moglich, so scheint es, die
von allen Konflikten und vom Eingriff der Macht und der Politik gereinigt wire.'** Die
Entpolitisierung, die die Briider nachtriglich (nach ihrer Kriegerzeit) reinigt und hei-
ligt, verdankt sich nicht zuletzt einer Umgebung, in der die Politisierung im engen Sinn
noch gar nicht stattgefunden hat. Diese kann dann nur als Katastrophe eintreten — eine
Katastrophe, die im Ubrigen als Realititsverlust empfunden wird.**

99  Noch mal, diese Entzifferung des Romans ist sowohl in sich problematisch (weil sie ihn nicht als
Fiktion, sondern mindestens als Schliisselroman behandelt) als auch einfach unausweichlich. Je-
denfalls wire dann unter der Gestalt des Oberforsters Hitler zu vermuten, der aber charakterlich
wie physiognomisch so gar nicht dazu passt. Eher noch wiirde man an Géring denken.

100 Vgl. ebd. 54.137f.

101 Vgl. etwa34:»Wenn wirvom hohen Sitze auf die Statten schauten, wie sie der Mensch zum Schutz,
zur Lust, zur Nahrung und Verehrung sich errichtet, dann schmolzen die Zeiten vor unserm Auge
innig ineinander ein. Und wie aus offenen Schreinen traten die Toten unsichtbar hervor. Sie sind
uns immer nah, wo unser Blick voll Liebe auf altbebautem Lande ruht, und wie in Stein und Acker-
furchen ihr Erbe lebt, so waltet ihr treuer Ahngeist in Feld und Flur.«

102 Vgl ebd. 74.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Das Problem ist, dass solcher Idealismus sowohl hilflos macht, wenn er nicht den
Realititen gewachsen ist (so wie die Briidder wihnen, es wire moglich, »allein durch reine
Geistesmacht zu widerstehen«*®® — denn was soll alle Geistesmacht, wenn sie sich nicht
in Handlungen setzt?), als auch auf halbem Weg zu einem ganz und gar ohnmichtigen
Zynismus ist: Dann nimlich sind alle Opfer in dieser verginglichen Welt nur Spiel: »Und
freudig erfasste uns das Wissen, dass die Vernichtung in den Elementen nicht Heimstatt
findet und dass ihr Trug sich auf der Oberfliche gleich Nebelbildern krauselt, die der
Sonne nicht widerstehen.«'** Wahrscheinlich ist das sogar ermutigend gemeint, und es
mag auch so aufgefasst worden sein von manchen. Aber es sagt doch im Grunde, dass
Leid, Vernichtung und Tod in dieser Welt gar nicht so schwer wiegen. Aber was denn
dann?

Dieser Gedanke, in dem sich selbsterklirter Idealismus und tatsichlicher Zynismus
auf charakteristische Weise durchdringen, ja, in dem beide eigentlich vollkommen of-
fensichtlich sind, wird auf die Spitze getrieben in der haarstriubenden Idee eines Spie-
gels, der als Brennspiegel alles, was er vernichtet, zugleich ins Unvergingliche rettet.
Was durch diesen Spiegel verbrannt wird, sei »im Unsichtbaren weit sicherer als hinter
Panzertiiren aufgehoben, es wiirde tiberfithrt »in Reiche, die jenseits der Zerstérung
liegen«: »die Sicherheit im Nichts«.'* Ich bin bereit, solche Motive zu akzeptieren. Ich
bin auch bereit, einem Roman wie diesem die Verwendung magischer Mittel zuzuge-
stehen. Warum denn auch nicht? Aber es ist doch ganz offensichtlich, dass diese Idee
des Zauberspiegels nur dann irgendeinen Sinn ergibt, wenn das so ins »Nichts« und ins
»Unsichtbare« Verbrachte auch wieder zuriickgeholt werden kann! Davon aber ist keine
Rede. Das wire dann wirklich eine magische Praxis, aber Magie ist eben durchaus ei-
ne Form der effektiven (wenn vielleicht auch nicht effizienten) Auseinandersetzung mit
dem Wirklichen. Die blofie Behauptung einer Rettung im Ewigen durch Zerstérung im
Endlichen ist es nicht. Sie setzt die Serie der Motive nur fort, in denen aufscheint, wie
wenig Jiunger der Aufgabe seines eigenen Textes gewachsen ist.

Auch die Konsultation durch Braquemart und den Fiirsten von Sunmyra ist in die-
ser Hinsicht bezeichnend. Braquemart wird ausdriicklich als »Nihilist« beschrieben (und

196 wobei er in Wahrheit kaum anderes von sich gibt als alle Fa-

als Schiiler Nietzsches),
schisten, nur in mehr rassistischer Spielart, als das etwa dem Jiinger von 1932 eingefal-
len wére. Der Fiirst von Sunmyra hingegen beeindruckt der Erzihler durch seine Zu-
riickhaltung, in die er allerlei Edles hineinverlegen kann. Mehr erfihrt man iiber diese
Verschwérer freilich nicht, die denn auch sofort erledigt werden (vom Verfasser wie von
dem Oberforster). Es scheint aber die alte Sippe des Fiirsten zu sein, die Jiinger neue T6-
ne eingibt, die viel konservativer klingen. Der Hypermodernismus des Arbeiters kehrt um
zum Hohelied auf die alten »Bindungen«. Auf die Diagnose einer tiefen Verinderung im

»Heile des Volkes« folgt dies:

103 Ebd. 66.
104 Ebd.68.
105 Ebd.72.
106 Vgl ebd. 93f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

151


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Hier galt es anzusetzen, und daher taten Ordner not und neue Theologen, denen das
Ubel von den Erscheinungen bis in die feinsten Wurzeln deutlich war; dann erst der
Hieb des konsekrierten Schwertes, der wie ein Blitz die Finsternis durchdringt. Aus die-
sem Grunde mussten die einzelnen auch klarer und starker in der Bindung leben als je
zuvor —als Sammler an einem neuen Schatz von Legitimitat.'”’

Schliefdlich kann man auch dafiir argumentieren, dass Jiinger den Widerstand gegen die
Barbarei durchgehend als den Kampf gegen den bésen und zerstérerischen Naturzu-
stand imaginiert. Die »Lemuren« und das »Larvengelichter«, das sich in den Wildern
verbirgt und sich aus allen (offenbar zurecht) Ausgestofenen der Kultur rekrutiert,’*®
das ist die Gewalt, die sich dann auftut, wenn alle Bande zerrissen sind. Der Oberférster
selbst hasst »den Pflug, das Korn, die Rebe und die gezihmten Tiere«.’®® Und so biegt
Jinger auch hiermit in die Gemeinplitze der Reaktion ein und verfehlt eben die Realitit,
um deren Bekdmpfung es zu tun ist.

Stilistisch zeugt der auf Dauer hochst ermiidende Archaismus Jiingers von dersel-
ben Unfihigkeit, sich auf die Stufe der Herausforderung zu erheben. Die Sprache von
Auf den Marmorklippen ist einerseits eindriicklich durch ihre Vielfalt (zumindest der Aus-
driicke) und ihre teilweise Differenzierung; und wie gesagt verfehlt das Ganze wenigs-
tens zu Beginn nicht seinen Effekt. Doch auf Dauer wird dieses artifiziell Altmodische
einfach nur ermiidend. Allein schon, dass es der Erzihler nicht unterlassen kann, sei-
nen Bruder unbeirrbar nur als »Bruder Otho« anzusprechen, nie als »mein Bruder« oder
»Otho«! Was Arno Schmidt iiber Stifter schreibt, passt sehr wohl auch auf Jingers Ro-
man: »Grundsitzlich wihlt Stifter von 2 moglichen Formulierungen die lingere. Er er-
lasst uns kein Dativ = <e> [...].«"® Wieder kann man argumentieren, dass sich hier eben
eine literarische Strategie zeigt, deren vordringliches Ziel es ist, sich dem Zugriff der
Zensur zu entziehen; dazu sei die schwer identifizierbare Szenerie gewihlt, dazu der
Riickgriff auf die Mythen des Goldenen Zeitalters bemiiht und dazu auch die archaisie-
rende Sprache eingesetzt. Mag sein, aber es bleibt nun mal Fakt, dass Jinger sich auch
sonst durch leeres Pathos auszeichnet, wenn auch nicht immer so archaisierend wie in
Auf den Marmorklippen. Jinger »beherrscht« durchaus in einem gewissen Sinn die Spra-
che (anders als etwa Heidegger); aber er scheint kein Gefiihl fiir ihre Angemessenheit
zu haben. Das aber nicht, weil er zu wenig von der Sprache verstiinde, sondern weil er
zu wenig von dem weif}, dem die Sprache anzumessen wire: das Wirkliche eben. Auch
die massive Kiinstlichkeit und Archaik der Sprache erweist sich so als Mittel, durch Ent-
historisierung dem Wirklichen zu entgehen, anstatt ihm ins Auge zu sehen. Adorno hat
mit Blick auf Heideggers Archaik diesen Mechanismus des Verfehlens des Gegenstands
klar statuiert: »Die Erneuerung des Denkens durch veraltete Sprache richtet sich an die-
ser.«™

107 Ebd. 96. Dass man dafiir die Aristokratie der Jahrhunderte braucht, wird 91 klar: »Doch in den alten
Stammen lebt die Kenntnis des wahren und legitimen Mafles, und aus ihnen brechen die neuen
Sprossen der Gerechtigkeit hervor.«Ja, ja.

108 Vgl.z.B. ebd. 50.

109 Ebd. 49.

110  Schmidt: Der sanfte Unmensch. 217.

111 Adorno: Jargon der Eigentlichkeit. 46.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Es gibt allerdings eine Stelle, die man als eine Art Bekenntnis lesen kann oder zu-
mindest als etwas, das einem Bekenntnis nahekommt. Sie scheint mir wichtig, da Jiin-
ger dort eine Klarheit fiir die Situation und auch fiir die eigene Verantwortung verrit,
die sonst eher fehlt. »Ich horte spiter Bruder Otho iiber unsere Mauretanierzeiten sa-
gen, dass ein Irrtum erst dann zum Fehler wiirde, wenn man in ihm beharrt.« Lassen
wir beiseite, dass vielleicht auch diese Begriffsunterscheidung einigermafien schmei-
chelhaftist. Der Erzihler geht nun zu einer Schilderung der geistigen Lage tiber, in der er
und sein Bruder sich zu dem Kriegerorden hingezogen gefithlt hatten und ihm beigetre-
ten waren. Es waren natiirlich Zeiten der Unsicherheit und Formlosigkeit, »Epochen des
Niedergangs« gewesen. Was ihnen am Ende fehlte, war Realitit und Gegenwart. »Wir
leben in abgeschiedenen Zeiten oder in fernen Utopien, indes der Augenblick verflie3t.«
Und was folgt, ist wohl eine gute Beschreibung der Wege, auf die man geraten kann,
wenn sich solcher Mangel an Realitit spiirbar gemacht hat — Wege allerdings, die gewiss
nicht zum Ziel fithren werden.

Sobald wir dieses Mangels innewurden, strebten wir aus ihm hinaus. Wir splrten
Sehnsucht nach Prasenz, nach Wirklichkeit und waren in das Eis, das Feuer und den
Ather eingedrungen, um uns der Langeweile zu entziehen. Wie immer, wo der Zweifel
sich mit Fiille paart, bekehrten wir uns zur Gewalt — und ist nicht sie das ewige Pendel,
das die Zeiger vorwartstreibt, sei es bei Tage, sei es in der Nacht? Also begannen wir,
von Macht und Ubermacht zu traumen und von den Formen, die sich kiihn geordnet
im todlichen Gefecht des Lebens aufeinander zubewegen, sei es zum Untergange, sei
es zum Triumph. Und wir studierten sie mit Lust, wie man die Atzungen betrachtet, die
eine Saure auf den dunklen Spiegeln geschliffener Metalle niederschldgt. Bei solcher
Neigung war es unvermeidlich, dass Mauretanier sich uns niherten."

In der Tat, diese Passage fasst in praziser Weise den Begriff der Reaktion zusammen,
den ich hier zu entfalten suche. Was die Passage so besonders macht, ist der Umstand,
dass hier ein Reaktionir sich dieser Bewegung selbst Rechenschaft ablegt, und das in
einem fast selbstkritischen Sinn. Allerdings, es ist Jinger nicht gegeben, sich wirklich,
d.h. in einer echten, harten Selbstkritik auf sich zuriickzubeziehen. Es fehlen ihm die
Mittel oder er ist zu tief verwachsen mit den politischen (anti-politischen, sich selbst,
bei Bedarf, als apolitisch missverstehenden) Uberzeugungen und Affekten, deren Di-
stanzierung fir eine reale Kritik nétig wiren — wie auch immer es um die Griinde fir
das Scheitern dieser Kritik steht: Tatsache ist, dass sie scheitert. Das zeigen die Schrif-
ten nach 1945, das zeigt sich aber in Wahrheit schon in den Marmorklippen selbst: in den
Aspekten, die ich angesprochen habe, ja, sogar in der eben zitierten Passage, die eben
die Bilder des Krieges als Essenz des Lebens und der Selbstzweckhaftigkeit des Kampfes
bemiithen, deren Konsequenzen der Roman zu bekimpfen vorgibt; aber massiver und

112 A.a.0.26f Man beachte, dass sich die Mauretanier den Briidern ndhern, nicht etwa umgekehrt. So
war das also.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

153


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktiondren Denkens

drastischer noch wird Jingers Versagen von der Unaufrichtigkeit bezeugt, die ihn im
Ernst dazu bringt, solche Sitze zu schreiben:™

In diesem Orden hoch emporzusteigen, hitte es uns wohl nicht an Mut und Urteils-
kraft gefehlt; doch war die Gabe uns versagt geblieben, auf das Leiden der Schwachen
und Namenlosen herabzusehen, wie man vom Senatorensitze in die Arena blickt. Wie
aber, wenn die Schwachen das Gesetz verkennen und in der Verblendung mit eigener
Hand die Riegel 6ffnen, die zu ihrem Schutze geschlossen sind? Wir konnten auch die
Mauretanier nicht durchaus tadeln, denn tief war Recht und Unrecht nun vermischt;
die Festen wankten, und die Zeit war fir die Fiirchterlichen reif. Die Menschenordnung
gleicht dem Kosmos darin, dass sie von Zeit zu Zeiten, um sich von neuem zu gebaren,
ins Feuer tauchen muss."™

Man weifd kaum zu sagen, was hier am meisten abst6f3t. Erstens ist nun Jiinger also ein
Verteidiger der Schwachen und Namenlosen! Aber natiirlich nicht Jinger, nur der Er-
zihler. Nun denn: Der Verfasser des Arbeiters kannte jedenfalls solche Riicksichten nicht,
und auch die Nachkriegstexte sind da nicht so deutlich, wie sich etwa an der angewider-
ten Art zeigt, in der Jiinger sich iiber die Krankenversicherung dufdert. Insofern Auf den
Marmorklippen eben auch Selbststilisierung ist, muss man das einfach als Heuchelei ver-
buchen. Zweitens wird ein besonders ekelhafter Sophismus bemiiht, indem nun unter
dem Namen der Schwachen einfach alle zusammengenommen werden, die irgendwie
nicht die Elite sind: Eine einzige Kategorie kann dann die Hitlerwahler, die Kollabora-
teure, die iiberzeugten Nazis vom Wohnblock einerseits und die Arbeiter, die Bauern,
die vielen Namenlosen, die vielleicht keine Schriftstellerkarriere, dafiir aber einen ein-
deutigen Antifaschismus vorzuweisen hatten, und die Juden umfassen, so dass am En-
de wieder mal keiner so richtig schuld war, aber im Zweifelsfall die Opfer der Tyrannei
am meisten. Diese permanente, fast zwanghafte Verwischung der Verantwortlichkeiten
setzt sich fort, wenn erklirt wird, dass man den Mauretaniern ja auch nicht so wirklich
einen Vorwurf machen kann: Wer will schon sagen, wer im Recht und wer im Unrecht ist?
Istdoch alles wahnsinnig kompliziert heutzutage! Und viertens wird das Ganze, wird die
schlimmste Barbarei noch dadurch legitimiert, dass ihre Erscheinung auf das Niveau ei-
ner kosmischen Notwendigkeit erhoben wird.

Man muss deshalb resiimieren, dass Auf den Marmorklippen, wenn es auch deutlich
eine Kritik an den Nazis darstellen kann und in dieser Hinsicht immerhin Respekt ver-
dient, nichtsdestotrotz Zeugnis eines Denkens ist, das sich im Angesicht der Katastrophe
eben nicht infrage zu stellen wusste. Die theoretischen Grundideen leben fort, nur leicht
gewandelt; die Mystifizierungen, der gelegentliche Zynismus und die Unaufrichtigkei-
ten beweisen, dass sich hier als Idealismus (und wieder als Platonismus) tarnt, was in

Wahrheit nur Flucht vor aller Verantwortung ist.™®

113 Nochmal: Man kannimmer sagen, der Fehler liege bei mir, da ich doch offenbar unzulassig den Au-
tor mit der Figur vermenge. Aber die Wahrheit ist, dass die gesamte Erzdhlung nun einmal genau
aus der Unschirfe dieser Grenze ihre Bedeutung schopft.

114 Ebd. 55.

115 Das Nachwort von Heimo Schwilk wiederum beweist, dass Jiinger sehr genau von denen verstan-
den wird, die politisch so denken wie er. Da wird nicht nur sehr allgemein von »visionare[r] Klar-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Ein Mannlein geht im Walde. Nach dem Krieg dndert sich auch der Ton der Jiinger’'schen
Philosophie. In der Tat ist das Ausmaf? dieser Verdnderung erstaunlich, zumal da sie mit
keinem Wort erliutert wird. Es wire doch immerhin gar nicht so schwer gewesen, von
der Barbarei der Nazis zu schreiben, von den KZ’s, von der Shoah, vom Krieg, der Be-
handlung der Kriegsgefangenen usw. usf. Es ist ja nicht so, dass das irgendein Geheim-
wissen gewesen wire. So wie Jinger schon in den Marmorklippen jede identifizierbare
Position in der allumfassenden Allgemeinheit der Erzihlung vom Einbruch von Gewalt
und Barbarei ins Idyll verwischt, so weigert er sich nun aber auch in den theoretischen
Texten, eine wirklich identifizierbare Haltung einzunehmen. Ja, es scheint schon so zu
sein, dass er den Nationalsozialismus ablehnt. Die Haltung aber, aus der heraus er das
tut, wird wiederum kunstvoll verschleiert. Das geschieht wohl, weil er damit der Verant-
wortung tiberhoben ist, Verantwortung zu tibernehmen: fir das Vergangene und zumal
fiir das von ihm selbst Geschriebene wie fiir das Gegenwirtige und das Kommende.

Ich stiitze mich auf zwei Texte. Der erste ist ein langer Aufsatz mit dem Titel >Uber
die Linie, der 1950 zu Ehren von Heideggers 60. Geburtstag erschienen ist. Es wird dort
die Frage des Nihilismus verhandelt, der — so die Diagnose — den gegenwirtigen Zustand
der Welt bestimmt. Es geschieht nicht durch Zufall, dass der Nihilismus hier aufgerufen
wird. Es gibt dafiir mehrere Griinde. Zum einen ist es erstaunlich, dass die Reaktionire
sich durch die Bank als Kimpfer gegen den Nihilismus verstehen. Er wird ununterbro-
chen von ihnen als ein Schreckgespenst aufgerufen. Will man wissen, was sie mit ihm
meinen, kommt oft kaum mehr als eine Handvoll Plattitiiden heraus, aber das ist nicht

heit« Jiingers schwadroniert (143), wobei ungeklart bleibt, warum man 1939 noch in die Zukunft
hatte schauen missen. Da werden nicht nur (zwar in Bezug auf die Erzahlung, aber gleichwohl)
abgegriffenste und leerste reaktionare Klischees bemiht, wonach die »blutige Tyrannis«eine »de-
kadent geschwichte Zivilisation« ergreift—als wire das irgendeine handfeste historische Katego-
rie (ebd.). Es wird auch anerkennend Jiingers Ahistorismus genannt (145), der doch eben das ganze
Problem ist. Manche Sitze scheinen schlichte Heroisierung Jiingers auf den Spuren von dessen ei-
gener Metaphysik zu betreiben: »Die heitere Uberlegenheit des Beobachters [?], wie sie Ernst Jiin-
ger in den>Marmorklippencidealisiert und die er nur wenige Jahre spater als Offizier und Autor
(Strahlungenq) im besetzten Paris existenziell beglaubigen wird, verwandelt Zeit in Zeitlosigkeit,
um den Terror der Geschichte zu transzendieren.« (147) Es ist wohl »die Geschichte«als solche und
ohne Unterschied schuld, wie es scheint. Jiinger »muss es geahnt haben, salbadert Schwilk dann
noch, dass in den KZ's bald die »industrielle Menschenvernichtung durchgefiihrt werden sollte«
(148). Was man so alles aus dem Roman herauslesen kann, wenn man an keine anerkannten Bedin-
gungen verantwortungsvollen Lesens gebunden ist. Schliellich kann sich Schwilk ganz unschuldig
auf eine besonders eklatante Schieflage der Geschichtsschreibung berufen: Wahrend das Atten-
tat auf Hitler vom 22.Juli 1944 die Aufmerksamkeit der Forscher wie des Publikums am meisten
fesselt, wird dariiber der aus mehr als einem Grund sehr viel bewundernswertere Anschlag von
Ceorg Elser, der schon 1939 genau wusste, was von Hitler zu erwarten ist, oft schlichtweg ignoriert.
Dementsprechend kann Schwilk schreiben, als handle es sich dabei um eine historische Selbst-
verstandlichkeit: »Mit der Mutmafiung, dass es vor allem die Aristokratie sein wiirde, die den Ty-
rannenmord wagt, bewies Ernst Jiinger 1939 erneut sein untrigliches Gespiirt fiir die Unterstro-
mungen der Geschichte.« (150) Damit ist nicht nur der Aristokratie ein weiteres Ruhmesblatt ins
Album geklebt, es wird zugleich das Absurde erreicht, dass man Jinger ein scharfes historisches
Verstandnis unterschieben kann. Heimo Schwilk hatin den wenigen Seiten dieses Nachworts wirk-
lich ganze Arbeit geleistet.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

155


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

das Entscheidende. Erschiitternd ist vielmehr der Mechanismus, der von den Frankfur-
tern so oft bemerkt wurde, dass nimlich ein falsches Denken sich unter anderem da-
durch verrit, dass es die Begriffe exakt in ihrer verkehrten Bedeutung verwendet — so
etwa wenn die Hitlerverehrer von Verantwortung schwirmen, wobei dieses Wort aber
nur noch Jargon ist, der die absolute Verantwortungslosigkeit decken soll. So auch hier:
Der vorgebliche Kampf gegen den Nihilismus wird von denen gefiihrt, denen alles egal
(im Wort- und Doppelsinn) ist, weil sie iiberall eine Einebnung des Seins bemerken, die
aufzuheben jedes Mittel recht ist. Es sind natiirlich die Reaktionire, die wirklich Nihi-
listen sind, wenn man das Wort in seiner gingigen, auch von den Nihilisten bemiihten
polemischen Bedeutung nimmt: solche, die ohne Riicksicht auf Menschen, Werte und
Beziehungen durch die Welt laufen und an nichts glauben — nur dass die Reaktionire
genau das nicht ertragen konnen. Es gibt ja gar keine »Menschen, die an nichts glau-
ben«. Nihilisten in einem praktischen Sinn sind eben z.B. die Nazis, die dann aber den
anderen vorwerfen, Nihilisten zu sein. Die ganze Situation ist in The Big Lebowski auf den
Punkt gebracht, wo die »Nihilisten« reine Karikaturen und in Wirklichkeit nur schlechte
Kriminelle sind, wihrend der Reaktionir Walter Sobchak (selbst natiirlich eine Karika-
tur) den Nihilismus mit diesen Worten ablehnt: »Nihilists! Fuck me. I mean, say what
you want about the tenets of National Socialism, Dude, at least it’s an ethos.«

Zum anderen ist der Nihilismus nach 1945 ein unverdichtiger Deckbegriff, unter
dem man Gesellschaftskritik betreiben kann, die keine emanzipatorische Stof8richtung
hat. Das gelingt, gerade weil der Begriff so unscharf und vieldeutig ist. Man macht sich
ganz einfach nicht angreifbar mit ihm."®

Jinger statuiert also, dass unsere Zeit eine ist, in der sich der Nihilismus zur allein
bestimmenden Macht emporgehoben hat. Wie schon im Arbeiter ist Jiinger dabei aller
Pessimismus fern: Dieser Triumph des Nihilismus wird als eine Zwischenstation in ei-
ner Geschichte erscheinen, die in ihm eine neue, eine andere Zeit vorbereitet. Die ti-
telgebende Linie ist die, die im Ubergang von der nihilistischen zur folgenden Epoche
iiberschritten wird und in deren Uberschreitung sich die Optik wie die Wertungen ra-
dikal verindern miissen. Die sichtbaren Folgen des Nihilismus sind etwa die Macht der
instrumentellen Vernunft, die sich iiber Parteien, Militir und die Technik hin in die Mas-
sen ausbreitet, Automatisierung, Maschinisierung, reiner Funktionalismus (§ 7), Effizi-
enz und Optimierung ($ 8) und die erzwungene Kollaboration mit diesem System, der
wir alle uns kaum entziehen kénnen (§ 10). So weit, so gut. Das sind ja alles Diagnosen,
die wir bei linken Theoretikern ganz ebenso antreffen wiirden. In der Tat sind einige der
Beobachtungen Jingers richtig. Was ihm fehlt, ist aber die hellsichtige Einordnung in
einen verstehbaren gesellschaftlichen, politischen, historischen Zusammenhang. Es ist
mehr als das: Das wirkliche Verstindnis — d.h. das, was der Wirklichkeit entspricht und

116 Ineiner Volte, die der reaktioniren Unaufrichtigkeit noch einmal eins draufsetzt, endet der Essay
damit, dass Jiunger erklart: »Der Vorwurf des Nihilismus zdhlt heute zu den beliebtesten, und je-
der wendet ihn gern auf seine Cegner an. Es ist wahrscheinlich, dass alle recht haben. Wir wollen
daher den Vorwurf auf uns nehmen, und nicht bei jenen weilen, die rastlos nach Schuldigen auf
der Suche sind.« (278f.) Wieder mal wird alles gleichgemacht und mit grofiziigiger Geste wird eine
Schuld akzeptiert, aber nur unter der Voraussetzung, dass alle die gleiche haben. Jede Differen-
zierung, Abwagung und echte, gegriindete Bewertung wird damit aktiv unterbunden. Was sich als
GrofSmut geriert, ist in Wahrheit nur ein billiges Mangver.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

was wirksame Folgen haben konnte im Sinn einer Verinderung der Lage zum Besseren —
wird aktivverhindert. Die aktive Verhinderung ist selbst Ausdruck der reaktioniren Sehn-
sucht und ihre selbstsetzende Strategie. Aktive Verhinderung des Verstehens heif3t Mys-
tifizierung, und Mystifizierung ist ganz einfach die Erfindung des unglaubhaft gewor-
denen Wunderbaren im Medium der Literatur. Nichts anderes treibt Jinger hier unter
dem Vorwand der harten und kompromisslosen Gegenwartsanalyse. Das ist der eigentli-
che (der dritte) Grund, weshalb so ein Schlagwort wie das des Nihilismus so beliebt ist bei
den Reaktiondren: Es suggeriert Tiefe, ja: Abgrund (den schlimmsten, den man sich den-
ken kann: den des Nichts) und funktioniert als eine rein literarisch-affektive Strategie
unter Ausschaltung aller echten Analyse. Der Nihilismus iibersteigt die Zeitphinomene
hin auf einen untergeschobenen Grund, von dem man nicht genau sagen kann, worin
er besteht (das wird von Jiinger mehrfach erklirt), der aber irgendwie fiir den ganzen
Schlammassel verantwortlich sein soll. Und wenn der Nihilismus dafiir verantwortlich
ist, dann ist es natiirlich kein Mensch. Die Mystifizierung wird nicht einmal versteckt:
»Die wahren Ursachen unserer Lage sind unbekannt und werden durch voreilige Erkli-
rungen nicht erhellt.«''” Na, dann.

Eine Definition des Nihilismus kann man nicht geben, erklirt Jiinger. Aber dass hin-
ter seiner Evokation die nun schon bekannten reaktioniren Klischees liegen, wird deut-
lich, wenn Jiinger weitere Symptome des Wirkens des Nihilismus aufzihlt: Beschleuni-
gung, Spezialisierung, Ersatzreligionen gehoren hierher (§ 12); aber wichtiger noch das
»Entschwinden des Wunderbaren«, mit dem auch »Verehrung« und »Staunenc sich ver-
fliichtigen.™® All das steuert zu auf den Punkt, richtiger: die flache Ebene, die der rei-
ne Horror des Reaktiondrs ist: die allgemeine Nivellierung aller Unterschiede, die Jiinger als
»Reduktion« bezeichnet (§ 11) oder auch kurz und biindig: »der Sturz der unsterblichen
Hierarchien«.™

Und genau das ist auch das theoretische Problem des Essays selbst. Denn Jinger
diagnostiziert diese Gleichmacherei nicht nur als allgemeine Bewegung des Zeitalters,
sondern er praktiziert sie deshalb auch in seiner Diagnose. Er macht wirklich keinen
relevanten Unterschied zwischen Diktaturen und Demokratien; im Zweifelsfall ist die-
se schlimmer, weil in ihnen »der universale Zwang noch deutlicher« wird."*® Begriindet
wird das natiirlich nicht, es ist wohl auch nur eine Phrase, die zugleich Widerstands-
geist und Tiefsinn suggerieren soll. Hierher gehort auch die bei den Rechten beliebte
Rede vom »Weltbiirgerkrieg«," die ebenfalls alle Unterschiede einebnet: Wer will in ei-
nem Biirgerkrieg noch entscheiden, wer auf der rechten, wer auf der falschen Seite steht?
Auch damit wird eine sachliche und aufrichtige Analyse unmoglich gemacht. Es wird
ganz einfach alles schlimmer, egal wie und wo."** Frither war alles besser. Zwar steht wie

117 Jiinger: Uber die Linie. In: Essays. 237—280. 263.

118 Ebd. 257.
119 Ebd. 259.
120 Ebd. 272.
121 Ebd. 262.

122 Dass sein Nihilismusbegriff jenseits der affektiven Strategie ganzlich sinnentleert ist, wird etwa
deutlich, wenn Jiinger (254) von »nihilistischen Gremien« schwadroniert und darunter z.B. eine
Versammlung von Arzten verstanden wissen will. Offenkundig sind alle Zusammenkiinfte nihi-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

157


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

auch im Arbeiter in >Uber die Liniecimmer die Aussicht einer kiinftigen radikalen Neube-
stimmung aller Referenzpunkte und Wahrheiten am Horizont; Jiinger verweigert sich ja
aus Prinzip der Hoffnungslosigkeit. Aber der gesamte Text ist getragen und durchdrun-

»3 und zugleich einer Bedrohung, deren

gen vom Ton einer Endgiiltigkeit des Verlusts
eigentliche Objekte im letzten Sinn nicht niher bestimmt werden — und nur diese Un-
bestimmtheit macht den Ton méglich. Sehr oft wird von der und den »Katastrophenc
gesprochen, aber als etwas, was fast naturgesetzlich droht oder schon eingetreten ist
und ohne dass Jinger genau erklirt, was er damit meint. Es wire ja nicht schwer gewe-
sen, gab es doch genug geschehene und drohende Katastrophe im Jahr 1950. Die Sache
ist aber die, dass der Ton die Musik macht, und die Gedanken nur nachfolgen. Es geht
Junger darum, genau diese Stimmung einer schwer zu definierenden Bedrohung und
Bedringnis zu erzeugen, in der sich der Einzelne zur heroischen Tat des Widerstandes
emporschwingen kann. Die Inhalte miissen dabei unspezifisch bleiben, sonst wire die
heroische Tat ja auch eine historische und politische und damit eben der Akteurin aus-
geliefert, die fiir Jinger Agentin der Zersetzung ist, wo sie doch in Wahrheit die einzige
Macht der Befreiung ist: die Kritik. Wieder erweist sich, dass das reaktionire Denken,
nicht etwa, weil es politisch oder moralisch falsch wire, sondern seiner Natur nach, zu
einer echten Analyse und fruchtbaren Programmatik ungeeignet ist. Es kann das nicht,
weil es darauf aus ist, die Komplexitit der modernen Wirklichkeit zu verleugnen, um sie
durch eine rhetorische Strategie der Affektsteigerung zu ersetzen.

Das wird auch deutlich, blickt man auf die Orte, an denen nach Jiinger noch Wider-
stand und Freiheit moglich ist (§ 20). Er will sie als »die Wildnis« bezeichnen, und nach-
dem er erklart hat, dass damit nichts Romantisches gemeint ist, zdhlt er drei roman-
tische Grundmotive als Orte des Widerstands auf: den Tod (bzw. die Uberwindung der
Angst vor dem Tod), die Liebe (inklusive Freundschaft) und die Asthetisierung der Wirk-
lichkeit. Natiirlich ist damit keinerlei wirksame Antwort auf die Fragen der Gegenwart
gewonnen, weder 1950 noch heute. Nicht, dass etwas mit diesen dreien falsch wire: Be-
freiung von Angst, Kultivierung von Liebe und Freundschaft und Entfaltung von Kunst
und Kultur sind wesentliche und grundlegende Bestandstiicke eines menschenwiirdi-
gen Lebens. Aber das meint Jiinger nicht. Nein, »erlost« werden sollen wir gerade in der
Kunst, oder gleich unsere ganze »Epoche«.”** Das Ganze ist umkreist von mystischen
Phrasen wie diesen: »Wir miissen heute den bewussten Geist zum Instrument ausbil-
den, das erlost. Er ist fir uns der Stoff des Unaussprechlichen, und seine Bilder lassen
sichauch mitunseren Mitteln erhéhen ins Ewig-Giiltige. Das Echte liegt in der Beschrin-
kung auf das uns Gegebene.«* Derartiger Mystizismus ist ganz einfach eine Flucht vor

listisch, es sei denn, Ernst fiihrt tiefsinnige Gesprache mit Friedrich Georg — oder noch besser: sie
schweigen zusammen.

123 Vgl. etwa ebd. 244.

124 Undalsweiteres Beispiel fir die Weigerung aller Differenzierung und die gleichzeitige Stilisierung
der bedrohten Einzelnen: »Verfolgung weist den Kiinstler aus. Dagegen spenden die Tyrannen den
geistigen Sklavenhaltern Lob.« (276) Ja, das ist sicher oft richtig. Aber manchmal werden grofie
Kiinstler halt auch nicht verfolgt oder weder verfolgt noch gelobt, und nicht tberall leben Kiinst-
ler unter Tyrannen. Simplifizierung, pubertire Selbstiiberschitzung und literarische Stimulation
tanzen Ringelrein.

125 Ebd. 275.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

der Wirklichkeit, ist Eskapismus, der sich als tiefere Einsicht eskamotiert. Und so miin-
det das denn auch in die Wiederaufnahme des Platonismus, der schon im Arbeiter so do-
minant war: »Die Ruhe wohnt in der Gestalt, auch in der Gestalt des Arbeiters.«'?

Das nun fithrt zu dem Aspekt der Unaufrichtigkeit zuriick. >Uber die Linie« ist si-
cherlich weniger nutzlos und auch politisch weniger desastros als Der Arbeiter; es ist aber
zugleich deutlich unaufrichtiger. Im Arbeiter spricht Jiinger seine Vorstellung von Poli-
tik halbwegs klar aus — so klar, wie er es eben vermag. Wir hatten gesehen, dass das im
Grunde eine faschistische Vorstellung ist, wenn sie auch mit dem Nationalsozialismus
nicht kompatibel war. Es ist aber so, als wollte Jiinger 1950 mit dem Faschismus seines
Buches von 1932 nichts mehr zu tun haben. Das wire ja ehrenhaft, wiirde er es sagen.
Das aber hief3e, in eine echte Selbstkritik eintreten, und dazu ist Jiinger nicht imstan-
de. Also miissen die Tricks der Verschleierung und Verwischung herausgeholt werden,
die>Uber die Linie« zu so einer unangenehmen Lektiire machen. Denn man muss sagen,
dass alles, was Jinger 1950 als Werk des Nihilismus beschreibt, exakt solche Prozesse
sind, die er im Arbeiter als Vorbereitung auf die Entfaltung der Gestalt des Arbeiters noch
zelebrierte. Es ist wahr, die Metaphysik des fritheren Buches zeichnet sich durch eine ge-
wisse Ambivalenz aus, die darin besteht, dass Jiinger einerseits die Beschleunigung, die
Technisierung, die Maschinisierung, die Rationalisierung, die Hirte, Schirfe, Sachlich-
keit, den Zwang, den Totalitarismus feiert, dass diese Phinomene aber am Ende in die
Ruhe der Gestalt einlaufen sollen. Von ihr her erhalten jene ihre metaphysische Wahr-
heit und in ihr finden sie ihre Stabilitit. Es gibt also diesen Aspekt der Ruhe schon im
Arbeiter. Aber das dndert doch nichts daran, dass sich Jiinger dort ununterbrochen an
der Vision eines Arbeitsprozesses berauscht, in dem kein Stein auf dem anderen bleibt.
Er findet diese Vision wortwortlich geil. Teil der Geilheit ist gerade die Unverantwort-
lichkeit, mit der einfach alles abgetragen wird. Die Vernichtung ist eine totale, alles wird
gleichermafen hinweggefegt, um Platz fiir das Neue zu machen, ohne alle Riicksichten.
Das ist es, was Jinger so anmacht. Es ist daher fast licherlich, wenn er nun 1950 so tut,
als sei er immer schon der Denker wider die Vernichtung gewesen. Oder besser: Es wire
lacherlich, wire es nicht so ernst gemeint und wire es nicht eine so erfolgreiche Strate-
gie gewesen. Auch die Totale Mobilmachung, die Jiinger 1930 geil fand, ist jetzt vor allem
bedrohlich." Ja, ja, er hatte ja immer schon von der Gefahr geraunt, die damit verbun-
denist. Aber das war eben immer nur rhetorische Pose. Ohne Gefahr, keine Helden, ohne
Helden, kein Affekt, ohne Affekt, keine Realitit. Um die aber geht es: »Der Augenblick, in
dem die Linie passiert wird, bringt eine neue Zuwendung des Seins, und damit beginnt
zu schimmern, was wirklich ist.«?®

Inzwischen aber geriert sich Jiinger im Ernst als Anwalt der »Unterdriickten«;'™ er
schwingt sich auf zum Verteidiger der Menschen gegen alle Vereinnahmungen;"° er ze-
tert gegen den Leviathan ($§ 18), mit dem er offenbar den Staat meint, auf dessen Stir-
ke und Ruicksichtslosigkeit er 1932 noch zahlte; er erkennt anscheinend (so ganz klar ist

126 Ebd. 276.
127 Vgl. ebd. 271.
128 Ebd. 267.
129 Ebd.273.
130 Ebd. 251.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

159


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

das wie immer nicht) im vielleicht kommenden »Weltstaat« einen »erste[n] Hoffnungs-
blick«;™" er bekennt sich zur »echten Anarchie«, vergisst nur leider zu erkliren, was das
ist.®* Jiinger schligt also andere Téne an als im Arbeiter. Liest man solche Texte unvor-
bereitet und arglos, konnte man auf einen Sinneswandel hoffen. Doch dazu miisste es
eben eine Auseinandersetzung mit dem Fritheren geben.™ Vor allem aber verrit sich ja
doch immer wieder, wes Geistes Kind Jiinger ist, gehort er doch zu jenen, die das Wort
»Krankenkasse« nicht in den Mund nehmen kénnen, ohne Wiirgereiz zu empfinden:™*
In Wahrheit wirke da die alte reaktionire Verachtung vor den Armen, Schwachen und
Kranken fort, die alles Anbiedernde im Wortlaut als Maskerade entlarvt. Ach, er hat-
te sich dabei ja nicht einmal Mithe gegeben. Eine Verschiebung ist freilich deutlich, die
bleiben wird: Der Einzelne, den Jinger 1932 noch fiir erledigt erklirte, riickt nun in das
Zentrum seiner Uberlegungen.” Aber die Feier des Typus lisst sich nach 1945 politisch
nun wirklich nicht mehr als opportun ausweisen. Was bleibt, ist auch der neue Tonfall:
Das revolutionire Pathos der Totalen Mobilmachung wird ersetzt durch die leere, aber
tiefsinnig klingende Rede von einer Zeit, die anbrechen wird und in der sich alle Rit-
sel und Sinnlosigkeiten, die sich uns heute entgegendringen, lésen werden. Eine Zeit,
in die niemand hineinsehen kann, was aber fiir Jiinger (ganz wie fiir Heidegger) nicht
Anlass ist, endlich das viel gerithmte Schweigen auch zu praktizieren, sondern im Ge-
genteil mit allerlei Andeutungen, Versprechungen und Ahnungen erste Einblicke in sie
zu erhaschen (offenbar begabt mit itbermenschlicher Einsicht) und dem begierigen P5-
bel zu unterbreiten.”*® Dieses Raunen ist Methode: es ist die Methode der Verschleierung
und Verwischung der Spuren, die Jinger hier praktiziert, die Heidegger ganz ebenso
praktiziert, und die notwendig geworden ist, nachdem die ersten Versuche der Aufie-
rung endgiltig kompromittiert worden waren.

Alle Fragwiirdig- und Zweideutigkeiten, die wir konstatieren konnten, kehren beim
Waldgang von 1951 wieder. Auch hier ist hat das Raunen und Schwadronieren Methode,™”
aber noch klarer bedient Jiinger hier seine Nachkriegstaktik, das Ganze als eine Vertei-
digung der Freiheit und der Einzelnen zu inszenieren. Eigenartig erfolgreich war diese
Taktik, wenn sogar so hervorragende und entschieden linke Autoren wie Deleuze und

131 Ebd. 262.

132 Ebd. 250.

133 Wie weit Jinger von einer echten Auseinandersetzung mit dem Geschehenen entfernt ist, wird
klar,wenn ererklart, dass heute (also zu seiner Zeit, also nach dem Zweiten Weltkrieg) der Schmerz
bei der deutschenJugend am grofiten sei, 269. Interessanterweise kehrt dieses schlicht und ergrei-
fend zynische Motivim Waldgang wieder —fast einem Zwang folgend, sicher aber nicht dem Zwang
des besseren Arguments.

134 Vgl ebd. 251.

135 Vgl ebd. 244.

136 Z.B.ebd. 265.278.

137  EinBeispiel (von vielen) fir diese bloRe rhetorische Effekthascherei ohne erkennbaren Inhalt: »Das
zieht sich auch als groRes Thema durch die Musik: die wechselnden Figuren fithren dem Punkte
zu, andem der Mensch in seinen von der Zeit befreiten MaRen sich gegeniibertritt—an dem ersich
selbst zum Schicksal wird. Das ist die oberste, die schreckliche Beschwérung, die nur dem Meister
zusteht, der durch die Pforten des Gerichts zur Erl6sung fithrt.« (328)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Guattari dieses Biichlein loben konnen.®

In Wahrheit bereitet der Waldgang das unver-
dauliche Gemisch der reaktioniren Klischees und der methodischen Missverstindlich-
keiten nur neu auf: Der Platonismus wird diesmal als eine Begegnung mit dem Urbild des
Menschen selbst gefasst, welches jenseits der Zeit liegt und offenbar auch jenseits der
individuellen Differenzen: »Sie fithrt auf den Menschen zu, der unter dem Individuellen
den Grundstock bildet und von dem die Individuationen ausstrahlen. In dieser Zone ist
nicht nur Gemeinsamkeit; hier ist Identitit.«"*® Alle nun gebotenen Fragen (was es mit
diesem Urbild auf sich hat? wie es sich zu den Individuen verhilt bzw. andersherum? ob
es auch individuelle Urbilder gibt? wie sich dieser Grundstock zu den Gestalten stellt?)
werden natiirlich nicht einmal angesprochen. Offenbar muss man das dem Eingeweih-
tenund Wissenden nicht erkliren, und die anderen verstiinden es ohnehin nicht. Es wird
auch von ewigem Leben schwadroniert, aber es bleibt wie immer unklar, wie das gemeint
ist: Ist es ein individuelles ewiges Leben oder gibt es nur »etwas Ewiges« in ihm? »Dem-
gegeniiber ist es wichtig, zu wissen, dass jeder Mensch unsterblich und dass ein ewiges
Leben in ihm ist, unerforschtes und doch bewohntes Land, das er selbst leugnen mag,
doch das keine zeitliche Macht ihm rauben kann.«*°

Die Unsicherheit beziiglich des Ewigen selbst wird auch hier dem Pappkameraden
des Nihilismus unterschoben. Dessen Rolle als unverdichtiger oder zumindest erlaubter
Statthalter fiir die Fortsetzung dessen, was man aus Griinden nicht mehr sagen kann,
wird hier besonders deutlich: »Damit berithren wir den Kernpunkt des modernen Lei-
dens, die grofRe Leere, die Nietzsche als das Wachsen der Wiiste bezeichnet hat. Die Wiis-
te wichst: das ist das Schauspiel der Zivilisation mit ihren entleerten Beziehungen.«'*
Es gehtalso eigentlich um eine als dekadent und kraftlos imaginierte »Zivilisation« — ein
Begriff, der in diesem Text konsequent pejorativ gebraucht ist, womit er sich in die gro-
Re, aber leider seichte Tradition der Entgegenstellung der wahren und deutschen Kul-
tur einerseits und der oberflichlichen und nur pragmatischen Zivilisation andererseits
stellt. »Zivilisation« und »Dekadenz« sind in diesem Sprachgebrauch, den Jiinger evo-
ziert, nahezu austauschbar.

Es kehrt wieder das Pathos der Entscheidungen: »Der Waldgang fithrt in schwere Ent-
scheidungen.«** Wie immer kommt es dabei nicht darauf an, wofiir oder wogegen man
sich entscheidet, nur entscheiden muss man sich. Die Ironie ist, dass die Prosa, die den
Dezisionismus feiert, zugleich unfihig ist, sich in vielen wichtigen Belangen klar zu po-
sitionieren. Da die Entscheidungsfreudigkeit aber eben nur rhetorisch-affektive Zwecke
verfolgt, besteht da kein Widerspruch.

Ebenfalls begegnet wieder die jiammerliche Umkehrung der Verhiltnisse in Bezug
auf den Zweiten Weltkrieg: Nicht nur war die Idee einer alles dominierenden Weltmacht

138  Es stelle Jiingers deutlichste Opposition zum Nationalsozialismus dar und mache mit der Gestalt
des Waldgingers eine Fluchtlinie auf, die sich zwischen denen des Unbekannten Soldaten und des
Arbeiters auftue. Vgl. Mille plateaux. 501.

139 Junger: Der Waldgang. In: Essays. 281-374. 359.

140 Ebd. 370.

141 Ebd. 335.

142 Ebd.344.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

161


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

eine Chimaire, so dass also gilt: »In dieser Hinsicht hat der Deutsche unendliches Lehr-
geld gezahlt [...].<* Die armen Deutschen, die die Welt unterjochen wollten und sich
dabei getiuscht haben. Vielmehr geht Jingers Verleugnung aller Realititen, Tatsachen
und Verhiltnisse noch weiter, wenn er sich namlich in irgendeine Phantasie hineinstei-
gert, wonach die Deutschen eine hohere Priifung zu bestehen gehabt hitten nach dem
verlorenen Krieg, die sie geliutert entlassen hitte — wobei die Liuterung konsequenter-
weise nach dem Vorbild des Metalls verstanden wird, nicht etwa moralisch:

Nach seiner [des Deutschen] Niederlage wurde die Absicht, ihn auf ewig zu entrech-
ten, ihn zu versklaven, ihn durch Aufteilung zu vernichten, an ihm erprobt. Diese Prii-
fung war schwerer als die des Krieges, und man darf sagen, dass er sie bestanden hat,
bestanden schweigend, ohne Waffen, ohne Freunde, ohne ein Forum auf dieser Welt.
In diesen Tagen, Monaten und Jahren wurde eine der grofiten Erfahrungen ihm zu-
teil. Er wurde zurlickgeworfen auf sein Eigentum, auf seine der Vernichtung entzogene
Schicht."#4

Was soll man dazu noch sagen? Die restlose Verstellung aller Konfrontation mit dem
Wirklichen spiegelt sich in der uferlosen Rhetorik, die genau von solcher Konfrontati-
on handelt, um sie unméglich zu machen.

Ebenfalls begegnet wieder die Herablassung gegen Krankenversicherungen usw.,
unter der sich der Abscheu vor den Schwachen — um die er sich ja nun angeblich so
sehr sorgt — nur mithsam verbirgt."* Und fiir alle, die es sich immer gefragt haben: Es
kommt heutzutage nicht mehr zu echten Friedensschliissen, weil es keine Fiirsten mehr
gibt. 4

Der spezielle Authinger des Texts nun ist die Frage der politischen Wahl. Jinger wen-
det sich damit dem zentralen Instrument demokratischer Politik zu, zumindest so, wie
Demokratie meistens politisch praktiziert wird. Das ist freilich sehr geschickt, er kénn-
te etwa an linke, allgemein emanzipatorische Gedanken wiber die Begrenztheit dieses
Instruments oder seine Einbindung und damit Neutralisierung im Rahmen eines be-
stehenden Krifte- und Eigentumssystems ankniipfen. Jinger lisst gerne solche Anklin-
ge zu, ohne sie auszusprechen. Esist aber besonders auffillig, dass Jilnger von Anfang an
jede klare Differenzierung zwischen Wahlen in freien Staaten und den Scheinwahlen in
Diktaturen unterlisst. Mehr als das: Er spricht dieses Problem nicht einmal an. Das kann
vieles heifien (dass beides in Jingers Augen dasselbe ist; dass die liberale Demokratie in
Wahrheit eine Diktatur ist; oder dass es endlich einer wirklichen Demokratie bediirfte?
dass man die Idee der Demokratie eben dadurch bewahrheiten miisste, dass man die
Grenzen des Wahlsystems tiberwindet?), und wie immer richtet sich Jiinger in diesen
Zweideutigkeiten hiuslich ein. Das eigentliche Ziel wird nimlich wie nebenbei erreicht,
indem Jiinger sich gar nicht auf eine Diskussion der Vor- und Nachteile der Wahlen ein-
lisst, sondern diese selbst und ihre inhirente Konservativismustendenz nutzt, um aus
ihnen heraus eine Gegenfigur zu entwerfen, die zwei Fliegen mit einer Klappe schligt:

143 Ebd. 341.
144 Ebd. 365.
145 Vgl. ebd. § 27.
146 Ebd.357.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Erstens erledigt der Einzelne, der sich gegen die Ubermacht des Systems, das sich als
Demokratie ausgibt, zur Wehr setzt, mit einem Schlag die gesamte Idee des Mehrheits-
prinzips und allgemein der Demokratie: Da es nur noch die Einzelnen sind, die sich als
Widerstand verstehen, auf die es ankommt, muss die Mehrheit, muss die grofie Masse
aller anderen im Unrecht sein. Die Apotheose des Waldgingers ist intrinsisch eine anti-
demokratische Attitiide — nur dass sie nicht ausgesprochen werden muss.

Zweitens wird eben wieder eine affektproduzierende Spannung konstruiert: zwi-
schen dem Einzelnen, der sich im Waldgang als Widerstandskimpfer geriert, und allen
anderen. Esist erstaunlich, wie offenkundig die wahre Intention des Textes ist, denn in-
sofern Jiinger die Erfindung des Waldgingers auf dem Hintergrund der Mehrheit der
98 % vollzieht, insofern die Waldginger existieren, indem sie sich gegen diese Mehr-
heit stellen und stemmen, braucht der Waldginger als »Gestalt« eben diese Masse der
Verblendeten. Es wird wieder einmal klar, dass es einem reaktioniren Autor konstitu-
tiv nicht um eine Anderung oder gar Verbesserung der Verhiltnisse gehen kann. Auch
hier ist es vollig unerheblich, aus welchen Motiven und Griinden heraus sich einer vom
Herdentier in einen Kimpfer umbildet: »Diese Verinderung ist unabhingig vom Inhalt
seiner Uberzeugung [...].«<*” Der Formalismus wirkt wie eh und je.

Der Text inszeniert nun also einen Einzelnen, der durch seine fundamentale Freiheit
ausgezeichnet ist, eine Freiheit, die man erst erwerben muss, so wie man auch erst zum
Einzelnen werden muss. Man ist nicht schon ein Einzelner.

Im Waldgang betrachten wirdie Freiheit des Einzelnen in dieser Welt. Dazu istauch die
Schwierigkeit,ja das Verdienst zu schildern, das darin liegt, in dieser Weltein Einzelner
zu sein. [..] Wir leben im Zeitalter des Arbeiters; die These wird inzwischen deutlicher
geworden sein. Der Waldgang schafftinnerhalb dieser Ordnung die Bewegung, die sie
von den zoologischen Gebilden trennt. Er ist weder ein liberaler noch ein romantischer
Akt, sondern der Spielraum kleiner Eliten, die sowohl wissen, was die Zeit verlangt, als
auch noch etwas mehr."*®

Was hier also geschieht, ist die Inszenierung des grofRen Einzelnen, dessen Einzelheit
Verdienst ist, »in dieser Welt«, die eine Welt des Arbeiters ist, in der bekanntlich kein
Platz fir Einzigkeit ist (etwas, das Jiinger 1932 gerade toll fand). Einzelner sein, Indivi-
duum, dasist also keine Bedingung oder Voraussetzung, sondern ein Verdienst, eine an-
spruchsvolle und nur gewissen kleinen Eliten offenstehende Aufgabe. Man muss sich das
Recht erwerben, ein Einzelner zu sein. Aus dieser Position angemafiter Rechte — denn
wer so redet, meint ja immer vor allem sich selbst — wird hier also »diese Welt« betrach-
tet. Und Jiinger lisst es sich nicht nehmen, einen Satz einzuflechten, der erst mal hochst
ritselhaft klingt, der aber in Wahrheit nur die verklausulierte Formulierung der immer-
gleichen kulturpessimistischen, elitistischen Klagen tiber die Vermassung, Verflachung

147 Ebd. 296.

148 Ebd. 297. Vgl. auch 333: »Menschliche Grofie muss immer wieder erkimpft werden. Sie siegt, in-
dem sie den Angriff des Gemeinen in der eigenen Brust bezwingt. Hier ruht die wahre historische
Substanz, in der Begegnung des Menschen mit sich selbst, das heif3t: mit seiner gottlichen Macht.
[..] Es heifdt, dass er [der Heutige] sich am Widerstande gegen die Zeit beteiligt, und nicht nur
gegen diese, sondern gegen jede Zeit (iberhaupt, und deren Grundmacht ist die Furcht.«

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

163


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

der modernen Welt ist: Ubersetzt man den Satz mit den »zoologischen Gebilden« ins
Deutsche, dann besagt er: Nur die Eliten, die wirklich einzelnen, die, die in den Wald ge-
hen, unterscheiden die menschliche Gesellschaft von einem Ameisenbau, nur sie allein
realisieren Menschsein im engen Sinn.

Der Einzelne ist frei und souveran. Gerade die Souverdnitit tritt mehrfach als Kenn-
zeichnung dessen auf, worum es eigentlich geht." Es wird dadurch ein rechter Lieb-
lingsbegriff der Staatslehre auf den Einzelnen iibertragen, so dass einerseits die mysti-
sche Erhohung der Erwihlten vorangetrieben wird, andererseits aber der politische Sinn
im Unpolitischen gerettet bleibt. Es kann nicht mehr darum geht, Staatsgebilde mit un-
beschrinkter Souverinitit zu konstruieren; dass das nicht mehr opportun ist, hat Jiinger
ja frith begriffen. So wird die Entpolitisierung zum Werkzeug, um sich den Konsequen-
zen der eigenen Arbeit zu entziehen und zugleich deren innere Konsequenz, nimlich
eben die politische, unter anderen Vorzeichen zu bewahren.

Aber gerade die Freiheit ist Gegenstand der hochsten Erbaulichkeiten. War 1932
Freiheit noch gleichbedeutend mit Gehorsam, so merkt Jiitnger wohl, dass das 1951 nicht
mehr so ohne weiteres geht. Also wird sie selbst zu einer fast mythischen Grofe, die Jin-
gers Metaphysik und ihrer Bemithung ums Erhabene nur zu gut entspricht: »Die Freiheit
dagegen ist unsterblich, wenngleich sich immer in die Zeitgewinder einkleidend.«*°

Aber was ist denn nun diese tiefe, diese unsterbliche, diese wahre und géttliche Frei-
heit? Einer der Griinde, warum man besser schweigt oder aber endlos salbadert, ist, dass
die ehrliche Aussage einen licherlich machen wiirde. So auch hier: Einmal entwischt ihm
dann doch mal eine konkrete Auskunft dariiber, was Freiheit ausmacht, und man reibt
sich die Augen, denn diese tiefe wahre Freiheit meint vor allem das Recht, eine Waffe zu
tragen. Wenn Jiinger seine Grundideen schon Karl May entnommen hat, dann hitte er
besser daran getan, auch Mays Ethik zu itbernehmen. Jedenfalls, wenn das Plidoyer fiirs
Cowboytum die Pointe im Waldgang ist, dann versteht man Jiingers Zégern, seine Karten
aufzudecken. Andererseits gelingt es ihm bei der Illustration seiner These wieder gera-
dezulehrbuchhaft perfide zuverfahren: Er setzt nimlich ausgerechnet das Beispiel eines
Sozialdemokraten ein, der sich mit der Pistole gegen Nazi-Hilfspolizisten zur Wehr zu
setzen suchte, als die seine Wohnung durchsuchen wollten. Wer wiirde gegen so ein he-
roisches und unverdichtiges Beispiel etwas einwenden wollen?™

Diese schale Pointe ist freilich eingebettet in die Atmosphire permanenter Krise, die
die Reaktion als Luft braucht: Der Einzelne ist von allen Seiten »umstellt«; es zeichnet
sichirgendein mythischer Endkampfan, der wohlauch schon angefangen hat; ein »Welt-
biirgerkrieg« wiitet; die Welt wird als permanenter Ausnahmezustand imaginiert. Die
Katastrophe ist der Name der Wirklichkeit, zumindest der, die sich dem Auge zeigt, der
Wirklichkeit in der Welt von Werden und Vergehen.

Wie sich dem entziehen? Eben durch den Waldgang. Ich gestehe, dass mir dieses
Bild am Ende ritselhaft bleibt. Zum einen kann man das natiirlich ganz konkret neh-
men: als Wanderung im Wald. In Ordnung, aber dann geht mir zumindest nicht die

149 Vgl. etwa 312. 359. 361. 368.

150 Ebd. 323. Das Erhabene wird 343 als etwas angesprochen, dem ausdriicklich Raum zu geben ist.

151 Vgl. 351. Auch 355: »Wichtiger ist die Verwirklichung des alten Grundsatzes, dass der freie Mann
bewaffnet sei [..].«

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Bedeutung auf, mit der dieses Bild angefiillt ist. Und wer garantiert, dass man sich im
Wald nicht verirrt? Wie sollte aus diesem Waldgang jenseits purer Verweigerung eine
Haltung konkreten Widerstands erwachsen? Wie vermeiden, dass es dem Waldginger
ergeht wie dem Protagonisten aus Martin Suters The dark side of the moon, dessen Abstieg
in den Wahnsinn mit der Vereinsamung im Wald korreliert? Aber vielleicht ist es ja auch
einfacher und Jiinger versucht lediglich, die Figur des Partisanen fiir seine Zwecke zu
entfremden.”*

Auf einer zweiten Eben tritt der Wald dann als der metaphysische Gegenentwurf der
beschleunigten und der Katastrophe zutreibenden diesseitigen Wirklichkeit auf. Es wer-
den dann zwei symbolische Register unterschieden, wobei das Schiff (besonders die Ti-
tanic) fir die Welt von Unruhe, Technisierung, Automatisierung und Unfreiheit steht.
»Das Schiff bedeutet das zeitliche, der Wald das iiberzeitliche Sein.«*** Aber wieder ist
klar, dass man mit solcher Metaphysik keine Hoffnung auf wirkungsvolle Arbeit an der
Wirklichkeit verbinden darf. Miissen unter dieser Perspektive nicht alle Unterschiede
und selbst Konflikte, ja: Grausamkeiten in dieser Welt auf eine blofRe Erscheinung zu-
sammenschrumpfen (wie es Jinger ja auch gelegentlich selbst andeutet)? Es versteht
sich, es hatimmer auch solche gegeben, die mit und unter Einsatz einer derartigen, klas-
sischen Metaphysik oder Religiositit wirksam ins Politische eingegriffen haben, auf die-
ser oder jener Seite; aber ebenso klar ist auch, dass die Kraft zu solchem Eingriff sowie
die Stofdrichtung desselben eben nicht aus der Metaphysik als solcher geschépft sind. Es
mag Affinititen zwischen bestimmten Metaphysiken und bestimmten Politiken geben;
es gibt keine Zwangsliufigkeit und keine geraden Linien, die von hier nach da fithren
oder zuriick.

Schliefilich geht Jiinger noch einen Schritt weiter. Nicht nur aktiviert der Waldgang
politische Widerstindigkeit; nicht nur ist er eine Promenade im Ewigen; der Waldgin-
ger selbst ist eine Gestalt in dem metaphysischen Sinn, der seit Der Arbeiter vertraut ist.
Leider bleiben aber die Ausfithrungen dazu unbefriedigend. Jiinger setzt drei groRe Ge-
stalten gegeneinander ab, in dem Versuch, iiber sie ein Bild der Zeit zu zeichnen. Der
Arbeiter ist die Gestalt, die fir die technische Transformation und Beherrschung des
Universums steht, »das titige Prinzip«. »Der Unbekannte Soldat steht auf der Schatten-
seite der Aktionenc, er ist dem titigen Prinzip zum Opfer gefallen. Der Waldginger hin-
gegen ist die Figur dessen, der in diesem Spiel der immer restloseren und absoluteren
Herrschaft/Vernichtung (im Spiel von Arbeiter/Unbekannter Soldat) durch die Maschen
gleitet, der »vereinzelt und heimatlos geworden«ist. Das ist aber nur die notwendige Be-
dingung; die hinreichende ist die Bereitschaft, Widerstand zu leisten. »Waldginger ist
also jener, der ein urspriingliches Verhaltnis zur Freiheit besitzt, das sich, zeitlich gese-
hen, darin duflert, dass er dem Automatismus sich zu widersetzen und dessen ethische
Konsequenz, den Fatalismus, nicht zu ziehen gedenkt.«™*

Das ist sicher beruhigend, dass der Waldginger nicht Fatalist werden will. Die Frage
ist nur, ob man dazu in den Wald gehen muss. Oder ob der Waldgang nicht allzu leicht
in Weltflucht umkippt, die ja auch nicht fatalistisch sein muss, um folgenlos zu bleiben.

152 Inder Tat wird im § 29 auf Partisanen und Guerilleros angespielt.
153 Ebd. 317.
154 Ebd. 306.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

165


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Wieder richt sich die Ironie: Der Waldginger, der Anti-Nihilist, wird, weil er nichts zu
sagen hat und eben deshalb tausend Worte macht, um nichts zu sagen, zum einzig wah-
ren Nihilisten. So endet denn der Waldgang mit einer besonders ahnungsvollen Passage,
in der dem Viel- und damit Nicht-Sinn der Worte im Plural die Tiefe und Bedeutungs-
schwere des einen Wortes entgegengesetzt wird, das aber natiirlich nicht ausgesprochen
wird. »Die Worte bewegen sich mit dem Schiffe; der Ort des Wortes ist der Wald.«™* Nicht
zufillig erinnert das an Heidegger. Jiinger und Heidegger pflegen einen Jargon, der sich
weigert, etwas auch mal im Ernst zur Diskussion zu stellen (denn dazu miisste man das
grofde Wort, im Singular, auch mal aussprechen), und der sich dabei sehr effektvoll den
Anschein des Elitiren gibt. Wer ihn in Frage zieht, wird abgefertigt: als Ignorant oder
eben gleich als Nihilist und Zerstérer. Am Ende ist dann irgendwie alles eins und des-
halb unaussprechbar: »Im Urgrund ist das Wort nicht Form, nicht Schliissel mehr. Es
wird identisch mit dem Sein.«*® Und ganz wie bei Heidegger legt sich schlieflich alles
um das Nichts, die Leere, das Schweigen, die Stille: »Die Sprache webt um die Stille, wie
die Oase sich um eine Quelle legt.«**” Der Kampf dieser Antinihilisten ist selbst nihilis-
tisch. Das kommt davon, wenn man nur »die Idee« hat, fiir die man kimpft, aber keine
Idee, wovon die Idee noch Idee sein kénnte.s®

Das Geisterheer. Es konnte noch einen weiteren Aspekt in Jiitngers Wahl des Waldgangs
geben, einer, der Jiinger selbst verborgen geblieben ist. Canetti ist aufgefallen, wie wich-
tig der Wald fir die Phantasie der Deutschen und vor allem der deutschen Jugend war.
Er schreibt:

155  Ebd. 371.
156 Ebd. 373.
157 Ebd.

158 Ichwar bereit, es Jiinger zugutezuhalten, dass er Drogen und Rausch ein Buch gewidmet hat. Doch
die Anndherungen prasentieren in Wahrheit nur eine weitere Variante des Zelebrierens einer als
erhebend empfundenen Metaphysik — diesmal sogar, ironisch genug bei dem Thema, besonders
substanzlos. Das Buch ist der gréfitenteils belanglose und zunehmend unzusammenhangende Er-
guss eines alten Mannes, der sich den Anstrich der mystischen Tiefe zu geben bemiiht ist. Viel ist
vom »Namenlosen« und »Ungesonderten« die Rede, zu viel. Die Metaphysik vom Krabbeltisch ist
wieder da, z.B.: »Das Mannigfaltige wird durchschritten und bleibt im wesenlosen Schein zurtick.«
(379) Dort, wo das wahre Sein geschieht, begegnet es als »Eintretendes«, das Geschehen selbst ist
eben »Anndherung«. Es fehlen nicht die historischen Spekulationen: Offenbar leben wir in einer
Zeiteines»Grofien Ubergangs«, dersich abervorallen Dingen dadurch auszeichnet, dass man iiber
ihn nichts Klares sagen kann. Wie immer gilt: Wenn man etwas benennen und diskutieren kann,
dann muss es sich zwangsliufig um einen »kleinen Ubergang«handeln. Man kann es nicht bestrei-
ten, dass Jiinger gelegentlich ein Gespiir fiir Abgrindiges hat; doch sobald er sich dann raunend
dariiber verbreitet (wie z.B. bei den Reflexionen iber die Tiere gegen Ende), kommen doch wie-
der nurdie abgedroschensten Phrasen heraus. Das freilich wird dann als Tiefsinn verkauft. Einmal
glaubt man das vielleicht, aber am Ende camoufliert sich da schlichtweg denkerische Leere. Und
das alles ist gekleidet in einen altertimelnden Stil, der wohl rauskommt, wenn jemand, dem der
Stand im Wirklichen fehlt, versucht sich vorzustellen, was wohl guter Stil ist. Die Unechtheit der
Sprache verrat die Unaufrichtigkeit der Gedanken. Wie jemand Jiinger fiir einen groflen Denker
halten kann, bleibt schleierhaft.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Ernst Jiinger: Idealismus ohne Idee

Das Massensymbol der Deutschen war das Heer. Aber das Heer war mehr als das Heer:
eswar der marschierende Wald. In keinem modernen Lande der Welt ist das Waldgefiihl
so lebendig geblieben wie in Deutschland. Das Rigide und Parallele der aufrechtste-
henden Baume, ihre Dichte und ihre Zahl erfillt das Herz des Deutschen mit tiefer und
geheimnisvoller Freude. Ersucht den Wald, in dem seine Vorfahren gelebt haben, noch
heute gern auf und fithlt sich eins mit den Baumen. [...] Heer und Wald waren fiir den
Deutschen, ohne dass er sich dartiber im klaren war, auf jede Weise zusammengeflos-
sen. [..] Der Knabe, den es aus der Enge zu Hause in den Wald hinaustrieb, um, wie er
glaubte, zu traumen und allein zu sein, erlebte dort die Aufnahme ins Heer voraus. Im
Wald standen schon die anderen bereit, die treu und wahr und aufrecht waren, wie er
sein wollte, einer wie der andere, weil jeder gerade wichst, und doch ganz verschieden
an Hohe und Starke."®

Das heif3t aber: Der Waldgang Jiingers ist der Akt des Einzelnen nur gezwungenerma-
Ben. Es ist der Akt eines, der lieber im Heer seinesgleichen finde, der das aber, nach
dem Ende der echten Heere, die es natitrlich nur unter Fiirsten geben kann, nicht mehr
vermag. Da geht einer wandeln unter den Geistern der Waffenbriider. Und in Wahrheit
ist ja der Text nichts anderes: die durchgefiihrte Phantasie einer namen- und wortlosen
Verbriiderung der freien Einzelnen, ihre Verschworung, nicht mehr zu einem Heer, aber
immerhin zu einer Elitetruppe. Es ist die zeitliche Umkehrung in Bezug auf den Knaben:
die Nostalgie des verlorenen Heeres. Damit auch endlich, was Jiinger seit 1920 literarisch
zu erreichen suchte: eine Rechtfertigung und Rettung aller Opfer im Hohen, in dem, das

alle einzelnen umfingt und sie in ihrer Gemeinschaft nach oben wachsen lisst.'*

159 Canetti: Masse und Macht. 202f.

160 Hochst aufschlussreich sind auch Canettis Ausfiihrungen iiber den Uberlebenden, in dem er die
Essenz des Machthabers erkennt. Das Uberleben wird zu einer Art Sucht, die zugleich mitdem Un-
sterblichkeitsstreben korrespondiert. »Alle Absichten des Menschen auf Unsterblichkeit enthalten
etwas von einer Sucht, zu (iberleben.« (ebd. 267). Das passt sehr gut aufJiinger, dessen Stahlgewit-
ter einen Moment des Uberlebens auf den anderen hiufen. Jiingers »heroischer Realismus«erhalt
hiervon Aufklarung, denn der Held ist in Canettis Perspektive der, der oft und viele tiberlebt hat
und in dem sich daraus ein »Gefiihl der Unverletzlichkeit« eingestellt hat (ebd. 269); Jinger: »Ab
und zu, beim Schein einer Leuchtkugel, sah ich Stahlhelm an Stahlhelm, Klinge an Klinge blinken
[auch einen Wald also] und wurde von einem Gefiihl der Unverletzlichkeit erfillt.« (In Stahlge-
wittern. 103) Dieses Heldentum des Uberlebenden wird als Auserwihltheit erfahren (Masse und
Macht. 268). Wie es Jiinger schreibt, dessen Uberleben im Ersten Weltkrieg wieder und wieder
dem Zufall geschuldet war: »Derartiges sieht man nicht als Zufall an.« (In Stahlgewittern. 119)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

167


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nichts Menschliches ist mir fremd

Wenn Sie sich schon einmal am Strand gedrgert haben iiber all die anderen Menschen,
die den Strand verstopfen, oder im Zug iiber die listigen Mitreisenden, die nicht nur
nerven, wenn sie lauthals in ihr Handy reden, sondern die vor allem die Demiitigung fir
Sie bereithalten, dass auch Sie nur einer oder eine von den vielen sind, dass Sie sich zwar
vielleicht fiir anderes und Besseres und fiir jemanden halten, der mehr Rechte, mehr Ab-
stand, mehr Platz, mehr Respekt verdient, dass Sie aber durch die schiere Tatsache, mit
all den anderen wie ein Schaf neben den anderen zu sitzen, Teil einer Herde — dann ken-
nen Sie immerhin die Anfinge, den ersten Impuls, der sich, ist er nicht rechtzeitig in
andre Bahnen umgeleitet, in reaktionires Denken fortsetzen kann. Wenn Sie voller Ver-
zweiflung die immergleichen, immerseichten Schlager und Hits bemerken, die offenbar
Millionen von Menschen zum Heulen und Tanzen bringen, wenn Sie am Geschmack und
Verstand all dieser Gleichgeschalteten zweifeln, wenn Sie die kalkulierten Mechanismen
der Kulturindustrie beklagen, die dieses Immergleiche und damit die anspruchslosen
Geister produziert — dann kennen auch Sie die Versuchung, die so naheliegt: die ande-
ren, die meisten, die Vielen als Viele vor allem zu verachten. Wenn Sie sich fragen, was
die jungen Leute in Scharen an den Strand des Ballermanns und in den Bierkonig zieht,
wie sie Twilight Shakespeare oder wenigsten Stephen King vorziehen kénnen, wieso das
Fernsehen vor lauter Casting-Sendungen und B-Promiformaten zu platzen scheint, Cas-
ting-Sendungen noch dazu, in denen die Teilnehmer nicht nur éffentlich gedemiitigt
werden, sondern in denen die herrschende Gleichschaltung im Sinn der Verwertbarkeit
voller Stolz zum Prinzip erklirt wird, abgeschmeckt nur mit der abgeschmackten Wert-
schitzung eines nicht niher bestimmten »Anders-Seins«, dann wissen Sie, woher die
tiefe Skepsis gegeniiber der Kultur unserer ratselhaften und widerspruchsvollen Gegen-
wart kommt. Wenn Sie nicht wissen, was Sie bei der nichsten Bundestagswahl wihlen
sollen, genauso wie bei der letzten, weil keine Partei den Aufgaben gewachsen scheint,
weil sogar noch die Struktur heutiger Parteien so mit einem System verwachsen scheint,
das eigentlich grundlegend reformiert werden miisste, dass von den Parteien gar kei-
ne Hilfe zu erwarten ist; wenn Lhnen alles irgendwie gleich erscheint, wenn es schein-
bar egal ist, was Sie wihlen, wenn die Minister und Wiirdentriger in Ihrem Kopf vor
allem mit den Skandalen oder Misserfolgen verbunden sind, die ihre Amtszeit begleite-
ten, wenn Sie Vision, Mut, Aufbruch vermissen, so sehr, dass auch Thnen manchmal das

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Wort »Politiker« schon mit dem ironischen Unterton iiber die Lippen geht, der alle Ste-
reotypen iiber Inkompetenz, Faulheit und Realititsferne mittransportiert, dann haben
Sie das erste Gefiihl des Misstrauen in die demokratischen, parlamentarischen Systeme
der westlichen Welt zu Beginn des 21.Jhs.

In solchem und dhnlichem beginnt die Reaktion. Einige dieser Gedanken und Affekte
sind berechtigt. Sie konnen sogar hochst wertvoll sein, unverzichtbar gar, denn nur in
ihnen und durch sie wird sich Kritik in ihrem besten Sinn realisieren. Niemand muss
Reaktionir werden. Aber viele konnen es. Es gibt mehrere Griinde, weshalb solche und
ahnliche, teilweise richtige und wichtige Intuitionen reaktionir werden. Ich nenne drei,
und sie schlieflen sich nicht gegenseitig aus.

Der erste liegt in der Kapitulation. Es kann sein, dass die Summe der Desillusionie-
rungen so erdriickend wird, dass kein Schritt mehr zu machen ist: Jeder fithrte doch
wieder nur auf den Status quo zuriick und damit auf Dummbheit, Ausbeutung und Un-
gerechtigkeit. Wenn die Ubermacht des Falschen so grofy geworden ist, bleibt nur noch
Resignation — oder aber ein Aufbegehren, dass keine Gefangenen mehr macht und nur
mehr in der Sehnsucht besteht, es moge ein gnidiger Sturm alles Faule und Korrupte
hinwegwehen: So oder dhnlich driickt es Travis Bickle einmal aus, und das Ende des Films
ist so eindrucksvoll wie moralisch fragwiirdig.

Der zweite Grund liegt in der falschen Konkretheit. Die Ubermacht des Falschen wird,
einmal so weit an- und zusammengewachsen (concrescere), zu einem dicken Block, den
man nur noch als ganzen wahrnehmen kann. Es gibt nur einen Weg, sich dem Falschen
wirkungsvoll entgegenzustellen: die Analyse, d.h. das geduldige Auseinandernehmen
der Verhiltnisse, ihrer Ursachen und Wirkungen. Mit einem Wort: Es braucht einen
wissenschaftlichen Geist — aber nicht unbedingt einen wissenschaftlichen Grad, noch
nicht einmal zwangsliufig eine ausgedehnte Bildung —, um echte, lebendige, befrei-
ende Kritik zu betreiben. Worin liegen die Ursachen fiir die Ungleichverteilung von
Reichtum? Das ist, z.B., keine wirklich schwierige Frage. Sicher bedarf sie immer
wieder neuer und differenzierter Anstrengungen, wenn man bestimmte Phinomene
im Einzelnen betrachten will. Und mit allgemeinen Aussagen ist selbstverstindlich
nicht alles gesagt. Aber die Prozesse der urspriinglichen Akkumulation (wie Marx das
nennt) und des Matthius-Prinzips: »Wer hat, dem wird gegeben« sind wahrhaft nicht
schwer zu verstehen und sie gelten nahezu ausnahmslos. Dagegen sind bislang noch
alle Versuche gescheitert, den Reichtum auf irgendeine Art von Verdienst oder Leistung
in systematischer Weise zu beziehen. Wenn aber die Ubermacht des Falschen fiir das
Empfinden so weit eskaliert ist, dass es einen unanalysierbaren Block bildet, ist jede
produktive, jede »aufgeklirte« Auseinandersetzung mit dem Wirklichen unméglich
geworden. (Man sieht daran im Ubrigen, dass eine linke und eine reaktionire Diagnose
von der Falschheit des Liberalismus nur dem Anschein nach iibereinkommen; sie sind
in Wahrheit diametral entgegengesetzt.)

Schlieflich gibt es den Uberdruss gegen die Zumutung, immer auf alle Riicksicht neh-
men zu miissen. Alle wollen sie Freischeine und besondere Beachtung und Entschuldi-
gungen und Vorzugsbehandlungen, die Frauen, die Schwarzen, die Juden, die Moslems,
die Armen, die Tiirken, die Schwulen, die Lesben, die Transleute und wie sie alle heiflen.
Und ich, wer nimmt den auf mich Riicksicht? Das Problem ist, dass diese Klage in ihrem
letzten Punkt allzu oft richtig ist: So sprechen nicht nur, aber eben auch Leute, auf die

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nichts Menschliches ist mir fremd

in der Tat niemand mehr Riicksicht nimmt. Das soll keine Entschuldigung sein, wohl
aber der Teil einer Erklirung. Es ist schwer, immer riicksichtsvoll zu sein, immer dar-
an zu denken und zu beachten, was andere empfinden, was sie verletzen konnte. Es ist
schwer, zumindest fiir mich. Mag sein, dass es anderen leichter fillt. Man muss im Ub-
rigen auch die Kritik einiger linker Autor*innen ernstnehmen, wonach zwar nicht die
Praxis der Einbindung marginalisierter Gruppen, wohl aber die verbale Vorspiegelung
der Riicksichtnahme auf alle méglichen Minderheiten sich in kontraproduktiver Wei-
se verselbstindigt hat, so dass eine wirkungsvolle linke Politik und damit die einzige
erfolgversprechende Strategie gegen das Erstarken der Reaktionire und Faschisten in
einer Besinnung auf Herstellung realer Solidarititsbeziehungen zu bestehen hat." Im-
mer aber wird linke oder emanzipatorische Politik von dem einen Grundsatz nicht ab-
weichen konnen: den anderen und die anderen ernstnehmen, sie nicht verurteilen, sich
nicht iiber sie erheben, sie lassen und ihre Bediirfnisse und Sehnsiichte auch dann neh-
men, wenn ich sie nicht verstehe. Was weif3 ich schon, was jemand in dem neuesten Hit
von Helene Fischer findet oder im YouTube-Kanal irgendeiner Influencerin? Ich weifd
das eben nicht, aber daraus folgt gerade nicht, dass da nichts sein kann. Das ist die Ar-
roganz, ob aus Ermattung, Verzweiflung oder schierem Diinkel geboren, in der die Re-
aktion ihr Haus errichtet. Es ist ja auch wahr, dass einige wohlmeinende aber nicht sehr
scharfdenkende Linke diese erste Forderung auch mal falsch verstanden haben und etwa
gewillt waren, Handlungen, die sie einem weifRen Mann niemals hitten durchgehen las-
sen, bei einem Angehorigen einer Minderheit mit seiner anderen Kultur und Herkunft
zu entschuldigen. Und es gibt, wie immer in der Realitit, die eben unsauber und ver-
wirrend ist, Fille, wo man nicht so einfach sagen kann, ob nun die Minderheitenkultur
oder die Mehrheitsmoral das letzte Wort haben soll. Diese Verwirrung auszuhalten und
sie durchzuarbeiten ist aber nun einmal Teil der Aufgabe, die die Moderne uns stellt. Das
moderne Denken fingt ja geradezu mit der Zuversicht an, dass wir, dass im Prinzip alle
Menschen der Komplexitit, der Unsauberkeit, der Unordnung des Wirklichen gewach-
sen ist: dass jeder und jede sie aushalten kann. Es ist der Reaktionir, der sagt: Ich kann
und will das nicht mehr aushalten, die anderen kénnen es eh nicht, also geht das nicht.
Die Umbkehrung und Unterschiebung der eigenen Begrenztheit, die sich in dieser klas-
sischen Argumentation ausdriicke, ist ein ebenso klassisches Beispiel fiir das Spiel des
Ressentiments, das jeder immer nur beim anderen sieht.

Auch ich kenne diese Verlockung. Und ich kenne auch die Lust an den einfachen Lo-
sungen, die eine Lust an der Vernichtung ist. Ich schaue mit Genuss Filme wie John Wick
und ich juble James Bond zu, wenn er nicht einfach nur den Bésewicht am Ende aus
der Welt schafft, sondern dabei auch noch unverschimt gut aussieht und einen locke-
ren Spruch draufsetzt. Ich bin gegen die Todesstrafe, kenne aber den Impuls, der sagt:

1 Das Schauspiel, das hieraus entsteht, ist ein besonders erschiitterndes, fiir die Rechte jedoch be-
sonders ergotzliches. Diejenigen, fiir die sich Linkssein primar tiber die Kategorien der Identitats-
politik definiert, wollen in der Kritik der Linken die Denunziation der Rechten erkennen — und re-
agieren entsprechend. Was folgt, ist einmal mehr linke Selbstzerfleischung, wo eine gemeinsame
Anstrengung vonndten ware. Solange dieser Knoten nicht gel6st ist, solange —um es ganz einfach
zu sagen — nicht verstanden wird, dass nun einmal das Sein sehr wohl das Bewusstsein bestimmt,
wird es nicht hier weitergehen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

m


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Soeinen sollte man an die Wand stellen! Die Reaktion, als Denkbewegung und Affektord-
nung, und beides in eins, ist mir intim vertraut. Ich bin kein Reaktionir. Ich weif3 aber,
woher die Reaktion kommt, und ich weif’ das, weil ich ihre Quellen in mir selbst finde. Es
ist in gewisser Hinsicht »einfach«, Reaktionir zu werden, denn es bedeutet, sich nicht
der Arbeit der Differenzierung und Analyse stellen zu miissen und stattdessen die Lust
am Wegwischen und Fertigmachen, am Aburteilen und Vernichten zu bedienen. Wahr-
scheinlich, sehr wahrscheinlich habe ich diese Lust auch in diesem Buch selbst bedient.

Das genau ist aber der Punkt. Die Ethik des Denkens ist vor allen Dingen eine Ethik der
Aufrichtigkeit. Es ist die Aufrichtigkeit, die uns befihigt, die Wurzeln der Reaktion in uns
zu finden und manchmal wohl auch schon mehr als nur der Wurzeln. Die uns befihigt,
unsere eigenen Beschrinkungen wenn nicht zu iiberwinden, so doch zu erkennen. Die
uns lehren kann, wo sich der rechte und wohlgesinnte Wille zur Aufklirung mit den de-
struktiven Impulsen verbindet, die ihre Kraft aus genau der Quelle ziehen, die die eige-
ne Aufgeklirtheit, ihrer erklirten Absicht zufolge, trockenlegen mochte. Die Ethik des
Denkens beginnt und endet mit der Einsicht, die in einem berithmten Zitat von Terenz
ausgesprochen ist: Nichts Menschliches ist mir fremd.”

Es ist diese Einsicht, die uns auffordert, das, was wir kritisieren, nicht in irgendein
fremdes Auflen zu verlegen, das mit uns und mit dem wir nichts zu tun hitten. Ich bin
kein Faschist und ich bin kein Nazi. Ich weif3 nicht, warum jemand Juden vergast oder
Frauen ermordet. Ich sollte mir aber nicht einbilden, dass diese Moglichkeit nichts mit
mir zu tun hat. Bin ich selbst Mensch und sind solche Taten menschliche Moglichkei-
ten, so werden sich ihre Bahnen oder Spuren auch in mir finden, und sei es auch noch
so verblasst. Ich schreibe das nicht, um den Unterschied zwischen Titer und Nicht-Ti-
ter einzuebnen. Es bleibt ja dabei: Nur ein Nazi ist ein Nazi, nicht einer, der sich darum
bemitht zu verstehen, wie das moglich gewesen ist. Ich schreibe das auch nicht, um ir-
gendeiner aufgewirmten Variante der Schuldhaftigkeit und moralischen Inadidquation
des Menschen das Wort zu reden. Das sind alles Mythen, die im Zweifel die Menschen
nur schlechter machen, nie besser, wie Spinoza gezeigt hat. Ich schreibe es, weil ich glau-
be, dass nur auf diesem Weg sowohl ein Verstehen der Ereignisse und der Entwicklungen
mdoglich ist und nur so auch Mittel gefunden werden kénnen, die wirklich dem Schlech-
ten etwas entgegenzusetzen in der Lage sind und die dies nicht nur wortreich erkliren.
Es geht dabei auch sicher nicht um irgendeine Selbstzerfleischung, bis man den kleinen
Nazi in sich entdeckt. Es geht nur darum, in den Anfingen und Spuren der Reaktion
(in diesem Fall) den Anfang des Verstehens zu finden; eines Verstehens, das, durchge-
fithrt, den Wegen folgt, die ins Einverstindnis mit dem Fithl- und Geistlosen fithren,
und das genau dadurch die Stellen entdeckt und benennen kann, an denen eine Abzwei-
gung moglich ist. Niemals ist die Reaktion ein Schicksal, der Faschismus ist noch iiber

2 Genauer heifit es in der Komédie Heauton Timorumenos: »Homo sum, humani nil a me alienum pu-
to.« Leider, leider erweist sich im Stiick derjenige, der den Satz sagt, als selbstgerechter Schwatzer.
Kontext wie Rezeptionsgeschichte des Satzes restituiert Lefévre (Ich bin ein Mensch). Er stellt fest,
dass der Satz meist ohne diese von dem Handlungsverlauf erzwungene Infragestellung durch die
Geschichte transportiert worden ist. Kein Wunder, kommt in ihm eben sehr wohl eine unverzicht-
bare Forderung zu giiltigem Ausdruck.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nichts Menschliches ist mir fremd

keinen als ein Verhingnis gekommen. Das reaktionire Raunen vom Schicksal hat nicht
zuletzt diesen Zweck: die Verantwortung fiir das eigene Denken zu leugnen.

Und schliefllich darf die Formel von Terenz als Erinnerung daran dienen: als Erin-
nerung, dass in jedem, der uns begegnet, ein Schatz und eine Wiirde eigener Art liegt,
so dass die Riicksicht auf den anderen und die moglichst urteilslose Offenheit fiir den
anderen keine Biirde der politischen Korrektheit ist, sondern das Werk der Humanitit
selbst — und dadurch der einzige Weg zur Freude, den wir Menschen kennen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

173


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Proton Pseudos. Fiir den oberflichlichen Blick will sich Carl Schmitt nicht so ohne wei-
teres in die Galerie der Reaktionire einreihen lassen, die ich hier aufmache, so wie er
sich ebenso, auf den ersten Blick, dagegen striubt, in den Begrift Eingang zu finden,
den ich vorschlage. Dieser Begriff zeichnet sich ja dadurch aus, dass die Reaktion eine
Flucht ins Affektive aus einer als unertriglich empfundenen Situation des Seinsmangels
ist. Carl Schmitt aber scheint hier nicht reinzupassen. Mehrere hervorstechende Eigen-
schaften seiner Texte sprechen offenbar dagegen, allen voran sein unbestreitbarer Scharf-
sinn: Seine Texte sind aufderordentlich klar argumentierende und von oft hellsichtigen
Differenzierungen lebende Analysen. Scharfsinn, als das Vermogen der Unterscheidun-
gen, ist doch augenscheinlich das exakte Gegenteil der reaktioniren Verwischung der
Spuren. Das Brachiale und Pornographische des Kampfes als inneres Erlebnis wird man bei
Schmitt ebenso wenig finden wie das Heidegger’sche Raunen. Weiterhin stellt Schmitt
durchgehend eine polyglotte Weltliufigkeit zutage, die sich schlecht vertragen will mit
der Borniertheit, die wir oft mit dem Begriff des Reaktionirs verbinden: Er zitiert mit
der gleichen Selbstverstindlichkeit aus dem Lateinischen und Altgriechischen wie aus
dem Englischen, Franzésischen, Italienischen und Spanischen. Er vermag sich damit
eher die Aura des geistigen Grandseigneurs zu geben als den Anstrich des ressentiment-
geladenen Dunkelmannes. Zudem sind seine Texte durchgehend von einem beeindru-
ckenden und stets beherrschten wissenschafilichen Apparat begleitet, die sie selbst zu »he-
gen« scheinen, um einen Lieblingsausdruck von Schmitt zu gebrauchen: Wenn andere
Reaktionire stindig die »objektive« Forschung zugunsten ihrer »Weltanschauung« ver-
raten haben, ist Schmitt immer (scheinbar) ganz Wissenschaftler geblieben. Es hat sogar
nicht an Versuchen gefehlt, Schmitt von linker Seite aus zu vereinnahmen und zu be-
nutzen: Ich werde zwar zeigen, dass ich nicht glaube, dass das méglich ist; es gibt aber
vielfach eine grundlegende Kritik des Liberalismus bei Schmitt, die man fast gleichlau-
tend auch bei einigen marxistischen und sozialistischen Autoren findet. Freilich zieht
Schmitt ganz andere Schliisse aus dieser Kritik. Gleichwohl konnte man ihm diese Ana-
lysen, die ihn dem politischen Gegner anzunihern scheinen, als ein Indiz intellektueller
Ausgewogenheit anrechnen. Schliefilich, und dasistvielleicht das Erste, gibt es bei Schmitt
keine Verwirrung in Bezug auf das literarische Genre: Schmitt schreibt keine Romane
und Erzihlungen, er verrit nicht einmal das etwas zu weit verbreitete Bedauern, kein

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Schriftsteller geworden zu sein. Auch philosophiert er nicht, weder im guten noch im
schlechten Sinn. Vielmehr ist er Jurist, und er schreibt auch als Jurist. Seine Texte bezie-
hen sich auf die eine oder andere Weise immer auf rechtliche, vor allem staatsrechtliche
Fragen, fir die Schmitt in der Weimarer Republik als einer der bekanntesten und an-
gesehensten Experten galt. Und es war als Jurist, dass sich Schmitt nach 1933 den Nazis
andiente, selbst am 1.Mai 1933 Parteimitglied wurde und ekelhafte Texte zur staatsrecht-
lichen Rechtfertigung der Diktatur veroffentlichte.

Fangen wir also mit diesem letzten Punkt an, um die Gestalt Schmitts und sein Den-
ken aufzuschliisseln und ihm den richtigen Platz in diesem Gruppenbild mit Dame zu
geben. Ich zitierte einen Satz aus dem Glossarium, einem erst posthum veroffentlichten
Notiz- und Tagebuch aus den Jahren 1947-1958: »Ich habe immer nur als Jurist gespro-
chen und geschrieben und infolgedessen eigentlich auch nur zu Juristen und fiir Juris-
ten.«' Die Aussage ist eindeutig genug. Schmitt will sich als Fachjurist verstanden wis-
sen, der sich streng in den Grenzen seiner Wissenschaft und dem Kreis der mit ihr Be-
fassten hielt. Genau das ist die erste Liige, das proton pseudos von Schmitts Werk, und das
sogar dann, wenn man die unsiglichen Einlassungen wihrend der Nazizeit aufden vor
lieRe. Ich hatte Gelegenheit, eine spezifisch reaktionire Unredlichkeit zu konstatieren,
und ich hatte ebenso schon bemerkt, dass es sich dabei nicht unbedingt um irgendei-
ne Art personlicher Unehrlichkeit handelt; zumindest ist diese Frage, z.B. wie weit einer
an den eigenen Schwindel glaubt, unerheblich fiir die Sache, die sich rein in der Analyse
der Texte als solcher in aller Klarheit herausheben lisst. Auf literarischer Ebene driickt
sich die Unaufrichtigkeit nimlich nicht nur in mehr oder weniger gesuchten und letzt-
lich gefeierten Uneindeutigkeiten aus (im Ubrigen auch, wie sich gleich zeigen wird, bei
Schmitt) oder in der fast systematischen Mystifizierung von Macht und Gewalt mithilfe
leerer, aber suggestiver Begriffe; vielmehr lisst sich die Unaufrichtigkeit der reaktioni-
ren Prosa in der systematischen, durchgingigen Ubereinanderschiebung zweier inkom-
patibler Schreibweisen und Genres und Absichten diagnostizieren: Was bei Hobbes noch
eine begrenzte Strategie mit einem klar definierten politischen Ziel war — die Prisenta-
tion eines politischen Programms unter der Verkleidung einer philosophischen Theorie,
also die Ineinanderschiebung von Theorie und Performanz, von Traktat und Manifest —,
wird in den Texten der Reaktionire zur Methode. Der Vorteil ist, dass man sich damit
selbst aller Verantwortlichkeit begibt, man kann immer sagen: Nein, das habe ich nie ge-
sagt, denn meine Auflerungen sind ganz anders zu interpretieren. Die Unfihigkeitjener,
die sich direkt oder indirekt mit den Nazis gemeingemacht oder sie gefordert hatten,
nach dem Krieg in eine verantwortliche Auseinandersetzung zu dieser Verantwortung
zu treten, hat systematische Griinde und ist nicht primir Ausdruck eines persénlichen
moralischen Versagens. Wir werden dasselbe bei Schmitt finden, der, nebenbei bemerkt,
immer dagegen gewettert hat, wenn einer meinte, moralische Erwidgungen ins Feld fiih-
ren zu diirfen. Vor allem aber werde ich zeigen, wie Schmitt durchgehend die juristische
Form einsetzt, um Texte zu schreiben, die eigentlich etwas ganz anderes sein wollen als
juristische Facherérterungen — und die auch immer so verstanden wurden. Es wird sich
dabei die Gelegenheit ergeben, zu »erkliren«, woher die Absenz (bzw. Abstinenz) des

1 Schmitt: Glossarium. 13.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

reaktioniren Hohepunktes bei Schmitt kommt, der in der Tat weder dem rohen Bru-
talismus noch der Mystik des Unaussprechlichen so nachgegeben hat wie etwa Jiinger
oder Heidegger. Wenn ich sagen: »erkliren«, dann meine ich damit keine biographische
oder historische Ursachensuche, sondern lediglich den Aufweis eines Zusammenhangs
von Textform und Hemmung, »Hegungc, die das spezifische, passiv-aggressivanmuten-
de Geprige von Schmitts Prosa ausmacht.

Polis und Polemos. Im Jahr 1932 erscheint ein kurzes Buch, das den Titel Der Begriff des Po-
litischen trigt. Darin legt Schmitt eine pointierte Bestimmung dieses Begriffes vor: »Die
spezifisch politische Unterscheidung, auf welche sich die politischen Handlungen und
Motive zuriickfithren lassen, ist die Unterscheidung von Freund und Feind. Sie gibt eine
Begriffsbestimmung im Sinne eines Kriteriums, nicht als erschépfende Definition oder
Inhaltsangabe.«*

Bevor man weitergeht, vergegenwirtigt man sich am besten zuerst den theoreti-
schen Hintergrund: Schmitt sucht in diesem Text eben das Kriterium zu finden, das das
Politische als Politisches zu erkennen gibt und etabliert. Die Freund-Feind-Unterschei-
dung ist das, was das Politische als solches ausmacht und wodurch das Politische von
anderen Ordnungen der Kultur (dem Religiésen, dem Asthetischen, dem Moralischen,
dem Okonomischen) abgegrenzt ist.

In Ordnung. Aber wie kommt man darauf? Und was meint Schmitt genau mit dieser
Begriffsbestimmung? Wie ist sie zu lesen?

In einem ersten Schritt kann man ja sagen: Gut, es ist wahr, dass Menschen einander
zu Feinden werden kénnen und es immer wieder, viel zu oft, werden. Was ist daran aber
bemerkenswert? Man muss allerdings sogleich erginzen, dass Schmitt mit seinem Be-
griff nicht die Feindschaft von Privatpersonen zueinander meint. Schon sprachlich kon-
ne man das unterscheiden; so gibt es im Lateinischen den »inimicus« als privaten Feind
und den »hostis«als den 6ffentlichen. Nur um den letzteren geht es Schmitt. In der Asso-
ziierung von Menschen als Freunden und ihrer Entgegensetzung zu den Fremden, den
anderen, den Feinden besteht fiir ihn die Eigenart des Politischen. Und es ist wichtig,
ja sogar: allesentscheidend, dass es eine Gemeinschaft von Freunden eben nicht fiir sich
geben kann. Die politische Dimension beginnt eigentlich erst da, wo es einen Feind gibt.

Wie ist das genau gemeint? Hier nun fangen die charakteristischen Unklarheiten an,
die diesen Text ausmachen, der wie alle von Schmitt auf der Oberfliche eine duflerste
Klarheit inszeniert. Einerseits soll die Sache mit dem Feind so konkret und existenziell
wie nur irgendwie moglich gedacht werden. »Die Begriffe Freund und Feind sind in ei-
nem konkreten, existentiellen Sinn zu nehmen, nicht als Metaphern oder Symbole [...].
Hier handelt es sich nicht um Fiktionen und Normativititen, sondern um die seinsmi-
Bige Wirklichkeit und die reale Moglichkeit dieser Unterscheidung.«?

Zweierlei muss hier sogleich angemerkt werden: Erstens haben diese Betonungen
selbst einen polemischen Sinn, indem mit ihnen vor allem eins gemeint ist: Schmitts
Theorie beansprucht damit, den Pazifismus oder allgemein alle Hoffnungen auf eine
friedliche Welt als grundfalsch zu erweisen. In einer schieren Setzung wird erklart, dass

2 Schmitt: Der Begriff des Politischen. 25.
3 Ebd. 27.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Menschen, »die Volker«, wie es hier auch heifst, sich faktisch in Freund und Feind
gruppieren, und dass nichts und niemand etwas daran idndern kann. Zum einen: Ja, es
kann sein, dass alle Versuche, den Krieg unmdéglich zu machen, scheitern miissen — aber
folgt daraus etwa (wie es Schmitt immer und auch hier insinuiert), dass diese Versu-
che gar nichts bringen? Zum anderen: Von der Konstatierung, gegen die man kaum wird
argumentieren konnen, dass namlich tatsichlich Feindschaft und Krieg zu allen Zeiten
prisent waren, bis zu der Behauptung, dass Feindschaft und Krieg das Wesen des Poli-
tischen ausmachen, fithrt ein weiter Weg. In Wahrheit fithrt dahin gar kein Weg. Es ist
und bleibt eine leere Setzung.

Zweitens ist hier schon bemerkenswert, dass die Identifizierung der Feindschaft mit
dem Politischen eine ontologische Tragweite haben soll. In diesen Seiten wird unermiid-
lich betont, dass es hier um die Wirklichkeit, die Realitit, die Existenz, das Sein geht.
Reaktion auch hier als Antwort auf eine ontologische Fragwiirdigkeit.

Aber noch einmal: Was genau ist gemeint mit der Feindschaft? Nichts anderes als die
untergriindig immer wirksame Drohung von Kampf und Krieg:

Denn zum Begriff des Feindes gehdrt die im Bereich des Realen liegende Eventualitat
eines Kampfes. [...]. Ebenso wie das Wort Feind, ist hier das Wort Kampfim Sinne einer
seinsmafigen Urspriinglichkeit zu verstehen. [...] Die Begriffe Freund, Feind und Kampf
erhalten ihren realen Sinn dadurch, dass sie insbesondere auf die reale Moglichkeit
des physischen Totung Bezug haben und behalten. [...] Krieg ist nur die 4uerste Rea-
lisierung der Feindschaft. Er braucht nichts Alltagliches, nichts Normales zu sein, auch
nichtals etwas Ideales oder Wiinschenswertes empfunden zu werden, wohl aber muss
eralsreale Moglichkeit vorhanden bleiben, solange der Begriff des Feindes seinen Sinn
hat.*

Das Erste, was hier auffillt, ist die Stapelung von modalen Ausdriicken, deren Zweck klar
ist: Sie sollen die tiefere Wirklichkeit von Feindschaft, Kampf und Krieg erweisen, eine
tiefe Wirklichkeit, die sich als »reale Moglichkeit« immer unter der Oberfliche der all-
tiglichen Handlungen verbirgt. Freilich wird es meistens nicht klarer, wenn man modale
Ausdriicke iibereinanderschichtet. Man fragt sich schon, was denn eine irreale Moglich-
keit sein soll, die es ja auch geben miisste, wenn es eine reale gibt. Aber das deutet doch
nur darauf hin, dass wir uns hier nicht mehr im Feld der Rechtslehre befinden, sondern
mitten in der Metaphysik. Diese Sitze sagen nicht das Geringste iiber reale politische
oder gar juristische Sachverhalte, aber vieles iiber die Art und Weise, wie Schmitt die
Welt sieht. Es handelt sich um eine Metaphysik oder vielleicht sogar um eine Theolo-
gie, in der die Welt als Schlachtfeld erscheint. Der tiefe Pessimismus, verbunden mit der
Lust an der Finsternis der eigenen Vision, abgerundet mit der elitiren Gewissheit, ei-
ne besondere Hirte zu besitzen, wenn man solcherlei erbarmungslose Wahrheiten zu
erfassen und auszusprechen fihig ist, sind die Ingredienzien einer zutiefst pubertiren
Denkweise. Nur, dass sie hier (anders etwa als bei Ayn Rand) kaschiert werden unter dem
Deckmantel einer angeblich rechtswissenschaftlichen Untersuchung.

4 Ebd. 31.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Aber was sollte das sein, eine »seinsmiflige Urspriinglichkeit des Kampfes«? Eine
Antwort nennt Schmitt ja: das Téten. Wenn das also die »seinsmiflige Urspriinglichkeit
des Kampfes ist«, dann ist man wieder bei der Heidegger’schen Gleichung von Sein und
Tod angekommen, aber mit der Verschirfung, dass es diesmal nicht der eigene Tod ist,
sondern der Mord am anderen oder aber meine Ermordung durch ihn. Der Satz, der aus
unzihligen amerikanischen Filmen bekannt ist: »it was him or me«, wird hier zu einer
metaphysischen Weisheit erhoben.

Vielleicht aber meint Schmitt das auch gar nicht. Wir werden gleich sehen, inwie-
fern er nicht so verstanden werden will. Aber dann bedeutet dieser Ausdruck eben gar
nichts mehr und ist reine rhetorische Berechnung: eine Hochstilisierung mithilfe von
bedeutungsschwangeren Adjektiven zum Zweck der Herstellung eines Affekts. Staffage
erhabener Begrifflichkeiten, die einen Hohepunkt simulieren sollen. Der Ort also, wo die
Tendenz die Fassade des pseudo-juristischen Textes durchst6Rt.

Um so einen Hohepunkt geht es tatsichlich. Schmitt hat, man merkt es, angesichts
der Form, die ihm sein Textgenre aufgibt, einige Schwierigkeiten, so einen Héhepunkt
selbst in Szene zu setzen — wie es zum Beispiel Jiinger ja bis zum Erbrechen tut —, aber
an die Stelle dieser Inszenierung wird die Besprechung derselben gesetzt. Es wird nimlich
behauptet, dass hier, in der Feindschaft, so ein Hohepunkt erreicht wird. Schmitt driickt
es immer wieder in dhnlichen Wendungen aus, die alle darauf hinauslaufen, dass in der
Feindschaft das hichste MafS an Intensitit des Seins erreicht ist. »Der politische Gegensatz
istder intensivste und duflerste Gegensatz [...].«® Das Politische »bezeichnet kein eigenes
Sachgebiet, sondern nur den Intensititsgrad einer Assoziation oder Dissoziation von
Menschen [...].«*

Die Gleichung Krieg = duf3erste Intensitit = wahres Sein gilt also auch hier, wie bei
Jinger, nur unter anderen literarischen Voraussetzungen. Und wie schon bei Jiinger gilt
auch hier der Einwand: Keine Frage, Krieg und Kampf sind sicher Erlebnisse von hochs-
ter Intensitit — der Schluss, sie seien deshalb auch Siegel ontologischer Wahrheit, ist
aber nicht valide. Fiir die Reaktion kein Problem, weil es ihr nie um Schliisse ging.”

Ebenso trifft man in neuer, noch radikalerer Form auf den Formalismus der Reaktion.
Esist fiir Schmitts Theorie des Politischen geradezu grundlegend, dass es im Politischen
um nichts Bestimmtes geht! Sobald das Politische in irgendeiner Form durch Inhalte be-
stimmt ist, ist seine wesensmiflige Reinheit verloren. Nicht ein Inhalt, sondern nur die
Form deckt auf, was das Politische ist.® Es ist nicht wichtig, worum der Kampf geht im

5 Ebd. 28. Vgl. auch ebd. 26. 31. 35. 36.

6 Ebd. 36.

7 Es ist und bleibt nun einmal eine (iberaus dirftige Philosophie. Wie diirftig, das zeigt diese Notiz
vom13.11.1951, in der Schmitt allen Ernstes meint, seine maximal reduktionistische und unoriginel-
le Antithese sei die letzte Wahrheit—und er ein grof3er Philosoph: »Ich denke, also habe ich Feinde;
Ich habe Feinde, also bin ich. Das ist die Quintessenz der Geschichtlichkeit und aller Philosophie,
die Ceschichtsphilosophie ist. Es ist die Quintessenz alles dessen, was sich iiber Denken und Sein
Uberhaupt denken lasst; es ist das konkrete Denken schlechthin. Der Ungebildete Mensch aber
denkt abstrakt.« (Glossarium. 265) Wer behauptet, das sei das Wesentliche, was sich iiber Denken
und Sein sagen lasst, der hat offensichtlich weder vom Denken noch vom Sein viel Ahnung.

8 Immer wieder verraten sich die Reaktionire, indem sie ungewollt die Wahrheit tiber sich selbst
sagen. So ist Schmitts Portrat Hitlers im Glossarium nichts als eine ausgefiihrte Kritik an eben dem

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

179


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Politischen, Hauptsache, es wird gekimpft. Es ist eben die Denkweise einer verzagten
Nostalgie: Wie gern wiirde man zuriick in die Zeiten einfacher, unbestrittener, autori-
tir verkiindeter und allgemein geglaubter Wahrheit — Zeiten, die es wahrscheinlich nie
gegeben hat. Man ist es sich aber schuldig, diese naive Nostalgie als Naivitit zu erken-
nen, ihr nicht nachzuhiangen. Aufgeben aber kann man sie auch nicht. Was tun also? Sie
formalisiert pflegen, nicht als Glaube an eine bestimmte Idee, sondern an die Idee als
solche, also daran, dass man noch an was glauben kann.

Was sich da verrdt, ist letztlich einfach die Sehnsucht nach Einfachheit und Klarheit in
komplizierten Zeiten. Wenn es noch Freund und Feind gibt, dann ist endlich eine Front-
linie gefunden; es gibt dann eine letzte eindeutige Unterscheidung. Alles andere weif
man ja nicht so richtig: gut und schlecht vor allem sind reichlich unscharf geworden.
Was soll man denken von all den Errungenschaften und Licherlichkeiten der Moderne?
Wie mit ihnen umgehen? Von der allgemeinen Krankenversicherung bis hin zum Euro-
vision Song Contest: Was soll das alles? Ist dieser oder jener Blockbuster nun eine wun-
derbare herzerwirmende Unterhaltung oder reine Manipulation? Das wiirde man doch
schon gerne wissen. Das und so vieles mehr. Wei man aber nicht mehr. Wie schén wi-
re es, wenn es noch klare Grenzen gibe. Richtig und falsch. Wahr und unwahr. Schén
und hisslich. Immerhin, wenn all diese Kategorien fragwiirdig und umstritten gewor-
den sind, so ist doch immerhin der Streit selbst unstrittig. Er muss nun also an die Stelle
der inhaltlichen Auseinandersetzung treten, die ihrerseits nichts anderes sein kann als
Diskussion. Was Schmitt von ihr hilt, jedenfalls soweit die Sphire des Politischen be-
troffen ist, macht der Text iiber Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus
zu geniige deutlich. Man kann sich denken, dass die Antwort in einem Wort zu sagen ist.

Es ist aber nicht ganz richtig, was ich eben geschrieben habe. Ich hatte behauptet,
dass die reaktionire Drehung, insofern sie formalistisch ist, von allen inhaltlichen Un-
terscheidungen abstrahiert. Das ist nicht ganz wahr. Denn in der Tat restituiert die-
ser Formalismus eine andere inhaltliche Unterscheidung, die umso monolithischer und
brutaler ist: die zwischen den Eigenen und den Fremden. Der Feind, das ist letztlich der
Fremde.

Erist eben der andere, der Fremde, und es geniigt zu seinem Wesen, dass er in einem
besonders intensiven Sinne existenziell etwas anderes und Fremdes ist, so dass im ex-
tremen Fall Konflikte mitihm moglich sind, die weder durch eine im voraus getroffene
generelle Normierung, noch durch den Spruch eines »unbeteiligten« und daher »un-
parteiischen« Dritten entschieden werden kénnen.’

Formalismus, an dem er selbst so wirkungsvoll mitgestrickt hat (und es ist im Ubrigen auch nur
eines von vielen Portrits Hitlers, die alle den einen Zweck haben: zu beweisen, dass der Autor
nichts mit Hitler zu tun hatte). »Es [das>leere Individuumc, als das Hitler bezeichnet wird] machte
Ernst mit tierischem Ernst. Womit machte es Ernst? Mit den Affekten und Formeln, die sich ihm
boten. Begriffe wie Tat, Wille, Macht, Rasse, Genie, Fithrer, Charisma. Umgekehrt waren diese bis-
her ziemlich rein gedachten Affekte und Formeln iiberrascht und gliicklich, ernst genommen zu
werden. Nun hatte man den Ernstnehmer, den Ernstmacher, einen nichts als Realisator, dem man
das Weitere (iberlassen wird, einen nichts als Durchfiihrer und Vollstrecker [...] die reine Funktion
des Tuns; das Werk ohne Glauben.« (Glossarium. 112f))
9 Der Begriff des Politischen. 26.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Was damit also konstruiert ist, ist die Rechtfertigung eines massiv auf Homogenitit und
irgendwie »natiirliche« Zusammengehorigkeit abzielenden Volksbegriftes, der keines-
wegs rein formalistisch alles ineinander eintauschen lisst. Der Faschismus ist die logi-
sche Konsequenz dieser Metaphysik, die sich als Juristerei geriert. Schmitts Engagement
im Dritten Reich war kein Unfall. Geschmeidiger lisst sich im Ubrigen die Einladung
zum Antisemitismus auch nicht formulieren.

Es lasst sich hier noch ein weiterer Aspekt von Schmitts Versteckspiel erkennen. Die
Methode der Uberblendung, die es immer erlaubt, bei Bedarf mal das eine, mal das and-
re zu behaupten, die Politik a deux mains (um einen auch Schmitt geliufigen Ausdruck zu
verwenden), zeigt sich auch bei diesem scheinbar so scharf und apodiktisch formulier-
ten Theorem von Freund und Feind. Denn einerseits rechnet Schmitt es sich als ein gro-
Res Verdienst an, mit seiner Begriffsunterscheidung einen Weg gefunden zu haben, das
Reich des Politischen von allem Hass und von persénlicher Rankiine befreit zu haben.
Ja, erst durch die Anerkennung der 6ffentlichen Feindschaft sei eine Reduzierung der
Feindschaft moglich; wer hier nicht unterscheidet, endet bei der absoluten Feindschaft,
die als Ziel nur noch die Vernichtung des Feindes kennt. So soll diese Bestimmung als
Arbeit an einer Humanisierung, nicht zuletzt auch des Krieges zu verstehen sein. Auch
erkldrt Schmitt manchmal, dass er doch nur eine Tatsache ausgesprochen habe, sozusa-
gen ohne Wertung. »Die hier gegebene Definition des Politischen ist weder bellizistisch
oder militaristisch, noch imperialistisch, noch pazifistisch.«'® Wenn Schmitt schreibt:
»Den Feind im politischen Sinne braucht man nicht persénlich zu hassen«,” dann ist
dasjaim Grunde nur eine juristisch begriindete Reformulierung der Jiinger’schen Lieb-
lingsszenen von der Achtung, die der Soldat dem Feind entgegenbringt — und deren Be-
grenzungen und Fragwiirdigkeit schon erdrtert wurden. SchlieRlich wird sich Schmitt
vor allem nach dem Krieg mit Hingabe der grofRen Disziplin des gehobenen Selbstmit-
leids widmen, und dann fallen etwa Sitze wie dieser: »Immer wieder bin ich von neuem
erschrocken tiber die Feindschaft, die das bloRe Aussprechen des Wortes und des Na-
mens >Feind« gegen mich entfesselt hat.«*

Aber der Punkt ist eben, dass alle diese entdramatisierenden Selbstdeutungen Au-
genwischerei sind. Sie alle ignorieren vorsitzlich genau das, worum es in der Setzung
des Politischen als Opposition von Freund und Feind geht: eben das Moment der héochs-
ten Intensitit, das zwar (da hat Schmitt recht) nicht auf der Ebene des Textes perfor-
mativ vollzogen wird, also nicht literarisch hergestellt wird wie etwa bei Jinger, wohl
aber ausgesprochen und damit gesetzt wird. Wir haben eben nicht eine juristische Theo-
rie vor uns, sondern eine (gehemmt-)pathetische Evokation einer bestimmten Idee von
dem, was Politik wohl idealerweise (im Sinn der Reaktion) bedeuten soll. Das Erhabene
ist zwar nur als Zitat da, aber als dieses ist es der Kern von Schmitts Darlegung. Alles
andere ist unaufrichtiges Ausweichen vor der Verantwortung fiir das eigene Wort. Bei
Schmitt kann man das Moment der Unredlichkeit der Prosa sogar sehr genau als eine
Taktik des Zitats definieren. Die reaktionire Unaufrichtigkeit, die verschiedene Genres
oder Aussageweisen iiberblendet, wird hier verdichtet in die vorgebliche Zitierung des

10 Ebd.32.
1 Ebd. 28.
12 Glossarium. 9.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

181


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Erhabenen (des Kampfes), so dass Schmitt immer behaupten kann, er habe sich das Zitat
ja nicht zu eigen gemacht. Die Intensitit sei immer noch die eines anderes.

Und selbst wenn man sich nicht so weit vorwagen wollte in der kritischen Analyse:
Man muss sich immer noch fragen, was fiir einen Wert eine »Hegung« und Relativierung
der Feindschaft haben kann, die doch im gleichen Atemzug als eine des hochsten Gegen-
satzes bezeichnet wird. Wenn Schmitts Bestimmung des Feindes angeblich eine Ratio-
nalisierung und Entpersénlichung des Krieges ist, so dass der Feind nicht mehr vernich-
tetwerden muss — wie passt das damit zusammen, dass nur der Feind ist, der mich téten
will und wird, wenn er die Gelegenheit hat, und den ich téten will und werde? Das reak-
tiondre Erfordernis hochster Intensitit vertrigt sich genau nicht mit der angeblichen
Sorge um den Feind. Da kann Schmitt noch so oft den Biirgerkrieg als das schlimmste
Ubel beklagen, weil in ihm der Feind aller Menschlichkeit entkleidet ist: die Erklirung,
wie seine Bestimmung des Politischen als Feindschaft dem irgendetwas entgegenzuset-
zen hat, bleibt er schuldig. In Wahrheit ist sie eine Verklirung genau dieser Entmensch-
lichung, die sich selbst, weil sie als theoretische Setzung nicht die Leidenschaftlichkeit
des echten Krieges teilt (was sie teils bereut), einredet, sie habe damit die Entmenschli-
chung des Feindes tiberwunden. Schmitt teilt die Faszination fiir den hirtesten Kampf,
fiir das Toten des Feindes und fir seine Entmenschlichung; er traut seiner Faszination
nur nicht ganz. Er ist immer zwanghaft getrieben, seine eigene reaktionire Affektivitit
zu hemmen, ihr die letzte Erfiillung zu versagen. Nicht weil er dem reaktioniren Affekt
misstrauen wiirde, sondern weil er der Erfillung misstraut. Seine Gehemmtheit ist die
des guten Katholiken, der er ist. Deshalb ist das Ergebnis so gespenstisch: Anstatt dem
Brutalismus der Reaktion zu entkommen, liefert Schmitt ihm das diamantene Prisma,
in dem er nur umso edler erscheinen kann. Der Gegensatz von Freund und Feind ist,
wie wir bald sehen werden, nicht die einzige Gelegenheit, zu der sich Schmitt in solcher
gehemmten Ersatzbefriedigung tibt. Der Extremismus ist bei ihm vielmehr zur Metho-
de erhoben. Zuvor aber muss der Gedankengang, in den der Feindbegriff gehért, noch
zuriick und nach vorne weiterverfolgt werden.

Irgendein Feind? Irgendein Staat? Die Vorbereitung fiir diese Inkriminierung des Fremden
als des Feindes und damit fiir die faschisierende Fiillung des reaktioniren Formalismus
findet sich bereits in einem fritheren Text: Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parla-
mentarismus von 1923. Wie immer beweist Schmitt auch hier seinen Scharfsinn und seine
breite Bildung. Das Biichlein ist im Wesentlichen eine Kritik an der Praxis parlamentari-
scher Systeme, deren geistige Wurzeln im Liberalismus verortet werden. Schmitt erklart
dort, dass der Parlamentarismus in Wahrheit ein tiberlebtes System darstelle, weil nie-
mand mehr an ihn und an seine Prinzipien, namentlich freie, rationale Diskussion und
Offentlichkeit, glaube. Weiterhin unterscheidet er zwischen dem Parlamentarismus ei-
nerseits und der Demokratie andererseits. Die Demokratie als eine Begriindungsform
von Politik, die alle Entscheidungen auf einen Willen des Volkes zuriickbeziehe, sei kei-
neswegs an eine bestimmte politische Organisationsform gebunden. Demokratie kon-
ne, so Schmitt, durchaus in diktatorischen Systemen ihren Ausdruck finden, in denen
z.B. per Akklamation die Fithrung bestitigt wird. »Es kann eine Demokratie geben oh-
ne das, was man modernen Parlamentarismus nennt und einen Parlamentarismus ohne

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Demokratie; und Diktatur ist ebensowenig der entscheidende Gegensatz zu Demokratie
wie Demokratie der zur Diktatur.«?

Esistwahr, dass sich Schmitt auf einen engeren Begriff von Diktatur bezieht, dessen
Geschichte und Theorie er in einem gleichnamigen Buch von 1921 entwickelt hat. Dort
hatte Schmitt historisch zwischen einer kommissarischen und einer souveridnen Dikta-
tur unterschieden, also zwischen der, grob gesagt, antiken Gestalt, in der die Diktatur
eine zeitlich begrenzte Verfassungseinrichtung zum Zweck des Schutzes des Staates in
einer Notlage war, und der, ebenso grob gesagt, modernen Gestalt, in der sich die Dikta-
tur von einer echten Ausnahme zur permanenten Ausnahme hin entwickelt.”* Ich werde
auf die Bedeutung des Ausnahmezustandes, der Ausnahme, des Ernstfalles bei Schmitt
gleich noch eingehen. Wir kénnen aber hier schon folgendes festhalten: Das Buch Die
Diktatur von 1921 ist in der Tat im Wesentlichen historisch und juristisch; eine politische
Tendenz lisst sich dort nur im Rande erahnen, und eigentlich auch eher im Riickblick
von den spiteren Texten aus. Das dndert aber nichts daran, dass der Text tiber den Par-
lamentarismus, dessen Tendenz uniibersehbar ist, wieder genau mit der Zweideutig-
keit arbeitet, die die reaktioniren Texte so unredlich macht: Schmitt wird immer wieder
erkliren konnen, dass es ihm in dem eben zitierten Satz selbstverstindlich um einen
staatsrechtlich engen und genauen Begriff von Diktatur gehe; man wird ihm da schwer
widersprechen kénnen. Doch in Wahrheit ist es ganz offensichtlich, dass Schmitt in sei-
nem Parlamentarismus-Buch einen ganz prizisen Zweck verfolgt: Er erklirt unumwun-
den, dass die Geschichte seit dem 19.Jh. der Idee der Demokratie zum Sieg verholfen
habe. Keine ernstzunehmende Forderung und Standortbestimmung kann heute auf die
Berufung auf die Demokratie verzichten. Schmitt wendet nun aber einen solchen Begrift
von Demokratie an, dass dieser von sich aus auf eine Diktatur ganz anderer Art fithr,
nimlich eben nicht mehr auf eine umgrenzte Ausnahmeregelung, sondern auf den per-
manenten Ausnahmezustand, der die Diktaturen des 20.Jhs. zu solchen Héllenmaschi-
nen macht. Seine Strategie ist ganz uniibersehbar die, den Begriff der Demokratie so
zu manipulieren, dass er von alleine auf die Diktatur fithrt, mit der er sich dann nicht
mehr nur vertrigt, sondern in der er sich in Wahrheit erfiillt. So sehr daher viele der ein-
zelnen Analysen und viele der Kritikpunkte Schmitts hinsichtlich des Parlamentarismus
bedenkenswert sind und sich nicht selten mit dezidiert linken Kritiken treffen, so wenig
braucht man glauben, dass Schmitt einer Ermichtigung des Volkes in einem emanzipa-
torischen Sinn das Wort redete.

Dass eine linke Lesart ausgeschlossen ist, wird besonders in der Vorbemerkung zur
zweiten Auflage von 1926 deutlich. Demokratie wird von Schmitt als Identitit von Regie-
renden und Regierten definiert. Diese auf den ersten Blick unverdichtige, weil unterbe-
stimmte Definition wird nun aber sogleich in einem Sinn gefiillt, der nur noch wenige

13 Schmitt: Parlamentarismus. 41.

14 Zum Begriff der souverdnen Diktaturvgl. vor allem: Die Diktatur.126.134f.»Die souverdane Diktatur
sieht nun in der gesamten bestehenden Ordnung den Zustand, den sie durch ihre Aktion beseiti-
gen will. Sie suspendiert nicht eine bestehende Verfassung kraft eines in dieser begriindeten, also
verfassungsmaRigen Rechts, sondern sucht einen Zustand zu schaffen, um eine Verfassung zu er-
moglichen, die sie als wahre Verfassung ansieht. Sie beruft sich also nicht auf eine bestehende,
sondern auf eine herbeizufithrende Verfassung.« (134)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

183


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

politische Optionen zulisst. Die Identitit von Regierenden und Regierten wird nimlich
gedeutet als eine substantielle »Homogenitit«, und diese wiederum wird kaum verhoh-
len als eine volkhafte Gleichheit verstanden. Im Gegensatz zu diesem »demokratischenc
Begriff vertritt der Liberalismus nach Schmitt eine Gleichheit ohne Ungleichheit, die au-
tomatisch in Gleichgiiltigkeit und in Ohnmacht fithre. Das nun bleibt allerdings reine
Behauptung bei Schmitt. Die Setzung Gleichheit ohne Ungleichheit = Gleichgiiltigkeit
ist ein typisches Beispiel fiir Schmitts Scheinevidenzen, die oft in knappe Formeln ge-
dringt leicht dariiber hinwegtiuschen, dass sie auf Abstraktionen beruhen. Schmitt be-
merkt und kritisiert, dass die liberalen politischen Systeme bei aller Berufung auf all-
gemeine Menschenrechte etc. es doch nie geschafft haben, faktisch die Ungleichheiten,
die sieverdammen, auszurdumen. Im Gegenteil, sie stiitzen sich oft selbst auf solche Un-
gleichheiten. Das ist vollkommen richtig. Fiir Schmitt ist damit aber das Urteil gespro-
chen nicht nur iiber den Liberalismus, sondern gleich tiber das moderne Projekt einer
emanzipatorischen und auf alle Menschen gerichteten Politik. Zwingend ist das freilich
nicht, man kénnte doch ebenso gut und besser in den Widerspriichen des Liberalismus
genau die Aufgaben sehen, die er selbst stellt, ohne ihnen gewachsen zu sein - und die
dennoch zwar den Liberalismus in Frage stellen, selbst aber nicht obsolet werden.”

Fiir Schmitt aber geht der Weg in die andere Richtung. Es gilt, eine »Homogenitit«
des Volkes herzustellen, der die Fremden als Ausgeschlossene gegeniiberstehen.

Zur Demokratie gehort also notwendig erstens Homogenitat und zweitens — nétigen-
falls— die Ausscheidung oder Vernichtung des Heterogenen. [..] Die politische Kraft
einer Demokratie zeigt sich darin, dass sie das Fremde und Ungleiche, die Homoge-
nitdt Bedrohende zu beseitigen oder fernzuhalten weif3. Bei der Frage der Cleichheit
handeltessich ndmlich nicht um abstrakte, logischarithmetische Spielereien, sondern
um die Substanz der Gleichheit. [...] Immer ist die Gleichheit nur solange politisch inter-
essant und wertvoll, als sie eine Substanz hat und deshalb wenigstens die Moglichkeit
und das Risiko einer Ungleichheit besteht.'®

15 Schmitts Strategie in diesem Buch ist aber die: Er prasentiert die Widerspriiche und Schwierig-
keiten der modernen parlamentarischen Systeme in einer Weise, dass sich der Schluss offenbar
von selbst aufdringt, dass sie und mit ihnen die Prinzipien, die in ihnen nur niherungsweise einge-
l6st sind, grundsatzlich diskreditiert sind. Das wird so nicht ausgesprochen; die Leserin kann aber
kaum anders, als eben das herauszuhéren. Dabei werden aber Tausend Sachen einfach zusam-
mengeworfen, und man merkt, dass Schmitt dort scharfsinnig ist, wo es ihm passt. Ja, Diskussion
und Offentlichkeit sind in den parlamentarischen Demokratien nicht verwirklicht. Aber sind sie et-
wa gar nicht verwirklicht? Schmitt insinuiert, dass sie gar nicht verwirklicht werden kdnnen— klug,
wie er ist, spricht er es aber nicht so aus. Hiefde das also, dass man Diskussion und Offentlichkeit
gar nicht braucht, nicht einmal als »ldeale«? Das wire ja wieder eine andere Frage. Dann erklart
Schmitt aber, dass eh keiner mehr an sie glaubt— wer sagt das? Der einzige Schluss ist offenbar:
Also weg mit dem ganzen falschen Apparat! Auch das steht dort nicht, und es wird doch auf jeder
Seite nahegelegt. So entsteht eine Pseudo-Klarheit im Dienst der Diskreditierung der gesamten
modernen und emanzipatorischen Idee von Politik: Schmitts schmutziger kleiner Trick, den er mit
grofler Ausdauer einsetzt. (Vgl. hierzu vor allem: Parlamentarismus. 61-63).

16  Ebd.14. Wenn Schmitt gegen Ende der Schrift die Anwendungsmaoglichkeiten von Sorels Mythen-
theorie betrachtet, stellt er nicht ohne Befriedigung fest, dass der nationale Mythos dem sozialis-
tischen offenbar iiberlegen ist. Uberlegen worin? In der Fihigkeit, die Leidenschaften und Intensi-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

So Schmitt schon 1926. Wir haben hier den systematischen Rahmen vor uns, der ein paar
Jahre spiter durch das Schema von Freund und Feind auf ein neues Niveau des Prinzi-
piellen erhoben und zugleich spekulativ aufgeladen wird. Der Rahmen dieses Begriffes
von Demokratie und das Schema von Freund und Feind lassen im Grunde nur mehr eine
politische Option zu: eine faschistische Diktatur, die die unmittelbare Einheit des Fiith-
rers mit dem, nun von allem Fremden, Feindlichen gereinigten Volk behauptet. »Wenn
mit der demokratischen Identitit Ernst gemacht wird, kann ndmlich im Ernstfall keine
andere verfassungsmifiige Einrichtung vor der alleinigen Mafgeblichkeit des irgend-
wie geduferten, unwidersprechlichen Willens des Volkes standhalten.«7 Was Schmitt
in diesem theoretischen Dreischritt konstruiert, ist ein Paradebeispiel fiir die reaktio-
ndre Strategie selbst, die von Jinger auf den knappsten Ausdruck gebracht wurde: »die
demokratische Formulierung eines antidemokratischen Aktes«.™

Wohin das fithrt, zeigen ohne grofien Interpretationsspielraum die Beitrige, die
Schmitt nach der Machtergreifung der Nazis zum Zweck der Rechtfertigung ihrer Herr-
schaft geschrieben hat. Die Dienstbeflissenheit, mit der sich Schmitt da angeboten hat,
ist wirklich erstaunlich. Es gibt keinen Zweifel: Hitler an der Macht, das befriedigt ganz
tiefe Wiinsche bei Schmitt. Genauso wenig Zweifel gibt es hieriiber: Die juristische Wei-
he der Nazis fithrt in direkter Linie den Gedanken aus der Parlamentarismus-Schrift und
aus dem Begriff des Politischen fort. Wie in jener betont Schmitt immer wieder, dass wahre
Gleichheit eben Ungleichheit brauche, so dass also Gleiches gleich, Ungleiches ungleich
zu behandeln ist. Das wird dann sofort auf die Diskriminierungen und den Antisemi-
tismus der Nazis iibertragen. Auf der Grundlage »der sachlichen und substanzhaften
Gleichartigkeit des ganzen, in sich einheitlichen und gleichartigen deutschen Volkes«
wird der Ausschluss, die »Reinigung« des 6ffentlichen Lebens von allen »nichtarischen,
fremdgearteten Elementen« betrieben. »Wir lernen vor allem Freund und Feind richtig
unterscheiden.«” Der Liberalismus hingegen mit seinem Geschwitz von der Gleichheit
aller habe nur die Verbrecher und Volksfeinde geschiitzt — die Argumentationsformen
des Faschismus haben, wie man sieht, keine allzu grofde Variationsbreite.

In einem anderen Text wird das Prinzip der Ungleichbehandlung des Ungleichen zur
Idee eines neuen Standesrechts weitergesponnen. Der (angeblich) drohenden Zersplitte-
rung des neuen Staates wirkt dann das Fithrerprinzip entgegen, das die radikale Einheit
des Staates, den, wie Schmitt sagt, »totalen Staat« garantiert. Dieser Text >Staat, Bewe-
gung, Volk«<von 1933 kann als Skizze einer umfassenden juristischen Rechtfertigung und
Klirung des NS-Staates gelesen werden. (Man begegnet wieder der von Adorno bemerk-
ten absoluten Verdrehung der Begriffe, indem auch Schmitt die hochste denkbare Unver-
antwortlichkeit, nimlich die des keiner weiteren Kontrolle unterstehenden und zugleich
einer menschenfeindlichen Ideologie folgenden Fithrers, gerade als hochste Verantwort-

lichkeit bezeichnet.)*®

taten der Menschen zu mobilisieren (ebd. 88f.) — und so sprechen die Reaktionare am Ende doch
immer die Wahrheit tber sich selbst mit aus.

17 Ebd.21.

18  Jinger: Der Arbeiter. 270.

19 Das gute Recht der deutschen Revolution. In: Gesammelte Schriften 1933—1936. 28—31. 28.

20 Staat, Bewegung, Volk. In: Ebd. 76—115. 105.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

185


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Die >Fiinf Leitsitze fiir die Rechtspraxis« lesen sich schliefilich als Programm fiir die
restlose Nazifizierung des Rechtswesens, die mit dem apodiktisch geduferten, durch
nichts begriindeten Leitsatz enden: » Dernationalsozialistische Staat ist ein gerechter Staat.«™*
Na dann!

All das zeigt, dass Schmitts Rechtsdenken nicht zufillig und schon gar nicht irrtiim-
lich in den Faschismus miindet. Es war schon immer in der rechten Fahrrinne gewesen.
Nie war Schmitt einfach nur ein Jurist gewesen, der fiir Juristen geschrieben hat. Die Be-
ziehung ist, wenn es des Nachweises bediirfe, schon an diesem einen Punkt abzulesen,
dass Schmittimmer wieder in den Texten der 30er Jahre betont, dass die Reichstagswah-
len vom Mirz und November 1933 keine Wahlen im liberal-demokratischen, parlamen-
tarischen Sinn waren, sondern Plebiszite, also Bestitigungen dafiir, dass der Volkswille
sich in Hitler seinen legitimen Ausdruck verschafft hat.”” Die Uberwindung der libera-
len Demokratie durch die »wahrex, sich mit der Diktatur vertragende Demokratie, die
Schmitt im Parlamentarismus-Text theoretisch vorexerziert hatte — sie wird nun nach-
traglich in den Wahlen von 1933 als Dokument der gelungenen Selbstbesinnung des Vol-
kes auf die Freunde und die neu erlernte Identifizierung der Feinde wiedererkannt.

Die Schwierigkeiten, bei der Lektiire das Frithstiick bei sich zu behalten, werden
durch den massiven Antisemitismus nicht erleichtert, der Schmitt dabei offenbar ganz
locker von der Feder geht. Das sieht man schon an den Texten von 1933: So wartet das
ibliche Intellektuellen-Bashing in >Die deutschen Intellektuellen< mit wenig subtilen
Spitzen gegen Einstein, Heine und Friedrich Julius Stahl auf.”® In dem schon angefiihr-
ten Text itber >Das gute Recht der deutschen Revolution« finden sich Sitze, die wenig
Interpretationsspielraum lassen: »Die neuen Bestimmungen iiber Beamte, Arzte und
Anwilte reinigen das éffentliche Leben von nichtarischen fremdgearteten Elementen.«**
In einem zurecht beriichtigten Text werden die Gesetze vom September 1935, darunter
die sogenannten Niirnberger Rassegesetze als >Verfassung der Freiheit« gefeiert, gegen
den liberalen Freiheitsbegriff, der nur Vorwand fiir Fremdherrschaft (durch wen wohl?)
sei.”

Das widerlichste Dokument zumindest in diesem Band ist aber der Text >Das Juden-
tum in der Rechtswissenschaft, das die Er6ffnungsrede und das Schlusswort einer von
Schmitt unter diesem Titel im Oktober 1936 organisierten Tagung enthilt.*® Da ist der
Antisemitismus der einzige Inhalt, und die Absicht ist es, ihn als eine, nein: als die zen-
trale rechtswissenschaftliche Kategorie zu etablieren. Véllig daneben ist leider auch der

21 Funf Leitsédtze fir die Rechtspraxis. In: Ebd. 54-56. 56.

22 Z.B.Ebd. 49. 70f. 78.121.

23 Ebd. 32-35. Alles andere als Zufall sogar, erscheint der Text doch am 31.Mai1933 im Westdeut-
schen Beobachter, also direkt nach den systematisch geplanten Blicherverbrennungen, deren Ho-
hepunkt der 10. Mai 1933 war. Die gesamte Propaganda um diese Biicherverbrennungen (inklusi-
ve der Rede von Goebbels vom 10. Mai) herum betonte die Zusammengehérigkeit von Judentum
und dem angeblich iibertriebenen, d.h. lebensfeindlichen, d.h. blof3 destruktiven Intellektualis-
mus (eine besondere Lieblingsidee des brutalistischen Reaktionars). Schmitt wusste offenbar ge-
nau, was er sich und den neuen Herren schuldig war.

24  Ebd.28.

25  Ebd.282—284.

26  Ebd. 482-491.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Kommentar, den der oder die Herausgeber diesem Text in den knappen Hinweisen am
Ende des Bandes beigefiigt haben. Dort heif3t es lakonisch, zu lakonisch: »Seit Winter
1935 wusste Carl Schmitt, dass er von der SS als Gegner eingestuft wurde. Nachdem er
1936 im Laufe des Jahrs die sich zuspitzende Lage erkannte, versuchte er seiner Entmach-
tung durch eine sich verstirkende judenfeindliche Haltung entgegen zu wirken.«*’ Es
folgen noch ein paar Sitze zur Organisation der Tagung und zum letztendlichen Schei-
tern von Schmitts Strategie. Das ist als historische Einordnung sicher in Ordnung und
auch wichtig. Aber kann man denn wirklich so eine »Erklirung« einfach so stehen las-
sen? Selbst wenn man nicht wiisste, dass Schmitt eben sehr wohl Antisemit war — ist das
wirklich irgendeine Form von »Erklirung« oder sogar »Argument« oder vielleicht gar (so
lasst sich der Kommentar jedenfalls lesen — und allein diese gar nicht so fernliegende
Deutungsmdoglichkeit macht ihn unméglich) »Entschuldigung«? Ein einflussreicher und
angesehener Nazi droht, aufgrund von parteiinternen Kimpfen seine Position zu ver-
lieren. Also entschlief3t er sich, noch fanatischer als seine Gegner zu erscheinen. Man
schreibt das so hin, als gibe es keine anderen Méglichkeiten sich zu verhalten. Als wire
nicht bereits das Engagement bei den Nazis selbst und dann auch der verbissene Wille,
die eigene Stellung und Privilegierung unter keinen Umstinden aufzugeben, eben das
Problem. Als wiirde die Bereitschaft, noch tiefer ins Widerwirtige hineinzuwaten, nicht
erst recht das Urteil iber diese Person sprechen. Im besten Fall ist die Formulierung des
Kommentars ungliicklich.

Der Souveradn. Diese Ausfithrungen sind nicht vollstindig, ohne den Blick auf die Spit-
ze der politischen Gemeinschaft zu richten. Es geniigt nicht, dass es eine durch den
gemeinsamen Feind gestiftete politische Gemeinschaft gibt. Oder noch genauer: diese
Stiftung bleibt solange aus, wie nicht klar ist, wer genau denn der Feind ist. Doch die
Frage ist: Wer entscheidet, wer der Feind ist? Schmitts politisches Denken fordert nicht
nur Einheit, Homogenitit und scharfe Abgrenzung, sie kann das alles auch nur unter
der Bedingung einer klaren hierarchischen Ordnung denken, an deren Spitze eine letzt-
entscheidende Person steht. Vor allem in dem kleinen Biichlein Politische Theologie. Vier
Kapitel zur Lehre von der Souverdnitdt von 1922 wird das deutlich.

Schmitt setzt sich darin, vor allem im zweiten Kapitel, kritisch mit einer idealisti-
schen, ganz auf Gesetze und die juristische Form gerichteten Verfassungslehre ausein-
ander. Seine Anmerkungen sind hier ganz zutreffend. Maximal vereinfacht ist eine sol-
cheidealistische Lehre — die sich ausdriicklich oder nicht als Erbe des Naturrechtsgedan-
kens erweist — unfihig, von dem Anfang, der Setzung einer Verfassung oder eines po-
litischen Systems Rechenschaft abzulegen. Woher kommen Verfassungen und Staaten
denn? Sicher nicht aus Gesetzen oder dem Naturrecht, sondern aus Akten einer realen
Macht. Insofern ist Schmitts Souverdnititslehre also eine wertvolle Erinnerung daran,
dass eine Rechtslehre, die fiir die realen Bedingungen von Rechtsetzung und Rechtspra-
xis blind bleibt, zu kurz greift. »Es kommt fiir die Wirklichkeit des Rechtslebens darauf
an, wer entscheidet.«*®

27  Ebd.s542.
28  Schmitt: Politische Theologie. 40.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

187


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Dann aber ist natiirlich auch dieser Theorieteil wieder eine taktische Volte. Was
Schmitt hier wie nebenbei erledigt — denn es wird nur einmal en passant erwihnt® —,
ist der seit der Franzdsischen Revolution in liberalen wie sozialistischen Theorien
grundlegende Gedanke, dass das Volk der Souverin sei. Schmitt kontert mit einem
iiberraschenden und entwaffnenden Registerwechsel. Sein Text beginnt mit einer ganz
anderen Definition des Souverins: »Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand
entscheidet.«*°

Was macht Schmitt hier also? Er setzt der liberalen und demokratischen Formel
vom souverinen Volk, die einen Anspruch formuliert, die Konstatierung einer (vermeint-
lichen) Realitit entgegen: dass man Ende immer irgendwer entscheidet. Auch das ist
natiirlich ein Trick, insofern sich diese Ersetzung auf die Fragen gar nicht einlisst,
ob und in welchem Sinn sich die Souveranitit vom Volk aussagen lieRe bzw. welches
Verstindnis vom Volk sich dann zu entwickeln hitte und was das fiir die Konzeption
des Politischen ergeben wiirde. Es ist ein echter Taschenspielertrick: Man schaut auf
die eine Hand und bemerkt nicht, wie Carlchen einem die Armbanduhr klaut. Ob die
demokratische Forderung eine Berechtigung haben konnte, wird damit von vornherein
als Frage eliminiert.

Wir miissen aber noch niher auf diese Definition eingehen. Und zuerst in einem
inhaltlichen Sinn. Es ist ja nicht ohne Plausibilitit, was Schmitt da bemerkt: In Ausnah-
mesituationen gibt es eine Instanz oder Person, die sich entscheidend iiber alle anderen
hinwegsetzt — und zwar unabhingig davon, ob ihr diese Rolle auch verfassungsrechtlich
zukommt oder nicht. Das ist dann der Souverin. Das Faktum erweist die Souveranitit.
Der Souverin entscheidet dabei 1) dariiber, ob ttberhaupt ein Ausnahmefall vorliegt und
2) wie auf ihn zu reagieren ist. Es ist diese doppelte Definitions- und Handlungsmacht,
die die Souverinitit ausmacht. Da der Souverin in der Ausnahmesituation die Aufga-
be hat, das politische System zu schiitzen, muss er mit Vollmachten ausgestattet sein,
die keiner regelmifiigen verfassungsmifigen Instanz zukommen, ja: die nicht einmal
voll definiert sind. Sie konnen gar nicht definiert sein, weil die Natur des Ausnahmezu-
standes nun einmal darin besteht, dass er an die politische Fithrung Herausforderungen
stellt, die vom Verfassungsrecht gar nicht erschopfend bedacht werden kénnen. Das al-
les hat seinen guten Sinn: Als im Februar 1962 die Flut iitber Hamburg hereinbrach und
sich der Innensenator Helmut Schmidt mehr oder weniger selbst zur letzten Instanz er-
klirte, machte er sich in der Terminologie Schmitts eben zum Souverin. Dass er dabei
und vielleicht auch in einigen seiner Mafinahmen die ihm verfassungsmiRig verliehe-
nen Machtbefugnisse iiberschritt, hat ihm mit gutem Grund keiner angekreidet: Er war
namlich sehr erfolgreich damit, als es darum ging, den Hamburgern in dringender Not-
lage alle erreichbare Hilfe zukommen zu lassen.

So weit, so gut. Aber es ist offensichtlich, dass Schmitt anderes und mehr meint als
einen zupackend und gliicklich agierenden Senator, noch dazu von der SPD. Denn die
argumentative Strategie von Schmitt ist eine ganz andere. Sie besteht darin zu fordern,
dass es immer so einen Souverin, also letzten Entscheider geben muss, und wenn es ihn
nicht gibt, dann hat der Staat, dem er vorsteht, faktisch keine Souveranitit, sondern ist,

29 Vgl. Schmitt: Politische Theologie. 52.
30  Schmitt: Politische Theologie. 13.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

ob er es weif$ oder nicht, Satellit oder Kolonie eines anderen Staates. Der Ausnahmezu-
stand mag nur selten sein, gibt Schmitt zu. Er kann aber im Prinzip immer ausgerufen
werden. Seine Abwesenheit ist nur die einer Latenz. Was Schmitt hier also inszeniert, ist
die Delegitimierung und Desavouierung des »Normalzustandes«. Er lisst den Ausnah-
mezustand in den Normalzustand einsickern, so dass am Ende nur jener etwas iiber die
Wahrheit des Politischen enthiillt, wihrend dieser nur Fassade ist. Was wir hier wieder-
finden, ist der Ubergang von der kommissarischen zur souverinen Diktatur, die Schmitt
kurz zuvor historisch detailliert nachgezeichnet hatte. Nun aber wird deutlich, was in
dem Buch iiber die Diktatur noch implizit blieb, nimlich die grof3e Sehnsucht Schmitts nach
der Diktatur. Die kommissarische Diktatur war eine geregelte Praxis, etwa in der Romi-
schen Republik. Die souverdne aber ist die Antwort der Reaktion auf die Bestrebungen
der Moderne: auf Freiheit, Volkssouverinitit, Demokratie, Gleichheit, Rechtssicherheit,
Aufklirung und was es noch alles fiir Horrorbegriffe in Schmitts Vokabular gibt. Hatten
wir eben die Strategie der Entwendung und Umdrehung des Demokratiebegriffs zum
Zweck der Herstellung der Diktatur erlebt, so finden wir nun die gleiche Bewegung in
Hinsicht auf den Souverinititsbegriff. Beide fithren in die Diktatur.

Die Diktatur ist aber eben nicht die Restauration der alten Konigsherrschaft. Wie
schmerzlich Schmitt das Ende der Firsten und Konige empfindet, ist jeder halbwegs
sensiblen Leserin sofort spiirbar. Reaktion ist aber eben nicht Restauration. Reaktion ist
die desillusionierte Tochter der Moderne, an die sie nicht glaubt. Sie kann aber, so viel
Moderne steckt eben doch in ihr, auch nicht mehr geradehin an eine gottgegebene poli-
tische Ordnung glauben. Die Riickkehr zum Ancien Regime ist keine Option. Es gilt also,
unter den Bedingungen einer existenziellen Desillusionierung die Kopie monarchischer
Herrschaft zu erstellen, die noch moglich ist. Daraus zieht die Reaktion ihre charakte-
ristische Schwermut und ihren uniibersehbaren Pessimismus: Das, was als wahres Gliick
imaginiert wird, ist verloren. Das einzige verfiigbare Gliick leidet von Anfang an an die-
sem Verlust. Der Verlust muss sich also in der Idee des moglichen »Gliicks« und seiner
politischen Organisation selbst abbilden. Es kommt daher, dass die Herstellung echter
Herrschaft nun nicht mehr als der freie Akt eines allmichtigen Gottes erscheint — der
selbst, das ist der Sinn von Schmitts Rede von »Politischer Theologie, seine Attribute zu
einer bestimmten Epoche den Monarchen mitteilte —, sondern als die notwendige, die
erzwungene Antwort auf die fiirchterliche Lage des Menschen. Seit Hobbes steht den
Autoren, die in diese Geschichte der Reaktion gehdren, immer wieder der Schrecken ei-
nes durch keine Autoritit oder itbergeordnete Macht mehr in Bahnen gelenkten Biirger-
kriegs vor den Augen. Bei Schmitt steigert sich diese Angst bis zur Besessenheit. Wie
Hobbes ist auch Schmitt davon tiberzeugt, dass eine sich selbst iiberlassene Menschheit
in nichts anderem enden wird als in Anarchie und gegenseitigem Gemetzel.

Es liegt hier eine charakteristische Bestimmung des »Naturzustandes«, die sich
eben bereits bei Hobbes findet und die von Schmitt konsequent weitergedacht wird. Der
Naturzustand ist, allen Aufklirungstriumen entgegen, eine anarchische, chaotische,
brutale, alles verschlingende Gewaltorgie, die niemand im Ernst witnschen kann. Der
Naturzustand wird aber durch den Staat nicht aufgehoben, sondern nur unterdriickt.
Er verliert darin nichts von seiner Michtigkeit und Wirkungskraft. Sie wird nur latent.
Sie zieht sich an bestimmte Stellen zuriick, verdichtet sich dort. Man versteht, weshalb
Schmitt die Feindschaft zum eigentlichen Fokus des Politischen macht: Weil sich in

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

189


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ihr der Naturzustand eine manifeste und damit wenigstens in Teilen manipulierbare
Gestalt gibt.

Auf der anderen Seite ist aber der Souverin selbst ein solches Refugium des Natur-
zustandes. Agamben hat das in seiner Theorie des Homo sacer, gestiitzt auf Hobbes und
Schmitt, hervorgehoben. Agamben gelingt mit einer kleinen Erginzung eine grundle-
gende Anderung der Schmitt’schen Theorie. Er bemerkt nimlich, dass der Ausnahme-
stellung des Souverins auf der anderen Seite die Ausnahmeposition des Homo sacer
entspricht. Der Souverin ist der, der sich selbst aus einer Rechtsordnung ausnimmt, der
eben souverin iiber die Ausnahme entscheidet. Dem entspricht aber, dass es dann Men-
schen gibt, die gegen ihren Willen aus einer Rechtsordnung ausgenommen sind. Sie sind
ausgenommen, d.h. sie sind als Ausgenommene Teil der Ordnung, von der sie ausge-
nommen sind. Sie sind nicht einfach ausgeschlossen, obwohl auch das passieren kann
(etwa in der Verbannung). Sie sind vor allen Dingen aber absolut entrechtet. Agamben
greift zur Kennzeichnung dieser Position auf den Ausdruck des Homo sacer aus der r4-
mischen Rechtslehre zuriick. Wie diese Entrechtung sich ergibt, lisst sich ablesen an den
Texten, die Schmitt zu Beginn der Naziherrschaft schreibt und in denen die Entrechtung
der Juden systematisch juristisch gerechtfertigt wird. Schmitt affirmiert diese Entrech-
tung, ohne sich iber den systematischen Zusammenhang mit der Ausnahme des Souve-
rins Rechenschaft abzulegen. Er genief3t sichtlich beide Seiten: die absolute Ausnahme
des Souverins in einer Macht, die nur von ihm selbst eingeschriankt werden kann; und
die absolute Entrechtung, die als eine Wiederherstellung einer vélkischen Gleichartig-
keit imaginiert wird. Beides sind bei Schmitt die zusammengehérigen Aspekte der Eta-
blierung echter staatlicher Einheit — und damit der Garantie gegen Anarchie und Biir-
gerkrieg.

Agamben erinnert nun daran, dass in dieser souverinen Ausnahme der Naturzu-
stand im Souverin verdichtet ist.*’ Seine Handlungen unterstehen eben keinen Gesetzen
und Kontrollen mehr. Er agiert vollkommen frei, herrisch, apodiktisch. Schmitt wiirde
darin einen Beleg fiir seine These sehen, dass dem Naturzustand nicht auszuweichen ist.
Er ignoriert aber, wie viele andere Reaktionire auch, dass diese vermeintliche Rettung
vor der Anarchie mit einem hohen Preis erkauft ist. Man kann und muss die Frage wie-
derholen, die sich schon angesichts der Hobbes’schen Philosophie aufdringt: Ist denn
wirklich jede Herrschaft besser als keine Herrschaft? Ist jede noch so brutale Diktatur
gerechtfertigt, allein schon dadurch, dass sie den Biirgerkrieg verhindert? Bei Schmitt
kommt natiirlich ohnehin nur eine faschistische Diktatur infrage. Man sieht aber, dass
Schmitts Nazi-Engagement in gerader Linie seines Denkens liegt.

Man versteht wohl auch angesichts dieser Lehre vom Naturzustand ganz, woher
Schmitts Abscheu und Verachtung fir die liberal-demokratische Idee des Politischen
stammt. Diese irrt sich, indem sie alles auf die falsche Karte setzt, nimlich auf eine
rechtliche und staatliche Normalitit, die nur Schein ist. Fiir die liberale Idee des Po-
litischen ist der Ausnahmezustand wirklich nur eine Ausnahme. Fiir Schmitt ist er
die Sache selbst. Wenn die Entwertung des »Normalzustandes« mit seinen Verfahren
und berechenbaren Wegen erst einmal weit genug getrieben ist, kann die ansonsten

31 Vgl. dazu Giorgio Agamben: Homo sacer. Italienisch. 41—45. Dt. 45—49.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

vollig tiberzogene Forderung plausibel erscheinen, dass unbedingt einer und nur einer
entscheiden miisse.

Gegen die liberale Auffassung, die in Gesetzen und Formen denkt, setzt Schmitt auf
einen radikalen Personalismus. Seine Frage ist immer, wer entscheidet, nicht nach wel-
chen Grundsitzen oder durch welche Prinzipien seine Entscheidung gerechtfertigt ist.
Noch einmal: Diese Gegenposition ist insofern wertvoll, als sie hilft, die Naivitit und den
Idealismus allzu »legalistischer« und rationalistischer Theorien von Recht wie von Politik
zuerden. Das Problem ist aber, mit welchem massiven affektiven Sinn der Personalismus
bei Schmitt aufgeladen wird. Wie alle Reaktionire findet er es nun einmal geil, dass einer
entscheidet.

Genau diesen Punkt muss man aber noch genauer fassen, um die eigentiimliche Ge-
stalt Schmitts in der Reihe der Reaktionire prizise umreiflen zu kénnen. Der Vergleich
mit Jiinger ist aufschlussreich: Bei Jiitnger wirkt eine uniibersehbare Faszination fiir eine
radikale Bewegung, die nichts aulerhalb ihrer lisst. Zwar soll auch bei Jinger alles auf
den Staat hinauslaufen, auf eine neue Art von Staat. Dennoch kennt Jiinger eine eigene
Lust, die auf die Zerstorung alles Alten bezogen ist. Literarisch wie inhaltlich sind Texte
wie der tiber die >Totale Mobilmachung« oder iiber den Kampf als innere Erfahrung Insze-
nierungen einer hemmungslosen, orgiastischen Vernichtungsmaschinerie. Das findet
sich bei Schmitt eben nicht. Schmitt ist nie hemmungslos. Das macht ihn geradezu aus. Er
inszeniert auch nicht, sondern theoretisiert. Seine Prosa ist, selbst da, wo sie sich von
den Formen des Wissenschaftlichen freimacht, nicht tiberschwinglich, sondern im Ge-
genteil kleinlich, pedantisch, besserwisserisch — so etwa in dem unsiglichen Biichlein
Ex Captivitate Salus.

Kein Zweifel: Auch Schmitt kennt und fiihlt die Faszination fiir den Exzess, die Kata-
strophe, den Ausnahmezustand. Es iiberwiegt aber die Angst. Hobbes’ Haltung ist ein-
fach: Er findet nichts Faszinierendes am Biirgerkrieg. Sein Horror davor ist vollkommen
sachlich. Schmitts Horror vor Biirgerkrieg und Anarchie ist mythisch: In ihm mischen
sich Abscheu und Faszination. Er gelangt aber nie dahin, diese Faszination unvermischt
gelten zu lassen. Sie muss immer auf Abstand gehalten werden, sogar literarisch. Es ist
s0, dass die Katastrophe immer vor seinem Auge steht, dass sie aber gewissermafien im-
mer mit einem schiitzenden Vorzeichen versehen werden muss. Es muss immer noch
die eine Trennscheibe geben, zwischen ihm und dem Tiger, wihrend einer wie Jinger,
zumindest auf dem Papier, den Ritt auf dem Raubtier mit Genuss sich ausmalen wiir-
de. Das ist der springende Punkt bei Schmitt: Die Theorie des Souverins erlaubt es, den
Ausnahmezustand zu geniefden und zugleich die Fiktion der Sicherheit vor ihm zu er-
halten. Der Souverin ist exakt diese minimale Distanz, die vom Naturzustand trennt. In thm ist
er prisent, aber iiberhoht ins Evhabene der einsamen Entscheidung. Dann versteht man auch,
wie Schmitt (und andere) in allem Ernst im Fithrer, dem verantwortungslosesten aller
Menschen, die hochste Verantwortung verkdrpert finden kann: weil die maximale Kon-
zentration von Macht zum Schutz einer Gemeinschaft ja in der Tat die hochste Verant-
wortlichkeit fordern wiirde. Er (wie die anderen) iibersieht nur, dass diese Konzentration
von Macht nicht automatisch auch eine solche Verantwortlichkeit mit generiert, sondern
im Gegenteil iiber kurz oder lang unméglich macht. (Und dabei ist noch kontrafaktisch
vorausgesetzt, dass es bei Hitler jemals eine echte Verantwortlichkeit gegeben hitte.)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

191


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Mir scheint, dass dieser Punkt den Kern von Schmitts Denken ausmacht: Der Horror
vor dem Ausnahmezustand, dessen Faszination zugleich empfunden, aber nicht ausge-
lebt werden kann und die deshalb auf Abstand gehalten werden muss: durch den Sou-
verin auf der Ebene der Theorie und durch die Theorie selbst auf der Ebene des Erleb-
nisses. Sie wird auf Abstand gehalten, und zwar im gleichen Akt, in dem sie als lust-
produzierende evoziert wird. Wie gesagt kennt Schmitts Prosa nicht das Raunen der
Jiingers und Heideggers. Sie kennt Selbstgerechtigkeit, Selbstmitleid und Larmoyanz.
Aber selbst in ihren Loyalititsbekundungen und Lobreden auf Hitler und die Nazis hilt
sie an sich: Wohlgemerkt, sie hilt sich nicht zuriick, und damit ist auch nicht gemeint,
dass Schmitts Nazitum irgendwie unter Vorbehalt gewesen wire. Schmitt war voll und
ganz Nazi. Doch sein Schreiben hat immer den letzten Sicherungshaken eingebaut, es
hilt an sich in dem prazisen Sinn, dass eine intime Hemmung ihn von den rhetorischen
Exzessen anderer Faschisten abhilt. Das ist sicher keine moralische Hemmung. Es ist
die Hemmung des Neurotikers, der zu manchen Freiheiten einfach nicht durchbrechen
kann.**

Denn um eine Freiheit geht es hier. Die grofie Lust an der Katastrophe, am Ausnah-
mezustand ist die Fiktion einer absoluten Freiheit. Leo Léwenthal spricht das deutlich
aus, in einem Text von 1949, dessen Aktualitit so frappierend wie gruselig ist. In Falsche
Propheten analysiert er systematisch die Rhetorik faschistischer Agitatoren in den USA
der 40er Jahre. Lowenthal bemerkt, dass der Katastrophismus der Agitatoren einerseits
die Funktion hat, reale Unzufriedenheiten und Bedrohungen zu entschirfen, indem er
andererseits, gerade durch seine fiktive Natur, eine eigene Lust generiert:

Indem das Netz der Furcht somit endlos ausgedehnt wird, wird die urspriingliche
Angst verwissert und ihrer berechtigten Dringlichkeit beraubt. Sie wird zu einer Art
Fantasiewelt— d.h., Angst wird in eine morbide, nihilistische Erwartung der totalen
Vernichtung —wenn nicht gar in Hoffnung darauf — verwandelt.3®

Das Entscheidende ist aber eben der letzte Punkt: Die totale Vernichtung ist zugleich
und in eins Phantasma des Schreckens wie der Lust, sie wird panisch gefiirchtet und
herbeigesehnt. »Etwas, was auf der einen Personlichkeitsebene geftirchtet wird, wird oft
auf einer anderen begehrt.« Was genau ist hier das Objekt der Begierde? In der Dispro-
portion zwischen der Ubermacht einer totalen Bedrohung einerseits und der Schwiche
des Individuums werden alle moralischen, gesellschaftlichen und sittlichen Riicksich-
ten ausgeléscht. »Konsequenz davon: es ist alles erlaubt.«** Die Bedeutung dieses Sat-

32 Es dominiert also das Uneingestandene, Verdringte, Zwanghafte, die unbewusste Lust am
Schmerz. Schmitts Psychologie ist widerspriichlicher als die eines Jiinger, so wie die des Neuroti-
kers widerspriichlicher als die eines Perversen ist. Zugleich kann man vermuten, dass beide unver-
zichtbare Typen sowohl des Denkens in der Reaktion als auch fiir den real-existierenden Faschis-
mus sind. Ich hatte fiir kurze Zeit als Titel fir das Kapitel zu Schmitt>Voyeurismus der Apokalypse<
erwogen. Aber das ware falsch gewesen: Erstens ist Schmitt namlich kein Voyeur, kein Beobach-
ter, sondern hochst aktiver Mittater des Faschismus (und damit der dngstlichen wie genussvollen
Anniherung an die grofie Katastrophe), und zweitens ist der Genuss hier eben kein perverser.

33 Léwenthal: Falsche Propheten. 50.

34 Ebd.s1.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

zes ist kaum zu tiberschitzen, gerade dann, wenn man versucht, die Anziehungskraft
der Reaktion zu verstehen, die konstitutiv und von Anfang an mit diesem Katastrophis-
mus arbeitet. Es ist alles erlaubt. Die drohende oder schon eingetretene Katastrophe, der
Ausnahmezustand, der zur Regel geworden ist, besorgen eine phantasmatische Freiset-
zung von allen Riicksichten und Bindungen (wie ironisch, ist doch — Adorno hat das be-
merkt — die »Bindung«ein besonderes Lieblingswort in diesem Jargon). Die Freiheit, von
der die Linken und Revolutionire sprachen, war nie auch nur annihernd so total, weil
sie eben, selbst und gerade bei den Anarchisten, nie so anarchisch war. Die Freiheit, die
die Linke kennt, ist eine der Riicksicht, der Zusammenarbeit iiber die Differenz hinweg
und der Solidaritit. Sie ist eben nicht die Sprengung der Verantwortung und der Riick-
sicht, als die sich die phantastische Freiheit im reaktioniren Desaster Movie prisentiert.
Es ist alles erlaubt. Was die Beschwoérung der totalen Katastrophe fiir den Reaktionir
und seine Leser*innen und Zuhoérer*innen leistet, ist wortwortlich die Definition der
Orgie. Eine Orgie aber, mit schlimmsten Folgen, und das deshalb, weil hier eben nicht
gefickt wird, sondern alle sexuelle Aufladung ins Zerstorerische umgelenkt wird. (Gera-
de Schmitt kann man sich nun wirklich nicht in einer Orgie vorstellen. Allein schon der
Umstand, dass er sein einziges Kind, wie in verzweifelter Verleugnung des Zeugungs-
aktes mit dem Namen belegt hat, der die maximale Distanz zum Kdrper anzeigt, lisst
einiges Licht auf diese gehemmte Psyche fallen. »Anima« hief3 seine Tochter, denn See-
len werden bekanntlich nicht gezeugt.) Lowenthal resiimiert:

Wenn der Agitator die Unvermeidlichkeit des Untergangs verkiindet, kdnnen seine Zu-
horer, von den Hemmungen des Gewissens befreit, Fantasien freien Lauf lassen, die in
unterdriickten, destruktiven Impulsen begriindet sind. Schlielich findet auch der To-
desinstinkt seine Befriedigung: »Die ganze Welt wird mit uns untergehen.« Das heifdt,
dass fiir das Unbewusste die drohende Apokalypse, die ein Antrieb flir Aktionen hitte
sein sollen, den echten sozialen Gefahren real zu begegnen, als Lésung erlebt wird 3

Bei Schmitt nun ist diese anarchische Erlaubnis ebenso herbeigesehnt wie gefiirchtet.
Seine Persdnlichkeitsstruktur aber erlaubt es ihm nicht, die Lust an der Anarchie (und
damit auch an der Zerstérung) fiir sich zu genieflen (wie es etwa bei Jiinger offenkun-
dig der Fall ist). Die radikale, riicksichtslose, verantwortungslose Freiheit, die so geil ist,
muss »gehegt« werden. Sie darf nur in einer Umgrenzung existieren — was natiirlich ein
Widerspruch in sich wire, gibe es eben nicht die Gestalt des Souverins. Es ist der Souve-
rin, der die Freiheit des Alles-ist-erlaubt verkorpert und auslebt. Erist doch iiberhaupt nur

35  Ebd. 51f. Im Ubrigen deckt Léwenthal wie im Vorbeigehen auch noch das ganze, sehr wenig ein-
drucksvolle Geheimnis hinter Schmitts ach so tiefsinniger Philosophie auf. Die reine Definition
der Gemeinschaft ilber den Feind ist erstens vollig leer, kann zweitens keine reale Gemeinschaft
begriinden (sondern nur deren Behauptung) und fufdt zudem auf einem inhdrent gemeinschafts-
feindlichen Affekt: der Angst und dem Misstrauen. Lowenthal schreibt (iber den Agitator: »Seine
Elite oder>in-group«ist im wesentlichen negativ; ihre Definition ist bedingt durch die >out-group-.
Die»in-group« ist das, was der>andere< nicht ist, also ein blofies Residuum. [..] Unter dem Deck-
mantel einer seinen Anhangern zuerkannten Pseudo-ldentitat versagt er sie ihnen. [...] Denn er
und sein Publikum sind sich einig, dass der Kitt unserer Sozialstruktur nicht Liebe, Solidaritit oder
Freundschaft ist, sondern der Trieb zum Uberleben. Im Appell an seine Anhinger und in dem von
ihm entworfenen Portrit ihres Charakters ist kein Platz fiir Solidaritat. Nur fiir Angst.« (Ebd. 116)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

193


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Souverin, weil und insofern er das tut. Das ist der eigentliche Sinn der Souverinitit. Und nur
als solcher, als die magische Transgression aller Gesetze, ist der Souverin, d.h. in diesem
Fall der Fithrer Gegenstand der Verehrung, ja: der Apotheose.

Wir gelangen an einen Punkt, der paradoxer kaum sein konnte: Schmitt, der versier-
te Verfassungsjurist, verfolgt ein Denken, das erst dort, wo Recht und Gesetz authéren
oder radikal ihren Sinn wandeln, Erfillung, Befriedigung findet. Schmitt sehnt sich und
sucht nach dem Ort, wo Recht und Gesetz an eine absolute Grenze stofien.?® »Entsetzen
vor den Gesetzen; vor allem vor der Eigengesetzlichkeit der Gesetzlichkeit.«*” Er spricht
sogar von seinem »Feldzug gegen das Gesetz«.*® Er hat nicht die Courage sich ganz au-
Rerhalb von Recht und Gesetz zu setzen. Er sucht gewissermaflen die Grenzlinie, um
sich auf sie zu stellen, den Blick zuriick auf Recht, Gesetz, Ordnung, die an einem Ort
hochster Gefahr entstehen: nimlich dort, wo der Naturzustand an die staatliche Ord-
nung grenzt. So eine Grenze ist gefihrlich — und die reaktionire Berufung der Gefahr,
die sich auch bei Schmitt findet, ist zwar metaphysisch falsch, aber in sich richtig -, denn
der Naturzustand ist nichts, mit dem man spielen kann. Die Gewalt des Naturzustandes
unterschitzen heifit, sein eigenes Urteil unterzeichnen. Diese Gewalt wird immer hin-
einschwappen in die Ordnung, die exakt deshalb gewappnet sein und so riicksichtslos
verfahren muss. Es gilt, die Gewalt zu »hegens, Orte zu finden, an denen sie sich aus-
iben kann, in aller Unberechenbarkeit, ohne die Ordnung als solche in Frage zu stellen:
im Krieg und im souverinen Diktator.*

Schmitts Schriften aus den 30er Jahren halten ein besonders deutliches Bekenntnis
zu dieser Grenzlage bereit, an der die grof3e Intensitit entsteht, die Schmitt braucht, wie
alle Reaktionire. Es ist der zurecht beriichtigte Text >Der Fithrer schiitzt das Recht.*
Darin lisst es sich Schmitt nicht nehmen, die Morde und Verhaftungen im Zusammen-
hang des sogenannten »R6hm-Putsches« nicht einfach nur zu rechtfertigen. Vielmehr

36  Nirgends ist der alte Witz aus der NS-Zeit wortlicher zu nehmen als bei Schmitt, und das in dop-
peltem Sinn: »Wofiir steht der Hitlergrufs? — Aufgehobene Rechte.« Es geht um die Aufhebung der
Rechte und Gesetze, um den Ort ihrer Suspension, der fir Schmitt ganz eigentlich affektiv aufge-
laden ist. Und an diesem Ort vollzieht sich eine maximale Anndherung an die totale Entrechtung,
Rechtlosigkeit, an den Naturzustand, der einerseits herbeigefiihrt und andererseits auf Abstand
gehalten wird: gerade noch eine Handbreit muss dazwischen passen, so eine gestreckte Rechte
eben.

37  Glossarium.122. Was (iberall spiirbar ist, im Glossarium gibt sich Schmitt oft keine Mithe es zu ver-
schleiern.

38  Ebd.48. Auchineinem Briefentwurf, der sich im Glossarium findet, wird Schmitt ganz deutlich: »Ich
mochte Ihnen gleich mit surrealistischer Offenheit sagen, dass das Wort— und nun erst der Be-
griff —>Gesetz« mir in allem — begrifflich, gedanklich, assoziativ-psychologisch und, last not least,
auch phonetisch — Schauder und Entsetzen einjagt, das Entsetzen ndmlich Gber die Orgien des
Setzens und den Terror der>Setzung von Setzungen, in die wir seit 1848 hineingeraten sind wie in
den Maelstrom.« (65) Und der antisemitische Kern dieser Feindschaft gegen das vorgeblich Leere
und Bodenlose des Gesetzes wird deutlich auf 116.

39  Schmitt: Die Diktatur.191: »Ist Souveranitat wirklich staatliche Allgewalt, und das ist sie fiirjede, ei-
ne Teilung, d.h. Abgrenzung der Gewalten nicht restlos durchfiihrende Verfassung, so ergreift die
rechtliche Regelung immer nur den berechenbaren Inhalt der Ausiibung, niemals die substantiel-
le Fille der Gewalt selbst.« Dass der Begriff »Gewalt« hier zwischen seiner verfassungsrechtlichen
und seiner physischen Bedeutung schillert, ist bestimmt kein Zufall.

40  Schmitt: Gesammelte Schriften 1933-1936. 200—204.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

ist diese Aktion willkiirlicher Gewaltausiibung Gelegenheit, die Vision des souverinen
Diktators als eine Transzendenz gegeniiber der staatlichen Ordnung zu entwickeln, wel-
che letzte genau durch diese und damit dank der Gewaltakte existiert. Es geht also um
einen affektiv aufgeladenen gewaltsamen Ursprung der relativ gewaltfreien Ordnung.
Und dieser Ursprung markiert zugleich die Grenze des Rechts, indem er noch mit juris-
tischen Begriffen beschreibbar ist, aber nur so, dass diese, sich auf sich selbst zuriick-
wendend, selbst ein Mobiusband bilden: eine sich selbst verstirkende Schleife, in der
die juristischen Begriffe mehr Vorwand fiir die Generierung einer Intensitit werden, so
dass ihre Sinnentleerung kein valider Einwand mehr gegen diese Umdeutung sein kann.
Schmitt schreibt:

Der Fithrer schiitzt das Recht vor dem schlimmsten Missbrauch, wenn erim Augenblick
der Gefahr kraft seines Fithrertums als oberster Gerichtsherr unmittelbar Recht schafft.
[..] Derwahre Fithreristimmerauch Richter. Aus dem Fithrertum flief3t das Richtertum.
[..] In Wahrheit war die Tat des Fiithrers echte Gerichtsbarkeit. Sie untersteht nicht der
Justiz, sondern war selbst héchste Justiz.#'

Man sieht, wie hier eine Kaskade von »hochsten« Identititen inszeniert wird: Fithrer,
Richter und Gesetzgeber werden eins, und zwar in einer Tat! Der Englische Ausdruck fiir
Selbstjustiz »Judge, Jury and Executioner« ist geradezu harmlos gegeniiber der Macht-
vollkommenbheit, die Schmitt sieht. Im Fithrer fallen Gesetzgebung, Richtergewalt und
Ausfithrung (Exekutive — durchaus auch im Sinn der Hinrichtung) zusammen, und da-
mit l6st sich die neuzeitliche Trennung der Gewalten einfach auf. Es sind eben diese
Grenzmarken, von denen her allein sich Schmitts Denken zu erkennen gibt, insofern da
der ganze Irrationalismus, den er sich so lange untersagt hatte, endlich legitim tiber die
Hemmungen und Hegungen des Juristen hinwegrauschen darf. Esist wahr, dass Schmitt
(etwa in der Auseinandersetzung mit Sorel) sich vom Irrationalismus abgrenzt; aber in
Wahrheit setzt etwa ein Sorel das Irrationale nur an den falschen Platz, und sein Feh-
ler ist vor allem, als Anarchist an das Irrationale zu glauben statt als Reaktiondr. Schmitt
atmet durch und durch das Irrationale und den Mythos, er lebt aus thnen und in ithnen
findet er alle Lust, der er fihig ist. Allerdings ist es dabei so, dass man sich das Recht auf
hemmungslosen Irrationalismus wohl durch allerlei Hemmungen erst verdienen muss.
Lange, lange zogert Schmitt den Hohepunkt hinaus, so lange, dass er zum vollen Genuss
nicht mehr fihig ist. Selbst Schmitts Samenergiisse haben etwas Pedantisches an sich.
(Esverstehtsich, dass diese »Hemmung« oder eher noch Gehemmtheit, die ich hier kon-
statiere, nicht unbedingt »besser« ist als die Jiilnger’sche Gewaltpornographie. Will man
eine ordentlich funktionierende Diktatur aufbauen, sind die Schmitts auf lange Sicht
sehr viel wichtiger. Man hat da eine Gestalt vor sich, die man dhnlich auch bei dem so
uncharismatischen Biirokraten Eichmann findet.) Er muss sich die Pforte, durch die das
Irrationale in den Diskurs eintritt, immer erst mithsam konstruieren und zusammen-
bauen.

Dazu dienen die schon bekannten Motive: Freund und Feind, Bedrohung, Gleich-
artigkeit des Volkes. Das nun noch brutaler formuliert: »Alles Recht stammt aus dem

41 Ebd.201.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

195


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Lebensrecht des Volkes.«** Das von hier zu einem juristisch irgendwie brauchbaren
Rechtsbegriff kein Weg fiihret, ist lingst eingeplant. Schmitt setzt noch einen drauf,
indem Recht hier zu Rache wird: »In der hochsten Not bewahrt sich das hochste Recht
und erscheint der héchste Grad richterlich richender Verwirklichung dieses Rechts.«*

Nicht nur ist hier die faktische Ersetzung der Rechtsordnung durch das ad-hoc-
»Recht« des Fithrerdiktats mit allen Konsequenzen akzeptiert, ausgefithrt und gefei-
ert.* Es wird vor allem diese Spitze inszeniert, das Erhabene von Staat und Recht,
an dem alle politischen und rechtlichen Begriffe ihren Sinn verlieren und sich in der
radikalen Freiheit (oder wie Schmitt mit Hitler sagt: Verantwortung) des Diktators und
seiner Entscheidungen auflésen. Endlich kann das Gesetz, das Allgemeine, Formale und
Leere, wieder wirklich werden, ndmlich in der Person des Entscheiders. Fast egal, was
er entscheidet. Der Diktator ist die Abschaffung des Rechts verkleidet als Ursprung des Rechts,
so dass man jene geniefSen kann, wihrend man vorgibt, diesen zu achten. »Inhalt und Umfang
seines Vorgehens bestimmt der Fithrer selbst.«*

Dass es hier um den als befreiend und belebend empfundenen Einbruch des Irratio-
nalen in die Sphire des Totgeordneten geht, zeigt sich im Ubrigen auch dort, wo Schmitt
die Ausnahme in geradezu vitalistischen Termini spekulativ iiberhoht. Er schreibt zu En-
de des ersten Kapitels in der Politischen Theologie:

Die Ausnahme ist interessanter als der Normalfall. Das Normale beweist nichts, die
Ausnahme beweist alles; sie bestatigt nicht nur die Regel, die Regel lebt iiberhaupt
nur von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen Lebens
die Kruste einer in Wiederholung erstarrten Mechanik.*

Die amivalente Faszination des Ausnahmezustandes ist also die Sehnsucht nach einer
Situation, in der Kraft und Urtiimlichkeit eines mythischen Lebens die Starre der Form
durchbrechen (die, sich selbst iiberlassen, vom Tod nicht zu unterscheiden ist); eine Si-
tuation, in der diese Kraft und Urtiimlichkeit aber zugleich noch so kanalisiert werden,
dass die von ihnen naturgemifd ausgehende Gefahr neutralisiert oder zumindest mini-
miert ist.

Der Katechon. Diese Erfiillung der totalen Freiheit in der Apokalypse bei gleichzeitiger
Wahrung einer minimalen Distanz und damit Sicherheit, dieser orgiastische Voyeu-
rismus, findet noch einen weiteren Anhalt, eine weitere Gestalt in Schmitts Denken.
Schmitt bekennt sich nimlich verschiedentlich zu einer ein wenig abseitigen theologi-
schen Idee, die unter dem Namen des »Katechon« kursiert. So schreibt er etwa in Ex
Captivitate Salus mit Blick auf Tocqueville: »Ihm fehlte der heilsgeschichtliche Halt, der
seine geschichtliche Idee von Europa vor der Verzweiflung bewahrte. Europa war ohne
die Idee eines Kat-echon verloren.«*” Was er mit dieser ein wenig deplatziert wirkenden

42 Ebd.202.

43 Ebd.

44  Sehrdeutlich 203 oben.
45  Ebd.203.

46  Politische Theologie. 21.
47  Schmitt: Ex Captivitate Salus. 31.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Bemerkung ausdriicken will, ist eine Kritik an der Resignation Tocquevilles. Ohne die
theologische Idee des Katechon, so Schmitt, ist das historische Denken dem Zwang aus-
geliefert, das faktische Geschehen fiir das letzte Wort zu halten. Denn der Katechon ist
der, der das Ende der Zeit aufhilt, indem er den Antichristen niederhilt. Der Katechon
ist also irgendeine Instanz oder Person (oder ein Reich), das die heilsgeschichtliche
Aufgabe hat, das Ende der Zeiten, den Aufstieg des Antichristen, den grofRen Endkampf
und schlieflich das letzte Gericht noch einmal, und sei es nur fiir einen Augenblick
aufzuschieben. Er ist die minimale Distanz, die uns immer noch vom Eschaton, dem

Letzten trennt.*®

Schmitt bekennt in einem Eintrag des Glossariums seine Faszination fiir
diesen Gedanken: »Ich glaube an den xotéxwv; er ist fir mich die einzige Moglichkeit,
als Christ Geschichte zu verstehen und sinnvoll zu finden.«*

Das ist so ohne Weiteres natiirlich gar nicht einleuchtend. Wenn die Weltgeschich-
te Heilsgeschichte ist und von einem allmichtigen Gott gelenkt wird, warum muss es
dann unbedingt einen geben, der das Durchdringen der Michte des Bosen verhindert?
Entscheidet etwa nicht Gott, wann und wie die Welt zu ihrem Ende kommt? Man muss
einerseits zumindest der Tendenz nach einen Dualismus, Manichidismus voraussetzen,
nimlich eine effektive Macht Satans; andererseits wird eben dadurch die Heilsgeschich-
te in etwas umgedeutet, was sie in christlicher Perspektive keineswegs zwingend sein
muss: in eine riesige Freund-Feind-Konstellation, die in sich endlos ist. Geschichte und
Feindschaft fallen dann zusammen.

Esist aber ebenso offenkundig, dass der »Glaube an den Katechon« in exakter Weise
Schmitts affektive Okonomie auch mit Blick auf die Spekulation bedient. Denn durch ihn
kann man die Apokalypse einerseits unablissig im Auge behalten; man kann stindig an
das Ende der Zeiten, den Durchbruch der letzten Feindschaft, den Ausbruch eines pla-
netarischen Krieges zwischen den Michten Gottes und denen Satans denken (unter der
Fithrung des wiedererstandenen Jesus Christus als Souverin — wie das schon von Hob-
bes ausgemalt wird). Doch andererseits kann man sich und anderen versichern, dass die
Absichten, die man dabei verfolgt, ganz orthodoxe sind: dass es nicht die Faszination
fir die totale Katastrophe und nicht das Begehren nach der totalen Freiheit ist, die ei-
nen daran denken lisst, sondern der Schrecken vor der Macht der Finsternis und dem
Endkampf. Die Figur des Katechon bezeichnet so prizise wie nur irgendwas die Posi-
tion, die Schmitt immer einzunehmen bestrebt ist: die Schwelle zwischen totaler Ord-
nung und totaler Anarchie, zwischen Recht und Gewalt, zwischen Pflicht und Freiheit,
zwischen Gesetz und Souverinitit, zwischen Kultur- und Naturzustand. Im Katechon
gewinnt der Souverin seine spekulative Maximierung.*®

48  Die ganze Theorie stiitzt sich auf eine einzige kurze Passage im Zweiten Thessalonicherbrief, die
noch dazu eine sehr spezifische Auslegung erhilt (2. Thess. 2, 6-7).

49  Glossarium. 47.

50 In der Anmerkung des Herausgebers des Glossariums zu dieser Notiz wird ein Brief eines Walter
Warnach zitiert. Dieser schreibt, dass Schmittin einem Gesprach erklart habe, es ginge ihm darum,
»das Christentum von jedem Verdacht des Eschatologismus freizuhalten« (ebd. 422). Dass passt
eben gut, denn die Figur des Katechon ist der Handstreich, mit dem man wie in der englischen
Redewendung den Kuchen behalten und essen kann: In ihm wird die Eschatologie aufgerufen und
aktiviert und zugleich auf Abstand gehalten und neutralisiert. Sie kann damit als Produzentin von
Intensitaten fungieren.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

197


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Es geht so weit, dass sich Schmitt ausmalt, dass es, damit Geschichte weiter moglich
bleibt, sich Zeit aufspannen kann vor dem Ende, in jeder Epoche einen Katechon geben
muss. Da kippt Theologie in Fantasy, und man merkt, warum jemand solchen Vorstellun-
genanhingenkann: Sievereinigen in sich die Erhabenheit einer hheren Weihe (nimlich
des jeweiligen Katechon), die Tiefe geheimen Wissens, die Lust an der Zerstorung, aber
eben noch minimal auf Abstand gehalten und das Schaudern vor der finalen Konfron-
tation der Michte des Lichts mit denen der Finsternis — ein Schaudern, aus denen noch
der billigste Fantasy-Film seinen Reiz zu ziehen versteht.

Wer ist heute der katéxwv? Man kann doch nicht Churchill oder John Foster Dulles da-
flr halten. Die Frage ist wichtiger als die nach dem Jiingerschen Oberforster. Man muss
flrjede Epoche der letzten 1948 Jahre den katéxwv nennen kénnen. Der Platz war nie-
mals unbesetzt, sonst wiren wir nicht mehr vorhanden. Jeder grofie Kaiser des christ-
lichen Mittelalters hat sich mit vollem Glauben und Bewusstsein fiir den Katechon ge-
halten, und er war es auch. Es ist gar nicht moglich, eine Geschichte des Mittelalters zu
schreiben, ohne dieses zentrale Faktum zu sehen und zu verstehen. Es gibt zeitweise,
voriitbergehende, splitterhaft fragmentarische Inhaber dieser Aufgabe. Ich bin sicher,
dass wir uns sogar iiber viele konkrete Namen bis auf den heutigen Tag verstindigen
kénnten, sobald nur einmal der Begriff klar genug ist.”'

Man kann sich deshalb auch fragen, wie ernst es Schmitt mit der Religion wirklich ist.
Sie ist immer mal wieder ein Referenzpunkt von Schmitts Schreiben. Gerade die »per-
sonlicheren« Texte sind voll solcher Bezugnahmen. Und doch bleibt es eigenartig unper-
sonlich, was dann dabei herauskommt. Mein Eindruck jedenfalls ist, dass fitr Schmitt die
Religion eine Rolle ganz analog zur Politik erfiillt: als Material (und Ausgangspunkt) einer
Affektproduktion, das aber fiir sich genommen weder wichtig noch »wahr« ist.>* Des-
halb glaube ich auch nicht, dass etwa Schmitts Souverinititslehre oder Freund-Feind-
Opposition in der Idee des Katechon bzw. des Antichristen ihre Wurzel findet. Vielmehr
ist es so, dass die Bekenntnis zu und die Faszination fiir die politischen wie die escha-
tologischen Ideen eine gemeinsame Wurzel in dem Bediirfnis haben, etwas Erhabenes

51 Glossarium. 47. Meine Hervorhebung. Dass Schmitt hier sagt, die Identifizierung des Katechon sei
wichtiger als die des Oberforsters, hat bestimmt mehrere Griinde. Einerseits wurde der Oberfors-
ter ja als Statthalter fiir die Nazi-Fithrung, fiir Hitler oder Goring, gelesen. Das setzt freilich das
Parteimitglied Schmitt in einige Peinlichkeiten. Andererseits aber kann man auch einen quasi-
theologischen Grund beibringen: Der Antichrist, fiir den der Oberférster dann stehen wiirde, ist
ja, als Vorbote des Herrn der Liigen, notorisch schwer zu durchschauen. Es ist dann wie im Poli-
tischen: Es muss der Souverdn bzw. der Katechon in einer personlichen Entscheidung feststellen,
wer der Feind ist. Die Figur des Katechon kehrt im Glossarium immer wieder, so: 52. 61. 85. 94. 116.
124.192. 206f. 293.

52 Eine dhnliche Beobachtung liefde sich bzgl. der Anthropologie machen. In der Erérterung der kon-
terrevolutiondren Autoren des 19. Jhs. stellt Schmitt richtig fest, dass schematisch gesprochen die
emanzipatorischen Theorien eher einem optimistischen Begriff des Menschen folgen, wahrend
die reaktionidren eine pessimistische Sicht auf den Menschen entwerfen. »Jede politische Idee
nimmtirgendwie Stellung zur>Natur<des Menschen und setzt voraus, dass er entweder>von Natur
gutcoder>von Natur bose«ist.« (Politische Theologie. 61) Es ist sicher, dass Schmitt die anthropolo-
gische Voraussetzung der Reaktionire teilt. Weniger klar ist freilich, ob es sich dabei um eine echte
Uberzeugung handelt oder um ein dramaturgisches Erfordernis der Intensititsinszenierungen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

und Tiefes und Geheimes und Grandioses zu spiiren. Sie sind beide mehr Rohstoff denn
Motor. Denn hier wie sonst setzt sich der Formalismus durch: Hauptsache, es gibt einen
Feind und einen Souverin; wichtig ist, dass es Katechon und Antichrist gibt, wobei man
ohnehin nicht genau weif3, wer diese Rolle je ausfiillt. Wenn Schmitt im eben zitierten
Text aber sagt, dass man eben doch wissen miisse, wer jeweils der Katechon ist, dann
ist das nur folgerichtig und bestitigt den Formalismus, statt ihn zu widerlegen: Denn
wenn die Verarbeitung dieser Idee Gelegenheit und Mittel zur Herstellung von Intensi-
titenist, zur theatralen Inszenierung des Wirklichen als Endkampf, dann muss man halt
auch die Protagonisten benennen kénnen, damit das Ganze richtig knallt. Es ist ja der
Moment, in dem sich die Unscheinbaren als Boten des Satans oder Soldaten des Herrn
entpuppen, die den apokalyptischen Storys erst das gewisse Etwas mitteilen. Ohne diese
Konkretisierung — die aber in sich fast beliebig ist und eben nur dramaturgischen Gebo-
ten untersteht — bliebe die Vision des Endkampfes einfach blutleer.

Im Katechon verdichtet sich die reaktiondre Unehrlichkeit, so wie sie bei Schmitt erscheint: Der
Katechon ist die Figur, in der die Apokalypse und der letzte Kampf einerseits aufgerufen und akti-
viert, andererseits auf Abstand gehalten und neutralisiert wivd. Wihrend aber diese Neutralisie-
rung etwa in einem Fantasy-Film einfach durch das Bewusstsein geschieht, dass ein Film eben ein
Film ist, soll sie hier in der spekulativen Figur (im Sinnvon Dramatis persona) selbst erfolgen. Da-
mitwird moglich, den Katechon zu einer Wirklichkeit zu stilisieren, die in ihrer Wirklichkeit selbst
die Aufgabe der Neutralisierung erfiillt, die Schmitt eben nicht der Fiktion zuweisen will. Denn wie
schon bei Jiinger geht es hier ganz entschieden um die Verwischung der Grenze zwischen Realitit
und Fiktion zum Zweck der Herstellung neuer Intensititen. Eine wirklich gliubige Christin
wiirde den Antichristen, den Krieg und die schlussendliche Authebung der Geschichte
in der Herrlichkeit Gottes vielleicht nicht ersehnen (insofern sie um die gnadenlose Hir-
te weify, mit der diese letzte Auseinandersetzung gefiithrt werden wird). Sie wiirde sie
aber akzeptieren. Wenn man in allem Ernst ins Reich Gottes gelangen will, dann wird
man eben diese Schritte nicht umgehen kénnen. So eine Christin kénnte den Katechon
als real anerkennen, den Antichristen ebenso, ohne beide aber absolut zu setzen, sie auf
Dauer stellen zu wollen. Sie miisste nicht in die Figur des Katechon eine Neutralisierung
und Einklammerung hineintragen, die aus der Fiktionalitit in sie hineingeschmuggelt
ist. So flieht Schmitt hier wie immer vor der Realitit, noch vor der, die er selbst entwor-
fen hat. Denn die Verabsolutierung des Katechon bedeutet ja, dass diese Gestalt, die das
ganze Gewicht der Heilsgeschichte tragen soll, in Wahrheit die Aufgabe hat, die Heils-
geschichte auszuhebeln und zu einer sakral-sikularen Geschichte zu degradieren: Das
Ende wird namlich immer aufgeschoben. Die Einklammerung, die die der Fiktionalitit
ist, wird zum Wesensmerkmal des Katechon, so dass der sich als das entpuppt, was er
immer war: als blof3e Erfindung. Ende der Zeiten und Katechon: Zwischen diesen beiden
Konzepten entspinnt sich bei Schmitt ein Geben und Nehmen, in dem beide einander
den Anschein der letzten Realitit zum Zweck der Affektproduktion kommunizieren und
exakt im selben Zug die Fiktionalitit ihrer selbst sowie des so produzierten Affekts nur
vertiefen, indem sie verdeckt wird. Was fiir den Fantasy-Autor Spielerei ist; was fiir die
Christin hirteste Realitit ist: das wird bei Schmitt zum bloflen Betrug.”

53  Indem prazisen Sinn, den Roland Breeur diesem Begriff gegeben hat (vgl. Au tour de I'imposture).
Mit sichtlicher Faszination fasst Schmitt gegen Ende seines Parlamentarismus-Buches die Feind-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

199


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Eine letzte Funktion lisst sich beim Katechon in Schmitts Denken noch identifizie-
ren. Inihm verdichtet sich ndmlich auch, im Bild einer mythischen Gestalt, die paradoxe
Verschrinkung der Zeitregister, die sich bei allen Reaktioniren auf die eine oder andre
Weise finden lisst. Sie alle warnen eindringlich vor einer bevorstehenden Katastrophe,
die nur mehr unter Aufbietung der letzten Krifte abgewendet werden kann — und sie alle
stellen zugleich fest, dass lingst alles verloren ist. Im Katechon nun ist diese Verschran-
kung von Warnung und Trauer, unmittelbarer Zukunft und unerlosbarer Vergangenheit
in eine Persona gedringt: Der Katechon ist der, der den bereits sich zur Ubernahme an-
schickenden Antichristen noch fir einen letzten Augenblick niederhilt — und der doch,
soll die Heilsgeschichte weitergehen, unterliegen muss. Es ist unvermeidlich, dass der
Antichrist sich aufschwingt; das muss so sein. Es steht so geschrieben. Daher ist die An-
strengung des Katechon so heroisch wie vergeblich, und sie ist sicher nur jenes, weil sie
auch dieses ist. Im Grunde lisst sich von dieser Warte her sagen, dass Schmitt mit seiner
Berufung auf den Katechon ein besonderes Kunststiick gelingt: nimlich den Heroismus
und das Erhabene des Milton'schen Satans fiir das Christentum (d.h. »fiir die Guten«)
zuriickzugewinnen. Das Beeindruckende von Miltons Satan ist ja eben, dass er in vol-
lem Bewusstsein einen sinnlosen, aussichtslosen Kampf fithrt. Schmitts Katechon tut
das auch, doch er kann sich anders als Miltons Satan sicher sein, die Sache Gottes zu
vertreten. Der affektive Reingewinn von Paradise Lost wird so vollstindig fiir eine Sache
verwertbar gemacht, die es nicht einmal mehr nétig hat, die eigene moralische Uber-
legenheit zu behaupten: es ist doch schon im Begriff, der verwendet wird, automatisch
impliziert. Wie praktisch.

Neurose und Wunder. Man findet bei Schmitt kaum je den Gedanken des Nichts, der Lee-
re, der Abwesenheit. Die Diagnose des ontologischen Horrors, die fiir Jiinger, Heidegger
oder Rand gilt, gilt nicht in gleicher Weise fiir Schmitt. Selbst seine unermiidliche und
bald vornehm-zuriickhaltende, bald herablassend-vernichtende Kritik des Liberalismus
sieht in ihm nicht eine bloRe Erscheinung, nackten Schein, dem das eigentliche und
wahre Sein entgegengesetzt werden miisste. Es gibt natiirlich eine Art Seinsbonus der
souverdnen Diktatur gegeniiber der parlamentarischen Demokratie. Aber das wird nicht

schaft zwischen Donoso Cortes und Proudhon zusammen. Die gibt sich fiir Donoso Cortes (und
offenbar auch fiir Schmitt) als eine quasi-eschatologische Konfrontation. Auch dort wird Theolo-
gie zum Material und Mittel einer Steigerung der Affekte qua Steigerung der Feindschaft. »In den
Augen von Cortes war der sozialistische Anarchist ein boser Damon, ein Teufel, und fiir Proud-
hon ist der Katholik ein fanatischer GroRinquisitor, iber den er zu lachen versucht. Dass hier die
beiden eigentlichen Gegner waren und alles andere provisorische Halbheit, ist heute leicht zu er-
kennen.« (Parlamentarismus. 83) Denn zwischen den Feinden, zwischen Katechon und Antichrist
fallen die Lauen, d.h. der Liberalismus nicht ins Gewicht. Schmitt bewundert den radikalen So-
zialismus und Kommunismus: Er ist fiir ihn grundfalsch, wahrscheinlich gar das Bése selbst. Doch
seine Kraft, seine Gewalt, seine Riicksichtslosigkeit hebtihn ins Grundsatzliche, weit erhaben tiber
den »Halbheiten« des Liberalismus. Und der Katechon braucht nun einmal seinen Feind — einen
Feind, der auf seiner Hohe sein muss, damit der Kampf erhaben wird. »Fiir Cortes [und nicht weni-
ger fiir Schmitt] ist der radikale Sozialismus etwas GroRartigeres als die liberale Transingenz, weil
eraufdie letzten Probleme zuriickgeht und auf radikale Fragen eine entscheidende Antwort gibt,
weil er eine Theologie hat. [..] So gewannen die Gegensitze wieder geistige Dimensionen und oft
eine geradezu eschatologische Spannung.« (ebd. 82)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

als Sein gegen Nicht-Sein prasentiert, hochstens nebenbei. Dasliegt daran, dass Schmitt
von eben der Form mehr als genug vor sich sieht, die fiir ihn als Juristen die eigentliche
Materie ist: Denn der Liberalismus bildet ja reichhaltige ideologische und vor allem po-
litisch-juristische Gehalte aus. Schmitt wird nicht miide, sich mit ihnen kritisch ausein-
anderzusetzen. Mag sein, dass da auch mal der kleinliche Diinkel dahintersteht, wie bei
Heidegger, dem die 6ffentlichen Verkehrsmittel zu verpébelt sind. Aber das scheint nicht
Schmitts Hauptproblem zu sein. Es ist im Gegenteil so, dass die liberalistischen Formen,
Prozeduren und Argumente falsch sind, weil sie auf einer Absolutsetzung von Aspekten
des Wirklichen beruhen, die fir sich nur das drmste Bild abgeben — eben tot sind. Die
Schlagworte sind etwa Mechanismus oder Mechanik, das Automatische, die Streichung
des Personalen, das Gesetzmaiflige, Technisierung, Verwaltung usw. Es geht, mit einem
Wort, um eine Idee von Staat und Recht, in dem ein abstrakter Vernunftbegriff leitend
ist, der Vernunftbegriff der Aufklirung, wie Schmitt sie versteht. Das Wesentliche die-
ses Vernunftbegriffes ist es eben, eine totale Gleichmifigkeit, Berechenbarkeit und un-
personliche Universalitit herzustellen. Die aufklirerische Vernunft in diesem Sinn ist
damit alles — aber nicht Leben. Das, was Schmitt schreckt, ist die Vision eines rational
ablaufenden Prozesses, der personliche Eingriffe nur als Stérung kennt. Was ihm Angst
macht, ist die Streichung der Person aus der menschlichen Wirklichkeit. Aber das darf
man nicht falschverstehen: Schmitt ist in keinem selbst wieder aufklirerischen oder hu-
manistischen und noch nicht einmal in einem theologischen Sinn an der Person inter-
essiert. Was ihn an ihr fasziniert, ist gerade das Moment der unberechenbaren Willkilr,
das im souverinen Diktator zum Prinzip erhoben ist. Es ist der Durchbruch einer ur-
spriinglichen Lebenskraft durch die erstickende Form.>* Schmitt kennt den Horror vacui
der anderen Reaktionire deshalb nicht, weil seine Angst die einer alles iiberdeckenden,
gleichmachenden Form ist; und diese Form ist doch nur deshalb so gefihrlich, weil sie
eben nicht leer oder Nichts ist, sondern im Gegenteil expansiv. Auf der anderen Seite ist
Schmitt eben kein Anarchist. Es ist gerade nicht so, dass er sich in einem engen Sinn
nach einer totalen Freisetzung sehnt. In Wahrheit kann er nur leben in und aus einer
starren Form. Er ist Jurist, und das auch als Mensch. Seine Version reaktioniren Den-
kens ist in sich zutiefst widerspriichlich — was allein noch kein Argument dagegen ist.
Man kann das in einem Wort so zusammenfassen, dass die Reaktion bei Schmitt neurotisch
wird (wihrend sie bei Jiinger etwa entschieden pervers ist). Auch der Neurotiker ist so ei-
ner, der unter den Zwingen leidet, ohne die er das Leben nicht einmal denken kénnte; der
sich, in Ubereinstimmung mit der Uberbetonung der Formen und GleichmiRigkeiten,
nach einer vollig iibertriebenen Befreiung sehnt, die er doch nicht akzeptieren konnte.

54  Schmitt schreibt Gber Sorel, und spricht doch wohl im eigenen Namen, wenn er erklart: »Die krie-
gerischen und heroischen Vorstellungen, die sich mit Kampf und Schlacht verbinden, werden von
Sorel wieder ernst genommen als die wahren Impulse intensiven Lebens. [...] Was das menschli-
che Leben an Wert hat, kommt nicht aus einem Rasonnement; es entsteht im Kriegszustande bei
Menschen, die, von grofRen mythischen Bildern beseelt, am Kampfe teilnehmen [..].« (Parlamenta-
rismus. 83) Schmitt grenzt sich natiirlich vom Anarcho-Syndikalismus Sorels ab; andererseits kann
man sich die Frage stellen, wie sozialistisch und anarchistisch der Autor der Réflexions sur la violence
wirklich ist. Die Mythentheorie jedenfalls scheint mir nicht mit einem halbwegs anspruchsvollen
Sozialismus zu vereinbaren zu sein.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

201


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der Ausweg, fiir Schmitt zumindest, ist, die libidingse Besetzung absoluter Freiheit auf-
rechtzuhalten, sie aber erstens einem anderen zu iibertragen und zweitens sie nur auf
einen einzigen zu beschranken. Nur der darf alles; alle anderen diirfen nichts - es sei
denn, sich an der totalen Freiheit des einen mitberauschen.

So eine Neurose kennt keine gliickliche Losung, wenn es nicht die Auflésung der
Neurose selbst ist. Der Ausweg ist immer genau das, was Schmitt in seinen Deklama-
tionen gegen den Liberalismus fast schon synonym mit »Kompromiss« gebraucht: ein
schlechter Kompromiss. Vor allem muss sich alle Verwirklichung von Begehren dort, wo
sie durch einen unbewusst verwurzelten Zwang verstellt wird, zu einer Verdrehung des
Begehrens und zu einer Travestie der Befriedigung wandeln. So auch hier. Und es ist fas-
zinierend zu beobachten, wie Schmitt immer wieder sich selbst Rechenschaft dariiber
ablegt. Nur den einen letzten Schritt kann er nicht machen, denn wie in der Theorie des
Naturzustandes als Ausnahmezustand (oder umgekehrt) verbleibt immer eine hauch-
diinne Trennscheibe: die Distanz, die durch das Zitat gebildet wird, in der historischen
Darstellung als solcher.

Erstes Indiz: Die Grundthese, die mit dem Begriff der Politischen Theologie verbun-
den ist, ldsst sich so zusammenfassen, dass es zwischen den theologischen und meta-
physischen Konzeptionen, die einer Epoche gelaufig sind und als verniinftig einleuch-
ten, und den politischen Grundiiberzeugungen derselben Epoche eine Korrespondenz
gibt. Schmitt legt dabei Wert darauf, dass diese Korrespondenz nicht so einfach bedin-
gend in die eine oder andere Richtung aufgelést wird. Man kann nur die Zusammenge-
hérigkeit feststellen, nicht aber eine Begriindungsrichtung.* Was entspricht nun dem
Ausnahmezustand in einer vordemokratischen Epoche? Es ist das Wunder.

Denn die Idee des modernen Rechtsstaates setzt sich mit dem Deismus durch, mit
einer Theologie und Metaphysik, die das Wunder aus der Welt verweist und die im
Begriff des Wunders enthaltene, durch einen unmittelbaren Eingriff eine Ausnahme
statuierende Durchbrechung der Naturgesetze ebenso ablehnt wie den unmittelba-
ren Eingriff des Souverins in die geltende Rechtsordnung.>

Es ist doch eigenartig, wie Schmitt hier implizit eine grandiose, epochale Verdiisterung
anzeigt. Was sagt das iiber ein Denken aus, wenn es dazu bereit ist? Das Wunder ist nicht
mehr moéglich, nicht mehr denkbar, nicht mehr glaubwiirdig. Im Wunder tut sich, wenn
auch notorisch uneindeutig, der gottliche Wille kund. Schwer verstindlich vielleicht,
aber sinnenfillig. Schmitt konstatiert, dass es dorthin keinen Weg zuriick gibt. Im Au-
genblick jedenfalls miissen wir uns mit einer Theologie und einer Metaphysik begniigen,
die solche Wortmeldungen Gottes nicht kennen. Wir (d.h. Schmitt) ertragen diese Stil-
le aber nicht. Wir suchen und finden ein (strukturelles) Analogon zum Wunder in einer
Zeit der »Immanenzen«: den Ausnahmezustand. Der ist aber inhaltlich etwas ganz ande-
res als die Referenz auf einen allméchtigen und hoffentlich auch guten Schépfergott. Der
Ausnahmezustand postuliert die unheilbare Gewalttitigkeit der Menschen gegeneinan-
der und zugleich die Einschrinkung wie Konservierung derselben im Staatlichen. Da ist

55  Vgl. Politische Theologie. 50f.
56  Ebd. 43.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

nicht einfach nur etwas historisch zerbrochen. Wir haben vielmehr auch ein Paradebei-
spiel einer neurotisch verdrehten Lusterfillung vor uns: Das »Gute« kann hier nur noch
als Abfallprodukt und Einschrankung des Schlechten, das »Gliick« der Gemeinschaft nur
noch als dem permanenten Biirgerkrieg abgerungen erscheinen. Es ist wie ein Penniler,
der sich ausmalt, sein popeliger Liebeskummer solle nur ruhig ewig andauern, er werde
es schonverstehen, dank seines iibermenschlichen Leidens zum unsterblichen Poeten zu
werden. Der Unterschied: Penniler kénnen mal erwachsen werden. Man muss Leid und
Schmerz eben nicht zum Metaphysikum machen. Man nicht. Schmitt schon. Im Grunde
spricht Schmitt mit dieser These von der Analogie zwischen Wunder und Ausnahmezu-
stand seine eigene geistige wie libidindse Grundstruktur klar aus.

Zweites Indiz: Er tut dasselbe noch einmal, wenn er die Reaktion des von ihm bewun-
derten Donoso Cortes auf die Hegemonie des demokratischen Gedankens in der Moder-
ne resiimiert. Dieser kommt zu dem Schluss, »dass die Epoche des Royalismus zu Ende
ist. Es gibt keinen Royalismus mehr, weil es keine Kénige mehr gibt. Es gibt daher auch
keine Legitimitit im tiberlieferten Sinne. Demnach bleibt fiir ihn nur ein Resultat: die
Diktatur.«*’

Erstaunlich ist nun nicht, dass Schmitts und Donosos Reaktionen deckungsgleich
sind. Erstaunlich ist, dass Schmitt hier eine Geschichte der Desillusionierung erzihlt,
in der das verlorene Paradies legitimer Herrschaft in der schauerlichen Gestalt der radi-
kal willkiirlichen, dezisionistischen Herrschaft wiederersteht. Warum, so muss man sich
fragen, kann Schmitt (und Donoso) den Leichnam nicht einfach ruhen lassen? Wieso lie-
ber mit einem Untoten als mit dem Lebendigen die Gemeinschaft bauen? Esistklar, dass
Schmitt meint, es gibe gute Argumente fir die souverine Diktatur (oder besser: keine
guten gegen sie oder fiir die liberale Option); aber die Geschichte, die Schmitt iiber Do-
noso und damit iiber sich erzihlt, ist eben doch aussagekriftig, denn sie legt die ganze
Vergeblichkeit offen: die Sehnsucht nach der Wiederbelebung von etwas endgiiltig Ver-
lorenen, das nur als Schrecken wiederkehren kann.*®

Extremismus als Methode. Eslisstsich das Gesagte noch einmal anders formulieren. Inso-
fern sich nimlich bei dem Wissenschaftlicher Schmitt eine Methode identifizieren lisst,
steht sie geradezu im Gegensatz zum gingigen Verstindnis von Methode und sogar zu
ihrer Voraussetzung. Da die Idee der Methode eine regelmiflig geordnete Wirklichkeit
voraussetzt, die sich dann eben, dem Weg gemif3, erkennen und nachzeichnen lisst,
folgt Schmitts »Methode« einer ganz anderen Logik. Es gilt fiir Schmitt immer, genau
den Ort aufzusuchen und zu finden, an dem die Regelmifligkeiten an ihr Ende kom-
men — aber auch erst ihren Anfang finden. Er selbst spricht es aus: »Auch heute noch ist

57  Ebd.ss.

58  Esistdie Logik des Friedhofs der Kuscheltiere: Die, die man nicht loslassen kann, mag man wiederbe-
leben kénnen. Aber man muss sich bewusst sein, dass sie nach ihrer Wiederkehr nicht dieselben
sein werden. Der Unterschied zu Stephen Kings Roman ist klar: Man kann durchaus nachvollzie-
hen, dass der Vater den Tod seines Kindes nicht akzeptieren kann. Warum Donoso oder Schmitt
das Ende der Konige so intim als Erschiitterung empfinden, die sie mit Zombies zu heilen bereit
sich finden —das lasst sich nicht so leicht verstehen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

203


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

der Kriegsfall der>Ernstfall«. Man kann sagen, dass hier, wie auch sonst, gerade der Aus-
nahmefall eine besonders entscheidende und den Kern der Dinge enthiillende Bedeu-
tung hat.«*? Alle Themen seiner »Rechtswissenschaft« sind solche Extreme, die in Wahr-
heit jenseits der Wissenschaft und erst recht der Rechtswissenschaft liegen: Diktatur,
Freund und Feind, Naturzustand, Ausnahmezustand, Intensitit, Souverinitit. Es geht
itberall um eine Uberschreitung der geordneten Bahnen einer nur scheinbar gesicherten
liberalen Existenz hin auf die Wahrheit einer Gewalt (wieder im physisch-konstitutionel-
len Doppelsinn), die alle Ordnungen begriindet.®® Wie viele andere Reaktionire zitiert
auch Schmitt den berithmten Satz: »Leider erhilt alles, was man vom Kriege sagt, erst
im Biirgerkrieg seinen letzten und bitteren Sinn. Viele zitieren den Satz des Heraklit:
Der Krieg ist der Vater aller Dinge. Wenige aber wagen es, dabei an den Biirgerkrieg zu
denken.«®

Auch von dieser Seite bestitigt sich der Befund: Schmitt sucht eine maximale In-
tensitit auf, die identisch wire mit der maximalen Freiheit. Sie wird wieder entschirft,
einmal indem sie in Kategorien des dualen Kampfes und der diktatorischen Herrschaft
gepresst wird, wie schon gesehen; dann aber auch, indem sie eben methodisch aufgesucht
wird. Die Methode des Extremismus vereinigt in sich, als Methode von etwas, was sich
methodisch eben nicht fassen lisst, den Zwiespalt und das Widerstreben, die Schmitts
Denken ausmachen.

Und auch hier ist wieder zu bemerken: Ja, am Anfang der meisten politischen Ord-
nungen steht irgendeine Form von Gewalt: der Handstreich eines gewieften Politikers,
ein Krieg, eine Okkupation. Schmitt hat da ohne Zweifel recht, und diese Bemerkung
sollte vor allzu luftigen Er6rterungen von Verfassungen mit ihren jeweiligen Gewalten
schiitzen. Aber wieder gilt auch hier die Erinnerung: Mit diesem Hinweis allein, ist iiber
eine gegebene politische Ordnung noch nichts ausgesagt. Es ist, um nur dieses Beispiel
zu nennen, richtig, dass das politische System und die Verfassung der BRD Folgen des
verlorenen Krieges und zugleich des beginnenden neuen, »kalten« Krieges waren. Aber
wer wiirde deshalb auf die Idee kommen, dass allein mit diesem Hinweis etwas Defi-
nitives iiber dieses System und seine Verfassung gesagt wire? Vor allem muss der alte
Trick ferngehalten werden, den alle Denkfaulen — unabhingig von ihrer politischen Hal-
tung — allzu gerne in die Waagschale werfen: die schlichte Gleichmacherei. Es ist eben
nicht so, dass alle Ordnungen, nur weil sie in der Tat einen vergleichbaren Ursprung
haben, ineinander deshalb schon gleich wiren. Aber es sind eben solche Suggestionen,
die letztlich immer wirksam werden sollen bei Schmitt. Denn ist erst einmal der Punkt
erreicht, wo sich eine parlamentarische Demokratie und eine Diktatur als Ordnungen
gleich sind, weil und insofern sie einen vergleichbaren Ursprung haben, kann die nachs-
te Frage nachgeschoben werden: welche der beiden Ordnungen denn die Aufgabe jeder
Ordnung (eben Ordnung zu halten!) besser erfiille als die andere. So fix gehen die Kurz-
schliisse in der reaktioniren Rhetorik vonstatten.

59  Der Begriff des Politischen. 33.

60 Gerade in der Betrachtung und Rechtfertigung der Diktatur spielt der Begriff des »pouvoir consti-
tuant«—den Schmitt dergestalt den emanzipatorischen Autoren entwindet — eine zentrale Rolle,
und das Gewaltige dieser Gewalt wird dabei immer mitgedacht.

61  Ex Captivitate Salus. 26.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Schmitts Extremismus-Methode ist also sicherlich heilsam gegeniiber zu abstrak-
ten, zu rationalistischen und zu idealistischen Betrachtungen des Politischen. Ihr An-
spruch, »den Kern der Dinge« zu enthiillen, bleibt aber pure Behauptung, die sich mehr
aufihre affektive Kraft als auf Argumente berufen kann.

Strategien der Verleugnung. Es ist von einem wie Schmitt zu viel verlangt, erhoffte man
sich wirklich eine kritische Auseinandersetzung mit der eigenen Verantwortung nach
1945. Dennoch ist es eindrucksvoll, mit welcher Konsequenz er all seine geistigen Ener-
gien daraufverwandt hat, eine solche Infragestellung zu verhindern. Er bietet dabei eine
ganze Reihe von Taktiken auf, die man auch bei anderen in vergleichbarer Lage antrifft.
Gerade das Biichlein Ex Captivitate Salus ist instruktiv: Dieser kleine Band ist nahezu un-
geniefbar und er war Schmitt doch so wichtig, dass er es gerne in seinem Bekannten-
kreis verteilte.

Das erste, was da auffillt, ist das geschmacklose Jammern dessen, der zur Verant-
wortung gerufen wird und der bemerkt, dass »Verantwortung«, wenn sie nicht das leere
Wort ist, das man gerne mit dem Fithrer assoziiert, ziemlich unbequem sein kann. Das
ganze Buch strotzt nur so vor witrdelosem Selbstmitleid. Nur ein Beispiel: »Ich habe arme,
leidvolle Menschen im Sinn, Menschen in einer einsamen Gefahrenlage, die meiner eige-
nenverwandt ist, und deren Denken in dieser Lage steht, so dass ich sie gut verstehe und
sicher sein kann, dass sie mich verstehen.«®* Das wire deutlich eindrucksvoller, wenn di-
rekt danach nicht einer jener Sitze stehen wiirde, die exakt die Mobilisierung der gezielt
hergestellten literarischen Zweideutigkeit im Sinn einer Abweisung von Verantwortlich-
keiten stehen wiirde (also eine Paradebeispiel reaktionidrer Unaufrichtigkeit): »Meine Ar-
beit ist der wissenschaftlichen Klirung des 6ffentlichen Rechts gewidmet.« Wir wissen
jetzt, dass nichts falscher sein konnte als diese Selbstdarstellung; und es wire eine ekla-
tante Liige, wenn nicht die gesamte rhetorische Strategie der Reaktion auf die Verwi-
schung der Grenze zwischen Wahrheit und Unwahrheit abgestellt wire — so, dass eine
Lige fast als harmlos erscheinen muss.

Eine weitere Taktik, die hier anklingt, ist die Selbststilisierung: Man ist ja nur Jurist
gewesen,” und eigentlich auch blo Opfer einer Politik, die iiber einen hereingebro-
chen ist, »der schlechte, unwiirdige und doch authentische Fall eines christlichen Epime-
theus«**, und heute: »Ich bin der letzte, bewusste Vertreter des jus publicum Europaeum,
sein letzter Lehrer und Forscher in einem existenziellen Sinne und erfahre sein Ende so,
wie Benito Cereno die Fahrt des Piratenschiffs erfuhr.«** Ach so.

62  Ebd. 62.

63  Scheinbarin allem Ernst klagt Schmitt: »Der Forscher und Lehrer des 6ffentlichen Rechts sieht sich
dann plétzlich mit irgendeinem freien Gedanken festgelegt und rubriziert, und zwar von Men-
schen, die niemals in ihrem Leben einen freien Gedanken gehabt haben, und denen jede Freiheit
des Geistes wesensfremd ist.« (56) Dafiir, fiir freie und wissenschaftliche Gedanken hat wohl nie-
mand Schmitt kritisiert. Bewundernswert immerhin die Virtuositat, mit der Schmitt hier Selbst-
mitleid, Ressentiment und Verklarung der eigenen Situation vor dem Krieg miteinander verbin-
det.

64 Ebd.12.

65  Ebd. 75. Vollends grofienwahnsinnig ist das Vorwort der spanischen Ausgabe. Da wird von einem
amerikanischen Lagerarzt berichtet, der durch seine Nachsicht und Milde die Abfassung von Ex

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

205


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Dann die Taktik der mehr oder weniger subtilen Umdrehung der fritheren Uberzeu-
gungen. Ernst Jinger nicht undhnlich scheint Schmitt 1945/6 plotzlich ein ganz grofRer
Anhinger des Individualismus zu sein! Man traut seinen Augen kaum. »Auch gegen-
tiber dieser oberflichlichen Eroberung behielt der unausrottbare Individualismus des
Deutschen seine Kraft.«®® Die Freund-Feind-Entgegensetzung hatte man offenbar im-
mer falsch verstanden, denn es ging doch nur um Anerkennung!”’ Na so was, das hat-
te der Autor des Begriffs des Politischen wohl nicht ganz verstanden. Und hatte Schmitt
1933 noch ganz mit den Wolfen geheult und die Intellektuellen zum Teufel gejagt, ist er
nun mit einem Mal ganz sensibel fiir alles Geistige. »Der Geist ist seinem Wesen nach
frei und bringt seine eigene Freiheit mit sich.«®® Uberhaupt: Kleinmachen wird zu ei-
ner bevorzugten Taktik jener, die so viel fiir die Stirke und Macht iibrig hatten: sowohl
individuell (»Aber auch in der Defensive bin ich schwach.«*® »So bin ich wehrlos.«°) als
auch national: Erstaunlicherweise legt Schmitt nun grofies Gewicht auf den Umstand,
wie klitzeklein Deutschland ist und immer war. So ein kleines Land, fast nur eine Region
kann doch wohl auch keine nennenswerten Verbrechen zu verantworten haben (so der
Schluss, der gar nicht ausgesprochen werden muss): »Deutschland ist seit langem ein
verhiltnismifig kleiner, geistig nicht abgeschlossener [was sollte das im Ubrigen sein?]
und nicht abschliefSbarer Raum in der Mitte Europas [..].«” Ach, itberhaupt ist sogar
Europa »kleing, verglichen mit den Riesen Amerika und Russland (wie viel kleiner dann
Deutschland!).” Heute heif3t das dann, auf die Geschichte gewendet, »Fliegenschiss«,
die Methode ist immer dieselbe: Bagatellisierung um jeden Preis.

Je linger man driiber nachdenkt, desto deutlicher wird, dass die Deutschen die ei-
gentlichen Opfer der Nazis sind. Das sieht Jinger ja ganz hnlich. Die »deutsche Bil-
dungsschicht« wurde »Beute« der Nazis; zahlreiche um 1900 entstandene Richtungen
und Bewegungen »haben alle irgendwie zu dem Erfolg der grofen Massenbewegung, die
in die Hande Hitlers geriet, beigetragen. Sie sind auch simtlich irgendwie vereinnahmt wor-
den.«” Die wahre Geschichte der Deutschen ist eine »Leidensgeschichte«.” Nach dem
Krieg wurden »Tausende und Hunderttausende von Angehérigen bestimmter Bevolke-
rungsgruppen — z.B. alle hoheren Beamten« und unter anderem auch ein gewisser Carl

Captivitate Salus ermoglicht hat. Und davon heifdt es dann: »[..] er hat sein providentielles Werk
getan.« (98) Offenbar ist in Gottes Vorsehung egozentrische, unverbesserliche, postfaschistische
Schundliteratur ganz oben auf der Prioritatenskala.

66 Ebd.18.

67 Ebd.89.

68 Ebd.22.Besonders peinlich ist der Satz, nur ein paar Zeilen spater, der nichts anderes als ein Win-
seln um Aufmerksamkeit und Anerkennung, umgedeutet in ein vorgebliches Recht, ist: »Dieser
Geistesfreiheit entspricht das unverlierbare Recht auf wissenschaftliches Gehor.« Was der Schmitt
der 20er und 30er angesichts solcher freierfundener Rechte gesagt hitte, braucht man sich nicht
lange ausmalen.

69  Ebd.10.
70  Ebd.12.
71 Ebd.17.
72 Ebd.29.
73 Ebd.18f Meine Hervorhebungen.
74  Ebd.38.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Schmitt, und samt und sonders alle véllig unschuldig, versteht sich » — ohne jede wei-
tere Rilcksicht ihrer Rechte beraubt und in ein Lager verbracht«. Das reicht aber noch
nicht, die Leiden betreffen ja das ganze deutsche Volk: »Das war die logische Folge der
Kriminalisierung eines ganzen Volkes und der Vollzug des beriichtigten Morgenthau-
Planes.«” Unwichtig, dass der Morgenthau-Plan nie umgesetzt wurde, nicht einmal na-
he dran war. Wichtiger fiir die Propaganda der Nazis vor und nach 1945 ist wohl der Name
dessen, der den Plan ausgeheckt hatte. So kann man Antisemit bleiben, ohne es ausspre-
chen zu miissen; die schiere Berufung auf eine nachweisliche historische Unrichtigkeit
fungiert als Signal einer Gesinnungsgemeinschaft, die sich versteht.

So entwickelt sich die Unaufrichtigkeit des reaktioniren Sprechens und Schreibens
spitestens nach 1945 weiter zu einer regelrechten Technik der Verschleierung und Ver-
leugnung. Zu der gehort es zu wissen, wann man lieber nichts sagt. Schmitt, wie Jin-
ger und Heidegger, ruft denn auch das Schweigen an, das die Aufgabe hat, sowohl das
eigene Beleidigtsein als auch die nun (warum wohl?) nicht mehr 6ffentlich zu bekennen-
den Uberzeugungen zugleich anzuzeigen, zuzudecken und mit einer Aura des Tiefen zu
umgeben. Es ist haarstriubend. »Da ist das Schweigen am Platz und an der Zeit. Wir
brauchen uns nicht davor zu fiirchten. Indem wir schweigen, besinnen wir uns auf uns
selbst und auf unsere gottliche Herkunft.« »Uns alle verbindet die Stille des Schweigens
und das unverlierbare Geheimnis der géttlichen Herkunft des Menschen.«’® Noch so ein
Mann, der sich ausschweigt und behauptet, genau dadurch am meisten zu sagen.”” Er
hatte sicher recht, wenn auch anders, als er meinte.

Denn diese ganzen 100 Seiten haben eigentlich keinen anderen Sinn als diese eine
Aussage zu etablieren: Ich hatte mit all dem nichts zu tun. Woriiber die Techniken der Ver-
leugnung Aufschluss geben, ist letztlich Schmitt selbst. Es ist die Weigerung, sich selbst
in Frage zu stellen und stellen zu lassen, die hier die Feder fithrt’”® — und wenn Buber und
Levinas recht haben, ist die Selbstinfragestellung immer an einen anderen verwiesen. Es
ist die Verweigerung von Verantwortlichkeit.

Es werden alle Register gezogen, darunter auch das Killerargument der Reaktion:
Nicht die Nazis, die Reaktionire, die Rechten sind schuld an den Katastrophen der
Moderne, sondern die Moderne selbst. Auch das ist hier ganz geschickt mehr mitgelie-
fert als ausgesprochen: wenn etwa die mittelalterlichen und frithneuzeitlichen Juristen
gelobt werden fiir ihre Unterscheidungen von Feindschaftsweisen, die — das lasst sich
dann schlieflen - in der emanzipatorischen Sichtweise alle zusammenfallen in ihrer
extremsten Form, dem Feind des Menschengeschlechts.” Es ist der billigste Weg, den
Kampf gegen Ungerechtigkeiten aller Art moralisch zu diskreditieren. Ganz offen bringt
es das Vorwort zur spanischen Ausgabe auf den Punkt: »Aber gerade diese Erfahrung
der modernen Methoden der Kriminalisierung, die konkrete Begegnung mit den Folgen
einer Lehre vom gerechten Krieg, musste auf einen Kenner und Lehrer der Rechtswis-
senschaften im allgemeinen und des Volkerrechts im besonderen, den tiefsten Eindruck

75  Ebd. 96. Ebenso: Clossarium. 22f.

76  Ex Captivitate Salus. 75. 78 Vgl. auch 20. 61.

77 Das wird auch im Glossarium immer wieder bemiiht, so dort 82.116. 195.
78  Und das ganz ausdricklich, vgl. Ex Captivitate Salus. 9—-12. 77. 89.

79 Vgl 70f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

207


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

machen.«*® So wie Kunstfilscher mit ihren Werken deren Ursprung erfinden miissen
und damit die Verhiltnisse von Grund und Folge umkehren,® so kehrt der reaktionire
Geschichtsfilscher die Verhiltnisse von Grund und Folge um, indem er die Antwort auf
den Terror des Faschismus zur Ursache dieses Terrors erklirt.

Ex Captivitate Salus ist das Buch einer Zwischenzeit. Es gibt sich »personlich« und
ist es doch nicht, denn auch dazu, ein personliches Buch zu schreiben, muss man erst
einmal in der Lage sein. Es ist aber ein Buch, entstanden aus einer misslichen Lage, aus
der Lage des Angegriffenen, dessen, der in der Defensive ist, dessen Prestige offenbar
aufgebrauchtist und der deshalb nur in der Selbstverkleinerung die Position des Schrei-
bens gewinnen kann: das kaum zu ertragende Selbstmitleid des Textes eréffnet Schmitt
zugleich die Méglichkeit, iiberhaupt noch zu schreiben. Klein, wehrlos, harmlos bin ich;
wie sollte jemand an meinen Worten, die kein Gewicht haben, etwas auszusetzen ha-
ben? 1960 ist das alles anders. Das alte (in Wahrheit nie in Frage gezogene, nur durch die
Umstinde zum Schweigen verdammte) Selbstvertrauen ist zuriick. Schmitt kann und
darf wieder als Autoritit sprechen, und er tut es in vollen Ziigen. Kein Wunder, dass Die
Tyrannei der Werte genau den systematischeren und mehr theoretischen Strategien der
Verleugnung den breiteren Raum gibt.

Dieser kleine Text ist wiederum nur dem einen Ziel gewidmet: zu beweisen, dass
in der Rechtswissenschaft jede inhaltliche, z.B. moralische Erwigung keinen Platz hat.
Und wie immer ist auch die juristische Beschrinkung nur Fassade: Es geht darum zu
beweisen, dass moralische, wertende Maf3stibe weder fiir das Recht noch fiir die Politik
gelten. Schmitt wire nicht Schmitt, wenn er das nicht ebenso gewieft wie gewissenhaft
anginge. Statt iiber die moralische, die inhaltlich bestimmte Urteilsweise als solche zu
sprechen, die Schmitt nicht gelten lassen will — aber natiirlich nur, weil er immer be-
miiht ist, seine eigenen reaktioniren Urteile als iiberzeitliche Wahrheit auszugeben —,
verlegt er sich auf einen Nebenweg: Er spricht tiber »Werte«. Es ist bezeichnend, wie
ungenau der Gebrauch von »Wert« dabei ist. Natiirlich, Schmitt will ja gerade zeigen,
dass der Wertbegriff als solcher eine Erosion der begrifflichen Differenzierungen und
Hierarchien impliziert. Er verfolgt diese Beweisabsicht aber gerade nicht in einer sys-
tematischen Weise, sondern in blofier Hiufung und Massierung der unterschiedlichs-
ten Bedeutungen von »Wert«. Sie finden in Schmitts Texte gerade nicht ihre Einheit in
einem theoretischen Sinn, sondern lediglich in einem polemischen: indem er alles un-
ter »Wert« zusammenfasst, wovon er sich irgendwie abzugrenzen gedenkt. Dann geho-
ren zum Wert die Wertphilosophie Schelers, die Lebensphilosophie Diltheys, die Oko-
nomie und die Nazis! Da werden dann irgendwelche unspezifischen Auerungen von
Hitler und Rosenberg zitiert,** mit dem einzigen Ziel, den linken Kritikern, die Schmitt
und seinesgleichen mit Blick auf Werte kritisieren, das Wasser abzugraben. Was Schmitt
systematisch zu stren scheint, ist die Tatsache, dass Werte Hierarchien bilden und also
immer in einer bestimmten Hinsicht relativ bleiben, hher und niedriger sein kénnen.®

80 Ebd.97.

81  Vgl. Breeur: Au tour de I'imposture. 59.
82  Schmitt: Tyrannei der Werte. 18.

83  Ebd.19.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Besonders auffillig sind die Versuche, alle Berufung auf Werte dadurch zu konterkarie-
ren, dass man erklirt, Werte seien heute vollstindig und unumkehrbar 6konomisiert.
»Eine wissenschaftliche Wertlehre gehort in die Wirtschaftswissenschaften. Dort ist ei-
ne Wert-Logik am Platze.«** Das ist wieder eine der iiblichen Schmitt’schen Scheinevi-
denzen, deren harte Kante keiner kritischen Uberlegung widersteht. Eine simple Unter-
scheidung in Wert und Werte, wie sie David Graeber in zwei Seiten skizziert,* entzieht
Schmitts Polemik den Boden. Dass hier aber alles zusammengeworfen wird, hat wieder-
um Methode: Exkulpationsmethode. Schuld an allem (und nebenbei auch an den Nazis)
sind eben nicht die Nazis, nicht die Faschisten, ist auch nicht Schmitt, sondern nur die
Moderne mit ihren Neutralisierungen,® Okonomisierungen, Diskriminierungen,” in
einem Wort: mit ihrem Nihilismus.®

Die Geschichte ist immer dieselbe: Der Siindenfall ist die Zerstérung der alten Ord-
nung im Nihilismus der Moderne, die dann notdiirftig geheilt werden sollte durch Werte,
die aber (im Gegensatz etwa zu der Wiirde) einfach subjektiv und gesetzt sind, zudem
miteinander konkurrieren und daher ganz eigentlich erst zu den Kriegen und Massa-
kern gefithrt haben, vor denen die Geschichtsbiicher strotzen. »Immer sind es die Werte,
die den Kampf schiiren und die Feindschaft wachhalten.«® Selbst wenn man die hem-
mungslose Idealisierung des Ancien Regime beiseiteldsst (wo sich alle offenbar nur ganz
edel bekriegt haben): Es wird hier eine bodenlose Umdrehung der historischen Verhilt-
nisse betrieben. Ja, religiése oder ideologische Kriege neigen dazu, riicksichtsloser zu
sein als andere. Aber erstens ist auch das keine ausnahmslose Wahrheit und zweitens
wird, bleibt man bei dieser allgemeinen Aussage stehen, eine vollstindige Delegitimie-
rung der Griinde von »ideologischen« Auseinandersetzungen betrieben. Was in dieser
Geschichte ganz einfach nicht existiert, sind die rechtlosen, ausgebeuteten, marginali-
sierten Menschen, auf deren Riicken sich der Glanz des Ancien Regime wie der liberalen
Granden entfaltet. Das gibt es dort einfach nicht. Ihre Interessen, die legitimer nicht
sein konnten, werden systematisch delegitimiert, indem sie als »Ideologie« zu irgend-
einer Art privater Weltanschauung gemacht werden und aufierdem zu etwas Relativem
und schliefRlich noch dazu zur Ursache der Grausamkeit, wihrend doch die Grausambkeit
Ursache fir die Erhebungen der Moderne sind. Die reaktionire Geschichte wird nicht
dadurch wahrer, dass sie endlos wiederholt wird. Sie hat eine einfache Funktion: nach-
traglich und vorsorglich die Rechtlosigkeit der Vielen zu bekriftigen, indem alle Anstren-
gungen, diese Rechtlosigkeit zu tiberwinden, als subjektive Empfindlichkeit diskredi-
tiert wird. Denen wird dann die Schuld an der Feindschaft gegeben und Aggressivitit
bescheinigt,’® um zu zeigen, dass auf der Ebene der philosophischen Betrachtung alle
gleich sind und deshalb alle gleichermafen auf ihre »Werte« und deren Durchsetzung

84  Ebd.14.
85  Vgl. Craeber: Bullshit-Jobs. 296f.
86  Vgl. Schmitt: Tyrannei der Werte. 20.

87 Ebd.2s.
88  Ebd.24.37ff.
89  Ebd.39f

90 Vgl. ebd. 43. 46f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

209


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

zu verzichten haben, wenn sie nicht die Barbarei riskieren wollen. Das Ganze ist natiir-
lich ganz einfach dadurch verlogen, dass die Vielen und die Wenigen, die Armen und
die Reichen, die Namenlosen und die Elite eben nicht gleich sind. Genau darum geht es ja.
Deshalb ist die Behauptung, jede Berufung auf »Werte« sei sich strukturell gleich, die
peremptorische Leugnung aller Rechte deren, die nichts zu sagen haben. Es geht dar-
um, ihnen, denen man die Stimme nicht mehr verbieten kann, durch ein apriorisches
Argument das Recht, gehort zu werden, zu nehmen. Systematisch soll so das reale Un-
recht unsichtbar gemacht werden, gegen das sich die Moderne, mehr oder weniger er-
folgreich, es ist wahr, auflehnt. Diese ganze Geschichte, von der Schmitts Tyrannei der
Werte nur eine Variation ist, ist eben genau dies: eine Umkehrung von Grund und Fol-
ge, eine Perversion von historischer Erkenntnis, ein gezielter Betrug, ein Paradebeispiel
reaktionirer Unaufrichtigkeit.”

In Ex Captivitate Salus fillt ein Satz, der wahrscheinlich in einem anderen, grundle-
genderen Sinn wahr ist als in dem, den Schmitt dabei im Blick hatte: »Aller Betrug ist
und bleibt Selbstbetrug.«**

Timeisaflatcircle. Schmitts Aufzeichnungen kehrenimmer wieder zu diesem Gedanken
zuriick: Es gibt in Wahrheit keine Zeit. Hochstens eine Bewegung der Oberfliche, Sturm
im Wasserglas. Doch die Zeit steht still. Alles Geschehen, alle weltgeschichtlichen und
kleinen Dramen werden am Ende nichts bedeutet haben:

Staunen lber die unendliche Unbeweglichkeit des Geschehens, die Unbeweglichkeit
dessen, was man Zeit nennt; oder was dasselbe ist, die unendliche Langmut Gottes.
Nichts von sog. Entwicklung, nichts Wesentliches von Education, nichts von Tempo
oder Eile.”

Sonderbare Gleichférmigkeit, Identitat, Wiederholung. [..] Leitmotiv: Unveranderlich-
keit des Schicksals und des Charakters.®*

Es gibt keine wesentlichen Anderungen oder Verianderungen, das ist alles nur Zeit und
der mit ihr verbundene Schein; alles Wesentliche bleibt unveridnderlich und unveran-
dertund tauchtin periodischen Intervallenimmerwieder auf. Entwicklung, Fortschritt,
Prozess, alles nur Zeit-lllusionen, wechselndes Zeitkostiim (der Gottheit lebendiges
Kleid? Der toten Gotter diirres Laubgeraschel). Zeit und Meer; Raum und Land liegt
fertig da wie die Partitur einer Symphonie, die manchmal aufgefithrt wird und dann
jahrelang wieder nicht. So fass ich dich, du ewige Prisenz.*®

91  Eine andere Version dieser Geschichte verkniipft den Umschlag von »wirklicher Feindschaft« in
»absolute Feindschaft«, wobei in letzterer die Vernichtung des Feindes gesucht wird, vor allem
mit Lenin und der Praxis der Berufsrevolutionare; vgl. Theorie des Partisanen. 91ff. In Schmitts Ge-
schichtsbuch scheint es diese andere Episode nicht zu geben, in der Feinde massenhaft und in-
dustriell vernichtet wurden, wenn auch nicht gerade von Kommunisten. Eigenartig genug, hatte
er doch selbst in und an dieser Episode mitgewirkt. Es passt, wenn er (ebd. 60) die Jahre 193638
als jene Jahre beschreibt, »in denen Spanien sich durch einen nationalen Befreiungskrieg der in-
ternationalistischen kommunistischen Erfassung erwehrte«. So war das also.

92 Schmitt: Ex Captivitate Salus. 88.

93  Schmitt: Glossarium. 9.

94  Ebd.11.

95  Ebd.14.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Was fiir eine Bedeutung haben diese Spekulationen? Zum ersten kann man darin einfach
eine Ankniipfung an die dltesten metaphysischen Motive sehen: Dass das Wesentliche
(als das Wesentliche der Erscheinungen und Grund ihrer Verinderungen) selbst unver-
inderlich sein miisse, ist eine der grundlegendsten Intuitionen der Metaphysikgeschich-
te. Von Platon und Aristoteles bis Leibniz geistert dieser zumindest auf dem Papier ein-
leuchtende Gedanke durch die Schriften der Philosophen. No surprises here.

Ein neuer Aspekt eroffnet sich freilich in den Jahren nach 1945, und er gehért in das
Arsenal der Verleugnungsstrategien. Im Angesicht eines unbezwingbaren Schicksals,
wer wollte da noch Verantwortung oder gar Schuld zuweisen? Mehr noch: Im Enormen
einer Zeit ohne Geschehen, wie viel Gewicht kénnen zwdlf lappische Jahre da wohl
haben? Mehr noch: Wo die Zeit nur Illusion ist, blofRer Schein, ist da wirklich etwas
geschehen?

SchlieRlich ist auch dies, das resignative oder jubilierende Bekenntnis zur Zeitlosig-
keit, zur ewigen Prisenz, die alles Geschehen transzendiert, eine Technik zur Herstel-
lung eines Affekts. Wenn einer schreibt: »dasist alles nur Zeit und der mit ihr verbundene
Scheing, dann streitet er damit nicht dies oder jenes ab, sondern die Textur des Wirkli-
chen, so wie wir es kennen, selbst. Unwiderstehlich entsteht die Idee eines anderen, Gro-
Reren, Verborgenen, so Unheimlichen (weil absolut Unerkennbaren) wie Verlockenden:
weil eine neue, eine andere, eine unverlierbare Heimat versprechend. Die Erhabenheit
Gottes figuriert eine Affektion des auf sich zuriickgeworfenen Wissenschaftlers, der ei-
nen Ausweg sucht: nicht mehr nur aus der Dekadenz und Unwirklichkeit der modernen
Welt, sondern auch aus Isolation und Bedringnis.’® Wenn nichts mehr geht, dann ist so
einer bereit, die ganze Welt zu verlieren, wenn er sich im Affekt des Erhabenen dabei nur
wiederfinden kann.

Ist das Metaphysik? Ist das Theologie? Mystik? Man miisste wissen, wie ernst es
Schmitt damit ist, und genau diese Frage bleibt, wir haben es gesehen, notorisch
ungreifbar. Diese Ungreifbarkeit Schmitts ist aber bereits Beweis einer Spurenverwi-
schung, die stattgefunden hat. Er lisst sich nicht finden, weil er nicht gefunden werden
will.

Esist dies der Effekt des reaktioniren Betrugs und Selbstbetrugs. Immerhin riumt
er dies in einem Aspekt selbst ein: Ich hatte oben die Aufzeichnung vom 23.9.47 zitiert,
in der Schmitt erklirt, er habe immer nur als Jurist und zu Juristen gesprochen und ge-
schrieben. Diese Erklirung war das proton pseudos, dessen Systematik ich offengelegt ha-
be. Eigenartig genug widerspricht Schmitt keine zwei Wochen spiter dieser Erklirung,
doch nur mit einer neuen Selbststilisierung: »ich bin ein Theologe der Jurisprudenz«.*”

In Wahrheit ist Schmitt weder Jurist noch Theologe noch Philosoph. Er ist Reaktio-
nir, dessen Texte konsequenter als die anderer die Spuren verwischen, um das Werk der
Vernichtung zu rechtfertigen, das sie beschworen. Ich glaube weder an den Antichristen

96 Ich hatte in einer fritheren Veroffentlichung zur Reaktion behauptet, dass der Reaktionar unter
der Nostalgie des verlorenen Fremden leidet (Der Reaktionar. 211). Ich finde nachtraglich eine fast
wortliche Bestatigung in Schmitts Aufzeichnungen: »Wie entsetzlich ist eine Welt, in der es kein
Ausland mehr gibt, und nur noch ein Inland; keinen Weg ins Freie; keinen Spielraum freien Kraf-
temessens und freier Krafterprobung. One World.« (Glossarium. 28).

97 Ebd.18.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

Al


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

noch an den Katechon. Doch wer sich selbst fir diesen hilt, der wird am Ende jenem
zum Verwechseln dhneln.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nihilismus

Durch die Bank verstehen sich die Reaktionire als Kimpfer gegen den Nihilismus. Es
ist auffillig, wie dieses Thema immer wieder auftaucht, auch wenn es nicht immer im
gleichen Maf im Vordergrund steht. In einem historischen Sinn driickt sich darin auch
die Beziehung zu Nietzsche aus, die auf die eine oder andere Weise fiir die meisten Re-
aktionire bestimmend ist. Aber es wird doch wohl mehr als das sein miissen. Man kann
und muss sich schon fragen, woher diese Besessenheit mit etwas kommt, was es so gar
nicht gibt.

Denn was sollte das sein, der Nihilismus? Wer sind die Nihilisten, die angeblich min-
destens seit der Aufklirung die Fundamente des europiischen Geistes zum Einsturz
bringen?

Dem Wortsinn nach meint Nihilismus doch wohl, dass nichts mehr anerkannt wird,
dass keinen Werten oder Ordnungen oder Hierarchien oder Selbstverstindlichkeiten
oder Maf3stiben Geltung eingerdumt wird. Nichts gilt, nichts hat natiirlicherweise Wert
und Sinn. Bleibt man bei so einem Wortsinn, dann wird man wohl kaum irgendwelche
Nihilisten finden. Es gibt sicher solche, die mit einem mal mehr, mal weniger radikalen
Nihilismus kokettieren, um bei Partys Eindruck zu schinden oder Biicher zu verkaufen.
Aber selbst die verkommensten Individuen sind doch keine Nihilisten, ja gerade sie
sind es nicht, da sich der moralische Bankerott im Zweifelsfall als Egoismus gibt. Ein
Vergewaltiger, ein Serienmdrder, eine Betriigerin wissen sehr genau, was ihnen etwas
Wert ist: sie selbst.

Auch die, die mit dem Vorwurf eigentlich gemeint waren, sind wohl nicht gut mit
dem Namen zu belegen. Natiirlich, wenn es den Nihilismus im realen Leben (fast) nicht
gibt, dann ist es immerhin moglich, dass es ihn als literarische Pose gibt, die ihrerseits
unverantwortlich sein und schwerwiegende Folgen haben kann. Aber die Aufklirer, die
Sozialisten und die Kommunisten, deren theoretische Arbeit im Kopf der Reaktionire
vor allem mit dem Nihilismus verbunden ist, waren doch sicher alles Mogliche: aber kei-
ne Nihilisten. Diese Kennzeichnung trifft nicht einmal auf die extremsten Verastelungen
dieser Traditionen zu: Auch de Sade ist kein Nihilist.

Es kann immerhin sein, dass es doch Nihilisten gibt, und das auch im praktischen
Sinn. Es sind die Verzweifelten. Die Hoffnungslosen. Allerdings, die werden ja wohl nicht
gemeint gewesen sein, in den reaktioniren Tiraden gegen den Nihilismus. Ab und zu

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

trifft sich die Reaktion dann doch mit dem, worauf sie reagiert, auf die emanzipatorische
Idee der Moderne, und dann sind sie sich einig, dass die Verzweiflung hochstens (aber
auch nicht zwingend) Symptom der Krankheit ist, nicht aber ihre Ursache.

Wird die Reaktion antisemitisch, kann sie ihrer Front gegen den Nihilismus neue Ab-
schnitte hinzufiigen: die Unterwanderung und Zersetzung der Volker durch die parasi-
tiren Juden; und das allgemein zersetzende Element des Finanzjudentums. So wahnhaft
das ist, bringt es doch schon niher an den Kern der Sache: Mit dem Namen des Nihilis-
mus wird einem Gefithl Ausdruck gegeben, das eine Grundlage in der Wirklichkeit hat.
Der Prozess aber, der mit ihm angezeigt wird, verdient andere, analytische Begriffe zu
seiner Beschreibung. Ein besonders treffender (wenn auch sperriger) ist der der Deter-
ritorialisierung, den Deleuze und Guattari eingefiihrt haben. Die Deterritorialisierung
meint eine immer historische und letztlich unvermeidliche Bewegung, in der die ein-
mal gegebenen Zuschreibungen, Bindungen, Identititen unterspiilt werden, die Werte
wie Worte andere Wertigkeiten erhalten, die Produktion abstrakter wird (d.h. abgelost
von den urspriinglichen Gegebenheiten z.B. einer als sesshaft imaginierten Subsistenz-
wirtschaft), die Menschen von einem Land ins andre ziehen. Die Vorginge sind dabei
immer sehr konkret zu denken und sie sind vor allem nie einsinnig: Deterritorialisie-
rung ist immer eingebunden ins Widerspiel der Reterritorialisierungen. Zudem gibt es
keinen Urzustand der Menschheit, der von aller Deterritorialisierung unberithrt wire:
Das hief3e, den Menschen und die Geschichte durch ein Wunder beginnen lassen. Es ist
auch nicht so, dass es eine einfache historische Teleologie gibt, die auf maximale Deter-
ritorialisierung hinfithrt. Uberhaupt ist der Prozess nicht Selbstzweck, bzw. insofern er
sich selbst zum Zweck nimmyt, ist er wieder Anlass fiir allerlei Verheerungen (soziale, po-
litische, 6konomische, psychische). Es gilt vielmehr, eine »neue Erde« zu erfinden, d.h.
in dem und durch den Prozess des Abbaus und der Aushéhlung hinderlicher, gewaltsa-
mer, einschriankender Territorialititen einen konkreten ge- und erlebten Raum fiir ein
freieres, menschlicheres Zusammenleben zu schaffen.!

Wenn Geschichte auch keine grade Linie bildet, schlagen Deleuze und Guattari doch
eine grobe Dreigliederung der geschichtlichen Epochen vor - die so weit reicht, wie al-
le Unterteilungen der Menschheitsgeschichte in drei Phasen. Es lassen sich mit ihr aber
immerhin ein paar Sachen kliren, die fiir den reaktioniren Begriff des Nihilismus pra-
gend sind. So reicht die historische Bewegung von der Codierung »urspriinglicher« Ter-
ritorien {tber die Ubercodierung durch den Staat hin zur Axiomatik des Kapitalismus.
Man kann das in aller Oberflichlichkeit veranschaulichen: In vorstaatlichen Gemein-
schaften sind die Landstriche, die Produkte, die Menschen durch eine gegenseitige, im-
mer auf einer Ebene bleibende Zu- und Einschreibung bestimmt. Eine Gruppe oder ein
Clan ist mit einem Territorium verbunden, das seinerseits vielfach gegliedert und mit
dem Leben dieser Gruppe verflochten ist. Auf der Ebene des Staates erfolgt eine Relati-
vierung dieser Regionen, Menschen, Produkte usw. Sie alle sind nun in einem deutlich
funktionalen Netz von Beziehungen miteinander verbunden, das eben dadurch, dass
es funktional definiert ist, eine relative Austauschbarkeit zulisst: Austauschbarkeit der
Menschen und Produkte in einem Markt, aber auch der Dominen und Lindereien, et-
wa durch kénigliche Zuteilung. Diese Deterritorialisierung verdichtet sich zugleich im

1 Vgl. Deleuze/Guattari: LAnti-CEdipe. 380. 458.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nihilismus

Geld, das als allgemeines Aquivalent (wie es bei Marx heif3t) exakt das Maf dieser Los-
16sung von als echt und urspriinglich gedachten, von irgendwie durch sich selbst aus-
gezeichneten Territorien sowohl symbolisiert wie vorantreibt. Zugleich lisst sich gerade
am Geld die Reterritorialisierung ablesen, insofern das, was eine Miinze zu Geld macht,
das Konterfei des Konigs, Kaisers oder das Symbol des Reiches ist, das ihm eingepragt
ist.

Die Axiomatik schlieRlich ist die Stufe, die durch den Kapitalismus erreicht ist: In
ihr gelten ausschliefilich die abstrakten Verhiltnisse deterritorialisierter Stréme zuein-
ander. Und was sind diese Strome? Zuerst und grundlegend die Stréme von Menschen
(d.h. von Arbeitskraft) und die Stréme von Kapital — also exakt das, was das antisemiti-
sche Klischee beklagt. Der Irrtum ist freilich ebenso offensichtlich: Das antisemitische
Klischee des parasitiren Volkes und des zersetzenden Kapitals macht erstens den Fehler,
diese Bewegung auf eine Ethnie als Triger zu projizieren. Es macht zweitens den Fehler,
die zahlreichen Gegenbewegungen zu dieser Deterritorialisierung zu ignorieren; denn
in Wahrheit ist die Geschichte der Moderne eben nicht die Geschichte einer entfesselten
Losung aller Beziehungen, Bindungen und Berechtigungen, sondern die Dialektik von
Losung und gewaltsamer Zuriickbindung. Sehr marxistisch vergrobert kann man sagen,
dass diese Reterritorialisierung als Lohnarbeit und als Privateigentum an den Produk-
tionsmitteln auftritt. Das antisemitische Klischee macht drittens den Fehler, zu glau-
ben, dass es irgendeine Urspriinglichkeit geben konnte, in der sich die Wahrheit des
Menschseins ungeteilt, unverstellt, unverzerrt, also noch nicht durch die Deterritoria-
lisierung kompromittiert prisentiert hitte oder prisentieren kénnte. Und im Handum-
drehen tritt der Faschismus auf als eine besonders brutale Sehnsucht nach Reterritoria-
lisierung.

In jedem Fall sieht man, wie die reaktionire Jeremiade von dem Nihilismus fast so
etwas Ahnliches ist wie eine Systemkritik. Die Reaktion erweist sich wieder als Kind der
Moderne, die sie verabscheut. Sie kritisiert im Begriff des Nihilismus exakt die Tendenz,
die die Moderne ausmacht — verfehlt aber gerade durch diesen Begriff das Kritikwiir-
dige. Die Gleichmacherei, die sie beklagt, ist real, aber nicht so, wie sie es beklagt. Die
reale Gleichmacherei ist einerseits die Gleichheit vor dem Gesetz oder die Gleichheit aller
Biirger oder die Gleichheit der Menschen, die als politische, juristische und moralische
Markierung nicht mehr guten Gewissens abgegeben werden kann. Der Faschismus wird
aber genau dasvollziehen, in der ebenso verzweifelten wie aussichtslosen Hoffnung, da-
mit die reliefierte Welt wieder aufleben zu lassen. Die reale Gleichmacherei, die zu kriti-
sieren ist, ist auf der anderen Seite die von Staatlichkeit und Okonomie, die tendenziell
die Einzelnen und alle zu Funktionen in einem Prozess degradiert, der auch ohne sie
(d.h. ohne diesen oder jenen Einzelnen) funktioniert, in dem sie also alle austauschbar
sind. Diese Gleichmacherei ist Unterwerfung, und sie gilt es zu bekimpfen. Aber nicht
durch den Kampf gegen die Deterritorialisierung, denn diese ist auch die Bewegung der
Befreiung selbst; sie wird vielmehr durch Staat und Kapital gekapert, um ihr die Mehr-
werte zu entziehen. Diese Kaperung ist deshalb das eigentliche Ziel einer Theorie und
Politik der Befreiung.

Der Unterschied des analytischen Begriffs der Deterritorialisierung zu dem rein rhe-
torischen des Nihilismus wird damit deutlich. Der »Nihilismus« entlarvt sich selbst in
seiner Leere, indem er genau die kritische Pointe, die er anvisiert, verfehlt. Es istja nicht

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

215


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

so, dass alles véllig gleich wire. Es ist nicht einmal so, dass es darauf hinausliuft. Die
massiven Reterritorialisierungen stehen dem lingst entgegen. Der Begriff des Nihilis-
mus deutet einen Aspekt der Entwicklungen an, ohne ihn exakt lokalisieren zu kénnen.
Alles bleibt diffus. Zweitens imaginiert diese Redeweise eine urspriingliche Fiille und
Identitit, die so nie vorhanden war. Relativ gibt es das natiirlich. Es ist auch falsch, den
Menschen ihre Beziehung z.B. auf eine Region, eine Sprache, eine Vergangenheit aus-
treiben zu wollen. Man startet eben immer irgendwo, und es ist nicht gleichgiiltig, wo
das ist. Denken und Leben von nirgendwoher ist nicht ein Widersinn, es einzufordern
wire eine beispiellose Brutalitit. Das dndert aber nichts daran, dass die Konflikthaftig-
keit und die Infragestellung von Identititen so alt ist wie die menschliche Gesellschaft
tiberhaupt. Bis wann sollte man denn auch zuriick gehen, um etwa »echte Deutsche« zu
finden? 1950? 1933? 18717 1805? Oder gleich zur Varus-Schlacht? Das fithrt unmittelbar
auf den dritten Punkt, der der entscheidende ist: Der Begriff der Deterritorialisierung
(der hier mehr als Statthalter fiir analytisches Begriffsinstrumentarium steht, nicht im
Sinn der letzten Wahrheit) deutet ein Strukturelement menschlicher Gesellschaften als
solcher an. Die Prozesse, die er beschreibt, lassen sich konkret nachvollziehen und in ih-
rer realen Beziehung zueinander untersuchen. Man kann hier und man muss auch reale
Wirksamkeiten aufspiiren, d.h. Verhiltnisse, die zwischen realen Entititen (die immer
auch und grundlegend materielle sind) in angebbarer und nachpriifbarer Weise herr-
schen. »Deterritorialisierung« ist damit der Name fiir verschiedene, aber strukturver-
wandte Prozesse, die sich mit beobachtbarer Regelmifigkeit aus den natiirlichen Eigen-
schaften menschlicher Gesellschaften selbst ergeben, wenn auch ihre jeweiligen Stufen
immer von bestimmten zuvor erreichten Bedingungen abhingen. Es sind natiirliche Ei-
genschaften, die hier im Spiel sind. Nehmen wir die einfachsten und offensichtlichsten
von allen: dass kein Volk alleine auf der Welt ist. Oder dass schon kleinste soziale Ein-
heiten (etwa ein Dorf) zu sozialer Differenzierung und Arbeitsteilung tendieren, womit
Identititen erst festgelegt werden — und genau dadurch auch wieder in Frage gestellt
werden konnen. Das alles ist ja von auflerordentlicher Trivialitit. Nicht so trivial aber
wie die Rede von Nihilismus. Denn dessen Auszeichnung, die zugleich seine Disqualifi-
zierung als analytischer Begriffist, liegt darin, dass er in keiner verstindlichen, nachvoll-
ziehbaren Beziehung zu anderen Begriffen stehen kann, die das Soziale beschreiben. Der
Nihilismus kommt offenbar wie ein Schicksal iiber die Menschheit, am besten gleich als
Strafe fiir ihre Verkommenbheit. Er kommt selbst aus dem, was er nennt: dem Nichts. Ob
man den Siindenfall mit der Reformation oder der Revolution oder sonst wo anfangen
ldsst — immer hat man dasselbe Problem, das im Begriff des Stindenfalls schon enthalten
ist: Er ist einfach nicht erklirlich, ohne selbst wieder auf spekulative Konstrukte zuriick-
zugreifen. Der Nihilismus kann die Moderne nicht erkliren, weder in ihren emanzipa-
torischen Strebungen noch in ihren repressiven Exzessen, weil er selbst ein intrinsisch
unhistorischer Begriff ist. Es mag eine Epoche des Nihilismus geben fiir die reaktioni-
re Sensibilitit; diese Epoche kann aber selbst nicht wieder historisch hergeleitet oder
erklirt werden. Wie auch: Wie sollte man eine verstindliche Erklirung dafiir abgeben,
dass und wann sich das Nichts der Welt bemachtigt hat — wo es doch das Nichts bekannt-
lich nicht gibt?

Der Nihilismus ist damit eine rein mythische Grof3e. Er fungiert als Diabolus ex ma-
china. Oder als Machina ex Diabolo, je nachdem. Im Nihilismusvorwurf wird die Emp-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nihilismus

findung der Nichtigkeit der modernen Welt ihr selbst als Eigenschaft und als selbstver-
schuldetes Schicksal zugeschrieben. Der Reaktionir fithlt voller Abscheu, dass hier alles
gleich ist und nichts mehr gilt, und anstatt sich zu fragen, ob das vielleicht mehr iiber
ihn aussagt, erklirt er diese Nichtigkeit zum Charakteristikum und zum geheimen Ziel
der Moderne selbst. (De Maistre benutzt gerne und oft den Ausdruck »nullité«, der eben
deshalb so prizise ist, weil seine massiv juristische Konnotation dem ontologischen Ur-
teil die Schwere gibt: Dieser Welt kommt kein Recht zu, keine Giiltigkeit, und diese ihre
Nichtigkeit besteht selbst zurecht.)

Im Gespenst des Nihilismus verdichtet sich der Horror restloser Undifferenziertheit
zu einer eigenartigen Entitit, die alles Mogliche ist, aber sicher keine reale Entwicklung,
Tendenz oder dhnliches. Man muss sich nur fragen, wie denn dieser Nihilismus konkret
die Wirkungen hervorbringt, die ihm zugeschrieben werden, um zu merken, dass man
es da mit einer Chimire zu tun hat. Seine Setzung ist reiner Idealismus, in dem Sinn, in
dem die Marxisten das Wort nehmen: Verdeckung einer konkreten Realitit im Gewand
des Spirituellen, wobei die Verhiltnisse in dieser Einkleidung gerade umgedreht sind,
und zugleich Anzeichen dieser Maskerade und Symptom ihrer Unwahrheit.

Damit wird der Schluss unausweichlich, dass es doch Nihilisten gibt, aber eben nicht
die Sozialisten, die Kommunisten, die Liberalen, die Arbeiter, die kritischen Philoso-
phen, die Mérder, die Protestanten, die Homosexuellen, die Juden, oder wer sonst in der
blithenden Phantasie der Reaktionire Triger des Nihilismus ist. Die einzigen wirklichen
Nihilisten sind die Reaktionire selbst. Sie allein ndmlich halten den Kult des Nichts auf-
recht, den sie den Feinden vorwerfen. Sie kultivieren das Nichts, die Vernichtung und
die Nichtigkeit eben dadurch, dass sie sie zu bekimpfen glauben und sie, gemif3 dem
Gesetz ihrer Prosa, dazu immer wieder neu ins Leben rufen miissen.

Es gibt Momente, wo sich dieser verdrehte Kult des Nichts unter dem Deckmantel
seiner Bekimpfung fastins Bewusstsein seiner selbst erhebt. Ich weifd nicht, ob es an sei-
ner intrinsisch widerspriichlichen Natur liegt oder daran, dass diese Bewusstwerdung
nur fast gelingt (und also nicht), aber diese Momente sind von besonders kruder Wort-
lichkeit getragen. Nirgends geschieht das wahrscheinlich drastischer als bei Heidegger:
In einem konkretistischen Gestus, der fast kindisch anmutet, zieht Heidegger die letz-
te und unwiderlegbare Konsequenz des gefithlten Nihilismus. Der Nihilismus, also die
imaginierte Verdinglichung einer realen Bewegung im Geist der Reaktionire, sagt: Alles
ist gleich, kein Einzelner und kein Einzelnes darf sich auszeichnen, es gibt kein Hohes
und Tiefes, kein Gutes und Schlechtes, die Welt ist Matsch, nichts gilt. Heidegger verhilft
dem reaktioniren Formalismus zu seinem groften Triumph, indem er mit unbestechli-
cher Logik erklart: So sei es, es gilt also immerhin noch eines: Nichts.

Mit dieser atemberaubenden Volte gewinnt der reaktionire Formalismus sei-
nen tiefsten spekulativen Grund und zugleich seine psychologische Wertigkeit in der
Selbstaffektion des Daseins, das in seinem Sein nun das Nichts vermutet und - findet.
Heidegger hat damit, was nicht ohne feine Ironie ist, eines der iltesten Stratageme
der »biirgerlichen« Vernunft eben gegen den biirgerlichen Geist zu kehren gewusst.
Odysseus und Polyphem in einem hat er die List des ersteren wiederholt, um den Sieg
der blofRen Vernunft gegeniiber dem Elementaren oder Barbarischen (oder dem Sein)
riickgingig zu machen, und sei es auch nur im Gefiithl der Erhabenheit eines ritselhaften
Nichts. Wen will er damit verarschen, fragt man sich und weif3 doch schon die Antwort:

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

07


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

eben sich selbst. Es geht Heidegger wie dem Zyklopen, »und die Verwirrung von Name
und Sache verwehrt es dem Barbaren, der Schlinge sich zu entziehen: sein Ruf als der
nach Vergeltung bleibt magisch gebunden an den Namen dessen, an dem er sich richen
will, und dieser Name verurteilt den Ruf zur Ohnmacht«.?

Es gingjanie darum, die Welt effektiv zu verandern, das Leben der Menschen zu ver-
bessern. Wire das wirklich erreicht, wire dem reaktioniren Affekt eben die Grundlage
entzogen. Es gilt, eine Konstellation zu erreichen, in der der Feind zugleich neutralisiert
und auf permanent gestellt ist: genau das markiert der Ubergang zum Idealismus, also
zur falschen Idee des Nihilismus. Dadurch wird das Abscheuliche zugleich geadelt (als
Metaphysisches) und jedem wirkungsvollen Zugriff entzogen. Der Kampf gegen den Ni-
hilismus ist also in der Tat ohnmichtig.

Nur bedeutet Ohnmacht eben nicht Folgenlosigkeit: Die Reaktion wird nicht errei-
chen, was sie ertriumt, weil es weder das noch sein Gegenteil so gibt, wie sie es imagi-
niert; sie wird unterdessen aber reale Wirkungen haben, deren Hirte nicht unterschitzt
werden darf, wahrscheinlich gerade wegen der Aussichtslosigkeit ihrer Bestrebungen.
Dieses Nichts nichtet in der Tat.

2 Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklarung. 75.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwatzige Schweiger
vom Schwarzwald

Verborgenheit. Ohne Zweifel geh6rt Martin Heidegger zu den einflussreichsten Philoso-
phen des 20.Jhs. Dass er sich den Nazis wenigstens zeitweise andiente und vor allem
nach dem Krieg keinerlei kritische Auseinandersetzung mit der eigenen Rolle im Drit-
ten Reich erkennen lief3, wurde dabei freilich nicht selten peinlich spiirbar. Man hat ver-
schiedene Wege gefunden, mit dieser Problematik umzugehen. Ein Philosoph wie Le-
vinas, dessen Familie wihrend der Shoah ausgeloscht worden war, musste sich stets des
Widerspruchs bewusst bleiben, dass er massiv von einem Denker beeinflusst war, der in
einem ganz entscheidenden ethischen Sinn versagt hatte. Ein anderer, sehr verbreiteter
Weg war und ist, die Essenz von Heideggers Philosophie von seinem politischen Enga-
gement abzutrennen. Ich selbst habe lange dieser Deutung zugeneigt. Es war am Ende
aber gar nicht die Veroftentlichung der Schwarzen Hefte, die mich eines Besseren belehrte,
sondern eben die Reflexion auf das Wesen des reaktioniren Denkens.

Ich werde im Folgenden gar nicht erst versuchen, Heidegger von der Geschichte her
zu verstehen; die »Fakten« sind hier einigermafien unstrittig: Rektorat, Parteieintritt,
Rektoratsrede, Bestrebungen einer Universititsreform sowie deren mangelnde Unter-
stitzung innerhalb des Regimes, Riicktritt vom Rektorat — um nur die frithesten und be-
kanntesten zu nennen. Trotzdem oder deshalb will der Streit iiber die Einordnung dieser
und anderer Ereignisse und Heideggers Rolle in ihnen (z.B. auch die Frage, inwieweit
er die Achtung jiidischer Kollegen mitbetrieben oder, wie er selbst spiter behauptete,
eingedimmt hatte) nicht abreifen. Mit guter RegelmiRigkeit flammen diese Debatten
wieder auf. Die Veroffentlichung der Schwarzen Hefte hat die bisher letzte Episode dieses
Fortsetzungsdramas ausgelost.

Ich werde einen anderen Weg gehen, indem ich rein von der Lektiire der philosophi-
schen Texte ausgehe, um von ihnen her ein Urteil itber Heideggers geschichtliche Posi-
tion zu gewinnen. Von der Idee einer unpolitischen Essenz dieses Denkens wird dabei
nicht viel iibrigbleiben. Mehr noch: Ich behaupte namlich, dass Heideggers Philosophie
von Anfang an eine geradezu exemplarische Verkettung der reaktioniren Klischees dar-
stellt. Sein und Zeit ist dafiir der deutlichste Beweis. Sein und Zeit ist ein durch und durch
reaktionires Buch, und das nicht nur in den Paragraphen, die schon frith (und zurecht)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die kritische Aufmerksamkeit der Kommentatoren auf sich gezogen haben. Vielleicht
ist Sein und Zeit sogar der reinste Ausdruck reaktioniren Denkens, den wir haben. Die
Anniherung an den Nationalsozialismus war, was auch immer man sonst noch dariiber
denken méchte und wie man sie historisch einschitzt, kein Zufall und auch kein Irr-
tum. Da das reaktionire Denken nun gerade nicht in der (besseren oder schlechteren)
Darstellung des Wirklichen besteht, sondern eine einzige Unternehmung zur Selbststi-
mulation ist, eine Affektschmiede, kann Sein und Zeit auch nicht mehr so ohne Weiteres
als eine Philosophie neben anderen begriffen werden. Es wird darin vielmehr eine be-
stimmte affektive Ordnung hergestellt, deren Wirkungskraft umso stirker ist, als die
weltanschaulichen Beweggriinde verborgen sind — und das wohl noch Heidegger selbst.
Es ist wohl klar, dass das Urteil, das aus dieser Betrachtungsweise flief3t, noch vernich-
tender sein muss, als es jedes, das sich »nur« auf die Daten der politischen Geschichte
stiitzt.

Wirklichkeitsverlust. Werfen wir zuerst einen ganz groben Blick auf den Gegensatz, der
das Werk bestimmt: Fiir Heidegger gibt es einen Vollzug von Sein, der fundamental un-
wahr ist. Es gibt ein Existieren, das ganz einfach nicht stimmt, das weder der Existenz
noch der Wirklichkeit gewachsen ist — und das offenbar durch eigenes Verschulden. (Ich
halte mich hier nicht sklavisch an die oft sehr differenziert gebrauchten Termini Heideg-
gers. Ich glaube, dass ich dazu berechtigt bin, solange ich den Gedankengang und die
StofRrichtung dieses Denkens respektiere.) Diesem Sein in Unwahrheit, dem verfallenen
Dasein, setzt Heidegger eine Entschlossenheit fiir die eigene Existenz und das heifdt vor
allem: ein entschlossenes Verhiltnis zum eigenen Tod entgegen, die allererst die Wahr-
heit menschlichen Daseins im engen Sinn verwirklichen sollen. Es ist bezeichnend, dass
diese Entschlossenheit keinerlei positiven Inhalt hat. Alles, was man da sagen kann, ist,
dass wir im Vorlaufen in unseren Tod unsere eigensten Moglichkeiten ergreifen. Welche
das sind, bleibt ganz offen. Es ist dies das Element des Formalismus, der immer wieder in
der Analyse der Reaktion begegnet: Es ist, als traue man sich angesichts der Desillusio-
nierungen der Moderne nicht mehr, echte, positive Entwiirfe anzubieten. Die Reaktion
ist eben keine schlichte Nostalgie einer vormodernen Einfachheit: Es ist diese Nostalgie,
aber gebrochen durch das Prisma der Moderne, das keinen Blick in die urspriingliche
Lichtquelle mehr zuldsst. Die Reaktion ist Kind der Moderne, die sie hasst, weshalb sie
nicht selten das moderne Pathos der Revolution fiir sich zweckentfremdet — und dabei
wirklich glauben kann, dass sie dazu berechtigt sei. Was bleibt nach dieser Krinkung,
ist, wie in einer Wut nach Statthaltern der alten Transzendenzen zu fahnden und sie in
der Ritckbeziiglichkeit der Akte auf sich selbst zu finden, unter Abstraktion von allen »In-
halten«: die Tat, die Entscheidung, die Entschlossenheit, sogar die Liebe kénnen so als
selbstgeniigsame Garanten der Wirklichkeit erscheinen. Man sieht auch, dass Heidegger
wie die meisten Reaktionire im Grunde iiber einen Solipsismus nicht hinausgekommen
ist. Ich fithre das niher aus.

Die Entgegensetzung des je eigenen Daseins und des Man spricht im Grunde vol-
lig unverhohlen die Pramissen aus, auf denen sie ihre Plausibilitit nur entfalten kann.
In Wahrheit ist das ja tiberhaupt nicht selbstverstindlich. Es ist aber selbstverstindlich,
wenn man gewisse metaphysische und ideologische Empfindsamkeiten hat — und dieses
Wort meine ich nicht primir polemisch, denn um affektive Ordnungen geht es hier ja.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

Heidegger geht, wenig dezent, von einer urspriinglichen Konflikthaftigkeit der Verhilt-
nisse zwischen Menschen aus. Unsere normale, alltigliche Lebenswelt ist geprigt vom
schmerzlichen Wissen um die »Herrschaft der Anderen« tiber mich.

Im Besorgen dessen, was man mit, fiir und gegen die Anderen ergriffen hat, ruht stin-
dig die Sorge um einen Unterschied gegen die Anderen, sei es auch nur, um den Un-
terschied gegen sie auszugleichen, sei es, dass das eigene Dasein — gegen die Anderen
zurlickbleibend — im Verhiltnis zu ihnen aufholen will, sei es, dass das Dasein im Vor-
rang iilber die Anderen daraufausist, sie niederzuhalten. Das Miteinandersein ist—ihm
selbst verborgen — von der Sorge um diesen Abstand beunruhigt. Existenzial ausge-
driickt, es hat den Charakter der Abstindigkeit. Je unauffilliger diese Seinsart dem all-
taglichen Dasein selbst ist, um so hartnickiger und urspriinglicher wirkt sie sich aus.’

Es ist ja nicht so, dass Heidegger vollig unrecht hitte. Aber die Frage ist doch, ob man
da stehenbleiben kann, oder ob vielmehr genau diese Diagnose der »Abstindigkeit« die
Suche nach Mitteln ihrer Uberwindung in einer echten Gemeinschaft anstofien muss.
Dazu aber miisste das Sein der Menschen fundamental anders, nimlich nicht egozen-
trisch gedacht werden. Heidegger hingegen setzt eine urspriingliche Egozentrik, einen
ontologischen Egoismus, er setzt einen ebenso urspriinglichen Konflikt — wie Hobbes.
Er geht aber iiber Hobbes hinaus, insofern der Konflikt in einer gewissen Weise schon
verloren ist. Die Anderen haben lingst die Herrschaft itber mich.

Paradoxerweise — zumindest fiir paradox fiir alle, die nicht die reaktioniren Vorur-
teile teilen - ist diese Herrschaft der Anderen eine der Gleichheit aller. Der Schritt von
Hobbes zu Heidegger ist also der des echten Pessimisten, der angesichts der Gewalt
nach einer sei es auch nur minimal besseren Losung sucht, hin zu einem, dem die
historisch erreichte Situation der biirgerlichen Welt als Niederlage erscheint. Es ist
aber eine Gleichheit, die sich nicht deklariert, sondern die sich einschleicht, die in den
alltdglichen Verrichtungen ins Dasein gleitet, hinterhiltig, ohne sich zu erkennen zu
geben. Es ist kein Zufall, mit welchen Phinomenen Heidegger diese schleichende Ver-
giftung durch Alltagspraxen verbindet: mit den 6ffentlichen Verkehrsmitteln und der
Massenpresse, also genau mit Einrichtungen, die zutiefst mit modernen liberalen Staa-
ten verbunden sind. »In der Benutzung 6ffentlicher Verkehrsmittel, in der Verwendung
des Nachrichtenwesens (Zeitung) ist jeder Andere wie der Andere.« Man ist erinnert
an das Nasertiimpfen der Privilegierten angesichts der unverschimten Bevolkerung der
Strande durch die Plebs. Diese Aussagen — auf die sich eine ganze Philosophie voller
Pathos griindet — sind in Wahrheit kleinkariert und kleingeistig. Sie sind vor allem
entschieden antidemokratisch, und wie alle guten Antidemokraten attestiert auch
Heidegger dem Gegner das Diktatorische: Denen, die sich fiir etwas Besseres halten,
muss der Griff der »Anderen« nach dem, was sie selbst auszeichnet, wie ein Diktat
erscheinen. »In dieser Unauffilligkeit und Nichtfeststellbarkeit entfaltet das Man seine
eigentliche Diktatur.«* Die Diktatur der Gleichheit aller manifestiert sich weiterhin in
der Durchschnittlichkeit, die keine anderen Wege als die lingst beschrittenen gelten

1 SZ.126.
2 Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

2


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

lasst und die zu einer »Einebnung aller Seinsmoglichkeiten« fithrt. Heidegger resiimiert:
»Abstindigkeit, Durchschnittlichkeit, Einebnung konstituieren als Seinsweisen des
Man das, was wir als »die Offentlichkeit« kennen.«<* Es umschlingen sich also auf den
ersten beiden Seiten, auf denen das Man eingefiihrt wird, simtliche reaktioniren Kli-
schees: Die offentliche Welt, in der man tiglich tausend anderen begegnet, die nichts
Auszeichnendes haben, und in der wir selbst unserer Auszeichnung genau durch diese
Berithrung mit den Anderen beraubt werden, ist eine einzige brutale Diktatur, eine
gewaltsame wenn auch meist verdeckte, implizite Gleichmacherei.

Daher fillt auch Licht auf die anderen Aspekte, die Heidegger dem Man abliest. Zwar
beginnt Heidegger mit der Erklirung, dass er den Ausdruck »Gerede« nicht abwertend
meine.* Alles Folgende widerlegt genau diese Erklirung aber sofort. Das »Geredex, so-
gleich durch das »Geschreibe«erginzt, bildet eine Welt durchschnittlicher Verstandlich-
keit, die genau deshalb gar kein echtes Verstehen beinhalten kann. Das ist genau die Art
von Mitteilung, die nicht nur keinen Inhalt hat® — wir werden sehen, wie ironisch diese
Klage in Heideggers Feder ist —, sondern die die bereits als Domine des Man identifi-
zierte Offentlichkeit bestimmt. »Die Bodenlosigkeit des Geredes versperrt ihm nicht den
Eingang in die Offentlichkeit, sondern begiinstigt ihn. [...] Das Gerede, das jeder aufraf-
fen kann, entbindet nicht nur von der Aufgabe echten Verstehens, sondern bildet eine
indifferente Verstindlichkeit aus, der nichts mehr verschlossen ist.«® Das Gerede ist die
Manifestation von Sprache, in der alle iiber alles sprechen kénnen und sogar diirfen. Der
Preis dafir ist, dass dieses Sprechen nichts Wirkliches und Echtes, nichts »Urspriingli-
ches« (wie Heidegger gerne sagt) erreichen kann. Es ist also die Welt des Pobels und sei-
nes nichtverstehenden Verstindnisses, aus dem sich jeder urspriinglich Denkende erst
heroisch herauszukimpfen hat:

In ihr [der alltidglichen Ausgelegtheit] und aus ihr und gegen sie vollzieht sich alles
echte Verstehen, Auslegen und Mitteilen, Wiederentdecken und neu Zueignen. Es ist
nichtso, dassjeein Dasein unberihrt und unverfithrt durch diese Ausgelegtheitvor das
freie Land einer»Welt«an sich gestellt wiirde, um nur zu schauen, was ihm begegnet.”

Es bedarf nur der rudimentirsten historischen Kenntnisse, um in diesem Gerede iiber
das Gerede, neben der allgemeinen Zubilligung des Rederechts an alle und dem Urteil
iiber die Massenmedien, das bis zum Erbrechen durchexerzierte reaktionire Klischee
der Schwatzbude Parlament wiederzuerkennen. Canetti schreibt dazu treffend:

Ein guter Teil des Ansehens, das Diktaturen anhaftet, liegt darin, dass man ihnen die
konzentrierte Kraft des Geheimnisses zubilligt, das sich in Demokratien auf viele ver-
teiltund verdiinnt. Mit Hohn hebt man hervor, dassin diesen alles zerredet werde. Jeder

3 SZ.127.

4 Wenn es der Autoritdten bedirfte, um die Haltlosigkeit dieser Beteuerung noch jenseits der schie-
ren Semantik zu belegen, so wiirde man bei Adorno fiindig: Jargon der Eigentlichkeit. 81f.

5 »lhm liegt daran, dass geredet wird.« (SZ. 168)

6 SZ.169.

7 Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

schwatze daher, jeder mische sich in alles ein, es geschehe nichts, da alles vorher be-
kannt sei. Es sieht so aus, als beklage man sich iiber den Mangel an Entschlossenheit,
in Wahrheit gilt die Enttduschung dem Mangel an Geheimnis.®

Als Heidegger das Man eingefiihrt hatte, fielen unter anderem diese Sitze: »Jeder Vor-
rang wird gerduschlos niedergehalten. Alles Urspriingliche ist iiber Nacht als lingst be-
kannt geglittet. Alles Erkimpfte wird handlich. Jedes Geheimnis verliert seine Kraft.«’
Wie entlarvend Canettis Beschreibung in Bezug auf Heidegger ist, wird man aber erst
ermessen, wenn man sich daran erinnert, dass die von Heidegger geforderte Entschlos-
senheit rein gar nichts Bestimmtes will und besagt, sondern nur die Entschlossenheit
als solche, ohne ein Wozu: Und dann sieht man, dass die Entschlossenheit selbst nichts
anderes ist als eine Inszenierung des Geheimnisses, das Heidegger so schmerzlich ver-
misst in einer Welt, die keine Rangunterschiede mehr anerkennt. Wir werden auf diesen
Aspekt zuriickkommen.

Auch die Neugier lisst sich ganz eindeutig identifizieren. Heidegger beginnt mit ei-
nigen gelehrten Ausfithrungen zu Augustin, doch worum es in Wahrheit geht, ist unver-
kennbar: Es geht um die unterstellte Oberflichlichkeit einer Welt, in der jeder stindig
was Neues sehen und erfahren will, um die biirgerliche Sensationslust wie das plebeji-
sche Spektakel. Wer sich der Neugier hingibt, der lisst sich ein auf eine Welt, die ihn
nicht mehr besorgend fordert (etwa wenn die wichtigsten Bediirfnisse gestillt sind) und
die er sich als reinen Gegenstand einer Betrachtung gonnt: einer Betrachtung und eines
Genusses, die keinem anderen Zweck mehr dienen, auch nicht und gerade nicht der Er-
kenntnis. Wenn es doch um Wissen geht, dann nicht um ein »echtes« Wissen, das ganz
dem Eindringen in die Sache gewidmet ist, sondern nur eines, das leere Daten anhiuft,
wohl um mitreden zu kénnen: Der Neugier »liegt nicht daran, durch Verwunderung in
das Nichtverstehen gebracht zu werden, sondern sie besorgt ein Wissen, aber lediglich
um gewusst zu haben«.’® So stellt sich ein Diinkelhafter das Denken der Vielen vor, keine
Frage."

Entlarvend ist, dass hier wie nebenbei die Bemerkung fillt, Gerede und Neugier sei-
en »Entwurzelungstendenzen«:** Das setzt doch eine urspriingliche Verwurzelung vor-
aus. Worin aber wurzelt das Dasein, das doch geworfen ist? Schon zuvor hief3 es: »Das
Gerede, das in der gekennzeichneten Weise verschlief3t, ist die Seinsart des entwurzel-
ten Daseinsverstindnisses. Es kommt jedoch nicht als vorhandener Zustand an einem

8 Canetti: Masse und Macht. 350.

9 SZ.127. Theweleit kommentiert die eben zitierte Stelle von Canetti so: »Und in der Tat: was 6f-
fentlich besprochen wird, in dersQuasselbude Parlaments, kann nicht von grofier Bedeutung sein,
handelt man doch die Wichtigkeiten des eigenen Leibes streng geheim ab. —>Der Fithrer berdt sich
im Geheimen<—das erweckt Vertrauen, bedeutet: er kommt zum Wesentlichen.« (Mdnnerphan-
tasien. Band 2. 110f)

10 SZ.172.

1 Etwas anders, aber nicht im Widerspruch hierzu sieht es Adorno: »Emanzipiertes Bewusstsein
setzt er der Neugier gleich. Der Hass auf diese gesellt sich dem auf Mobilitit [...].« Jargon der
Eigentlichkeit. 93)

12 SZ.173.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

223


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Vorhandenen vor, sondern existenzial entwurzelt ist es selbst in der Weise der stindi-
gen Entwurzelung.«® Heidegger versucht dann, diese Entwurzelung niher zu beschrei-
ben dadurch, dass so ein Dasein »von den primiren und urspriinglich-echten Seins-
beziigen zur Welt, zum Mitdasein, zum In-Sein selbst abgeschnitten« ist. Aber was ist
damit denn gewonnen? Wir werden spiter sehen, dass das entschlossene, eigentliche
Dasein, das mit diesen Seinsbeziigen offenbar wieder Verbindung aufnimmt, reine Be-
hauptung bleibt, eine blofRe rhetorische Tautologie. Es ist mit der Entwurzelung aber so-
lange nicht ernst, wie es keine ernstzunehmende Verwurzelung gibt. Entweder sind die-
se beiden Begriffe intelligibel zu machen oder sie sind es nicht. Im letzteren Fall braucht
man die ganze Philosophie nicht. Wenn man nun aber Heidegger zwingt zu sagen, was
er meinen kann und ihm zugleich hohles Pathos nicht als Antwort durchgehen lisst,
dann bleibt leider nur solches tibrig, was Heideggers Nazi-Zeit ganz logisch erscheinen
lasst. Nie war Heidegger konkreter und »phinomenologischer« als damals. Da war er
nidmlich imstande und willens, den Begriffen der Ver- bzw. Entwurzelung einen klaren,
wenn auch grundfalschen Sinn zu geben. So schreibt er in dem unsiglichen Gutach-
ten zu Honigswald (das nicht zufillig mit »Heil Hitler!« endet): »Auf diesem Weg wurde
unter scheinbar streng wissenschaftlicher philosophischer Begriindung der Blick abge-
lenkt vom Menschen in seiner geschichtlichen Verwurzelung und in seiner volkhaften
Uberlieferung seiner Herkunft aus Boden und Blut.«*

Schliefdlich wendet sich Heidegger noch der Zweideutigkeit zu. Und wieder versteckt
sich hinter recht kompliziert formulierten Sitzen eine einfache Diagnose: Die Zweideu-
tigkeit bezeichnet die offensichtlich unertrigliche Tatsache, dass wir in einer Welt, in
der alle mitreden wollen und diirfen, bald nicht mehr wissen, was wahr ist. Was hier un-
ter einem philosophisch aufgejazzten Wort vorgefithrt wird, ist nichts anderes als das
Unbehagen und der Widerwille, dass es keinen mehr gibt, der klare Ansagen macht. Ja,
eine Gesellschaft, die die Forderung des Demokratischen und damit die Pluralitit ernst-
nimmyt, ist anstrengend, kompliziert, nicht selten nervig und manchmal empérend. Ja,
die Uneindeutigkeit, in die das Wahre gerit, wenn man einmal beschlossen hat, im Prin-
zip den anderen gleiches Recht und gleiche Wahrheitsfihigkeit zuzugestehen, ist schwer
zu ertragen. Ja, die Meinungen der anderen, ihre Irrtiimer vor allem — oder was ich eben
dafiir halte - sind Zumutungen. Aber genau in der Kraft, diese Zumutung zu tragen, be-
wihrt sich die Reife der Menschen fiir eine freie Gesellschaft. Man sieht, dass Heidegger
nicht nur versagt; nicht nur gibt er sich keine Mithe: Er weigert sich schlichtweg die Vor-
aussetzung anzuerkennen. Unter dem verbrimten Wort der Zweideutigkeit stecke also
nichts anderes als Heideggers tiefer Antipluralismus.

Wenn im alltaglichen Miteinandersein dergleichen begegnet, was jedem zuginglich
istund woriiberjederjedes sagen kann, wird bald nicht mehr entscheidbar, was in ech-
tem Verstehen erschlossen ist und was nicht. Diese Zweideutigkeit erstreckt sich nicht

13 SZ.170.

14  GA16.132. Dass das keine unfaire Riickprojektion ist, zeigt der § 74 von Sein und Zeit zur Geniige.
Dass es einen anderen, maximal konkreten, aber eben nicht faschistischen Begriff von Verwur-
zelung und Entwurzelung geben kann und dass er sogar unverzichtbar ist, hat Simone Weil ein-
drucksvoll gezeigt.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

allein auf die Welt, sondern ebensosehr auf das Miteinandersein als solches, sogar auf
das Sein des Daseins zu ihm selbst.

Alles sieht so aus wie echt verstanden, ergriffen und gesprochen und ist es im Grunde
doch nicht, oder es sieht nicht so aus und ist es im Grunde doch.™

Es geht hier nicht um allgemein menschliche Verhiltnisse. Vielmehr driicke sich hier un-
verkennbar eine bestimmyte, rein affektive Reaktion auf eine genau identifizierbare poli-
tische Konstellation aus: eine, in der alle iiber alles mitreden diirfen, in der es keine vor-
gingige Exklusion von bestimmten Gruppen aus dem Reich der vollen Menschheit mehr
gibt (wenn auch bislang nur in der Theorie), in der diese neu agnoszierten Klassen und
Schichten ihre eigene Belustigung oder vielleicht sogar Kultur fordern, in der sie durch
Mitreden, durch Massenmedien, durch Schaulust alles mit ihren ekligen Fingern und
Augen betatschen und damit entweihen, in der sie die GrofRen und Echten hinabziehen
ins Niedrige, Schmutzige — und nicht einmal merken, was fiir ein Sakrileg sie begehen.
Am ekligsten, so kann man mutmafen, ist fiir diesen so véllig humorbefreiten Denker
noch das unbekiitmmerte Lachen, mit dem die Unwiirdigen ihre Profanisierungen be-
gleiten. »Philosophie ist jenes Denken, womit man wesensmifig nichts anfangen kann
und woriiber die Dienstmigde notwendig lachen.«* Der Ekel ist aber wahrhaft existen-
ziell: Es ist der Horror vor einer Welt, in der alles im Sumpf des Gleichen zu versinken
droht, so dass am Ende die Wirklichkeit als solche zweifelhaft wird. »In der Selbstver-
stindlichkeit und Selbstsicherheit der durchschnittlichen Ausgelegtheit jedoch liegt es,
dass unter threm Schutz dem jeweiligen Dasein selbst die Unheimlichkeit der Schwebe,
inder es einer wachsenden Bodenlosigkeit zutreiben kann, verborgen bleibt.«” Dass Sein
und Zeit eine Fundamentalontologie sein soll, ist kein Zufall: Es bedeutet ganz wortlich,
dass sich da einer gezwungen fiihlt, dem Sein das Fundament zuriickzuerstatten.
Denn eine Welt, in der Abstindigkeit, Durchschnittlichkeit und Einebnung herr-
schen, kann nicht wirklich real sein. Sie ist nicht eigentlich. Sie ist nur uneigentlich. Der
Begriff des Uneigentlichen, der die Verfallenheit des Daseins an das Man kennzeichnet,
driickt in drastischer Weise aus, dass unser Leben und das der meisten fast immer un-
echt ist, nicht wirklich gelebt ist, gar nicht wirklich ist.”® »Zunichst ist das Dasein Man
und zumeist bleibt es so.«” Da fillt die Wirklichkeit ins Unwirkliche, nur Behauptete,
wie ein Traum, wie eine Fata Morgana. Die Reaktion hebt an mit einer tiefempfundenen Angst
davor, dass die Welt nicht wirklich sein konnte.*® Und sie meint damit immer diese Welt,

15 SZ.173.
16 CA41.3.
17 SZ.170.

18 |hm werden als quasi-Synonyme die Begriffe der Entfremdung, des Absturzes, des Wirbels bei-
gesellt. Siealle beschreiben die Bewegung, in der das Dasein sein Sein verliert und damit sich selbst.
Es ist geradezu lacherlich, wenn Heidegger den § 38 mit dem Hinweis einleitet, dass diese Rede-
weisen »keine negative Bewertung« ausdriicken sollen (SZ.175).

19 SZ.129.

20 Heidegger erklart, dass Uneigentlichkeit nicht mit dem Nicht-Sein oder dem Verlust des Seins
gleichzusetzen sei (SZ.176). Natiirlich, die ganzen uneigentlichen Leute laufen ja ihrer Uneigent-
lichkeit zum Trotz weiter rum. Doch genau darin liegt ja das Gruselige: das zombiemafige Fortve-
getieren der Meisten, die von ihrem eigenen Tod nichts wissen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

225


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

nimlich die moderne, in der alles gleich ist. Vielleicht hat niemand diesen affektiven
Grund klarer zum Ausdruck gebracht als Heidegger.

Angstmacherei. Was kann man diesem Horror des Uneigentlichen entgegensetzen? Wie
der Ausweglosigkeit des Unwirklichen entgehen?

Die eigentlich geniale Pointe Heideggers besteht darin, die Diagnose als solche in ihr
Gegenteil zu verkehren, indem er die Gewissheit des Unwirklichen zum Umschlagsort
ins Wirklichste erklart. Ein epischer Kurzschluss ist das, der aber wohl zu beachten ist,
weil er die gesamte Strategie Heideggers prifiguriert. Wie alle Metaphysiker konstru-
iert auch Heidegger ein Mobiusband, d.h. einen systematischen Ort oder eine Gestalt,
die, als Schlussstein des Denkgebdudes, nur noch auf sich selbst verweist. Wie in jeder
Metaphysik ist auch hier das M6biusband der Fokus groéfiter affektiver Konzentration.
Hier aber ist es das nicht per accidens, nebenbei, sondern diese affektive Verdichtung
und Intensivierung ist genau der Zweck und die Auszeichnung, die ein auf sich selbst
zuriickgebogenes Dasein zum Metaphysikum selbst erhebt.

In der Welt der Uneigentlichkeit habe ich es mit lauter Seienden zu tun. Was fehlt,
ist nur das Sein selbst.” Was Heidegger in der Analyse der Uneigentlichkeit in ihren ver-
schiedenen Aspekten zum Ausdruck bringt, ist die tiefe Beunruhigung und der Horror,
den die Abwesenheit des Seins hinterlisst. Die geniale Idee Heideggers ist nun einfach
diese: Wenn ich derartige Angst angesichts der Unauffindbarkeit des Seins habe, dann
muss es Sein wohl doch geben, aufjeden Fall in meiner Angst. Wer solche Angst hat, muss
real sein, muss sein. Wo solche Angst ist, ist Sein. J'ai peur, donc je suis. Heidegger borgt
sich Descartes’ Argument aus, doch macht er aus dem, was bei Descartes lediglich ei-
ne Denkmethode war, um wissenschaftliche Gewissheit abzusichern, eine Versicherung
der Existenz — der eigenen wie der des Wirklichen allgemein — angesichts einer tiefen
Bestiirzung: dass es das Sein nicht geben kénnte.

Die Angst begegnet also als eine doppelseitige. Sie ist mit einem Gesicht der Unei-
gentlichkeit zugewandt, deren Nichts ihr Nicht-Gegenstand ist; mit dem anderen Ge-
sicht blickt sie in die Eigentlichkeit, die sie herstellt.”* Sie enthiillt mir mein Sein als ein
ganzes — was auch immer das heiflen mag.

Geschiehtim Dasein des Menschen ein solches Cestimmtsein, in dem er vor das Nichts
selbst gebracht wird?

Dieses CGeschehen ist moglich und auch wirklich— wenngleich selten genug — nur fiir
Augenblicke in der Grundstimmung der Angst. [..] Die Angst offenbart das Nichts.?

21 Vgl. Was ist Metaphysik? 13: »Wie aber, wenn das Ausbleiben dieses Bezugs [des Seins zum Men-
schenwesen] und die Vergessenheit dieses Ausbleibens von weither das moderne Weltalter be-
stimmten? Wie, wenn das Ausbleiben des Seins den Menschen immer ausschlieRlicher dem Sei-
enden Uberliefe, so dass der Mensch vom Bezug des Seins zu seinem (des Menschen) Wesen fast
verlassen und diese Verlassenheit zugleich verhillt bliebe?«

22 Mirscheint, dass sich damit auch besser erklart, warum Heidegger die Angst von der Furcht unter-
scheiden kann, denn die Furcht kennt nur eine Richtung. Die Januskdpfigkeit der Angst hingegen
macht es unmoglich, ihr einen identifizierbaren Gegenstand zuzuschreiben.

23 Was ist Metaphysik. 34f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

Damit erkldrt sich auch schliissig, weshalb Heidegger Nichts und Sein geradezu syn-
onym benutzen kann,* denn genau das Nichts der Uneigentlichkeit ist das Sein der Ei-
gentlichkeit, und umgekehrt. Die Angstist das Scharnier, Umkehrungspunkt, der sich in
der uneigentlichen Realitit auftut, um dessen Umstiilpung ins Eigentliche zu besorgen.
Heidegger spricht ohne Umschweife aus, was ich fiir die Essenz der Reaktion halte: die
Bestrebung, sich seiner selbst und der Wirklichkeit als ganzer zu versichern, indem man
einen Affekt (Heidegger sagt: Befindlichkeit) herstellt, dessen pure Intensitit der Aufga-
be gewachsen sein kann. Es gilt, zu fiihlen, was man nicht mehr glauben oder wissen
kann: worin das Vertrauen erschiittert ist. Und gefithlt wird, da ist Heidegger so altmo-
disch wie die ganze Reaktion, in mir drin.

Esist also die Angst, die die doppelte Aufgabe hat, einerseits dem vielleicht noch va-
gen Empfinden der Falschheit der 6ffentlichen Welt die Schirfe eines Beweises zu ge-
ben und andererseits in sich und durch sich die Wahrheit einer eigentlichen Existenz
einzuliuten wie auch zugleich zu bewihren. Die Angst bringt mich wirklich vor mich,
vor mein eigenstes Seinkdnnen, vor meine eigene Ganzheit. Sie bringt mich aber zuerst
vor die Welt als solche. Weil die Angst sich vor nichts Bestimmtem dngstigt, fungiert sie
als Operator der Nivellierung aller Unterschiede zwischen Seienden. Alles Einzelne in
der Welt und alle Zusammenhinge zwischen ihnen sind irrelevant, »ohne Belang«. So
setzt sich der, dem in der Welt kein Weg mehr geboten ist, seine eigene Auszeichnung so
durchzusetzen, dass er selbst sie glauben konnte, von genau dieser Welt ab, indem er sie
als ganze von sich wegriickt. Was bleibt, ist nur die »Aufsissigkeit« von Welt itberhaupt.
Unaufrichtig in diesem Manéver ist nicht nur die Verwischung aller Spuren der politi-
schen Realitit, die gemeint ist, sondern vor allen Dingen der Versuch, diese Bewegung
nun in aller Konsequenz zu einer unhistorischen zu machen: denn wenn mir nur noch
die »Welt als solche« gegeniibersteht, vor der ich Angst habe, dann ist die Dimension des
Historischen und des Politischen, dann sind die Unterschiede endgiiltig geléscht. Diese
Geste vollendet die Entpolitisierung in einem spekulativen Move, die zuvor schon in der
strategischen Unsichtbarmachung der gemeinten Phinomene vorbereitet war.

In einer eigenartigen Wendung fithrt so die Angst vom Nichts der faktischen, his-
torischen Welt iiber die Distanzierung und Entpolitisierung der Welt als solcher zuriick
zu dem Selbstgefiihl, in dem sich das Dasein nun endlich echt und wirklich und authen-
tisch, mit einem Wort: eigentlich fithlt — und mit sich auch die Wirklichkeit. Der reak-
tiondre Parcours ist durchschritten. Die charakteristische reaktionire Unredlichkeit ist
dabei einfach zu lokalisieren in der Flucht vor den konkreten historischen Realititen und
ihren Anspriichen hin in die luftigen Hohen irgendwelcher spekulativer Gemeinplitze.

Jedenfalls tritt nun erst das Dasein als ein eigentliches auf. Fiir Heidegger ist die Ei-
gentlichkeit des Daseins zwingend verbunden mit seiner Vereinzelung. »Die Angst ver-
einzelt das Dasein auf sein eigenstes In-der-Welt-sein, das als verstehendes wesenhaft
auf Méglichkeiten sich entwirft.«** »Allein in der Angst liegt die Méglichkeit eines aus-
gezeichneten Erschliefens, weil sie vereinzelt.«* Wenn das Man die Entfremdung und

24  Ebenfalls sehr deutlich in Was ist Metaphysik?, vor allem im Nachwort: »Aber dieses Nichts west als
das Sein.« (49)

25  SZ.187.

26 SZ.191.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

227


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Wurzel der Uneigentlichkeit ist, dann ist es nur folgerichtig, dass die eigentliche
Existenz eine ist, die nicht mehr an dem Man, an der Offentlichkeit, an einer promis-
ken Gleichheit partizipiert. Die Vereinzelung ist kein Nebeneftekt der Heidegger’schen
Konstruktion, sie ist vielmehr eine der zentralen Funktionen, die diese erfiillt: in einer
Welt der iibergriffigen Gleichheit auf spekulativem Weg die Privilegierung der Wenigen
zu garantieren, zu der die Realitit die Pfade verschiittet hat. Sich selbst fithlen, und sich
selbst als ein Besserer fithlen.

Heidegger treibt aber die Vereinzelung noch weiter, vor allem in Texten nach Sein und
Zeit. Es wird dann deutlich, dass das »Wegriicken des Seienden im Ganzen«*” eben das
Seinsverhiltnis begriindet, das den Menschen so recht ausmacht. Das Nichts ist dann
die Distanznahme gegeniiber den Dingen und ihren Zusammenhingen, die menschli-
che Freiheit ausmacht (im Gegensatz zu der Position des Tieres, das eng an den Moment
und das Bediirfnis gebunden bleibt). Das Nichts schiebt sich gewissermafien zwischen
den Menschen und die Dinge der Welt, die Seienden; es er6ffnet ihm damit die Welt als
ganze,”® aber nur um den Preis einer urspriinglichen Entfernung, die nicht mehr wieder
eingeholt werden kann. Zwischen dem Menschen und der Wirklichkeit klafft fiir Hei-
degger immer schon ein Abgrund, der Abgrund des Seins bzw. des Nichts. (Dass die-
se Distanzierung durch das Nichts nicht nur unsere Freiheit begriindet, sondern auch
einen urspriinglichen Bruch, spricht Heidegger nicht in aller Deutlichkeit aus; es liegt
aber in der Folgerichtigkeit seiner Diagnose: Wenn die Uneigentlichkeit eine genauso
urspriingliche Moglichkeit unseres Seins ist wie die Eigentlichkeit, dann muss ein Ab-
bruch zwischen dem Natiirlichen und damit dem, fiir Heidegger nur ontisch, Wirkli-
chen einerseits und uns andererseits immer schon stattgefunden haben. Es muss dieser
Abbruch sogar besonders brutal gewesen sein, denn wenn auch kein Weg zuriick in die
Natiirlichkeit fithrt und auch nicht fithren soll, wenn vielmehr neue Beziehungen ange-
kniipft werden sollen, dann zeugt doch der Widerstand und die Hemmung, die von der
Uneigentlichkeit ausgehen, von der Tiefe der Entfernung. Ich werde darauf zuriickkom-
men.)

Das jedenfalls ist der Sinn des beriichtigten Satzes, wonach »Das Nichts selbst nich-
tet«. »Das Nichten [...] offenbart [...] dieses Seiende in seiner vollen, bislang verborgenen
Befremdlichkeit als das schlechthin Andere — gegeniiber dem Nichts.« Und noch deutli-
cher:

Sich hineinhaltend in das Nichts ist das Dasein je schon iiber das Seiende im Ganzen
hinaus. Dieses Hinaussein ber das Seiende nennen wir die Transzendenz. Wirde das
Dasein im Grunde seines Wesens nicht transzendieren, d.h. jetzt, wiirde es sich nicht

27  Was ist Metaphysik? 35.

28 Indem Vortrag>Das Ding<wird das in der Behauptung sinnenfillig, dass der Topfer nicht den Krug
herstellt, sondern die Leere gestaltet. In: Vortrage und Aufsitze. 157-179.161. Ansonsten ist dieser
Vortrag aber ein gutes Beispiel fiir eine andere Strategie der Unredlichkeit, auf die sich Heidegger
hervorragend verstand und die er gerade nach dem Krieg ausgiebig anwandte, als die kritischen
Nachfragen sich hduften: hemmungslose Mystifizierung. Ahnungsvolles Raunen als Schutzmaf3-
nahme gegen unangenehme Fragen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

im Vorhinein in das Nichts hineinhalten, dann kénnte es sich nie zu Seiendem verhal-
ten, also auch nicht zu sich selbst.
Ohne urspriingliche Offenbarkeit des Nichts kein Selbstsein und keine Freiheit.?’

Ich bin so deep. Die Problemlage, die so bezeichnet ist, wird vervollstindigt durch die
Selbstbeziehung, die das Dasein in der Sorge praktiziert: In einer volligen Umkehrung
des gingigen Verstindnisses von Sorge wird diese nimlich dem Dasein nur in Hinsicht
aufsich selbst zugesprochen, und das nicht einmal mit Blick auf diese oder jene Interes-
sen oder Bediirfnisse, sondern wieder ohne alle gegenstindliche Bestimmtheit. Wir fin-
den da das theoretische Mittel wieder, mit dem sich Heidegger aus der Zwangslage des
Realititsverlustes zu befreien sucht: durch die Kondensierung aller Intensitit im Selbst.
So kommt Heidegger dazu, das Dasein in sehr fragwiirdiger Weise als das Seiende zu be-
stimmen, »dem es in seinem Sein um dieses selbst geht«.>® Dass die Sorge in Heideggers
Lesart radikal selbstbezogen ist, ist so folgerichtig, wie es ihr der Sache nach véllig unan-
gemessen ist. Sein und Zeit entwirft ohne Zweifel einen Solipsismus. Heidegger spricht
es selbst aus:

Die existenziale Selbigkeit des ErschliefSens mit dem Erschlossenen, so zwar, dass in diesem die
Welt als Welt, das In-Sein als vereinzeltes, reines, geworfenes Seinkdnnen erschlossen ist, macht
deutlich, dass mit dem Phdnomen der Angst eine ausgezeichnete Befindlichkeit Thema der In-
terpretation geworden ist. Die Angst vereinzelt und erschliefdt so das Dasein als »solus
ipse«. Dieser existenziale »Solipsismus« versetzt aber so wenig ein isoliertes Subjekt-
ding in die harmlose Leere eines weltlosen Vorkommens, dass er das Dasein gerade in
einem extremen Sinne vor seine Welt als Welt und damit es selbst vor sich selbst als
In-der-Welt-sein bringt.®'

Dieses Zitat wird man leicht heranziehen, um zu zeigen, wie unfair meine Interpreta-
tion ist, ignoriere ich doch offenkundig alle ausdriicklichen Stellungnahmen des Autors
selbst, um ihm eine Sichtweise zu unterstellen, die er gar nicht teilt. Das wire dann ein
richtiger Einwand, wenn es Heidegger gelinge, die Phinomene ausgezeichneter Kon-
frontation mit sich, den anderen und der Wirklichkeit in iiberzeugender Weise darzu-
stellen. Doch genau dort scheitert seine Philosophie; sie hatte nie die Chance, hier zu
reiissieren, und wahrscheinlich war es auch nie darauf aus.

Denn wie stellt sich die Entschlossenheit dar, wie der Ruf des Gewissens, die Angst,
die Eigentlichkeit, das Erfassen der Ganzheit meines Lebens im Angesicht des Todes? Die
Antwort ist in Wahrheit schon in der Kennzeichnung der Angst gegeben, die ich eben zi-
tiert habe: In all diesen Phinomenen — oder besser: in all diesen verschiedenen Namen
und Zugingen zu ein und demselben »Phanomenc — lassen sich zwei zusammengehori-
ge Aspekte unterscheiden, die jede Uberwindung dieses angeblich nur scheinbaren So-
lipsismus von vornherein unmdglich macht: Einerseits sind alle Beschreibungen dieser
Phinomene dadurch gekennzeichnet, dass sie strukturell auf sich selbst zuriickbezogen

29 Was ist Metaphysik. 37. 38. Der Zusammenhang von Transzendenz und Freiheit ist ausfiihrlicher
erortert in Vom Wesen des Grundes.

30 SZ.42.

31 SZ.188.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

229


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sind. So fallen in der Angst, wie eben zitiert, das ErschliefRen und das Erschlossene zu-
sammen. So kommt der Ruf des Gewissens aus mir und itber mich.** So ist die Eigent-
lichkeit nichts als die Erschlossenheit des eigensten Sein-Kénnens — was auch immer
das heifden soll. Zum Tod werde ich gleich noch kommen.

Und das impliziert zweitens, dass sie alle keine Beziehung zu irgendetwas auRerhalb
ihrer (oder aulerhalb des Daseins) unterhalten kénnen. Heidegger ist bestindig auf der
Suche nach und im Erfinden von Phinomenen, die nichts Bestimmtes mehr meinen.
Das wird besonders sinnenfillig bei dem Phinomen des Gewissens. Was soll denn ein
Gewissen sein, das mir radikal nichts sagt? Doch genau das ist die Behauptung Heideg-
gers. Es ist sogar noch schlimmer: Nicht nur sagt uns das Gewissen nichts, es fithrt sogar
dazu, dass wir selbst »verschwiegen« werden.

Was ruft das Gewissen dem Angerufenen zu? Streng genommen — nichts. Der Ruf sagt
nichts aus, er gibt keine Auskunft iiber Weltereignisse, hat nichts zu erzihlen. [..] Dem
angerufenen Selbst wird »nichts« zu-gerufen, sondern es ist aufgerufen zu ihm selbst,
das heifst zu seinem eigensten Seinkonnen. [..] Das Gewissen redet einzig und stindig
im Modus des Schweigens. So verliert es nicht nur nichts an Vernehmlichkeit, sondern
zwingt das an- und aufgerufene Dasein in die Verschwiegenheit seiner selbst.33

Man merkt, dass alles, was man sagen konnte iiber das Gewissen: was es macht, was es
will, was es von mir fordert, dass alle konkreten Interventionen, alles irgendwie Benenn-
bare in Heideggers Auslegung zu kurz greifen muss. Alles, was man aussprechen kann,
was real ist, ist ihm nicht grundsitzlich genug, nicht »urspriinglich« genug. Es ist nicht
mal so, dass wir, im Anruf des Gewissens, uns verpflichtet fithlen wiirden, wenigstens
etwas zu sagen, z.B. Widerspruch zu erheben. Nein, wie im Taumel dreht sich alles und
drehe ich mich auch hier nur um mich selbst, ich sage nichts, ich mache nichts, ich fin-
de immer nur wieder mich selbst vor — und habe nichts tiber mich gelernt. Es bleibt am
Ende alles leeres Pathos: »Das Dasein ist rufverstehend horig seiner eigensten Existenz-
méglichkeit. Es hat sich selbst gewihlt.«** Das bedeutet eben nichts mehr.>

Denn das Paradox ist doch, dass fiir Heidegger der Ubergang ins Eigentlich alles ver-
indern soll. Entweder ist diese Entgegensetzung, auf der das Buch aufbaut, wirklich ent-
scheidend, allesentscheidend sogar; oder sie bedeutet nichts, und damit sagt auch das
Buch nichts mehr aus. Aber Heidegger hat jeden Weg abgeschnitten, der eine Form rea-
ler Bewihrung hitte erméglichen kénnen. Fiir das entschlossene Dasein mag sich alles
geindert haben. Fiir den Rest der Welt hat sich nichts geindert. So eine Anderung, die
radikal nichts indert, ist keinen Pfifferling wert. Es gibt sie nicht. Sie ist keine Anderung.
Vielmehr erkennen wir hier die philosophische Bankerotterklirung von Sein und Zeit, die
aber zugleich den eminent politischen Wert beleuchtet, den das Buch stattdessen haben
konnte.

Dennmankannjanie sagen, wer dergestalt ein eigentliches Leben fithrt oder zumin-
dest die Eigentlichkeit kennt. Die ganze Chose bleibt reine Behauptung. Es gibt eben

32 SZ.275.
33 SZ.273.
34 SZ.287.

35 Ich erspare mir hier die Erérterung des Schuldig-Sein, die die Verhiltnisse nur bestatigt.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

prinzipiell keinen phinomenologischen Ausweis des Moments, in dem jemand in sein
eigenstes Seinkoénnen gerufen ist. Man kann z.B. auch nicht entscheiden, ob jemand

t.°¢ Diese feine Pointe ist sehr wichtig,

wirklich eigentlich ist oder es sich nur einbilde
denn wahrscheinlich gibt es diese Eigentlichkeit ja eben nur, indem man sie sich einbil-
det. Es bleibt ja alles in mir, in einer nur noch mystischen, nur noch pathetischen Inner-
lichkeit. Wie immer, wenn man von Heidegger eine Antwort verlangt, weist er auch in
diesem Fall jede Festlegung von sich: Um ein Inneres soll es nicht gehen: »Der Anruf des
Selbst im Man-selbst dringt es nicht auf sich selbst in ein Inneres, damit es sich vor der
>Auenwelt« verschlieRRen soll.«*” Aber was soll es denn sonst sein? Es ist genau das: die
performative Herstellung einer Innerlichkeit, die so tief drinnen ist, dass von ihr kein

sichtbarer Effekt nach drauflen dringt.

Etwas fiihlen. Das konnte einfach Mystizismus sein, und dann wire Sein und Zeit ein apo-
litisches Buch. Da aber die Problemstellung eine entschieden politische ist, wie oben ge-
zeigt, ist dieser Diskurs aber der reaktionire, und das heif3t: der anti-politische, dem
das moderne Verstindnis von Politik als solches ein Dorn im Auge ist. Die um sich selbst
kreisende Prosa von Sein und Zeit bildet in exakter Weise die Selbstbeziiglichkeit und Ge-
genstandslosigkeit der zentralen Phinomene ab. Die Selbstreferenzialitit auf inhaltlicher
Ebene und die Tautologie auf stilistischer sind damit die Korrelate des reaktioniren For-
malismus: die Strategie, maximale Dichte und hochstes Pathos durch die Kappung eines
»intentionalen« Akts von allen denkbaren Gegenstinden zu erreichen und ihn damit ins
Selbstzweckhafte und sich selbst Begriindende zu befordern: die Tat, ohne dass es wich-
tig wire, was man tut; die Entscheidung, egal wie; die Begierde, die am meisten sich
selbst begehrt; das Dasein, das sich in der Eigentlichkeit nur in seinem eigensten Sein-
kénnen begegnet.*®

Da es solche Sachen nicht gibt, und wenn es sie doch gibt, dann nur als Parodien
oder Verantwortungslosigkeit, ist der reaktionire Diskus nun einmal kein theoretischer,

36  Das hat Marc Richir in einer eindringlichen Lektiire von Sein und Zeit herausgestellt: Phantasia,
imagination, affectivité. 153—195.

37 SZ.273.

38  Adorno hat die Bedeutung der Tautologie wie des Formalismus in Heideggers Philosophie bereits
klar erkannt, auch wenn er ihre systematische Zusammengehorigkeit nicht ausspricht. »Die pure
Tautologie, die den Begriff propagiert, indem sie sich weigert ihn zu bestimmen, und ihn stattdes-
sen starr wiederholt, ist Geist als Gewalttat.« (Jargon der Eigentlichkeit. 111) Und der Formalismus
fithrt folgerichtig darauf, dass alles richtig ist, was nur »eigentlich« ist— und das steht nun mal in
der subjektiven Willkir. »Im Namen zeitgemaRer Eigentlichkeit jedoch kénnte auch ein Folter-
knecht allerlei ontologische Entschddigungsanspriiche anmelden, wofern er nur ein rechter Fol-
terknecht war.« (105) Auch 74: »Gleichgiiltig gegen die Sache, ist er [der Jargon] auf anbefohlene
Zwecke anzuwenden, anstatt dass die Sprache, wie einmal in grofRer Philosophie, aus der N6tigung
der Sache flosse.« Besonders eindriicklich ist das Zeugnis Lowiths, weil es die Leere des formali-
sierten Pathos in ihrer Wirksamkeit auf die jungen Studenten bezeugt. »Erst spater wurde uns klar,
dass dieses Eine eigentlich nichts war, eine pure Entschlossenheit, von der nicht feststand, Wozu?
slch bin entschlossen, nur weifd ich nicht wozus, hier der treffende Witz, den ein Student eines Tages
erfand.«Im Grunde ist dieser Formalismus »innere[r] Nihilismus« (Lowith: Mein Leben in Deutsch-
land. 31). Ich verdanke den Hinweis auf Lowiths Schrift Malte Unverzagt.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

231


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

philosophischer, wissenschaftlicher, sondern ein performativer. Oder: Der reaktionire
Diskurs findet seinen Zweck in der Selbststimulation seiner Autoren wie Leser.

Ziel ist die rhetorische Herstellung eines bestimmten Affekts, der die Wirklichkeit
immerhin seiner selbst verbiirgen kann. Daher, in dieser Garantie des Wirklichen durch
einen Affekt, der sich nur selbst garantieren kann (weil er ja auch nur durch sich selbst,
weil lediglich rhetorisch produziert worden ist), findet der reaktionire Formalismus sei-
nen Grund.

Dieser Affekt, der ganz auf sich selbst beruht, soll das Gefiihl fiir die Wirklichkeit
verbiirgen im Angesicht einer Welt der Unwirklichkeit. Da er sich nun aber ganz um sich
selbst dreht, kann er sich per definitionem nicht einmischen in die doch immer nur fal-
sche Wirklichkeit; jede empirische Bestitigung oder Bewdhrung ist von vornherein aus-
geschlossen, denn alles, was im falschen Wirklichen auftritt, muss selbst falsch sein, so
dass das wirklich Wahre nur dort sein kann, wo nichts Faktisches und Wirkliches ist.
Die Eigentlichkeit Heideggers kann sich aus Grundsitzen nicht die Hinde schmutzig
machen. Es ist das alles ein leerer, rein formelhafter und formaler Heroismus; ein Hero-
ismus, dessen Held nichts tut, weil nichts seiner wiirdig ist.*

Heidegger gibt mehr als eine Antwort auf die Frage, welcher Affekt das sein soll. So
steht in der Vorlesung von 1929/30, die unter dem Titel Die Grundbegriffe der Metaphysik
verdffentlicht wurde, die »Grundstimmung« der Langeweile im Mittelpunkt. Es ist hier
wie iberall: Jede konkrete Verankerung des Phinomens wird als oberflichlich oder vor-
ldufig abgetan. Die Langeweile wird in der Analyse bestindig »vertieft«, d.h. schrittwei-
se von allen konkreten Gehalten entbl6R¢, bis man vor der »tiefen Langeweile« steht, die
im Nachhinein zur Grundlage aller empirischen Erscheinungen von Langeweile erklart
wird. Und auch hier erfahrt man aus der vorgeblichen Grundstimmung nicht viel Niitzli-
ches, vielmehr setzt sich der Formalismus auch in der »Botschaft« fort, die darin besteht,
dass uns aufgegeben ist, »das zu werden, was wir sind«.*°

Die Analyse der tiefen Langeweile in den Grundbegriffen ist unter mehreren Hinsich-
ten bemerkenswert. Erstens spricht Heidegger dort explizit aus, was hier als die Essenz
des reaktioniren Denkens aufgedeckt wurde, nimlich die Herstellung eines Affekts zum
Zweck der Wirklichkeitsgarantie. Bei ihm heiflt es, man miisse eine Grundstimmung
»wecken«.*' Esist dabei immer unterstellt, dass diese Weckung eben keine Erfindung ist;
vielmehr sei diese Stimmung schon da, sie schlafe eben und miisse nun geweckt werden.

39  »Das als Sein-zum-Tode bestimmte Gewissen-haben-wollen bedeutet auch keine weltflichtige
Abgeschiedenheit, sondern bringt illusionslos in die Entschlossenheit des sHandelns«.« (SZ. 310)
Also vor die Entschlossenheit des Handelns bringt sie, nicht aber zu irgendeinem Handeln. Und
nicht mal vor die Entschlossenheit des Handelns, sondern nur des » Handelns«: Das ware doch noch
interessant zu wissen, was denn ein »Handeln« ist im Unterschied zum Handeln. Formalismus,
Heroismus und Unmoglichkeit eines phanomenologischen Ausweises der gesamten Konzeption
wurden in Richirs Analyse eindringlich herausgearbeitet, vgl. a.a.0.173.178.

40  GA. 29/30. Der Text formuliert diese »Botschaft« (mein Wort) als Frage — so wie Heidegger gerne
dem letzten Rest an Verbindlichkeit dadurch sich entzieht, dass er, was er sehr deutlich meint und
glaubt, als Frage formuliert.

41 »Wirvollziehen demnach dieses Fragen eigentlich, wenn wir uns daran machen, eine Grundstim-
mung unseres Philosophierens zu wecken. Das ist die erste und eigentliche Grundaufgabe unserer
Vorlesung und der Beginn eines wirklichen lebendigen Philosophierens.« (Ebd. 87)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

Mehr noch: Die Langeweile ist lingst wach, es gilt nur aufzupassen, dass sie nicht wieder
einschlift!** Dass das reine Behauptung bleibt, die sich gegen alle Nachfragen selbst im-
munisiert hat, ist mittlerweile deutlich geworden. Zweitens spricht Heidegger zwar et-
was verritselt, aber doch klar aus, was der eigentliche Gegenstand der Langeweile ist. Da
ist zum einen die Rede davon, dass uns »aus allen Dingen eine Gleichgiiltigkeit angihnt,
deren Grund wir nicht wissen«, und davon, dass der Mensch »sich selbst langweilig ge-
worden sein« soll.** In der Langeweile scheint sich in drastischer Form eine allgemeine
Entwertung durch Gleichmachung kundzutun: »diese Langeweile lisst es gerade nicht
erst dazu kommen, dass dergleichen uns etwas Besonderes gilt, sie macht vielmehr, dass
alles gleich viel und gleich wenig gilt.«** Was der Langeweile fehlt, ist die »Schdrfe und Spitze«
des entscheidenden Augenblicks,* und zwar jenes Augenblicks, der zugleich der »Blick
der Entschlossenheit« ist und in dem das Dasein sich selbst frei wihlt.*® Es ist genau die-
ses Fehlen, dieser Mangel, der das Seiende im Ganzen dem Dasein entriickt und eine
Entschlossenheit einfordert. Bis hierher entspricht das alles dem tblichen Jargon. Am
Ende der Analyse der Langeweile wird Heidegger aber endlich ein bisschen konkreter:
nicht viel, aber genug, um seine Absichten und sein Feindbild erkennbar zu machen.
Denn offenbar ist die Langeweile keine »Grundstimmung«, wenn man darunter eine
iiberzeitliche, die Menschen immer und von je her iitberkommende Stimmung versteht.
Vielmehr hat sie ihren bestimmbaren Zeitpunkt: »heute«: »Ist es am Ende dem Dasein im
heutigen Menschen als solchem langweilig?<*” Ubergehen wir den billigen Trick, eine These
als Frage zu kaschieren. Was soll »am Ende« und der »heutige Mensch« denn bedeuten?
Doch wohl nur: der Mensch in der liberalen, von Aufklirung, Demokratie, von Massen-
medien und 6ffentlichem Verkehr bestimmten Moderne. Deshalb ist die Klage dariiber,
dass alles gleich viel und gleich wenig gilt, auch keine unschuldige Beschreibung einer
unhistorischen Situation oder gar einer bestimmten psychischen Pathologie, sondern es
ist die alte Jeremiade dessen, der sich besser diinkt, dariiber, dass er in einer Welt lebt,
die ihm das nicht zugesteht. Diese moderne liberale Welt ist zudem eine, in der allen die
Mithe der Arbeit und des Kampfes abgenommen wird. Allen wird unterschiedslos Leben
und Auskommen geschenkt — zumindest will es die reaktionire Fama so. Diese Welt, in
der allen und gerade den Armen die nétigsten Mittel fast geschenkt werden, wird die
Menschen (und vor allem die Ménner) iiber kurz oder lang verweichlichen, so dass keine
Hoffnung auf echte GrofRe mehr besteht. Heidegger ist sich allen Ernstes nicht zu schade,
auch solche faden Klischees aufzuwirmen und mit philosophischem Prestige anzupin-
seln: Die Not unserer Zeit ist »das Ausbleiben einer wesenhaften Bedringnis unseres Daseins

42 Vgl. ebd. 118. Die schliefSlich gefundene Definition der Langeweile muss ihrerseits ilbberwunden
werden in der performativen Arbeit, die darin besteht, das Dasein »an den Rand der zu interpre-
tierenden Stimmung«zu bringen, »nie aber direkt in diese selbst hinein« zu versetzen (ebd. 230).
Offenbar macht Heidegger noch im Angesicht der eigentlichen Weckung der Grundstimmung ei-
nen Riickzieher, um sich ja keine Verantwortung einzuhandeln.

43 Ebd.115.

44  Ebd.207.
45  Ebd.229.
46  Ebd. 223f
47  Ebd.242.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

233


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

im Ganzen« in dieser Epoche des »allgemeine[n] satte[n] Behagen][s] in einer Gefahrlo-
sigkeit«.*® Er hitte auch einfach schreiben kénnen: Den Leuten geht es zu gut.

Aber Heidegger ist eben vorsichtig, seine hermetische, selbstreferentielle Schreib-
weise ist Beweis dafiir. Und so schreibt er auch hier nicht, was er denkt, sondern er bleibt
im Andeutungshaften. Wie ist nimlich auf die Langeweile zu antworten? Antwort: durch
ein »Ansichhalten des Daseins, was ein Warten ist«.* Warten worauf, fragt man sich doch
sofort. Was Heidegger darauf zu sagen hat, ist chronisch unbefriedigend, und seine os-
tentative Bescheidenheit deckt nur mithsam Heideggers eigene Ungeduld zu. Jedes War-
ten, auch das des tief Denkenden, will einmal eine Antwort haben, je linger und je aus-
dauernder man gewartet hat, desto mehr hat man sich eine Antwort verdient. Irgendeine.
Und diese Antwort kann dann eben nur noch der Primitivismus liefern, der Heidegger zu
einem natiirlichen Anhinger der Nazis gemacht hat, und nicht zu einem irrtiimlichen.

Damit zeigt sich als eine dritte Besonderheit der Langeweile als Grundstimmung,
dass sie — anders als die gleich zu behandelnde Angst — der bitrgerlichen Welt, deren Ent-
wirklichung Heideggers Philosophie betreibt, noch halb zugekehrt ist. Sie nimmt gera-
de in ihr thren Ausgang. Damit ist sie einerseits entlarvender als die Angst; andererseits
aber ist sie dieser in Hinsicht auf die Intention dieser Philosophie unterlegen: Erst in der
Angstvollenden sich Intensitit und Entkopplung des Affekts von allem Wirklichen, d.h.
seine sich ununterbrochen steigernde Selbstbeziiglichkeit, die der Reaktionir braucht —
mehr als die Luft zum Atmen.*°

Ein moglichst starker Affekt muss es sein, denn es giltja, den Heroismus des Helden
und damit die Garantie der Wirklichkeit genau in der Fallhohe dieses Affekts zu ermes-
sen. Welcher Affekt ist stirker als die Angst vor dem Tod? Da nehmen die nicht enden
wollenden Ergiisse tiber den Tod ihren Ausgang. Im entschlossenen Vorlaufen in den Tod
wird das Dasein »[u]nnachsichtig vereinzelt«.” »Mit dem Tod steht sich das Dasein selbst

48  Ebd. 244f.

49  Ebd.240.Am Ende des Abschnitts (248) reiht Heidegger dann, wieder in Form von Fragen, die plat-
testen und vor allem allgemeinsten Kulturschelten aneinander, die man sich vorstellen kann. Nicht
immer hat Heidegger unrecht, wenn er so die Gegenwartskultur- und politik kritisiert. (Wer hatte
da auchimmerunrecht?) Das Problem ist aber, dass er wie alle Reaktiondre erstens ganz allgemein
klagt und jammert, zu allgemein, als dass sich damit etwas anfangen liefSe, und dass er zweitens
die Gegenstédnde seiner Kritik aus ihren wirklichen Kontexten herauslost, sie enthistorisiert, ent-
polisiert, entsozialisiert, weil all das angeblich der »Tiefe« der Probleme nicht angemessen sei.
Damit aber betreibt man Mystifizierung, sowohl der Probleme als auch der dann noch méglichen
Losungen. Davon ist nun einmal nichts Produktives zu erwarten. Heidegger hat nie gelernt, diese
Uberverallgemeinerung und diese Mystifizierung zu iiberwinden, hin auf eine echte Auseinander-
setzung mit den Problemen. Man lese nur das (in GA 16 abgedruckte) Spiegel-Interview, um sich
hiervon ein Bild zu machen.

50  Esisterstaunlich, dass Heidegger in Was ist Metaphysik?, nachdem er dort kurz die Langeweile an-
gesprochen hat, diesen Satz schreibt: »Eine andere Méglichkeit solcher Offenbarung [namlich des
Seienden im Ganzen] birgt die Freude an der Cegenwart des Daseins — nicht der blofien Person —
eines geliebten Menschen.« (33) Erstaunlich ist das. Nicht erstaunlich ist, dass Heidegger diesen
Weg nicht verfolgt hat und nicht verfolgen konnte. Er hitte darin, hitte er die nétige Redlichkeit
und einen ihm vollig unbekannten Mut gehabt, Wege aus der reaktioniren Verstrickung des Den-
kens finden kénnen. Endlich Wege, die keine Holzwege sind.

51 SZ.307, dort vom Ruf des Gewissens, es fiithrt aber letztlich alles aufs Gleiche hin.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

in seinem eigensten Seinkdnnen bevor. [...] So sich bevorstehend sind in ihm alle Beziige
zu anderem Dasein geldst.«”* Was das bedeutet, dass ich mir durch den Tod in meinem
»eigensten Seinkdnnen« bevorstehe, wird natiirlich nicht erklirt. Es geht ja auch nicht
darum, dass es etwas bedeutet, sondern nur darum, dass es ein Gefiihl produziert, und
dieses Gefithl vollzieht eben die Abtrennung von allen anderen Menschen (»Dasein«): Die
heroische Einsambkeit ist nicht Effekt, sondern die eigentliche Absicht der Todestiraden
Heideggers.*® Heidegger hatte das Mit-Sein als eine grundlegende Dimension des Da-
seins eingefithrt: »Die phinomenologische Aussage: Dasein ist wesenhaft Mitsein hat
einen existenzial-ontologischen Sinn.«** Richtig ernst kann es ihm damit freilich nicht
gewesen sein: Erstens bleibt auch das Mit-Sein kaum mebhr als eine leichthindige Be-
hauptung. Zweitens aber ist das Mit-Sein eben dort nicht mehr relevant, wo es ans Ein-
gemachte geht. Beim Sterben kann mir keiner helfen, und auch mein Verhiltnis zum
Tod ist, wenn es eigentlich ist, ein ganz und gar vereinzeltes. Es ist angesichts dieses
Befundes schwer zu sehen, wie ein eigentliches Verhiltnis zu anderen aussehen konnte.

Die Angst als Affektproduzent ist so wie alle anderen Grundbegriffe Heideggers rein
selbstbeziiglich, formalisiert. »Die Geworfenheit in den Tod enthiillt sich ihm urspriing-
licher und eindringlicher in der Befindlichkeit der Angst. Die Angst vor dem Tode ist
Angst>vor«dem eigensten, unbeziiglichen und uniiberholbaren Seinkénnen.«** Esist die
schiere Hiufung der Superlative, die sich bei ihrer Gelegenheit wie von alleine ergibt,
ebenso wie die seit Burke bekannte Wirkmaichtigkeit des Schrecklichen, die die Angst
zur »Grundbefindlichkeit« pridestiniert.

Am ritselhaftesten aber und zugleich am entlarvendsten sind die Auslassungen dar-
tiber, wie das Vorlaufen in den Tod dem Dasein das »existenziell eigentliche Ganzsein-
kénnen« erschliefRt.*® Ich gebe zu, dass das fiir mich ganz sinnlose Sitze sind.”” Weder
werde ich ganz, wenn ich sterbe — was Heidegger ja auch nicht behauptet —, noch werde
ich ganz, indem ich irgendwie auf meinen Tod vorgreife. Das ergibt nun wirklich nur im
Rahmen aller primitivster Bildhaftigkeiten einen Sinn. Aber wahrscheinlich ist es eben
die Nostalgie solcher Primitivititen, die sich hier zum Ausdruck bringt. Man kann und
darf nicht mehr so denken, als diirfte man das menschliche Leben dereinst als ein abge-
schlossenes, fertiges, beurteiltes und in sich ruhendes betrachten. Der Lauf des Lebens
rundet sich nicht zur Kugel — das immerhin hat das moderne Denken durchgesetzt. Man
kann héchstens noch, wie Kant, nur unredlicher, in Analogie denken. Und dann laufe ich

52 SZ.250.

53 Adorno hatin seiner scharfsinnigen Kritik der Weihrauchschwenker der Eigentlichkeit, deren ers-
ter Heidegger ist, schon auf die absolute Leere hingewiesen, die in dieser Todesverehrung steckt.
Sie macht, entgegen allen Beteuerungen, den Tod zum Wesen des Daseins und negiert damit ge-
nau, was das wahre Wesen ausmacht: dass es eben lebt und dass der Tod das Leben zerstort. »Uber
das Nichste und Trivialste im Verhiltnis von Dasein und Tod, ihre Nichtidentitat schlechthin: dass
der Tod Dasein zerstort, wahrhaft negiert — dariiber gleitet die Daseinsanalyse hinweg [..].« (Jar-
gon der Eigentlichkeit. 115).

54 SZ.120.
55  SZ.251.
56  SZ.305.

57  Dasselbe gilt hierfiir: »[...] im Tode sammelt sich vielmehr in einer sonst unerhérten und unerfahr-
baren Weise das Ganze des gelebten Lebens.« (GA 16. 230)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

235


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ebenjetzt, im Augenblick des Entschlossenseins, vor in meinen eigenen Tod, und von da-
her gibt sich mir mein Leben als ein »eigentliches Ganzseinkénnen«. Was auch immer
das heifit...

Unausweichlicher Primitivismus. Man merkt: Was Heidegger schreibt, ist der unredliche
Versuch, einerseits dem Bruch mit dem klassischen metaphysischen Denken gerecht zu
werden, der mit der Moderne bezeichnet ist, und andererseits die Unwirklichkeit der
modernen Welt in irgendetwas Essentielles zu retten — nur dass dieses Essentielle nicht
mehr benannt werden darf, sonst wire man angreifbar, vor allem nach dem »Ende der
Metaphysik«. Um diese nur strategische und letztlich bestenfalls zaghafte Art des Den-
kens zu camouflieren, wird das Drumherumreden um das Essentielle aber zur Tugend
erklirt.

Aber es besteht doch kein Zweifel, dass diese Art des Philosophierens mit sich selbst
wohl nicht zufrieden sein kann. Ihre naive Sehnsucht ist etwas anderes. Es dringt sie
eben doch, das Wahre zu sagen und zu machen. Und diese Tendenz immerhin istja rich-
tig. Was aber kann man noch sagen, wenn man sich dergestalt alle Wege ins Konkrete
und Urspriingliche abgeschnitten hat? Was tun, wenn einen der in sich gesunde Impuls
tibermannt, doch endlich mal etwas anderes zu dufiern als kunstvolle Tautologien? Wie
dem Heroismus, der bis dahin blof3e Behauptung bleibt und den Helden wie seinen neu-
en Pindar der Licherlichkeit preisgibt, eine vorzeigbare Realitit geben?

Wie immer in der Reaktion kann nur die gréflte und riicksichtsloseste Kraft die-
sen Knoten durchtrennen. Sie muss grof und riicksichtslos sein, denn es zihlen ja
tberhaupt nur die grofien und riicksichtslosen Intensititen. Und sie muss grof3 und
riicksichtslos sein, denn man muss eine Realisierungsform finden, die den verstiegenen
Spitzfindigkeiten, die man zielsicher der gehaltlosen und haltlosen Moderne zuschreibt,
von Anfang an das Wasser abgribt. Es gilt, eine echte, wirksame, eine unbezweifelbare
Urspriinglichkeit wiederzufinden. Welche kann das sein? Doch nur die unbezweifelbare
Urspriinglichkeit der Natur selbst. Wir kennen deren Namen: Blut und Boden. Fiir diese
Bewegung, in der das Grobste die selbstverschuldete Isolation des Subjekts durchbre-
chen muss, wird man wahrscheinlich keinen besseren Namen als den des Primitivismus
finden.

In dem Moment, wo Heidegger es wagt, seinen umwegigen Denunziationen der Mo-
derne eine konkrete Gestalt zu geben, bleibt nur das Grébste und das ganz Ungeschlachte
tibrig: Kérper, Korper von Menschen und der Boden, auf dem sie leben. Beides freilich in
der denkbar undifferenziertesten Auslegung.®® Es ist einfach kein Zufall, dass Heideg-

58  Levinas hat bereits darauf hingewiesen, dass in diesem Ausweichen vor der Moderne hin aufs vor-
geblich Natiirlichste das Kernelement dessen liegt, was er »Philosophie des Hitlerismus« nennt:
»Lessence de I'lhomme rest plus dans la liberté, mais dans une espéce d’enchainement. Etre véri-
tablement soi-méme, ce n'est pas reprendre son vol au-dessus des contingences, toujours étran-
geres a la liberté du Moi; c'est au contraire prendre conscience de I'enchainement originel iné-
luctable, unique a notre corps; cest surtout accepter cet enchainement.« (Quelques réflexions.
19) Und so kommt es, wie es kommen muss: »Et alors, si la race n'existe pas, il faut I'inventer!«
(20) Es ist sehr wahrscheinlich, dass Levinas hier auch Heidegger im Auge hat, zumal kurz darauf
die »authenticité« aufgerufen wird, die im Franzésischen gerne die »Eigentlichkeit« vertritt. Im
Ubrigen, dass einem Heidegger der Kérper in seiner plattesten Verstindnisweise aufgehen kann,

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

ger Nazi geworden ist. Es ist eben doch eine Philosophie, die mit der totalen Abtrennung
des Menschen von allen anderen und von der Wirklichkeit beginnt. Wenn mir die Welt als
Welt gegeniibersteht; wenn andererseits alle einzelnen Verhiltnisse, die ich mit konkre-
ten Dingen habe, nur als uneigentlich gedacht werden kénnen, dann ist das eben doch
ein echter Solipsismus, ein Denken der Isolierung, die so total ist, dass da kein Weg mehr
raus fithrt - er miisste denn erfunden werden. Die Nostalgie des ganz Urspriinglichen
ist der negative Ausdruck einer Denkweise, die das Nichts zwischen mich und den Rest
geschoben hat. Das kommt dann dabei raus, wenn sich einer die Hinde nicht schmutzig
machen will.*?

Und wenn Heidegger vom Nationalsozialismus enttiuscht war, dann heifit das eben
nicht schon, dass er sich eines Besseren besonnen hitte; es heifdt nicht, dass er seine
Uberzeugungen revidiert hitte, indem er etwa eingesehen hitte, dass das moderne Den-
ken und die moderne Artvon Politik doch gangbare Wege wiren. Es heifdtvor allem nicht,
dass die Sache mit den Nazis nur ein kleiner Irrtum gewesen wire.®® Das war es eben
nicht. Es heifdt nur, dass die Nazis nicht das gehalten haben, was sich Heidegger da ver-
sprochen hatte. Die reaktionire Natur seines Denkens wird von der Distanzierung zu
den Nazis (oder der Nazis zu ihm) in keiner Weise beriihrt.

Wer meint, diese Deutung miisse sich eben auf die unsiglichen Auflerungen in den
ersten beiden Jahren der Nazi-Herrschaft allein stiitzen, so dass die Beweisfithrung
wieder zirkulir wiirde, der irrt. Dort finden sich unzweifelhaft klare Aussagen: In der
beriichtigten Rektoratsrede geht das Heidegger’'sche Pathos der Entschlossenheit einen
grotesken aber eben alles andere als erzwungenen, vielmehr geschmeidigen Tanz mit
den reaktioniren Formeln ein: Schicksal, Volk und Volksgemeinschaft, Gefahr, Kampf,
Bedringnis, Fithrerschaft, dulerste Not, Zucht. Und hier wie in Sein und Zeit dreht

passt genau ins Bild und ist nicht ohne Ironie: fehlt doch bekanntlich in Heideggers Philosophie
jede ernstzunehmende Auseinandersetzung mit dem Kérper.

59  Den Zusammenhang zwischen dem leeren und unbefriedigenden Formalismus einerseits, seiner
orgasmusgleichen »Uberwindung«im vélkischen Primitivismus andererseits hat auch Lowith be-
reits klar erkannt, vgl. Mein Leben in Deutschland. 32f. 37. Dass Heideggers Philosophie von An-
fang an eine Disposition fiir den Faschismus hat, entgeht Lowith nicht. So ist Heideggers ganzes
Vokabular eines von Harte und Pseudo-Entschlossenheit, Ausdruck »fiir ein fried- und freudloses
Dasein, das auf seine Verachtung des Glicks und der Menschlichkeit stolz ist«, vermittelt durch
den Gedanken einer absoluten Katastrophe (ebd. 38). Dem »Dasein« als »factum brutume, »die-
sem von allem Inhalt, von aller Schonheit und Liebenswiirdigkeit vollig entbl6RRten, finster-en-
ergischem Dasein entspricht aufs Genaueste der>heroische Realismus<der vom N.S. geziichteten
deutschen Cesichter, wie sie uns aus jeder lllustrierten entgegensehen« (ebd. 41). Ob es Heidegger
wegen all dieser Vorbereitungen und Parteinahmen »verdient« hat, dass sich heutige Faschisten
in wolkigen Phrasen zur Rechtfertigung ihrer Ideologie auf ihn berufen, steht auf einem anderen
Blatt. Es wird jedenfalls gemacht, in Biichern mit Titeln wie Gelassen in den Widerstand. Ein Gesprdch
iiber Heidegger, vgl. dazu die Analyse von Volker Weif: Die autoritire Revolte. 112—117.

60 Heidegger musste ja spater immer wieder Rechenschaft von seiner zeitweisen Parteinahme fiir
die Nazis ablegen. Widerwillig hat er das immer getan, was schon fiir sich bedeutsam ist, und
mit spiirbarem Ekel davor, sich das gesamte Ausmaf$ des Nazi-Terrors vor Augen zu halten (oder
halten zu lassen), was etwa dort deutlich wird, wenn er den Massenmord an denJuden nur zitieren
kann, um ihn sofort mit dem Hinweis auf die nicht weniger grausamen Verbrechen der Sowjets zu
relativieren (GA 16. 431). Immer aber spricht er von einem politischen »Irrtum« (ebd. 430. 452. 459.
570. 699).

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

237


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sich alles um sich selbst, bis einem schwindlig wird: Selbstverwaltung, Selbstbesinnung,
Selbstbehauptung. Die Brutalitit, mit der die Oberfliche der philosophischen Stuckatur
auf die letzte erreichbare Basis durchbrochen wird, lisst an Klarheit nichts zu wiinschen
tibrig:

Und die geistige Welt eines Volkes ist nicht der Uberbau einer Kultur, sowenig wie das
Zeughaus fir verwendbare Kenntnisse und Werte, sondern sie ist die Macht der tiefs-
ten Bewahrung seiner erd- und bluthaften Krafte als Macht derinnersten Erregung und
weitesten Erschiitterung seines Daseins.'

Geist = Blut und Boden = Erregung. Wie sollte man die Reaktion in ihrem Handschlag
mit dem Faschismus besser auf den Punkt bringen?®* Es steht das alles aber in Wahrheit
schon in Sein und Zeit, und zwar im § 74. In einem Salto mortale, der vielleicht stutzig
macht, der jedoch seine Logik hat, geht Heidegger dort plétzlich vom vereinzelten Da-
sein auf einen ganz anderen Zusammenhang iiber, ndimlich auf den des Volkes. Ein wirk-
licher Sprung ist das, denn das Mitsein, die konkrete Beziehung zu und das Leben mit
anderen Menschen, das doch angeblich so »existenzial-ontologisch« ist, wird hier tiber-
sprungen hin auf einen Begriff des Volkes, der fast platzt vor reaktiondrer und in der
Tat faschistischer Aufladung. (Das alles ist nun so offensichtlich, dass dieser Paragraph
schon frith die Aufmerksambkeit auf sich gezogen hat.)

Es fingt noch relativ harmlos an: »Die Entschlossenheit, in der das Dasein auf sich
selbst zuriickkommt, erschlief3t die jeweiligen faktischen Moglichkeiten eigentlichen
Existierens aus dem Erbe, das sie als geworfene iibernimmt.«** Das ergibt Sinn: Niemand

61 GA16.112. Vgl. auch CA16.132, wo Blut und Boden ebenfalls in der Verkleidung eines Arguments
auftreten. Auch ebd. 151. Extrem unappetitlich und das Ausgefiihrte bestatigend sind auch die Tex-
te Nr.101 (184f. »Der Fithrer selbst und allein ist die heutige und kiinftige deutsche Wirklichkeit
und ihr Gesetz.«184), 103 (188f. Die Wahl vom 12.November 1933 als die, in der das deutsche Volk
sich entschieden selbst wihlt, indem es die Nazis wahlen wird; auflerdem die Klarstellung: »Nicht
Ehrgeiz, nicht Ruhmsucht, nicht blinder Eigensinn und nicht Gewaltstreben, sondern einzig der
klare Wille zur unbedingten Selbstverantwortung im Ertragen und Meistern des Schicksals unse-
res Volkes forderte vom Fiithrer den Austritt aus der>Liga der Nationen«« Ach so.), 104 (190-193;
verlangerte Fassung von Nr.103), 108 (189—208), 124 (232—237), 125 (238—239), 154 (279—284), 155
(285-307).

62 Man findet in den Texten dieser Zeit auch Beweise, die klarer nicht sein kdnnten, dafiir, dass die
unwirkliche Welt eben die biirgerlich-liberale ist: Das ganze Volk, schreibt Heidegger 1934, muss
umgeschaffen werden, umerzogen, und zwar in Richtung auf eine »Uberwindung alles spiefer-
haften Wesens, d.h. des Mittelmafigen und dem GrofRen Unwiirdigen, und dann: »Abbau jener
merkwirdig unwirklichen Scheinwelt, in der wir uns vor dem Kriege bewegten und die nach dem
Kriege noch einmal aufflackerte und zur Gesetzlosigkeit ausartete«, und in der sich »unechte[r]
Humanismus, »leere[r] Patriotismus« und impotentes Christentum vermengt haben— mit dem
Ergebnis: »feine Verlogenheitin allem Wesentlichen« (GA 16. 282). Stattdessen Kampfals Antwort
aufalle Fragen:»Denn (iberall, wo der zeugerische Kampf aussetzt, beginnt der Stillstand, der Aus-
gleich, die Mittelmafigkeit, das Laue, die Harmlosigkeit, die Verkimmerung und der Verfall. Fiir
den Spiefibirger ist Kampf immer nur Zwietracht, Streit und Hader und eine Stérung. — Fiir den
wesentlichen Menschen ist der Kampf die grofSe Priifung alles Seins: in der sich entscheidet, ob wir
Knechte sind vor uns selbst oder Herren.« (Ebd. 283)

63 SZ.383.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

beginnt im Nichts und Nirgendwo, und auf diese Weise wird auch endlich die luftige
Rede von den Seinsmoglichkeiten etc. ein wenig greifbarer. Doch sofort kippt das Ganze
um in ein Pastiche der leersten Pathosformeln: So wie irgendwie das Dasein aus seinem
Tod her sein Ganzseinkénnen erschlieft, so bringt diese Konfrontation das Dasein »in
die Einfachheit seines Schicksals«.®* Damit fithrt Heidegger nur wieder einen anderen
Begriff aus einer lingst iiberwundenen, naiven, letztlich theologisierenden Metaphysik
ein, einen Begriff, dessen Zweck darin besteht, genau die Freiheit und Offenheit und
auch Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins zu umgehen und in einer apriorischen
Vorgegebenheit, Festlegung, Notwendigkeit zu verankern. Heidegger fehlt, so scheint
es, der Mut zur eigenen Courage, um die Impulse, die in seinem Denken angelegt sind,
bis zum Ende zu verfolgen. Das Schicksal, das steht immer schon fest. Ich kann mich
dagegen wehren. Aber nur wer das Notwendige einfach hinnimmt und akzeptiert, ist
am Ende frei — so geht die Mir. Im Gegensatz zur blofen Notwendigkeit, gar zu der der
Naturgesetze, ist das Schicksal aber wunderbar rhetorisch und affektiv aufgeladen. Das
klingt nach Hoéherem, nach géttlicher Majestit und Riicksichtslosigkeit. Wie im Krieg
kann sich da auch der Philosophieprofessor fithlen.®

Beim Schicksal bleibt es aber nicht, denn der Hinweis aufs Erbe macht den Ubergang
zum Volk notig, und so stellt sich das Dasein letztlich in seiner Entschlossenheit ins »Ge-
schick«: »Damit bezeichnen wir das Geschehen der Gemeinschaft, des Volkes.«%® Dann
gibt es also auch ein Schicksal des Volkes, dem ich mich verpflichten muss. Der Modus
der Bewdhrung dieser Verpflichtung ist die Wiederholung:

Die Wiederholung ist die ausdriickliche Uberlieferung, das heifit der Riickgang in Mog-
lichkeiten des dagewesenen Daseins. Die eigentliche Wiederholung einer gewesenen
Existenzmoglichkeit— dass das Dasein sich seinen Helden wahlt — griindet existenzial
in der vorlaufenden Entschlossenheit; denn in ihr wird allererst die Wahl gewihlt, die
fiir die kimpfende Nachfolge und Treue zum Wiederholbaren frei macht.®’

Wieder wird alles rein zirkelhaft, tautologisch, Selbstwahl und Heldenwahl, die ihren
geschlossenen Kreis durch Kampfund Treue gegen alles andere, selbst noch den Zweifel
abschliefien. Dass das mit dem Helden nicht erst nach 1933, sondern schon 1927 hohl und
sogar peinlich klingen muss, ist nun wohl klar. Zumal da er vollkommen tibergangslos
eingefithrt wird: Plotzlich ist er da.

Schliefilich gelangt Heidegger zu ein paar Sitzen, die man geradezu als reaktionires
Credo auffassen kann und die den (anti-)politischen Sinn all dieser Ausfithrungen aufler
Zweifel stellen:

Die Wiederholung erwidert vielmehr die Moglichkeit der dagewesenen Existenz. Die
Erwiderung der Moglichkeit im Entschluss ist aber zugleich als augenblickliche der

64  SZ.384.

65  Esist moglich, mit dem Begriff des Schicksals auch sinnvoll zu philosophieren. Buber und Benja-
min haben das bewiesen. Aber dazu bedarf es eben einer anderen Form von Strenge und vor allem
von Aufrichtigkeit.

66 SZ.384.

67 SZ.385.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

239


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Widerruf dessen, was im Heute sich als sVergangenheit< auswirkt. Die Wiederholung
berlasst sich weder dem Vergangenen, noch zielt sie auf einen Fortschritt. Beides ist
der eigentlichen Existenz im Augenblick gleichgiiltig.®®

Die Wiederholung, d.h. die Nachahmung des Helden, ist zum einen nicht einfach nur
nostalgisch;der Bruch ist geschehen. Sieist auf der anderen Seite aber ein entschiedener
Einspruch dem gegeniiber, was die verfehlte Gegenwart als ihr Erbe des Vergangenen
ausgibt. Die reaktionire Wiederholung beruft sich also auf eine Vergangenheit, die sich
nicht durchsetzen konnte, um die siegreiche (der Moderne) zu denunzieren und als eine
nur scheinbare und nur scheinbar siegreiche zu desavouieren. Sie ist damit einerseits
antifortschrittlich, dies aber im Modus der Revolution: Der Romantizismus der Reaktion
ist eben nie ein eingestandener. Vielmehr muss er mit der Berufung auf eine Uberholung
der Moderne auf dem rechten Fahrstreifen tibertiincht werden.

Man merkt, dass Sein und Zeit nicht nur die Blaupause reaktioniren Philosophierens
als solchen liefert, sondern dass darin auch schon der Durchstof angelegt ist, den dieses
hermetische und tautologische Denken in dem Moment erfihrt, wo die Berufung auf das
Derbste salonfihig wird: auf Blut und Boden. Schlief3lich ist Heidegger wohl doch klug
geworden aus den Erfahrungen von 1933/34. Er hat erkannt, dass er sich kiinftig noch ver-
ritselter auszudriicken habe. Die Verstirkung der ohnehin schon vorhandenen herme-
tischen Tendenz in den spiteren Jahren hat nicht zuletzt in der Erfordernis ihren Grund,
die Botschaft der Unwirklichkeit so konsequent aller politischen Konnotationen zu ent-
kleiden, dass niemand Heidegger mehr vorwerfen kann, was man ihm nun einmal vor-
werfen muss.®® Die Taktik »glitschiger Fisch«, die er da bemiiht, hat drei Komponenten:
Erstens ist es jetzt gleich die Seinsvergessenheit, die die Unwirklichkeit begriindet, und
diese Seinsvergessenheit reicht bis zu dem Anfang des Denkens selbst zuriick. So wird
jede historische Referenz verwischt. Zweitens betreibt Heidegger eine massive Entpoli-
tisierung. Alles, was in Sein und Zeit noch halbwegs konkret und identifizierbar war, wird

68 SZ.386.

69  Esist dieses Hermetische, das in Heideggers Optik offenbar schon Garant der Geistigkeit ist. Es
ist wirklich bemerkenswert, wie konsequent Heidegger in spéteren Jahren seinen uniibersehba-
ren und unbezweifelbaren Primitivismus, seine Lust am Allergrobsten, hat verleugnen kénnen.
Es hatte die Nazis ja nur »ldutern« und »mafigen« wollen (CA16. 376), und das alles sei immer
nur im Auftrag des Geistes geschehen, gegen den Nihilismus, und im Angesicht der allgemeinen
»Wirrnis und Bedrohung des Abendlandes« (ebd. 398). Geldscht aus der Erinnerung ist eben ge-
nau das orgiastische Moment, das im Durchschlag der primitiven Krifte gelegen hatte. Stattdes-
sen betont Heidegger, wie sehr die Jahre nach 1934 einem »Widerstand geistiger Art« (ebd. 404)
gewidmet waren. Besonders unangenehm beriihrt das Wegleugnen aller Verantwortung in der
Nr.188 on GA16: Hier wischt Heidegger gleich alle historischen Zusammenhinge weg und stili-
siert sich lieber zum Opfer einer nicht naher ausgefiihrten Unbequemheit seines Denkens, und
das— bezeichnenderweise — im selben Zug, in dem er seine Vagheit zu einem irgendwie tiefsin-
nigen Schweigen hochjubelt. »Meine Beseitigung hat im Grunde mit Nazismus gar nichts zu tun.
Man spirt in meinem Denken etwas Unbequemes, vielleicht sogar Unheimliches, was man weg
haben mochte [..].« Ach so, na dann. Und Heidegger schiebt, grofiziigig wie er ist, nach: »Und es
wire schlimm, wenn all dies nach irgendeiner Hinsicht anders wire.« Mehr Wahrheit freilich, als
erselbst zugeben will, steckt in diesem Satz: »Ich schweige im Denken nicht erst seit 1927, seit der
Veroffentlichung von>Sein und Zeit¢, sondern in diesem selbst und vorher stindig.« (421f.)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

nun durch Etymologien, durch Sprachspekulationen und vor allem - letzter Ausweg al-
ler, die sich nicht festlegen lassen wollen — durch mehr als zweifelhafte Auslegungen von

Gedichten ersetzt.”

Drittens wird die Taktik bemitht, die Schuld wenigstens nominell
von der Politik wegzuschieben. So redet man dann lange tiber die Technik, an der auch
etwas fundamental nicht stimmt. Das ist zwar richtig, aber um sagen zu kénnen, was an
der Technik nicht stimmt, ist es nun einmal erforderlich, sich den konkreten Realititen
zu stellen, z.B. denen, die mit den Eigentums- und Produktionsverhiltnissen verbunden

sind.

Die hohe Weihe des Provinzialismus. Es gab aber immer noch einen weiteren Weg, der sich
parallel zum Ahnungsvollen der Philosophie und zum Ausbruch des Primitivismus er-
streckte, wenn man so will: eine zwar ebenfalls nicht gerade geschmackssichere, aber im-
merhin weniger verderbliche Alternative zum Primitivismus. Es ist nimlich der Primi-
tivismus des kleinen Spiefders: ein geradezu militanter Provinzialismus. Ja: Andenken,
Bewahren, Verwurzelung, Heimat — diese Schlagworte benennen Themen, die fiir die
menschliche Existenz von einer nicht zu tiberschitzenden Bedeutung sind. Einer der
grofden und folgenreichen Irrtiimer der neueren politischen Geschichte war, dass die
Linken mit ihnen nichts zu tun haben wollten und sie, mitsamt ihrer politischen Macht,
den Rechten iiberlieRen. Doch sind Verwurzelung und Heimat zumal in ihrer vollen Am-
bivalenz zu erfassen, in ihrer griindenden und beengenden Wirkung gleichzeitig. Es lie-
gen in diesen Begriffen ganz allgemein gesprochen Aufgaben fiir die Philosophie, nicht
aber Antworten. Als solche aber treten sie bei Heidegger stets auf. Sein Provinzialis-
mus ist von ungebrochener Naivitit und Sentimentalitit. Ich freue mich, dass es ihm
in seiner Heimatstadt, in Freiburg, auf seiner Hiitte so gut gefallen hat. Ich sehe nicht,
was man dagegen einwenden kann, wenn jemand seiner Heimatregion herzlich verbun-
den ist. Jedoch, auf die Herausforderungen der Moderne, auf ihre unbestreitbaren Ent-
wurzelungen, auf das Herauslsen aus traditionellen Banden und Einfiigen in immer
neue Zusammenhinge, auf die »Deterritorialisierungen« (Deleuze/Guattari), die sicher
schopferisch sind, aber uns eben nicht selten auch an unsere Grenzen bringen, mit der
sentimentalen Evokation der guten alten Zeit und der wunderbar iibersichtlichen lind-
lichen Ordnung zu antworten, mit den »stillwaltenden Kriften des Heimischen« — das

70 Ich habe in meinem Aufsatz zu Heidegger in Vom Denken im freien Fall versucht, diese Verklausu-
lierungen mit einem einfachen Handgriff auf ihre wirkliche, auf ihre politische Bedeutung zuriick-
zufithren —ein Handgriff, der nur dem tbertrieben erscheinen kann, der nicht mit Heideggers ei-
genen vertraut ist: die Restitution ausgefallener Buchstaben in Heideggers Text (etwa des »t«, das
aus dem»Wesen«den »Westen«macht). Ein anderes Beispiel stellt der Text tiber die Gelassenheit
dar (CA13.37-74). Denn die Gelassenheit tritt dort (sogar explizit, 63) das Erbe der Entschlossen-
heit aus Sein und Zeit an, doch ist die Entschlossenheit als Gelassenheit so transfiguriert, dass ihr
gar nichts Politisches mehr zustofRen kann. Es wurde ihr nun alles Konkrete ausgelassen, noch der
reaktiondre Formalismus und sein Pathos. Was librig bleibt, ist ein Warten auf nichts (42, 49): Die
kleinen Geniisse des Riickzugs in Resignation und Quietismus ersetzen das zu gefahrlich gewor-
dene Erhabene. Worum es hier geht, wird sogar eigens ausgesprochen: um den Eintritt in eine
Cegend, in der»alles nurdann in bester Ordnung«ist, »wenn es keiner gewesen ist«, »wo es nichts
zu verantworten gibt« (53)!

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

241


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

kann man nicht ernstnehmen.” Wenn die »tiefe Langeweile« dann nicht nur das Sein
als Ganzes vor uns bringt, wenn sie nicht nur Zeugin der Entfremdungen der Moderne
und der Selbstentfremdung des Menschen in ihr ist, sondern wenn sie sogar ausdriick-
lich »das verborgene Heimweh« anzeigt — dann wirkt das alles unfreiwillig licherlich.”
Aber vielleicht darf man in solch einen Gelegenheitsvortrag nicht allzu viel hineinlesen:
ein Festvortrag, den der berithmte Philosoph 1961 anlisslich der 700-Jahrfeier von Mef3-
kirch gehalten hat. Und auch die Tischrede zum 80. Geburtstag der Base Gerta istja kein
philosophischer Text, in der das Dresden vor der Zerstérung evoziert wird.” Und das-
selbe gilt wohl auch fiir die Ansprache zum Hochzeitstag seines Bruders.”* Aber warum
triefen diese Gelegenheitstexte dann vor Heidegger-Jargon? Und warum kann man sich
des Eindrucks nicht erwehren, dass Heidegger meinte, bei diesen Gelegenheiten mehr
oder minder tiefsinnige, jedenfalls ernstgemeinte philosophische Ausfithrungen geben
zu miissen? Und wie kommt es, dass die Kernthemen dieser Texte — die ich hier beispiel-
haft ausgewihlt habe und die mehr als 40 Jahre einrahmen; man kénnte noch weitere
nennen - sich iber all die Zeit hinweg gleichbleiben? So heif3t es schon in dieser Rede
zur Hochzeit des Bruders von 1925:

Der unvergleichliche Wert eines solchen Bundes kann nur gewiirdigt werden, wenn
man bedenkt, wie das heutige Leben ganz in die Grof3stadt dringt, und dass die Men-
schen, die dort das Leben bestimmen, entwurzelte Menschen sind.

Die Bodenlosigkeit des heutigen Lebens ist die Wurzel des wachsenden Verfalls. Und
alle Erneuerungen und Neuerungen blieben hoffnungslos, wenn es nicht wieder ge-
lingt, die flthrenden und gebenden Krifte aus heimatlichem Boden zuriickzufiihren.
[..] Aber darin liegt wieder die Aufgabe, ein Leben in Einfachheit und gesundem Sinn
zu wihlen—ein Leben, das nicht der Scheinkultur der Grofdstadt zum Opfer fillt, ein
Leben, das in seiner Vorbildlichkeit wieder Treue zur Scholle zeigen méchte.”

71 GA16.581. Neben GA 16 ist auch GA 13 eine Sammlung solcher Texte, in denen die Provinz zur me-
taphysischen Wahrheit hochgejazzt wird, v.a. >Schopferische Landschafts, >Aus der Erfahrung des
Denkens¢,>Der Feldweg<und>Vom Geheimnis des Glockenturms«(in dem die an sich nicht zu bean-
standende, wenn auch reichlich sentimentale Erinnerung an die verschiedenen Glocken der Dorf-
kirche im letzten Satz unbedingt »ins Cebirg des Seyns« einsteuern muss, 116).

72 Ebd.s80.Inder Tat wardie etymologische Beziehung zwischen der»Langeweile« und dem»Heim-
weh« bereits in der Vorlesung von 1929/30 erwahnt worden, vgl. GA 29/30. 120.

73 GA16. Nr. 247. 634—637. Von 1966.

74  GA16.Nr.19.52-54.

75  Ebd. 53. Derselbe Text zeigt im Ubrigen noch einmal, in welche Sackgassen das Denken gefiihrt
wird, wenn es mit einem isolierten Subjekt anzufangen zu miissen meint, das dann— man weif}
nicht wie —sich nach draufien katapultiert. Denn der groRe Philosoph gibt gleich noch zur Hoch-
zeiteine Aufklarung iilber das Wesen der Liebe, die zwar nicht so irrsinnig ist wie das, was Ayn Rand
dazuschreibt, die aber dennoch nichteinmal im Ansatz ilberzeugen kann. Die Liebe »wichst einzig
und zuerst aus innerer Wahrhaftigkeit gegen sich selbst. Nur wo diese wach ist, wird die Wahrhaf-
tigkeit zum andern moglich.« (Ebd. 52) In Wahrheit ist das natiirlich gar nicht zu denken: Warum
und vor allem: wie sollte aus der Wahrhaftigkeit gegen sich selbst (die doch wohl eine Art von
Entschlossenheit sein soll) die Liebe zu jemand anderen moglich werden? Immer steht hinter sol-
chen Ausfiihrungen die Idee, dass man erst einmal ganz sich selbst sein muss, um dann noch etwas
anderes machen zu kdnnen oder um echte Beziehungen zu haben. Doch der Witz ist eben, dass
niemand er oder sie selbst ist und dass im Gegenteil die Liebe erst den Menschen griindet: und

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

Man kann solche unertriglichen Biederkeiten einfach nicht als unwichtig, zufillig, un-
wesentlich abtun. Thema, Ton und Terminologie treffen sich mit denen in den offiziellen
philosophischen Texten so exakt, dass hier kein Zweifel méglich ist. Zumal wenn wir im
Spiegel-Interview von 1966 wieder dasselbe lesen: »Das ist keine Erde mehr, auf der der
Mensch heute lebt.«”

Das Eigenartige ist, dass Heidegger, als Vertreter eines biederen Provinzialismus,
kein Reaktionir ist. Das Heftige fehlt, das Riicksichtslose ist geerdet in einer Dorfge-
meinschaft, die immerhin als eintrichtig imaginiert wird, Pathos und Drastik machen
einer gemiitlichen Nostalgie Platz, statt Revolution nur mehr der flachste Konservati-
vismus. Eigenartig genug, ist dieser Provinzialismus zwar ethisch um vieles akzepta-
bler, philosophisch allerdings noch steriler, da er nun wahrhaft nur die Wiederholung des
»immer schon so« ist.”” Akzeptabler, aber deshalb noch lange nicht unschuldig. Adorno
weist eindringlich darauf hin, dass der Provinzialismus auch eine politische Funktion
hat, die dezidiert anti-emanzipatorisch und aufklirungsfeindlich ist: Denn die offen-
siv vorgetragene Lindlichkeit soll vor allem »den Verdacht tibertiuben, der Philosoph
kénnte ein Intellektueller sein«.”® Und diese Abscheu vor dem Intellektualismus spielt
eine aktive Rolle in der Verstetigung des Status quo: »In der modischen Antisophistik
flieRen notwendige Kritik an der abgespaltenen instrumentalen Vernunft und finstere
Verteidigung der Institutionen gegen das Denken triib ineinander.«”

Noch einmal: Heidegger formuliert ein echtes, ein fast iiberlebenswichtiges Pro-
blem, wenn er schreibt: »Der moderne Mensch ist dabei, sich in dieser Heimatlosigkeit
einzurichten.«®° Das ist nur zu wahr. Auf der anderen Seite steht es Heidegger wie
jedem anderen auch zu, gerne auf dem Land zu leben. Es ist nicht einmal ein Problem
fiir einen Philosophen, eine gewisse provinzielle Lebensform oder, falls es das gibt,
Denkform zu pflegen. Die Schwierigkeit besteht einfach darin, dass Heidegger offenbar
in allem Ernst meinte, dass die Berufung auf die lindliche Welt, und zwar auf die von
vorgestern, auf die »Scholle«, auf die Kleinstadt, das Dorf, die Holzhiitte und auf all die
urigen und ach so treuen Gestalten, die einem dort begegnen, dass diese Berufung als
eine Antwort und Lésung auf das Problem gelten darf, das Heidegger im eben zitierten
Satz ausspricht.” Vielleicht ist das ja auch der Grund, weshalb Heidegger so gerne
und so griindlich »geschwiegen« hat, wie er selbst immer wieder stolz betont: weil sein

zwar vom anderen her. Buber: »Gefiithle wohnen im Menschen; aber der Mensch wohnt in seiner
Liebe.« (Ich und Du. 15).

76  GA16. 670.

77 »Doch weif? man nicht, was an dieser Moral grofer ist— die verlogene Selbstsicherheit oder die
Banalitat.« (GA 29/30. 238) Ohne es zu wissen, fasst Heidegger damit perfekt sein eigenes, so voll-
stindiges Scheitern zusammen. Man will mit dem Lied von Pigor & Eichhorn antworten: »Da hat
der Heidegger wieder mal recht.«

78  Adorno: Jargon der Eigentlichkeit. 47.

79  Ebd. 41.

80 GA16.711. Wieder in einer Festansprache in Mef3kirch, 1969.

81 Und man kann sogar sagen, dass diese Berufung noch dem, worauf sie sich beruft, Unrecht tut.
Noch einmal Adorno: »Wie Landschaft hasslicher wird vor dem Bewundernden, der mit den Wor-
ten: Wie schon! sie stort, so ergeht es den Brauchen, Gewohnheiten, Einrichtungen, die sich ver-
schachern, indem sie die eigene Naivitdt unterstreichen, anstatt sie zu verandern.« (A.a.0. 25)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

243


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

letztes Wort, das die Vagheiten des Jargons zu erden bestimmt war, nur das Bekenntnis
zur biedersten denkbaren Spiefierexistenz war. Si tacuisses...

Darf man Heidegger noch lesen? Wenn meine Deutung stimmt, wenn Sein und Zeit der rei-
ne Ausdruck der Bewegung des reaktioniren Denkens ist, dann konnte einem die Frage
einfallen, ob man dieses Buch bzw. Heidegger insgesamt noch lesen und rezipieren darf.
Ist damit nicht das gesamte philosophische Unternehmen diskreditiert und unter Ver-
dacht gestellt?

Um es ganz kurz zu machen: Man darfund muss Heidegger lesen. Erstens muss man
sich eingestehen, dass die neurechte Propaganda, die den vorgeblichen Linken eine Be-
sessenheit fiirs Verbieten unterstellt, nicht so glinzend wirken konnte, wenn sie nicht et-
was Richtiges treffen wiirde, zumindest in diesem Fall. Denn in der Tat haben sich einige
»linke« Akteure in den vergangenen Jahrzehnten schnell und bequem daraufverlegt, das
Unliebsame zum Unberithrbaren, zum Tabu zu erkliren. Es bringt aber nichts, solche
Berithrungen zu verbieten, egal ob das Verbot ein juristisches oder ein gesellschaftliches
ist. Allzu oft erhéhen Verbote noch den Reiz ihrer Gegenstinde. (Und die Neue Rechte
zieht einigen propagandistischen Gewinn daraus, sich als »widerstindig« oder irgend-
wie vage »subversiv, »transgressiv« zu inszenieren, obgleich sie, wie die alten Faschis-
ten auch, von Unterdriickung und Unterwerfung triumt.) Vor allem aber erklirt eine
Emanzipation, die hofft, ihre Ziele durch das Verbot und die Unterdriickung des Entge-
genstehenden zu erreichen, den eigenen Bankerott. Man wird sehen, wie viel Gewinn
in der philosophischen Auseinandersetzung mit den reaktioniren Autoren zu erwarten
sein kann. Ich selbst bin da hochst skeptisch; bei manchen Autoren wiisste ich beim bes-
ten Willen nicht, was da zu holen ist. Ich wiirde also persénlich von gewissen Auseinan-
dersetzungen abraten. Doch zwischen Abraten und Verbieten ist der ganze Abstand, der
Zivilisation von Verzweiflung trennt.

Zweitens ist namlich keineswegs immer sicher, was aus solcher Auseinandersetzung
entstehen kann. Wenn man nur auf Heidegger blickt, so muss man feststellen, dass die
gesamte franzosischsprachige Phinomenologie ohne ihn undenkbar wire. Sartre, Mer-
leau-Ponty, Levinas, Derrida, Richir, Henry, Nancy — um nur die berithmtesten zu nen-
nen - sind alle in der ein oder anderen Weise von Heidegger abhingig, teilweise massiv
abhingig. Es ist aber bemerkenswert, dass keiner der genannten Autoren auch Heideg-
gers reaktionire Denkweise geerbt hat. Wir stehen also vor dem eigenartigen Umstand,
dass ein ganzes Denken reaktionir durchtrinkt sein und dennoch zur Inspiration zu ei-
nem emanzipatorischen oder dezidiert linken Philosophieren werden kann, genauso wie
zu einem in erster Linie unpolitischen.® (In einem dhnlichen Sinn hat es Versuche einer

82  Man muss in Wahrheit noch strenger sein: Die Rezeption Heideggers geschah bei diesen Autoren
zuerst und grundlegend ganz unabhingig von politischen Erwigungen. So ist z.B. Das Sein und das
Nichts eine Ankniipfung an die ontologischen Entwiirfe Husserls und Heideggers; bis in Sartres
Werk ein dezidiert linkes Engagement greifbar wird und sich philosophisch niederschlagt, soll-
te noch einige Zeit vergehen. Andere Autoren (z.B. Levinas, Henry, Richir) lassen sich gar nicht auf
eindeutige politische Parteinahmen inihrem philosophischen Werk ein, jenseits, verstehtsich, der
scharfen Abgrenzung vom Faschismus. Eine Vermutung will ich immerhin dufSern, wie es kommt,
dass keiner dervon Heidegger inspirierten franzésischen Philosophen seinen reaktionaren Grund-
impetus erbt, ja, dass er den meisten erst gar nicht bewusst wird: Man wird namlich bei den meis-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Martin Heidegger: Der geschwétzige Schweiger vom Schwarzwald

linken Rezeption Carl Schmitts gegeben, die ich aber fiir deutlich weniger erfolgverspre-
chend halte.)

Vielleicht ist aber auch der Fall Heideggers speziell: Seine Kunstfertigkeit im Ver-
wischen des Politischen und in der Simulation eines rein philosophischen Diskurses ist
uniibertroffen. Wenn und solange man ihm in dem, was er von sich selbst erklirt, folgt —
dass er nimlich Philosoph sei und seine Philosophie eine Beschreibung letzter und all-
gemeiner menschlicher (oder seinsmifiiger) Konstanten —, dann wird man in der Tat
fiindig: Dann (aber eben auch nur dann) st6f3t man auf eine Philosophie, die der Ausein-
andersetzung wert ist. Dann geschieht, in einer wirklich paradoxen Umkehrung, auch
tatsichlich Philosophie dort, wo sie nur vorgetiuscht war: in der Begegnung eines ech-
ten philosophischen Fragens mit der Zweideutigkeit des Heidegger’'schen Textes. Und
dann wird Heidegger als Philosoph erscheinen, vielleicht sogar als ein grof3er.

Die Paradoxie liegt also (wenn ich recht habe) hierin: Es gibt eine tiefe reaktionire
Unaufrichtigkeit, eine mauvaise foi, der auch Heidegger nicht entgeht, indem er den re-
aktioniren Kern seines Denkens kunstvoll itbertiincht. Er tut dies aber so konsequent
und der Sache gemiR, dass seine Philosophie wenigstens in Teilen eine Bewegung er-
hile, die sich von diesem Kern abzuldsen vermag: niemals in der Sache selbst, wie ich
glaube, aber in der Aus- und Durchfithrung. Es ist dieses Hinausreichen tiber die billige
Ideologie, die Heideggers andauernde Wirkungskraft begriindet — ein Hinausreichen,
das ausgerechnet darin seinen Grund hat, dass Heidegger die Involution reaktionirer
Rhetorik noch meisterhafter als alle anderen beherrschte. Seine Finte war so gut, dass
man sie fiir einen echten StofR nehmen konnte, und das noch, nachdem alles schon vor-
bei war.

Ich habe eben geschrieben: »wenn ich recht habe«. Mir ist klar, dass meine Position
zu Heidegger radikal und provokativ ist. Dass ich immerhin die Méglichkeit einriume,
dass ich mich tduschen kann - die einerseits trivial weil immer giiltig ist, andererseits
als Einrdumung genau deshalb im Normalfall geheuchelt -, liegt wohl nur daran, dass
so viele wirklich ernstzunehmende Geister so viel Kluges in Heidegger sehen konnten.
Insofern ist meine Bescheidung aufrichtig gemeint. Das Problem ist hier wie so oft dies:
Esist einfach nicht einsichtig zu machen, woran man klar erkennen kénnte, ob ich mich
getiuscht habe. So ist das nun mal, wenn einer aus seinem Herzen eine Mordergrube
macht.®

ten dieser Autoren eine konzentrierte Anstrengung finden, die Zentrierung ums Nichts und den
ontologischen Mangel zu Gberwinden; damit aber ist ein neuralgischer Punkt beseitigt, der die
reaktiondre Denkbewegung bei Heidegger bestimmt hat. Um nur dieses eine Beispiel zu nennen:
Wenn Levinas in dem frithen Text De I'évasion (1935) der gesamten Tradition entgegen den Hunger
und den Ekel nicht als Phinomene des Mangels und der Leere, sondern im Gegenteil der Uber-
fulle und unentrinnbaren Prasenz (korperlichen) Seins beschreibt (103ff.115ff.), dann ist damit zu-
gleich eine Grundsatzentscheidung gegen eine metaphysische Uberhéhung von Nichts/Mangel/
Leere getroffen. Von da fithrt dann kein Weg mehr in die reaktionare Sensibilitat, zumindest kei-
ner, der sich ohne eine Machete beschreiten lieRe.

83  Dabei hatte man zur Eigentlichkeit doch manches Greifbare sagen kénnte, wenn man nur gewollt
hatte. Etwa dies hier: »Authentic Being, reasoned Needleman, could only be achieved on week-
ends and even then it required the borrowing of a car.« (Allen: Remembering Needleman. 6)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

245


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mdnner, die schweigen

Ein Bild, das immer wieder begegnet bei den Autoren und Autorinnen der Reaktion,
ist das von Minnern, die schweigen. Ja, ihre Mannlichkeit ist gerade durch dieses ho-
he Schweigen bezeugt. Dieses Schweigen ist nicht das Zurtickhalten von Informationen,
nicht das vorsorgliche Verstummen, weil man sich seiner Sache nicht sicher ist, nicht
Trotz und nicht Uberheblichkeit. Es ist vielmehr die einzige angemessene Weise, einer
Einsicht, einem Wissen die Ehre zu erweisen, die oder das nicht in Worte gefasst werden
kann, ohne eben dies: seine Ehre nimlich, zu verlieren. Das Schweigen der Mdnner ist ei-
ne eigentiimliche Mischung aus der Scheu vor dem Erhabenen und der Komplizenschaft
mit ihm. Diese widerspriichliche Mischung aus Demut und Selbstsicherheit erméglicht
dabei die Verbundenheit der Manner untereinander, und das gerade ohne dass ein Wort
dazu gesprochen werden miisste. Das Verstindnis, so die Implikation, ist von anderer
Ordnung, ist hoher oder tiefer, ist in jedem Fall wesentlicher als das, was die Leute mit-
einander beschwatzen.

Die schweigenden Manner begegnen in regelmifligen Abstinden bei Ayn Rand. Um
genau zu sein, gehort auch Dominique in The Fountainhead zu den Schweigenden, aber
dass sie eine Ausnahme unter den Frauen ist, macht sich ohnehin mehr als deutlich be-
merkbar. Die Einverstindnisse, bei denen sich die schweigenden Minner bei Rand er-
tappen, sind schon deshalb erstaunlich, weil ihre Inhalte — die dann natiirlich unaus-
weichlich doch lang und breit ausgefiithrt werden — zwar nicht besonders tiefsinnig, aber
dafiir nicht selten hoch kompliziert sind. So weif3 z.B. Roark gegen Ende des Romans
genau, was Dominique vorhat, als sie in einem reichlich umstindlichen Manéver Jour-
nalisten die unmissverstindliche Botschaft ihrer Liaison mit Roark auf den Weg gibt, so
dass sich ihr Mann von ihr trennen muss usw. usf. So was wissen die Protagonisten bei
Rand einfach.

In Aufden Marmorklippen kommt es an einer entscheidenden Stelle ebenfalls zu so ei-
ner verschwiegenen Begegnung, diesmal gleich von vier Mdnnern, die sich lange unter-
halten haben, doch offenbar war das wieder so eine Gelegenheit, in der das Wesentliche
mit Worten nicht zu berithren ist. »Fast bis zum Morgengrauen sprachen wir fruchtlos
hin und her. Wenn wir uns in den Worten nicht verstanden, so ging uns doch im Schwei-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

genvieles auf.«' Wie das geht, bleibt das Geheimnis des namenlosen Erzihlers. Die wah-
re Apotheose der beiden Giste wie des mannhaften Schweigens im wortlosen Einver-
standnis folgt aber bald darauf, im Moment des Abschieds (der ein endgiiltiger sein soll:
die beiden Giste werden ihren Ausflug ins Reich des Oberforsters nicht iiberleben):

Wie nahmen férmlich Abschied, wie man es pflegt, wenn die Begegnung ohne Wir-
me und ohne Frucht verlief. Doch schloss sich noch eine stumme Szene an. Die beiden
blieben im ersten Dammerlichte an den Klippen stehen und musterten uns schwei-
gend eine lange Zeit. Schon stieg die Morgenkiihle auf, in der die Dinge fiir eine kurze
Spanne dem Auge sichtbar werden, als ob sie sich aus ihrem Ursprung entfalteten, neu
und geheimnisvoll. In solchem Schimmer standen auch der Fiirst und Braquemart. Mir
schien, das Braquemart den iiberlegenen Spott verloren hatte und menschlich lachel-
te. Der junge Fiirst hingegen hatte sich aufgerichtet und blickte uns heiter an—als ob
erum die Losung eines Rétsels wiisste, das uns beschiftige. Das Schweigen wihrte ei-
ne lange Zeit, dann fasste Bruder Otho noch einmal nach des Firsten Hand und beugte
sich tief auf sie hinab.?

Uberall die Anmutung einer tieferen Wahrheit, die fiir die Worte, die allzu billigen, nicht
erreichbar ist. Die Szene ist aber, genau in Hinsicht auf die ungeklirte Funktion des
Schweigens, das Tieferes suggeriert, ohne das Versprechen einzulésen, auch deshalb so
irritierend, weil sie nach Jingers eigener Erklirung in den »Adnoten« von 1972 (einem
Ernst Jiinger sind »Anmerkungen« nimlich zu vulgir) von einer Begegnung u.a. mit
Heinrich von Trott zu Solz inspiriert ist.> Das ganze Buch zehrt ja von Anspielungen auf
eine politische Realitit, an die man gezwungenermaflen denkt, umso mehr, je klarer
der Autor solche Beziehung im Text und aufler ihm dementiert. Man kann gar nicht
anders. Dabei bleibt die genaue Position aber ganz unbestimmt. Was diese Beziehung
zur politischen Gegenwart der Abfassung des Romans ist, bleibt nicht nur aus den nach-
vollziehbaren Griinden des Selbstschutzes unklar. Vielmehr ergeht sich Jinger auch
1972 noch in Allgemeinheiten, die alles und nichts bedeuten kénnen. Irgendwie kann
man seinen Roman auf verschiedenste historische und politische Situationen beziehen,
heifdt es dort. Das freilich ist wenig tiberraschend. Und von dem Gesprich, das die Szene
im Roman inspirierte, heif3t es bezeichnenderweise: »Auch habe ich vergessen, woriiber
gesprochen wurde — vielleicht nicht einmal iiber Politik. Doch es herrschte ein seltsa-
mer Consensus, wortlose Ubereinstimmung.«* Da sind sie wieder, die schweigenden
Minner, die sich kraft ihres Schweigens verstehen. Dass Jiinger also 1972 zu verstehen
gibt, dass er 1939 ein nichtliches Gesprich mit oppositionell gesinnten Persénlichkeiten
hatte, das vielleicht, vielleicht aber auch nicht verschwérerischen Inhalts war, hilt ihm
nicht nur alle Optionen offen, so geschickt sogar, dass er es nicht einmal nétig hat, fir

1 Ernst Jiinger: Auf den Marmorklippen. 96.
2 Ebd. 97.
3 In Wahrheitschreibt Jiinger dort (139) nur, dass einer mit dem Namen »des spéter Hingerichteten«

bei dieser Begegnung zugegen war. Um welchen Namen es sich handelte, und dass der Besucher
Heinrich, also der Bruder des 1944 hingerichteten Adam von Trott zu Solz war, muss der Leser dem
Nachwort entnehmen (150).

4 Ebd. 139.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mdnner, die schweigen

sich irgendeine Widerstandsaktivitit in Anspruch zu nehmen, sie dabei aber doch zu
verstehen geben kann. Es passt dieses aggressive Ausweichen vielmehr ganz in den Un-
geist dessen, der meint, echte Mdnner sind umso tiefer, je unklarer sie sich ausdriicken,
da wahres Verstehen woanders stattfindet.

Derverbohrteste Siulenheilige des Schweigensist aber Heidegger. Nicht nur bemiiht
er in seinen philosophischen Texten immer und immer wieder diesen Topos des Schwei-
gens, das angeblich irgendeine tiefere Beziehung zum Sein oder gleich zum Seyn be-
zeugt und zugleich ins Wirkliche kommen lisst — eine Strategie, die sich freilich allzu
bald selbst entlarvt als das, was sie ist: Camouflage fehlenden philosophischen Inhalts
bzw. (und in eins damit) die Kennzeichnung der Orte, an denen der eigentliche, nimlich
politische Gehalt zu finden wire, wenn er denn, der brutale, nicht tabuisiert wire. Nein,
Heidegger hat auch das zweifelhafte Verdienst, die wahrscheinlich peinlichste Illustrati-
on dieses ohnedem schon peinlichen Klischees zu liefern. In einem Text, der seinem un-
appetitlichen Provinzialismus drastischen Ausdruck verleiht,® erklirt er sich wortreich
dem bauerlichen Ethos seiner Heimat verbunden. »Die philosophische Arbeit«, so er-
klart er, »gehort mitten hinein in die Arbeit der Bauern.« Philosoph und Bauer treffen
sich in ihren Arbeitspausen, die offenkundig aufeinander abgestimmt sind, um nicht
miteinander zu reden, sich dabei aber blendend zu verstehen: »Wenn ich zur Zeit der
Arbeitspause abends mit den Bauern auf der Ofenbank sitze oder am Tisch im Herr-
gottswinkel, dann reden wir meist gar nicht. Wir rauchend schweigend unsere Pfeifen.«®
Wie ganz genau sich schweigende Manner verstehen, verdeutlicht Heidegger schlieRlich
mithilfe eines wortlosen Karriereratschlages, den er erhalten zu haben glaubt (nachdem
ihm schon die Berge und Wilder manches zu sagen hatten):

Neulich bekam ich einen zweiten Ruf an die Universitit Berlin. Bei einer solchen GCele-
genheit ziehe ich mich aus der Stadt auf die Hiitte zurlick. Ich hore, was die Berge und
die Walder und die Bauernhofe sagen. Ich komme dabei zu meinem alten Freund, ei-
nem 75jdhrigen Bauern. Er hat von dem Berliner Ruf in der Zeitung gelesen. Was wird
er sagen? Er schiebt langsam den sicheren Blick seiner klaren Augen in den meinen,
hilt den Mund straff geschlossen, legt mir seine treu-beddchtige Hand auf die Schul-
ter und — schiittelt kaum merklich den Kopf. Das will sagen: unerbittlich Nein!”

Immerhin, der schweigende Bauer driickt sich dann doch klarer aus als der Philosoph,
der endlos vom Schweigen schwitzt: ein klares Nein in konkretem Zusammenhang sucht
man bei Heidegger lange.

Im Bild der Minner, die schweigen, verbinden sich mehrere Stringe reaktionirer
Dramaturgie. Die wichtigsten sind wahrscheinlich diese beiden: Da ist zum einen der

5 Adorno kommentiert dieselbe Episode, die man nun einmal gar nicht anders denn gentsslich zi-
tieren kann, so: »Bodenstindigkeit indessen plustert sich auf [...]. Philosophie, die verschmiht, es
zu sein, braucht, um den anders nicht vorhandenen Unterschied von Philosophie Gberhaupt zu
markieren, das Bauernsymbol aus sechster Hand als Beweisstiick ihrer Urspringlichkeit.« (Ador-
no: Jargon der Eigentlichkeit. 48. 50)

6 Schopferische Landschaft: Warum bleiben wir in der Provinz? GA 13. 9-13. 10.

7 Ebd. 12f. Ich weise jede Verantwortung fiir die Hervorhebungen von mir: Es ist Heidegger, der die
Worte des Textes offenbar nach Zufallsprinzip kursiv setzt.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

249


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Abscheu gegeniiber dem, was man dann gerne »den abstrakten Geist« nannte oder auch
mal den »kritischenc. In dieser Polemik, der ein echter Ekel zugrunde liegt, spricht sich
eine anti-zivilisatorische, geistfeindliche, antiliberale und nicht selten (aber nicht im-
mer) auch eine antisemitische Tendenz aus. Die Behauptung ist einfach: Es gibt eine
Verfeinerung des Geistes, in der dieser sich in ein blofRes Spiel verfliichtigt und jeden
Kontakt zu den Realititen einbiifdt — was nicht weiter schlimm wire, wenn sich dieses
Spiel nicht selbst zum Ziel nehmen wiirde und seine dekadenten Krifte an allem, was
gut und wahrhaftig ist austobte, vor allem an allen wesentlichen »Bindungen« des Men-
schen. Dieser abstrakte Geist, so die Fama, ist einer der reinen Zersetzung. Ihm geht alles
Schépferische ab, ja, es ist doch gerade die Unfihigkeit zu solchem Schépfertum im ei-
genen Namen, die seinen Hass aufs wahrhaft Lebendige und Wesentliche auslost. (Hier
setzen dann auch die Modulationen ins Antisemitische ein: der ewige Jude als der Ein-
dringling, Parasit der echten Volker usw.) Es spricht sich dort ein wirklich empfundener
Widerwille aus, keine Frage. Es ist das Ressentiment gegen eine Kultur (oder Zivilisa-
tion — je nach Vorliebe bzw. Abneigung), die als ganz wurzellos erlebt wird und in der
Intellektualitit nicht nur praktisch als eine eigene Berufsgruppe auftritt, sondern sich
an allem vergreift, was erhaben und heilig ist. (Adorno bemerkt mehrfach, wie sich dar-
in auch das Ressentiment gegen die Urbanitit ausspricht — insofern ist die Episode, die
Heidegger schildert, geradezu Urszene des reaktioniren Schweigens: wortlose Auffor-
derung, sich dem Gerede der Grof3stadt zu verschlieRen.) Freilich, der Geist muss nun
einmal ein kritischer sein. Das gehort in seinen Begriff. Es ist wohl wahr, dass man eine
Sache zerreden kann; man braucht, hier wie iiberall, eben Takt, doch da Takt die Anstren-
gung ist, differenziert und geschmeidig auf die Unterschiede von Menschen und Situa-
tionen einzugehen, fithlt sich der Reaktionir von ihm permanent itberfordert. Ebenso
ist Sprache nicht nur potentiell, sondern ihrem Begriff nach fihig, sich auf alles zu be-
ziehen. Das aber will der Reaktionir nicht zulassen. Die Bequatschung betatscht alles
Heilige und profanisiert es damit. In charakteristischer und bew4hrter Manier kehrt der
Reaktionir hier wieder mal die Bedingungsverhiltnisse um: Es ist eben die Distanz, das
Berithrungstabu, das etwas zu einem Hoheren und Heiligen macht. Respekt, Achtung,
selbst Bewunderung sind verniinftige Affekte, insofern sie sich mit der kritischen Eror-
terung vertragen (wenn sie sie auch nicht von sich aus fordern). Der Reaktionir will aber
etwas anderes: Er will einen Bereich, der grundsitzlich nicht angegangen werden darf.
Einen Heiligen Bereich, einen verbotenen Hain, den man nur umkreisen darf. Und war-
um will er den?

Das fithrt auf den zweiten Aspekt, der fiir die Madnner, die schweigen, konstitutiv ist:
Die Inszenierung des Mysteriums soll in der Verdichtung der affektiven Energie — die
vielleicht von der potentiellen Energie der Physik gar nicht so weit entfernt ist — die Rea-
litat bezeugen, die so fragwiirdig und briichig geworden ist. Der Reaktionir spricht und
schreibt um eine Leerstelle herum, in die, einfach dadurch, dass sie leer ist, das Hohere
wie von selbst hineinfallen kann — damit sich selbst wie alles andere mitbezeugend. Es
istimmer wieder derselbe tragische Zwiespalt der Reaktion: Sie ist doch Kind der Aufkli-
rung, ihre verlorene Tochter, daher weif} sie, dass es das Heilige und Hohere nicht gibt —
es sei denn eben, man erfindet und inszeniert es. Sie weif3 also ganz genau um ihr eige-
nes Tun, genauso wie um die Widerspriichlichkeit und Kinstlichkeit ihres Ansinnens.
Der Abscheu gegen den »abstrakten Geist« ist deshalb keine Folge reaktionirer Affektivi-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mdnner, die schweigen

tit, sondern gehort in ihren Kern hinein: Sie kann gar nicht ohne gedacht werden, weil
sie sich in ihm gegen sich selbst und das Bewusstsein ihrer eigenen Unmdoglichkeit — auf
der sie doch erwichst — schiitzt. Wenn der Text als solcher es nicht mehr erreicht, die
Struktur zu erstellen, in der sich das Erhabene als solches einstellen kann, muss eben
das Sich-Einstellen des Erhabenen dargestellt werden. Ja, vielleicht gelingt es dem Text
sogar performativ, diese Erhabenheit zu bewirken — immerhin hingt das von der Sensi-
bilitit der Leser ab: Das Geraune von Gestalten bei Jiinger oder vom Seyn bei Heidegger
ist fiir die einen einfach nur leeres Geschwitz, fiir die anderen aber Ausweis der Tiefe
dieser Denker: das, warum man sie wieder und wieder zur Hand nimmt. Doch selbst im
besten Fall ist es immer noch ratsam, sich gegen alle Angriffe des kritischen Geistes zu
versichern. Das geschieht dann eben, indem die Hohe Wahrheit dessen, was iiber den
nackten Worten und damit eben auch itber dem blof3en Geist steht, in ihrer Wirkung auf
wirkliche Minner inszeniert wird. Es wird dem geneigten Leser also vorgefithrt, wie er
sich fithlen darf, wenn er auch so ein Mann ist. (Wie alles selbstgerechte Denken operiert
auch das reaktionire mit der stindigen Suggestion einer Wahrheit, die nicht jeder er-
kennen kann, die ihren Besitzer also adelt — verbunden mit der gleichzeitigen Trivialitit
genau dieser angeblich so tiefen Wahrheit, die sie effektiv noch dem Diimmsten anbie-
tet, also vorgeschobener und wohltuender Elitismus bei gleichzeitiger Verramschung.
Esist wie immer: Die Nivellierung aufs niedrigste Niveau, die die Reaktion ununterbro-
chen beklagt, findet sich einzig und allein in ihren eigenen Texten, denn wo kein Gehalt
ist, der verstanden werden kann, darfjeder behaupten, verstanden zu haben.)

Diese Darstellung ist die Wiederholung der Wirkungsweise dessen, was durch den
Text erreicht werden soll, im Text selbst und eben dadurch der zweite Knoten, der das
anfillige reaktionire Denken gegen das sichern soll, was in ihm keinen Platz hat: den
Zweifel.

Die Ironie ist — die man nun aber erwarten konnte —, dass sich die Texte, die von
jenen tiefen Wahrheiten Zeugnis ablegen wollen, gar nicht genug darin tun kénnen, in
immer neuer Weise die Tiefe ihrer Wahrheit zu beschreien und dann immer wieder das
Schweigen zum Zeugen aufzurufen, weil es eben nichts Substantielles zu sagen gibt. So
wird Philosophie, nicht zum Gerede, sondern eben zum Geschwitz. Die Mystiker glaub-
ten an das, was sie unermiidlich umkreisten. (»Glauben« meint hier keinen psychischen
Zustand oder Akt, sondern bezeichnet einfach die Tatsache, dass in dem geistigen Ho-
rizont — d.h. in den zur Verfigung stehenden Denkstilen, wie Ludwik Fleck das nennt —
z.B. einer mittelalterlichen Mystikerin die ihr offenbarten Gehalte zwar extreme aber
»verniinftige«, prinzipiell erlaubte Méglichkeiten des Denkens sind.) Die negative Theo-
logie ist eine Anstrengung des Geistes, der sich an dem abarbeitet, was ihn iibersteigt.
Die Reaktionire wollen nur das Gefiithl nochmal haben. Das Gefiihl der Erhabenheit und
Uberlegenheit, im Angesicht einer Wirklichkeit, die beides endgiiltig dementiert hat.
Und nochmal. Und nochmal.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

251


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Uberblendung. Ayn Rand ist auf dieser Seite des Atlantiks nicht allzu bekannt. Das ist in
den USA ganz anders, wo ihr bis heute andauernder Einfluss auf das konservative, ultra-
liberale und eben reaktionire Denken kaum iiberschitzt werden kann. In der Tat stellt
Ayn Rand einen besonderen und lehrreichen Fallin dieser Liste reaktionirer Autoren dar.
Es handelt sich erstens um die einzige weibliche Autorin, die hier auftaucht. Das kann
Zufall sein und nur meiner Auswahl geschuldet. Es passt aber sehr wohl zu der reaktio-
niren Sorge ums Minnliche, die auch Rand teilt. Zweitens hat Rand die Erschiitterungen
und Verinderungen der Welt, von denen alle Reaktionire gerne schreiben, wohl unmit-
telbarer miterlebt als andere: Geboren ist sie 1905 als Alissa Sinowjewa Rosenbaum, Toch-
ter russischer Juden, in St. Petersburg." Ihre Familie verliert nach der Oktoberrevolution
ihr Vermogen und verarmt. Mit Anfang 20 gelingt es Rand, ein begrenztes Visum fiir die
USA zu bekommen: Sie findet das Land der Freiheit und wird niemals nach Russland
zuriickkehren. Aufgrund ihrer Erfahrung mit den Kommunisten wird sie zeit ihres Le-
bens nicht nur eine militante Feindin all dessen werden, was nach Kollektivismus riecht;
sie wird in teils eklatantem Gegensatz zu vielen anderen reaktioniren Autoren keiner-
lei Sympathien fiir diktatorische und totalitire politische Systeme zeigen: Die Freiheit
des Individuums geht ihr iiber alles. Dieser selbe Individualismus fithrt sie auch dazu,
alle kollektiven Identititszuschreibungen, egal ob positiver oder negativer Art, abzuleh-
nen. Zwar war sie selbst kimpferische Atheistin, doch wird sie als Jidin — wie sie zu-
mindest fiir die anderen erscheinen musste — sicherlich auch in dieser Hinsicht reichlich
Anschauungsmaterial aus erster Hand erhalten haben.

Drittens ist bedeutsam, dass Rand zuerst als Schriftstellerin in Erscheinung getre-
ten ist, bevor sie sich ausdriicklich als Philosophin betitigt hat. Keine Frage, ihre litera-
rischen Werke sind unmittelbarer Ausdruck genau dieser Philosophie; sie sind viel mehr
Ideenbiicher als sie irgendetwas anderes sind. Genau darin besteht sogar ihre uniiber-

1 Corey Robin eroffnet sein Rand gewidmetes Kapitel mit dem treffenden Titel sGarbage and Gra-
vitascmit dieser dtzenden wie vollkommen wahren Erkldrung: »Saint Petersburg in revolt gave us
Vladimir Nabokov, Isaiah Berlin, and Ayn Rand. The first was a novelist, the second a philosopher.
The third was neither but thought she was both.« (The reactionary mind. 76)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sehbare Schwiche. Dennoch hat sichja bereits gezeigt, dass die Verbindung der Reaktion
mit der Literatur keine zufillige ist.

Vor allem aber zeigt Rands Denken eine eigentiimliche Ambivalenz: In ihm wer-
den zwei unterschiedliche, wenn auch nicht inkompatible Denkweisen iibereinander
geschoben und -geblendet, so dass eine ganz spezifische geistige Gestalt entsteht, die
zum einen charakteristisch fiir Rands Denken ist, die aber zum anderen auch enorme
propagandistische Bedeutung haben kann. Es ist genau diese Uberblendung, die Rands
anhaltende Wirksambkeit fiir die ideologische Uberhdhung des Liberalismus in all seinen
brutalen Konsequenzen begriindet. Es ist konkret die Uberblendung von klassischem
individualistischem Liberalismus und reaktionirem Ressentiment - und es behilt
immer die Reaktion das letzte Wort.

Liberalismus. Diese Uberblendung lisst sich z.B. in einem kleinen Text beobachten, in
dem sich Rand die Frage vorlegt, ob eine Frau Prisidentin der Vereinigten Staaten wer-
den kénne.” Die erste Antwort ist: Ja. Frauen haben dieselben Fihigkeiten und Begabun-
gen wie Manner, es gibt auch keinen Unterschied in der Natur (etwa der zwischen Emo-
tionalitit und Rationalitit), der eine Frau fiir dieses Amt disqualifizieren wiirde. Das ist
eine konsequente Fassung des liberalen Individualismus: Es gibt nur Individuen, und
nur die Leistung derselben kann uns iiber etwaige Begabungen usw. aufkliren. Rand
schiebt aber sogleich noch eine zweite Antwort hinterher: Zwar kann eine Frau Prisi-
dentin werden. Sie kann es aber nicht verniinftigerweise wollen.

Begriindet wird diese iiberraschende Wendung dann eben doch wieder mit einer Be-
hauptung iiber das Wesen der Frauen und der Mdnner. Denn die Frau ist ihrem Wesen
nach eine Verehrerin von Helden (»hero worship«); sie muss zu einem Mann aufschauen
konnen. Aber dazu muss sie dem Mann gewachsen sein, ihm gleich sein (requal« — dass
dasin direktem Widerspruch zum Aufschauen steht, scheint Rand nicht zu storen). Hel-
denverehrung ist anspruchsvoll, sagt Rand. Die Frau muss dem Mann wiirdig sein. Dann
verehrt sie in ihm nicht irgendeine Qualitit, sondern seine Minnlichkeit selbst. Deshalb
kann die Frau als solche Manner nicht als Gleiche behandeln und schon gar nicht ih-
re Anfithrerin werden, weshalb die Ausiibung der Prisidentschaft fir eine verniinftige
Frau eine unertrigliche psychische Qual darstellen miisste. Es folgt hieraus wie neben-
bei, dass es auch ein Wesen des Ménnlichen gibt, das mit dem Heldentum identifiziert
erscheint.

Lassen wir fiir einen Moment die Frage beiseite, wie iiberzeugend das ist. Bemer-
kenswert ist zuerst einmal, wie selbstverstindlich Rand hier von einem Paradigma ins
nichste iibergeht. Rand vertritt unermiidlich einen radikalen Individualismus. Es gibt
fiir Rand itberhaupt nur Individuen: sowohl ontologisch betrachtet, wo es nun einmal
nur Einzelgegenstinde gibt, aber noch viel sicherer gibt es beim Menschen nur Individu-
en. Jeder Versuch, irgendwelche Gruppen zusammenzufassen, im Guten wie im Schlech-
ten, und ihnen als Gruppen eine Konsistenz zuzuschreiben, wird von Rand als Kollekti-
vismus gebrandmarkt. Und Kollektivismus ist so ziemlich das Schlimmste, was Rand
sich vorstellen kann. Deshalb ist fiir sie jede Politik der systematischen Unterstiitzung

2 About a Woman President. In: The Voice of Reason. 267—270.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

gewisser unterreprasentierter Gruppen falsch (etwa durch Quoten),? aber eben auch je-
der Rassismus, der nur die roheste und niedrigste Form von Kollektivismus darstellt:
»Racismis a doctrine of, by and for brutes. Itis a barnyard or stock-farm version of collec-
tivism, appropriate to a mentality that differentiates between various breeds of animals,
but not between animals and men.«*

Besonders eindringlich plidiert Rand dafir, dass nur Individuen Rechte haben kon-
nen. Der Ausdruck »kollektive Rechte« ist daher ein Widerspruch in sich selbst.”> Auch
gibt es tiberhaupt keine Gesellschaft. Es gibt nur Individuen. Die Rolle der Politik kann
einzig darin bestehen, deren Freiheit wirkungsvoll zu schiitzen, vor allem indem jede Ge-
waltanwendung geahndet wird. Im Idealfall ist eine Regierung ein »impersonal robot«.
Die Doméine der Regierung besteht aus den drei Bereichen der Polizei, um die Biirger vor
Kriminellen zu schiitzen, der Armee, um das Land vor Eindringlingen zu schiitzen, und
der Gerichtshofe, um Dispute zu schlichten. Irgendeine innovative, initiative Funktion
kann der Regierung nicht zukommen. Es gilt vielmehr, den Bereich der Politik zuguns-
ten individueller Freiheiten, die vor allem 6konomische sind, so weit als irgend moglich
einzugrenzen. Rand ist eine erklirte Feindin aller Totalitarismen; sie ist aber in Wahr-
heit auch keine Anhingerin der Demokratie,® da sie nimlich die gesamte Eigenstindig-
keit und den Eigenwert eines Bereichs der Politik bestreitet. Wo immer Politik sich von
ihrer eng umgrenzten Rolle entfernt, wo sie also nach dem Verstindnis vieler anderer
Menschen eigentlich erst Politik wird, hat sie fiir Rand ihre Bestimmung verraten. Am
Ende ist bei Rand gar kein Platz fiir Politik. Der Staat wird zum sprichwortlichen Nacht-
wichterstaat. An seine Stelle tritt das eigentliche Reich der Freiheit: der Kapitalismus.
Nochinihrem letzten Vortrag ventiliert Rand die alte, von Mandeville und Smith verbrei-
tete Idee, wonach das Profitstreben privater Unternehmer gleichzeitig und automatisch
die einzige echte Bereicherung aller und die einzige Garantie einer freien Gesellschaft
ist.”

Rand ist also eine kimpferische und streitbare Vertreterin eines radikalen marktli-
beralen Individualismus, und das in einer fast schon idealtypischen Eindeutigkeit. Der
radikalliberale Shift von der Politik zur Okonomie wird z.B. in dieser Aufstellung ihrer
Grundiiberzeugungen deutlich, in der sie jeweils eine Kategorie benennt und dann die
Position bezeichnet, die sie vertritt. Die Liste liest sich so:

Vgl. Representation Without Authorization. In: The Voice of Reason. 233-238.

Racism. In: The Virtue of Selfishness. 147-157. 147.

Vgl. Man’s Rights. In: The Virtue of Selfishness. 108—117. Und: Collectivized sRights«. Ebd. 118—124.
»Demokratie«istin Wahrheit ein verdachtiger Begriff, weil er mit seiner Betonung der Vielen wie-
der dem Vorurteil der Gleichheit und damit dem Kollektivismus Vorschub leisten kann. In dem

o AW

frithem Roman Anthem, einer Dystopie einer radikal kollektivistischen Gesellschaft, tragen alle
Menschen Namen, die sich aus einem Schlagwort und einer Zahl zusammensetzen. Solche Schlag-
worter —allesamt rote Tiicher Rands —sind z.B. »Cleichheit«, »Einstimmigkeit, »Einheit« oder eben
»Demokratie«. Immerhin heifRt die weibliche Protagonistin»Liberty —5-3000«. Es istaber bezeich-
nend, dass das, was sich der Protagonist hier (und in anderen Texten Rands) erkampft, die Freiheit
als »freedom«ist.

7 Vgl. The Sanctions of the Victims. In: The Voice of Reason. 149-157.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

255


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

»1. Metaphyics: Objective Reality. 2. Epistemology: Reason. 3. Ethics: Self-interest. 4. Pol-
itics: Capitalism.<®

Dort also, wo man eine Auskunft iiber die Politik erwarten wiirde, bekommt man
stattdessen eine iiber die 6konomische Ordnung. Politik existiert in Wahrheit also nicht,
und wo man meint, sie zur Existenz bringen zu miissen, da ist schon dieser Irrtum der
Anfangvom Ende der Freiheit. Genauso emblematisch ist die Erklirung, dass im Herzen
der Ethik das Eigeninteresse stehen muss. Ich werde auf den militanten Egoismus Rands
noch niher eingehen. Sicher ist, dass auch diese Idee, wonach alles Gute und Rechte im
aufgekliarten Eigeninteresse besteht und aus ihm flief3t, eine urliberale ist.

Man versteht, weshalb Rand eine so grofRe ideologische und propagandistische Be-
deutung ausiiben konnte. Fiir die Rechtfertigung des Kapitalismus und fiir die Exaltati-
on der individuellen Freiheit wird man kaum eine wortreichere und kompromisslosere
Anwiltin finden, davon abgesehen, dass sie genau dank dieser Kompromisslosigkeit ei-
ne schillernde Figur war. So konnten und kénnen sich verschiedenste Personlichkeiten
aus dem rechten und marktliberalen Spektrum der USA auf sie berufen, und das selbst
dort, wo sie solche Berufungen ausdriicklich abgelehnt hat.

Der Kampf um die Individualitdt. Wenn das der Kern der Sache wire, dann hitten wir eben
eine Radikalliberale vor uns. Ayn Rand hitte in diesem Buch nichts zu suchen. Bei allem,
was man mit gutem Grund gegen den Liberalismus und den Kapitalismus vorbringen
kann: Sie sind nicht dasselbe wie Reaktion und Faschismus.

Aber in der Tat ist das alles auch nur die halbe Wahrheit, oder sogar ein bisschen
weniger. Das Beispiel der weiblichen Prisidenten hat es schon gezeigt: Der Diskurs der
Individuen ist zugleich durch einen zweiten Diskurs verdoppelt, der sich iiber den ersten
legt und ihn dominiert. Man kénnte auch diesen zweiten Diskurs noch quasi-liberal le-
sen. Dann ndmlich wiirde er die harte Konsequenz des Liberalismus ungerithrt ausspre-
chen, die ganz einfach darin besteht, dass in einer Welt der 6konomischen Freiheit und
der gleichen Chancen nicht jeder denselben Erfolg haben wird. Die theologische Denk-
figur, wonach es zwar nicht die Werke sind, die rechtfertigen, wonach aber der weltli-
che Erfolg das sichtbare Anzeichen der Rechtfertigung und Gnade sind, greift auch hier:
Am Ende sind im freien Kapitalismus die Armen selbst schuld an ihrer Armut, hitten
sie doch alle Gelegenheit gehabrt, sich aus ihrer Armut durch Arbeit oder Einfallsreich-
tum zu befreien. Zumindest geht so die liberalistische Mir. Manche Liberale akzeptieren
diese Konsequenz ausdriicklich, andre drucksen eher herum, wenn es zu diesem heik-
len Punkt kommt. Immer aber steht dieses Argument bereit, wenn der angeblich so freie
und menschenfreundliche Kapitalismus mit seinen Folgen konfrontiert wird.

Man findet nun bei Rand Motive, die dem sehr nahekommen. Wir miissen im Falle
von Rand aber die Reihenfolge umkehren. Rand akzeptiert nicht die manichiische Kon-
sequenz der Armen und der Reichen als ein Produkt der kapitalistischen Logik. Es ist
ganz im Gegenteil dieser Manichiismus, der bei Rand primir ist und der dann, mit ei-
ner spiirbaren Phasenverschiebung, im Kapitalismus wiedergefunden wird.

Wie bei allen reaktioniren Autoren dreht sich auch bei Rand alles um einen Kampf. Es
ist der Kampf der grofien Einzelnen gegen die Masse. Das, worum gekimpft wird, ist die Maglich-

8 Introducing Objectivism. In: The Voice of Reason. 3-5. 3

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

keit des Einzeln-Seins selbst, echte Freiheit, authentische Individualitit. Das heifst, dass es zwar
fiir alle Freiheit geben muss, dass aber nicht alle zur Freiheit fihig sind. Freiheit ist zu-
gleich ein politischer, sozialer oder 6konomischer Begriff und ein héchst anspruchsvol-
ler individueller. Freiheit meint die Basis fiir ein gemeinschaftliches Leben und die ganz
seltene Verwirklichung echten Menschseins, und wieder ist die Nicht-Deckungsgleich-
heit nicht zu tibersehen. Mit Matthius kann man von der Freiheit und dem Menschsein
sagen: »Denn viele sind gerufen, aber nur wenige auserwihlt.« (22, 14) Weil alle gerufen
sind, ist ihr Nicht-Erscheinen auch als eigenes Verschulden anzurechnen. (Andererseits
passt das Paradigma eines grofien, metaphysischen Kampfes nun einmal ganz und gar
nicht zum liberalen Paradigma des Ausgleichs durch Handel.)

Das ist der eigentliche Kern von Rands Denken, und es ist ein dramatischer Kern. Es
wird hier in Wahrheit nicht gedacht, sondern inszeniert, so wie ironischerweise in ih-
ren Romanen nicht inszeniert, sondern schlecht gedacht wird. Es ist diese Nachstellung
einer nie stattgefundenen Schlacht, die die literarische Maschinerie Rand antreibt. In ei-
nem wahrhaften Wiederholungszwang kommt sie immer und immer wieder genau dar-
auf zuriick, und zwar in einer schwer ertriglichen Eintonigkeit. So handeln etwa simt-
liche Dialoge in The Fountainhead von nichts anderem, und das fast wortgleich.

Die verschiedenen Aspekte dieses Dramas lassen sich noch genauer aufschliisseln.
Auf der einen Seite steht die Masse, die Vielen, die Mehrheit, das Kollektiv, die Second-
Hander, die Parasiten. Rand verwendet all diese Termini, und gerade die rohesten mit
besonderer Lust. Deren Existenz ist der eigentliche affektive Fokus von Rands Denken,
auch wenn sie selbst anderes behauptet. Denn das vernichtende Urteil, das unberiihrt
von aller Differenzierung peremtorisch iiber die meisten Menschen gesprochen wird,
wird durchaus noch hie und da rationalisiert, und zwar im Wortsinn.

Rand schligt zum einen eine sehr konventionelle Naturphilosophie vor, wonach die
Glieder eines jeden Reichs ihnen eigene Funktionen vorweisen konnen, um das eigene
Uberleben zu sichern.® Das Ganze ist also sehr naiv biologistisch und funktionalistisch
gedacht. Jedenfalls kommt dem Menschen als Proprium, d.h. als das ihm eigene Instru-
ment zur Bewiltigung der Aufgaben des Lebens, die Vernunft zu. Anders als die pflanz-
lichen und tierischen Eigenschaften jedoch liuft die Vernunft nicht von selbst ab. Alle
Wesen handeln automatisch - bis auf den Menschen. Der jedoch muss sich dazu entschei-
den. Der abstrakte Vitalismus und grobe Biologismus wird also durch ein inkongruentes
Gemisch von Rationalismus und Voluntarismus erginzt, und dieses Mit- und Gegen-
einander von Rationalismus und Voluntarismus ist wieder nur dieselbe Uberblendung,
diesmal auf der Ebene der Anthropologie. »Man has to be man by choice [...].«*°

Man muss sich also aktiv fiir eine verniinftige Lebensfithrung entscheiden, und man
kann in dieser Entscheidung auch versagen. Das ist ja nun wahrlich keine originelle Idee,
aber wihrend viele Philosophen in dieser ersten Konstatierung den Auftrag sehen, de-
nen, die noch nicht verniinftig geworden sind, zu helfen, ist diese Diagnose fir Rand
willkommener (und in Wahrheit aufgesuchter) Anlass zu einer Herabwiirdigung der al-
lermeisten Menschen, iiber die Rand offenbar ganz genau Bescheid weif3. Die Verach-

9 Diese Thematik ist besonders ausfiihrlich dargestellt in: The Objectivist Ethics. In: The Virtue of
Selfishness. 13—39.
10  Ebd.27.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

257


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

tung der Vielen rechtfertigt sich daraus, dass deren Unvernuntft ihre eigene Schuld ist.”
Es gibt eben solche, die richtig entscheiden und auf sich allein gestellt das Richtige ver-
wirklichen, und es gibt die, die das nicht tun. Das nun ist die Pointe dieser halbgaren
Theorie: dass die Rationalen und damit allein Uberlebensfihigen und - diese Erginzung
wird nicht ausgesprochen, aber dem Leser anheimgestellt — Uberlebenswiirdigen im-
mer wenige sind, wihrend die Vielen in einer Existenz der viehischen, untermenschlichen
Bewusstlosigkeit dahindimmern. Das alte Thema ist gefunden: der Konflikt zwischen
den grofien, heldenhaften Individuen und der breiten, dummen, tierischen Masse.

Man bemerkt auch strukturell die Ubereinanderschiebung, von der ich gesprochen
habe, denn wihrend das Ganze auf der einen Seite von einem kategorischen Individua-
lismus anhebt, ist man hier bei einer Beschreibung angelangt, die scheinbar im Gegen-
satz zu allen erklirten Zielen eine kollektive Existenz kennt. Es ist die kollektive Existenz
derjenigen, die zu einer verniinftigen Existenz nicht fihig oder willens sind. Individua-
litit ist also weniger eine Konstatierung als vielmehr ein maximaler Anspruch, dem nur
die wenigsten gewachsen sind. Der Kampf, den Rand inszeniert, ist damit letzten En-
des der Kampfum die Moglichkeit von Individualitit in einer Welt, die nur aus Individuen
besteht und doch nicht nur aus Individuen besteht.

Die Verurteilung der Vielen ist brutal und absolut hemmungslos. Schon die »philo-
sophischen« Ausfithrungen lassen alle Differenzierung vermissen:

Reason is the faculty that identifies and integrates the material provided by man’s
senses. It is a faculty that man has to exercise by choice. Thinking is not an automatic
function. In any hour and issue of his life, man is free to think or evade that effort.
Thinking requires a state of full, focused awareness. The act of focusing one’s con-
sciousness is volitional. Man can focus his mind to a full, active, purposefully directed
awareness of reality— or he can unfocus it and let himself drift in a semiconscious
daze, merely reacting to any chance stimulus of the immediate moment, at the mercy
of his undirected sensory-perceptual mechanism and of any random, associational
connections it might happen to make.

When man unfocuses his mind, he may be said to be conscious in a subhuman sense
of the word, since he experiences sensations and perceptions. But in the sense of the
word applicable to man [..] an unfocused mind is not conscious.””

Man sieht, wie hier die Geschichte in einem sich moderat gebenden Rationalismus an-
fingt, dann aber sofort iiber einen Voluntarismus in eine Theorie kippt, in der die al-
lermeisten Menschen mehr Ahnlichkeit mit Zombies haben als mit Menschen.” Da diese
Untermenschen (und Rand gebraucht den Begriff des Untermenschlichen ganz prizi-
se als die Gesamtheit der Mittel, die nicht auf der Héhe der Vernunft sind) von sich aus
keine echten Leistungen hervorbringen kénnen, sind sie auf die anderen, die wirklich

11 Man muss sich eben fiir die Vernunft entscheiden, und die meisten sind zu faul/zu dumm/zu bo-
se.., um diese Entscheidung zu treffen. Mit dieser Auslegung, die unvermeidlich ist, aber aus gu-
tem Grund nichtimmer so offen ausgesprochen wird, wird endgtiltig klar, dass die Verachtung der
Menge ganz und gar erfahrungsunabhéngig ist. Rands Ressentiment ist a priori.

12 Ebd. 22.

13 Das Beispiel der Zombies fallt dort sogar, ebd. 28.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

verniinftigen Menschen angewiesen. Somit sind die Zombies auch Parasiten: Wesen, die
sich an andere dranhingen und von deren Kraft zehren, sei es, indem sie ihnen blind
hinterherlaufen, sei es, indem sie versuchen, sich durch Gewalt zu erwerben, was nur
die schopferische Individualitit erringen kann.

Die Zombies und Parasiten sind die Irrationalen, und als solche sind sie die Verkor-
perung des Unfriedens: Ein Unverniinftiger stellt sich in Gegensatz zur Realitit, so dass
sein Bewusstsein in einen Prozess der Selbstauflosung treten muss: »he turns his inner
life into a civil war of blind forces engaged in dark, incoherent, pointless, meaningless
conflicts (which, incidentally, is the inner state of most people today.)«**

Die Verkommenheit dieses Denkens und seiner Vertreter zeigt sich weiterhin in der
Ethik. Wie so viele Denker, die vom Ressentiment getrieben sind, sieht auch Rand das
Ressentiment immer bei den anderen. Sie inszeniert in ihrer iiblichen Weise einen un-
geheuer simplifizierten Konflikt, in dem zwei grofie Michte gegeneinander kimpfen —
und wieder ist alles Kampf: Dem Egoismus steht der Altruismus gegeniiber. Der Altruis-
mus ist in Rands Interpretation jene Ethik, in der jeder gezwungen werden soll, fiir die
anderen zu arbeiten und zu sorgen und nichts fiir sich zu behalten oder zu wiinschen.
Letztlich ist der Altruismus genau der Versuch der Authebung aller Individualitit. Die-
ses ganz sachferne, nur noch von einer Ideologie diktierte »Verstindnis« von Altruismus
(in Wahrheit nicht mehr als eine schlechte Karikatur) lisst sich etwa in dem frithen Ro-
man Anthem ablesen: In dieser Dystopie wird eine Gesellschaft in Szene gesetzt, in der
sich der Altruismus zusammen mit irgendeiner Art von Steinzeitkommunismus durch-
gesetzt hat. Das Ganze ist zwar recht atmosphirisch, aber doch auch ein wenig licher-
lich: Sowurde das Wort »Ich«ausgerottet; alle sprechen nur im Plural von sich: »wir«. Die
Wiederentdeckung des Wortes »Ich« durch den Erzihler und die Frau, die sich ihm aus
Liebe in der Flucht vor der Gesellschaft angeschlossen hat, ist nun von der ersten Seite
anvorhersehbar, so dass dieser grofRe pathetische Augenblick ziemlich kindisch wirke: so
wie eine Halbwiichsige sich einen grandiosen Moment vorstellt. Ich werde noch darauf
zuriickkommen, dass diese Einschitzung mehr als Polemik ist.

In Rands Ideologie ist diese Idee einer Moral, die Riicksicht auf den Nichsten nimmt,
immer mit dem Konzept des Opfers (»sacrifice«) verbunden. Sie kann in aller Strenge kei-
ne solche Moralitit denken, es sei denn als ein Zwang, sich selbst und seine Bediirfnisse
riickhaltlos zu opfern. Dieser Zwang ist zuerst von auflen auferlegt und bald auch inter-
nalisiert. So zehren sich die Opfer der Opferlogik in einem Dienst an den anderen auf,
ohne dass fiir sie etwas zuriickbleibt. Natiirlich hat Rand recht: Wenn der Altruismus
das sagen und fordern wiirde, dann wire er unmenschlich. Ein Zwang zur Aufopferung
ware nichts anderes als eine psychische Vergewaltigung. Allerdings hat das, aufierhalb
der Romane und Pamphlete von Rand, auch kaum je irgendwer gefordert. So geraten
diese Schilderungen denn auch zur Karikatur, die wieder die Obsessionen der Autorin
offenlegen, anstatt allzu viel itber die sonst vielbeschworene Realitit auszusagen. (In The
Fountainhead kommt die Rolle dieser Karikatur der Figur Catherine Halsey zu.)

Die Feindschaft zwischen den grofden, eigenstindigen Menschen und den Zombies
und Parasiten erhilt in The Fountainhead noch eine weitere Gestalt. Der Feind ist ungreif-
bar, die Bedrohung ist anonym. »It was a war in which he was invited to fight nothing, yet

14 Ebd.31. Und auch hier wieder die reaktionare Obsession mit dem Motiv des Biirgerkriegs.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

259


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

he was pushed forward to fight, he had to fight, he had no choice - and no adversary.«”
»A war...against?... The enemy had no name and no face.«*

Vor allem aber wird diese Feindschaft am Ende, im groflen Plidoyer des Helden
Howard Roark, als ein Gegensatz der schopferischen Individuen und der Nachahmer
verstanden. Auf der einen Seite stehen die, die kiinstlerisch wie wissenschaftlich krea-
tiv sind, die Meisterwerke schaffen und grofRe Einsichten erreichen: Sie sind es ganz
eigentlich, die die Menschheit voranbringen. Rand ist vielleicht unfihig, auf jeden Fall
aber entschieden unwillig, irgendeine selbst historische oder soziale Dimension von
Wissenschaft und Kunst zu erkennen. Auf der anderen Seite stehen die, die sich das alles
zunutze machen, die die Erkenntnisse der Wissenschaftler gebrauchen und vernutzen
und die sich in endloser Wiederholung der stilistischen Durchbriiche ergehen, die die
Kunst den Genies zu verdanken hat. Die Trennlinie ist immer klar bei Rand, kein noch so
leiser Zweifel stort die Ruhe ihres unterkomplexen Manichdismus: Hier der »Creators,
dort die »Second-Hander, die noch einmal als »Parasiten« auftauchen.”

Die Uberschiebung und Umkehrung des leistungsfokussierten Liberalismus hin zu
einem reaktioniren Abscheu vor den Massen™ vollendet sich schliellich in dem Satz:
»The contest has another name: the individual against the collective.«”

Das Eigenartigste ist aber die Erklirung, die Rand fiir die Natur dieses Kollektivs
gibt. Denn wenn die Vielen sich wie Parasiten an die schopferischen Geister hingen,
dann weifd man doch noch nicht, warum sie diese mit solcher Unerbittlichkeit verfol-
gen. Es gibt hier einen echten Hass, der die Second-Hander den Creators nachstellen
lasst. Die Feindschaft und der Krieg sind fiir Rand real. Aber wieso sollten die Vielen, die
von der Vernunft nicht so Gesegneten die anderen hassen? Und wieso sollten sie sie ver-
nichten wollen? Ein Parasit strebt schlieflich gerade nicht die Vernichtung seines Wirts
an, zumindest nicht direkt. Nun ja, Rand wiirde zweifelsfrei erkliren, dass die Unver-
niinfrigen eben qua ihrer Unvernunft zu diesem Verstof3 gegen das Gesetz der Selbster-

15 The Fountainhead. 173.

16  The Fountainhead. 338.

17 Auf 712 nicht weniger als siebenmal in diesen Worten!

18  Derentscheidende Punkt, der die liberale von der reaktiondren Logik unterscheidet, ist der Unter-
schied zwischen Epigenese und Praformation, zwischen Aposteriori und Apriori: Der Liberalismus
erklart, dass im Grundsatz alle Menschen gleich sind. Eine freie Gesellschafts- und Wirtschaftsord-
nung vorausgesetzt, werden sich sodann zwar Unterschiede herausbilden (im Parameter des »Er-
folgs«), doch sind diese Unterschiede auf die verschiedene Art und Weise, die Befihigung oder Be-
reitschaft zurtckzufithren, die eigene Grundausstattung ins Treffen zu fithren (»Leistung«). Dass
das ein ideologisches Konstrukt ist, ist ohnehin klar. Dass daher in dieser Rationalisierung der Un-
terschiede mindestens eine Naivitat, eher aber noch ein gewisser Zynismus, oder vielleicht auch
nur eine Gleichgiiltigkeit liegen, ist ebenso unzweifelhaft. Reaktionir wird diese Logik aber erst—
und oftauch nur unausgesprochen — wenn sich die Folge umkehrt: Dann stehtam Anfang nurdem
Anschein nach eine Gleichheit aller, die die fundamentale Ungleichheit der Menschen blof$ iiber-
deckt, von denen einige zum Gewinnen und Fithren berufen sind, wahrend die anderen, aufgrund
ihrer Unzulanglichkeit, ohnehin keine Anspriiche auf Mitsprache oder Entscheidung geltend ma-
chen diirfen. In dieser Optik sind die sich in Leistung und Erfolg ausdriickenden Unterschiede nur
die Manifestationen einer quasi schicksalhaften Scheidung der Menschen in die wenigen wirkli-
chen Menschen und den nutzlosen Rest.

19 Ebd. 715.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

haltung getrieben wiirden, aber das beantwortet die grundlegende Frage ja noch nicht:
Wie kommt es itberhaupt zu dem Hass der Vielen auf die Wenigen?

Rand gibt darauf keine wirklich befriedigende Antwort. Am Ende steht dieser Hass
wie eine Naturgewalt da. Die naheliegende, ja triviale Erklirung aus irgendeinem »Neid«
findetbei Rand kaum Platz. Irgendwie scheint die schiere Existenz der anderen, der Gro-
Ren, Selbstbewussten, Stolzen, Schopferischen einen fast reflexartigen Hass zu produ-
zieren. Es gibt in The Fountainhead eine Reihe von Figuren, die alle gemein haben, dass sie
zumindest intellektuell zu den Freien und Stolzen gehéren und die deshalb auch alle das-
selbe verstehen, nimlich eben die Natur dieses Gegensatzes. Sie sind nur unterschieden
durch ihre jeweilige Haltung zu diesem Gegensatz. Neben dem Helden Howard Roark
sind das Dominique Francon, Roarks Geliebte, Gail Wynand, ein machtbesessener Zei-
tungsmogul und Ellison Toohey, ein durch und durch zynischer Intellektueller. Domini-
que driickt die schiere, offenbar auf nichts weiter zuriickfithrbare Selbstgewissheit des
Hasses der MittelmifRigen einmal so aus: »Ask anything of men. Ask them to achieve
wealth, fame, love, brutality, murder, self-sacrifice. But don’t ask them to achieve self-
respect. They will hate your soul. Well, they know best. They must have their reasons.«*°
Welche Griinde das sind, sucht man vergebens. Noch eigenartiger ist das in der Gestalt
des Ellison Toohey: Der ist erklirter Sozialist, Menschenfreund, Altruist, aber eben nur
erklirter. In Wahrheit weif$ er um die Verhiltnisse der Welt, und das sind eben die, die
Rand tiberall verbreitet. Warum nun aber Toohey alles daransetzt, nicht nur den Hel-
den Roark zu vernichten, sondern iiberhaupt die gesamte Denkweise auszurotten, nach
der die grofien Individuen eine geschichtsmichtige Funktion haben, bleibt véllig ritsel-
haft. Es wird eine Art personlichen Ehrgeizes angedeutet, die dem scharfsinnigen Too-
hey schon von Kindesbeinen an lehrte, in dieser Verstellung den Kénigsweg zur Macht zu
erkennen. Das wire immerhin halbwegs einleuchtend, aber eben nur als eine individu-
elle, als eine vereinzelte Motivation. Der universale Hass der MittelmifRigen, den Domi-
nique bemerkt, wire damit nicht erklarlich. Genauso bleibt es reine Behauptung, dass
sich eine Gesellschaft freiwillig in den Zustand vorsintflutlicher Technik und brutaler
Ausl6éschung aller Spuren eines Ich begeben wiirde, wie es die Primisse von Anthem ist.
Man merkt, dass Rand diese Feindschaft und diesen Hass braucht. Er kommt allerdings
wortwortlich aus dem Nichts. Rands unablissig vor sich hergetragener Rationalismus
steht nicht auf tonernen Fiiflen, er hat in Wahrheit gar keine. Das liegt daran, dass die-
ser Rationalismus eine Art Delirium ist. Ich werde gleich noch niher daraufeingehen. Je-
denfalls teilt Rands Wahn eine wichtige Eigenschaften mit anderen Wahngebilden: Wer
von so einem Wahn besessen ist, der weif3 bald nicht mehr die Subjekte der Handlungen
richtig zuidentifizieren und der nimmt fiir den Hass und das Ressentiment der anderen,
was ihre eigenen sind. Ich zitiere noch einmal den Satz von Dominique, diesmal aber mit
den Folgesitzen:

Ask anything of men. Ask them to achieve wealth, fame, love, brutality, murder, self-
sacrifice. But don’t ask them to achieve self-respect. They will hate your soul. Well,
they know best. They must have their reasons. They won't say, of course, that they

20 Ebd.367.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

261


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

hate you. They will say that you hate them. It's near enough, | suppose. They know
the emotion involved. Such are men as they are.

Wir haben einen klassischen Fall einer solchen Vertauschung und Unterschiebung vor
uns. Denn der Hass und die Verachtung sind eben nicht die irgendeiner imaginiren
Menschenmenge gegen diejenigen, die von ihnen verlangen, sich selbst zu respektieren.
Dass das eine vollig abstruse Idee ist, bedarf kaum der Begriindung. Nein, es ist eben der
Hass und die Verachtung, die Rand fiir die empfindet, die sie fiir Tiere, Untermenschen,
Halbmenschen, Zombies, Parasiten, Nachahmer, Gammler und Kriminelle hilt, die ihr
von ihrer eigenen Fiktion umgekehrt zuriickgeworfen werden.

Nichtungen. Und es ist mehr als Hass und Verachtung. Es ist wieder der Horror des Nicht-
Seins. Denn die Mittelmifiigen und Nicht-Menschen kénnen auch nicht im engen Sinn
Anspruch auf Sein erheben, und in ihrem ontologischen Mangel fungieren sie wie ein
Abfluss in der Badewanne: Mit ihnen und durch sie entflieht alles Sein aus der Welt. Sie
sind die dunkle Materie, die das Universum mit Nichtung bedroht.

Diese ontologische Dimension des Kampfes wird vor allem in The Fountainhead klar
ausgesprochen. Immer wieder geht es dort um die Frage, was und wer denn nun real
ist. Fiir die Grof3en sind die MittelmiRigen nicht real. Aber viel fundamentaler spiiren
die MittelmiRigen im Angesicht der GrofRen — die als einzige wahre und volle Realitit
erwerben —, dass ihnen die volle Realitit eben mangelt. Es ist dieses Horror: nicht zu sein,
nicht geboren zu sein, und vielleicht leitet sich fir Rand der ansonsten bodenlose Hass der
MittelmifRigen auf die GrofRen von diesem Horror her.

Das merkt schon der Dekan, der nach dessen Rauswurf aus der Universitit mit Roark
spricht. »Roark made him uncomfortable. Roark’s eyes were fixed on him politely. The
Dean thought, there’s nothing wrong with the way he’s looking at me, in fact it's quite
correct, most properly attentive; only, it’s as if  were not here.«**

Natiirlich ist der Effekt ein anderer, wenn ein Grofer einen anderen GrofRen trifft:
»People had always lost their sense of existence in Roark’s presence; but Cameron felt
suddenly that he had never been as real as in the awareness of the eyes now looking at
him.«** Derselbe Henry Cameron klirt Roark auch dariiber auf, was ihn erwartet. In der
langen Tirade wird auch die Gelegenheit genannt, wo ein Stiimper vor einem Saal voller
Leute Unsinn iiber die Architektur verbreiten wird und alle ihm zujubeln werden, »and
you'll want to scream, because you won't know whether they’re real or you are [...]«.®

Als Roark als Zeichner in einem jener Biiros voller Stiimper arbeiten muss, geht ihm
der Konflikt als einer um die Wirklichkeit (fast) selbst auf:

But the pain remained — and a helpless wonder. The thing he saw was so much more
real than the reality of paper, office and commission. He could not understand what
made others blind to it, and what made their indifference possible. He looked at the
paper before him. He wondered why ineptitude should exist and have its say. He had

21 Ebd.o.
22 Ebd.37.
23 Ebd.ss.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

never known that. And the reality which permitted it could never become quite real
to him.**

Im Gesprich mit einem Mr. Mundy wird Roark dieser Horror der Nicht-Existenz greif-
bar, allerdings die Nicht-Existenz der anderen. »Mr. Mundy listened blankly. And Roark
felt again a bewildered helplessness before unreality; there was no such person as Mr.
Mundy; there were only remnants, long dead, of the people who had inhabited the Ran-
dolph place [...].«*

Besonders eindringlich ist diese ontologische Verzweiflung in einer der besten Pas-
sagen des Buches zum Ausdruck gebracht: Peter Keating, der Inbegriff des opportunis-
tischen, talentlosen und letztlich an sich scheiternden Epigonen, hatte Dominique ge-
heiratet: Die war zwar die unzweifelhaft aufregendere Frau, aber er war ihr in Wahrheit
nie gewachsen und wusste das auch immer. Seine »Liebe«, wenn er dazu fihig ist, galt
der unscheinbaren und verhuschten, Catherine. Wenn iiberhaupt, hitte er Gliick bei ihr
finden kénnen, und es ist bezeichnend fiir seine Figur, dass er die Entscheidung fiir Do-
minique und gegen Catherine vor allem mit Blick auf die Reaktionen der anderen getrof-
fen hat. Doch die Ehe wird ihn nicht gliicklich machen, denn Dominique hatte sich - in
einer jener tief pubertiren pathetischen Wendungen, die so viel iiber Rands Reife aussa-
gen — zu dieser Ehe entschieden, um sich selbst zu bestrafen. Im Eheleben spielt sie die
perfekte, angepasste, untergeordnete Ehefrau — doch sie sorgt dafiir, dass mindestens
Keating stets bemerkt, dass das gespielt ist, ohne ihm aber auch nur einen Schimmer ih-
res wirklichen Seins zu enthiillen. Keatings Unbehagen wichst, und irgendwann bricht
es aus ihm heraus — ahnungslos nihert er sich dabei einer grofRen Wahrheit an.

| know why | can’t stand the silence, he thought. It’s because it makes no difference to
her at all whether | speak or not; as if | didn’t exist and never had existed... the thing
more inconceivable than one’s death — never to have been born... He felt a sudden,
desperate desire which he could identify — a desire to be real to her.?®

Im weiteren Verlauf der Szene kehrt er diese Einsicht dann um, indem er auf die von Do-
minique angenommene Strategie der bloflen Spiegelung seiner Witnsche eingeht (mit
der sie ihm seine eigene Leere wiedergibt):

You're not real. You're only a body. Look, Dominique, you don’t know it, I'll try to ex-
plain. You understand what death is? When a body can't move any more, when it has
no... no will, no meaning. You understand? Nothing. The absolute nothing. Well, your
body moves— but that’s all. The other, the thing inside you, your— oh, don't misun-
derstand me, I'm not talking religion, but there’s no other word for it, so I'll say: your
soul — your soul doesn't exist. No will, no meaning. There’s no real you any more. [...]
Just blank negation. You're not here. You've never been here. If youd tell me that the
curtains in this room are ghastly and if you'd rip them off and put up some you like —
something of you would be real, here, in this room. But you never have. You've never

24  Ebd. 82f.
25  Ebd.161f.
26  Ebd. 438.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

263


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

told the cook what dessert you liked for dinner. You're not here, Dominique. You're not
alive.”’

Keating hat seinen urspriinglichen Eindruck der eigenen Irrealitit also iiberwunden und
sich in die Illusion gefliichtet, dass es nicht er es ist, der irreal ist, sondern seine Frau,
die ihm in Wahrheit nur seine eigene Irrealitit spiegelt. Es ist allerdings ihre Unnach-
giebigkeit in diesem Moment, die Keating an den Rand der Einsicht bringt. Sie spricht
es selbst aus:

You're beginning to see, aren’'t you, Peter? Shall | make it clearer. You've never wanted
me to be real. You never wanted anyone to be. But you didn’t want to show it. You wanted
an act to help your act—a beautiful, complicated act, all twists, trimmings and words.
All words. You didn't like what | said about Vincent Knowlton. You liked it when I said
the same thing under cover of virtuous sentiments. You didn't want me to believe. You
only wanted me to convince you that | believed. My real soul, Peter? It’s real only when
it’sindependent —you've discovered that, haven't you? It’s real only when it chooses cur-
tains and desserts — you're right about that— curtains, desserts and religions, Peter,
and the shapes of buildings. But you've never wanted that. You wanted a mirror. People
want nothing but mirrors around them. To reflect them while they're reflecting too. You
know, like the senseless infinity you get from two mirrors facing each other across a
narrow passage. Usually in the more vulgar kind of hotels. Reflections of reflections and
echoes of echoes. No beginning and no end. No center and no purpose. | gave you what you
wanted. | became what you are, what your friends are, what most of humanity is so
busy being—only without the trimmings. | didn’t go around spouting book reviews to
hide my emptiness of judgment— | said | had no judgment. | didn’t borrow designs
to hide my creative impotence — | created nothing. | didn’t say that equality is a no-
ble conception and unity the chief goal of mankind — | just agreed with everybody.
You call it death, Peter? That kind of death— I've imposed it on you and on everyone
around us. But you—you haven't done that. People are comfortable with you, they like
you, they enjoy your presence. You've spared them the blank death. Because you've
imposed it— on yourself.?®

Freilich, Keating erweist sich als unfihig, diese Realitit auszuhalten. Der kurze Moment
echter Intimitit, echt, weil er wirklich da ist, wird von dem Telefon zunichte gemacht,
auf das Keating sich beim ersten Klingelton wie ein Ertrinkender stiirzt.*

Derjunge Mann, der durch Zufall bei einem Spaziergang auf Monadnock Valley, eine
von Roark gestaltete Wohnanlage stoR¢, ist ebenso von der Frage der Realitit umgetrie-
ben. »That isn't real, is it?«, fragt er Roark.>® Und dessen Versicherung, es sei real, ist fiir

27  Ebd. 441.

28  Ebd. 442. Meine Hervorhebungen.

29  Keating erlebt im Ubrigen auch spiter, wenn er seine Frau und den besten Teil seines Erfolges ver-
loren hat und beginnt, den Kern der Wirklichkeit zu erfassen, regelmafiige Realitatsinfusionen,
diesmal von Roark. Nachdem die beiden ihren kleinen Betrug zum Cortlandt-Projekt ausgemacht
haben, stiehlt sich Keating regelmifig zu Roark, um die Skizzen, die dieser verfertigt hat, abzuho-
len:»He could find reality only in the evenings, when he slipped furtively up to Roark’s apartment.«
(621)

30 Ebd.529.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

den Jungen eine Bestitigung alles Wahren und aller edleren Asprationen der Menschen,
die Bestitigung, dass das Gute ist und damit iiberhaupt Wirkliches.

Roark nimmt dasselbe auf in seinem Gesprich mit Wynand, wo er sagt: »Second-
handers have no sense of reality. Their reality is not within them, but somewhere in that
space which divides one human body from another. Not an entity, but a relation — an-
chored to nothing. That’s the emptiness I couldn’t understand in people.«*

Es gilt dieser Gefahr etwas entgegenzustellen. Wir kennen diese Denkfigur bereits:
Gemailfd des reaktioniren Formalismus reicht es nicht, den Massen der Wertlosen das
grofle Individuum als solches entgegenzustellen. Nicht am Einzelnen und seiner schop-
ferischen Kraft als einer solchen lisst sich das Sein bewihren, sondern nur an dem
Kampf, der sich zwischen ihm und dem Kollektiv entspinnt und aus dessen Reibung
sich die Intensitit einer verlorenen Wirklichkeitserfahrung wiederaufrichten muss. Es
ist dieser Aspekt, der von Dominique erlebt wird in ihrer Liebesbeziehung zu Roark, die
oft mehr von einem Kampf hat — und die nicht zufillig mit einer Vergewaltigung durch
Roark beginnt, was von Rand ohne jede Beschonigung, aber auch ohne alle Skrupel so
beschrieben wird.?* Spiter jedenfalls erlebt Dominique die Liebe zu Roark so:

Here she was free to resist, to see her resistance welcomed by an adversary too strong
to fear a contest, strong enough to need it; she found a will granting her the recognition
of her own entity, untouched and not to be touched except in clean battle, to win or to
be defeated, but to be preserved in victory or defeat, not ground into the meaningless pulp
of the impersonal >

Im Ringen mit Roark sieht sich Dominique gerettet vor dem Matsch der Anonymitit.

Helden. Trotzdem ist der Held, der grofRe Einzelne eben dafiir nétig. Seine Notwendig-
keit ist eine dramaturgische und damit, fiir Rand, eine ontologische. Wie manche ande-
re Reaktionire - Jinger und Heidegger etwa — ist Rand eine Vertreterin des Heroismus.
Eher niichtern formuliert ist der Held fiir Rand derjenige, der die ontologische Wahr-
heit des Individualismus auch tatsichlich fiir sich selbst zu vollziehen weifR. Der Held
ist derjenige, der den berithmten Satz widerlegt, wonach kein Mensch eine Insel sei. Der
Held, d.h. der Mensch im vollen Wortsinn ist der Vollzug einer radikalen Individualitit

31 Ebd. 634.

32 219-221. Dominique selbst spricht es am Ende gelassen aus: »He didn't ask my consent. He raped
me. That’s how it began.« (Ebd. 703)

33 Ebd. 289. Meine Hervorhebungen. Wenn man sich im Ubrigen fragt, weshalb ich so ausfiihrlich
diesen Roman zitiere und nicht den noch viel monumentaleren Atlas Shrugged, in dem Rand ihre
Philosophie wohl noch vollkommener zum Ausdruck gebracht sah; wenn man mutmaft, dass ich
diesen letzteren Roman vielleicht gar nicht gelesen habe — dann erklare ich unumwunden, dass
genau das richtig ist. Ich konnte einfach nicht mehr. Die Vorstellung, mir noch einmal 1200 Sei-
ten derimmergleichen selbstherrlichen Belanglosigkeiten und pubertiren Kitsches anzutun, war
nicht zu ertragen. Andererseits habe ich wohl schon deshalb nichts verpasst, weil sich Rand in al-
lem Ernst nicht zu schade war, in ihren »philosophischen« Schriften die grofie Rede von John Galt
aus Atlas Shrugged regelmafiig zu zitieren, so wie man eine unanzweifelbare Autoritit zitiert, um
die Wahrheit der eigenen Behauptung zu untermauern!

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

265


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

und Abgegrenztheit. Er steht nur auf sich selbst und schuldet niemandem etwas. Offen-
bar wird der Held so geboren, denn erstens ist das die Grundsituation des Menschseins
tiberhaupt und zweitens liefe sich gar nicht mehr verstindlich machen, wie aus einem
abhingigen Wesen ein freies werden kann. Roark driickt dieses Selbstbewusstsein auf
den ersten Seiten von The Fountainhead klar aus: »I inherit nothing. I stand at the end of
no tradition. I may, perhaps, stand at the beginning of one.« Und sein Gesprichspartner,
der Dekan des Architekturinstituts, aus dem er am selben Morgen als Student entfernt
wurde, hat darauf die einzige richtige Frage: »How old are you?«** Es ist schon erstaun-
lich, dass es Rand nicht in den Sinn kommt, dass Roarks Antwort in der Tat relevant ist:
Erist22.

Man hat da eine zutiefst pubertire Vorstellung vor sich: Der grofRe Einzelne, der ganz
in sich steht, ganz alleine ist, den niemand versteht, gegen den sich alle verbiindet haben,
der als einziger die tieferen Zusammenhinge durchschaut, wihrend der ganze droge
Rest der Menschheit seinen Bequemlichkeiten und Selbsttiuschungen nachhingt. Man
kann ohne Ubertreibung sagen, dass bei Rand das pubertire Gefiihl, dass niemand einen
versteht, zur anthropologischen Grundsituation hochstilisiert wird. (Kein Zweifel, dass
ein guter Teil ihres Erfolges auch damit zu tun hat.) Zudem wird daraus dann die Be-
rechtigung zu aller Riicksichtslosigkeit abgeleitet, der man sich bedienen méchte. Die
anderen, die Geistlosen, Parasiten und Zombies sind durch eigenes Verschulden him-
melweit unter der eigenen GrofRe, kein Anspruch von ihnen kann daher die eigene luftige
Hohe erreichen. (Bei Nietzsche sprach das die Pinie aus, die auf den Blitz wartet.) Der
Kapitalismus, der sich jede Einmischung von Politik oder Moral in die individuellen Ent-
scheidungen strikt verbietet, ist deshalb die metaphysisch wahre Gesellschaftsordnung.

Ich habe schon gelegentlich davon gesprochen, dass sich in der Reaktion ein puberti-
rer Affekt manifestiert, und ich meine das nicht in erster Linie polemisch. Mir scheint in
der Tat, dass sich in dieser Sichtweise, wonach der groRe Einzelne — der die Schreiben-
den natiirlich immer auch selber sind - der riesigen Masse der Dummen und Gemeinen
gegeniibersteht, eine tiefe charakterliche Unreife kundtut. Ich habe nicht vor, iiber die
Griinde oder Ursachen dieser Unreife zu spekulieren. Es ist auch nicht sicher, dass es da
nur ein Set solcher Griinde oder Ursachen geben muss. Aber die These als solche muss
bestehen, und Rand bestitigt sie sogar ausdriicklich. Sie schreibt: »] remember wonder-
ing, atthe age of about ten, why adults admired virtue and heroism in literature, yet never
sought to bring them into their own lives. In this respect, I have never grown up.«*

Rands Philosophie handelt also ebenso sehr von Selbstiiberschitzung, wie sie davon
strotzt. Das wird besonders deutlich, wenn man sich erinnert, dass Rand jede schopferi-
sche Leistung als die voraussetzungslose Tat eines grofRen Geistes begreift. Egal ob in der
Kunst oder in der Wissenschaftist esimmer ein Einzelner, der aus eigener Kraftjede ent-
scheidende und wirkmachtige Neuerung bringt.*® Es ist daher nur folgerichtig, dass sich

34 Ebd.13.

35  Epitath for a Culture. In: The Voice of Reason. 179—185.182.

36  Das hat ziemlich schnell einige lachhafte Konsequenzen, etwa wenn Rand in Anthem beschreibt,
wie der Protagonist ganz alleine in einem alten U-Bahn-Schacht sitzend die Natur erforscht und
die Elektrizitit findet. Das aber gibt es nun einmal nicht, ein Denken, das individuell und einsam
ansetzt. Man konnte iiberspitzt sagen, dass Rand in ihrer Ubertreibung die Absurditit der idea-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

fiir Rand die drei Kardinaltugenden als die zusammengehorige Einheit von Verniinftig-
keit, Produktivitit und Stolz darstellen: kohdrent denkend und in Respekt vor der Wirk-
lichkeit — beides fasst Rand in einer gewagten Wendung als »Vernunft« — macht sich der
Mensch daran, eine produktive Karriere einzuschlagen, deren Verfolgung ihn mit dem
Gefiihl des eigenen Wertes erfiillt. Lassen wir beiseite, wie unfassbar naiv und wirklich-
keitsfremd die Behauptung ist, dass die Erfillung des Anspruchs der Produktivitit in
Rands Sinn prinzipiell jedem offenstiinde: Sie denkt doch ohne Zweifel an Tatigkeiten,
die sich immer nur von einer Minderheit von Menschen in sehr wenigen Berufen ver-
wirklichen lassen und die nur existieren konnen, weil es andere Berufe gibt, in denen
niemand davon triumen kann, irgendeine »rationale Unternehmung« in héchster Be-
wusstheit zu verwirklichen. Lassen wir auch beiseite, dass dieses Konzept von Ethik in
sich ganz inkohdrent ist, da sich Rand nicht entscheiden kann, ob das Glick uns qua
Menschen schon zusteht oder ob wir erst noch das Recht darauf erwerben miissen:*”
Beide Widerspriiche sind nur neue Varianten der Uberblendung des liberalen und des
reaktioniren Diskurses, und wieder hat dieser das letzte Wort. Sich selbst fiihlen also, in
radikaler Selbstgeniigsamkeit, dasist das Ziel von Rands Unterfangen. Kaum jemand hat
die Idee des Helden so weit getrieben wie Rand, deren so militant rationalistischer Dis-
kurs in einem irrwitzigen Phantasma gipfelt. Wieder ist es Roark, der das in drastischer
Weise ausdriickt: »A self-sufficient ego. Nothing else matters.«*®

Fiir Rand gibt es Menschen, die Inseln sind. Inseln gibt es aber nur im Meer. Das
Meer, in diesem Bild, das sind die vielen Zombies und Untermenschen, die hin- und her-
getrieben werden, aber nur in ihrer Vermassung existieren, nicht als Individuen. Es ist
eine Affektordnung, die im Herzen von Rands Schriften pocht. Eine, die ihren puberti-
ren Ursprung nicht verleugnen kann.

Katastrophe. Weil es um die Herstellung eines Gefiihls geht, das Gefithl der Erhabenheit
des grofien Individuums, das sich iiber die Welt erhebt,*” muss die Okonomie der Krifte,
die diese Erhebung erméglicht, immer aufrechterhalten bleiben. Wieder finden wir die
Uberblendung der Diskurse. Insofern sich Rand an den Liberalismus anlehnt, insofern
sie entschiedene Vertreterin von Kapitalismus, von Wissenschaft und Technik ist - frei-
lich ohne all diese Wirklichkeiten zu verstehen —, muss sie einem prinzipiellen Optimis-

listischen Variante der Subjektphilosophie blofRstellt. In Wahrheit gibt es kaum Bereiche, die in
solchem Maf} soziale Aktivititen darstellen, wie Wissenschaft und Kunst.

37  The Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 13—39. »[...] one must earn the right to hold
oneself as one’s own highest value by achieving one’s own moral perfection [..].« (29) »[..] the
achievement of his own happiness is man’s highest moral purpose.« (30) Also muss man das nun verdie-
nen oder nicht?

38  The Fountainhead. 636.

39  Esist sicher kein Zufall, dass Rand deshalb so eine Vorliebe fir die Vertikale hat: The Fountain-
head endet mit einer Aufzugfahrt, die Dominique nach oben bringt, auf den im Bau befindlichen
Wolkenkratzer, alles andre zurtcklassend, bis nur noch der Held zu sehen ist, umrahmt von den
Elementen: »Then there was only the ocean and the sky and the figure of Howard Roark.« (727.
Das ist der letzte Satz des Romans.) Auch die Weltraumfahrt |4sst Rand vor Stolz und Erhabenheit
erschauern (vgl. Apollo 11. In: The Voice of Reason. 160-178). Dagegen sind die Hiitten, die die ins
vortechnische Zeitalter zuriickkatapultierten Menschen in Anthem bewohnen, alle flach wie die
Cleichheit selbst, die sie zur Verwirklichung bringen sollen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

267


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

mus anhingen. Eigentlich, so konnte man das zusammenfassen, ist die Verwirklichung
einer freien Gesellschaft und damit die Herstellung autonomer Individuen méglich und
auch ganz leicht. Grundsitzlich hat jeder und jede, durch die Vernunftbegabung, die Fa-
higkeit, sich zur Fiille der eigenen Produktivitit zu erheben und damit das eigene Gliick
zu erringen. Ich hatte schon gezeigt, dass Rand als Erklirung fir die Tatsache, dass das
nicht geschieht, nur einen diffusen und ganz motivlosen Hass anzubieten hat. Es ist hier
wie in allen Mythen: Der Bruch der urspriinglichen Einheit des Seins kann nicht mehr
erklirt werden. Jede moégliche Erklirung fir ihn muss zirkuldr sein: Warum z.B. woll-
te Luzifer nicht mehr Gott dienen bzw. wie war es moglich, dass er den Ungehorsam
wollen konnte? Weil er eben ungehorsam war oder stolz oder bose oder verfiithrt. Woher
das wiederum kommen sollte, ist unerklirlich. Ebenso auch hier: Wie es zu dem Hass
auf die Freiheit kommen kann, lisst sich fiir Rand nicht mehr erkliren; sie macht denn
auch keine Anstalten. Hier wirkt offenkundig eine ontologische Fragwiirdigkeit, die in
Wahrheit aber bei Rand selbst liegt und die, einer nicht seltenen Umkehrung zufolge, den
(konstruierten) anderen untergeschoben wird. Es bleibt aber dabei, dass die freie Gesell-
schaft im Grundsatz moglich sein miisste. Die USA sind, so erklirt es Rand ja wiederholt,
fiir einige Zeit immerhin in die Nihe dieses Zustandes gekommen. Diese pseudo-libe-
rale Seite trennt Rand von vielen anderen Reaktioniren, denn das reaktionire Denken
ist fundamental ungeschichtlich und es kennt prinzipiell keine Befreiung oder Losung.

Da nun aber der liberale Diskurs bei Rand immer nur das erste Wort ist, das sogleich
vom zweiten und letzten dementiert wird, reiht sie sich eben auch in dieser Hinsicht bei
niherer Betrachtung ganz in die Logik der Reaktion ein. So sehr sie die Rationalitit und
Freiheit und den Individualismus predigt, so unbeirrbar sie ihre Forderungen stellt und
wiederholt, nicht selten auch sehr konkrete »politische« — in Wahrheit kann sie es gar
nicht wollen, dass Freiheit und verniinftige Ordnung erreicht werden. Ich meine damit
nicht irgendwelche verborgenen oder gar unbewussten Motive. Was ich behaupte, lisst
sich ohne alle Schwierigkeiten auf der Oberfliche ihrer Texte nachweisen. Die Affektord-
nung, die ich beschrieben habe und um die es geht, braucht nun einmal eine Welt, die
nicht zu retten ist, damit der Held sich aus ihr als der erheben kann, der von der Verkom-
menheit unbeeindruckt seinen Weg geht.

Es ist also eine dramaturgische Notwendigkeit, dass die Wirklichkeit eine einzige
Katastrophe ist. Dass das so ist, wird aber zugleich durch die offenkundige Lust bewie-
sen, die Rand an der Beschworung dieser Katastrophe hat. Dabei ist es wichtig, dass die
Katastrophe schon eingetreten ist, sie konnte vielleicht noch abgewendet werden, aber
eigentlich ist schon alles zu spit. Rand wittert bei den unscheinbarsten Vorkommnis-
sen den Fiulnisgestank der nicht mehr zu verhindernden Zersetzung. Der Mechanismus
lduft, einmal angestofRen, offenbar so unerbittlich ab, dass sich Rand in der Beschrei-
bung des Untergangs fast zu iberschlagen scheint. Rands Katastrophismus ist richtig-
gehend paranoid: Wenn man nur einen Zentimeter nachgibt, ist alles verloren, die Zer-
storung folgt auf dem Fufle. Jeder Kompromiss ist Verrat. Jeder. Rand behauptet nicht
nur, dass die Einfithrung einer allgemeinen Krankenversicherung im Handumdrehen
die gesamte Wissenschaft, die Karrieren und sogar das Leben der Arzte zerstéren muss

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

(wobei sie, verstindlicherweise, nicht erklirt, wie das geschehen soll);*° es ist sogar bése
(evil«), die langweilige Sippschaft freigiebig zu bewirten!*

Rand lamentiert seitenweise und unvergleichlich stereotyp (und oft auch uninfor-
miert) dariiber, wie schlimm der Zustand der Welt heute ist oder wie fiirchterlich das
Mittelalter war oder wie es in der Sowjetunion zugeht. Es ist ihr aber eben in Wahrheit —
auch wenn sie das vortiuscht — nicht darum zu tun, das zu indern. Rand ist ein hervor-
ragendes Beispiel fiir eine Autorin, wie sie Spinoza immer wieder als abschreckendes
Beispiel aufruft, solche namlich, die kritisieren, weil sie gerne kritisieren. Sie badet in
diesen selbstgerechten Jeremiaden.**

Es hat damit bei Rand eine besondere Bewandtnis. Sie kritisiert nicht einfach nur,
um sich tiberlegen fithlen zu kénnen; das bestimmt auch. Wichtiger, tiefer liegt dieser
Grund: Rand braucht den beklagenswerten Zustand der Welt, weil sie den Helden spii-
ren muss. Es ist aus diesem Bediirfnis nach dem Heldentum, dass sich die Notwendig-
keit des Kampfes herleitet. Bei vielen reaktioniren Autoren gibt es die Idee einer eigenen
Wiirde des Kampfes; der Kampf, der stihlt und einen Mann erst zu einem Mann macht,
der die grofde Person formt. Damit erhilt der Kampf fuir sich eine Bedeutung. Nicht so
bei Rand. Sie hat ein radikal klassisches Konzept des Helden: Wie in der Antike ist ein
Held immer schon ein Held. Er ist als Held geboren.* Oft hat das geradewegs genealo-
gische Griinde, indem sein Vater oder seine Mutter ein Gott bzw. eine Géttin war. Wenn
die Helden dann kimpfen oder Aufgaben bestehen, dann nicht, um Helden zu werden,
sondern um unsterblich zu werden im Sinn des ewigen Andenkens. Nun glaubt Rand
nicht an solche Unsterblichkeit. Ihre Helden sind ganz offenkundig gleichgiiltig gegen
das Andenken, ja sogar gegen den schieren Gedanken der anderen. Roark stellt immer
wieder, zeitgleich mit seinen Gesprichspartnern und ebenso verwundert fest, dass we-
der deren noch irgendjemandes Meinung ihm etwas bedeutet. Rands Helden miissen
also die widerspriichliche Beschreibung erfiillen, dass sie einerseits immer schon Hel-
den sind, dass sie aber andererseits von ihrem Heldentum auch Zeugnis ablegen miis-
sen. Und das geht eben nur, wenn es Widerstinde gibt, die iiberwunden werden wollen.
Die Widerstinde, der Kampf hat fiir die Helden bei Rand also weder den Sinn, sie zu
formen (im modernen Sinn), noch sie unsterblich werden zu lassen, noch auch nur ihre
Heldennatur zu bestitigen. Denn die steht immer schon fest. Die Widerstinde haben

40  Collectivized Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 93—99.

41 Doesn't Life Require Compromise? In: The Virtue of Selfishness. 79-81.

42 Nur ein Beispiel fiir unzdhlige immer gleiche — alle so undifferenziert wie dieses hier (das iibri-
gens aus einer Ansprache an Studenten stammt!): »We are living in an age when every social
group is struggling frantically to destroy itself— and doing it faster than any of its rivals or en-
emies could hope for— when every man is his own most dangerous enemy, and the whole of
mankind is rolling, at supersonic speed, back to the Dark Ages, with a nuclear bomb in one hand
and a rabbit’s foot in another.« (To Young Scientists. In: The Voice of Reason. 13—16. 13)

43 In diesem wichtigen Sinn ist Rand entschieden vormodern. Die Reaktion ist in ihren wichtigsten
Spielarten gerade nicht Riickkehr zum seligen Zustand vor der Aufklarung und Franzésischen Re-
volution, sondern sie begreift sich meist als der Extremismus einer Moderne, der die Moderne
von ihren eigenen Missverstindnissen reinigt. Das schliefit aber einige Anleihen am vormoder-
nen Denken keineswegs aus, hier Rands partielle Wiederbelebung des antiken Heldenkonzepts
oder auch Jiingers Platonismus der »Gestalten«.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

269


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

rein den Sinn einer inszenatorischen Notwendigkeit: Thr Heldentum muss spiirbar wer-
den. Und das geschieht nur in der Reibung mit den Widerstinden. Die Widerstinde und
der Kampf haben lediglich den Zweck, eine Geschichte, die mit dem ersten Satz vorbei
ist — denn Roark begegnet sofort mit der vollen Meisterschaft, Genialitit und Selbstsi-
cherheit: er ist schon fertig — auf 700 Seiten auszudehnen und dabei spiirbar zu machen,
was anfangs nur Behauptung war — und was in Wahrheit auch Behauptung bleibt.

Da bemerkt man eben den Unterschied. Es geht nicht um eine Theorie, es geht nicht
um die Behauptung oder ihren Beleg. Der Beleg wird dadurch geliefert, dass es sich geil anfiihlt,
Roark dabei zu begleiten, wie er ganz alleine seinen Weg geht, gegen alle Widerstinde. Ob Roark al-
so ein grandioser Architekt ist, ist egal. Ev ist ein Held, weil sich seine Arroganz so gut anfiihlt, und
die Berechtigung der Arroganz ist wieder nur dieses Gefiihl. Wir haben hier unmittelbar die Affekt-
basis dieses vorgeblich so rationalen Denkens vor uns, und allein diese zdhlt. Sie fillt die Liicken
im Argumentationsgang wie in der Evzihlung und Psychologie, sie hilt die Evzihlung zusammen,
die in Wahrheit eben nur eine Sammlung von Episoden zur Herstellung eben dieses Affekts ist, sie
gibt den Theorien und Behauptungen Wahrheit, sie wird gesucht, hergestellt, gefunden, alle Wor-
te sind Vorwand, einen Affekt zu erzeugen: den Schauer des einsamen Helden, der sich gegen alle
durchsetzt.

Das wird z.B. klar, wenn Cameron véllig unmotiviert seinem Freund Roark, der so-
eben einen grofRen Erfolg gefeiert hat — bzw. hitte feiern kénnen, denn ein Roark feiert
nicht —, erklirt:

It doesn’'t say much. Only sHoward Roark, Architect.< But it’s like those mottoes men
carved over the entrance of a castle and died for. It’s a challenge in the face of some-
thing so vast and so dark, that all the pain on earth— and do you know how much
suffering there is on earth? —all the pain comes from that thing you are going to face.
I don't know what it is, | don’t know why it should be unleashed against you. | know
only that it will be. And | know that if you carry these words through to the end, it will
be a victory, Howard, not just for you, but for something that should win, that moves
the world —and never wins acknowledgment. It will vindicate so many who have fallen
before you, who have suffered as you will suffer. May God bless you— or whoever it is
thatis alone to see the best, the highest possible to human hearts. You're on your way
into hell, Howard.**

Ja, na klar, wenn man sich etwas vornimmt, dann wird man auf Schwierigkeiten stof3en.
Und jedes Unternehmen, vor allem das idealistische, hat seine Risiken. Und jede Karrie-
re wird ihre Feinde finden. Das sind doch alles Trivialititen. Aber bei Rand werden sie
eben iiber das Nichstliegende hinaus und in die Hohe des Metaphysischen selbst erho-
ben. Nur von dort her wird verstindlich, worum es in ihrer »Philosophie« wie in ihren
Romanen geht. Und dann wird auch verstindlich, weshalb sie gar nicht wiitnschen kann,
dass die Welt besser wird: Denn dann kénnte es keine Helden mehr geben. Sie braucht
also den erbarmungswiirdigen Zustand der Welt und sie braucht die schlimmen Neider,
Riuber, Zerstorer, Zombies und Nachmacher.

44  The Fountainhead. 129.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Kann man Menschen lieben? Es ist charakteristisch fiir die Reaktion, dass sie eine Beja-
hung der Wirklichkeit fiir sich in Anspruch nimmt. Ublicherweise ist das mit der Klau-
sel verbunden, dass wir die wirkliche Wirklichkeit aus irgendwelchen Griinden verloren
haben. Daher muss der Méglichkeit der Bejahung erst einmal die Ausrdumung des Fal-
schen vorhergehen. Man muss sich vom Unwirklichen abwenden, um zum Eigentlichen
zu gelangen. Die Bejahung des Seinsist niemals ohne Hintergedanken und Bedingungen
fiir die Reaktion. Eine urspriingliche, grundlegende Bejahung des Seins im Grundsatz ist
fiir sie nicht moglich. Erstmal muss alles fortgewischt werden, damit der Zugang zum
Wirklichen gebahnt werden kann. Die Gewalt steht am Anfang und hat gewissermafien
therapeutischen Charakter. Die Reaktionire scheuen oft nicht davor zuriick, die Rhe-
torik ihrer Feinde zu iibernehmen und von Revolution zu sprechen, wenn sie die hem-
mungslose Vernichtung des Uberkommenen meinen. Rand, indem sie den liberalen Dis-
kurs imitiert, um ihn in sein Gegenteil zu verkehren — ein Gegenteil, das gleichwohl mit
ihm einige Beziehung hat —, geht gewissermafen andersherum vor. Das Ergebnisist das
gleiche: eine unausgegorene Mischung von Bejahung und Ablehnung, von Zuwendung
zum Wirklichen und Abscheu vor den Tatsachen.

Einerseits erklirt Rand, dass das Denken vom Ausnahmezustand her irrig ist.* Da
spricht die Stimme des Liberalismus. Andererseits zelebriert Rand tatsichlich genau
dieses Denken: Die Gegenwart und die allergrofiten Teile der Vergangenheit sind fiir
Rand eine einzige Katastrophe. Eine echte Bejahung des Seins miisste zudem die Ent-
schlossenheit mit sich bringen, die Menschen nicht zu be- oder gar zu verurteilen. Es
geht nicht darum, dass alles gleich wire und dass es nichts zu kritisieren gibe, dass
Hass, Intoleranz, Zynismus usw. einfach zu akzeptieren seien. Nein. Aber das Erste
muss immer die Bereitschaft sein, sich den anderen, und auch und gerade denen, die
man nicht versteht, zuzuwenden - denn bei den anderen, bei denen, die man versteht
(oder von denen man es glaubt), bedarf es ja keiner Anstrengung. Ein emanzipatorischer
Diskurs muss kurz gesagt irgendeine Art von Vertrauen in die Menschen setzen. Oft
hat man das falsch gedeutet, indem man meinte, man wire verpflichtet zu behaupten,
die Menschen seien von Natur aus gut. In Wahrheit ist diese Auslegung eine massive
metaphysische Biirde, die ebenso wenig erforderlich ist wie ein ausgesprochener ge-
schichtlicher Optimismus. Es geniigt doch wohl zu sehen, dass wir Menschen immer
schon und urspriinglich miteinander verbunden sind, und das in einer Weise, die al-
len erkennbaren »Nutzen« weit iibersteigt. Wir sind einander in Sorge zugetan. Wir
gehen einander an. Ob daraus etwas moralisch Gutes folgt bzw. unter welchen Bedin-
gungen, ob diese urspriingliche ontologische oder anthropologische Verbundenheit
ausreicht, um eine freie oder gerechte Gesellschaft zu griitnden — das steht auf einem
anderen Blatt. Doch es gibt keine emanzipatorische Philosophie, die nicht hiervon ihren
Ausgang nimmt. Kein Mensch ist eine Insel.

Rand hingegen kennt nur Inseln. Sie deckt damit einen Widerspruch der liberalen
Theorien auf, die sich fir emanzipatorisch erklirten und doch, soweit sie individualis-
tisch dachten, keine Basis fiir Befreiung, Gleichheit und Sorge herzeigen konnten - als
wieder nur einen verkomplizierten Egoismus. Dennoch, die Denkbewegung Rands, die

45  Vgl. Doesn't Life Require Compromise? In: The Virtue of Selfishness. 79-81.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

2N


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

vom Liberalen ausgeht, um ins Reaktionire umzuschlagen, bestitigt sich auch in Hin-
sicht dieser Stellungnahme zum Menschen. Wieder siegt die Katastrophe, nachdem es
fiir einen Moment schien, als gibe es Hoffnung.

Rand packt diese Frage, was von den Menschen zu halten ist, in eine denkbar bra-
chiale Form: Sind die Menschen zu lieben oder zu hassen? Sie legt einem ihrer Prot-
agonisten einen Satz in den Mund, der prignanter nicht sein kdnnte. Gerade weil man
den Menschen liebt (scheinbarer Vorrang der liberalen Position), muss man die meisten
Menschen hassen (Durchschlag der reaktioniren Position). »One can’t love man without
hating most of the creatures who pretend to bear his name.«* Esist also der Hass, derals
Preis der Liebe fungiert. Das Wesen des Menschen zu lieben, seine Vernunft und seine
Freiheit, ist gleichbedeutend mit Hass und Abscheu gegen die Vielen, gegen die Zombies
und Second-Hander. Das Ausmaf? an Herablassung, Verachtung, Arroganz, das sich in
solchen Sitzen ausdriickt, ist schwer auszuhalten.

Der Verdacht dringt sich auf, dass Rand nicht weif3, was Liebe bedeuten kann. Es
ist nun einmal endgiiltig wahr, dass sich Liebe nicht auf den Egoismus zuriickfithren
lasst. Ja, was ich empfinde in der Liebe, bereitet mir irgendeine Form von Freude oder
Genugtuung. Aber die Sorge und Verbundenbheit, die unbedingte Zuwendung in Tat und
Gedanke - die bis zum von Rand so geschmihten Opfer gehen kann, aber nicht immer
muss — lassen sich nicht mehr egoistisch deuten. Wenn man aber, wie Rand, keine an-
dere Kategorie fiir das Sein der Menschen zuldsst, dann muss man in einen Formalismus
der Liebe geraten, der sich den anderen Formalismen der Reaktion (dem der Tat, der Ent-
scheidung, der Freiheit) beigesellt. In diesem Formalismus der Liebe geht es in der Liebe
nur noch um die Liebe des Liebenden selbst — und um nichts anderes. Das spricht wie-
derum Wynand in drastischer Weise aus, wenn er zu seiner Frau Dominique dies sagt:

| love you, Dominique. | love you so much that nothing can matter to me — not even
you. Can you understand that? Only my love — not your answer. Not even your indif-
ference. [...] But when one reaches that stage, it’s not the object that matters, it’s the
desire. Not you, but I. The ability to desire like that. Nothing less is worth feeling or
honoring.#’

Fir Wynand hat seine Liebe zu Dominique also in Wahrheit gar nichts mit Dominique
zu tun. Es geht hier wohlgemerkt nicht darum, dass eine Liebe so entschieden sein kann,
dass sie die Moglichkeit umfasst, den anderen noch zu lieben, wenn der einen nicht liebt
oder indifferent ist. Es geht vielmehr darum, dass Wynand glaubt, die Liebe bestiinde
nur in seinem Gefiihl, das Besitzergreifung ist.*® Im ersten Fall strebt die Liebe auf das

46  The Fountainhead. 461. Es ist der Zeitungsmogul Gail Wynand, der diesen Satz sagt, und damit
eine Figur, die ihre Ambivalenzen hat. Aber Rand kann sich nicht hinter der Figur verstecken, und
sie wirde es wahrscheinlich auch nicht wollen. Im Grunde ldsst sie die »GroRen, also jene, die
das Wahre erfasst haben, tiberall dort, wo sie kategorische philosophische Aussagen treffen, ihre
eigenen Uberzeugungen aussagen. Was man schlieRlich auch daran merkt, dass sie alle dasselbe
sagen.

47  Ebd.s522.

48  Dagegen hat Buber in eindrucksvollen Satzen, die nur lyrisch klingen, in Wahrheit aber hochste
systematische Strenge aufweisen, den Sachverhalt richtiggeriickt: »Gefiihle werden sgehabts; die

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Gliick des oder der Geliebten, egal unter welchen Umstinden und Opfern. Im Fall von
Wynand/Rand geht die Liebe nur auf sich selbst, sie berauscht sich an sich selbst.*’ Der
andere ist am Ende nur Anlass und Ermoglichungsgrund eines Selbst- und Realitits-
gefiihls. Eine unreifere Auffassung von Liebe lisst sich nur schwer denken. Es ist daher
klar, was von Rands Behauptung zu halten ist, nur der rational egoistische Mensch kénne
wirklich lieben.*°

Ein Spinozismus? Eine oberflichliche Lektiire der Texte von Rand mag den Gedanken na-
helegen, dass ihre Philosophie einige Berithrung mit Spinoza hat. Mir scheint es kapital,
auf diesen Punkt einzugehen, weil dies erstens erlauben wird, einen echten Ausweg aus
den Labyrinthen der Reaktion offenzuhalten (denn Spinoza ist so ein Ausweg) und weil
sich zweitens Rands Position dadurch noch klarer konturieren lisst — und damit ihr vol-
liges Scheitern.

Spinoza ist der Philosoph der absoluten Bejahung des Seins und der Streiter fiir eine
Befreiung der Menschen, deren Ziel noch lange nicht absehbar ist. Er ist zugleich Vor-
denker einer ganzen Tradition von linken oder emanzipatorischen Philosophien, deren
gesamtes Unterfangen somit kompromittiert wire, wenn zwischen seiner Philosophie
und der Rands echte Beziehung bestiinde. Er ist zugleich auch fiir mich eine zentra-
le Bezugsgrofie: Soll er das bleiben konnen, muss er itberzeugend von Rand abgeriickt
werden koénnen. Wieder erweist sich die Unterscheidung der beiden Diskurse, die bei
ihr ineinander und tibereinander geschoben sind, als der entscheidende Faktor.

Was sind die Gedanken, in denen sich eine Ubereinstimmung zwischen Rand und
Spinoza kundzutun scheint? Es sind, in loser Aufzihlung: die Selbstzweckhaftigkeit der
Existenz; die Expansivitit der Selbsterhaltung; der »Egoismus«; der Rationalismus; der
Atheismus; die Ablehnung der Selbstkasteiung und aller Moralen des »Ressentimentsx,
wie Nietzsche das nennt; die Ablehnung einer Philosophie des Ausnahmezustandes; die
Ablehnung aller Negativitit im Sinn einer Philosophie des Todes und das Bekenntnis zu
einer Philosophie des Lebens.

Es stimmt, all diese Motive finden sich bei Spinoza und bei Rand. Schliefilich kann
man den Tractatus theologico-politicus als einen der Griindungstexte des politischen Libe-
ralismus lesen. All das ist richtig. Aber wenn zwei dasselbe sagen, dann ist es eben nicht
dasselbe. Der grofite und folgenreichste Unterschied liegt in der Metaphysik. Rand denkt
die Menschen als Individuen, ganz unverbunden, jedes fingt von vorne an, es verdankt
nichts den anderen, es gibt keine natiirliche Verbundenheit. Genau das ist durch Spi-
nozas Konzept der Natur unterlaufen. Es gibt natiirlich Einzeldinge und darunter ein-
zelne Menschen, sogar uniiberspringbar, aber sie sind nur Einzeldinge, insofern sie im-
mer schon miteinander verbunden sind, miteinander verwandt, einander ihnlich, ein-

Liebe geschieht. Gefithle wohnen im Menschen; aber der Mensch wohnt in seiner Liebe. Das ist
keine Metapher, sondern die Wirklichkeit; die Liebe haftet dem Ich nicht an, so dass sie das Du
nur zumInhalt¢, zum Gegenstand hitte; sie ist zwischen Ich und Du. Wer dies nicht weif3, und mit
dem Wesen weif, kennt die Liebe nicht, ob er auch die Gefiihle, die er erlebt, erfahrt, geniefdt und
aufert, ihr zurechnen mag.« (Martin Buber: Ich und Du. 15)

49  Diesem Formalismus der Liebe hat schon Nietzsche gelegentlich das Wort geredet. »Man liebt
zuletzt seine Begierde, und nicht das Begehrte.« (Jenseits von Gut und Bése. §175)

50  Vgl. The Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 13—39. 35.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

273


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ander in Konflikt wie Kooperation verbunden. Fithrt man diesen Grundgedanken mit
der Konzeption der Affektion zusammen, dann wird der Unterschied augenfillig: In der
Affektion geschieht eine Durchdringung, ein Durchlissigwerden der Wesen fiireinan-
der. Es geschieht etwas Unberechenbares, was alle Beteiligten veridndert. Die Affektion
schafft jeweils konkret einen Bereich, der keinem der beiden interagierenden Dinge ex-
klusiv zugehért.” Nur in dieser Offenheit fiir eine Neuheit, die sich nicht kontrollieren
lasst, liegt eine Wiirdigung der anderen Menschen, die mir Rands ganz berechenbarer
Art des Egoismus nichts zu tun hat. Auch Spinoza verwendet eine Terminologie, die an
einen schlichten Egoismus denken lisst (die Selbstbezogenheit des Conatus; der »Nut-
zen« [utile], den andre fiir mich haben), aber wenn das Wesen sich in allen Affektionen
tief verwandeln und in einem grundlegenden Sinn bereichern kann, dann muss dieser
»Egoismusc, d.h. der »Nutzen« der anderen fiir mich einfach seinen Sinn verindern. Ja,
es gibt auch fir Spinoza nur Individuen, doch diese haben kein feststehendes Wesen.
Hingegen stehen die Individuen bei Rand einfach immer fertig voreinander;** deshalb
gibt es dort ja auch keine echten Unterhaltungen, nur Monologe, die auf Unverstindnis
stoRen, oder auf ein Einvernehmen, das vor aller Unterredung liegt (wie zwischen Roark
und Cameron). Deshalb auch die Brutalitit, in der sich Rands Philosophie ausdriickt.
Bei Spinoza gibt es eine absolute Wertschitzung jedes Wesens, auch der Weise oder der
»freie Mann« (wie es bei Spinoza heif3t) wird sich nicht anmafien, genau zu wissen, wer
in welche Kategorie Mensch gehort, weil Spinoza iiberhaupt keine Kategorien kennt. Er
kennt nur Bewegungsrichtungen. (Dagegen ist z.B. fiir Rand die Freude nicht ein Uber-
gang, sondern ein Zustand — eine kleine, aber folgenreiche Differenz.) Der Weise oder
der Freie urteilt bei Spinoza eben nicht. Er ist, soweit es seine Krifte zulassen, um die
Besserung der anderen bemiiht, in einer echten, offenen Arbeit der Fortpflanzung des
Impulses, der ihn selbst beseelt. Mag sein, dass auch er irgendwo aufgeben muss, bei
diesem oder jenem, mag sogar sein, dass er Wut und Arger iiber diese Unverbesserli-
chen kennt - er weif} aber immer auch, dass seine Wut und sein Arger selbst Teil des
Problems sind. Dagegen ist Rands Denken ohne jede Entschuldigung (»unapologetical-
ly«, wie es im Englischen so schon heifdt) harsch, urteilend, herablassend. Sie weif3 im-
mer ganz genau, wie die anderen sind. Und wenn sie auch noch sie viel von den Tugenden
der Selbstachtung spricht; in Wahrheit ist ihre Selbstachtung genau aus dem gespeist,
was Spinoza nicht miide wird, als den falschen Schein der Tugend zu kritisieren: die Ver-
achtung der anderen. Rand verachtet tief und leidenschaftlich. Das ist ein wesentlicher
affektiver Kern ihres Seins und Denkens und eben Fithlens. Das ist entschieden unspi-
nozistisch. Ebenso ist ihr Atheismus, ist ihr Kampf gegen die Denkweisen der Strafe,
des Opfers und des Todes, gegen die Logiken des Ausnahmezustandes vor allen Dingen

51 Das kann hier nur behauptet werden. Ich hoffe, bald eine Monographie zu Spinoza vorlegen zu
kénnen, in der diese Behauptungen ihren ausfiihrlichen Beleg erfahren werden.

52 Solasst Roark durchblicken, dass er schon mit 10 Jahren nicht mehr von seinem Weg abzubringen
gewesen sei, The Fountainhead. 54.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Werk ihrer Verachtung, ihrer Geringschitzung der anderen, der Vielen.*® Das ist es, was
sie antreibt — und so liegen Welten zwischen ihr und Spinoza.

Genauso ist ihr Rationalismus himmelweit von dem Spinozas entfernt. Denn er ist
einfach die billige und unkritische Uberhéhung einer ganz bestimmten historisch ent-
standenen und von bestimmten wissenschaftlichen Methoden und Ergebnissen inspi-
rierten Denkweise zum Paradigma alles Denkens — nimlich ihres eigenen Denkens. Ihr
Rationalismus kennt keinerlei kritische Erorterung dessen, was Vernunft bedeuten soll;
die diirren, nichtssagenden Definitionen koénnen diese Liicke nicht filllen (dazu gleich
mehr). Auch fehlt alle metaphysische Zusammenfithrung der verschiedenen Aspekte von
Vernunft und Realitit. Es ist ganz klar: Hier schreibt eine, die in Wahrheit keine philoso-
phische Frage, keine Fragwiirdigkeit kennt. Die alles, was sie selbst fiir selbstverstindlich
hilt, einfach fiir die Wahrheit und tiberhaupt den einzigen Weg hilt. Es schreibt also —
im eklatantesten Gegensatz zu Spinoza und auch zu Rands eigenen Forderungen — die
schiere, selbstgefillige Ignoranz. Spinozas Rationalismus hingegen ist tief eingesunken
in eine grofie und zusammenhingende Vision des Seins, in eine echte metaphysische
Konzeption, und jeder Schritt der Argumentation ist dazu aufgerufen, diese Konzeption
und den in ihr wurzelnden Rationalismus durch seine Durchfithrung zu bestitigen.

Ein Beleg dieser massiv ressentimentgeladenen »Moral« bei Rand ist ihre Art und
Weise, »Beweise« fiir ihre Behauptungen vorzubringen. Denn sie erklirt bei allen Ge-
legenheiten, man miisse sich ja nur den heutigen Zustand der Welt ansehen oder auch
den gegenwirtigen Verfall der Kultur. Nicht nur ist das kein Argument, nicht nur ist die
schiere Behauptung irgendeines globalen »schlechten« Zustand oder eines Verfalls ein-
fach nur kindisch, nicht nur ist das auf der anderen Seite eine besondere Lieblingsbe-
hauptung von Konservativen und Reaktioniren - es ist vor allen Dingen auch ein Aus-
weis ihrer Weltsicht, die sich nun einmal himmelweit von der Spinozas unterscheidet.
Die Welt ist vollkommen, konstatiert dieser mit einer unnachahmlichen Mischung aus
Niichternheit und Begeisterung. Alles ist schlecht und wird immer schlechter, und die
Menschen sind selbst schuld dran, zetert Rand. Sie lehnt eine Logik der Ausnahmezu-
stinde und Notlagen aus einem ganz anderen Grund ab als Spinoza: Fiir Rand ist die Welt
langst vollstindig in einem Ausnahmezustand, einem kulturellen, moralischen. Nicht
wie bei Hobbes in einem metaphysischen, denn fiir Hobbes gibt es keinen freien Willen,
den man verantwortlich machen kann und der immerhin als prinzipielle Moglichkeit ei-
ner Besserung fungiert. Aber in Wahrheit ist die Versenkung ins Schlechte, ins Bose gar
bei Rand nur umso tiefer und schicksalhafter, denn wenn die Menschen nicht willens

53  Freilich, dieser Hass, diese Verachtung sucht sich, es geht wohl kaum anders, als Liebe zu camou-
flieren. So heifdt es zweimal von Cameron (einmal in der Erzihlung, einmal in einer Selbstaus-
kunft), dass die anderen Menschen einen Mann hassen, der seine Arbeit liebt, The Fountainhead.
35: »Men hate passion, any great passion. Henry Cameron made a mistake: he loved his work.
That was why he fought. That was why he lost.« Und 54: »The substance of them is hatred for
any man who loves his work. That’s the only kind they fear. | don't know why.« Ich weif3 in der
Tat auch nicht, warum die Menschen jemanden hassen sollten, der seine Arbeit liebt. Ich weifs vor
allem nicht, wie man auf eine so schwachsinnige Idee kommen kann. Oder ich weif$ es: Es ist doch
nichtsanderesals das spatpubertire Ressentiment desjenigen, der meint, nicht genug Wirdigung
zu erfahren. Jemand, der sich immer flr besser als alle hilt. Jemand, der also noch keinen Schritt
in die Richtung einer ernstzunehmenden charakterlichen Reife gemacht hat.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

275


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

oder fihig sind, sich ihres Willens in der richtigen Weise zu bedienen, dann sind sie ret-
tungslos, verkommen und selbst schuld. Sie konnen nicht einmal mehr die Natur verant-
wortlich machen, wenn sie einander Wolfe sind. In Wahrheit nimlich glaubt Rand keine
Sekunde an die Méglichkeit einer wirklich rationalen Gesellschaft. Sie traut den Men-
schen das gar nicht zu.

Die Schlaflosigkeit der Vernunft. Somit fiigt Rand der Klaviatur der Reaktion eine neue
Taste hinzu. Denn bei ihr verkleidet sich das reaktionire Denken als liberales, indem sie
den Individualismus, die Freiheit und den Kapitalismus zu den Grundlagen ihrer Phi-
losophie erhebt. An allen neuralgischen Punkten dieser Philosophie schieben sich die
beiden Diskurse ineinander und iibereinander. Rand deckt damit eine wichtige Wahr-
heit iiber den Liberalismus auf: dass er nimlich nicht nur faktisch in Ungleichheit und
Ungerechtigkeit miindet, sondern dass er auch, wenn er von Gleichgiiltigkeit oder Be-
quemlichkeit, von der besonderen Unaufrichtigkeit begleitet ist, die fiir alle menschli-
che Moral eine Gefahr ersten Ranges ist, in die zynische Umdeutung dieser Resultate
(der Ungleichheit und Ungerechtigkeit) in Prinzipien, des Endes in den Anfang umschla-
gen kann. In dem Augenblick wird der Liberalismus zur Reaktion, und gibt damit sich
selbst auf. Denn bei aller berechtigten Kritik am Liberalismus: Er ist nicht von sich aus
Reaktion. Es ist die Unaufrichtigkeit und der Zynismus, eine gewisse Behaglichkeit im
Privileg, die diese Transformation vollenden — die aber nun einmal phinotypisch in ihm,
als Moglichkeit, angelegt ist.

Rand hat diese Transformation eindrucksvoller als viele andere durchexerziert und
isteben hierdurch vorbildhaft geworden. Sie umgibt diesen Umschlag mit der Affektord-
nung, die fiir die Reaktion charakteristisch ist, in der sich die Reibung und der Konflikt
als die Generatoren von Wirklichkeitsgefiihl geben, in einer Welt, in der die Biirgerlich-
keit alles gleichgemacht hat und offenbar nichts mehr Besonderes zu finden ist. Das hys-
terische Sensation-Seeking, das so tyisch fiir die Reaktion ist, lisst sich auf jeder Seite
Rands finden, egal ob in den philosophischen oder in den literarischen Schriften. Die
Herstellung des Affekts (des Erhabenen) geschieht durch die Kappung aller Verbindun-
gen, so dass Leerstellen entstehen, in die sich die literarische Stimulation hineinergie-
Ben kann: als Aufgeilen am katastrophischen Aufprall der Unverbundenen.*

54  Nochmal sieht man den Unterschied zu einer wahrhaft menschlichen Philosophie ganz deutlich:
Deleuze sucht ebenfalls bestindig nach letzten Elementen des Wirklichen, die nichts mehr mit-
einander gemein haben, die grundsatzlich unverbunden ist, im Sinn des Abgeschnittenseins. Im
Anti-Odipus findet er mit Guattari den Begriff der Maschine dafiir. Der Witz ist nun aber gera-
de, dass Wirklichkeit dann die unabsehbare, unendliche, unbeherrschbare und lustvolle Koppe-
lung der zehntausend Sachen ist, die nichts miteinander gemein haben. Fiir diese Philosophie ist
dann zugleich das Unverbundene nicht selbstgeniigsam, sondern maximal ungesattigt, indem es
auf mehr Arten mit anderem verkoppelt werden kann, als alle menschliche Weisheit es erdenken
konnte. Es gilt, die Wirklichkeit zu erproben, im Experiment zu erleben, egal ob die Koppelungen
erhaben oder lacherlich oder lieblich oder schrecklich oder kindisch sind. Alles gilt fiir so eine Phi-
losophie. Nicht ist alles das GCleiche, aber alles muss zuerst im vollen Sinn als wirklich anerkannt
werden, um dann erst die lebensfreudigen von den verengenden Verbindungen unterscheiden zu
konnen. Diese Geduld, erst einmal alles anzunehmen, hat die Reaktion eben nicht. Sie erklart zu-
erst, was es alles nicht gibt und was nicht gilt.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Rand ist damit einerseits eine klassische Vertreterin der Reaktion, andererseits re-
présentiert sie einen pseudo-liberalen Typus der Reaktion, der seine eigene Physiogno-
mie hat und der vor allen Dingen als Legitimation des Kapitalismus und als Camouflage
seiner Ungerechtigkeiten als hohere Gerechtigkeit eine nicht zu unterschitzende poli-
tische Funktion erfiillt. Rands verheerender Einfluss in diesem Sinn kann kaum abge-
schitzt werden.

Man muss aber schliefilich noch auf einen besonders auffilligen Punkt bei Rand ein-
gehen: auf ihren vorgeblichen Rationalismus. Rand erklirt sich unablissig zur einzig
wahren Vertreterin von Realismus und Rationalismus. Dass man sich mit dem Begriff
der Realitit nicht viel Mithe gibt, wenn einem die Philosophie nichtliegt, iiberrascht wohl
kaum. Aber ihre Berufung auf die Vernunft ist noch insistierender — und wirkt darin ge-
radezu wahnhaft. Wenn der Schlaf der Vernunft Monster gebiert, dann gilt das fur eine
tibernichtigte Vernunft, die die Augen nicht mehr zukriegt, nicht weniger. Ich bin mir
aber gar nicht sicher, ob es hier wirklich nur um eine andere Variante der Dialektik der
Vernunft geht. Dazu miisste Rands Vernunft auch erst einmal verniinftig sein. Nichts ist
ungewisser.

In Rands Vernunftbegriff treffen sich zahllose Elemente, die disparater nicht sein
konnten. Beginnen wir mit der Erkenntnistheorie (wenn man Rands Ausfithrungen ei-
nen so anspruchsvollen Namen beilegen darf). »Reason is the faculty that identifies and
integrates the material provided by man's senses.«*® Das ist einigermafSen nachvollzieh-
bar, wenn auch nicht gerade spektakular. Es ist das Werk der Begriffe, die diese Integra-
tion der Perzepte vollziehen, so wie die Perzepte schon Integration der Empfindungen
(sensations) sind. All das ist in der Introduction to Objectivist Epistomology niher beschrie-
ben. Esist nicht notig, diesen Text im Detail vorzustellen; seine Grundziige kann sich ein
jeder ausmalen, der versucht sich vorzustellen, wie eine Populdrversion des klassischen
Empirismus aussehen witrde. (Immerhin denkt Rand nicht sensualistisch: Ansatzpunkt
sind nicht die Empfindungen, sondern die Perzepte.) Interessant ist nun, dass in die-
sem Handbuch des Flohmarktempirismus die Vernunft vor allem als Beispiel auftaucht,
und zwar als Beispiel fiir das unterscheidende Merkmal des Menschen. Eine »Essenz«
im klassisch-metaphysischen Sinn soll das nicht sein; Rand will lieber von einer Eigen-
schaft sprechen, die alle oder doch die meisten anderen beobachtbaren Eigenschaften
fundiert.”® Wie die Vernunft das im Fall des Menschen kann, ohne eben doch eine Art
von Essenz zu sein, wird nicht geklart.

Viel schwerer wiegt aber, dass nicht geklirt wird, welchen Status diese Vernunft
hat: Entweder ist sie eine fundierende Eigenschaft, die den Menschen zum Menschen
macht — oder aber sie ist ein Telos oder Ideal, das himmelweit iiber den Menschen steht
und nach dem sie zu streben haben. Also entweder haben wir die Vernunft schon oder
wir miissen uns um sie bemithen. Die Ausflucht ist natiirlich, dass wir uns aktiv dazu
entscheiden miissen, unsere Vernunft zu gebrauchen, aber dann gibt es doch sichtlich
zweierlei Vernunft: eine natiirliche Anlage und ihre rechte Ausiibung.

Wiederum wire diese Unterscheidung nicht problematisch; sie ist vielmehr allzu
klassisch. Was Rand hier aber Schiftbruch erleiden lisst, ist der hyperbolische Anspruch,

55  Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 22.
56  Introduction. 45.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

271


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

der laut Rand in der Vernunft liegt, so aber, dass man gar nicht von Vernunft sprechen
darf, wenn er nicht erfillt wird — und der in Wahrheit nie von irgendjemandem erfiillt
wurde. Er ist vollkommen phantastisch: Fiir jeden Begriff, in Wahrheit fiir jedes einzelne
Wort muss man sich der Definitionen bewusst sein. »Words without definitions are not
language but inarticulate sounds.«*” »The truth or falsehood of all man’s conclusions, inferences,
thought and knowledge vests on the truth or falsehood of his definitions.«®

Jetzt haben auch andere, rationalistische Autoren Konzeptionen von einem Ideal des
Denkens, die dem vielleicht nicht weit entfernt sind. Man kénnte z.B. an Leibniz denken.
Aber was man bei einem Leibniz nicht findet, ist der Alarmismus und die Verdammung
in Bausch und Bogen von allem Denken, das nicht diesem Anspruch geniigt. Eine Philo-
sophie, die gar keine Sensibilitit mehr fiir die Endlichkeit des Denkens hat, wird einfach
wahnsinnig, denn sie erklart peremptorisch ihr eigenes faktisches Denken zum wahren,
unendlichen. Es besteht hier strukturell kaum mehr ein Unterschied zu jemandem, der
weif3, dass Gott zu ihm spricht. Dasselbe Zur-Deckung-Bringen des Endlichen und des
Unendlichen bildet in beiden Fillen den Knoten der Rede, ihre dickte und dichte Stelle,
von dem aus die Worte ausstrahlen.

Fiir Rand ist nimlich jeder, der dem Anspruch, immer die korrekte Definition zur
Hand zu haben, also jeder, der nicht total verniinftig denkt, jemand, der in Wahrheit
gar nicht denkt. Wieder kehrt das Klischee der so Vielen wieder, die lauter vage und un-
saubere Begriffe verwenden (die sie also nicht als Begriffe verwenden), ohne Zugriff auf
hohere Abstraktionen, »until the hierarchical structure of concepts breaks down in their
minds, losing all ties to reality; and, as they lose the capacity to unterstand, their educa-
tion becomes a process of memorizing and imitating«.*

Dann aber ist die an sich akzeptable (wenn auch nicht unbedenkliche) Unterschei-
dung in die Vernunft als Anlage und die Vernunft als Verwirklichung nicht mehr zu hal-
ten: Wenn nur die absolute und ideale Verwirklichung auch wirklich Vernunft ist, ist die
Anlage zur Vernunft letztlich gar nichts. Ihre Setzung bleibt leere Behauptung. Und da
es die Verwirklichung, die Rand beschreibt, nicht gibt und nicht geben kann, gibt es am
Ende gar keine Vernunft mehr. Ein doch einigermafien frappierendes Resultat bei einer
militanten Rationalistin wie Rand.

57  Ebd.11.

58  Ebd. 49.

59  Ebd. 76. Und wie immer ist die Eskalation eine totale: Im Grunde, das ist die Moral von der GCe-
schichte, denken die meisten Menschen iberhaupt nicht wie Menschen, wie verniinftige Wesen —
und dieser Nachweis ist Rand in Wahrheit viel wichtiger als alle Erkenntnistheorie. Solche Leute
kennen keine Unterschiede, konnen Unterschiede nicht denken. Alles verschwimmt zu einem groRen
Brei, zu »Nebel«, wie sie auch schreibt. Die absolute Gleichmacherei. »They are unable to distin-
guish thought from emotion, cognition from evaluation, observation from imagination, unable to
discriminate between existence and consciousness, between object and subject, unable to iden-
tify the meaning of any inner state — and they spend their lives as cowed prisoners inside their
own skulls, afraid to look out at reality, paralyzed by the mystery of their own consciousness.«
(76f.) Es sind wieder alle reaktionaren Klischees vereint: Aufweichen aller Differenzen, Realitits-
verlust, die Inferioritat der Masse sowie ihre Macht, andere mit sich nach unten zu ziehen, durch
schiere Schwerkraft, wie es scheint.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

Rands Vernunftbegriff, der so sehr im Mittelpunkt ihrer Selbstinszenierung steht,
hilt nicht der kleinsten Priifung stand. Wenn sie selbst ausdriicklich dariiber Aufschluss
zu geben versucht, geht alles wild durcheinander. Rationalitit soll dann bedeuten:*® Ak-
zeptanz der Vernunft als Leitlinie in allen Entscheidungen: wie gesagt wird hierauf ein
solcher Nachdruck gelegt, dass dieses Programm in Wahrheit gar nicht erfillbar ist.
Dann aber heifdt es wieder, es gehe um die Zugrundelegung der Wahrnehmung von Rea-
litdt.* Dann um ein Denkverfahren. Dann um die strenge Logik. Nun gibt es zwar philo-
sophische Konzeptionen, in denen man behaupten kann, dass all das dasselbe ist. Wenn
man das aber glaubt, dann muss man es auch ausfithren und begriinden kénnen. Rand
schreibt das alles einfach hin, und man merkt, dass es ihr nie um eine kohirente Fassung
des Begriffs gegangen sein kann. Es bleibt alles reine Behauptung.

SchlieRlich hatte ich bereits erwihnt, dass Rand von einer vollig rationalen Gesell-
schaft phantasiert, die immerhin fiir eine Zeitlang fast in den USA erreicht gewesen
sei und die sich durch die radikale Umsetzung von individueller Freiheit und Kapita-
lismus auszeichnen wiirde. Man muss nicht lange nachdenken, um zu erkennen, dass
die schiere Idee einer solchen vollig rationalen Gesellschaft — noch dazu bevélkert von
lauter Rand’schen Egoisten — eine durch und durch irrationale Idee ist.®

Es ist also auffillig, in welcher extremen Weise das Insistieren auf der eigenen Ra-
tionalitit, die Irrationalitit der Theorien und die Arationalitit der Begriffe diese gan-
ze »Philosophie« auseinanderfallen lassen wie ein morsches Stiick Holz. Es ist ausge-
rechnet die unermiidliche und leere Anrufung hochster Rationalitit, die das Wahnhafte
der Beschreibungen und Forderungen einerseits und das Unausgegorene und Inkongru-
ente der denkerischen Mittel zusammenhalten soll. »Rational« ist das alles, was Rand
schreibt — aber nur dann, wenn man sich damit zufrieden gibt, zwei oder drei in sich
mehr als zweifelhafte Sitze zu akzeptieren und die dann miteinander (und mit anderen,
genauso unterkomplexen Beschreibungen) zu kombinieren. Im Begriff der Rationalitit
scheint sich bei Rand in der Tat das Wahnhafte selbst ihres Denkens zu verdichten. (Im
Unterschied zu vielen anderen Reaktioniren, die wenigstens teilweise bereit sind, ihren
Irrationalismus zu bekennen — wenn sie ihn oft auch nicht an die richtige Stelle setzen
konnen.) Vor allem die Verweigerung der Realitit gegeniiber wird mit dem Prestige, das
dem Begriff der Vernunft anhingt, camoufliert — was nicht ohne Ironie ist, da die Ver-
nunft doch selbst der Respekt vor der Realitit sein soll.

60  Vgl. The Objectivist Ethics. In: The Virtue of Selfishness. 28f.

61 Dementsprechend wére Irrationalitat der Widerspruch gegen die Fakten, und immerhin ist Rand
so konsequent, diesen Schluss auszusprechen — was ihr Gelegenheit fiir neuerliche Eskalationen
gibt: »The irrational is the impossible; it is that which contradicts the facts of reality; facts cannot
be altered by a wish, but they can destroy the wisher. If a man desires and pursues contradictions —
if he wants to have his cake and eat it, too — he disintegrates his consciousness; he turns his inner
life into a civil war of blind forces engaged in dark, incoherent, pointless, meaningless conflicts
(which, incidentally, is the inner state of most people today.)« (ebd. 31)

62  Charakteristisch ist im Ubrigen, wie leichtfertig Rand bei dieser historischen Riickschau iiber die
so schlichte wie verstérende Tatsache hinweggeht, dass das, was sie fiir das Goldene Zeitalter der
USA ansieht, 6konomisch massiv von der Sklaverei abhdngig war. Dann kann es mit der grofien
Freiheit der rationalen Gesellschaft wohl doch nicht so weit her sein.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

279


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Die reaktiondre Verstellung des Wirklichen konzentriert sich bei Rand in der affektiv aufgela-
denen Phantasmagorie der totalen Verniinftigkeit. Die Vernunft oder ihre Anrufung fungiert
dabei als der Kleister fir all die Widerspriiche der Theorie. Sie funktioniert zugleich als
Kurzschluss, gemif der Taktik des »Weil das ja klar ist«:** Wirkliche Rationalitit, Klar-
heit, auch Meisterschaft etc. wird bewiesen, indem sie durchgefithrt wird. Dazu hat der
Reaktionir meistkeine Geduld, oder vielmehr: die affektive Zielsetzung seines Diskurses
lasst das nicht zu, so dass der Durchgang durch die Sache durch die schiere Behauptung
ersetzt wird — die nur umso wirkungsvoller weil abgriindiger, abgekappter wirkt. Auch
erlaubt es die Erhebung der Rationalitit zum Reinen und Uberempirischen, die eigene
Uberhebung iiber die anderen zu begriinden: ein Hebel, der die eigene Uberschitzung
und die Geringschitzung (fast) aller anderen erlaubt. Schlieflich ist die Kappung aller
Beziehungen zwischen der Grofen Rationalitit und dem Rest des Seins das Korrelat des
Konstrukts des grofen, sich selbst geniigenden Individuums, das ganz von selbst den
Hass der neidigen, dummen Masse herautbeschwort.

All das stimmyt, all das gibt unverzichtbare Aspekte der Phantasmagorie der Vernunft
bei Rand wieder. Zugleich scheint mir das Wesentliche noch nicht damit erfasst zu sein.
Was ich geschrieben habe, scheint eher die sekundiren, sehr willkommenen aber wie
von selbst sich ergebenden Folgen einer viel grundlegenderen Sache zu bezeichnen. Was
diesen Eindruck hervorruft, ist, wie im Begriff der Rationalitit unmittelbar die Forderung
nach dem Verniinftigen und das offenkundig Wahnhafte zusammenstofRen. Es ist, als
habe man hier die maximale Verdichtung der reaktioniren Unaufrichtigkeit vor sich: die Wei-
gerung, sich den eigenen Fragwiirdigkeiten und den Komplexititen der Wirklichkeit zu
stellen. Man spiirt wohl, dass hier viel verborgen liegt. Aber man sieht nicht, wie man
noch weiter forschen konnte. Die Sperrung aller Wege in den Untergrund der Phantas-
magorie ist zu vollkommen. Man ist an die Passage aus Freuds Traumdeutung erinnert,
wo er die Grenze der Deutung benennt: das Element, das einerseits noch ausgesprochen
werden kann, dabei weit ins Unbewusste hineinweisend, das aber anderseits genau als
die Schranke fungiert: Bis hierher und nicht weiter!®* Und so scheint die verniinftige
Frau Rand mit offenen Augen zu triumen.

In den bestgedeuteten Traumen muss man oft eine Stelle im Dunkel lassen, weil man
beider Deutung merkt, dass dort ein Knduel von Traumgedanken anhebt, der sich nicht
entwirren will, aber auch zum Trauminhalt keine weiteren Beitrdge geliefert hat. Dies
ist dann der Nabel des Traums, die Stelle, an der er dem Unerkannten aufsitzt. Die
Traumgedanken, auf die man bei der Deutung gerit, miissen ja ganz allgemein oh-
ne Anschluss bleiben und nach allen Seiten hin in die netzartige Verstrickung unserer
Gedankenwelt auslaufen. Aus einer dichteren Stelle dieses Geflechts erhebt sich dann
der Traumwunsch wie der Pilz aus seinem Mycelium.%

Von Inseln und Menschen. Dieser Traumwunsch, vielleicht ist das bei Rand die absolute
Selbstgeniigsamkeit des Einzelnen: »the self-sufficient ego«. Dass das nicht nur eine im

63  Beispielhaft, wenn auch wenig gelingend in der grandiosen Transrapid-Rede von Edmund Stoiber
auf den Punkt gebracht.

64  GemafR dem Gebrauch von »Grenze«und »Schranke«, den Kantim § 57 der Prolegomena vorschlagt.

65  Freud: Die Traumdeutung. 517.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Ayn Rand: Some men are islands

engen Sinn wahnsinnige Vorstellung ist, ist uniibersehbar: Sie ist letztlich gleichbedeu-
tend mit dem Wunsch, alleine auf der Welt zu sein, so alleine wie Gott vor der Schop-
fung — oder nach ihrer Vernichtung. Dass damit aber auch niemals eine Ethik und kurz
gesagt kein Gliick méglich ist, scheint mir ebenso unzweifelhaft. Es ist nur billig, dieses
Kapitel mit den berithmtesten Sitzen von John Donne zu schliefRen, der den Gedanken
der urspriinglichen Verbundenheit der Menschen miteinander - ein Gedanke und eine
Erfahrung, die der Reaktion an einer empfindlichen Stelle die affektive Basis zu entzie-
hen vermogen - vielleicht am biindigsten zum Ausdruck gebracht hat und der, in einem
Wort, recht hat, mag Ayn Rand auch noch so viel zetern:

No Man is an Island, entire of itself; every man is a piece of the Continent, a part of the
main; if a Clod be washed away by the Sea, Europe is the less, as well as if a Promon-
tory were, as well as if a Manor of thy friend’s or of thine own were; Any Man’s death
diminishes me, because | am involved in Mankind; And therefore never send to know
for whom the bell tolls; It tolls for thee.5

66  John Donne: Devotions. 87. Rechtschreibung von mir modernisiert.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

281


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

Etwas ist faul an der Reaktion. Vieles sogar, aber eines fillt durchgehend ins Auge: Die
Texte der Reaktion sind von einer charakteristischen Unaufrichtigkeit bestimmt. Ma-
chen wir uns nichts vor: Es gibt keine totale Aufrichtigkeit; wahrscheinlich wire noch die
Forderung, vollstindig ehrlich zu sein, nicht nur unmenschlich, sie wiirde uns auch, vor
lauter Selbstbespiegelung, aller effektiven Handlungsmacht berauben. Ein ganz und gar
aufrichtiges Buch liefRe sich entweder nicht schreiben oder es wire ein endloser Kom-
mentar seines ersten Satzes. Vielleicht ist es ja sogar so, wie die Psychoanalyse es na-
helegt, dass der Kern unserer Strebungen, selbst noch der intellektuellsten, uns selbst
immer verschlossen bleiben muss. Doch selbst wenn das alles stimmt, dann gibt es im-
mer noch den Unterschied zwischen einem Text, der sich auf eigene Gefahr daran macht,
das Unklare zu kliren, damit Unsicherheiten, Aporien, Enttiuschungen riskierend; und
einem Text, der zwar viel von Gefahren und Risikos spricht, sich aber im Zweifel an Pa-
rolen, Phrasen oder vorgestanzten Argumentationsmustern und Schemata des Denkens
hilt, um sich gerade nicht der Fragwiirdigkeit auszusetzen.

Der Reaktion kommt eine primdre oder konstitutive Unaufrichtigkeit zu. Es geschieht
ihr nicht, hier und da, dass sie einen Begriff ungeklirt lisst oder sich irrtiimlich auf ei-
ne Scheinevidenz verlisst. Insofern die Aufgabe des reaktioniren Textes der Exorzismus
der ontologischen Nichtigkeit mit den Mitteln des Erhabenen ist, muss er vom Weg der
kritischen Durchdringung der Wirklichkeit abbiegen. Der reaktionire Text hat etwas in-
trinsisch Phantasmatisches, »etwas Fiktives. Es glaubt eigentlich niemand mehr so ganz
daran.« Adorno, der das sagt, spricht itber den Rechtsradikalismus der 60er wie der 30er

Jahre.

Dieses Moment des Angedrehten, sich selbst nicht ganz Glaubenden, hat er [der Natio-
nalismus] brigens schon in der Hitlerzeit gehabt. Und dieses Schwanken, diese Am-
bivalenz, zwischen dem liberdrehten Nationalismus und dem Zweifel daran, der dann
wieder es notwendig macht, ihn zu iiberspielen, damit man ihn sich selbst und ande-
ren gleichsam einredet, das war damals auch schon zu beobachten.?

1 Adorno: Aspekte. 13.
2 Ebd. 14.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der hypertrophe Nationalismus und die Reaktion haben etwas »Angedrehtes«, und es
ist exakt diese Unglaubwiirdigkeit, die es erzwingt, dass ihre Evokationen immer wieder
von vorne anfangen miissen. Sie gelangen nie tiber die erste Seite hinaus, nun aber aus
dem exakt gegenteiligen Grund als bei den Texten, die vollstindig aufrichtig sein wollen:
diesmal kann der Text nicht fortschreiten, weil er immer von neuem seine eigene Fiktion
bekriftigen muss, die er sich selbst nicht glaubt.

Adorno bietet einen wichtigen Hinweis auf den Grund dieses Angedrehten und Fikti-
ven: Da soll etwas glaubhaft gemacht werden, was faktisch schon vergangen ist, und ge-
nau aus dieser Diskrepanz entsteht die zerstorerische Kraft des Rechtsradikalismus: »[...]
es ist ja sehr oft so, dass Uberzeugungen und Ideologien gerade dann, wenn sie eigent-
lich durch die objektive Situation nicht mehr recht substantiell sind, ihr Dimonisches,
ihr wahrhaft Zerstorerisches annehmenc, wie der Fall der Hexenverfolgungen zeigt.?

Das ist richtig, aber es fithrt nicht weit genug: Die Reaktion, ebenso der Faschismus
sind nicht archaisch und urtiimelnd, ohne zugleich maximal futuristisch und itbermo-
dern zu sein. Der Faschismus ist der Versuch, die Moderne rechts zu iiberholen, und die
Reaktion versteht sich gerade nicht als Riickkehr zum Ancien Regime, sondern als Be-
grindung einer Neuen Ordnung — und zwar spitestens seit dem Zeitpunkt, zu dem der
Kampf gegen die Moderne faktisch verloren ist: Die pseudodemokratische Legitimie-
rung der faschistischen Diktaturen beweist, dass der Faschismus eine Antwort auf die
Fragestellungen der Moderne ist, »die demokratische Formulierung eines antidemokra-
tischen Aktes«.* (Bei Bedarf kann die Reaktion freilich gemiitlichste Pflege der feudalen,
aristokratischen, monarchischen und selbst tribalen Vergangenheiten betreiben — oder
was sie sich darunter vorstellt.)

Natiirlich ist die Reaktion fiktiv, insofern sie meint, Tote wiederbeleben zu kénnen.
Sie ist aber auch fiktiv, angedreht, insofern sie gleich einen neuen Schlag Menschen pro-
duzieren will. Ihre Unaufrichtigkeit ist auch dort, wo sie sich in eine unbekannte, aber
grofde Zukunft entwirft. Woran liegt das?

Bekanntlich hat Sartre einen wichtigen Vorschlag zum Verstindnis der Unaufrich-
tigkeit gemacht, der uns vor Leichtfertigkeiten bewahren kann.® Seine Erérterung des
Phinomens verweist auf die Struktur menschlicher Existenz: Dieses ist als ein Fiir-sich
nie von der Art objektiver Identitit, seine Wahrheit ist nicht die eines Dinges, dessen
An-sich konstatiert und iberpriift werden kann. Die Wahrheit menschlicher Existenz
liegt immer in einer reflexiven Auseinandersetzung mit sich selbst, mit der eigenen Ver-
gangenheit wie Gegenwart, in der das Spiel der Nichtungen jede eindeutige Festlegung
zuschanden macht: Ich bin eben nie ganz und gar und eindeutig der oder jener; bin ich
ein Feigling, so ist auch meine Feigheit mir nicht so Eigenschaft, dass mir nicht zugleich
auch die Nicht-Feigheit wenigstens im Grundsatz zukommt. Ich bin immer das, was ich
nicht bin, und bin das nicht, was ich bin, einfach weil meine Existenz als solche eine Di-
stanz zwischen mich und alle fixen, verdinglichten Eigenschaften setzt.®

3 Ebd. 13.

4 Jinger: Der Arbeiter. 270.

5 Sartre: Létre et le néant. 81-106.

6 Man erkennt hierim Ubrigen gut, wie viel zwischen Sartres und Heideggers Thematisierungen des
»Nichts«liegt. Bei Sartre wird dieses Nichts nicht selbst mystifiziert (ebenso wenig wie »das Sein«),

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

Die Unaufrichtigkeit ist daher eine Gefahr, die in allen Projekten der menschlichen
Existenz lauert. Ja, noch das Projekt der Aufrichtigkeit, das Ideal volliger Ehrlichkeit wi-
re eine Unaufrichtigkeit, weil sie eine dingliche Existenz anstrebt: ganz mit sich selbst
identisch sein. Ihr Ziel wire die Abschaffung der Existenzweise, in der allein es den Un-
terschied von Aufrichtigkeit und Unaufrichtigkeit gibt.

Sartres Analyse ist deshalb so wertvoll, weil sie aufzeigt, dass man sich von der Un-
aufrichtigkeit (wie von ihrem Gegenteil — wenn es denn eines ist) kein zu einfaches Bild
machen darf. Im Besonderen darf man nicht glauben, dass die Aufrichtigkeit in einer
schlichten Ubereinstimmung oder Deckungsgleichheit zwischen den Fakten und den
Aussagen bestehen kann. Das »Faktumc, um das es hier geht: meine Existenz, ist eines,
das es nur in seiner immer neuerlichen Aneignung gibt, so dass es von den Aussagen
oder anderen Formen der Auseinandersetzung mit ihm gar nicht zu trennen ist. Es wi-
re also nicht nur moralisch fragwiirdig, sondern auch philosophisch falsch, sich auf die
Rolle der Gesinnungspolizei zuriickzuziehen: Kein Zweifel, mein Text ist getrieben und
gepragt von einer Abneigung und einem grundlegenden Misstrauen gegeniiber den Au-
tor*innen, die hier diskutiert werden. Ich meine aber doch, dass meine Darlegung ihrer
philosophischen Falschheit und ihrer Unaufrichtigkeit — beides konstitutiv — nicht nur
und nicht zuerst durch diese Abneigung motiviert ist und auch nicht nur und nicht zu-
erst durch das Begehren, ihnen gegeniiber recht zu haben. Ich glaube, dass der Begriff
von Reaktion, denich vorschlage, etwas Wesentliches trifft, und dieser Begriff impliziert
sowohl die philosophische Unzulinglichkeit als auch die Unaufrichtigkeit. Diese Unauf-
richtigkeit fillt auch fiir sich auf. Es geht hier nicht darum, noch als einen zusitzlichen
Beleg fiir die Korruption der Reaktionire ihre Unaufrichtigkeit ins Feld zu fithren, und
die dann durch den Nachweis von Liigen und Verdrehungen zu belegen. Es geht darum,
die Unaufrichtigkeit als ein grundlegendes Problem der reaktioniren Prosa auszuma-
chen.”

Allerdings, es scheint ja Texte zu geben, die in die eben evozierte Kategorie gehdren:
solche, in denen mit allerlei Taktiken und Tricks das Geschehene umgebogen werden
soll. Aber selbst dort kommt man mit einem einfachen Verstindnis von Liige oder Un-
ehrlichkeit nicht weit. Soweit ich jedenfalls weif3, liigen Heidegger, Schmitt und Gehlen
nicht, wenn sie sich in ihren Schriften nach 1945 mit der Naziherrschaft und ihrer Rolle
darin auseinandersetzen. Der Punkt ist nun aber, dass sie sich eben nicht damit ausein-
andersetzen.

Wenn Aufrichtigkeit nicht in der erstrebten Deckungsgleichheit zwischen Fakt und
Bekenntnis liegen kann, weil damit das Phinomen verdinglicht und von seiner Charak-

es bleibt stets eine konkrete Funktion der menschlichen Existenz oder auch die auszeichnende
Funktion, die eine Existenz zu einer menschlichen macht. Keine Frage, diese Verwendungsweise
findetsich auch bei Heidegger, dort ndmlich, wo er Nichts, Transzendenz und Freiheit zusammen-
fiihrt. Heidegger aber bleibt nicht bei diesem prazisen Sinn stehen. Es muss, aus tieferen Griinden
eben, immer auf etwas ganz Pathetisches hinauslaufen, auf ein Hineingehaltensein in das Nichts
und so weiter. Dass aber auch Sartres Gebrauch der Nichtung nicht ohne Gefahren ist, wird sich
gleich zeigen.

7 Allerdings habe ich in einem Aufsatz vier>Strategien der reaktionaren Unaufrichtigkeit< systema-
tisch voneinander unterschieden und untersucht, in denen sich diese konstitutive Unaufrichtigkeit
je und je Ausdruck verschafft.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

285


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

teristik des beweglichen Selbstverhiltnisses weggefithrt wird, wie lisst sie und wie lisst
sich ihr Gegenteil dann sinnvoll beschreiben? Wenn die Unaufrichtigkeit mehr und an-
deres als Liige ist, wie ist sie dann zu bestimmen?

In den Fillen von Heidegger, Schmitt und Gehlen stellt sich die Frage ja in einer ge-
wissen Klarheit, denn sie legt sich um tatsichliche historische Geschehnisse, die man
deshalb angeben kann: die Naziherrschaft, die Shoah, der Zweite Weltkrieg, um nur die-
se drei Schlagworte zu nennen. Und da fingt das Problem schon an: Man nennt also
Schlagworte. Nehmen wir selbst an, die damit gemeinten historischen Tatsachen seien
unumstritten, was ja gerade bei der Shoah nicht der Fall ist: Es gibt solche, die behaup-
ten, es habe sie nie gegeben. Streichen wir also als eine der Strategien der Unaufrich-
tigkeit die direkte Leugnung der Tatsachen. Geben wir auch zu — was wiederum bei den
alten Nazis nicht so ohne weiteres sicher ist —, dass auch die moralische Beurteilung un-
geteiltist. Wir geben also die bestmogliche Ausgangsposition zu: dass die Nazis von 1933
nach 1945 weder tiber die Tatsachen noch tiber deren Verurteilung die Unwahrheit sagen,
dass sie also das duferliche und das innerliche Wirkliche nicht durch Liige oder Obfus-
kation fortschaffen wollen. Es bleibt dabei, dass ihre Stellungsnahmen (wenn es denn
welche gibt) unaufrichtig sind.

Das beginnt schon damit, dass sie Hemmungen haben, das, was geschehen ist, beim
Namen zu nennen. Die massenhafte Ermordung der Juden wird immer nur angezeigt, es
wird bestenfalls von den Nazis, am liebsten aber gleich nur von Hitler gesprochen — um
damit die Verantwortung fur die Geschehnisse nicht nur verbal auszublenden, sondern
gleich noch personal zu begrenzen.

Dann werden Geschichten entworfen, die weit tiber die Nazis hinausgehen, geisti-
ge oder sittliche Entwicklung oder Tendenzen werden postuliert, deren Ausdruck das
Geschehene sein soll. Wenn die Nazis Produkt des Nihilismus sind, im Ubrigen wie der
Sozialismus, der Kommunismus und selbst der Liberalismus, dann kann ja wohl keiner
wirklich was daftr.

Schliefilich wird noch eine Erzihlung aufgemacht, in der die Nazis nur der sicherlich
iibertriebene, aber nun einmal natiirliche Reflex auf eine irgendwie zu weit gehende L6-
sung aller Bindungen oder anderer, dhnlich gelagerter Erscheinungen ist. Damit ist der
Faschismus nicht nur niemandes schuld gewesen, sondern er ist, in einem bestimmten
MafR zumindest, sogar gerechtfertigt. Notwehr, sozusagen.

Gemeinsam ist allen diesen Strategien der »Idealismus«: Anstatt auf reale Ereignisse
und Zusammenhinge einzugehen, werden geistige, sittliche, willensmiRige oder kogni-
tive Kategorien bemiiht, unter die das Schreckliche subsumiert wird.

Lehrreich ist Schmitts Biichlein Die Tyrannei der Werte. Der Titel dieser zuerst 1960
erschienen kleinen Schrift sagt schon alles. Es ist der Versuch, (vorgeblich) die Rechts-
lehre von allem Bezug auf Werte zu reinigen, zumindest aber die Gesetzgebung und die
Rechtsprechung als eine Domine zu etablieren, in der die Werte nicht ungehindert zum
Zuge kommen kénnen. Denn — so die These, die sich bei Schmitt auch schon vor 1933
findet, der aber hier neue Krifte zuwachsen — es ist das Gegeneinander der Werte, der
Fanatismus der Werte, der eigentlich den permanenten Krieg produziert, den »einzu-
hegen« sich die alte, heute leider ad acta gelegte europiische Rechtsidee verpflichtet hat
(und Schmitt denkt bei »alt« und »frither« immer sehnsiichtig an die Zeit vor 1789). Wo
die Werte ungehindert zum Zuge kommen, herrscht Terror (sicher auch keine zufilli-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

ge Wortwahl).® Die Schuld an allem, was seit Robespierre in Europa geschehen ist, fillt
also nicht etwa auf die Reaktion, nicht auf die Gier der Kapitalisten, nicht auf die Riick-
sichtslosigkeit der Konige und Adeligen, nicht auf die Faschisten — sondern auf die Auf-
klirung, die Emanzipation, auf die Idee menschlicher Werte, auf den Pluralismus, die
Vielfalt, die Freiheit. Freilich, fiir die kommunistischen Diktaturen wiirde Schmitt viel-
leicht noch eine Ausnahme machen: Die haben wohl auch an ihren Untaten schuld. Diese
Umkehrung der Verhiltnisse begegnet mal mehr, mal weniger offen in Schmitts Texten,
sie zieht sich aber wie ein roter Faden durch sie.

Dabei ist die Verbohrtheit und Paranoia, mit der Schmitt zu Werke geht schon au-
Rergewdhnlich, denn er kann es nicht unterlassen, seine eigene (tief reaktionire) Meta-
physik der Feindschaft und des Kampfes in die Welt der Werte hineinzuprojizieren: Das
ganze Pamphlet handelt doch nur davon, dass die Berufung auf Werte notwendig und
sofort in Terror und Krieg ausarten muss, weil ein Wert eben nur gesetzt wird (und nicht
»ist« — was auch immer das bedeuten wiirde),’ die Setzung von jemandem ist, die mit
der Setzung aller anderen sofort in Konflikt gerit. »Immer sind es die Werte, die den
Kampf schiiren und die Feindschaft wachhalten.«*®

Es kommt hinzu, dass das natiirlich ein ganz kiinstliches Bild ist: So als lief3en sich
irgendwie die Werte isoliert und alles bestimmend in ihrem titanischen Ringen beobach-
ten. Ob Werte und wenn ja, wie Werte existieren, ist eine eigene Frage. Sicher ist, dass
sie, wenn es sie denn irgendwie gibt, nicht so existieren (oder »gelten«), wie es Schmitt
imaginiert. SchlieRlich sind wir nicht iiberrascht, dass die Wert-Philosophie selbst nur
Reaktion auf eine noch tiefergehende Krise ist, indem sie nimlich »als Antwort auf die
bedrohliche Frage, die sich als die Nihilismuskrise des 19. Jahrhunderts erhoben hat-
te«, entstanden ist." Deshalb ist die Wert-Philosophie, allgemein die Berufung auf Wer-
te nicht Gegenmittel, sondern selbst Ausdruck der »allgemeinen Neutralisierung«,' die
der wahre Horror ist. Hochst praktisch ist dann, dass auch Hitler sich mal auf den Wert
berufen hat:” Der Kreis der Verantwortlichkeiten hat sich geschlossen — und man, d.h.
Schmitt selbst, ist drauflen.

Was soll das also alles? So weit ist die Tyrannei der Werte vor allen Dingen ein rettungs-
los schlechtes Buch, mit ihrer Monothematik wie -kausalitit nicht selten die Grenze zum
Wahnhaften streifend. Was aber macht es zu einem unaufrichtigen Buch? Immerhin
konnte man doch behaupten, meine Abqualifizierung liege einfach an einer anderen Me-
taphysik; man konnte mich auffordern, doch mal meine Metaphysik inklusive meines
Verstindnisses einer nachvollziehbaren Kausalitit so auszubreiten, dass man klipp und
klar erkennen kénne, dass die Berufung z.B. auf Krisen oder Nihilismus nicht als Ur-
sachen gelten kénne; man miisste demnach in sehr grundlegende ontologische Fragen

8 »[..] den Terror des unmittelbaren und automatischen Wertvollzugs zu verhindern.« (Die Tyrannei
der Werte. 54)

9 Vgl. ebd. 41.

10  Ebd. 39f

1 Ebd. 37. 24 wird der »Nihilismus« als Produkt des Vordringens der Naturwissenschaften beschrie-
ben.

12 Ebd.20.

13 Vgl.ebd.18.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

287


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

einsteigen, um zu wissen, ob Schmitt wirklich so realititsfern schreibt, wie ich behaup-
te. Es wire also der gesamte Begriff der Realitit in Frage, in dieser Diskussion. Und da
die Reaktion zuerst eine ontologische Sorge ist, eine Angst ums Sein, wiren wir wieder
am Anfang angekommen, und all meine Kritik wiirde sich als weltanschaulich motiviert
und also selbst unaufrichtig erweisen. Somit wire alles wieder von vorne zu erdrtern,
und die Reaktion miisste als eine gleichberechtigte Partei in diesem Streit der Metaphy-
siken gelten.

So ist es aber nicht. Denn nicht nur ist Die Tyrannei der Werte ein schlechtes Buch.
Es gibt vor allem vor, etwas anderes zu sein, als es eigentlich ist. Und das hat erstaunli-
cherweise mit der Frage, ob das Schmitt selbst bewusst war, nur sehr am Rande etwas zu
tun.

Erstens gibt sich der Text als ein Beitrag zur Rechtslehre aus, wo er doch offenkun-
dig eine ideologische, politische, weltanschauliche Intervention ist. Er ist weder Wissen-
schaft noch Juristerei, er ist Kampfschrift. Er will etwas erreichen, und das nicht nur im
Sinn des Beweises.

Zweitens gibt sich der Text als Erérterung der Frage nach den Werten. Das ist aber
in Wahrheit nur ein Vorwand. Was er eigentlich diskutiert, ist die abscheuliche Tendenz
der Moderne, jedem ein eigenes Urteil zuzugestehen, sowie der permanente Ausnahme-
zustand, der daraus, dieser Mir zufolge, resultiert. Dass diese ganze Erzihlung hochgra-
dig wahnhaft ist, hindert nicht unbedingt, dass Schmitt daran glaubt. Ja, es hindert im
Ubrigen nicht einmal, dass er im Ernst glaubt, dass der faschistische Herrschafts- und
Ordnungssinn eine Rettung ist.

Es ist diese inhaltliche Schwindelei, die den beiden Verdrehungen der realen Ver-
hiltnisse die Entsprechung gibt. Ich hatte es eben gesagt: Wollte ich von der Unwahrheit
des Textes her argumentieren, wiirde ich in allerlei metaphysische Frage geraten. Nicht
dass ich mich davor scheue; ich habe nur die Ahnung, dass diese Auseinandersetzung —
so wichtig und grundlegend sie ist, auch und gerade im Kampf gegen den Faschismus —
hier nicht hingehort: Sie tut dem Text zu viel Ehre an. Namlich welche Ehre? Sie vergreift
sich genau in der Uneindeutigkeit, die der Text selbst zu inszenieren bestrebt ist: Sie
nimmtihn als theoretischen, philosophischen Text, als eine Abhandlung oder Erérterung
eines Problems; das ist Die Tyrannei der Werte auch, nimlich auf der einen Seite seiner ge-
zielt schillernden Konstruktion. Aber er ist zugleich — und dieses »zugleich« macht das
Wesentliche dieses Textes und vieler reaktionirer Texte aus — etwas ganz anderes, nim-
lich Manifest, Propaganda, Agitation. Theorie und Agitation aber, Wissenschaft und Pro-
paganda unterstehen vollig unterschiedlichen Forderungen und Kriterien. Wahrend ich
Schmitts Theorie also widerlege, hat er seine andere Absicht lingst durchgeschmuggelt.
Es gilt also genau diese Schmuggelei zu entlarven.

Dann, aber erst dann kann man auch die beiden Verdrehungen identifizieren, ohne
sich in die metaphysischen Fragen einlullen zu lassen, die hier aufgerufen sind (d.h. der
kritische Impetus wird nicht durch die Linge dieser Fragen neutralisiert): Die eine Ver-
drehung hatten wir schon identifiziert; ich hatte sie in Anlehnung an den marxistischen
Sprachgebrauch als »Idealismus« bezeichnet, d.h. die Ersetzung realer Ursichlichkeiten
durch etwas, was bestenfalls eine Wirkung von ihnen ist. So etwa, wenn man den »Ni-
hilismus« fiir eine wirksame Macht in der abendldndischen Geschichte hilt. Oder wenn
man die Totalitarismen der Moderne fiir die direkte Folge der Gleichmacherei etc. der-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

selben ansieht, und stattdessen in vormodernen Verhiltnissen nicht die Brutalititen er-
kennt, die zu ihrer Uberwindung gefiihrt haben (Uberwindung zumindest in Hinsicht
auf die Eckpunkte der ideologischen Orientierung), sondern eine irgendwie beruhigen-
de Ordnung, wo ein jeder seinen Platz hatte. Die Franzdsische Revolution (und alle an-
deren Revolutionen) ist dann nicht Antwort auf Ungerechtigkeit und die emanzipatori-
schen Mafinahmen nicht notwendige Schutzmafinahme, sondern sie sind das eigentli-
che Ubel! In dieser ersten Verdrehung der realen Verhiltnisse werden also Wirkung und
Ursache miteinander vertauscht. Einem halbwegs kritischen philosophischen Bewusst-
sein muss spatestens hier die Falschheit der reaktioniren »Theorie« augenfillig werden.
Dasistjaalles, fir Eilige, im Anhang zum Ersten Teil der Ethik in ein paar Seiten geklirt —
und es ist ja vielleicht auch kein Zufall, dass mir jedenfalls kein Reaktionir begegnet ist,
der Spinoza viel abgewinnen konnte.

Die zweite Verdrehung der realen Verhiltnisse folgt direkt aus der ersten: In ihr nim-
lich ist die Reaktion, ist der Faschismus, der Nationalsozialismus nicht die Krankheit,
sondern die Medizin: bitter, keine Frage, und vielleicht hat man es etwas iibertrieben
damit. Aber notwendig. Leider. Oder auch nicht leider - je nachdem. Es werden in die-
ser zweiten Verdrehung also schamlos die Rollen von Ubel und Gegenmittel vertauscht.
Am Ende wird die Moderne an der Ermordung der Juden schuld gewesen sein und nicht
die Nazis. Und da die Moderne bekanntlich vor allem von Juden vorangetrieben wurde...
Man sieht, worauf das hinausliuft.

Die erste Verdrehung ist metaphysisch und historisch falsch, die zweite disqualifi-
ziert sich und das, was zu ihr fithrte, durch ihre historische wie moralische Inakzepta-
bilitat. Sie beide aber sind erst moglich im Milieu eines Textes, der in sich selbst eine
Ungeklartheit kultiviert, die sein Genre, seine Thesen, seine Sprechposition und seine
Domine angeht. Jedes Mal kann der Autor eines solches Textes ausweichen: Nagelt man
ihn auf die historische Untragbarkeit seiner Thesen fest, erklirt er, dass es hier um Jura
geht. Fragt man danach, wo denn der angeblich verheerende Einfluss der Werte auf die
Rechtsprechung zu beobachten sei, verweist er auf die Geschichte seit 1789. Hat man ihn
in beidem widerlegt, hat er seine eigentliche Botschaft doch unters Volk gebracht: dass
die Geschichte eine Katastrophe ohne Aussicht auf Erlésung und Rettung ist und dass
nur die auf nichts beruhende, radikal autoritire Entscheidung eines Michtigen verhin-
dern wird, dass wir uns alle die Kopfe einschlagen. Stellt man Schmitt hingegen da zur
Rede, kann er erst recht den Unschuldigen spielen. Insofern die Reaktion primir eine
rhetorische Angelegenheit ist (noch einmal: mit schlimmsten realen Konsequenzen), ist
es nur folgerichtig, dass ihre Unaufrichtigkeit sich als eine literarische erweist. Die Re-
aktion zelebriert konsequent die Vermengung der Genres und Aussagen; sie stellt gezielt
eine Unsicherheit iiber den Status und den Sinn des Textes selbst her.”* Thre Unaufrich-
tigkeit ldsst sich auf der Oberfliche des Textes als solchem ablesen. Es ist fiir diese Dia-
gnose ganz und gar gleichgiiltig, wie bewusst oder absichtlich das geschieht. Es fillt aber
eben auf, wie absolut allgemein sie fiir die Texte der Reaktion gilt. Von daher fillt noch
ein neues Licht auf den Umstand, dass sich viele Reaktionire nicht entscheiden kénnen,

14 Esist damit exakt wie mit dem Kunstfilscher, der nicht nur ein Gemélde malt, sondern vor allen
Dingen dessen Ursprung in allen Einzelheiten miterfinden muss. »Le faussaire inverse cause et
effet.« (Breeur: Au tour de I'imposture. 59)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

289


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ob sie nun Philosophen oder Schriftsteller sind. Und irgendwo schreibt Heidegger ah-
nungsvolle Gedichtlein.

All diese Manover, und eine Absicht: sich eben nicht dem Wirklichen stellen. Nicht die
Widerspriiche aushalten. Die nervigen, krinkenden Anforderungen einer Moderne, die
zumindest dem Leitgedanken nach alle gleichbehandelt (aber wie weit sind wir davon in
Wahrheit entfernt), niedermachen, disqualifizieren, bespucken. Nicht nach der eigenen
Verantwortung fragen. (Und je mehr von der Verantwortung allgemein und vage schwa-
droniert wird, desto weniger gilt sie tatsichlich.) Schon gar nicht nach Schuld. Wieder
im Kampf die Losung sehen und in der Niederlage des Feindes die sauberste Art, mit
Abweichungen und Einspriichen umzugehen. Blof3 hart bleiben. Blo an den Phrasen
festhalten. BloR keine Schwiche zeigen.

Da schreiben Leute, intelligente, hochgebildete, und jeder Satz hat die Absicht, Un-
sicherheiten zu erzeugen: Aber eben nicht im kritischen Sinn der gezielten und reflek-
tierten Infragestellung des scheinbar Selbstverstindlichen, wie es eine ernsthafte Philo-
sophie tut, der man dann ihre terminologischen und sprachlichen Mitzchen ankreidet.
Diese Mitzchen sind aber eben im Grunde keine, weil die vielgescholtene Unverstind-
lichkeit — die natiirlich gar keine ist — z.B. der »Poststrukturalisten« Ausdruck exakt der
konsequenten Bewegung eines maximal kritischen Denkens ist. Hier aber, in der Reak-
tion, wird geschrieben, damit man nicht richtig folgen kann, damit man nicht weif3, wo
man steht, damit Autor oder Autorin nicht festgenagelt werden kénnen — und unter der
Hand hat man lingst etwas anderes transportiert, nimlich die immergleichen reaktio-
niren Klischees. Muddying the waters, nennen die Englinder das. Der reaktionire Text
erzeugt Unklarheiten, um einer magischen Beschworung gleich die Gespenster zu rufen
und damit die Realitit drauflen zu halten.” Schreiben als magischer Zirkel. Den Fausti-
schen Gestus beherrschen sie ja eh alle.

Ein analoges Beispiel zu dem Text von Schmitt ist das letzte Buch von Arnold Geh-
len. Der Alt-Nazi Gehlen schreibt mit Moral und Hypermoral ein Buch, das sich als phi-
losophische Abhandlung liest, komplett mit Personen- und Sachregister, voller gelehr-
ter Referenzen, beginnend mit den alten Griechen, und das, dem Untertitel zufolge, ei-
ne pluralistische Ethik bieten soll: Damit meint Gehlen, dass es nicht eine einzige Quel-
le des Ethischen im menschlichen Leben geben kann und dass sich zwischen den ver-
schiedenen Quellen konkurrierende Anspriiche auftun konnen. Das ist sicher ein kluger
und bedenkenswerter Gedanke. Allerdings ist die Durchfithrung erniichternd und ent-
larvend: Es geht Gehlen vor allem darum, ein Instrumentarium zu entwickeln, das je-
de eindeutige Zuschreibung von Verantwortlichkeit in einem engen, eben moralischen
Sinn verunmoglicht. Nicht nur kann man immer hiibsch zwischen den verschiedenen
Systemen der Ethik hin- und herspringen. Vor allen Dingen wird eine dieser Quellen —
fiir die Gehlen wenig tiberraschend besondere Sympathie verrit — pseudo-biologisch ins
Vormenschliche und damit ins Schicksalhafte, Ubergeschichtliche verlegt: die Aggressi-
vitit, die dem Imperativ des Uberlebens untersteht, der im Ubrigen auch fiir Nationen

15 Vgl. ebd. 60: »Toutefois, afin de réussir ses subterfuges et artifices raisonnés, le faussaire doit
perpétuellement anesthésier tout ce qui du réel risque de perturber son évocation du faux (fausse
origine). Alors que l'artiste, lui, 'englobe et s’en inspire. [...]. Mais pour le faussaire, le simulacre
est avant tout refoulement du vrai.«

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

gilt. Na, dann kann man die Gewaltakte ja niemandem mehr vorwerfen. Auch hier ist
Hitler dann ein Schiiler Nietzsches: wie praktisch.’ So ein kleines Parteimitglied wie
Gehlen fillt da kaum ins Gewicht.

Ich erspare mir und anderen eine detaillierte Analyse dieses Buches. Wichtigist eben
nur dies: Moral und Hypermoral fingiert eine philosophische und historische Erérterung
nach den Mafigaben der philosophischen Anthropologie, um eine Praxis der allgemeinen
Entschuldigung ins Werk zu setzen und zugleich eine Ethik der Stirkeren zu rechtferti-
gen. Auch Gehlen schiebt zwei Biicher ins eins, zwei Genres, zwei Textsorten: eine theo-
retische und eine agitatorische. Dass das Ganze von einem Ton des Beleidigtseins trieft,
liegt vielleicht einfach daran, dass die Deutschen dummerweise den Krieg verloren ha-
ben. Gehlen findet das sicher unfair und verhilt sich ein bisschen wie ein Fuf$ballfan, der
die Niederlage seiner Mannschaft nicht akzeptieren kann und deshalb iiber bestochene
Schiedsrichter fabuliert. Wir haben wieder die Verwischung der Spuren, die als Praxis
einerseits ganz offensichtlich ist, und die genau deshalb andererseits die Kritik vor eine
schwierige Aufgabe stellt: Denn man kann sichtlich immer nur die eine Seite kritisieren:
entweder nachweisen, dass das Ganze philosophisch nicht sauber ist, oder nachweisen,
dass es nie um saubere Philosophie ging. Beides gleichzeitig geht nicht. Die reaktionire
Unaufrichtigkeit profitiert, zynisch wie sie ist, von der Ernsthaftigkeit ihrer Widersa-
cher.

Auch bei Jiinger findet sich diese Uberblendung zweier Texttypen, die Verwirrung
sahen soll. Das Kapitel, das ihm gewidmet ist, fithrt das aus. Immer wieder inszeniert
Jinger Passagen, in denen unentscheidbar ist, ob Fingiertes oder Reales dargestellt wird.
Aber allein damit wird schon die Macht des Wirklichen beschnitten, und mit ihr alle Ver-
antwortlichkeit ihr gegeniiber. Die fiirchterlichen Schilderungen der Kriegsereignisse
sind (spitestens seit Der Kampf als inneres Erlebnis) zugleich und unentscheidbar Zeug-
nis und Erfindung, Eid und Meineid in einem, Bericht iiber das Grauenvolle und Mittel
zur Affektsteigerung im Sinn des Erhabenen. Uberall wird das Siegel einer erlebten und
historischen Realitit eingesetzt, um einen Text zu rechtfertigen, der dieser Realitit gar
keine Rechnung zu tragen gewillt ist.

Die Tatsache, dass man einfach nicht entscheiden kann, ob Jinger unklar denkt oder
unklar schreibt, ob er also nichts zu sagen hat oder nicht sagen will, was er zu sagen hat,
hat absolut systematische Griinde. Die Rhetorik der Reaktion ist nun einmal nicht der
Sache, sondern lediglich dem Effekt verpflichtet. Die Unklarheit ist nicht ein Nebenef-
fekt ihres Stils, sondern geradezu deren Erméglichungsgrund. Eine klare Rede kann gar
nicht wirksam reaktionar sein.”

Eigenartigerweise wird die Klarheit auch dort nicht nennenswert verbessert, wo die
Autoren mal ungeschiitzt sprechen. Man nehme etwa die politischen Aufsitze Jiingers
aus den 20er und 30er Jahren. Er schreibt dort einigermafien offen, offener und ein-
deutiger jedenfalls als nach dem Krieg. Aber ist deshalb die Unaufrichtigkeit geringer?
Nein, denn tiberall werden Worte als Begriffe verkleidet — und wer den wenig subtilen
Trick aufdeckt, dem wird erklirt, er nehme eben nicht Teil am Wesentlichen und habe
mit seiner »Entlarvung« in Wahrheit das Urteil iiber sich selbst gesprochen. Da ist z.B.

16  Vgl. Moral und Hypermoral. 116f.
17 Burke: A Philosophical Enquiry. 58: »A clear idea is therefore another name for a little idea.«

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

291


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

vom Schicksal die Rede und von der Nation und vom Blut und vom Willen usw. Ob es ein
Schicksal gibt, lassen wir dahingestellt; Nationen und Blut gibt es sicherlich, den Willen
wahrscheinlich auch. Aber nicht so, wie Jinger sie auftreten lisst. Im Grunde schreibt
Junger endlose Allegorien, die als politische Interventionen maskiert sind. Nur ein Bei-
spiel von vielen: der kleine Text iiber »Das Blut« von 1926. In der Tat habe auch ich Blut
in mir. Aber das meint Jiinger nicht. Er meint das Blut aber auch nicht nur im Sinn der
Grundlage einer »Volksgemeinschaft«, um damit den Nationalismus zu begriinden. Das
wohl auch. Schon hier ist die Grenze der sinnvollen Rede zwar tiberschritten. Aber der
Witz ist, dass das »Blut« fir Jiinger genau das ist, was tiefer und grundlegender als alle
sinnvolle Rede ist und dieser vielmehr erst ihre Wahrheit erschlie8t. Und dann wird das
Blut zu einem eigenstindigen Handelnden. Ich zitierte fast wahllos; man kénnte auch
Darts auf die Buchseiten werfen, mit qualitativ kaum anderem Ergebnis:

Nicht durch Worte offenbart sich das Blut. [...] Das Blut ist tiefer als alles, was man dar-
iber sagen und schreiben mag. Seine dunklen und hellen Schwingungen zaubern jene
Melodien hervor, die uns betriibt oder gliicklich stimmen. [..] Durch die Sinne erken-
nen wir; durch das Blut erkennen wir an. [...] Das Blut spurt die Verwandtschaft von
Mensch zu Mensch. [...] Ein Volk ohne Blutsverwandtschaft ist reine Masse, ein physi-
kalischer Korper [..]. Schicksal und Blut, eine unsichtbare Kraft und ein tragender Stoff,
durch den sie sich offenbart. [...] Nur am Priifstein des Schicksals beweist das Blut sei-
nen Wert. Daher lehnen wir alle jene Bestrebungen ab, die die Begriffe Rasse und Blut
verstandesgemaf zu stlitzen suchen. [..] Das Blut wittert mit untriigbarer Sicherheit
das, was ihm gefihrlich und was ihm freundlich ist. [...] Am Blute ist die Bewegung ver-
ehrungswiirdiger als das Ziel. [...] Auch uns wird man spater nicht nach unseren Zielen
werten. [...] Nach neuen Zielen verlangt unser Blut, es fordert Ideen, an denen es sich
berauschen, Bewegungen, in denen es sich erschépfen, Opfer, durch die es sich selbst
verleugnen kann. Das Blut will der groRen Liebe teilhaftig sein; es will leben und ster-
ben fiir sie."®

Wollte man sagen, die Reaktion behandle ihre Worte wie Begriffe und darin bestehe die
Unaufrichtigkeit selbst noch der unzensiertesten Auflerungen, tite man ihr offenbar im-
mer noch zu viel Ehre an. Der Begriff des Blutes wird im Lauf dieses Textes jedes ratio-
nalen Gehalts entleert. Es soll nur der irrationale bleiben. Das ist die erklarte Absicht. Es
wird eine ganz gezielte Entgrenzung des Begriffs des Blutes ins Werk gesetzt, die, ob-
gleich das Blut angeblich nichts Bestimmtes will (reaktionirer Formalismus), doch poli-
tisch in eine ganz bestimmte Richtung zielt. Es wird eine Mythologie erfunden und als
politische Wortmeldung verkauft. In diesen Texten zieht sich die Unaufrichtigkeit in die
Begriffe als solche zuriick.

Ein anderes Wort, das die Reaktionire lieben, ist der »Wille«. Jiinger hat einen Auf-
satz mit diesem Titel verdffentlicht,” und ich hitte auch den »Willen« als Beispiel fiir
einen solchen Riickzug der mauvaise foi auf ein Wort nehmen konnen. Setzt man beim

18  Jiinger: Das Blut. In: Politische Publizistik. 191-196.
19 Jinger: Der Wille. In: Ebd. 198—203. Allerdings tritt der Wille ausgerechnet hier nicht besonders
prominent auf.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

Willen hat, lisst sich nochmal der Unterschied zwischen Philosophie oder Theorie einer-
seits und einem unaufrichtigen Text 4 la Jiinger nachweisen: Ob der Wille wirklich das
Ding an sich ist und nichts will, aufRer vielleicht noch sich selbst; ob er also jenseits von
Raum, Zeit und Kausalitit steht und dort als das An-sich der Welt fungiert — das alles ist
doch hochst fragwiirdig. Nicht fragwiirdig aber ist, dass Schopenhauer an diesen einen
Gedanken all seine nicht unbetrichtlichen geistigen Krifte gewandt hat, um ihn immer
wieder und méglichst systematisch durchzudenken und bis zum Ende zu verfolgen. Sei-
ne Metaphysik ist falsch oder richtig, sie ist aber fundamental aufrichtig. Auch sie, wie
alle Metaphysik, berauscht sich an sich selbst; aber sie muss sich das verdienen, nim-
lich durch eine strenge Arbeit der Argumentation und Darstellung, die genau deshalb
kritisierbar wird, weil sie nicht unangekiindigt das Genre wechselt. Schopenhauers Phi-
losophie bleibt das: Philosophie. Und wenn er doch mal an den Punkt gelangt, wo die Phi-
losophie authort und der Glaube anfingt (und so einen Punkt gibt es aus Schopenhauers
Perspektive notwendig), dann signalisiert er es ohne Zweideutigkeiten. Schopenhauer
verpflichtet sich auf seinen Gedanken und auf die Erfordernisse der Philosophie. Der
affektive Mehrwert, der sich einstellt, ist abhingig von geduldiger Unterwerfung unter
den Gang des Gedankens — und er ist zweideutig: Ja, auch diese Metaphysik hat etwas
Erhabenes. Aber sie hat auch etwas zutiefst Beunruhigendes oder gar Trostloses. Das
gilt fiir alle echte Metaphysik: Glaube ich auch, mich auf einen allmichtigen und giiti-
gen Gott berufen zu konnen, so kann ich doch nicht umhin zu bemerken, dass ich damit
ein Wesen annehme, dem ich voll und ganz ausgeliefert bin. Wenn, wie Rilke schreibt,
schon jeder Engel schrecklich ist, um wieviel mehr dann Gott?

Die Reaktion hingegen bemiiht simtliche Versatzstiicke der Tradition (Gott, der Wil-
le, der Geist usw. usf.), aber nur mit dem Ziel, immer neue und schnelle Kicks aus ihnen
zu ziehen. So werden sie in dichter Folge hintereinander gesetzt, beliebig kombiniert,
weil es auf den Inhalt ja eh nicht ankommt. Ein Reaktionir ist ein Junkie der schnellen
Affekte. Ein Hysteriker mit hoher Reizschwelle, die stindig gerissen werden muss. Wo
Schopenhauer hunderte von Seiten fiillt, um den einen Begriff des Willens metaphysisch
maximal aufzuladen, da nutzen die Reaktionire parasitir die Arbeit der Schopenhauers
und Nietzsches usw., um diese aufgeladenen Begriffe in der schnellen Collage zu entla-
den.

Bei Ayn Rand wird die strukturelle, literarische Unaufrichtigkeit noch einmal in an-
derer Variante vorgefithrt: Sie schreibt Romane, die lediglich als Illustrationen und Ve-
hikel einer trivialen Philosophie fungieren, und sie schreibt Philosophie, die pure Propa-
ganda ist. Oder wie es Corey Robin ausdriickte: »Saint Petersburg in revolt gave us Vladi-
mir Nabokov, Isaiah Berlin and Ayn Rand. The first was a novelist, the second a philoso-
pher. The third was neither but thought she was both.«*°

Sartre gibt in seiner Analyse der Unaufrichtigkeit ein interessantes Beispiel: Eine
junge Frau sitzt mit ihrem Verehrer im Café. Sie kann oder will sich aber nicht im Ernst
auf das Spiel der Lockung und des Begehrens einlassen. Sie will aber auch nicht, dass
es aufhort. Sie will das Begehren des anderen am Laufen halten, aber so, dass es von ihr
keine Festlegung und damit kein Risiko fordert. Daher nimmt sie alle Komplimente und
Ergebenheitserklirungen an, genieft sie und entkleidet sie doch sogleich des erotischen

20  Robin: The reactionary mind. 76.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

293


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Gehalts. Der Verehrer wird ungeduldig und ergreift ihre Hand. Was tun? Die Hand weg-
ziehen, wiirde bedeuten, dass sie das Hin und Her des Flirts, der Andeutungen, der hal-
ben Gestindnisse, die auf weitere fithren, unterbricht. Die Hand dem Verehrer aber las-
sen, bedeutet, dass sie sich nun einlisst und genau die Verbindlichkeit auf sich nimmt,
die sie zu vermeiden sucht. Die geniale Losung: Sie lisst dem anderen die Hand, tut je-
doch so, als wiirde sie es nicht bemerken.*

Man kénnte dieses brillante Bild noch weiterschreiben. Dann wiren die Reaktionire
in ihrer Prosa in der Position der jungen Frau, die im Flirt mit der Gewalt noch weiter-
geht. Noch beim Sex wiirde sie so tun, als habe das alles erstens nichts mit ihr zu tun und
zweitens nichts zu bedeuten. Man konnte es so fortschreiben...wenn mit genau dieser Si-
tuation nicht ein Aspekt verbunden wire, der im Erotischen unschuldig genug seinkann,
der bei der Reaktion aber wieder deren urtiimlichste Tendenz, sich aus aller Verantwor-
tung zu stehlen, unterstiitzen wiirde: der Aspekt der Verfithrung. Die Reaktionire sind
eben keine Verfiithrten. Sie sind wohl auch keine Verfiihrer. Sie sind vor allen Dingen Be-
triiger (in dem Sinn, den Breeur entwickelt).

Das ist aber eben auch der Punkt, an dem Sartres Analyse an ihre Grenze gerit. Bei
aller dialektischen und phinomenologischen Kraft, diese Theorie der mauvaise foi hat ei-
nen ganz fundamentalen Schwachpunkt: Da die Unaufrichtigkeit tief in die Strukturbe-
dingungen menschlicher Existenz eingeschrieben ist, lisst sich am Ende nur noch sehr
andeutungsweise die Unaufrichtigkeit von der Aufrichtigkeit unterscheiden. Nicht nur
ist es schwer, einen Begriff der Aufrichtigkeit zu entwickeln, was vielleicht gar nicht so
schlimm ist. Esist dann in der Tat alles, was wir tun, in irgendeinem Sinn unaufrichtig —
womit sich niemand mehr fiir seine Unaufrichtigkeiten schimen, rechtfertigen oder ver-
antworten miisste. Keine Frage, das ist bei Sartre so nicht gemeint. Auf der Grundlage
seiner Analyse aber wird eine systematische Abweisung dieser Gefahr schwer.

Dabei gilt aber nun einmal der Satz von Buber, der der reaktiondren Unaufrichtigkeit
das Urteil spricht (so wie Buber die reaktionire Logik nahezu in allen Punkten wirkungs-
voll entkriftet hat — wenn man denn lesen und ernstnehmen will, was dort steht): »Die
edelste Fiktion ist ein Fetisch, die erhabenste Fiktivgesinnung ist ein Laster.«**

21 Vgl. Sartre: Létre et le néant. 89f.
22 Buber: Ich und Du. 14.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Joseé Ortega y Gasset: Zwischen reaktionarer
Rhetorik und Affirmation des Lebens

Die Welt geht unter. Mal wieder. Ortegay Gassetist kein Reaktiondr. Er hat aber mit seinem
bekanntesten Werk, dem Aufstand der Massen, ein duflerst erfolgreiches Buch geschrie-
ben, das vor reaktioniren Klischees nur so strotzt. Er gehort also nur bedingt in diese
Galerie; sein Portrat hat aber gleichwohl einen Platz darin.

Der Aufstand der Massen, 1930 erschienen, setzt ohne Umstinde mit einem Absatz ein,
der das reaktionire Biindel aus Katastrophismus und Verachtung der Vielen geradezu
exemplarisch auf den Punkt bringt:

Es gibt eine Tatsache, die das 6ffentliche Leben Europas in der gegenwartigen Stunde —
sei es zum Guten, sei es zum Bésen —entscheidend bestimmt: das Heraufkommen der
Massen zurvollensozialen Macht. Da die Massen ihrem Wesen nachihreigenes Dasein
nicht lenken kénnen noch dirfen und noch weniger imstande sind, die Gemeinschaft
zu regieren, ist damit gesagt, dass Europa heute in einer der schwersten Krisen steht,
die Uber Volker, Nationen, Kulturen kommen kann. Eine Krise solcher Art ist mehr als
einmal in der Geschichte eingetreten. Ihre Kennzeichen und Folgen sind bekannt. Sie
heifRt der Aufstand der Massen.

Kein Zweifel also, dass da einer schreibt, der sich unwohl fiihlt in einer Moderne, in der
immer mehr Menschen rumlaufen, die, da sie viele sind (Mengen, Unmengen und Mas-
sen), den hohen Anspriichen des Autors nicht geniigen kénnen. Leiten und Lenken miis-
sen die Eliten; die Masse muss folgen. »Die Gesellschaft ist immer eine dynamische Ein-
heit zweier Faktoren, der Eliten und der Massen. Die Eliten sind Individuen oder Indi-
viduengruppen von spezieller Qualifikation; die Masse ist die Gesamtheit der nicht be-
sonders Qualifizierten.« Und es ist, als spreche Ortega y Gasset aus, was Heidegger zu
sagen tunlichst vermeidet, wenn er schreibt: »Masse ist der Durchschnittsmensch.«*
Masse hat letztlich nicht primir etwas damit zu tun, wie viele konkret zusammen
sind. Jemand kann der Masse angeh6ren, wenn er zuhause sein Frithstiick macht, denn

1 Ortega y Gasset: Der Aufstand der Massen. 5.
2 Ebd. 8.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sie bezeichnet einen bestimmten psychischen Allgemeinzustand, kurz gesagt das Feh-
len aller auszeichnenden Eigenschaften und die Zufriedenheit mit dieser Unzulinglich-
keit.> Dagegen ist der »auserwihlte Mensch [...] jener, der mehr von sich fordert als die
anderen, auch wenn er in seiner Person diese héheren Forderungen nicht zu erfiillen ver-
mag«.* Und wie alle seine Kollegen weif$ auch Ortega y Gasset offenbar ganz genau, wer
zu welcher Kategorie gehort.

Es kommt sogleich hinzu die Schelte der Demokratie, zumindest der »Uberdemo-
kratie« oder gleich der »Hyperdemokratie«. Auch die ist aus dem reaktioniren Arsenal
von Leerformeln wohlbekannt; gemeint ist damit irgendein Unbehagen, das man damit
hat, dass die Vielen eigene Anspriiche nicht nur haben, sondern auch dufern — und dass
damit alles andere unterdriickt wird.® Bis heute ist diese Umdrehung der Verhiltnisse
geldufig und sie wire lustig, wenn es nicht oft so ernst wiirde mit ihr: Denn der Reaktio-
nir meint mit den anderen, die da bedroht sind, immer nur sich selbst, wihrend er es ja
ist, der die Unterdriickung der anderen, ihren Ausschluss aus dem offentlichen, politi-
schen Feld aktiv betreibt.

Natiirlich muss der Untergang des Romischen Reiches kommen, und natiirlich droht
»uns« »heute« dasselbe Schicksal. »Uns bedroht die moralische Erhebung der Massen,
die hemmungslos, gewalttitig, unlenkbar und zweideutig ist wie jedes Schicksal.«®
Schicksal ist das, denn das klingt ja deutlich besser als etwa Geschichte, die doch einen
reichlich prosaischen Beigeschmack hat, Hegel hin oder her.

Zwar gibt es sehr wohl Geschichte, und Ortega y Gasset legt gleich einige Grundzii-
ge der Geschichte der vergangenen Jahrhunderte vor. Doch erstens ist diese Geschichte
nur oberflichlich betrachtet eine Erfolgsgeschichte: Zwar hat sich »das geschichtliche
Niveau«, »das vitale Niveau« erh6ht, indem die Massen nun in etwa die Freuden genie-
Ren, die einstmals den Wenigen vorbehalten waren’ — was genau diese Niveaus sind, hat
Ortegay Gasset ibrigens vergessen zu erkliren. Mehr noch: »Lebenskraft- und Moglich-
keiten« haben durch die Nivellierung der Unterschiede zugenommen.® Ortega y Gasset
will entschieden kein Nostalgiker oder Untergangsphilosoph sein.’ Es ist vielmehr das
fortschrittsgliubige 19.Jh, das ihm besonders schal schmeckt. Im Zeitalter der Massen
wirkt sich eine andere Unbekiimmertheit aus, die als solche die Sympathien von Ortega
y Gasset genief3t. Er schreibt: »Ein Zeitalter, das die eigene Gegenwart allen Vergangen-
heiten vorzieht, kann in keinem ernsthaften Sinn dekadent genannt werden.«*°

Was sind nun die Kennzeichen der neuen Welt? Sie ist vor allem durch eine Expan-
sion der Lebensmoglichkeiten der Menschen ausgezeichnet: Riume und Zeiten schmel-

3 Vgl. ebd. 9.13.

4 Ebd.10.

5 Ebd. 12f. »Wie es in Nordamerika heifdt: Anderssein ist unanstandig. Die Masse vernichtet alles,
was anders, was ausgezeichnet, personlich, eigenbegabt und erlesen ist.« (13)

6 Ebd. 17. Auf derselben Seite bemerkt der Verfasser emport, dass die Massen heute den Eliten »Ge-
horsam, Gefolgschaft, Respekt« verweigern. Na so was!

7 Ebd. 20f.

8 Ebd. 22.

9 Vgl. ebd. 16. 41.
10  Ebd.31.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T1. José Ortega y Gasset: Zwischen reaktionarer Rhetorik und Affirmation des Lebens

zen zusammen, immer mehr Objekte geraten in die Reichweite der Menschen." Zu den
Ursachen dieser Entwicklung heif3t es: »Drei Prinzipien machten die neue Welt méglich:
dieliberale Demokratie, die experimentelle Naturwissenschaft und der Industrialismus.
Die beiden letzten lassen sich zu einem zusammenfassen, der Technik.«*

Vor diesem Hintergrund ist seine Gegenwart ihm eine Krisis, also ein Moment der
Entscheidung, dessen Ausgang noch nicht feststeht. Der Faktor ist die Masse bzw. ihr
Betragen, und Ortega y Gasset schreibt an einer Stelle vorsichtig: »Die Rebellion der Mas-
sen kann den Ubergang zu einer neuen, ungeahnten Ordnung des menschlichen Lebens,
aber sie kann ebensogut eine Katastrophe im Leben der Menschheit bedeuten.«?

So gesehen wire Der Aufstand der Massen also ein duflerst flaches Buch, voller Sim-
plifizierungen und Phrasendrescherei und mehr als fragwiirdigen, dafiir umso katego-
rischer geduflerten historischen Tatsachenbehauptungen — es wire allerdings, meinte
Ortega y Gasset es mit dieser Beschrinkung ernst, kein reaktionires Buch. Das Problem
ist aber, dass er sehr wohl dem abgedroschenen Alarmismus derjenigen huldigt, die sich
fiir besser halten.

Denn sobald es um das Portrit des Massenmenschen geht, ist doch gar keine Frage
mehr, was von ihm und seinen Fihigkeiten zu halten ist. Dieser neue Typus, der sich an-
schickt, die Zukunft zu beherrschen und der, wie bereits erwihnt, zu seinem konkreten
Auftreten gar keiner aktuellen Masse bedarf, ist wenig mehr als ein verzogenes Kind."
»Der Massenmensch ist der Mensch, der ohne Ziel lebt und im Winde treibt. Darum
baut er auf nichts auf, obgleich seine Mdglichkeiten und Krifte ungeheuer sind.«" Die-
ser neue Mensch ist »unbelehrbar«, »unlenkbar«, unzulinglich;'® ihm geht jeder Ernst
ab, der miindige Menschen auszeichnet, er verweigert sich den Tatsachen, »dies ist die
Grundtatsache im Dasein des Massenmenschen: der Unernst, das >Im-Scherz<. Was er
macht, machter»als ob<, wie der Familiensohn seine Dummbheiten.«”” Am Ende miinden
all diese Ausfithrungen in genauso altbackene wie billige Klagen: »Dies ist das Problem:
Europa glaubt an keine sittlichen Normen mehr.«** Der Massenmensch will jedes Recht
und keine Pflicht haben, ihm »geht Sittlichkeit schlechtweg ab; denn Sittlichkeit ist we-
sentlich ein Erlebnis der Unterordnung, Dienst- und Pflichtbewusstsein.«”

Wenn man diesem Menschentypus das Feld iberldsst, wird er in kiirzester Zeit seine
eigenen Lebensgrundlagen zerstdren.”® Wo das endet, weif? der Reaktionir, wie es der
Konservative immer schon wusste: in der Barbarei.” Ortega y Gasset geht so weit, als die

1 Ebd. 35ff.
12 Ebd.s6.

13 Ebd. 79f.

14 Vgl ebd.58.
15 Ebd. 48.

16  Ebd.67.

17 Ebd.109.

18 Ebd.201.

19 Ebd.203.

20 Vgl. ebd. 60. Etwas, was den Eliten natiirlich niemals passieren kénnte, den grofien Lenkern der
Staaten und Industrien, denen die Pflicht nicht zuletzt gegeniiber den Stockholdern in Fleisch und
Blut iibergegangen ist.

21 Vgl.ebd. 51.73.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

297


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

eigentliche Betitigungsform der Masse einen ganz besonderen Sport zu identifizieren:
»Wenn die Masse selbstindig handelt, tut sie es nur auf eine Art: sie lyncht.«** Die Masse
ist also nicht nur automatisch gewalttitig und destruktiv, sie ist gewissermafien instink-
tiv nichts anderes als ein Lynchmob, der sich nun universale politische Rechte anmaf3t.

Man fragt sich schon, was dieses Sammelsurium an abgedroschenen Klischees
motiviert. Diese Denunzierung des »Massenmenschenc setzt sich zusammen aus dem
monotonen Arsenal der Verfallsklagen, bringt in dieser Hinsicht also wirklich iiber-
haupt nichts Neues; sie operiert zudem ganz freihindig mit grofien Diagnosen, mit
allgemeinsten Behauptungen, die nun wirklich in gar keinem tberpriifbaren Zusam-
menhang mit der Wirklichkeit mehr stehen: was soll denn das sein, dieses Niveau,
von dem die Rede ist, und wie misst man den Grad der Sittlichkeit? - es ist vollkom-
men offensichtlich, dass da einer seine personlichen und nicht besonders reflektierten
Empfindsamkeiten, irgendein vages Unwohlsein, auf den Zustand seiner Gegenwart
projiziert, also eine Reaktion seines Innenlebens unvermittelt fiir eine Eigenschaft
der Sache nimmt. Es entbehrt nicht einer gewissen Ironie, dass das nur unter krasser
Missachtung nicht nur der Erfordernisse eines kritischen philosophischen Diskurses
geschehen kann, sondern in Wahrheit auch einfach der Anspriiche, die man gemeinhin
an einen erwachsenen Menschen stellt. Drittens wird das Ganze abgeschmeckt durch
eine Ursachenbestimmung, die einen sehr im Zweifel lisst, ob es diese Ursache wirklich
gibt: Der Begriff des Massenmenschen ist derartig vage und rein affektiv-rhetorisch
bestimmt, dass er sofort unter der Last, die er in diesem Buch tragen soll, zusam-
menbricht. Ja, es gibt bestimmt Leute, die dem, was Ortega y Gasset da beschreibt,
entsprechen; aber sind sie der »Massenmensch«? Vor allem: Lisst sich wirklich sagen,
dass sie heute herrschend sind? Das ist doch in Wahrheit alles nur ressentimentge-
ladenes Schimpfen auf irgendeine Welt, die einem nicht (mehr) passt. Mit Wahrheit,
Philosophie oder auch Kulturkritik hat das nichts mehr zu tun.

Esist besonders bezeichnend, dass diese Art des geistig ungesittigten Geiferns und
Salbaderns regelmiflig ihren eigenen Kommentar mitliefert. So unterlaufen Ortega y
Gasset Sitze, die sich besser auf ihn selbst als auf den ohnehin chimirischen Massen-
menschen anwenden lassen. Auf die Diagnose des Sich-in-sich-selbst-VerschlieRens des
Massenmenschen folgt diese Charakterisierung: »Den Wust von Gemeinplitzen, Vorur-
teilen, Gedankenfetzen oder schlechtweg leeren Worten, den der Zufall in ihm angehiuft
hat, spricht er ein fiir allemal heilig und probiert mit einer Unverfrorenheit, die sich nur
durch ihre Naivitit erklirt, diesem Unwesen itberall Geltung zu verschaffen.«*

Wie kommt es nur, dass die Evokation der grofien und tiefen Leistungen, verbunden
mit der Klage tiber die Kleinheit und Flachheit der Vielen, oft flacher, kleiner und vor al-
lem kleinlicher ist als alles, was die Massen angeblich so Schlimmes hervorbringen? Es
ist eben auch hier eine Gestalt des Formalismus, denn paradoxerweise will Ortegay Gas-
setvor allem, dass es GrofRes gibt, egal was sein Gehalt ist. Das Grof3e scheint, zumindest

22 Ebd.122.
23 Ebd.71.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T1. José Ortega y Gasset: Zwischen reaktionarer Rhetorik und Affirmation des Lebens

in diesen Ausfithrungen, seinen Inhalten vorherzugehen — weiter konnte man natiirlich
nicht von einer echten Wiirdigung kultureller Leistungen entfernt sein.*

So sehr Ortega y Gasset also betont, dass er mit dem Untergangsgeschrei seiner Epo-
che nichts zu schaffen hat: Es fillt schon schwer, im Aufstand der Massen nicht doch nur
eine weitere Billigvariante des immer Gleichen zu sehen. Dieser duflert gebildete und
geschichtsbewusste Autor steuert zielsicher wieder in die Dauerschleife der drohenden
Barbarei. »Ein wenig Gehenlassen, und wenn Sie um sich schauen, ist alles verflogen.
[..] Es handelt sich darum, den Einbruch des Urwalds aufzuhalten.«*

In Wahrheit aber ist Ortega y Gassets Geschichtsdenken immer fundiert durch einen
Gedanken, der sich auch nicht gerade durch besondere Originalitit oder Kompliziertheit
auszeichnet und in dem alles menschliche Leben seine konkrete soziale Grundlage fin-
det: Der Mensch braucht eine Autoritit.

An dem Tag, an dem in Europa wieder eine wahrhafte Philosophie zur Herrschaft
kommt— das einzige, wodurch es gerettet werden kann—, wird man wieder ein-
sehen, dass der Mensch, ob er will oder nicht, durch seine Anlage gezwungen ist,
eine Autoritdt tiber sich zu suchen. Wenn es ihm selbst gelingt, sie zu finden, ist er
ein Auserwahlter; wenn nicht, gehért er zum Durchschnitt und muss sie von jenem
empfangen.®

Man merkt, Ortega y Gasset versteht darunter nicht zwangsliufig eine politische Au-
toritit. Er praktiziert nicht die brutale Denkverweigerung eines Carl Schmitt, bei dem
es einfach ums Gehorchen geht. Vielmehr denkt er vor allem an kulturelle Autorititen,
also um Aufgaben, die man sich erwihlt bzw. von denen man gewahlt wird: Philosophie-
ren, Schreiben, Musizieren, Sport Treiben usw. Im Ergebnis liuft das Ganze aber eben
auch immer auf ein hierarchisches Bild von menschlicher Gesellschaft heraus, denn die
meisten — so die selbstverstindlich statuierte und keiner Differenzierung zugingliche
Gewissheit — kénnen sich eben nicht solche Autorititen wihlen. Die miissen von den
anderen gefithrt werden. Das Problem hierbei ist einfach die naive Statik des Bildes: als
stiinde einfach fest, wer wohin gehért.

Elite oder auch »Adel« werden jedenfalls durch diese Unterordnung unter eine ho-
here Idee ausgezeichnet: »Den auserlesenen oder hervorragenden Menschen dagegen
kennzeichnet die innere Notwendigkeit, von sich fort zu einer héheren objektiven Norm
aufzublicken, in deren Dienst er sich freiwillig stellt.«*” In einigen Passagen meint man
schon Ayn Rands Grobschlachtigkeit zu horen:

24 Auch in anderen Texten verrdt Ortega y Casset ein extrem konventionelles Verstandnis von ho-
hen kulturellen Leistungen. Nicht selten nimmt er einfach einen gewissen Kanon oder etablierte
Mafistabe hin, aus denen also das GrofRe und Wertvolle immer schon automatisch bestimmt ist.
Die Auseinandersetzung damit folgt diesem Urteil nach und unterstellt sich ihm. Der Verteidiger
der schopferischen Individualitdt ist mal wieder der unfallsloseste Kerl.

25  Ebd.90.91.

26  Ebd. 121f. Man beachte iibrigens, wie hier das Pathos der wahrhaften Philosophie mit ihrer of-
fenkundigsten Flachheit im engsten Zusammenhang steht. Auch 15: Menschliche Gesellschaft ist
ihrem Wesen nach »aristokratisch«.

27  Ebd. é63.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

299


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Fiir mich ist Adel gleichbedeutend mit gespanntem Leben, Leben, das immer in Be-
reitschaft ist, sich selbst zu lbertreffen, von dem, was es erreicht hat, fortzuschrei-
ten zu dem, was es sich als Pflicht und Forderung vorsetzt. So stellt sich edles Leben
dem gemeinen oder tatenlosen gegeniber, das sich bewegungslos in sich selbst ver-
schliefdt und zu dauerndem In-sich-Beharren verurteilt ist, wenn eine dufiere Kraft es
nicht zwingt, aus sich herauszugehen. Dies der Grund, warum wir die Menschenart,
mit der wir es hier zu tun haben, »Masse« nennen; nicht weil sie zahlreich, sondern
weil sie trage ist.2®

Wiederum: Was Ortega y Gasset hier als Anspruch formuliert, ist durchaus diskussions-
fihig (ober auch «-wiirdig« steht auf einem anderen Blatt). Blof$ dem Ressentiment ge-
schuldetist aber die doppelte Unterstellung, erstens dass zwischen dem anspruchsvollen
und dem tatenlosen Leben einen klaren, starren Gegensatz gibt (so dass man nur das ei-
ne oder andere sein konnte — was zugleich impliziert, dass mit dieser Dichotomie die
gesamte menschliche Welt erschépfend aufgeteilt ist) und zweitens dass man ein fiir al-
lemal der einen oder anderen Seite zugehort — was sofort von der Scheinselbstverstind-
lichkeit flankiert wird, dass die meisten eben zu den Trigen und in sich Verschlossenen,
zur Masse gehdren.” Das ist reine reaktionire Demagogie, die nicht einmal versucht,
sich eine Verbindung zu nachpriifbaren Realititen zu geben.

Es kommt hinzu, dass sich die inhaltliche Unbestimmtheit des anspruchsvollen Le-
bens verdichtig dem reaktiondren Formalismus annihert. Es ist wahr, dass Ortega y
Gasset hier in klassischen, »bildungsbiirgerlichen« Kategorien denkt, die seine Lobre-
de aufs Grofie vor den schlimmsten Dummbheiten bewahrt. Erkauft ist das aber durch
die schlichte Akzeptanz gegebener Rangordnungen im Politischen wie Kulturellen. Je-
der kritische Impuls, der seinen Namen verdient, wird dadurch blockiert — und damit
auch echtes Denken.

Das merkt man dann, wenn Ortega y Gasset immer wieder auf naivste Weise die his-
torischen und sozialen Umstidnde aus der Analyse streicht, so dass das Politische sich als
Natur prasentiert (zumindest der Tendenz nach — denn Ortega y Gasset nimmt, wie wir
gleich sehen werden, die Distanz zwischen Natur und Kultur sehr ernst). Dann erschei-
nen die Adeligen des Mittelalters als solche, die nicht deshalb bestimmend waren, weil
sie adelig waren, sondern weil sie »durch ihr Verantwortungsbewusstsein, ihre Kithnheit
und Herrschergewalt bewundernswert waren«.>® Dann kann man auch — unter Umkeh-
rung aller realen Verhiltnisse — behaupten, dass eine Elite aus Individuen gebildet wird,
die sich zuerst als Individuen einer grofRen Aufgabe unterstellt haben und dann erst zur
Gruppe zusammengefiigt werden.*" Es ist offensichtlich, dass sich Ortega y Gasset fiir
die wirklichen Geschehnisse im sozialen Raum kaum interessiert. Noch deutlicher wird
er in einer idealistischen Umdeutung der gesamten Frage von Macht und Herrschaft,
die alle realen Umstinde und Bedingungen einfach ignoriert: »Das fithrt uns zu der Ein-
sicht, dass Herrschen Vorherrschaft einer Meinung, also einer Geisteshaltung, bedeutet,

28 Ebd. 66.

29  »Die meisten Menschen haben keine Meinung [..].« (ebd. 136) Ja, ja.
30 Ebd.124.

31 Vgl.ebd. 8f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T1. José Ortega y Gasset: Zwischen reaktionarer Rhetorik und Affirmation des Lebens

dass Herrschaft letzten Endes nichts anderes ist als geistige Macht.«*> Man muss beilei-
be kein Marxist sein, um zu erkennen, dass solche Einschitzungen einfach nicht auf der
Hohe des Problems sind.

Allerdings ist nun klar, dass sich fiir Ortega y Gasset der kulturelle Adel mit einem
politischen Fithrungsanspruch verbindet. Die anspruchsvollen Existenzen sind dazu be-
rufen zu herrschen, die Masse muss sich fithren lassen. »In einer guten Ordnung der 6f-
fentlichen Angelegenheiten ist die Masse der Teil des Gemeinwesens, der nicht aus sich
handelt. Das ist ihre Bestimmung. [...] Sie muss ihr Leben auf die héheren Instanzen be-
ziehen, die von den Eliten gebildet werden.«** Freilich, wenn man »Masse« und »Elite«
erst einmal so definiert hat wie Ortega y Gasset, ergibt sich dieser Schluss zwingend.
Aber eben auch nur dann.

Ortega y Gasset beruft sich also einerseits auf die Geschichte, weist andererseits alle
Jeremiaden lautstark von sich — doch nur, um schliefilich sehr wohl in Untergangsdekla-
mationen zu verfallen und die geschichtliche Realitit in das langweiligste aller konserva-
tiven und reaktioniren Klischees aufzulésen: den natiirlichen Gegensatz zwischen den
zur Herrschaft Berufenen und den zum Gehorsam bestimmten. Wenn dieses Verhiltnis
gestort wird, wenn also die Gedanken- und Tatenlosen nicht mehr gehorchen wollen,
bricht alles zusammen.

Zivilisation und Leben. Fundiert ist das alles in einer zwar nicht besonders originellen,
aber immerhin unkonventionellen Philosophie des Lebens. Natur, Leben und mensch-
liche Existenz werden in ihrer Kontinuitit zueinander gesehen, ohne aber — das wird
sich als entscheidend erweisen - das alles einfach zusammenfallen zu lassen. Man muss
sehen, »dass die geschichtliche Wirklichkeit in einer fritheren und tieferen Schicht eine
biologische Potenz ist, die reine Lebenskraft, der Vorrat kosmischer Energie im Men-
schen«.* Man kann hier bereits eine wichtige Konsequenz bemerken: Ist die geschicht-
liche und politische Existenz des Menschen an biologische und kosmische Grundlagen
zuriickgebunden, dann kann der Katastrophismus niemals ein absoluter sein. Reiche
vergehen, andere mogen entstehen — immerhin diese schlichte Einsicht kann der Phi-
losoph dann mit einigem Gleichmut fassen und eben dadurch Philosoph bleiben.

Freilich, es ist nicht gerade hilfreich, dass Begriffe wie »Schicksal«, »Entscheidungx,
»Charakter« bemiitht werden, um das Wirken des Lebens in der Geschichte niher zu be-
schreiben.* Diese reaktioniren Versatzstiicke sind im Wesentlichen rein rhetorisch und
eignen sich nicht fiir eine philosophische Analyse. Peinlich ist auch das offenbar obliga-
torische Kriterium fiir Verfallserscheinungen des Lebens in der Geschichte der Volker:
»die Weiber gebiren wenig«.>

Esistaber so, dass Ortega y Gasset in seiner Philosophie des Lebens exakt die Grenze
befihrt, die zum reaktioniren Denken gespannt ist, ohne sie aber zu iberschreiten. Das

32 Ebd.13s.
33 Ebd.121.
34 Ebd.31.

35 Vgl.ebd. 45f. 108.
36  Ebd.128.Aufdieselbe Weise hatsich natiirlich der Untergang des Rémischen Reiches angekiindigt,
vgl. ebd. 26.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

301


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ist der entscheidende Punkt, der ihn, der unwiirdigen Klischeeparade des Aufstands der
Massen zum Trotz, davor bewahrt, ein reaktionirer Denker zu sein. Denn Leben bedeu-
tet Anstrengung, Mithen, Not, Uberwindung von Widerstinden, durchaus auch immer
wieder Kampf. »Jedes Leben kimpft und miiht sich um seine Selbstverwirklichung. Gerade die
Schwierigkeiten, auf die es hierbei stof3t, wecken und schmieden seine Tatlust und seine
Fahigkeiten.«*” Zwar folgt stante pede das unvermeidliche: »Eine allzugut ausgestattete
Welt bringt zwangsliufig jene schweren Deformationen und fehlerhaften menschlichen
Typen hervor, die sich unter der allgemeinen Kategorie der >Erben«vereinigen lassen«®® —
als hitte man sich jemals Sorgen dariiber machen miissen, dass das Leben der meisten
Menschen zu leicht sei!*

Aber wichtiger ist dies: Das vorige Zitat iiber die Selbstverwirklichung des Lebens
hitte auch von einem Reaktionir stammen konnen. Der aber hitte es ganz anders inter-
pretiert: Er wire der Verfithrungskraft des Wortes und des Bildes des Kampfes verfallen.
Er hitte nicht den gelegentlichen Kampf als eine Form der Anstrengung aufgefasst, son-
dern umgekehrt die Anstrengung nur als eine Verfallsform des Kampfes. Dieser allein
habe metaphysische Realitit. Dagegen verteidigt Ortega y Gasset konsequent einen um-
fassenderen Begriff von Anstrengung und Mithe und verweigert die Hypostasierung des
Kampfes.

Das fithrt zugleich zu einer entschieden anderen Bewertung menschlicher Zivilisa-
tion. Wihrend diese im reaktiondren Imaginarium nur eine Zwischenrealitit ist oder
sogar gleich eine Liige, mit der die riicksichtslose Hirte des allgemeinen Kampfes ver-
deckt werden soll, wihrend also der Reaktionir, bewusst oder nicht, antizivilisatorisch
eingestellt ist (das ist die brutalistische Faszination) — sind es doch gerade die zivilisato-
rischen und kulturellen Werte, in deren Dienst sich die Elite bei Ortega y Gasset stellt.*°
So sehr vieles in den Texten von Ortega y Gasset eklektisch und konventionell wirkt, im-
merhin in dieser Hinsicht war er seiner Sache sicher und bewies mehr Realititssinn als
z.B. Heidegger. Es ist also gerade der eigenartige Vitalismus Ortega y Gassets — ein Vi-
talismus, der in der menschlichen Gesellschaft nicht seine Widerlegung, sondern seine
Fortfithrung unter anderen Vorzeichen sieht —, der ihn davor bewahrt, Reaktionir zu
sein.

Dann versteht man auch die politischen Stellungnahmen, die ansonsten in einem
Buch wie dem Aufstand der Massen iiberraschen miissten. Seine Kritik an Faschismus und
Bolschewismus ist scharf und unzweideutig. Diese Kritik ist ganz entschieden bezogen
eben auf die brutalistischen Tendenzen, auf den Versuch, sich in einem Gewaltakt aller
zivilisatorischer Banden zu entledigen und das Ganze als Befreiung zu deklarieren. »Das
heif’t, man verzichtet auf ein kultiviertes Zusammenleben, das ein Zusammenleben un-
ter Normen ist, und fillt in eine barbarische Gemeinschaft zuriick.«*

37  Ebd.102.

38 Ebd.103.

39 Auch die unvermittelte und fast willkiirliche Ubertragung der Begriffe von gesund und ungesund
auf die menschlichen Gesellschaften (z.B. ebd. 143) sind einfach nur ready-made-Motive.

40 Die rein ideologische Unterscheidung in (franzésische) Zivilisation und (deutsche Kultur) spielt
hier keine Rolle.

41 Ebd. 75. Zur Kritik an Faschismus und Bolschewismus vgl. auch 94f. 97.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T1. José Ortega y Gasset: Zwischen reaktionarer Rhetorik und Affirmation des Lebens

Gegen diese Barbareien restituiert Ortega y Gasset den Wert zivilisatorischer Ge-
meinschaft, in der gerade das Unmittelbarste und Brutale gegen eine geduldige Arbeit,
auch und gerade an sich selbst, eingetauscht ist. »Zivilisation ist in erster Linie Wille zur
Gemeinschaft. Man ist so unzivilisiert und barbarisch, wie man riicksichtslos gegen sei-
nen Nichsten ist. Die Barbarei ist die Neigung zur Auflésung der Gesellschaft.«** Und
so gelangt Ortega y Gasset zu einer klaren und konkreten politischen Parteinahme, die
im Kontext dieser Klischeeparade unerwartet ist: »Die politische Form, die den héchs-
ten Willen zur Gemeinschaft verkorpert, ist die liberale Demokratie. Sie zeigt die Be-
reitschaft zur Anerkennung des Mitmenschen in vollster Entfaltung und ist das Urbild
der indirekten Aktion.«* Mag sein, dass die liberale parlamentarische Demokratie ih-
re Mingel hat, doch anders als ein Carl Schmitt verwirft Ortega y Gasset nicht in Bausch
und Bogen, was nur durch eine positive Durcharbeitung itberwunden werden kann - die
schiere Zerschlagung ist die billigste Art der »Auseinandersetzung«.*

Gegen Ende des Buches wird der Essentialismus dekonstruiert, der sich mit dem Be-

t* — doch nur,

griff der Nation und damit der Einrichtung der Nationalstaaten verbinde
um den Blick zu weiten auf die Idee eines europiischen »Nationalstaates«, der — soviel
immerhin steht fest — sich nicht in faschistischen Begriffen formulieren lassen kann,
wie er sich auch von dem Totalitarismus der Bolschewisten abgrenzt: »Ich sehe in der
Schopfung des europdischen Nationalstaates die einzige Aufgabe, die sich einem Sieg
des Fiinfjahresplans entgegenstellen kénnte.«*¢

Wie auch immer man sich das im Einzelnen vorstellen soll, sicher ist, dass Ortega y
Gasset, dem die reaktioniren Klischees ohne Mithen aus der Feder fliefSen, der faschis-
tischen Versuchung nicht erlegen ist. Das zeigt einerseits, dass man ihr nicht erliegen
musste; es zeigt andererseits, dass Faschismus immer auch heif3t: es sich leicht machen.
Sogar ein Autor, der sich die Naivitit leistete, sein Werk fiir »politisch neutral« zu hal-
ten,* hat die Differenzierungskraft aufgebracht, um zu begreifen, dass ein Problem ge-
lost werden muss — und dass die Methode »Gordischer Knoten« keine Losung ist.

Ferien vom Menschsein. Wie nah und wie scharf abgegrenzt Ortega y Gassets Denken zu
dem der Reaktionire ist, lisst sich an einem Essay ablesen, der einer Tatigkeit gewid-
met ist, die die Nostalgiker echter Mannlichkeit gerne betreiben (und nebenbei auch die
Vorkiampfer des realexistierenden Sozialismus wie Erich Honecker — was einigermafien
deutlich macht, was von ihnen zu halten ist): die Jagd.

Man kann sich wohl vorstellen, was ein Reaktionir dazu geschrieben hitte: wie die
Jagd die urwiichsigen Instinkte des Menschen aktiviert, wie sich der Mann darin in sei-
ner wesentlichsten Titigkeit iibt, wie das Blut des erlegten Tieres das des Jigers in Wal-
lung bringt, damit offenkundig die dltesten Naturtriebe in Schwingung versetzend, wie

42 Ebd.77.

43 Ebd. 77f. Die »indirekte Aktion« setzt sich der »direkten Aktion« der Faschisten entgegen.
44 Vgl ebd. 156f.

45  Vgl. ebd.176.

46  Ebd. 200.

47  Ebd.99.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

303


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

vor allen Dingen die Jagd in den Vorraum der grundlegendsten Wahrheit des Mensch-
seins fithrt, welche letzte in Kampf, Krieg und Tod besteht.

In der Tat verleugnet auch Ortega y Gasset in seinen >Meditationen iiber die Jagdx
(1942 als Vorwort zu einem Buch des Grafen Yebes erschienen) seine Faszination fiir sie
nicht. Auch er kennt den Rausch des Blutes bei der Jagd, beim Stierkampf, Gladiatoren-
kampf, im Krieg. Auch er lisst das Blut als sichtbares Symbol des Lebens auftreten, da-
mit die tiefe Bedeutung des Blutvergiefiens anzeigend.*® Doch er hilt dabei immer noch
eine kritische Distanz: Das Vergiefien des Blutes hat nirgends die obsessive Rolle, die
sie etwa bei de Maistre erfiillt. Im Gegenteil erinnert Ortega y Gasset zuerst an den mo-
ralisch getdnten Ekel und die Entwiirdigung, die das BlutvergiefRen (unter Menschen)
immer begleitet. Und auch die Koketterie mit dem Mord ist ihm fern: »Der Mord ist das
erschiitterndste Ereignis, das es auf Erden gibt, und der Morder der Mensch, den wir
niemals verstehen kénnen.«*

Die systematische Abzweigung jedoch, die Ortega y Gasset von den Reaktioniren
entfernt, liegt tiefer. Es ist eben der bereits erwihnte Respekt vor der Zivilisation, den er
niemals aufgibt. Die Jagd wird — und das ist der entscheidende Unterschied - von Orte-
ga y Gasset niemals als Unterform des Kampfes aufgefasst, welcher letztere die Wahr-
heit des Menschseins ausmachte; sondern im Gegenteil ist die Jagd gerade deswegen
eine der, wie er meint, begliickendsten Betitigungen, denen sich ein Mensch widmen
kann, weil das Menschsein eben nicht primir Kampf ist und weil die Jagd Sport ist. Die
Jagd wird nicht als Anniherung an das »ldeal« der Menschenjagd, nicht als Vorstufe
oder Nachahmung eines existenziellen Kampfes aufgefasst, sondern als genau umris-
sene, frei gewihlte, gewissen Regeln gehorchende Aktivitit, in der sich der Mensch auf
eine Konfrontation mit der Natur einlisst, die er zugleich ist und doch, durch Kultur,
Gesellschaft und Geschichte, hinter sich gelassen hat. Jagd ist eine Lust am Archaismus,
wissend, dass man einem Archaismus huldigt. »Ferien vom Menschsein«, so beschreibt
Ortega y Gasset es.”® Aber Ferien enden eben irgendwann; dann machen sie dem Ernst
des Alltags Platz, und dessen Vorrecht wird nirgends in Frage gestellt. Die Menschen ge-
niefRen bei Ortega y Gasset also genau deswegen die Jagd, weil sie meistens und auch
normalerweise keine Jager sind.

Das alles beruht auf einer sehr schlichten philosophischen Voraussetzung, die die
Reaktionire aber nun einmal nicht akzeptieren wollen: dass Leben immer in einer Ge-
genwart stattfindet, wobei jede historische Gegenwart ihre eigenen Probleme stellt und
neue Losungen erfordert. Es gibt schlicht und ergreifend kein Zuriick. »Aber es ist kein
Entkommen méglich. Der Mensch kann in kein fritheres Zeitalter zurtickkehren. Er ist,
ob er wolle oder nichrt, fiir eine Zukunft bestimmt, die tatsichlich immer neu und ver-
schieden ist, nennen wir es Fortschritt oder nicht.«”*

48 Ortegay Gasset: Meditationen. 547. Es begegnet auch wieder die Streichung aller konkreten so-
zialen Umstande, wenn ndmlich Ortega y Gasset erklart, die unteren Klassen neideten den oberen
ihreJagd-Vorrechte: »Dies zeugt von dem gewaltigen Drang zujagen, den die unteren versplirten.«
(ebd. 501) Kénnte natirlich auch sein, dass es eher von einem Drang zu essen zeugt...

49  Ebd.s46.

50 Vgl. ebd. 560.

51 Ebd.564.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T1. José Ortega y Gasset: Zwischen reaktionarer Rhetorik und Affirmation des Lebens

Wie ein gedankenloser Konservativismus so hofft auch der Hypermodernismus der
Reaktionire die Probleme der Gegenwart iiberspringen und den Knoten zerschlagen zu
konnen. Beide haben sich nie im Ernst den Anforderungen ihrer Gegenwart gestellt, der
einzigen Zeit, in der sie leben und wirken kénnen.

Aber diese Probleme sind nun einmal listig, keine Frage. Fiir Ortega y Gasset hat die
Geschichte im Ubrigen die Eigenschaft, immer kompliziertere Systeme hervorzubrin-
gen, mit immer anspruchsvolleren Problemen, so dass wir nie auf frithere Lésungen zu-
riickgreifen konnen. Lassen wir dahingestellt, ob die Diagnose, die Kompliziertheit der
Probleme habe kontinuierlich zugenommen, nicht auch wieder eine Verwechslung sein
konnte, nimlich die verklirende Riickschau in eine als einfacher imaginierte Vergan-
genheit.”* Wichtig ist, dass der Druck der Probleme und die Anforderungen zivilisierter
Verantwortung ganz einfach anstrengend sind. Sie erzeugen die Sehnsucht nach einem
Ventil, nach »Ferien« eben.

Das Jagen kann diese Ferien einliuten, und das deswegen, weil die Lebensform des
Jagers so elementar ist, dass sie jederzeit reaktiviert werden kann. Die Jagd hat sich nicht
verandert, erklirt Ortega y Gasset. Sie ist im Wesentlichen heute, was sie vor hunderten
Jahren war.” Sie steht allzeit bereit, um uns fiir einige Zeit in Kontakt mit einer Wirklich-
keit zu bringen, die einfacher ist, ohne deshalb ginzlich falsch zu sein. Denn in der Re-
konstruktion, die Ortega y Gasset vorlegt, ist die Existenzweise des Jagens die Schwelle,
in der die tierische Natur in eine menschliche Existenz iibergeht. Die Jagd ist daher mehr
als nur ein Zeitvertreib; sie bringt wirklich das Urtiimliche, das fast nur noch Natiirliche
des Menschen zum Schwingen, aber eben immer nur auf Zeit und im Bewusstsein, dass
man mit ihr nicht wieder zum Steinzeitmenschen wird.

Immer stand es ihnen frei, aus der Gegenwart zu fliichten zu dieser ersten Form,
Mensch zu sein, die als die erste noch keine historische Voraussetzung hat. Mit ihr
beginnt erst die Geschichte. Vor ihr gibt es nur das, was sich nicht verdndert: das
Dauernde, die Natur. Der »natiirliche« Mensch ist immer da, unter dem wandelbaren
historischen Menschen. Wir rufen ihn, und er kommt— ein bisschen schlifrig, steif,
ohne Form —: aber schlieflich und endlich immer noch lebendig.>*

Nur der »natitrliche« Mensch war ganz Jiger. Wir sind es nicht mehr und sind es doch.
»Der Jager ist gleichzeitig der Mensch von heute und der von vor zehntausend Jahren.
Beim Jagen rollt sich der lange, lange Prozess der Weltgeschichte auf und beif3t sich in
den Schwanz.«*

Damit ist klar, dass das Gliick der Jagd in der Aktivierung einer Vergangenheit be-
steht, die zugleich Vergangenheit bleibt. Ortega y Gasset behauptet gerade nicht die se-
lige Riickkehr ins Primitive, und sein Text evoziert diese Riickkehr auch nicht. Im Gegen-
teil hilt er die Distanz im doppelten Sinn aufrecht: die zwischen der Moderne und der
Urgeschichte und die zwischen dem Text und der Realitit. Seine Ausfithrungen begin-
nen bezeichnenderweise mit dem Eingestindnis, dass er, Ortega y Gasset, kein grof3er

52 Ortegay Gasset wiirdigt diesen »sex appeal« der Vergangenheit ausfiihrlich, vgl. ebd. 562-564.
53  Vgl.ebd.511.

54  Ebd. 565f.

55  Ebd.s567.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

305


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Jager sei; er stellt sich vielmehr als Leser und Schreiber vor,*® und damit situiert er seine
>Meditationenc exakt in der Distanz, die die reaktionire Uberredung ausschliefit. (Was
nicht heift, das versteht sich, dass seine Ausfithrungen deshalb auch schon iiberzeu-
gend sein miissen.) Man findet sogar eine Schelte des Exzesses, die sich hervorragend
als Kommentar zur reaktioniren Strategie der Affektproduktion lesen lisst: »Was ohne
Maf ist, ist ohne Verdienst, und der Mensch kann sich sogar mit dem Erhabenen ent-
wiirdigen.«’” Genauer lisst es sich wohl nicht sagen.

Der Aufstand der Massen ist ein reaktionires Buch oder zumindest eines, das den aller-
grofiten Teil seiner Thesen dem Fundus reaktionirer Phrasendrescherei entlehnt. Ortega
y Gasset ist kein Reaktionir, und das nicht nur durch sein Bekenntnis zur parlamenta-
rischen Demokratie und seine Frontstellung zum Faschismus®®. Es sind philosophische
Griinde, die ihn davor bewahren. Oder noch genauer, er ist eben kein Reaktionir, inso-
fern er Philosoph bleibt — wenn auch sicher nicht der tiefsinnigste.

Ortega y Gasset bewahrt sich den Respekt vor der Unumkehrbarkeit der Geschichte
und vor der Zivilisation: In ihr wird der Mensch mehr und Besseres als blof3e Natur. Er
huldigt nicht der brutalen Gewalt, er spinnt keine exterminatorischen Phantasien. Seine
Philosophie mag falsch sein, sie ist aber volljihrig. Leben ist Anstrengung, Entsagung
Gefahr, und in diesen bestehen die besondere Wiirde des Menschen und sein Gliick;*
aber nicht jede Anstrengung ist Kampf. Die Jagd mag mit dem Tod des Tieres enden,
sie ist aber Sport und nicht Vorspiel zur metaphysischen Wahrheit. Die Tétung gehort
fiir Ortega y Gasset sogar zum Wesen der Jagd, aber die Bedingungsfolge ist klar: »[...]
man jagt nicht, um zu téten, sondern umgekehrt, man tétet, um gejagt zu haben.«*® Die
Thesen mogen uns iiberzeugen oder nicht, viele Begriffe mogen zu weit oder zu vage
sein, die Motive konventionell — aber nie wird der Unterschied zwischen Theorie und
Realitit in einer performativen Fiktion verwischt. Wenn man mal dariiber nachdenkt,
ist es gar nicht zu schwer, kein Reaktionir zu sein.

Vor allem fuflt diese ganze Philosophie auf einer Konzeption des Lebens, das die-
ses fundamental als Genuss und Affirmation begreift. Das Leben schlief3t wesensmifiig
auch Vernichtung, Mord, Krankheit, Not ein. Wo dies geleugnet wird, hat man die Wirk-
lichkeit verfehlt. Wir miissen daher auch in die Lage kommen, selbst diese Seiten zu af-

56  Vgl.ebd. 492.

57  Ebd.ss51.

58 Isterdannein Konservativer? Wenn ich solche Ersatz-Etiketten vermeide, dann deshalb, weil es ein
Fehlschluss ist anzunehmen, dass jemand, der nicht Reaktiondr ist, deshalb in eine andere griff-
bereit stehende Kategorie fallen muss. Mit anderen Worten: Man muss sich hiiten, die gangigen
oder philosophischen Begriffe als die imperativen und erschopfenden Strukturen der Wirklichkeit
zu halten. Man findet sicher konservative Gedanken bei Ortega y Gasset. Aber zu entscheiden, ob
er deshalb »ein Konservativer« ist, misste erstens ein verldsslicher Begriff des Konservativismus
vorliegen und zweitens feststehen, dass Ortega s Gassets Denken primir politisch ist. Uberhaupt
sind solcherlei Kategorien mit Vorsicht zu genieflen: Es ist nun einmal nicht so, dass jeder unter
eine fallen muss. Sie werden der Komplexitit des Denkens und der Individualitit der Denkwege
nicht gerecht. Ich brauche keine eindeutige Antwort darauf parat zu haben, unter welchen politi-
schen Begriff Ortega y Gasset fillt, um behaupten zu kénnen, dass er immerhin kein Reaktionar

war.
59 Vgl ebd. 503.
60 Ebd.s52.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T1. José Ortega y Gasset: Zwischen reaktionarer Rhetorik und Affirmation des Lebens

firmieren, aber eben als Seite und Aspekte des Lebens, nicht als seine vorgebliche Wahrheit.
Der Genuss des Lebens muss mit dem Negativen rechnen, er darf sich aber nicht von ihm
abhingig machen. In einem Wort: Ortega y Gassets Metaphysik ist nicht von Ressenti-
ment bestimmt.

Die Essays, die das Buch Uber die Liebe versammelt, sind in den besten Passagen
ordentliche Referate anderer Theorien tiber die Liebe (unter anderem phinomenologi-
scher), meist aber einfach so altbacken, dass sie heute wirklich nicht mehr geniefdbar
sind. Im Wesentlichen hiuft Ortega y Gasset Klischee auf abgegriffenes Klischee.®* Aber
er hat eben iiber die Liebe geschrieben! Man kann es sich nicht vorstellen, wie Ernst
Jinger oder Martin Heidegger sich, ohne rot zu werden, diesem Thema widmeten, von
dem gehemmten Carl Schmitt zu schweigen. Dass Ayn Rand nun wirklich gar nichts
von Liebe verstand, wird aufjeder Seite deutlich. Um im Ernst iiber die Liebe zu schrei-
ben, ob gut oder schlecht, muss man nun einmal eine grundlegende Affirmation des
Seins, eine Zirtlichkeit fir das Endliche kennen, eine Bereitschaft zur Hingabe, die mit
Pflichterfiillung im Preuf3ischen Sinn nichts gemein hat.

Der frohliche Hurenbock. Manchmal driicke sich die Bejahung des Wirklichen vielleicht
auch etwas weniger dezent aus. Das aber vollendet erst die Bejahung der ganzen Brei-
te des Wirklichen. Wim Thoelke begegnete Ortega y Gasset 1952, und was er dabei er-
lebte, liefert eine wertvolle Korrektur gegeniiber dem Bild, das Der Aufstand der Massen
von seinem Verfasser vermittelt. Thoelke war seinerzeit Geschiftsfithrer des Deutschen
Handballbundes und in dieser Eigenschaft beim Bundestag des Deutschen Sportbundes
in Disseldorf:

Der eigentliche Festredner war die Sensation dieser Veranstaltung. Es war gelungen,
den weltberithmten spanischen Philosophen Ortega y Gasset fiir eine Ansprache mit
dem Titel sDer Sport, Bruder der Arbeitczu gewinnen.

Aber wo blieb Ortega y Gasset? Um 11:30 Uhr sollte er sprechen, zwanzig Minuten
spater spielte das Sinfonie-Orchester des WDR schon zum zweitenmal Beethoven,
und eine gewisse Unruhe machte sich breit.

Willi Daume bat mich, nach Ortega zu schauen. Er war in einem renommierten Hotel
in Disseldorf untergebracht, und mit fiel gleich ein Stein vom Herzen, als man mir
am Empfang sagte: »Professor Ortega y Gasset ist oben auf seinem Zimmer.«
»Wiirden Sie ihn bitte anrufen und ihm mitteilen, dass jemand da ist, um ihn zur Feier
im Landtag zu bringen?«

»Tut uns leid, da gehen Sie schon besser selbst rauf«, sagte man mit merkwiirdiger
Miene und nannte mir die Zimmernummer.

61  Unter anderem wiederholt Ortega y Gasset die uralte Strategie, den Frauen jeden Anspruch auf
reale Teilhabe und Wirkung zu versagen, indem man ihnen die »hohex, die »ideale« Rolle der In-
spiration mannlicher Schépferkraft konzediert, vgl. Uber die Liebe. 32. Andererseits hat Ortega y
Casset dort dem endlosen reaktiondren Pathos des Schweigens mit wenigen Worten den Boden
entzogen: »Ob eine Erkenntnis aussprechbar ist oder nicht, hat nichts mitihrem Wahrheitswert zu
tun, denndas Schicksal, unsagbar zu sein, teilt das Hochste mit dem Niedrigsten. Weder Gott noch
die Farbe dieses Papiers konnen mit Worten beschrieben werden. Die Unaussprechbarkeit ist ei-
ne zufillige Linie, welche die Grenzen des Zusammenfalls von Gedanke und Sprache bezeichnet.«
(ebd. 188)

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

307


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Ich war stolz, dem weltberiihmten Kulturphilosophen persénlich zu begegnen, und
ein wenig aufgeregt. Als ich an seine Zimmertiir klopfte, horte ich drinnen eigenartige
laute Gerdusche. Vorsichtig machte ich die Tir des Zwischenflurs auf und bekam den
Schock meines damals noch jungen Lebens.

Der grofRe Mann, von Statur eher klein und rund, lag nackend mit drei ebenfalls
ausgezogenen schrillen Damen im Bett und — nun ja — philosophierte krftig.

»Komm rein, zieh dich aus!« rief er mir mit gutturaler Stimme fréhlich zu.

Ich mochte dieser ehrenvollen Aufforderung nicht folgen und wies darauf hin, dass
seit mittlerweile dreifdig Minuten im Diisseldorfer Landtag eine exklusive Gesellschaft
auf seinen Auftritt warte. »Unmoglich«, sagte Ortega. »Wann soll ich reden?«

»Um elf Uhr«, antwortete ich, so wenig provozierend wie moglich, und dachte an die
WDR-Sinfoniker, die inzwischen wahrscheinlich schon zum viertenmal Beethoven
spielten.

»)a, ja,— elf Uhr. Aber elf Uhr abends! Kein verniinftiger Mensch hilt am Vormittag
eine Rede. Geh und sag Bescheid.«

Es gelang mir, den groflen Philosophen davon zu (berzeugen, dass das 6ffentliche
Echo auf sein Ausbleiben ihm womoglich doch weniger angenehm sein kénnte, und
auch die Madchen redeten ihm gut zu. »Aber meine Sekretarinnen kommen mit und
sitzen neben mirl« befahl er. Er meinte die schrillen Damen.

Als wir im Parlamentssaal ankamen, gelang es mir, wenigstens zwei der Damen daran
zu hindern, sich in die erste Reihe zu setzen, wo Ministerprasident Karl Arnold und
Papa Krone ihnen die Platze hitten riumen missen. Wie so oft waren es eigentlich
ganz patente Mddchen. Nur eine liefd Ortega nicht von seiner Seite.

»Was war denn das fiir eine Nutte, die da neben Ortega gesessen hat?« fragte mich
Willi Daume nachher vorwurfsvoll.

»Seine Sekretarin.« Mit zweifelnder Miene schritt er davon.

Ortega y Gasset aber hielt einen Vortrag, vor dem man knien konnte. Geist, Witz,
Cefiihl, Weisheit, Formulierungskunst und tiefe Einsichten verbanden sich bei diesem
Mann zu einem Weltbild von begeisternder Individualitat. [...] Alle hingen an seinen
Lippen. Die Verspatung war lingst verziehen.®?

Gerhard Henschel zitiert diese Episode in seiner Buch Menetekel, das den vielsagenden

Untertitel 3000 Jahre Untergang des Abendlandes trigt. Man kann ihm nur zustimmen,

wenn er sie so kommentiert: »In der Gestalt eines frohlichen Hurenbocks, der eine Fest-

versammlung auf sich warten ldsst, tritt Ortega y Gasset in dieser Anekdote anders und

keineswegs unsympathischer in Erscheinung als im Gewand eines Unheilspropheten.«*

62
63

Thoelke: Stars, Kollegen und Ganoven. 43—45.
Henschel: Menetekel. 11.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

Der Begriff der Reaktion. Nach diesem Gang durch die Geschichte reaktioniren Denkens
lasst sich ein Resiimee ziehen in Form eines Begriffs des reaktioniren Denkens. Gleich-
wohl fragt das Kapitel nicht danach, was die Reaktion ist, sondern nach dem, was sie
macht. Es gilt, eine »pragmatische« Sicht vorzulegen, die dem gerecht wird, dass Reakti-
on primir eine Bewegung ist, in dem sich Denken, Affekt und Asthetik auf charakteris-
tische Weise kreuzen. Was also macht die Reaktion bzw. das reaktionire Denken?

Dasreaktionire Denken ist eines, das ausweicht, auf einen Affekt. Das ist fir sich ge-
nommen kein Problem. Die Idee, dass das Denken eine rein logische Angelegenheit ist
oder sein soll, die sich gefilligst von Vorannahmen, Emotionen oder Priferenzen fern-
halten soll, ist zutiefst naiv. Natiirlich gibt es zurecht und gliicklicherweise Verfahren,
die eine Distanz zwischen die Denkende und den Denkgegenstand schieben, so dassjene
nicht schon vorher weif}, was herauskommen wird. Das nennen wir dann Wissenschaft
und Methode. Doch auch die Wissenschaft ist zuerst eine Praxis, die eingeiibt und ver-
innerlicht wird, so dass sie und ihre Richtigkeit durchaus gefiihlt werden. Der Glaube,
Wissenschaft sei eine gefiihlsfreie Angelegenheit, beruht auf einer sehr schlichten opti-
schen Tduschung, die von Fleck exemplarisch aufgedeckt wurde:

Geflihlsfreies Denken kann nur ein solches bedeuten, das vom momentanen, person-
lichen Stimmungszustande unabhingig ist, aber aus einer durchschnittlichen Kollek-
tivstimmung erfliefRt. Der Begriff eines iberhaupt gefiihlsfreien Denkens hat keinen
Sinn. Es gibt keine Gefiihlsfreiheit an sich oder reine Verstandestitigkeit an sich—wie
waren sie nur festzustellen? Es gibt nur Gefiihlsiibereinstimmung und Gefiihlsdiffe-
renz, und die gleichméafige Geflihlsiibereinstimmung einer Gesellschaft heifdt in ih-
rem Bereiche Gefiihlsfreiheit.’

Alles Denken zutiefst affektiv durchdrungen und getragen ist. Das hindert gleichwohl
nicht, dass es sich Einwinden und Nachpriifungen weit jenseits des Gefithligen stellen
kann.

1 Fleck: Entstehung und Entwicklung. 67.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Dassjemand von einer Argumentation oder einer differenzierten Durchdringung ei-
nes Problems ausschert auf einen Affekt, ist auflerdem keine Sache, die man nur oder
irgendwie privilegiert bei Reaktioniren findet. Bekannt und zurecht ridikilisiert ist die-
ses Gehabe bei manchen wohlmeinenden oder schlecht denkenden Linken, die vor eine
komplizierte Situation mit vielen Verlierern gestellt nur ihre Emp6érung zu konstatieren
wissen, ohne aber tiefer in das Problem einzudringen - was allein eine Losung ermog-
lichen wiirde. Schliefilich kann es auch vorkommen, dass dieses Ausscheren am Ende
aller Worte die einzige mogliche Antwort ist: Wenn alle Argumente ausgetauscht sind,
wenn das Gegeniiber die besten Griinde auf seiner Seite hat, wenn einem keine Griinde
mehr einfallen, um die eigene Haltung zu rechtfertigen, wenn man vielleicht nicht ein-
mal mehr weif3, ob man selbst nun recht hat oder nicht — dann kann man doch in voller
Evidenz wissen, dass der andre jedenfalls nicht recht haben kann, dass, was er vertritt
und vorschligt, falsch ist.

Es ist also nicht dieses Ausweichen des Denkens hin ins Affektive, das per se die Re-
aktion charakterisiert, und auch nicht, was per se ihr Problem darstellt. Es geht bei ihr
letztlich um ein ganz genau bestimmbares Verhiltnis von Denken, Affekt und Asthetik.
Wir miissen im Grunde drei Aspekte niher bestimmen:

Wovor weicht die Reaktion aus?

Wohin weicht sie aus?

Und welcher Gesamteffekt ergibt sich daraus?

Die zweite und die dritte Frage werden dabei in einem Rutsch zu beantworten sein.

Wovor weicht die Reaktion aus? Die Antwort auf diese Frage ist nach allem Vorangegange-
nen nicht mehr schwer. Das, wovor die Reaktion zuriickscheut, ist die moderne Welt. Das
besagt noch nicht viel, zumal da viele Reaktionire auch in technologischer Hinsicht ei-
ne entschieden zukunftszugewandte Haltung einnahmen. Der italienische Futurismus,
der seinen Namen nicht zufillig trigt, fand ebenso wenig durch Zufall Eingang in den
italienischen Faschismus, auch wenn das keine simple Geschichte ist. Was den Reaktio-
nar abstéfdt, ist nicht die Moderne, nicht die Technik, nicht die Wissenschaft, es ist keine
dieser Verdnderungen fiir sich genommen. Es ist noch nicht einmal die politische Neu-
ausrichtung, die mit der Moderne verbunden ist, fiir sich genommen: Ortega y Gasset
hatte Sympathien fiir eine parlamentarische Demokratie und Ayn Rand trat fiir eine ra-
dikale Praxis individueller Freiheit ein, die die Sphire des Politischen auf das absolute
Minimum reduzieren sollte.” Nein, was den Reaktionir absto3t, genauer: was die eigen-
timliche Bewegung auslost, die die Reaktion darstellt, ist das, was der Moderne zugrun-
de liegt oder doch zwingend aus ihr flief3t, und zwar insofern »die Demokratie dagewe-
sen ist«: »la démocratie est déja passée par la«.> Mit diesem Ausdruck beschreibt Ran-
ciére eine historische Situation, in der der Gedanke und der Anspruch einer demokrati-

2 Freilich, Ortega y Gasset gehort nur bedingt in die Galerie der Reaktionire, und Rands grofie Frei-
heitwird am Ende in noch gréfiere Unfreiheit fithren. Die anti-politische »Neutralitit« des reaktio-
naren Denkens —wo sie (iberhaupt vorgetduscht wird — erweist sich als hochst instabil, oder noch
genauer: als metastabil. Die kleinste Verunsicherung des Zustandes kann sie kippen lassen, und
dann kippt sie unweigerlich in die Schriinde des Primitivismus.

3 Ranciére: La mésentente. 36. Das Unvernehmen. 29.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

schen Organisation des menschlichen Zusammenlebens so eindeutig und ausdriicklich
ausgesprochen worden ist, dass er nicht mehr ignoriert werden kann, dass er fortan je-
de Auseinandersetzung iiber das Politische prigen muss. Natiirlich kann er vergessen
werden, oder verdringt, unterdriickt; aber das erfordert Zeit und Arbeit. So sind die oft
radikaldemokratischen Forderungen, die im Englischen Biirgerkrieg um die Mitte des
17.Jhs. artikuliert worden, nicht unmittelbar geschichtstrichtig geworden, wohingegen
die Franzéosische Revolution eine echte Zisur darstellt, weil von ihr her eine ununterbro-
chene Linie zum modernen Denken der Demokratie fithrt — ein Grund, weshalb man-
chen Reaktioniren wie de Maistre oder Schmitt diese Revolution wie der grof3e Siinden-
fall erschien.

Aber noch genauer: Was ist es, das abst6f3t, in einem geradezu physischen Sinn?

Was so anstofig und abstofiend ist, ist die Zumutung, dass nun alles von allen glei-
chermafen betastet, begafft, bequatscht werden kann und darf; dass jeder Dahergelau-
fene bei allem seine Anspriiche meint geltend machen zu diirfen; dass iberhaupt al-
les irgendwie gleichermafen ernstgenommen sein will, sogar solches, was von keinem
sich selbst und die Vernunft respektierenden Menschen ernstgenommen werden kann;
dass es nichts Exklusives mehr gibt, nichts Herausgehobenes, nichts Grofies; dass in
den Schwatzbuden der Parlamente alles, selbst noch das Wichtigste, zu Tode geredet
wird; dass einem Jazz-Musik und Trance und Mallorca-Pop als irgendwie auf der glei-
chen Ebene wie die Symphonien Beethovens vorgesetzt wird, weil doch vorgeblich al-
les Musik sei, und am Ende eh alles eine Frage des Geschmacks; dass ich nicht mehr auf
meine ausgezeichnete soziale Position hinweisen darf zur Erklirung und Rechtfertigung
meiner Urteile; dass die Maschinerien moderner Staaten alles gleichmachen und jeden
Menschen, noch den besten, zu einer Nummer unter anderen machen; dass ihre Biiro-
kratie unnachgiebig alles, was wir tun, in einen Sumpf der Zahlen und seelenlosen Ka-
tegorien hineinziehen, auch mich; dass sich sogar der grof3e Philosoph selbst um seine
Steuererklirung kilmmern muss, um seine Wische, vielleicht sogar um seine eigenen
Kinder; dass er und die anderen Kulturtriger gezwungen werden sollen, in den Proleten
oder in den Arbeitern mehr zu sehen als nur die Verfiigungsmasse der Grofden; dass das
Volk angeblich von sich aus und in seiner Abweichung zu den Eliten, die sonst in seinem
Namen zu sprechen vorgaben, eine Stimme, viele Stimmen, mit einer eigenen Wiirde
haben solle und nicht mehr nur der Umweg sei, um auf sechs oder sieben grofie Min-
ner zu kommen, wie es Nietzsche mal formuliert;* dass alle Menschen gleich seien, die-
ses grofde »demokratische Vorurteil« (wieder Nietzsche), dem doch die alltiglichsten Er-
fahrungen widerstreiten, in denen man nur klar unterschiedenen Menschen begegnet:
Minner und Frauen, Weisen und Narren, Helden und Verbrechern, Deutschen und Ara-
bern, Gebildeten und Ignoranten, Intelligenten und Dummen; dass — und darin spitzt
sich diese ganze Zumutung am Ende zu — eine Einebnung stattgefunden hat, die aber
nicht nur sozial oder politisch ist, auch nicht nur kulturell oder dsthetisch, auch wenn
sie in all diesen Bereichen ihre Manifestationen hat, auf die sich die Reaktionire je nach
Vorlieben besonders stiitzen; nein, diese Einebnung betrifft am Ende den Charakter des
Wirklichen selbst: Esist die Wirklichkeit als solche, die droht verloren zu gehen. Alles ist irgend-
wie gleich, alle Unterschiede und Hierarchien, die man aufstellen mochte, werden von

4 Vgl. Jenseits von Gut und Bose. § 126.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

313


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

den vorgeblich Aufgeklirten immer nur als Konstrukte entlarvt. Es ist nicht eine welt-
anschauliche, metaphysische Orientierungslosigkeit, die das Problem darstellt. Das ist
noch viel zu abstrakt und verkopft formuliert. Da ist keiner orientierungslos. Die Reak-
tionire sind Reaktionire in dem Maf}, in dem sie abgestofden sind. Sie spiiren ein Versi-
ckern des Wirklichen im Alltiglichen, Bedeutungslosen, im Klein-Klein. Das Wirkliche
gleicht nicht mehr einem Strom, der, vom Berghang hinunterjagend, alles mitreif3t —
aber was heif3t hier wohl »nicht mehr«? —, sondern nur mehr einem lauen Nieselregen in
einer Steppe, der, kaum auf die Erde gefallen schon vergessen ist, wenn er nicht vorher
schon verdunstete. Frither, meinen die Reaktionire, wire das anders gewesen. (Selbst ei-
ne so modernistische Autorin wie Rand hat noch ihre grofie Nostalgie, und seien es auch
die immer wieder zitierten 150 Jahre des fast vollkommenen Kapitalismus in den USA.)
Es gab Zeiten, in denen die Wirklichkeit noch Wirklichkeit war, fest, widerstandig, zu-
verlissig. In der man in Berithrung mit ihr leben konnte. In der noch nicht alles gefiltert
und nivelliert war. Diese Zeiten sind verloren. Heute leben wir in einer Nicht-Realitit,
die daher rithrt, dass wir auf der Basis einer falschen, unwirklichen Philosophie (die der
Gleichheit von allen und allem) das Wirkliche verfehlen und an seine Stelle eine Gleich-
Giiltigkeit gesetzt haben, die zur hochsten Tugend stilisiert wurde. Was der Reaktionir
fiir sich beansprucht, ist kurz gesagt das Recht zu sagen, dass Small Talk unertriglich
ist (dem aber die Kunst der gebildeten, aristokratischen, gewitzten Konversation ent-
gegengesetzt werden kann); das Recht zu sagen, dass Micki Krause keine Musik, son-
dern Lirm ist, Schleim (wie der minnliche Protagonist in Fassbinders Martha es iiber
Donizetti hinausbriillt); das Recht zu sagen, dass die moderne Existenz mit ihren Versi-
cherungen, allgemeinen Biirgerrechten und Sozialsystemen alle gleichmacht und alle in
Watte einpackt, sie damit, selbst wenn sie es nicht schon waren, endgiiltig aller Lebens-
kraft beraubt. Und er beansprucht nicht nur, das sagen zu diirfen, sondern damit auch
jede Diskussion zu beenden.

Man kann Schlagworte wie Pluralismus oder Demokratie einsetzen, um anzudeu-
ten, was so abstofend ist, dass es manche zu Reaktioniren macht. Aber man darf sich
an diesen Schlagworten nicht festhalten. Sie bezeichnen immer nur einen letztlich abs-
trakten Aspekt. Es geht um eine tiefempfundene Erfahrung, dass, wenn dieses Biindel
moderner Entwicklungen das letzte Wort hat, die Wirklichkeit als solche verloren ist.
Das — so spricht es der Reaktionir unumwunden aus — das kann nicht die Wirklichkeit
sein. Wenn das die Wirklichkeit ist, dann ist die Nichtexistenz dem vorzuziehen. Er will
gerne — so erklirt er vom Schreibtisch aus, und das Feuer knistert dabei heimelig im Ka-
min — im Kampf, im Krieg sein Leben riskieren, aber er will gefilligst nicht den Frage-
bogen zur Aufnahme in die Krankenversicherung ausfiillen, das ist nun wirklich zu viel
verlangt. Das ist deshalb zu viel verlangt, weil es den groffen Mann oder die grofRe Frau
verkleinert, auf das Mafd der anderen einschrumpft, denn er und sie miissen nun dassel-
be machen wie die anderen und das, was sie da machen miissen, macht sie zugleich den
anderen gleich (die auch alle in derselben Versicherung sind, die im selben Sinn Steuer-
zahler sind, die genauso wie sie Biirger sind).

Daher kommt auch die groRe reaktionire Angst. Sie gebardet sich oft geradezu ratio-
nal. So wenn der Stichwortgeber der Reaktionire, Hobbes, ganz konkret eine Angst vor
den anderen Menschen hat, denen er nicht trauen zu konnen glaubt: Wenn die Ziigel, so
ist es fiir ihn ganz evident, nur einmal gelockert werden, schlagen die Menschen sich ge-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

genseitig die Kpfe ein. Oder die noch viel scheinbarer rationale Angst, deren Rationali-
titumso vehementer durch pure Wiederholung behauptet wird, die Rand umtreibt: dass
die Menschen, sobald sie nur eine einzige uneigenniitzige Handlung begehen, auf dem
Weg der Selbstzerstorung sind und dass die minimalste Einschrinkung des ganz freien
Kapitalismus sofort Unfreiheit, Totalitarismus und Verfall heraufbeschwort. Manchmal
verbramt sich diese Angst in theologischen Termini, hinter denen das Wahnhafte nur all-
zu sichtbar hervorlugt, wie bei Schmitt. Manchmal aber ist dieser gesamte Komplex auch
in geradezu exemplarischer Reinheit philosophisch ausgedriickt, so bei Heidegger: Dass
die alltigliche Existenz etwas Falsches hat, eine Verzerrung ist, eine Verblendung; dass
das, was wir den lieben langen Tag iiber von uns geben, nur leeres Gerede ist; dass eine
vollkommen addquate Existenzweise die der Langeweile ist, in der uns nichts Bestimm-
tes mehr langweilt, sondern die Leere des Wirklichen selbst erfahren wird; dass das Sein,
in dem wir sind, auch ein Nichts genannt werden kann; und dass die angemessenste Er-
fahrungsweise dieses Seins, das ein Nichts ist, die Angst ist, vollkommen gegenstands-
los, rein — das alles ist in Wahrheit keine Beschreibung der menschlichen Seinsweise all-
gemein und schlechthin; es ist auch nicht die Art und Weise, wie sich die Existenz un-
ter den Bedingungen der Moderne prisentieren muss, in einer objektiv geforderten und
gefoérderten Unwahrheit. Das alles ist vielmehr nur der genaue Ausdruck einer gewissen
Sensibilitit, die sich von den modernen Umstinden beleidigt fithlt. Das Buch als Kon-
fessional: Sein und Zeit ist vielleicht auch Philosophie; es ist aber ganz gewiss, wenn auch
unbeabsichtigt, das Bekenntnis des Reaktionirs, der Angst hat, dass ihm die Wirklich-
keit abhanden gekommen sein kénnte. Profanisierung des Groflen, Vergrofierung des
Wertlosen, Betastung des Unberiithrbaren, Gleichmachen des aufiergewchnlichen Men-
schen, Verlustiggehen des Wirklichen, das sind ebenso viele verschiedene Ausdriicke fir
ein und dieselbe Erfahrung, oder vielleicht auch andere Schwerpunktsetzungen.

(Auch bei Rand taucht dieses Motivimmer wieder auf: In The Fountainhead beschreibt
sie immer wieder die Situation, dass den anderen, den mittelmafigen, durchschnittli-
chen Menschen in ihrer Konfrontation mit Howard Roark die Gewissheit prekir wird,
dass sie existieren. Ist er unwirklich und wir wirklich oder ist es andersherum, so fragen
sich die Leute dann unwillkiirlich. Und das ist auch ganz folgerichtig, da ja Roarks kom-
promisslose Ausfithrung der Wirklichkeit, die er ist, die halbherzige oder viertelherzige
Existenzweise der anderen Liigen straft. Die leben eben nicht wirklich, nicht im vollen
Sinn. Das findet seine philosophische Entsprechung in Rands These, dass die, die nicht
rein verniinftig existieren, nur eine tierische, aber keine volle menschliche Existenz fiir
sich beanspruchen kénnen. Und wie immer weif Rand genau, wer in welche Kategorie
falle.)

Es folgt hieraus auch der eigenartige Umstand, dass simtliche Reaktionire sich als
Kampfer gegen den Nihilismus und den Zynismus ansehen, und das, obwohl von au-
Ren betrachtet, also von dem Standpunkt von solchen, die nicht Reaktionire sind, deren
Ideen oft hochst zynisch wirken. Gerade dieser Zynismus scheint dann dem Nihilismus
Vorschub zuleisten. Doch das ist eben nur von auflen so. Denn der Nihilismus ist nur der
abstrakte Name fiir das, was der Reaktionir empfindet und verabscheut: dass alles sich
gleich (geworden) ist. Nihilismus heift fiir ihn: es gibt keinen Unterschied zwischen den
Dingen mehr, zumindest keinen, der sich durchsetzen lieRe. Um diesem Nihilismus et-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

315


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

was entgegenzusetzen, der den Quell des Lebens versiegen lisst, ist dem Reaktionir jedes
Mittel recht, auch solche, die wie ein Hohn auf menschliche Werte erscheinen miissen.

Wohin? Das also ist der Startpunkt, das, wovon sich der Reaktionir abstofit, weil er sich
davon abgestoflen weif’. Das ist die Welt, die biirgerliche Welt, in der alle sich Tag fiir Tag
denimmergleichen, trivialen Anforderungen stellen miissen, eine vulgarisierte Welt, be-
tatscht von tausend Hinden und Augen (die nicht weniger aufdringlich sind), ekelhaft
gleichformig und ginzlich unangemessen fiir die grofle Zukunft, die ein jeder Reaktio-
nir sich selbst prophezeit.

Aber wohin springt er nun, in seiner verzweifelten Flucht aus der geordneten mo-
dernen Welt? Eine echte, wirkungsvolle Flucht hieraus konnte ja nur in der Erstellung
eines anderen Lebens bestehen, in der Transformation des Bedeutungslosen, Verrech-
neten ins Grofde und Wahre. Aber dazu miisste man entweder an einer geduldigen Ar-
beit der grundlegenden politischen Verdnderung teilnehmen oder wenigstens das eigene
Leben so reformieren, dass es als Anfang und Vorbild einer wiirdigen Existenz dastehen
kann. Das Problem: Wenn man wirkungsvoll in dieser Welt handeln will, dann muss man
sich einlassen auf die Durcharbeitung ihrer Organisation; man muss also nicht nur mit
genau der verflachten modernen Welt kollaborieren, die man itberwinden will, sondern
sich von ihr noch die Methoden dazu entleihen, zumindest teilweise. Fiir den Reaktio-
ndr ist das keine Option. Sein Urteil gegen die beiden genannten Wege — Utopie! Eska-
pismus! — ist nur folgerichtig und besiegelt das, was wir schon wissen: Dass die Reakti-
on zwar politisch hoch folgenreich ist, dass sie zur Erstellung und Durchfithrung einer
ernstzunehmenden politischen Alternative aber aus prinzipiellen Griinden unfihig ist.

Was aber ist ihre Zuflucht? Wohin rettet sich die Bewegung, in der sich der Reaktio-
nirvon der modernen Welt abgestofen und hinausgeschleudert weif3? Im Grunde ist das
Ziel oder besser der Ankunftsort dieser Bewegung in ihr selbst vorgezeichnet (denn es
handelt sich hier ja nicht um irgendeine bewusste, gezielte Fahrt). Das, wovor die Reak-
tion fliichtet, was sie davontreibt, ist die Einebnung der Differenzen, die Entleerung der Rea-
litat, die Verflachung der Intensitit, die sie der Moderne vorwirft. In einem &dsthetischen,
affektiven und ontologischen Sinn beklagt die Reaktion, dass es nichts Wahres, Wirkli-
ches, dem Grofien Mann Wiirdiges mehr gibt, dass das Klein-Klein und die Pfoten der
Wert- und Folgenlosen alles Heilige in den Sumpf der Gleichmacherei gezogen haben,
dass am Ende die Moderne mit ihrer Abtragung der Hierarchien und der sie konstitu-
ierenden Schranken der Wirklichkeit die Essenz entzogen hat. Was bleibt, ist Flachheit,
Langeweile, Leere, leblose Wiederholung, tiberfeinerter Genuss oder im Gegenteil vul-
girer Spaf3, aber nirgends Herausforderungen, die einem echten Menschen wert sind,
nirgends Opferbereitschaft, Einsatz, Hingabe, nirgends ein Gipfel, der herausragt — die
Pinie kann am Ende nur auf den Blitz warten. Wohin also fithrt die Flucht der Reaktion?

In die massive, entschiedene, die fast und manchmal tatsichlich gewaltsame Herstellung der
Intensitit als solche. Was der Reaktionir sucht, wonach er sich sehnt, das ist ein scharfer
Unterschied, eine echte Schranke, die man eben nicht mehr einfach iibertreten kann.
Und so ein Unterschied, das wirklich Andere weist sich aus durch einen Affekt. Aber es ist
nicht so wichtig, was fiir ein Affekt das ist. Wichtig ist, dass er stark ist. Der Reaktionir
ist ein wenig in der Position des Hysterikers, der eine zu hohe Reizschwelle hat, so dass
er immer wieder starke Reize aufsuchen muss; andernfalls wiirde ihn eine solche Fad-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

heit einholen, dass er meinte, vergehen zu miissen. (Jedoch, das ist nur eine Analogie. Es
gehtnichtan, die Reaktion zu pathologisieren, zumindest nicht in bestehenden und ver-
fiigbaren Kategorien. Vor allem hat die Reaktion eine Geschichte und jeder Reaktionir
hat die seine, und dass es da eine Ahnlichkeit zur Hysterie gibt, ist mehr als zweifelhaft.)
Was der Reaktionir will, ist, endlich etwas fiihlen, etwas, das ihn der Wirklichkeit und des
Werts des Wirklichen versichert. Und des eigenen Lebens.

Deshalb nimmt die Reaktion eine formalistische Wendung. Sie weif}, was sie nicht er-
tragen kann. Sie wei aber nicht, wo sie einen anderen Ort finde, an dem sie leben kénn-
te. Daher sucht sie nun nicht mehr einen Ort, keine volle Realitit, sondern nur mehr die
Erstellung genau der Momente, die ihr in der Moderne abgehen. Sie sucht nicht mehr
nach einem inhaltlich bestimmten Entwurf, wie man leben kénnte, sondern nur mehr
nach der puren Form, die ein Maximum an Intensitit, an Realititsaffekt beschert. Und
weil es diese Form nicht schon einfach so gibt — und sei es nur deshalb, weil es Formen als
solche nun einmal nicht gibt —, muss die Reaktion sie herstellen. Die Reaktion ist wesens-
mifSig die Inszenierung der Intensitit, und zwar der Intensitit als solcher. Eine Inszenierung,
die den Zweck hat, dass man sich in ihr verlieren kann; sie muss stark sein, so stark, dass
man sich an ihr berauschen kann, und zwar sogar dann, wenn man selbst sie hergestellt
hat. Eine Ironie der Reaktion, die an Ironien reich ist: dass sie dem Verlust der Wirklichkeit
mit einer Inszenierung zu begegnen sucht.

Wie gelangt man zu solcher Intensitit in Reinform? Intensitit entsteht aus Reibung.
Die Parole lautet also, die Reibung ins Hochste zu treiben. Wo findet man die grofite
Reibung und damit den stirksten Affekt? Im Kampf.®> Der reaktionire Abscheu vor dem
Pazifismus entstammt ironischerweise der Sorge um die Existenz. Die biirgerliche oder
sozialistische Triumerei vom allseitigen Frieden ist dem Reaktionir ein Bild des Todes.
Der Friede, vor allem in seiner biirgerlichen Version, ziichtet einen Menschentypus, des-
sen ddes Leben keinen Schilling wert ist, weil in ihm eben nichts passiert. (Den Kommu-
nisten kénnen die Reaktionire, bei aller ideologischen Feindschaft, nicht selten Achtung
zollen in dem Maf$, in dem jene ihrerseits den Kampf bis zum Letzten verherrlichten —
also:in dem Maf3, in dem die Kommunisten Reaktionire waren. Man vergleiche Schmitts
Haltung zu Mao.)

Kampf, Krieg, Konflikt, die aussichtslose Anstrengung gegen das Ubermichtige, das
Erhabene sind die Elixiere, in denen der Reaktionir nach einer Bekriftigung des Seins
sucht. Der Jungbrunnen ist paradoxerweise die Konfrontation mit Tod und Ausléschung.
Wenn es eine natiirliche Verbundenheit der Reaktion mit der Asthetik gibt (so sehr, dass
man die iibers Ziel hinausschieflende, aber eben auch nicht unwahre These vertreten
konnte, dass der Faschismus vor allem ein dsthetisches Phinomen sei), dann deshalb,
weil die Affektstirke, die die Reaktion braucht, nun einmal erst hergestellt werden muss.
Und es ist vielleicht kein Zufall, dass der, der als Begriinder der Reaktion gilt, auch der
Neustifter der dsthetischen Kategorie des Erhabenen in der Moderne war.®

5 Der reaktiondre Formalismus birgtin sich, weil er nun einmal die stdrksten Affekte aufsucht, schon
seine eigene Uberwindung im Brutalismus: Letztlich bleibt nur wenig iibrig an Optionen fiir die
inhaltliche Fiillung des Formalismus, und sie alle haben mit Gewalt zu tun.

6 Susan Sontag spirt in einem kurzen Text der Faszination des Faschismus nach, in dem eigenar-
tigerweise der Begriff des Erhabenen nicht fillt, wenn dieses auch der Sache nach da ist. Anlass

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

317


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Was Walter Benjamin iiber die Beziehung von Faschismus und Asthetik, gespiegelt
um die Achse des Krieges, schreibt, bleibt von finaler Richtigkeit (auch wenn er eine an-
dere Herleitung ins Werk setzt als ich, eine, die stark von den marxistischen Betrach-
tungen der Eigentumsverhiltnisse geleitet ist): »Der Faschismus lduft folgerecht auf eine As-
thetisierung des politischen Lebens hinaus. [...] Alle Bemiihungen um die Asthetisierung der Politik
gipfelnin einem Punkt. Dieser eine Punkt ist der Krieg.<” »So steht es um die Asthetisierung der Po-
litik, welche der Faschismus betreibt. Der Kommunismus antwortet ihm mit der Politisierung der
Kunst.<®

Wir sind mit den Ironien und Widerspriichen aber noch nicht ans Ende gekommen.
Denn der Kampf der Reaktion ist aussichtslos. Und er ist nur so schén, weil er aussichts-
los ist. Wire er es nicht, dann hiefRe das ja, dass man irgendwann in den Zustand der
Uberwindung der einen Partei durch die andere geraten kénnte, mit anderen Worten:
in den Frieden, horribile dictu. Und der Friede wire eben gleichbedeutend mit dem end-
giltigen Verlust des Seins, des Lebens, der Wirklichkeit. Der Kampf muss endlos sein. Er
muss kosmische, mindestens aber epische Ausmafie haben. Man denke an die kuriosen
Bliiten, die das bei Schmitt treibt, wenn er sich selbst als »Katechon« imaginiert, d.h. als
denjenigen, der den Ausgang des ewigen Streits zwischen Gut und Bose hinauszogert,
um das Ende der Welt noch ein wenig auf Abstand zu halten. Und bei Burke taucht immer
wieder Miltons Satan als Stichwortgeber zum Erhabenen auf — jener gefallene Engel, der,
da er nun einmal Engel ist, wissen muss, dass gegen den Allmichtigen niemand bestehen
kann, und der dennoch kimpft. Schwadroniert die Reaktion vom Untergang des Abend-
landes, dann deshalb, weil dieser Untergang, als Prozess genommen, nicht so sehr ihr
Schreckgespenst als vielmehr ihr heimliches Phantasma ist. Oder genauer: Weil dieser
Untergang als immer und ewig drohender so hervorragend als Affektproduzent funktio-
niert, ist es gerade die Drohung des Untergangs, auf die nicht verzichtet werden kann,

ist die »Rehabilitierung« Leni Riefenstahls, die in der Tat von allen Exkulpationen und Unaufrich-
tigkeiten begleitet ist, die wir im Lauf dieser Kritik der Reaktion bereits kennengelernt haben.
Riefenstahls gesamte »kiinstlerische« Arbeit ist, so eine der Thesen Sontags, zutiefst faschistisch.
Das beginnt mit der Bergromantik der frithen Filme, in denen die Hohe als zugleich wunderschon
und gefahrlich imaginiert wird, in der somit die Verquickung von Wagemut und Todessehnsucht
kulminiert. Ganz deutlich ist das natiirlich in den Dokumentarfilmen fir die Nazis, die nicht ein-
fach nur »dokumentieren«, was geschieht und deshalb (Riefenstahls spaterer Selbstdarstellung
gemaf?) einfach objektiv sind. Vielmehr dreht sich hier das Verhiltnis um, insofern etwa der Par-
teitag 1934 mit Blick auf Riefenstahls Film gestaltet wurde! Der Faschismus asthetisiert sich, um
einen Affekt herzustellen. (So wenig wie Schmitt nur Jurist ist, so wenig ist Riefenstahl nur Doku-
mentarfilmerin.) Und ebenso ist die Kriegergesellschaft der physisch perfekten Nuba, die Riefen-
stahl fotografierte, Anlass fiir die Aktivierung faschistischer Sensibilitaten. In allen Fillen wirkt die
Anziehung urtimlicher Kraft und Macht und die Lust an der Unterwerfung (der eigenen wie der
anderen).»Fascist art glorifies surrender, it exalts mindlessness, it glamorizes death.« (Fascinating
Fascism. 67) Auch Sontag konstatiert die unbezweifelbare Einheit von Asthetik, Erotik und Politik,
die sich etwa darin kundtut, dass gerade die SS Eingang in sexuelle Phantasmen findet, denn sie
ist »the ideal incarnation of fascism’s overt assertion of the righteousness of violence, the right to
have total power over others and to treat them as absolutely inferior« (72f.).
7 Benjamin: Das Kunstwerk. 42.
8 Ebd. 44.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

wenn die Wirklichkeit gerettet werden soll. Der Reaktionir schlie3t sich in eine unbe-
stechliche Logik ein, in der, weil alle verlieren, alle gewinnen, in der Kampf, drohender
Untergang, aussichtslose Auflehnung, das lingst und unrettbar Verlorene Mittel, Ein-
satz und Gewinn der Existenz sind. Ich kann da ja nur fiir mich sprechen, aber mir ist
eine Denkweise lieber, in der man auch wirklich mal gewinnen kann.

Jedenfalls fithrt das zwingend dahin, dass die Reaktion aufihren Feind nicht verzich-
tenkann. Die Reaktion ohne die Moderne ist nicht nur rein begrifflich nicht denkbar, weil
sie nun einmal Reaktion auf die Moderne ist. Die Reaktion braucht die Moderne vor al-
lem als Gegeniiber, als Katalysator einer eskalierenden Wechselwirkung, die allein noch
die Wirklichkeit bezeugen kann, die die Moderne lingst gekillt hat. Den Kampf gegen die
Moderne gewinnen heif3t fir den Reaktiondr, ihn endlos verlingern. Und das heif3t eben
auch:die Moderne am Leben halten, um jeden Preis, als Objekt des Abscheus. Die Reakti-
onistder Hass auf die Moderne, der der Moderne vorwirft, alle Wirklichkeit gestrichten
zu haben, und dem jetzt nur noch dieser selbe Hass als Wirklichkeit bleibt. Man versteht
denn auch von dieser Seite aus gut, warum die Reaktion zu keinem einzigen ernstzuneh-
menden politischen Vorwurf imstande ist: sie verzehrt sich in der Ablehnung, aus der sie
ihre Existenzgarantie und ihre Impotenz zugleich zieht.

Die Reaktion ist auch deswegen ein eigenartig paradoxes Unternehmen, weil sie ge-
nau die Behauptung, die sie der Moderne als den Grofen Verrat vorwirft, internalisiert
hat: dass es nimlich in dieser Welt keine Hierarchien gibt. Es gilt, diese erst wieder her-
zustellen. Das sieht man daran, dass sich der Kampf, der hierzu das Mittel ist, im Grunde
zwischen Gleichen abspielt. Was bei Hobbes eine so brutale wie niichterne Begriindung
erhilt — wir sind alle einander gleich, weil im Prinzip jeder Mensch jeden anderen umzu-
bringen imstande ist —, wird bei Schmitt zum metaphysischen Prinzip erhoben: Freund
und Feind, das sind letztlich doch solche, die auf derselbe Stufe stehen. Der Kampf spielt
sich in der Ebene ab, wie in den Stellungsschlachten des Ersten Weltkriegs. Die Ironie
besteht darin, dass die Reaktion mit den Mitteln der Moderne dieser ein Schnippchen
schlagen will: die Gleichheit benutzen, um eine Ungleichheit zu etablieren. Die Ungleichheit,
das ist die des Siegers und des Verlierers, des Starken und des Schwachen. Und wenn
sich das z.B. mit antisemitischen Klischees verbindet, dann wird daraus ein gezinkter
Wettbewerb, weil sich eine Partei dem ehrlichen Kampf Mann gegen Mann entzieht und
stattdessen zersetzend im Untergrund arbeitet. Die Ungleichheit wird damit nur umso
deutlicher, sie ist aber auch hier mit einem Krieg begriindet, der diesmal aber im Ver-
borgenen immer schon tobt.

Es ist diese Doppelgesichtigkeit, diese zweiseitige Strategie, die es moglich macht,
dass sich etwa Rand zu einer Verteidigerin der Individualitit und Freiheit hochstilisiert,
dass sie dasausdriicklich mit den egalitiren Ideen des Liberalismus verbindet, dass sie in
Wahrheit aber nur eine umso restlosere Begriindung fiir reale Ungleichheit und fir das
Recht der Tichtigen und Intelligenten liefert, die Faulen und Dummen zu benutzen.

Eine Transzendenz kennt Rand nicht, keinen Gott, keine Erlésung. Und damit ist sie
emblematisch fiir die Reaktion. Die Reaktion ist, selbst wenn sie gelegentlich christlich
oder quasi-mystisch auftritt, im Wesen irreligids.® Auch hierin ist sie Produkt der Moder-

9 Schmitt geriert sich immer entschieden katholisch. Eigenartig ist es aber schon, dass bei ihm z.B.
von Gnade, Erlosung oder Nachstenliebe kaum die Rede ist. Hingegen ist die umworbene theolo-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

319


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ne, die sie bekimpft. Der Kampfist einer in der Ebene, in der ontologischen Ebene. Aus
diesem Kampf sollen die grofRen Differenzen und Hierarchien wiedererstehen, die die
Aufklirung zugeschiittet hatte, als sie Gott, den Kénig und die GrofRen ihres Prestiges
beraubte und aus ihnen schnéde Vorkommnisse in einer ausgeleuchteten Welt machte.
Die Desillusionierung hat die Reaktion aber geerbt. Sie glaubt eben auch nicht mehr an
natiirliche Unterschiede und ontologische oder charakterliche Stufungen, und die Bies-
tigkeit, mit der sie manchmal auf die Infragestellung solcher Hierarchien antwortet, mit
der sie also diese Hierarchien vorgeblich verteidigt, zeigt schon zur Geniige an, dass sie
daran nicht mehr glaubt — und dass es das ist, woriiber sie sich am meisten erbost. Wie
nun aber solche Hierarchien schaffen, wenn es kein Oben mehr gibt? Wie soll die Bewe-
gung der Reaktion auch in dieser Hinsicht ein Ziel erreichen, in der Aufficherung der
platten Welt der Moderne zu einer Schichtung, in der Reibungen verstetigt werden kon-
nen, wenn man sich nicht mehr in Richtung auf eine Transzendenz, auf ein Hoheres
strecken und hinziehen lassen kann? Es gibt nur einen Weg: sich abgrenzen nach unten.
Aber dieses Unten ist eben dann nicht einfach der besiegte Gegner, wie man ihn in den
Epen und Tragédien sieht. Hektor ist Achill unterlegen; aber wir kennen seinen Namen.
Hektor und Achill, die begegneten sich tatsichlich auf Augenhohe: zwei Adelige, zwei
bewihrte Kimpfer, Anfithrer und Helden ihrer Vélker, mit einem Stammbaum, der in
beiden Fillen letzten Endes auf Gétter zuriickfithrte. Auch wenn die Reaktionire solche
Geschichten lieben, sie selbst schreiben eine ganz andere. Denn auch bei Jiinger bleibt
ja der andere, den man dort im Kampf Mann gegen Mann killt, namenlos. Seine Tétung
kann und muss deshalb endlos wiederholt werden, mit anderen Worten: In Ermange-
lung eines besonderen Prestiges des Gegners kann nur mehr seine grof3e Zahl die Grofie
des Helden anzeigen, sein Uberleben, wie Canetti das formuliert.

Der Augenblick des Uberlebens ist der Augenblick der Macht. Der Schrecken iiber den
Anblick des Todes I6st sich in Befriedigung auf, denn man ist nicht selbst der Tote. [...]
Man will ihn [den Feind] fillen, um zu fithlen, dass man noch da ist und er nicht mehr.
Er soll aber nicht ganz verschwunden sein, seine leibliche Anwesenheit als Leiche ist
fiir dieses Gefiihl des Triumphes unerlisslich. [..] Wem dieses Uberleben oft gelingt,
der ist ein Held. Er ist starker. Er hat mehr Leben in sich.™®

Was sich so als Kampf zwischen zweien ausgibt, ist in Wahrheit etwas anderes: Es ist
ein Kampf gegen etwas Namen- und Gesichtsloses, gegen etwas, das nicht eines, nicht
zwei ist, sondern unabzihlbar Viele, ja: gegen die undifferenzierte Vielheit als solche. Gegen
sie anrennen, sich tber sie erheben, sie hinter sich und als Kérpermatsch der Getote-
ten unter sich lassen, als Leichenberg, auf dem man in die Hohe steigt, als Sumpf, aus
dem man sich herausarbeitet zum Licht: das ist das Imaginarium der Reaktion. Wenn
man schon nicht gezogen werden kann, weil es oben nichts gibt, dann muss man eben
klettern. Und man klettert iiber andere. Aber nicht iiber eine bestimmte Anzahl von be-
stimmten anderen, sondern iiber die Haufen derjenigen, die durch nichts ausgezeichnet

gische Figur des Katechon ein Schema des Kraftemessens. Fast ist man versucht zu sagen, dass so
etwas nicht mal der Katholizismus verdient hat. Und dann erinnert man sich wieder: Doch, hater.
10  Canetti: Masse und Macht. 267f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

sind, mit einem Wort: die es nicht verstehen oder vermégen zu klettern. Die undiffe-
renzierte Vielheit, die widerlich gleichférmigen, trivialen, ungeschliffenen Vielen sind
in der reaktioniren Imagination sowohl Ausdruck der Gleichmacherei der Moderne und
deren politische Waffe als auch das, was man hinter sich zu lassen hat, wenn sich aus dem
Schleim der modernen Welt herauskimpfen will. Und sie sind das, was sich in letzter
Wahrheit erst in diesem Herauskimpfen ergibt: Erst von da oben sehen die Menschen,
die man immer schon meinte, verabscheuen zu diirfen, endlich auch so aus, wie sie im-
mer schon waren: wie Ameisen. Die Gleichheit der Moderne mit der Gleichheit selbst
iiberwinden, im Kampf. Danach niamlich gibt es die GrofRen und dann noch den ekligen
Haufen der Mittelmifigen — und fiir einen Reaktionir ist das Mittelmafd schlimmer als
das Schlechte.

Die Reaktion ist deshalb auch nicht zwangslaufig rassistisch, sexistisch, antisemi-
tisch oder dhnliches. Nicht zwangslaufig, aber doch oft genug. Vor allem ist sie jeden-
falls anti-emanzipatorisch, denn die organisierte Bemithung von bestimmten Gruppen,
eine soziale, politische, rechtliche oder 6konomische Gleichstellung mit den Mehrhei-
ten zu erringen, ist in sich Ausdruck der Einebnung natiirlicher Differenzen im Namen
einer Vielheit - einer puren, ungeschiedenen, ordnungslosen Vielheit. Und solche Viel-
heiten kénnen keine Gestalt haben, es sei denn, sie erhalten sie, wie die chaotische Ma-
terie durch die Form, aus der angeblich héheren (oder tieferen) Realitit des Volkes. Die
geschichtliche Realitit des Volkes (sein »Geschick«, wie es bei Heidegger nicht zufillig
heifRt)" braucht natiirlich noch einen adiquaten politischen Ausdruck, und den liefert
nun einmal der heldenhafte Fithrer. So umfingt die Reaktion den Nationalismus und
bringt den Faschismus hervor. (Wohlgemerkt, das reaktionire Denken muss nicht in
den Nationalismus und Faschismus fithren, wie es Ayn Rand zeigt, die beides immer-
hin dem Worte nach ablehnt — auch wenn bei ihr bei allem metaphysischen Individua-
lismus wenig verschleiert ein Mythos der USA dampft und schwitzt.) Die Reaktion, als
eine Abscheu vor dem Gleichférmigen, vor dem, dem alle »GrofRe« fehlt, kann also kei-
ne Vielheit kennen, keine »Masse, es sei denn in den antagonistischen (Un-)Gestalten
des Formlosen (und daher Kulturlosen, Zuchtlosen, des Kleinen und MittelmiRigen) und
der Nation. So eine Nation aber ist wieder eine kollektive, eine hohere Einheit (oder eben
eine tiefere)," fiir die gilt, was schon fiir die Einzelnen galt: dass Existenz Kampfbedeu-
tet, ein Kampf, der seinerseits zum Gegenstand einer grofRartigen Inszenierung werden
kann und muss.

Denn das ist der vielleicht wichtigste Punkt, den man verstehen muss, wenn man die
Reaktion verstehen will. Die Reaktion ist im Wesentlichen eine Inszenierung, ihr Denken perfor-
mativ, ihve Begriffe Bilder, ihve Methode Suggestion, ihve Wahrheit bezeugt sich in der Intensitit, die
sie erzeugt. Sie sieht sich in einer Welt, in der keine Unterschiede mehr gelten, kein grof3
und kein klein, keine Héhe und Tiefe mehr die Richtungen des Seins strukturieren. Sie
ist davon weniger desorientiert oder verwirrt, als sie vielmehr davon angewidert ist: Ei-
ne Wirklichkeit, in der sich alles gleicht, ist letzten Endes ekelhaft. Die Reaktion will und

1 SZ.384.
12 Der Unterschied liegt einfach darin, wie diese Aufhebung ins Kollektive in der reaktioniren Ima-
gination bebildert wird, ob idealistisch oder biologistisch-vitalistisch.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

3N


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

muss selbst die Intensititen herstellen, die sie ersehnt, fiir die Leser wie fiir den Schrei-
ber, und vielleicht zuerst fiir diesen. Die reaktionire Prosa ist deshalb nie in erster Linie
eine theoretische, es gibt keine reaktionire Analyse oder reaktionire Betrachtungswei-
se; wenn Philosophie eine zumindest der Absicht und dem Streben nach offene Erfor-
schung auf das Wirkliche ist, eine Bereitschaft, sich auf das Wirkliche einzulassen, auf
die Gefahr hin, sich von ihm iiberraschen zu lassen, dann kann es keine reaktionire Phi-
losophie geben. Denn die Reaktion will nichts wissen, sie weifd ja schon, sie will spiiren,
und ihre Prosa verfolgt den Zweck, dieses Spiiren zu produzieren. Die inhaltliche Leere
der reaktioniren Denker ist also schon in der Grundvoraussetzung angelegt, und es wi-
re geradezu falsch, sie ihnen vorzuwerfen. Natiirlich gibt es so etwas wie ein vorurteils-
freies Forschen nicht, ebenso wenig wie eine affektfreie, ganz »neutrale« Wissenschaft.
Wissenschaft, Philosophie sind, Platon hat das bereits bemerkt, Gegenstinde der Ero-
tik. Doch hier ist es noch einmal anders: Hier ging es nie darum, etwas zu erforschen,
die Forschung war immer nur Vorwand. Der Text stand von Anfang an im Vordergrund.

Die Reaktionire sind deshalb zuallererst Schriftsteller, Rhetoren, bevor sie Denker
sind. Das Denken steht im Verdacht, die Flachheit und Fithllosigkeit zu beférdern, die
es zu besiegen gilt. Manche sind ausdriicklich Schriftsteller, Romanciers und Lyriker:
Nietzsche, Jiinger, Rand. Bei anderen ist das weniger offensichtlich, aber in Wahrheit
recht leicht herauszuheben: Schmitts kategorischen Definitionen, deren Anlehnung
an den juristischen Jargon die grofStmogliche Distanz zur juristischen Deliberation
verdeckt, ist ebenso zuerst eine literarische Methode wie Heideggers ewiges Kreisen
um die immergleichen Worte, das mit mathematischer Prizision die Vagheit kultiviert.
Aber immer sind die Texte eigentlich Skizzen eines Epos: ein Grofder Kampf steht bevor
und ist schon verloren. Und weil diese Skizze selbst der einzige Ort dieses Kampfes
ist, weil also die reaktionire Prosa performativ die Wirklichkeit des metaphysischen
Krieges herstellt, die aufler ihr nicht existiert, muss zwischen dieser Imminenz und
Resignation in Bezug auf den Grofien Kampf kein Widerspruch bestehen: Die Literatur
schafft bekanntlich eine Ebene des Seins, die nicht den gleichen Gesetzen von Zeit und
Vergehen gehorcht wie das Wirkliche selbst.

Dieser Widerspruch liegt aber nun einmal in der Verfassung des Reaktionirs selbst
beschlossen. Reaktionir sein heif’t geradezu in einem speziellen Zeitregime zu existieren,
in dem der grofRe Endkampf zugleich gestern war und kurz bevorsteht, wo alles lingst
verloren ist, und wo man um alles final zu streiten hat. Die Verdrehung der Zeiten bil-
det einen Knoten, der das reaktionire Denken zusammenhilt, den Wirbel, der die Be-
wegung immer von neuem wieder antreibt. Es ist der Reaktion dabei mit beiden Seiten
ernst: Es gibt einen Verlust, der nicht wiedergutzumachen ist. Etwas ist in der Moder-
ne unwiderruflich kaputtgegangen, und sei es die Unschuld, mit der sich die Hierar-
chien der Klassen, Geschlechter und Volker gesetzt und durchgesetzt hatte, selbst noch
die Unschuld, mit der gemordet wurde. Es ist am Ende der Verlust jener Intensitit der
Reibungen, in der sich Realitit kundtut. Ich habe diese Dimension in meiner fritheren
Beschiftigung mit der Reaktion als den Verlust des Fremden bezeichnet:” Frither, so die
reaktiondre Phantasie, frither gab es noch das andere, die andere, die anderen, deren
Fremdheit selbstverstindlich zum Hebel meiner Selbstheit, meiner Selbstbehauptung

13 Vgl.: Der Reaktiondr.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

wie Selbstsetzung, wurde. Das ist abhandengekommen. Jeder will mitreden, sich ein-
mischen, nichts bleibt mehr grof und edel, nicht einmal die Liebe. Aus diesem Bewusst-
sein des Verlusts entsteht eine eigenartige Nostalgie, die sich noch bei den niichternsten
Vertretern der Reaktion findet. Eine Zeit vor dem grofRen Verlust, bevor die Seinsverges-
senheit, die Franzésische Revolution oder die Frauen und Schwarzen alles ins Grau-Grau
beforderten. Selbst eine entschiedene Verfechterin der 6konomischen und technischen
Moderne wie Ayn Rand phantasiert von der Zeit, in der die USA fast eine vollstindig freie
Gesellschaft gebildet hatten. (Dass diese Zeit ihre 6konomischen Bedingungen von der
Sklaverei hernahm, ist dabei nur eine Funote, die man schnell abgehandelt hat.) Ein
primairer Verlust hat stattgefunden. In einem gewissen Sinn ist lingst alles verloren. Es
ist eben das passiert, was Ranciére bezeichnet, wenn er sagt: »la démocratie est passée
par la.«: Die Demokratie, der Gedanke, der zugleich Imperativ ist, dass ein jeder und ei-
nejede in gleicher Weise das Recht hat, an der Gestaltung des Gemeinwesens mitzuwir-
ken, dass es keine natiirlichen Hierarchien und Herrschaftsverhiltnisse gibt, dass diese
Welt allen gehort, die Demokratie in diesem anspruchsvollen Sinn hat sich gesetzt, und
die Spur, die ihre Selbstsetzung hinterlassen hat, lisst sich nicht mehr tilgen. Es gibt
keine Moglichkeit mehr — von Jahrzehnten von Gewalt und Verdringung abgesehen —,
in einen Zustand vor diesem Einsatz des Demokratischen zuriickzukehren, der je nach
Sichtweise Erwachen oder Siindenfall ist. Doch das Eigenartige ist, dass dies die Reak-
tionire nicht davon abhilt zu kimpfen, sondern sie gerade dazu anfeuert. Nicht weil
es vielleicht doch eine Aussicht auf den Sieg gibt; so weit denkt kein Reaktionir. In der
Tat scheinen die meisten Reaktionire entschieden pessimistisch zu sein. Selbst eine wie
Ayn Rand, die von sich selbst und ihren Anhingern immer Optimismus im Sinn des Ver-
trauens in die eigene Tatkraft fordert, eine gewissermaflen positive Einstellung, ist in
Wahrheit vollig desillusioniert: Thr Misstrauen gegen die Menschen ist in jedem einzel-
nen Fall groer als ihr Zutrauen zur eigenen Kraft. Dass man kimpfen muss, liegt also
nicht an der Abwigung von Chancen. Es geht ganz einfach darum, die Wirklichkeit und
sich selbst zu spiiren.

Und um das zu erreichen, muss sich daher die Zeitlichkeit des unwiderruflichen Ver-
lusts iiberbelichten lassen durch die Zeitlichkeit der unmittelbar bevorstehenden Kata-
strophe. Dem korrespondiert ein Szenario der Bedrohung. Die unmittelbare Zukunft, in
Wahrheit schon die Gegenwart — und zwar seit jenem Moment, an dem die gute alte Ver-
gangenheit unterbrochen wurde — ist durchdrungen von einer Drohung, deren Uber-
macht nicht bewiltigt werden kann, die aber in Wahrheit auch gebraucht wird, um die
Affektskonomie aufrechtzuhalten. Die Angst ist Teil dieser Okonomie wie die Nostalgie
und die Lust an der Grenziiberschreitung und das Aufgeputschtsein durch die Aussicht
auf einen Kampf. Ich kenne jemanden, der, als er jung war, jede Woche vor der Judo-
Klasse den Film Bloodsport gesehen hat, um sich selbst anzuheizen. Die Reaktion ist die
Verstetigung dieser ein wenig unreifen Taktik. Der Unterschied: Mein Freund hat nie
vergessen, dass er nur zu einem Training ging. Die Reaktion lisst keinen Unterschied zu
zwischen einer Inszenierung oder einer Ubungssituation (also einer Modifikation der
ernsten Realitit) und dem Kampf auf Leben und Tod. Genau diesen Unterschied zu ver-
wischen, ihn aller Legitimitit zu berauben, ist eine der vordringlichsten Aufgaben der
reaktiondren Prosa. (Das hingt vielleicht auch damit zusammen, dass sie einen ihrer
Lieblingsfeinde in der karikaturalen »Postmoderne« ausgemacht hat, in der ja dem Kli-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

323


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

schee zufolge alles nur Spiel war. Was die Reaktionire im Ubrigen nicht daran hindert,
sich frei bei diesem Geist zu bedienen, wann immer es darum geht, die Kritik an der ei-
genen Unverantwortlichkeit in Denken, Sprechen und Schreiben zu kontern: War doch
alles nicht so gemeint, heifdt es dann. Sie sind nun einmal Diebe, die Reaktionire; das
wenige, das sie haben, haben sie der Emanzipation geklaut. Sono tutti ladri.) Mein Freund
war ein junger Mann mit einer verzeihlichen Schwiche fiirs Pathetische: nichts, wofiir
man sich schimen braucht, aber auch nichts, worauf man sein Leben aufbauen wiirde,
wenn man noch alle Groschen beisammen hat. Die Reaktionire sind ewig Pubertierende,
die partout nicht bereit sind, ihre grandiosen Formeln und Schlachtrufe fiir eine Ausein-
andersetzung mit dem Realen einzutauschen, die zwar zeit- und energieraubender ist,
die auch eine gewisse Infragestellung der eigenen Position fordern wiirde, die vor allem
darin bestiinde, die unvorstellbare Selbstiiberschitzung derjenigen aufzugeben, die sich
fiir Ritter des Abendlandes halten, die dafiir aber eine echte, eine wirkungsvolle und vor
allem eine menschliche Politik moglich machen wiirde. Daher kommt die Performativitit
ihrer Prosa, so dass diese Prosa und ihr performativer Charakter nicht Dreingabe zu dem affektiven
Kern der Sache sind, sondern notwendig aus ihm fliefen, und dass die Umdeutung der Welt in ei-
nen Kampf, d.h. diese pathetische, performative Prosa selbst Teil der Politik der Reaktion ist. Nein:
Diese Performativitit ist die einzige wirkliche Politik, die sie kennt, denn ihrem Wesen nach ist sie
antipolitisch. Dieses Antipolitische zu begriinden, zu vechtfertigen, zu erzwingen, ist die Funktion
dieser Prosa. Und noch einmal: Dass die Reaktion antipolitisch ist, heifSt gerade nicht, dass sie keine
politischen Konsequenzen hat. Bien au contraire.

Dass die Angst also keinen Gegenstand hat, wie Heidegger das schreibt, liegt nicht
daran, dass sie es mit der Existenz als solcher zu tun hat. Es liegt daran, dass sie nur
als Angst, als Affekt allgemein gilt. Sollen die Reaktionire sagen, wovor sie sich fiirchten,
kommen ja meist nur licherliche Antworten heraus. Man zieht sich also lieber zuriick
auf die sichere Position: Man hat Angst, d.h. eine Furcht, die zum Medium wird, in dem
die Realitit (des menschlichen Daseins) als solche badet. Heideggers Theorie der Angst
sagt nichts itber den Zustand des menschlichen Daseins als solchen; sie gibt sich viel-
mehr diesen ehrwiirdigen Anstrich, um den Zweck einer affektiven Aufladung zu erfiil-
len - und das mit gutem Gewissen, denn wer Heidegger liest, liest einen grofRen Phi-
losophen, und er schaut eben nicht Bloodsport oder 300. In Wahrheit ist der Unterschied
aber kleiner, als man meint. Und doch ist eine gewisse Ehrlichkeit in Heideggers Theorie:
Die Angst hat fir den Reaktionir etwas Fundamentales, denn es ist die Angst (nicht vor,
sondern) um die Wirklichkeit, das Sein selbst. Es wird also die Angst als Intensititspro-
duzentin bemiiht, aber nicht zufillig, sondern weil die Angst vor einer entleerten Wirk-
lichkeit die Grunderfahrung der Reaktion ist. Das ist der Grund, weshalb Heideggers
Gleichsetzung von Sein und Nichts zu Beginn von Was ist Metaphysik? absolut zwingend
ist — und nicht etwa, weil man, einer negativen Theologie gleich, iiber das Sein nichts
aussagen konnte, da es selbst eben »nichts« ist. Das ist nur eine Rationalisierung des
Geschehens.

Intermezzo: Versuch iiber die soziologische Axiomatik. 1. Die Vormoderne, in Wahrheit das
Denken bis einschliefilich der Aufklirung war gekennzeichnet durch die fast unbestrit-
tene Hegemonie der Eins: Eine Einheit des Seins, des kosmischen wie menschlichen, war
der selbstverstindliche Horizont dieses Denkens. Natiirlich musste es irgendeine Form

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

der Einheit, der gritndenden und wieder zusammenfithrenden Eins geben, die der Viel-
zahl der Erscheinungen erst ihre Wirklichkeit und Wahrheit zuteilte. Die Vielheit war
also die Erscheinung, die der vollen Wirklichkeit ermangelte. Auch das aufklirerische
politische Denken triumt ja noch wie selbstverstindlich von einer Ordnung, in der alles
in eine harmonische Organisation miindet. Fir die Aufklarer ist die Vernunft der Ope-
rator dieser Eins/Einheit, wenn nicht sogar diese selbst. Man denke etwa an die erstaun-
liche Idee der »volonté générale«, mit der Rousseau auf der einen Seite das revolutionire
Potenzial der radikalen Vielheit annimmt — es gibt in seiner Konzeption keine Reprisen-
tation, so dass Politik immer nur die direkte »Demokratie« der Vielen ist —, und sie zu-
gleich einer spekulativen Einheit unterordnet: Denn der Gemeinwille ist nicht der Wille
aller (»volonté de tous«), ist also nicht mit einer vielleicht mal zufilligen Auerung der
vielen Einzelnen identisch; der Gemeinwille ist die anspruchsvolle, die normative Di-
mension des Zusammenlebens, das diesem Rationalitit, Einheit und Wahrheit gibt. In
der Metaphysik wie in der Politik war fiir die lingste Zeit alles der Idee und der Forde-
rung der Herkunft aus und der Rickfithrung in eine vorgingige Einheit unterstellt. Es
ist klar, dass es unter dieser Hinsicht so etwas wie Politik in einem strengen, emphati-
schen Sinn nicht geben kann; erst die Moderne hat diesen Sinn wiederentdeckt.

n. Aber dieser emphatische Sinn hat seinen Grund in einer Provokation, die sich nicht
ausriumen lisst. Esist die Provokation der Vielen. Die Vielen, das heif3t: Etwas, dasjahr-
hundertelang einfach keine Bedeutung hatte, steigt nach und nach, und dann plétzlich
an die Oberfliche, lasst sich nicht mehr wegdringen. Dieses Etwas ist die schiere Tat-
sache der Existenz und zugleich der unerhérte Anspruch auf Gehortwerden aller mog-
lichen Leute. Alle moglichen Leute: nimlich alle ohne weitere Qualifizierung, ohne ge-
nauere Bestimmung. Ich kann aufzihlen, wer damit gemeint ist: Handwerker, Tagel6h-
ner, Nichtsnutze, Hindler, Faulpelze, Frauen, Kinder, Fremde, Wilde, Schwarze, Ungliu-
bige, Juden, Arbeiter, Penner, Gauner, Spinner usw. usf. Doch eine solche Aufzihlung
mildert schon den Schlag, den die Wortmeldung der Vielen dem Bewusstsein der Ed-
len versetzt — und dem derjenigen, die keineswegs selbst Edle sind, die vielleicht noch
nicht einmal hoffen, jemals welche zu werden, deren Welt aber von der Existenz und
dem Adel der Edlen abhingt, die von ihnen her Wirklichkeit erfassen. Denn der Schlag
ist der, dass einfach jeder, irgendwer plotzlich Anspriiche anmeldet, dass eine Vielheit als
Vielheit, gerade nicht als irgendwie organisierte, geordnete Mannigfaltigkeit, als Orga-
nisation, als Akteur oder gar als Harmonie auftritt. Diese Vielheit ist so radikal Vielheit
und unbestimmte dazu, dass sie vielleicht ja wirklich eine Harmonie bildet; man weif3
es aber einfach nicht, weil sich iiber diese Vielheit keine sicheren Aussagen treffen las-
sen. Jede einzelne Gruppe, die man nennen kann, ist wieder etwas Bestimmtes: Deshalb
kann man dann iber ihre Anspriiche streiten, man kann vielleicht sagen: Arbeiter, die
diirfen jetzt mitreden, aber Frauen nicht. Aber die Reaktion, die am vehementesten auf
diese Provokation reagiert, ist die, die in jeder Forderung jeder Gruppe nur die Instanti-
ierung der ersten Unméglichkeit, nimlich der Vielheit als solcher, sieht. Diese Vielheit ist
deshalb der Motor, Agent der Dekonstruktion aller Ordnung, aller Verlisslichkeit, aller
Realitit. Was bleibt, ist ein Treiben und Rauschen und Wuseln. Es ist also der Moment,
in dem die Vielheit als solche genau das beansprucht, was ihr zuvor immer im Namen
und zugunsten der Einheit abgesprochen wurde: Realitit. Und diese Realititsforderung
setzt nun die der Einheit in Zweifel, und die Logik der Reaktion ist unfehlbar: Sie kennt

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

325


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

nur Einheiten, Substanzen usw., und wenn die nicht mehr real sind, dann ist es nichts
mehr. Diesist die Provokation, in der ganz eigentlich das Wesen der Demokratie besteht,
noch bevor Demokratie der Name irgendeiner Verfassungsform geworden ist. Und dann
verstehen wir auch, dass Demokratie ihre Provokationskraft notwendig bewahren wird
und muss, fiir uns wie fiir die Zeitgenossen der Franzdsischen Revolution oder des Eng-
lischen Biirgerkrieges.

nvs. L 2. A. Die Reaktion setzt sich dem entgegen. Sie ist diese Entgegensetzung. Sie
ist Reaktion genau dadurch, dass sie hierauf reagiert. Sie ist die Eins, die dem » entge-
gengehalten wird. Sie ist aber so resigniert — der Verlust ist schon geschehen —, dass sie
nicht glaubt, die Eins wieder in ihre alte Grof3e einsetzen zu kénnen. Die Eins wird fortan
thronen in der Opposition zu, im Kampf gegen die Vielen als Viele. Die Wenigen, GrofRen
miissen sich herauskimpfen, emporwinden aus dem Sumpf der Massen. Und wenn sie
einmal oben sind, miissen sie gegen diese Masse kimpfen. Der Sumpf wird sich nicht
trockenlegen lassen, aber die Inseln muss man verteidigen. Auch insofern ist die Reak-
tion Kind der Moderne: Ihr Konzept der Grofde ist meritokratisch, in dem exakten Sinn,
dass der Erfolg, grof? und oben zu bleiben, beweist, wer ihn verdient hat. Gréf2e ist nicht
mehr eine Vorgegebenheit von Erbe, Blut, Tradition; am Ende entscheidet der Erfolg.
Die Reaktion lebt und fiihlt also aus der Entgegensetzung der Eins (des Einen, der We-
nigen) gegen die Vielen. Dafiir aber muss es die Vielen eben geben. Eine Variante ist die
Entgegensetzung des Einen gegen den anderen Einen, also die Szenerie des grandiosen
Kampfes zweier gleichwertiger Recken, die im anderen den Helden respektieren. Das
funktioniert freilich, unter den modernen Umstinden und auch sonst, nur auf der Spit-
ze der ersten Figur: Beide Helden bleiben die GrofRen, die sich iiber die Vielen ihres Volkes
erhoben haben. nvs. 1 und 2 iiberlagern sich so. Auch auf iiberindividueller Ebene kén-
nen beide Figuren begegnen. Wihrend etwa im antisemitischen Klischee das deutsche
(oder franzosische) Volk als die Eins der Ordnung und Zucht prasentiert wird, erscheinen
die Juden als Eingeschleuste, als Parasiten, als eine Vielheit also, die sich schon deshalb
nicht mehr zihlen lisst, weil sie in alle Ecken und Zwischenriume dringt und sich dort
versteckt, weil sie gar das Aussehen der identifizierbaren Volker nachahmt. Wenn man
hingegen erklirt, dass Europa ohne die Feindschaft zwischen Deutschen und Franzosen
an der eigenen Bequemlichkeit zugrunde gehen miisste, imaginiert man den Kampfals
einen zwischen zwei echten, weil gelebten Einheiten, Identititen. Uberhaupt ist es nicht
selten der groRe Einzelne, der die Masse so informiert, dass ein Volk aus ihm zu werden
vermag — wenn es nicht der Krieg ist, der die Volker von den Fronten her formt, oder das
Blut, das sie von innen her definiert.

SchlieRlich aber verschiebt sich die Sicht im Zuge der Formalisierung, in der die Re-
aktion zu ihrer Vollendung kommt bzw. sich ihre eigene Wahrheit (zumindest insofern
als sie vorpolitische ist) offenbart. Dann wird von den Feindschaften und ihren konkre-
ten Gestalten abgesehen, und allein die Form der Feindschaft, des Kampfes als solche
bleibt bestehen. Es ist der Konflikt als solcher, der die Realitit bewihrt, die in den Pro-
fanisierungen der Moderne (mit ihren immer katastrophaleren Schiiben von »Emanzi-
pation«) verloren gegangen ist. Das Differential der Krifte A erzeugt durch Reibung die
Intensitit, in der Wirklichkeit noch einmal wirklich werden kann, in der paradoxen Ver-
schrinkung von resignativer Akzeptanz der Moderne und ihrer Herrschaft des Scheins
(und ihrer Scheinherrschaft) und der schirfsten Ablehnung dieser Moderne.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

Parodie und Paraparodie. Die Reaktion ist damit Parodie und Enteignung der Moderne.
Zum Gliick gibt es manchmal auch Parodie und Enteignung der Reaktion. Fight Club lisst
sich als eine solche durchgefiihrte Parodie auf die Befindlichkeiten der Reaktion lesen.
Da miissen sich die verwohnten und gelangweilten Mittelstandsminner, denen die Rea-
lit4t, die Relevanz und Dringlichkeit ihrer Wirklichkeit abhanden gekommen ist und die
sich am Ende selbst abhanden gekommen sind, mit Priigeleien dieser selben korperli-
chen Wirklichkeit versichern. Nur dass es im Fight Club eben wirklich um nichts anderes
mehr geht. Der Kampf fehlt und mit ihm die Wirklichkeit, also muss man die Wirklich-
keit wiedergewinnen, indem man sich gegenseitig die Fresse poliert. Eine Verbrimung
der Leere dieser Faustkimpfe wird nur kryptisch und andeutungsweise vom charisma-
tischen Tyler Durden geleistet. Eine wirkliche Funktion scheint sie kaum zu erfiillen.
»We're the middle children of history, man. No purpose or place. We have no Great War.
No Great Depression. Our Great War’s a spiritual war...our Great Depression is our lives.«
Unser Krieg ist ein spiritueller — das ist nur die Umkehrung der reaktioniren Uberzeu-
gung von der Spiritualitit des Krieges als solches.

Gekrinkte Miannlichkeit zeigt sich als das, was sie ist: gekrinkte Minnlichkeit. Und
als sich dann doch erkennen lisst, dass Durden eine politische Agenda verfolgte, erweist
die sich iiberraschend als eine entschieden linke: die systematische und rein materiel-
le, handfeste, nicht religiése und nicht spekulative Entschuldung aller in einer Welt, in
der die Karten gezinkt sind — um so etwas wie Demokratie iiberhaupt nur denkbar zu
machen. Eine mdogliche Heilung wird da angedeutet, ein anderer Weg, mit der Unord-
nung und dem Prosaischen der Moderne umzugehen, in der wir keiner Realitit, nicht
mal mehr der eigenen vertrauen kénnen. Ob man das nun Sozialismus oder Anarchis-
mus nennt oder jede politische Kategorisierung verweigert (und sei es nur, um die Kate-
gorien sauber zu halten), jedenfalls ist da die Enteignung der reaktioniren Befindlichkeit
durch eine nicht reaktionire Erzihlung gelungen. Oft gelingt das nicht.

Bezeichnend ist in diesem Licht die erste Regel des Fight Club: Denn die erste Regel
ist, dass man nicht iiber den Fight Club spricht. Er ist und soll eine geheime, eine eso-
terische, eine fast schon elitire Angelegenheit sein. (Tyler Durden hat sehr gute Griinde,
die Verschwiegenheit zur obersten Pramisse zu machen, wie sich schlieflich zeigt.) Das
Paradox aber ist, dass da einer sagt und es dem Millionenpublikum sagt, dass man iiber
den Fight Club kein Wort verlieren diirfe. Dieser performative Widerspruch, sicher nicht
so ungewdhnlich im Film, zumindest in einem mit Voice-Over, enthillt nun in diesem
Fall die performative Natur der Reaktion. Denn die besteht bekanntlich nur in ihrer li-
terarischen und rhetorischen Inszenierung. Es gilt also: »The first rule of the reaction is:
You shall talk about the reaction!«

Und doch bleibt auch die erste Botschaft noch wahr: Nicht iiber die Reaktion zu spre-
chen. Denn erstens aktualisiert sich der reaktiondre Diskurs eben durch allerlei Ver-
schleierungstaktiken (zu denen nicht zuletzt auch dieses Ineinander zweier inkompa-
tibler Imperative gehort) und zweitens wendet sich dieser Diskurs eben vom Sprechen-
iiber, vom Theoretischen ab und einer Inszenierung zu: einem transitiven Sprechen und
Spielen, einem mit direktem Objekt.

Ekel. Ichhabe hier oft auf dem Aspekt des Abscheus der Reaktionire gegeniiber der mo-
dernen Welt insistiert, in die sich die Forderung der »Demokratie« tief eingeschrieben

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

327


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

hat. Man muss diesen Abscheu wortlich nehmen. Es ist ein physischer Abscheu. Es ist
Ekel. Aurel Kolnai hat 1929 eine knappe Studie zum Ekel vorgelegt, die zurecht heute als
klassisch gilt. Was Kolnai zur Phinomenologie des Ekels zu sagen hat, passt sehr prizise
zur Erlebniswelt der Reaktion. Immer wieder erweist sich der Ekel als eine Reaktion auf
etwas, das als iiberlebendig empfunden wird. Uberlebendig, das heifit: ein Leben, das sich
aller Grenzen, Differenzen, Artikulationen, das sich seines Geriists iiberhebt in einem
form- und riicksichtslosen Wuchern. Es liegt darin eine konstitutive, fast schon betrii-
gerische Aquivokation (das englische Wort der »duplicity« wire hier treffend): Denn was
sich so als lebendig und sogar als das Lebendigste iiberhaupt prisentiert, ist in Wahrheit
schon tiber sich hinaus — auf dem Weg in den Tod.

Das sind Charakteristika, die das reaktionire Empfinden bei der modernen Welt
empfingt: die Uberlebendigkeit, die aus allen Poren quillt und alle Unberufenen zum
Mitreden und Mitmachen einlidt, die am Ende dazu zwingt, jeden Mist zu akzeptieren;
die Uberlebendigkeit, die in Wahrheit Scheinlebendigkeit ist, unwahr und uneigentlich;
das Sensationelle des Geschehens, das die eigene Leere oder gar Gefihrlichkeit kaum
iiberdeckt;** die Ausbreitung des Todes, die sich hinter dieser Vortiuschung von Leben
vollzieht. Im Ubrigen kann nur das ekelhaft sein, das man nicht fiir voll nimmt, vor dem
man nicht fliehen muss, sondern das man ausmerzen will.”

Gerade der enge Zusammenhang von Fiulnis und Ekel*

ist signifikant auch fir
die Erlebnisweise der Reaktion, deren widerspriichliche Zeitregime sich hierin abbil-
den. Denn im Verfaulen ist das unausweichliche Ende (der Tod) schon gegenwirtig,
im Grunde bereits vollzogen, doch unter den dufleren Erscheinungsformen héchster
Lebendigkeit. Ekelhaft ist »der Ubergang des Lebendigen in den Zustand des Toten.
Wohlgemerkt: nicht dieser Zustand selbst.«'” Das Paradoxe ist, dass das Leben sich, wie
in einem finalen Aufbiumen, in seinem Ausgang am intensivsten verrit und dadurch
Ekel hervorruft: »ein lebensverratendes Lebensschwelgen«.” Es ist Leben an der Grenze
des Lebens, Ende und Maximum des Lebendigen, das in seiner Sinnlosigkeit und Gleich-
heit Ekel provoziert: zu viel Leben. Solche Schilderungen lassen sich ohne weiteres als
Beschreibungen der reaktioniren Gefithlswelt lesen, die sich des einen grofien Gegners
beraubt sieht und nur noch das Gewusel der namenlosen Vielen und der gesichtslosen,
alle Ordnung zersetzenden Parasiten wahrnehmen kann:”

Qualitat des Heimtiickischen, Versteckt-Boswilligen, dies eigentiimliche Gemisch von
Verstohlenheit und demonstrativ-frecher Aktivitat, von Nichtigkeit und betriebsam-
stechendem Eifer. [...] Zusammenfassend ldsst sich kaum mehr sagen, als dass es sich
auch beim ekelhaften Getier um den Eindruck eines »sinnlos« wogenden, formlosen,

14 »Alles Ekelhafte hat etwas zugleich Auffallendes und Schleierhaftes, einer giftigen roten Beere
oder einer grellen Schminke Ahnliches.« (Kolnai: Der Ekel. 23)
15 Vgl.ebd.18.

16 Ebd. 29ff.
17 Ebd. 29.
18 Ebd.ss.

19 Eine Bildwelt, die sich hervorragend antisemitisch besetzen liefS. Sie ist aber fiir andere Ankniip-
fungen ganz ebenso offen; so ldsst sie sich zum Beispiel auch gut antiislamisch oder antiproleta-
risch interpretieren.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12. Was macht die Reaktion?

das Subjekt irgendwie »anspringendenc, mit einem konkret fiihlbaren Moderhauch
des Verfalls, des Lebens-»Zerfressens« behafteten Lebens handelt.*

Das eben ist das Entscheidende, dass dort Ekel entsteht, wo sich ein Uberlebendiges als
Schein seiner selbst erweist, wo Leben in Tod schon itbergegangen ist, ohne es gemerkt
zu haben.

Der vollen Intention nach ist es der Tod und nicht das Leben, was sich uns im Phano-
men des Ekelhaften ankindigt. [..] Fir die Todesintention im Ekelanlass ist dies am
bezeichnendsten, dass sie ilberall seiner Lebensintention selber innewohnt, als fiithrte
das an ihm hervorgetretene Mehr-Leben gleichsam kurzschlussmaRigin den Tod tiber,
als entspriange dieses potenzierte und verdichtete Leben einer ungeduldigen Todes-
sehnsucht, einem Verschwenden-, Verausgabenwollen der Lebensenergie, einer ma-
kabren Ausschweifungslust der Materie. [..] In diesem Mehrleben selber wohnt das
Nichtleben, der Tod.”

Kolnai verabsdumt es auch nicht, auf einen wichtigen Umstand hinzuweisen, der in der
Analyse der Reaktion immer wieder begegnete: Denn der sich so ekelt, verrit eben da-
durch seine Verwandtschaft mit dem Tod wie seine Faszination fir ihn: »unsere geheime
Todeslust«.”

Auch die spezielleren Aspekte des Ekels finden ihren Widerhall im reaktioniren Er-
leben. So glaubt die Reaktion auch die »Geistigkeit am falschen Orte« zu kennen, wenn sie
allenthalben gegen die Intellektuellen wettert und sich selbst gegen jeden Verdacht si-
chern will, mit denen etwas gemein zu haben. (Wieder ein Klischee, das sich hervorra-
gend antisemitisch iiberbesetzen lieRR.) Es gehe in solcher leeren Geistigkeit alle Bezie-
hung zum Wirklichen verloren (und die Reaktion kann das Wirkliche — da sie nun einmal
selbst Produkt einer hochkritischen modernen Denkweise ist — nur noch als das Aller-
brutalste denken). Die »Uberfeinerung« der Intellektuellen ist nur eine andere Art, in der
sich iibersteigertes Leben dufiert, das keine vitalen Unterscheidungen mehr zu machen
imstande ist.

Das unfruchtbar Selbstzweckhafte eines ewigen Gedankengeknisters, die dadurch er-
zeugte Stockung im Ablauf der Lebens- und wohl auch der Denkfunktionen veranlas-
sen ein Schalheitsgefiihl, das ganz zweifellos mit Ekel verwandtist. [..] Ebenso auch ei-
ne zwecklos-subtile, subjektivistisch-schwelgerische, im Herzensgrund gegenstands-
gleichgiiltige Uberfeinerung oder Schwulstigkeit der Denk- und Darstellungsweise, je-
ner unverantwortliche, ungerichtete »Gedankenreichtum«, den man besser die Geil-
heit des Geistes nennen wiirde.”®

Desgleichen findet sich der Reaktionir in seinem Abscheu vor der ethischen Verweichli-
chung wieder, die Kolnai beschreibt (46f.). »Es ist wieder das schmelzende und quellen-

20 Ebd. 34f
21 Ebd. 49f.
22 Ebd.s3.
23 Ebd. 43.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

329


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

de, der festen Formung, Auswahl, Zweck- und Sinnhaftigkeit widerstrebende >Lebens,
das dabei ekelhaft wirkt: das Missverhiltnis zwischen kargem Wertgehalt und betiu-
bender Duftfiille des Lebens.« (47)

Um es ganz klar zu sagen: Kolnais Beschreibungen sind treffend, und der Ekel vor
solchem Mangel an moralischer Gradheit ist begriindet. Der Unterschied ist nur, dass
der Reaktionir das so Beschriebene als allgegenwirtig empfindet. Eben hierdurch aber
verliert die Wertung allen Wert: Wenn alles rettungslos korrumpiert ist, dann bedeutet
der Ausdruck offenkundig nichts mehr. Auferdem kommt man dann zu dem so bekann-
ten wie verstorenden Phinomen, dass sich die mordenden Faschisten als Kimpfer gegen
den moralischen Verfall prisentieren. Der reaktionire Ekel vor der modernen Welt ist al-
soin Kolnais Studie beispielhaft prizise beschrieben, auch wenn Kolnai wohl nicht daran
gedacht hatte.

Der willkiirliche Mensch. Buber wusste, welches Gefiihl die Reaktionire umtrieb:

Wenn der Mensch es [das Grundwort Ich-Es] walten ldsst [wenn er also eine Auswei-
tung der Es-Welt zuldsst], ilberwuchert ihn die unabldssig wachsende Es-Welt, ent-
wirklicht sich ihm das eigene Ich, bis der Alb (iber ihm und das Gespenst in ihm einan-
der das Gestandnis ihrer Unerlostheit zuraunen.*

Und noch mehr scheint diese Passage geradezu das Wesen des Reaktionidrs auszuspre-
chen:

Aber das unglaubige Mark des willkirlichen Menschen kann nichts anderes wahrneh-
men als Unglauben und Willkir, Zwecksetzen und Mittelersinnen. Ohne Opfer und
ohne Gnade, ohne Begegnung und ohne Cegenwart, eine verzweckte und vermittel-
te Welt ist seine Welt; keine andre kann es sein, und dies heifdt Verhdngnis. Soist erin
all seiner Selbstherrlichkeit schier unauswirrbarins Unwirkliche verstrickt; und er weifs
es, sooft er sich auf sich besinnt,— darum richtet er den besten Teil seiner Geistigkeit
darauf, die Besinnung zu verhiiten oder doch zu verhiillen.?

Buber wusste auch den Ausweg aus dieser Verstrickung der Existenz ins Unwirkliche.
Es ist genau die Besinnung, die in ihr und durch sie aktiv verhindert wird; es ist noch
mehr und vor allem dies: Erlésung und Wirklichkeit gibt es nur in der Begegnung, die
Abenteuer und Wagnis bleibt. Gerade nicht im Kampf. Die Reaktion ist eine verzweifelte
Angelegenheit, tragisch darin, dass sie stets die Bodenlosigkeit vertieft, an der sie leidet.

24  Buber: Ich und Du. 44.
25  Ebd.59.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

Symptomatologie. Nach diesem Durchgang durch die Geschichte des reaktioniren Den-
kens und nach dem Entwurf eines systematischen Begriffs ihrer Bewegung ist eine Be-
standsaufnahme angebracht. Weder theoretisch noch ethisch noch politisch ist von die-
sem Denken viel zu erwarten. In keiner relevanten Hinsicht ist es, wie man in den von
ihm oft idealisierten Zeiten sagte, satisfaktionsfihig. Diese Diagnose hat sich immer
wieder aufgedringt, so dass es reichen mag, sie in ein paar Worten zu wiederholen -
auch wenn zugleich diese andere erniichternde Diagnose gilt: dass jene erste leider nicht
viel gegen die Attraktionskraft der Reaktion auszurichten vermag.

Hinsichtlich der Theorie oder der Philosophie ist das reaktionire Denken deshalb un-
geniigend, weil es sich nie der Konsequenz dessen bewusst war, was philosophisches
Denken bedeutet. Das reaktionire Denken ist ein Ausweichen des Denkens in einen Af-
fekt (den des Erhabenen) mit den Mitteln der Asthetisierung oder Literarisierung des
Diskurses. Dieses Ziel verfolgt der reaktionire Text unter anderen durch die Natura-
lisierung des Historischen, durch die Verdeckung aller realen Verhiltnisse und durch
die mystifizierende Erstellung von Absoluta (»der Krieg«, »der Feind«, »der Todx, »das
Volk...). Immer werden die Zusammenhinge zerrissen, das Netz des Wirklichen durch-
schossen, so dass sich Unverbundenes prisentiert, das eben dank dieser Prisentation
als Unverbundenes eine hohere Weihe zu gewinnen scheint. Wenn gar nichts anderes
mehr geht, dann nimmt der reaktionire Text seine Zuflucht zu Raunen, Andeutungen,
Ahnungen, so dem Enigmatischen, dessen Tiefsinn und verborgene Weisheit reine Be-
hauptung bleibt - sicher eine besonders unelegante Methode, aber ihrer Offensichtlich-
keit zum Trotz immer wieder eine wirkungsvolle.

Die Reaktionire horen also immer, und zwar aus Griinden, konstitutiv (nicht zufil-
lig), zu frith auf zu denken. Sie sind der Aufgabe des Denkens gar nicht gewachsen — und
hoffen, ihre eigene Versicherung, tiefer ins Sein geblickt zu haben als andere, reiche aus.
Es gibtim reaktionaren Text keine ernsthafte kritische Auseinandersetzung mit den rea-
len, dringenden Problemen ihrer Gegenwart — kein Wunder, verachten sie doch nichts
so sehr wie diese Probleme und vor allen Dingen: wie ihre Gegenwart. Selbst da, wo Carl
Schmitt berechtigte Kritik itbt an dem modernen liberalen Parlamentarismus, tut er dies
aus einem Geist, der eigentlich damit gar nichts zu tun haben will. Seine Sehnsucht ist
denn auch nur die Vernichtung des Verachteten, und dafiir braucht man wahrhaft kein

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Professor zu sein. Abscheu und Ekel und tiefempfundene Angst diktieren hier die Sit-
ze, dieses Denken wendet sich ab von der Realitit, anstatt sich ihr kritisch zuzuwenden.
Es triumt, nicht von der Wiederherstellung des Alten, das ist nicht moglich, soviel weifd
es. Es triumt aber von der Wiederkehr des Alten im Gewand der Moderne, es verbrimt
zaghaft seine Nostalgie als Modernismus und gelangt so zu einer besonders inkongru-
enten Antwort. Freilich, was ihm als Neugeburt, sogar Revolution erscheinen will, ist fiir
alle anderen nur eine Farce oder die Wiederbelebung eines Leichnams — der als Untoter
umso schrecklichere Opfer fordern wird.

Rein theoretisch betrachtet, nach seiner geistigen Wertigkeit befragt, erweist sich
das reaktionire Denken schon bei einem oberflichlichen Blick als nichtig und leer, als
Abdankung des Denkens.

Ethisch steht es nicht besser um dieses Denken. Immer wieder hatte sich gezeigt,
wie die reaktioniren Texte grundlegend von Unaufrichtigkeit geprigt sind, die sich in
verschiedensten Weisen ausdriickt: als Verschleierung der Realitit (sowohl im GrofRen,
indem man zu abstrusen Begrifflichkeiten greift, um das Geschehen von Politik und Ge-
schichte zu »erkliren«, etwa das »Blut, aber auch im Detail, nimlich gerne dann, wenn
die deutschen Rechten beispielsweise nach dem Krieg die wunderlichsten Argumente
gefunden haben, warum sie mit all dem nichts zu tun hatten — und warum das alles
eh ganz anders war); als Ubereinanderschiebung von zwei inkompatiblen Diskursarten,
Textsorten oder Aussageebenen, die es stets erlauben, von der einen auf die andre und
zuriick auszuweichen, je nach Bedarf; als Leugnung aller Verantwortlichkeit, und das
nicht selten gerade dann, wenn sie am lautesten posaunt wird. All das fithrt darauf, dass
die reaktioniren Diskurse ethisch grundlegend disqualifiziert sind. Im Ubrigen besti-
tigt sich ethisch wie theoretisch, was Adorno seinerzeit dem Nachkriegsrechtsradikalis-
mus attestierte: der Charakter des »Angedrehtenc,’ der geradezu als ein Wesensmerk-
mal des reaktiondren Denkens zu betrachten ist.

Politisch ist noch weniger von ihm zu erwarten, insofern die paradoxe Realisierungs-
form dieses inhirent antipolitischen Denkens der Faschismus ist. Es sagt viel iiber un-
sere Zeit aus, dass man solche Sitze noch ausdriicklich formulieren muss, aber offenbar
sind wir inzwischen da; also gut: Es gibt nichts Gutes am Faschismus. Faschismus be-
deutet immer Gewalt und Zerstorung und nichts anderes.

litiologie. Ich habe es schon mehrfach gesagt: Alle Argumente, die sich gegen Reaktion
und Faschismus vorbringen lassen, sind zwar hoffentlich nicht geradehin nutzlos; sie
scheinen aber gegen deren Faszination und Attraktion im Ernstfall nicht allzu viel aus-
richten zu kénnen. Woran liegt das? Die einfache Antwort ist, dass sich Reaktion und Fa-
schismus eben nicht auf dem Niveau der geistigen Auseinandersetzung bewegen. Wenn
das reaktionire Denken eines ist, das nicht noch zusitzlich, sondern wesentlich dsthe-
tische und affektive Elemente in einer sehr prizisen Weise zum Einsatz bringt, wenn es
gar grundlegend ein Ausweichen des Denkens auf den Affekt ist — dann muss es nicht
verwundern, wenn eine nur intellektuelle Kritik wenig dagegen vermag. Es ist aber eine
nur affektive Ablehnung ebenfalls ohnmichtig. Das mag daran liegen, dass die Reaktion

1 Adorno: Aspekte des neuen Rechtsradikalismus. 14.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

das eigenartige Phinomen ist, dass da ein Denken »organisch«, d.h. aus den eigenen in-
nersten Notwendigkeiten heraus iibergeht ins Affektive und Asthetische. Zwar ist diese
»Einheit« eine der Feigheit und Faulheit; doch sind Theorie, Asthetik und Affekt gleich-
wohl intim verschrinkt, so dass die Kritik, die immer nur einen der Aspekte herausgrei-
fen kann, damit immer auch zu kurz greift. (Davon abgesehen, dass eine »nur« affektive
Kritik ohnehin keine ist, denn Kritik beginnt nun einmal da, wo das Denken sich auf die
Hohe des Problems begibt.) Das muss nicht heiffen, dass unsere Arbeit umsonst gewesen
ist. Doch am Ende wird wohl nur ein positiver Gegenentwurf Reaktion und Faschismus
das Wasser abgraben kénnen - oder aber eine neue historische Katastrophe, die man
sich nicht einmal ausmalen will.

Das ist die einfache Antwort. Es ist klar, dass man da nicht stehenbleiben kann; viel-
mehr miissen die Bedingungen und die einzelnen Faktoren der Anziehungskraft der Re-
aktion genauer untersucht werden. Es ist aber auch klar, dass das eine eigene Studie
erfordern wiirde. Ich will mich hier mit drei Andeutungen begniigen: einer dsthetisch-
erotischen, einer politisch-historischen und einer spekulativen.

This is Sparta. Die Anziehungskraft des Faschismus ist ganz entscheidend auch eine der
Bilder, aus denen er lebt. Insofern die Reaktion der Ubergang in eine Fiktion zum Zweck
der Intensititssteigerung ist, ist sie und ist der Faschismus mit ihr wesensmiRig einer
gewissen Asthetik verbunden. Und diese Asthetik ist nichts, wenn sie nicht gewisse Af-
fekte zu erzeugen vermag, wenn sie nicht anspricht, nicht anmacht, nicht geil macht.
Bildproduktion, d.h. Inszenierung, Affektproduktion, d.h. Erotik und Realititssimula-
tion, d.h. Intensivierung gehdren zusammen in dieser Praxis.

Faschismus ist geil. Nicht wirklich natiirlich. Aber die Vorstellung davon ist es. Und
wenn es stimmt, dass die Reaktion — und in ihrer Folge auch der Faschismus — zuerst die
Simulation einer Intensitit zum Zweck ihrer eigenen Bewahrheitung und dadurch der
Bewahrheitung des Wirklichen selbst ist - nun ja, dann ist die Unterscheidung zwischen
der Vorstellung vom Faschismus und diesem selbst auf eine verstérende Weise fraglich
geworden.

Es ist geil, wenn Leonidas die Botschafter des Perserkonigs in den Brunnenschacht
tritt. Wenn er und seine Getreuen dann der Ubermacht bis zum letzten Mann trotzen.
Wenn sie zwar den Kampf verlieren, aber dabei ihre Bestimmung erfiillen. Es ist geil,
wenn John Wick sich eigenhindig und unaufhaltsam durch Scharen von Bésewichtern
metzelt, mit jedem Toten seine Dominanz noch steigernd (dem Uberlebenden bei Ca-
netti gleich). Es ist schon geil, wenn es iiberhaupt nur Bésewichter gibt! Natiirlich ist
es auch geil, wenn man sich als Luke Skywalker oder Han Solo imaginiert; aber der Im-
perator und Darth Vader sind eben auch geil. Wenn Jungs Star Wars nachspielen, wird
es bestimmt immer welche geben, die freiwillig diese Rollen itbernehmen. Miltons Sa-
tan ist geil. Vielleicht ist er sogar eine Art Blaupause fiir all diese Figuren toxischer und
eben darum faszinierender Minnlichkeit. Hochstens kann man Milton vorwerfen, dass
er den Teufel zu einfiihlsam geschildert hat. Der Heroismus dessen, der die Tore der Hol-
le aufstofdt und sich von dem Anblick endloser Leere und dem Weg durch das Chaos

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

333


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

nicht abschrecken lisst,* wird aufgewogen von den Reflexionen, in denen er Sinn und
Moglichkeit seines Unterfangens befragt. Auch der Weltuntergang ist geil, ja der sogar
besonders. Das Bild einer endgiiltigen Abtragung aller Schichten des Althergebrachten,
des Kompromittierten, des Kontaminierten, des Halbherzigen, vor allem: all dessen, was
sich in einer gewissen Perspektive wie eine unzulissige Einschrinkung meiner Impulse
und Begehren prisentiert, ist unwiderstehlich. Die totale Katastrophe setzt total frei. Ob
nun die souverdne Gestalt von sich aus alle Mauern und Grenzen einreif$t und damit ei-
ne eigene Form von Katastrophe hervorruft (wie in den positiv konnotierten Bildwelten
der Reaktionire) oder ob die Katastrophe diese Befreiung besorgt (wie in den Szenarien,
die sie zu verabscheuen vorgeben), das Ergebnis ist dasselbe, und insofern die Reaktion
ihrem Wesen nach eine fiktionale Angelegenheit ist, muss sie sich auch nicht fiir einen
der beiden Wege entscheiden. Gelassen kann sie beides kombinieren.

Wenn Leonidas in 300 dem persischen Botschafter die berithmte Antwort gibt, fasst
das perfekt die Stimmungslage und die dsthetische Sensibilitit der Reaktion zusammen:
Worauf der Ausruf »This is Spartal« reagiert, ist der Vorwurf des Botschafters, die kor-
perliche Bedrohung eines diplomatischen Abgesandten sei Gotteslisterung und Wahn-
sinn. Dieser Vorwurfist vollkommen korrekt, im antiken wie im modernen Kontext. Die
Unversehrtheitsgarantie der Botschafter ist im engen Sinn die Voraussetzung fiir einen
Dialog, und zwar unabhingig von den konkreten politischen Situationen und Beziehun-
gen. Leonidas setzt sich also nicht einfach iiber irgendeine nebensichliche Formalitit
hinweg, mit der Wucht seines Zorns, der wirkungsvoll als ein gerechter inszeniert wird;
er bricht dltestes, heiliges Recht, das fiir eine zivilisatorische Beziehung der Menschen
untereinander unverzichtbar ist. Er reklamiert mit seinem Ausruf die Ausnahme, die
Ausnahme eines Territoriums, das anders ist als andere, urspriinglicher, der elementa-
ren Gewalt verbunden, noch nicht verweichlicht, von der Zivilisation korrumpiert (im
Gegensatz zu den »philosophers and boy-lovers« in Athen — welche andere Stadt konn-
te man nennen, die auch nur annihernd so beispielhaft fiir die westliche Geschichte
des Geistes stiinde?), ganz Natur und Kraft. Leonidas reklamiert das Recht, ohne Riick-
sichten handeln zu diirfen; das Recht, keine Kompromisse eingehen zu miissen. (Es ist
kein Zufall, dass der einzige echte »Politiker« in Sparta als kalkulierendes und verlogenes
Schwein gezeichnet wird.) Starke, schnittige Mdnner, die keine Kompromisse eingehen,
die gegen die Ubermacht aufbegehren, in Hirte das Unmégliche wagen, um jeden Preis.
Der Film und diese Szene im Besonderen handeln von nichts anderem als von dem reak-
tiondren Imaginarium, von den Motiven der Entgegensetzung verkommener und kraft-
loser Zivilisation und urtiimlicher Verwurzelung, von der Asthetisierung der Gewalt und
der Produktion des Erhabenen als Zentralaffekt. Optisch, affektiv, metaphysisch: eine
Welt aus Gewalt.

Der Film wurde frith kritisiert fiir seine faschistoiden Tendenzen. Es ist hier wie
tiberall: Solange man sich daran erinnert, dass es eben ein Film ist, muss hier kein Pro-

2 Derjingere Bruder von Joseph de Maistre, Xavier, bezeugt seine Bewunderung fiir die Gestalt des
rebellischen Teufels, wie er von Milton geschildert wird. Xavier de Maistre imaginiert den Teufel
dabei als »wahren Demokraten, nicht einen aus Athen, sondern aus Paris«, und es ist klar, dass das
fiir de Maistre ein schlimmes Urteil ist; und doch kénne er sich nicht von seiner Begeisterung fiir
diese Figur freimachen, vgl. Xavier de Maistre: Voyage. 68f.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

blem bestehen. Das Problem entsteht insofern, als er sich nahtlos verbinden lisst mit
den modernen Befindlichkeiten derer, die das Spektakulire im Leben vermissen und die
zugleich angewidert und beleidigt sind von der vermeintlichen Herrschaft eines Mittel-
mafes und ebenso vermeintlichen Liebedienerei an einer Doktrin der Weichheit, die sie
allerorten zu bemerken scheinen.

Und noch einmal: Es geht hier nicht darum, ob oder in welchem Maf3 300 »schuld«an
irgendetwas ist. Es geht einzig darum zu zeigen, dass die Anziehungskraft der Reaktion
nicht von ungefihr kommt. Denn als imaginierter ist der Faschismus geil.? Es gibt eine
spezifische Klasse dsthetischer Produktionen, die einen Mythos bedienen; oder umge-
kehrt gibt es einen bestimmten Mythos, dessen isthetische Anzapfung regelmiflig sehr
ergiebige Resultate zeitigt. Ganz allgemein formuliert kann man sagen, dass es in die-
sem Mythos um die singulire Gestalt geht, die sich tiber alle Widerstinde hinwegsetzt
und ihre Aufgabe um jeden Preis erfiillt. Es geht eben um den Helden. Das ist per se
vielleicht nicht so schlimm; allerdings muss man sogleich bemerken, dass es singulire
Helden nun einmal definitorisch nur dann gibt, wenn die meisten keine sind. Trotzdem
ist dieser Mythos (der auf die eine oder andere Weise 99 % der US-amerikanischen Kul-
turindustrie bestimmt) an sich weder gut noch schlecht. Er scheint aber von sich aus eine
Tendenz zur Brutalitit zu haben, insofern er eben einen Kampf inszeniert. Eine andere,
extrem wirkungsvolle Manifestation des Mythos ist der Film Rocky, dem das Kunststiick
gelingt, den Brutalismus des Kampfes (im doppelten Sinn: der Kampf des Underdogs
»againstall odds«, der konkret als blutiger Boxkampf auftritt) mit einer ginzlich anderen
Moral zuverbinden. Wie dem auch sei, in jedem Fall hat diese Inszenierung des Kampfes
und der Gewalt eine unbestreitbare Attraktivitit, der ich mich ebenfalls nicht entziehen
kann - und wohl auch nicht will. (Das ist im Ubrigen ein willkommener Anlass, an die
Gefahren zu erinnern, die sich ergeben, sobald man sich in Leichtfertigkeit und Selbst-
gefilligkeit gegeniiber der Reaktion ergeht; sei es nur deshalb, weil die Reaktion auch in
uns ist, in mir. Auch ich spiire ihre Versuchung. Niemand sollte es sich zu einfach ma-
chen, der Philosoph am wenigsten von allen.)

Das Problem liegt deshalb auch nicht in den fiktionalen Produkten als solchen
(zumindest meistens nicht; im Fall von 300 kann man durchaus kritische Fragen einer
grundsitzlicheren Art stellen). Das Problem liegt an der Dienstbarmachung, der Reak-
tion und Faschismus die Asthetik und Fiktion unterwerfen. Reaktion und Faschismus
bestehen zugleich darin und darauf, dass zwischen der Inszenierung und der Realitit
des Faschismus kein Unterschied besteht, der doch jedem Unbeteiligten deutlich vor Au-
gen steht.* So kénnen sie immer wieder vorliegende und hochentwickelte Affektquellen

3 Dass Hollywood bis heute so gerne auf die Nazis als Bosewichter zuriickgreift, hat sicher damit
zu tun, dass man mit ihnen tber ein allgemein erkennbares und anerkanntes Symbol des Bsen
verfiigt. Es liegt aber nicht weniger daran, dass der Faschismus so ungemein fotogen ist. Er schreit
geradezu nach den Bildmedien, stammt er doch selbst aus der Einbildungskraft.

4 Es soll vorkommen, dass Frauen von der Vorstellung, vergewaltigt zu werden, erregt werden. Das
heifdt eben nicht, dass sie auch wirklich vergewaltigt werden wollen. Eine schlichte Unterschei-
dung, sollte man meinen; doch es scheint genug zu geben, die mitihrihre Schwierigkeiten haben.
Esist nicht Ubertrieben zu sagen, dass die Reaktionire ganz allgemein diesen Frauen den tatsich-
lichen Wunsch, vergewaltigt zu werden, zuschreiben wiirden, und das aus dem einfachen Grund,
weil sie selbst gerne Vergewaltiger wiren.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

335


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

anzapfen, ohne sich viel Mithe geben zu miissen. Es ist dies der entschieden pubertire
Aspekt der Attraktivitit der Reaktion. Die Asthetik des Erhabenen im Umkreis von
Kampf und Tod ist dufderst kraftvoll und ldsst sich hervorragend fir die Propagierung
reaktionirer Schemata aktivieren.

Allein aber, das merkt man sofort, fithrt diese »Erklirung« der anhaltenden Macht
reaktioniren Denkens und Fithlens nicht allzu weit. Es miissen mindestens® noch ein
paar andere, gesellschaftliche Bedingungen erfiillt sein, damit daraus die Giftpflanze des
Faschismus erwichst.

Etwas ist faul im Staate Danemark. Und in den anderen auch. Der Begriff von Reaktion, den
ich hier entwickelt habe, ging konsequent davon aus, dass an seinem Anfang ein Seins-
mangel steht. Dieser Seinsmangel ist mehr gefiihlt als gedacht, mehr gespiirt als durch-
schaut. Man kann sich nun die Frage stellen, woher dieses diffuse Empfinden kommt.
Man kénnte fragen, inwiefern gewisse Sozialstrukturen oder kulturelle Praigungen oder
historische Enttiuschungen (etwa im Sinn der »vaterlosen Gesellschaft«) die Protago-
nisten dieser Geschichte zu diesem Empfinden gebracht haben. Man kénnte nach der
Rolle des Ersten Weltkriegs fragen, nach den Unsicherheiten der Weimarer Republik.
Nach der Bedeutung aristokratischer Relikte in Politik und Konvention und nach der ei-
nes biirgerlichen Elitedenkens (als 6konomische und kulturelle Elite). Nach den Albtriu-
menvon proletarischer Gleichmacherei und ontologischer Promiskuitit, die als Schreck-
gespenst dienten. Nach persénlichen Erfahrungen, nach der Familienstruktur, nach Pa-
triachat und Vergotterung von Hierarchie. Nach den Fingern, die das Christentum dabei
noch im Spiel hat. Usw. usf.

Jede dieser Nachfragen ist berechtigt und wichtig. Aber eine ist es noch mehr, die
liegt jedoch auf einer Ebene: Alle diese Fragerichtungen gehen von dem Gefiihl der Un-
echtheit und Unwirklichkeit als von etwas aus, wofiir man sehr grofe Erklarungsgriinde
bemithen muss, soziale oder politische Bewegungen auf der Makroebene. Sie tibersehen
aber den einfachen Umstand, dass dieses Gefiihl auch erzeugt werden kann. Und es wird
nicht zuletzt erzeugt im reaktioniren Text.

Meine bisherige Schilderung war also unvollstindig oder vielleicht sogar irrefith-
rend. Sie setzte das Gefiihl der Unwirklichkeit an ihren Anfang, ohne danach zu fragen,
wie es zustande kam. Zugleich betonte sie den performativen Charakter der reaktioni-
ren Texte. Dabei liefd sie unter den Tisch fallen, dass das, was diese Texte hervorbringen,
genau das Empfinden sein kann, was am Anfang der reaktioniren Bewegung steht. Mit
anderen Worten: Sie rekrutieren Anhinger. Ist dann einmal durch den Text die Gewissheit
des Unwirklichen hergestellt (die bei den Leser*innen zuvor vielleicht nicht bestand),
kann der reaktioniren Parcours immer wieder von Anfang zu Ende durchlaufen werden,
und er muss immer wieder so durchlaufen werden (weil er eben zu nichts fiithrt).

Es kann also wichtig sein, aus was fiir historischen oder personlichen Griinden ei-
ner wie Heidegger oder irgendjemand anderes, in den Zwanziger Jahren des 20. wie des
21.Jhs., zum Reaktionir wird. Wir konnen aber von unserem Standpunkt aus, wie schon

5 Dieses »mindestens« hat nur den Grund, allzu einfache schematische Zuordnungen abzuweisen,
etwa: Asthetik + Gesellschaftszustand = Faschismus. Es lassen sich immer nur Aspekte heraushe-
ben aus einem komplexen historischen Geschehen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

bei der Analyse der reaktioniren Unaufrichtigkeit, auf solche Erwigungen (sozialer, his-
torischer, kultureller, psychologischer... Art) verzichten. Die Texte als solche sind mindes-
tens zu einem guten Teil Antwort auf die Frage der Herstellung dessen, was die Reaktion
als Milieu braucht: eine fast sinnliche Gewissheit, dass dies nicht die wahre Welt ist, nicht
das wahre Leben.

Dann wird aus der Feststellung, dass etwas faul ist im Staate Dinemark eine ganz
andere: dass es den namlich gar nicht gibt. Das wire nun allzu iibertrieben — wenn es nicht
allerorten begegnete. In Deutschland hat diese verriickte Idee mit dem »Reichsbiirger-
tumc eine besonders prominente Ausprigung erhalten. Da tummeln sich Leute, die aus
irgendwelchen, oft sehr fragwiirdigen Griinden heraus meinen, dass es die BRD nicht
gibt. Das Reichsbiirgertum ist sozusagen der Konkretismus des rechten Unbehagens: In
ihm ist die Diagnose der Unwirklichkeit konkretisiert und verdinglichst, nimlich aufein
politisches System, eine Verfassungsordnung iibertragen. Dass es die doch gibt, merkt
der Reichsbiirger, wenn ihn das SEK aus der selbstproklamierten autonomen Republik
schleift. Doch zuerst ist die Tatsache selbst von Belang: dass man dahin gelangen kann,
eine in allen Einzelheiten und aller Machtfiille dastehende Wirklichkeit (die eines Staa-
tes) als unwirklich zu empfinden und zu deklarieren. Da wird dann erklirt, dass die BRD
in Wahrheit kein Staat, sondern eine GmbH sei oder dass ihr die verfassungsrechtliche
Legitimitit fehle, weil das Deutsche Reich niemals formell geendet habe. Wie man auch
argumentiert (und es ist bezeichnend, dass es dabei ein Ausweichen vom Faktischen und
seiner normativen Kraft aufvorgebliche Rechtstitel gibt), immer ist die Existenz der BRD
oder mindestens alle Verpflichtung auf Gehorsam oder Loyalitit oder dhnliches bestrit-
ten. Eigentlich gibt es die nicht, eigentlich bin ich gar kein Biirger des Staates, den es
nicht gibt, daher bin ich nicht an ihn gebunden. Das Vakuum des Unwirklichen, das
so erzeugt wird, fordert von sich aus eine Filllung mit Wirklicherem. Also warum nicht
selbst einen neuen Staat griitnden? Oder aber sich den Faschisten anschliefien, die da-
mals wie heute von kaum etwas anderem triumen als von echter Herrschaft?

Es gibt andere Varianten der Unwirklichkeitsdiagnose. Im Grunde liuft all das,
was man als Verschworungstheorie bezeichnet, auf diese Diagnose hinaus: Jedes Mal
wird die sichtbare, scheinbar wirkliche Realitit der Staaten und Regierungen, der
Parlamentswahlen und Koalitionen iiberschritten und eben dadurch als reine Schein-
herrschaft offengelegt (um einen Begriff zu verwenden, der in Jiingers Arbeiter stindig
begegnet). Eigentlich, in Wahrheit wird anderswo geherrscht, ist die Oberfliche des
Politischen reine Illusion, blofler Schein. In den Verschworungstheorien verbindet
sich die Sehnsucht nach einer echten Herrschaft mit der Diagnose irrealer Politik,
nur dass hier die echte Herrschaft von einer verkommenen Clique ausgeiibt wird. Die
echte Herrschaft ist also (phantasmatisch) prisent, aber als entfremdete, okkupierte,
bésartige antidemokratische im Ubrigen, die von sich aus die Dissoziation zu einer
nur noch als Alibi empfundenen politischen Nicht-Realitit hervorbringt. Die Aufgabe
besteht nun darin, echte Herrschaft und politische Oberfliche wieder zusammenzu-
fithren, und das kann nur gelingen, wenn die illegitime Herrschaft eine legitime wird.
Dass Verschworungstheorien notorisch fiir rechtes Denken ankniipfungsfihig sind,
kommt nicht von Ungefihr, sondern aus ihrer strukturellen Verwandtschaft. Wenn et-
wa im US-amerikanischen Kontext vom »Deep State« fabuliert wird, dann ist damit die
Wirklichkeit zerrissen in eine Scheinherrschaft einerseits und in die Tiefendimension

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

337


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

einer definitorisch verborgenen wahr-unwahren Herrschaft — wahr, insofern dort die
eigentlichen Entscheidungen getroffen werden, die jedoch als moralisch disqualifizierte
wesentlich politisch unwahr sind - so sehr, dass eine Heilung des Risses nur noch durch
die brutalsten Eingriffe moglich wird: Eine faschistische Revolution ist der natiirliche
Fokus, auf den sich das Begehren nach Wirklichkeit richtet. Wenn das Falsche der
Oberflichenpolitik iiberwunden ist, dann wird endlich auch wieder eine menschliche
Existenz moglich. Es ist, als habe man das Wort Adornos, demzufolge es kein richtiges
Leben im falschen gibt, mafllos konkretistisch ausgelegt, um seine brutalistischen
Implikationen auszuleben.

Ebenfalls in diese Geschichte der Inszenierung von Unwirklichkeit oder Entwirkli-
chung gehort ein Motiv, das bei den gegenwirtigen Rechten eine bemerkenswerte Be-
liebtheit erlangt hat: das Motiv der roten Pille. An ihm lisst sich die Verschrinkung von
Fiktion und Realitit, die Kennzeichen des reaktioniren Diskurses als solchen ist, bei-
spielhaft ablesen: Das Motiv selbst stammt aus der Matrix-Trilogie. Der um ontologische
Fragen unbekiimmerte Hacker Neo wird von Morpheus vor die Wahl gestellt: rote Pille
oder blaue Pille. Nimmt er die blaue, so wird er in den Zustand seliger Unwissenheit zu-
riickversetzt; alles, was er bereits an Erschiitterungen und Fragwiirdigkeiten erlebt hat,
wird er vergessen. Nimmt er aber die rote Pille, besiegelt er damit dauerhaft sein Er-
wachen, das denn auch ganz wortlich inszeniert ist: Er schrecke hoch in einer von un-
zihligen tibereinandergestapelten Schlafkapseln, in denen ihm eine kohirente Realitit
vorgegaukelt wird, wo nur ewiger Schlaf und Traum ist.

Die »red pill«, auch als Verb »red pilling, ist in rechten Kreisen inzwischen zum
Symbol geworden fiir das Erwachen des (oft aber keineswegs ausschliefSlich mannlichen)
Subjekts in der modernen Kultur. Dieses Subjekt wird als eines beschrieben, das zuvor
naiv und vertrauensselig den Werten, Leitlinien und Imperativen der modernen »libera-
len« Kultur gefolgt ist, dabei fast unbemerkt seine eigenen Interessen und Bediirfnisse,
erst recht seine Triebe verleugnend. Irgendwann aber setzt der Prozess des Erwachen
ein: Man erkennt, dass all die pseudo-freiheitlichen Parolen nur Vorwand fiir illiberale
Unterdriickung individueller Freiheiten sind, dass die humanistischen Appelle die Men-
schen einer unmenschlichen Politik geftigig machen sollen, dass alle Forderungen nach
Minderheitenrechten und Gleichstellungen usw. in Wahrheit nur dem einen Zweck die-
nen, die Entfaltung des weiflen Mannes zu unterbinden und seine »Selbstverteidigung«
sogar undenkbar werden zu lassen. Mit dem letzten Schritt ist die ohnehin nur schmale
Distanz von einer pseudoradikalen Totalkritik hin zur rechten Propaganda eingeebnet.
(Pseudoradikal, denn echte Radikalitit fordert kritische Differenzierung als Vorausset-
zung.) Im Ergebnis wird die Idee, die Wirklichkeit sei eine Inszenierung, auf die reale
Welt iibertragen. Ein Film wird zum Schliissel fiir die Realitit. In etwas anderer Wei-
se kehrt hier die Vermengung von Fiktion und Realitit wieder, die wir etwa bei Jiilnger
beispielhaft bemerken konnten.

Die Pointe ist also, dass die Diagnose der Unwirklichkeit nicht zwangsliufig schon in
irgendwelchen Vorprigungen enthalten sein muss. Sie kann hergestellt werden. Nur da-
her kann der Faschismus eine solche stets reaktivierungsfihige Gefahr darstellen. Wenn
der Begriff der Reaktion, den ich vorschlage, also in seiner Bewegung mit der Unwirk-
lichkeit beginnt, muss das nicht heifden, dass sie nur solche Menschen ansprechen kann,

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

die bereits (aus welchen Griinden auch immer) lingst iiberzeugt sind, dass die moderne
Welt uneigentlich ist.

Allerdings, das funktioniert nicht immer und iberall. Es miissen bestimmte Bedin-
gungen erfillt sein, damit Reaktion und Faschismus eine Breitenwirkung entfalten kon-
nen, die im Ernst eine politische Gefahr darstellt. (Ich halte nicht viel von Theorien der
Art, dass es eine bestimmte Zahl oder einen gewissen Prozentsatz von »Rassistenc, »Fa-
schisten«o.4. in einer gegebenen Bevolkerung gebe, egal wie subtil solche Theorien dann
noch begrifflich ausdifferenziert werden. Ich halte deshalb nicht viel von ihnen, weil sie
erstens selbst noch bei besonders ausgefeilter Subtilitit grobschlichtig bleiben miissen,
sobald sie ernsthaft Prozentsitze vorlegen wollen, und weil sie zweitens sich die Ant-
wort auf das Problem einfach geben: Aha, es gibt also eh immer so und so viel Faschis-
muspotenzial. Doch ist das eine Erklirung? Gibt es irgendwelche genetischen oder sonst
wie natiirlichen Wahrscheinlichkeiten, die verlisslich — sagen wir — 8 % zu Rassisten ma-
chen? Und heif3t das nicht, dass wir aller Verantwortung itberhoben sind, dagegen etwas
zu machen? Solchen Vergroberungen korrespondieren dann die nicht weniger hilflosen
Vergroberungen, die zum »Kampf gegen den Rassismus« aufrufen oder die, wie in den
Werbebanden der Sportstadien zu lesen, gleich fordern: »End Racismc. Ja, gerne: Aber
wie? Auf diese Frage wird die Rassismusreservoirhypothese keine Antwort geben und der
Imperativ auch nicht.)

Wie steht es nun mit diesen Bedingungen, die erfillt sein miissen, damit Reaktion
und Faschismus greifen kénnen? Unter welchen Bedingungen verfingt die Unwirklich-
keitsdiagnose? Diese beiden Fragen fithren auf die ambivalente Rolle der Linken zuriick.

Es muss dieser Diskussion sofort eine Erklirung vorausgeschickt werden: Wenn ich
hier behaupte, dass die Linke in zweierlei Hinsicht die Bedingungen fiir das Erstarken
des Faschismus in unseren Tagen mitbereitet hat, dann heif3t das nicht, dass sie daran
schuld ist. In einer der beiden Hinsichten gibt es ein Scheitern zu konstatieren. Aber
nur weil die Linken scheitern, gewinnen die Rechten noch nicht, auch wenn ihr Schei-
tern diesen den Weg bereitet. Diese Betonung ist deswegen wichtig, weil man sonst auf
allerlei theoretische Abwege geraten witrde. Um nur zwei zu nennen: Erstens erschie-
nen sonst die Linken als die alleinigen Akteure der Geschichte, von deren Gnaden so-
zusagen die Rechte (oder andere politische Bestrebungen und Bewegungen) ihre Kraft
erhielten. Das mag einem Toni Negri anstehen, hilt aber keiner differenzierteren his-
torischen wie philosophischen Betrachtung stand. Zweitens und korrelativ dazu wiirde
diese Sichtweise jegliche Verantwortung der Faschisten fiir ihren Faschismus und fiir
dessen Auswirkungen streichen: Faschismus erschiene dann wie eine Naturgewalt, die
dort einsetzt, wo die Linke sich und ihre Aufgaben vergessen hat. Dagegen muss man
aber in aller Konsequenz sagen: Der Faschismus wird gemacht, und zwar von Faschis-
ten; er muss im Ernst hervorgebracht und durchgefiithrt werden. Fiir seine Wirkungen
lassen sich sehr wohl Verantwortliche benennen.

Dies vorausgeschickt, miissen wir uns dennoch der doppelten Rolle der linken Intel-
lektuellen in den vergangenen Jahrzehnten stellen. Deren Analysen haben, zweifelsoh-
ne ungewollt, dem rechten Entwirklichungsimaginarium vor- und zugearbeitet. Es gibt
auch historische Umstinde, unter denen dies allein geschehen konnte: Sobald nimlich
die noch urwiichsige Uberzeugung, die Revolution stehe unmittelbar bevor und werde
ohnehin mit Notwendigkeit eintreten, durch die historischen Entwicklungen, kurz ge-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

339


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

sagt: durch die Zihigkeit des kapitalistischen Systems, seine Plausibilitit verloren hatte,
stellte sich die Frage, wie aus sozialistischer Perspektive das Uberleben des biirgerlichen
Liberalismus gedacht werden solle. Eine besonders stringente, kraftvolle und wirkmich-
tige Antwort auf diese Frage wird von den Denkweisen geboten, die Jacques Ranciére
unter der Uberschrift der Metapolitik vereinigt hat. Wir werden diesseits des Rheins wohl
vor allem an die Frankfurter Schule denken. Metapolitik nennt Ranciére diese Denkweise
und Methode aus zwei Griinden, die zwei Bedeutungen des griechischen »meta« aktivie-
ren. Zum einen bedeutet »meta« so viel wie »lings« oder »entlang«. Die Metapolitik ist
eine Theorie, die alle gegebenen politischen Ereignisse kritisch begleitet und ihrer Un-
wahrheit iiberfithrt. Denn sie ist zum anderen Metapolitik, insofern sie hinter oder jen-
seits der faktisch gegebenen Politik die wahre Politik mindestens zu erahnen weif3, von
der aus gesehen sich diese als falsche, grundfalsche entpuppt. Der eben zitierte berithm-
te Satz von Adorno: »Es gibt kein richtiges Leben im falschen«, bringt den massiven An-
spruch, mit dem das Politische hier aufgeladen wird, vielleicht am besten zum Ausdruck.
So hat eine Philosophie, deren hichstes Ziel es war, endlich eine angemessene Kritik der
Realitit vorzulegen, um eine andere, bessere moglich zu machen, ironischerweise eine
Diskreditierung der Realitit en bloc vorbereitet, in der fiir differenzierte Kritik so wenig
Platz ist wie fiir die Arbeit an einer gerechteren Welt. Der Grund dafiir, dass diese kimp-
ferische emanzipatorische Philosophie ihr gerades Gegenteil begiinstigen konnte, liegt
ausgerechnet in ihrer Konsequenz und Ausweglosigkeit: Wenn alles, wirklich alles unter
den Verdacht gerit, unecht zu sein, bestenfalls Fassade oder Strategie, dann wird ers-
tens alles gleichgemacht und zweitens bleibt dann auch keine Hoffnung mehr, aus dem
Kreis der Falschheit eines Tages zu entkommen — miisste doch jeder Versuch sich wieder
derselben vernichtenden Kritik unterwerfen. So fithrt diese Denkweise, je radikaler sie
ist, umso unbeirrter in die Abdankung des Politischen selbst: »Das >Ende der Politik« ist
die Vollendung der politischen Philosophie.« »La »fin de la politique« est 'achévement de
la philosophie politique.«®

Sowar es ausgerechnet die linke, an Marx geschulte Theorie, die die Unwirklichkeits-
diagnose nicht nur salonfihig machte (aus anderen Griinden, aus anderen Beweggriin-
den vor allem und in einem anderen Sinn als die Reaktionire und Faschisten, keine Fra-
ge), sondern auch zu einem umfassenden theoretischen Konzept ausdehnte, aus dem es,
war man einmal zu weit gegangen, keinen Ausweg mehr gab. Wenn heute ehemals »Lin-
ke« aus Versatzstiicken der Kritischen Theorie Argumente fiir rechte Verschworungs-
theorien verfertigen (was sich vor allem im Zuge der Kritik an den Corona-Mafinahmen
beobachten lief), dann kommt das also nicht von Ungefihr. Das Dilemma ist inzwischen
geldufig: Hat man sich einmal in einem Bannkreis des Unwirklichen oder Vorlidufigen
eingeschlossen, entsteht eine unstillbare Sehnsucht: nach einem Drauflen, nach frischer
Luft, nach ein wenig Realitit. Wenn aber jeder gemessene Schritt auf die Realitit hin aus
grundsitzlichen theoretischen Griinden fiir unméglich erklirt ist, wird diese Sehnsucht
wachsen und sich schlieflich auf die brutalsten Formen der Realititsherstellung (Gewalt,
Blut, Boden...) werfen: Somit besteht die Verlockung zum Primitivismus auch fir die lin-
ke Kritik und erst recht fiir die, die von ihr gelernt hat, ohne ihre StofRrichtung und ihre
moralische Grundlage zu iibernehmen.

6 Ranciére: La Mésentente. 124. Dt. 98.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

Das »Ende der Politik« kann sich aber noch anders bemerkbar machen, und das ist
in der Tat viel naheliegender: Es kann ndmlich auf Resignation und schlieflich Kollabo-
ration fithren. Und genau das ist passiert. Auf verschiedenen Wegen sind die ehemals
Linken dazu gekommen, ihr Einverstindnis mit dem kapitalistischen System zu erkli-
ren, mehr oder weniger ausdriicklich. Einer dieser Wege war bereits in den Umwilzun-
genvorbereitet, die mit dem Jahr 68 verbunden sind, in dem Mafde nimlich, wie manche
der damals entstandenen Bewegungen sich der Idee einer individuellen Befreiung ver-
schrieben haben. Der Individualismus aber ist per definitionem unfihig, eine gesamtge-
sellschaftliche, kurz gesagt: eine politische Losung fiir dringende Probleme anzubieten.
Ein anderer Weg war die an sich wichtige Einsicht, dass ein grofSer Teil, wenn nicht so-
gar die Gesamtheit der menschlichen, gesellschaftlichen Kategorien produziert ist. Die
Aufdeckung der kulturellen Schépfung von Kategorien wie Mann und Frau, um nur die-
ses Beispiel zu nennen, und die Analyse der verschiedenen Mechanismen, in denen sie
sich vollzieht, war von unschitzbarer Bedeutung fiir die Emanzipation (in diesem Fall)
der Frauen. Jedoch schlummerte darin ein Fehlschluss, der von den »Linken«, die be-
gannen, sich in ihrer komfortablen sozialen Lage einzurichten, gezogen wurde: Wenn
nimlich alles konstruiert oder produziert ist, dann — so die oft implizite Schlussfolge-
rung — miisste es doch geniigen, die Kategorisierungen als solche anzugreifen. So konnte
sich die irrige Idee verbreiten, die Arbeit an der Sprache und den performativen Prakti-
ken gesellschaftlichen Lebens konnte die Arbeit an realen sozialen Problemen ersetzen.
Wenn alle Identititen z.B. einem Spiel entstammen, dann muss man eben dieses Spiel
der Vervielfiltigung der Identititen weitertreiben. Mehr oder weniger polemisch ist die-
se Sichtweise mit dem Schlagwort der Postmoderne verkniipft.

Um ganz deutlich zu sein: Die Protagonisten dieser Philosophie, etwa Deleuze oder
Butler, sind diesem Fehlschluss niemals aufgesessen. Sie haben die realen Bedingungen
und Voraussetzungen von Befreiung nie ganz aus den Augen verloren, auch dann nicht,
wenn sie — wie es mir fir Butler zuzutreffen scheint — theoretisch nicht mehr gut in der
Lage waren, ihnen Rechnung zu tragen. Das Problem liegt aber darin, dass sich diese
Ausflucht immer dann anbietet, wenn man sich weiterhin fortschrittlich gerieren will,
wenn das aber zugleich nichts kosten soll.

SchlieRlich — um diese alles andere als vollstindige Aufzihlung von Faktoren zu
schliefien — waren es auch historische Entwicklungen, die die Linke in eine Richtung
des Kompromisses und der Complaisance orientierten. Nach dem Zusammenbruch
der Sowjetunion und dem Ende des Systemgegensatzes schien fiir viele der westliche
Kapitalismus mit seinem dazugehorigen Standardmodus politischer Organisation die
einzige noch ernsthaft zu erwigende Option zu sein.” Es ist bezeichnend, dass die
Umpolung ehemals linker Parteien in nicht nur systemkonforme, sondern musterschii-

7 Die parlamentarische Demokratie ist dieser Standardmodus, was aber nicht heif3t, dass er iiber-
all zur Durchsetzung kam oder auch nur kommen musste (der Kapitalismus versteht sich gut mit
autoritiaren Systemen), und auch nicht, dass er nicht seit langem von anderen Entscheidungsmodi
ausgehohltist, die sich gar nichtauf der Ebene einer offiziellen, demokratisch legitimierten Politik
bewegen. Die vielen inoffiziellen, nicht gewidhlten, gremien- und kommissionsartigen Instanzen
z.B. in der Europdischen Union gehdéren hierher.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

341


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

lerhaft kapitalistische — eine Umpolung, die schon in den 70ern Fahrt aufgenommen
hatte — nach 1990 vollendet wurde.

All das fihrt auf einen ganz einfachen Befund: Die Linken haben schlicht und ergrei-
fend versagt, und sie haben vor allem deshalb versagt, weil sie, d.h. ihre Wortfithrer und
prominenten Vertreter — die, die definieren, was Links-Sein ist — selbst zur privilegier-
testen Schicht der modernen westlichen Gesellschaften gehoren. Sie haben ihren Frie-
den mit einem System gemacht, das ihnen massive personliche Vorteile brachte und das
sie eben dadurch blind machte dafiir, dass nicht alle dieses Gliick teilten. Was dadurch
entstand, war erstens ein Kritikvakuum: Alle Entwicklungen und politischen Schritte,
die unter der Agide des Liberalismus in 6konomischer Sicht getitigt wurden, wurden
nun einhellig als notwendig und unausweichlich, als »alternativlos« prasentiert. Es ist
dieses Wort von Angela Merkel, mit dem sie die Mafinahmen zur Eindimmung der Fi-
nanzkrise 2008 rechtfertigte, das bekanntlich jener Partei den polemischen Namen der
»Alternative« inspirierte, die heute die neue und gefihrliche rechte Kraft in Deutschland
ist. Das war nur moglich, weil es an einer grundlegenden linken Kritik mangelte; zumin-
dest konnte sie sich, wo sie zu horen war, nicht in den Rang einer ernsthaften politischen
Konkurrenz erheben. Nebenbei bemerkt, ist die Idee, dass eine bestimmte Politik alter-
nativlos sei, nur die Vollendung der liberalen Logik, die immer auf die Ersetzung von
Politik durch Verwaltung und — ironisch genug — von Freiheit durch Notwendigkeit hin-
auslduft.

Zweitens folgte daraus ein beispielloser Glaubwiirdigkeitsverlust der offiziellen Ver-
treter der Linken. Wie sollten jene Schichten, die von den Hirten der Liberalisierung
immer unmittelbarer und umfassender betroffen waren, noch die ernstnehmen, die sich
in den gediegensten und erhebendsten Parolen ergehen, die von Menschlichkeit, Tole-
ranz, Solidaritit reden, die zugleich aber nicht nur alle realen Politiken in dieser Rich-
tung sabotieren, sondern sich das auch noch bestens bezahlen lassen? Die zwar vielleicht
auch Wein predigen, ihn im Zweifel aber lieber alleine trinken? Die noch dazu ihre Bil-
dung und Philosophien nutzen, um immer neue Standards der Aufgeklirtheit zu setzen,
deren Zweck vor allem darin besteht, sich von denen, per symbolischem Kapital, abzu-
setzen, die diese Standards nicht beherrschen? Die Diskrepanz zwischen Worten und
Taten, zwischen Theorie und Leben lieR sich irgendwann nicht mehr leugnen. Alle sa-
hen es, nur die so Entlarvten nicht. Sie inszenierten sich weiterhin in ihrer Blase als die
Vorkampfer alles Wahren und Guten und merkten nicht, wie ihnen die Leute wegliefen.
Ein besonders trauriges Beispiel ist der nicht zufillig gescheiterte Wahlkampf Hillary
Clintons. Die Heuchelei dieser Linken — die in Frankreich auf den treffenden Namen
der »Champagnersozialisten« (nicht) héren und die natiirlich auch keine Linken mehr
sind — trug viel zur Diskreditierung einer linken Perspektive im Allgemeinen bei. Wo-
bei natiirlich auch nicht verschwiegen werden darf, dass es genuin linke Positionen in
einer vom liberalen Mainstream dominierten Medienlandschaft ufRerst schwer haben,
sich auch nur Gehér zu verschaffen. (So haben z.B. die stark von konservativen Mogu-
len beherrschten britischen Medien fast systematisch versucht, die Glaubwiirdigkeit des
damaligen Oppositionsfithrers Jeremy Corbyn zu unterminieren — und sie haben es ge-
schafft.)

Es gibt dieses Versagen der Linken. Eigenartigerweise haben sogar sonst hochst klu-
ge und kritische Autor*innen der Linken Schwierigkeiten, diese Einsicht zu akzeptieren.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

Es herrscht Diilnnhiutigkeit. Mindestens zwei Missverstindnisse wirken hier, Missver-
stindnisse, die ganz erstaunlich machtvoll und die zugleich in ihrer Konsequenz verhee-
rend sind. Zum einen wird gegen die moderne oder postmoderne Spielart des Linksseins
eingewandt, dass dieses sich irre, wenn es sich einseitig auf die Fragen der Identititspo-
litik mit der dazugehorigen politischen Korrektheit konzentriere; komme noch die Um-
weltpolitik hinzu, so ignoriere das linke Establishment meist die sozialen und 6konomi-
schen Implikationen, die die an sich sinnvollen und gebotenen Mafinahmen fiir grofe
Schichten der Bevolkerung haben. Ich denke, dass diese Kritik hochst richtig und be-
denkenswert ist. Doch anstatt nun in einen konstruktiven Dialog einzutreten, bricht oft
nur ein monotones und vorhersehbares Spiel gegenseitiger Beschimpfungen aus. Wie-
der einmal lzhmt die Linke sich selbst. Das Missverstindnis liegt vielleicht — zumindest
auf einem diskursiven Level, denn mir scheint, in der Heftigkeit der Auseinanderset-
zungen verraten sich ganz andere, keineswegs rein rationale Befindlichkeiten — einfach
darin, dass man glaubt, eine linke Kritik an der Identititspolitik kritisiere deren Ziele.
Das ist aber sicher nicht gemeint. Sie kritisiert die Methoden und die Umsetzung der
Ziele. Kurz gesagt meint diese Kritik: Mit den Methoden, die ihr anwendet, werdet ihr
genau das, was ihr wollt, nicht erreichen — und auch sonst nicht viel.

Das zweite Missverstindnis wurde schon angesprochen, und es ist von kardinaler
Wichtigkeit, es auszuriumen. Wenn den Linken Scheitern attestiert wird und wenn die-
ses Scheitern in einen Zusammenhang mit dem Aufstieg der Rechten gebracht wird,
heift das nicht, dass die Linken so geradehin »schuld« sind am neuen Faschismus. Es
sind und bleiben immer die Faschisten, die am Faschismus schuld sind. Es gibt hier wie
sonst im Politischen keine notwendigen historischen Prozesse; es gibt im Politischen si-
cher anonyme Prozesse, aber die Verschiebung der politischen und diskursiven Ordnung
dergestalt, dass Gestalten wie Trump, Hocke oder Le Pen als salonfihig gelten, ist minu-
tis vorbereitet und betrieben worden. Die Voraussetzung dafiir, dass das klappt, aber
nicht. Fiir beide aber gilt, dass sie nicht notwendig waren und sind.

Daraus wird klar, dass eine linke Kritik von Reaktion und Faschismus, wie ich sie hier
vorgelegt habe, auf Dauer nicht reichen wird. Die Diagnose der Unwahrheit des Libera-
lismus ist richtig, aber aus anderen Griinden als aus denen, die die Reaktion vorbringt.
Man hat also den Rechten das Feld iiberlassen, indem man ihnen erlaubte, sich von den
Unwahrheiten, Widerspriichen und Ungerechtigkeiten einer Ordnung zu nihren, ohne
dass sie je vorhatten, diese Ordnung — betrachtet als Ungleichheitsordnung — aufzuhe-
ben. Sie deuteten reale Verhiltnisse, die sich streng und vor allem differenziert hitten
analysieren lassen, um in eine ahnungsvolle und primir rhetorische Unwahrheit. Sie
immunisierten diese Verhiltnisse genau damit gegen jede praktische Kritik, denn die
Flucht ins Erhabene, in den Affekt, in der die Bewegung der Reaktion besteht, umgibt
die Realitit mit einem Nimbus, der ein reales Eingreifen nur noch in der Gestalt bruta-
ler Gewaltakte und der Abschaffung aller Freiheiten kennt, deren sich der Liberalismus
immerhin noch einigermafRen zurecht hatte rithmen kénnen. Was am Ende nottut, ist
schlicht und ergreifend eine linke Kritik des Liberalismus. Es gilt, die Unwahrheit und
die Scheinhaftigkeit des Liberalismus, von dem die Reaktion auf ihre Weise im Affekt
der Unwirklichkeit Zeugnis ablegt, auf die Fiifke zuriickzustellen und eine wirkungsvolle
Analyse der realen Verhiltnisse vorzulegen. Es fehlt im Ubrigen keineswegs an solchen
Arbeiten; so wurde, um nur ein paar zu nennen, von Ranciére und von Colin Crouch

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

343


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

(wenn auch in etwas abweichender Weise) der Begriff der Postpolitik eingebracht, um
die gegenwirtige Situation zu kennzeichnen. In Jean-Claude Michéa hat der moderne
Liberalismus einen extrem kiampferischen Widersacher gefunden. Woran es aber man-
gelt, ist die praktische Dimension: Es scheint mir immer noch schwierig zu sein, aus
den Kreisen der Intellektuellen heraus in die Gestaltung der Politik iberzugehen. Ohne
dies jedoch, werden alle klugen und auch alle dummen Biicher tiber die und gegen die
Reaktion nichts helfen.

Eine entstellte Erinnerung. Es gibtvielleicht noch einen weiteren Grund fiir die anhaltende
Attraktivitit reaktionirer Denkfiguren. Offen gesagtist das eher Vermutung, der Grund
ein spekulativer, im doppelten Sinn: In ihm kommt das Spekulative zur Sprache, und
dies in einem eher spekulativen Modus.

Es gibt nidmlich, so kénnte man sagen, so etwas wie einen letzten Kern von Wahr-
heit im reaktioniren Denken, der aber, gerade weil dieses Denken eine Kapitulation des
Denkens ist, in ihm nur als Travestie, fast schon als Farce auftritt. Wenn da ein Wahr-
heitsrest ist, dann ohne Zutun der Reaktion, als Nebenprodukt (aber nicht als zufilliges)
ihrer ansonsten verfehlten Denkweise. Ein Verdienst ohne Verdienst, denn keiner der
Reaktionire wusste davon und selbst ohne sie wire dieser Wahrheitsrest nicht vergessen
worden. Sie hat ihm aber in der Tat immer wieder Ausdruck gegeben. Das reaktionire
Denken zehrt von einem Bewusstsein, das in einigen naiven emanzipatorischen Denk-
weisen verschiittet gegangen ist oder schlechthin geleugnet wurde: das Bewusstsein fiir das
Unmenschliche, das Unmenschliche in der Natur, das Unmenschliche in der Technik und
das Unmenschliche im Menschen. (Man kénnte zudem fragen, ob es auch ein eigenes
Unmenschliches in der Gesellschaft gibt. Oder ob und wie es mit den anderen Erschei-
nungsformen des Unmenschlichen in Beziehung steht.)

Zu einer Zeit, in der die »Linken« dieses Unmenschliche auf die leichte Schulter ge-
nommen haben, wahrscheinlich nicht selten aus ihrer faktisch privilegierten Situation
heraus, musste diese Evokation des Unmenschlichen wie ein Qualititsausweis wirken,
zumindest bei oberflichlicher Betrachtung (da ja die Evokation des Unmenschlichen
gerade keinen philosophischen, sondern performativen und rhetorischen Bedingungen
unterliegt). Einige besonders aufgeklirte Zeitgenossen haben es entweder schlechtweg
geleugnet, indem sie die Natur z.B. leugneten oder indem sie sich in naivem sozialem
Optimismus ergingen; oder sie haben in der Form der Spekulationen iiber das Post-
und Transhumane dieses Unmenschliche in seiner Hirte verkannt und aus ihm das Feld
einer spielerischen Selbstgestaltung des Menschen als etwas anderes denn ein (im Sinn
einer Essenz festgelegter) Mensch gemacht.

Es gibt in Spinozas Metaphysik die Figur der Umschlingung und Verschrinkung
zweier Begriffe von Natur: die Natura naturans und die Natura naturata.® Vergrobert
gesagt handelt es sich um die Natur, insofern sie in ihrer Totalitit betrachtet wird,
nur in sich selbst begriindet und selbst Ursprung aller Maf3stibe, die an sie angelegt
werden kénnen; das ist die Natura naturans. Auf der anderen Seite ist die Natur auch
eine Gesamtheit von Einzeldingen, von Einzelwesen, die immer nur mehr oder weniger
voneinander abgegrenzt sind, die aber immerhin abgegrenzt und identifizierbar sind -

8 Vgl. Spinoza: Ethik. Ip29s.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

einzelne Menschen zum Beispiel oder »die Menschen« betrachtet als die Gesamtheit
aller Menschen. Die Pointe bei Spinoza ist nun, dass sowohl die Natur als Totalitit die
Einzeldinge bedingt als auch die Einzeldinge die Natur als Totalitit. Es ist in Wahrheit
die eine und einzige Natur, deren absolute Uberfiille von sich aus eine doppelte Betrach-
tungsweise erzwingt, in der die beiden Blickpunkte von verschiedenen Richtungen aufs
und ins Sein fallen und nie ganz zu Deckung gebracht werden kénnen.

Die »Linken«, von denen hier die Rede ist, haben die Verschrinkung auflésen wollen,
um nur die Umschlingung der naturierenden Natur durch die naturierte zuriickzubehal-
ten, des Wirklichen durch den Menschen. Freilich, in Distanz zum herkémmlichen Idea-
lismus haben sie sehr wohl begriffen, dass der Mensch sich dafiir von sich selbst befreien
muss. Aber genau dies: die Befreiung von fixen Identititen, von iiberzeitlichen Essen-
zen, von einer iibermichtigen Natur, die sich nicht besonders um den Menschen kim-
mert, erweist sich leicht als Naivitit. Wenn dieser Befreiungsgedanke ohne metaphy-
sische und ohne politische Bewusstheit durchgefithrt wird, drohen in mindestens zwei
Richtungen Irrtiimer: Erstens ist die Natur wohl nicht das Reich fixer Essenzen; darin
hatte die emanzipatorische Besinnung, die mit Schlagwértern wie »Postmoderne« oder
»Dekonstruktion« verbunden ist, recht. Auch war und ist es richtig, dass z.B. das, was wir
fiir »minnlich« oder »weiblich« halten, im Wesentlichen das Produkt einer performa-
tiven Alltagspraxis ist, die von sich aus Abweichungsmaéglichkeiten kreiert, die lustvoll
genutzt werden konnen (wie es Judith Butler beispielhaft gezeigt hat). Doch das dndert
nichts daran, dass sich die Natur auch dann nicht beliebig manipulieren lisst, wenn sie
ihrer Essentialitit entkleidet wurde. Ich kann sicher so einiges umformen, spielerisch
umwidmen, neu definieren, unterlaufen und neuschaffen. Keine Frage. Aber nicht alles.
Wo die Grenze ist, dass lisst sich nicht in Allgemeinheit sagen. Keine apriorische Ein-
sicht ldsst uns mit Sicherheit erkennen, an welchem Punkt die Natur gelassen Veto ge-
gen unsere Versuche der Uminderung einlegen wird. Deshalb, weil das nicht wissbar ist,
wird eine solche »dekonstruktivistische« Denkweise immer ihr relatives Recht bewah-
ren und stets unverzichtbar sein fiir alles emanzipatorische Denken. Es gibt aber eben
eine Grenze. Wie sollte auch ein so verschwindend kleiner Teil der Natur wie der Mensch
Verfiigungsgewalt iiber das Ganze erlangen, von dem er von allen Seiten her abhingt?
Ich glaube nicht, dass man z.B. Deleuze und Guattari oder auch letztlich Judith Butler
den Vorwurf machen kann, diese Grenze als solche zu leugnen.® Es kann aber nicht ge-
leugnet werden, dass manche Epigonen und vor allem einige besonders wohlmeinende
Aktivist*innen in diesem Sinn weit iibers Ziel hinausgeschossen sind, wenn sie - in ei-
ner ganz erstaunlichen ideologischen Blindheit fiir die alleroffensichtlichsten Dinge —
die Tatsache einer solchen Grenze schlechthin geleugnet haben und leugnen. Die neu-
rechte Propaganda kann sich da nur begliickwiinschen: Das sind dankbare Zielscheiben,
die man so findet, denn damitist sie in der Lage (in der sie normalerweise eben nicht ist),
dass sie endlich mal etwas Richtiges sagen kann — auch wenn sie es sofort kompromit-
tiert, durch die fundamentale Unrichtigkeit des theoretischen Kontextes (der wieder auf

9 Wobei mir aber scheint, dass Butler grundsitzlich nicht mehr in der Lage ist, der Natur als Natur
noch ihr Recht widerfahren zu lassen. Sie wird, denke ich, dort immer die Unmoglichkeit anrufen,
iber eine Natur unabhdngig vom Menschen auch nur zu sprechen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

345


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

in der Tat endgiiltig diskreditierte Essenzen verweist) und durch die ethische Unverant-
wortlichkeit des Diskurses (der in letzter Konsequenz vor allem nach solchen sucht, iiber
die er sich erheben, die er erniedrigen und an deren Elend er sich berauschen kann - und
das sind nun einmal immer die, die eh schon am Rande stehen). Um alle Missverstind-
nisse zu vermeiden: Es liegt kein Verdient der Rechten darin, an die Unmenschlichkeit
der Natur zu erinnern; man briuchte sie nicht dafiir, um das zu erkennen. Vielmehr sind
sie die Profiteure einer geistigen Gesamtlage, die tiber alles aufgeklirt zu sein scheint,
aufder tiber sich selbst.

Das gilt auch und vielleicht noch mehr fiir den zweiten Aspekt, der weniger die me-
taphysischen als die politischen Bedingungen betrifft. Wir kommen hier auf den vori-
gen Kritikpunkt zuriick, auf das Versagen der Linken. Hier wie dort erweisen sich einige
ihrer Vertreter als blind fiir ihre eigene Position. Denn die, die am lautesten die These
proklamieren, dass alle Identititen Konstrukte seien, die in einem leichtfiifdigen Spiel
aufgelost und verfliissigt werden sollen, sind solche, deren Identititen in einem entschei-
denden Sinn felsenfest stehen. Das wird besonders deutlich an der Polemik dagegen, dass
es immer noch Leute gebe, die sich einer bestimmten Region, einem Land, einer Nation
verbunden fiihlen. Kosmopolitismus sei doch in Wahrheit die Parole einer aufgeklirten
Menschheit. Um alle Missverstindnisse zuvermeiden: Ja, Kosmopolitismus ist eine wiir-
dige Zielidee, die zu verfolgen ist. Und ja, selbst in seinen zwangloseren Formen hat der
Nationalismus etwas Bedriickendes, und je ernster er wird, desto gefihrlicher wird er
auch.

Doch was sind das fiir Menschen, die sich so allen kleinlichen Ressentiments iiberle-
genwissen? Es sind die, die vielleicht nicht mehr auf eine bestimmte Nation oder Region
angewiesen sind, die mit ihrer Herkunft noch kokettieren kénnen, sich mal nachdenk-
lich, malironisch auf die Frage beziehen kénnen, was es wohl heif3t, wie sie, aus Deutsch-
land, aus Frankreich, aus England usw. zu stammen. Es sind aber vor allem solche, die
in den Verkehrswegen und Vierteln der Botschafter und Akademiker und Geschiftsleute
eine extrem homogene Gemeinschaft bilden. Thre Identitit ist in Wahrheit nicht fluider
als die des Mittelstands und der Armen, sondern wahrscheinlich sogar fester. Sie ver-
fiigen namlich uber die Mittel, alle Herausforderungen ihrer Identitit im Zweifelsfall
schnell und schmerzlos zu integrieren, sich einzuverleiben (und sie also nicht auszuhal-
ten, wie sie es so gerne von allen anderen fordern). Die Vielfalt der Identititen ist als ihre
feste Identitat reklamiert, wobei sie in Wahrheit nie vergessen, wer sie sind. Sie kinnen
sich die Aufhebung der Identititen leisten. Sie haben das notige Kapital dazu, das kulturel-
le Kapital, das symbolische, aber eben immer auch das 6konomische. Auch da liegt eine
schreiende Unaufrichtigkeit: Denn die Aufgeklirten, die sich angewidert iiber den Na-
tionalismus der Armen erheben, konnen die Sorge des Volkes um das Naheliegende und
die Naheliegenden ja nur deshalb verachten, weil sie selbst aller materiellen Sorgen die-
ser Art iiberhoben sind. Sie miissen sich nicht existenziellen Angsten stellen (hdchstens
auf der Couch ihres Therapeuten), und so meinen sie, die anderen, die daraufinadiquat
reagieren, sollten das auch nicht.

Die so gepflegte Legende von der Aufthebung der Identititen, nicht zuletzt von der
endgiiltigen Uberwindung der nationalen Zuordnung, erweist sich als reine Ideologie.
Niemand von denen, die so sprechen, kann das fiir sich selbst glaubhaft nachweisen; es
haben sich immer nur die Referenzmarken verschoben.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

Wenn die Fragen von Herkunft, Geschichte, Tradition und Heimat dergestalt offen-
gelassen oder vielmehr verdringt werden, miissen sie in pathologischer Form wieder-
kehren. Der geistfeindliche Appell an Blut und Boden (der nur wenig verbramt auch heu-
te wieder zu héren ist) ist die neurotische Form, an die Tatsache zu erinnern, dass wir
nicht tiber uns verfiigen, nicht iiber unser Sein, nicht iiber das, was uns vorherging und
uns prigte, gegen unseren Willen oder ohne den, nicht iiber die Relationen und Bindun-
gen, in und aus denen wir leben. Und auch hier wieder: Es ist wahr, dass es keine Essenz
des Deutschseins gibt. Und man braucht auch keine Faschisten und Nationalisten, um
die Erinnerung an eine solche Verwurzelung aufrecht zu erhalten, die wir gar nicht ver-
stehen. Ich bin aber Deutscher, und wenn ich auch beim besten Willen nicht sagen kann,
was genau das bedeutet, so weifd ich doch, dass es etwas bedeutet. Ich kann und muss
eine Auseinandersetzung mit dieser Tatsache ins Werk setzen; ich kann sie nicht einfach
ignorieren. Tuich es doch, konnen die Rechten dankbar die dringliche Frage aufnehmen
und ihren tautologischen Unfug als eine ernsthafte Antwort verkaufen. Die Linken haben
ihre Verachtung der Frage der Heimat teuer bezahlt.

Also auch in dieser Hinsicht macht sich die Ignoranz gegeniiber der Unmenschlich-
keit von Natur peinlich bemerkbar. Zwar sind »Volker« und »die Geschichte« Sachen,
die eindeutig menschlicher Mitwirkung bediirfen, die sogar »aus Menschen bestehen,
wenn man so sprechen kann. Aber deshalb handelt es sich noch lange nicht um Sachen,
die »die Menschen« oder gar »der Mensch« beherrscht. Es wirkt in ihnen immer und
grundlegend eine Naturseite, eine Vorgegebenheit und Unverfiigbarkeit, und damit im-
mer auch eine Gleichgiiltigkeit gegen die Menschen, eine Unmenschlichkeit. Dass die-
se Feststellung nicht weiter von irgendwelchen biologistischen Deutungen entfernt sein
konnte (die gerade die neurotische Form der Belebung des Natiirlichen aktiviert), muss
hoffentlich nicht mehr erwihnt werden. Es gibt etwas Schreckliches in der Natur, selbst
noch in der Form von Geschichte. Diesen Schrecken aber vermochten die Aufklirer neu-
er wie alter Couleur nicht zu erfassen. Die Reaktion konnte ihn lustvoll reaktivieren, sich
darin baden und das Ganze zugleich als eine Art Wahrheitssiegel verkaufen.

In der Tat ist genau dieser Aspekt in der antiken Abhandlung itber das Erhabene,
die ich in dem Kapitel zu Burke zitiert habe, schon in aller Klarheit angesprochen. Als
sich Longinus iiber die letzte Grundlage des Erhabenen Rechenschaft abzulegen sucht,
ist es die Natur in ihrer wie unserer Grifle, auf die er st6f3t: Nicht nur sind es die grofRen,
die iiberwiltigenden Erscheinungen einer Natur jenseits des Menschen, die unsere Be-
wunderung erregen (thaumazo): der Nil, der Ozean, der Atna — solches also, in dem sich
die Inkommensurabilitit der Natur dadurch kundtut, dass sie gleichgiiltig iiber unse-
re Dimensionen hinausgeht. Es sind vielmehr auch die Beispiele an auflerordentlichen
Menschen und ihren Taten, durch die diese, gegen alle Wahrscheinlichkeit bewiesen ha-
ben, dass sie eben doch der Natur gewachsen sind — aber eben nur unter der Bedingung,
dass sie bereit sind, das Mafd des Niitzlichen, des Zutriglichen, des (wie die Reaktionire
sagen wiirden) rationalen, biirgerlichen Kalkiils, also des Durchschnittlichen hinter sich
zu Jassen:

die Erkenntnis, dass uns die Natur nichtals niedrige, unedle Geschépfe ansah, sondern

wie in eine grofle Festversammlung in das Leben und die gesamte Welt einfiihrte, da-
mit wir Betrachter all ihrer Mithen und ehrgeizige Mitkimpfer seien, und dass sie uns

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

347


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

gleich eine unbezahmbare Liebe zu allem einpflanzte, was immer grof ist und gottli-
cher als wir®

Das Niitzliche und Nétige, das Verniinftige ist eine Sache. Das Auferordentliche aber
ist eine ganz andere. Das Auflerordentliche, das Befremdliche, Wunderbare, im Grie-
chischen: das Paradoxe, ist der eigentliche Gegenstand der Bewunderung: »Bovuaotov
&'épwg del to Tapddogov.«* Longinus driickt in aller Klarheit eine Faszination fiir das
Grofle aus, und zwar fiir ein solches Grofies, das so weit iiber die scheinbare Reichweite
des Menschen hinausgeht, dass es einer anderen Ordnung anzugehoren scheint — und
das zugleich den Menschen erst in seine wahre Bestimmung fithrt: jenseits des Mensch-
lichen.

Es gilt also anzuerkennen, dass auch und gerade im Menschen Natur sich als das
ankiindigt, was keinem Maf untersteht, was vor allem keinem naiv gedachten mensch-
lichen Maf3 gehorcht. Auch im Menschen ist die Natur etwas Unmenschliches. Eben in
dieser Anerkennung liegt die Bedingung, iitberhaupt ein menschliches Verhiltnis zum
Menschen einzunehmen. Denn sie ist nicht schon eine Absegnung aller Abscheulichkei-
ten und sie ist auch nicht ein Abriicken von dieser Primisse, von der die Emanzipation
nicht ablassen kann, ohne sich aufzugeben: dass ein friedliches Leben méglich ist und
sogar erstrebenswert. Nein. Das Schreckliche und Unmenschliche im Menschen zu se-
hen und anzunehmen bedeutet zuerst, sich in allem Ernst der Komplexitit einer Wirk-
lichkeit zu 6ffnen, die sich um einseitige Kategorisierungen nicht schert; die sich auch
nicht darum schert, ob sie in diese oder jene Ideologie hineinpasst. Es bedeutet eben
anzuerkennen, dass die Natur Natur ist und nicht Mensch. Das Transhumane ist et-
was Fiirchterliches und nicht das lustige Kombinationsspiel der wechselnden Selbstzu-
schreibungen, das sich postmoderne Verlautbarungen darunter vorzustellen scheinen.
Die Antike wusste das, das Christentum ebenso. Uberhaupt ist — die Ironie scheint die
heimliche Herrscherin der Geistesgeschichte zu sein —genau die Denkweise nicht in der
Lage, das Transhumane zu denken, die sich in groiter Selbstsicherheit auf das Maf ei-
nes Menschen begibt, den sie zu verstehen meint und von dem sie dann fordert, er solle
sich tiberschreiten, d.h. seiner essentialistischen Festschreibungen entkleiden. Dagegen
sind die hybriden Genealogien, mit denen Hesiods Theogonie endet, in der Tat transhu-
man. Sie zeigen eine iibermenschliche Grof3e an, deren Ursprung aber alles andere als
beherrschbar und beruhigend ist. Transhuman ist auch die Idee einer Gotteskindschalft,
ist die Idee einer unsterblichen Seele, die in uns wohnt. Es verrit sich jeweils eine GroRe,
die ihr Schreckliches nicht ablegen kann.

Diese Gewalt, Uberwiltigung und Uberschreitung ist die Natur im emphatischen
Sinn. Ein Gutteil der Faszination und auch des theoretischen Kredits, den die Reaktio-
nire noch haben, lisst sich vielleicht darauf zuriickfithren, dass sie scheinbar die Erin-
nerung an diese Natur bewahrt haben — scheinbar, denn in Wahrheit war die Evoka-
tion dieser Natur nur Mittel zu einem anderen Zweck. Vor allem hatte sie auch nicht
recht damit, die Gnadenlosigkeit des Elementaren gegen die Versuche ins Feld zu fithren,
eine menschliche Gemeinschaft zu schaffen. Eben dies ist doch der eigentliche Punkt:

10 Longinus: Vom Erhabenen. 87.
11 Ebd. 88.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

dass wir selbst im Angesicht einer erbarmungslosen Natur nicht aufhéren kénnen und
diirfen, nach einer Gestaltung unseres Zusammenlebens zu streben, in dem Solidaritit,
Freigiebigkeit, Vertrauen und Gerechtigkeit herrschen. Hérten wir auf, danach zu su-
chen, also all jene verschiedenartigen Stabilititen zu erstellen, die fiir die Reaktion alle
zudem einen Schlagwort des Biirgerlichen zusammenschrumpfen, dann wire in der Tat
alles vergebens und alles konnte mit dem gleichen Recht der Vernichtung anheimfallen —
ein Schluss, den der Reaktionir am Schreibtisch und der Faschist am Gewehr ungeriihrt
ziehen.

Vielleicht muss man das Ganze noch radikaler formulieren. Die Tatsache, dass wir
in eine Natur gestellt sind und von ihr abstammen, die fundamental unmenschlich ist,
fithrt exake noch keine politische Entscheidung mit sich. Genau das gilt es zu akzep-
tieren: dass die iiberwiltigende, gleichgiiltige und begliickende Natur eben weder den
Triumereien einer harmonischen Gemeinschaft noch den Phantasmen ewigen Kamp-
fes die Grundlage und die Erfiillung bietet. Sie gibt die Moglichkeit von Verbundenheit
und Verantwortung, und sie lisst ebenso Gewalt und unterschiedslose Zerstérung stin-
dig zu. Sie passt nun mal nicht die Schablonen politischen Denkens, weil sie gar nicht
primdr politisch ist und noch weniger rein politisch. So sehr die politischen Kategorien
auf sie Bezug nehmen miissen, so wenig diirfen sie glauben, die Natur sei nach den Be-
diirfnissen ihrer politischen Theorien verfasst. Sie iibersteigt den Menschen in allen Hin-
sichten, im Guten, im Bosen und manchmal auch jenseits von beidem.

Ein Korrolarium gewissermafien dieser Einsicht ist eine andere, die mit dieser ver-
wandt, aber nicht identisch ist. Denn aus Berufsgriinden neigen die Theoretiker*innen
des Politischen dazu, alle Menschen wenn schon nicht in bestimmte, vorgefertigte Kate-
gorien einzuordnen, so doch mindestens als voll und ganz politische Wesen im philoso-
phischen Sinn aufzufassen. Sie nehmen also ihre theoretischen Instrumente fiir Eigen-
schaften der Sache. Es ist aber wohl wichtig, sich einen Umstand vor Augen zu fithren,
der fur die Profis des Politischen nicht leicht zu akzeptieren ist: dass es nimlich Men-
schen gibt, die in keiner Hinsicht durch die politischen Fragen, die so vielen anderen
(und vor allem den Theoretiker*innen) als dringend erscheinen, auch nur berithrt wer-
den. Es gibt fundamental apolitische Menschen, Menschen, die Politiker héchstens als
Unterkategorie von Prominenten kennen und sie auch mit deren Mafistiben bewerten
(also eben Bekanntheit); die nie auf die Idee kommen wiirden, wihlen zu gehen, ge-
schweige denn ein Engagement zu suchen, das mehr Initiative fordert; die fir keine poli-
tische Frage zuginglich sind und denen héchstens Formeln zu entlocken sind. Auch soll-
temanes sich nicht zu leicht machen und diese Fithllosigkeit fiirs Politische mit geistigen
Einschrinkungen identifizieren: Nichts spricht a priori dafiir, dass sie einfach nur eine
besondere Form von Dummbheit wire. Zuerst einmal ist sie einfach da, woher sie auch
immer kommt. Es ist verstindlich und richtig, dass zumal eine emanzipatorische Politik
sucht, immer mehr Menschen aus diesem Kreis fiir sich zu gewinnen. Allerdings wird ihr
nie gelingen, dass alle Menschen gleichermafien ein echtes, selbstempfundenes Bediirf-
nis nach einer den hochsten Mafistiben gentigenden Politik verspiiren. Wollte man dies
erzwingen, kime man nur wieder bei neuem Terror heraus. Freilich ist deshalb die Arbeit
der Kommunikation nicht umsonst, denn es gibt auch kein Maf3, das a priori erkennen
lieRRe, wie viele und welche Menschen endgiiltig nicht fiir die Fragen des Politischen wer-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

349


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

den zu gewinnen sein. Das Faktum als solches aber muss man ernstnehmen, als eines,
das — wahrscheinlich aus verschiedenen Griinden - ebenfalls naturgegeben ist.

Es gibt in der Tat eine weitere Antwort, die auf dem ersten Blick dieser apolitischen
Natur der Natur sowie der Apolitizitit einiger Menschen gerechter wird als die (selbst
massiv vergroberten) Gegensitze von Emanzipation und Reaktion: die Resignation, der
Riickzug, der Eskapismus. Nicht selten haben gerade solche Denker*innen, die sich als
im weitesten Sinn nihilistisch verstanden haben, eben diese Seite der Natur im Beson-
deren gesehen: dass sie sich weder um uns noch um unsere politischen Kategorien und
Ideale kiimmert. Ihr Schluss war, dass alle politische Anstrengung verlorne Liebesmith
sei. Im Angesicht der Dimensionen der Natur und der Gleichgiiltigkeit des Elementaren
miisse jede Frage der Art »Wer wird nichster Kanzler?« oder »Sollte der Solidarititszu-
schlag angepasst werden?«licherlich werden. Die richtige Position wire demnach nicht
der Hyperpolitismus der Linken noch die reaktionire Antipolitik, sondern schlichte und
lassigste Apolitik. Es gibt einfach keinen Grund mehr, sich mit der Politik noch zu be-
schiftigen.

Freilich ist auch diese Position nur zu weniger als der Hilfte wahr. Denn sie ignoriert
ganz einfach, dass wir nun einmal auch Teil der Natur sind und es noch weniger Sinn er-
gibt, auf eben die Aufgaben, die sich uns tagtiglich stellen, nicht antworten zu wollen.
Man kann das tun, aber wenn die Reaktion von einer konstitutiven Unaufrichtigkeit ge-
pragt ist, dann macht sich hier ein anderes Laster bemerkbar, und die meisten, die dar-
unter leiden, machen sich nicht einmal die Mithe, es zu verschweigen: eine gewisse Trig-
heit, die sich mit manchen Fragen am liebsten gar nicht mehr beschiftigen will. So eine
Ermattung aber, ja: Faulheit kann nun ebenfalls dem einen grofien Anspruch ans Den-
ken nicht geniigen, der darin besteht, sich mit den Problemen auf ihrer Hohe zu messen.
Auch die resignative Ausflucht des Denkens ist Ausflucht, nicht von so katastrophaler
Art wie die reaktionire; aber auch sie kann am Ende nicht ganz ernstgenommen wer-
den, weil sie selbst das Denken nicht ernst genug nimmt. (Eigenartigerweise hat auch
diese Art des Schreibens einen eigenen Reiz. In der Reaktion ist dies der Hammer des Er-
habenen. Im abgeklirten Nihilismus ist es die schwelgerische Dekadenz, die ihre selbst
eingestandene Leere mit stilistischer Brillanz unterfittert. Es ist der Reiz des Morbiden,
des spleen, einer verfeinerten Todessehnsucht oder sogar Todesnostalgie — und diese Li-
teratur vertragt sich, ganz anders als die reaktionire, besonders gut mit einer subtilen
Ironie und Selbstironie, die die Leser mithelos zu Mitverschworern einer geheimen Lehre
macht, die eh keiner wissen will, weil sie nur schwermiitig macht.)

Esgibteine grof3e Einsicht in die Wirkungsweise der Natur, die immerhin im Grund-
satz die Schwierigkeit kliren kann. Er wurde etwa von Lukrez formuliert und lisst sich
so zusammenfassen: Da die Natur nur sie selbst ist, nicht von einem héheren Ursprung
abstammend und auch nicht als Produkt dualistischer Prinzipien zu denken, sind alle
Phinomene, die wir beobachten, eben auf natiirliche Weise zustande gekommen, d.h.:
Es ist ein und derselbe Prozess, der Dinge, Strukturen, Ordnungen hervorbringen und zer-
storen kann. Sucht man nach den »Ursachen« fiir Prozesse und Phinomene, die z.B. im
Bereich des Lebens oder der Gesellschaft schidliche Auswirkungen haben, dann wird
man immer auch konstatieren miissen, dass diese selben »Ursachen« zugleich auch un-
verzichtbare Beitrige zu den gelingenden Aspekten des Lebens wie der Gesellschaften
leisten. Hier ist nicht der Ort, das im Detail auszufithren. Es geniigt, diesen Gedanken

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Und jetzt?

anzudeuten, um zu sehen, dass man mit einsinnigen Herleitungen bestimmter politi-
scher Ideen aus »der Natur« nicht weit kommt. Im Gegenteil muss jede zukunftsfihige
Politik mit dem Unverfiigbaren und dem Unmenschlichen der Natur selbst rechnen —
ohne sich ihm billig auszuliefern.

Therapie. Ich will schliefRen, indem ich in groben Strichen andeute, was dem Aufleben
von Reaktion und Faschismus entgegengestellt werden kann und muss. Es versteht sich,
dass diese Antworten nicht erschépfend sind; es gibt sicher noch genug andere, die sich
aufjeverschiedenen Niveaus der Diskussion und Kommunikation ansiedeln. Die, die ich
nennen will, ergeben sich aber aus dem, was bisher ausgefithrt wurde. Es sind die phi-
losophischen Antworten, die auf das Problem der Reaktion — so wie es sich hier gestellt
hat — zu geben sind.

1) Diagnose und Kritik. Das ist es, was ich hier versucht habe. Ich hoffe, es ist mir ge-
lungen. Zugleich war von Anfang an klar, dass das nicht reichen wiirde. Keine blof}
negative Herangehensweise wird der Reaktion und dem Faschismus das Wasser ab-
graben.

2) Dennam Ende wird ein Affekt nur durch einen anderen Affekt bezwungen, wird ei-
ne Philosophie nur durch eine bessere widerlegt und eine Ideologie der Anti-Politik
nur iberwunden durch eine glaubhafte Wiederbelebung des Politischen selbst. Nur
ein positiver Gegenentwurf wird iiber kurz oder lang der Reaktion und dem Faschis-
mus etwas entgegenzusetzen haben. Wenn man so will: ein kraftvolles, glaubwiirdiges
linkes Programm.

3) Ein solches Programm fordert eine Ethik als Grundlage, in der die anderen Menschen
gerade in ihrer Andersheit und in den Herausforderungen, vor die sie uns stellen,
relevant werden. In einem Satz gesagt ist eine Ethik gefordert, durch die wir zu be-
greifen lernen, dass die anderen Menschen stindig tief in uns eingreifen und dass
wir nur, indem wir uns dieser Erschiitterung stellen, sowohl menschlich reif als auch
wirklich frei werden. Es gibt keine abgegrenzten Individuen, aber eben auch keine
kollektiven Einheiten, wenn man diesen Ausdruck stark liest. Du bist schon in mir
drin. Von solcher Ethik liegen wohl mehr Versionen vor, als man bei eiliger Betrach-
tung denkt, denn sie liegt ohne Zweifel vielen nicht-philosophischen Ethik-Konzep-
tionen zugrunde. In der Philosophie findet man Anhalte dafiir z.B. bei Spinoza, bei
Buber, bei Levinas (und sogar auf andere Weise noch bei Schopenhauer), um nur die-
se zu nennen.

4) Wenn mein dritter, spekulativer Versuch, von dem Wiedererstarken der Reaktion Re-
chenschaft abzulegen, nicht ganz verfehlt ist, dann wird man auch auf eine Philoso-
phie der Natur nicht verzichten konnen, die es unternimmyt, dieser ihre ganze Fiille,
Schoénheit, Ritselhaftigkeit und letztlich Riicksichtslosigkeit zuriickzuerstatten (oh-
ne deshalb so irrational und histrionisch zu werden, wie die reaktionire Beschwé-
rung der Natur). Eine Philosophie der Natur zu schreiben, mit der Absicht, Natur
und Elementares damit der Reaktion zu entreifien, das wire sicherlich eine licher-
liche Ubung.

12 Spinoza: Ethik. IVp7.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

351


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens
Aber so eine Naturphilosophie ist ohnehin gefordert, nimlich aus rein philosophi-

schen Griinden. Wenn sie gelingt, konnte sie aber von ganz alleine die pathetische
Kraft der Reaktion brechen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jenseits des Begriffs

So ein Buch ist nicht gesund, nicht fiir den Verfasser, und auch nur in homgopathischen
Dosen fir die Leser*innen. Spinoza und Nietzsche wussten es: Dort, wo ein Denken
nicht aus sich selbst heraus seinen Norden findet, sondern sich gegen etwas konstitu-
iert, dort, wo das Nein das erste Wort ist, da findet eine Art der Vergiftung statt. Das
Denken wird enger, angina intellectus, es wird misstrauisch, im schlimmsten Fall inqui-
sitorisch, und dann hért es schliefilich auch auf, Denken zu sein. Wenn man vor lauter
Beschiftigung mit den Reaktioniren schon kaum noch merkt, wie man bei allen Lek-
tiiren nach Schlagworten fahndet; wenn man schockiert feststellen muss, dass bei die-
sem oder jenem Heros aus dem personlichen Pantheon irgendeine Betonung des Todes
oder des Kampfes steht; wenn man darangeht, diesen Heros dann vollig freizusprechen
von aller Verbindung zu den Rechten (so ein Heros hat natiirlich nur darauf gewartet,
dass ich ihn von irgendwas freispreche); wenn man also nicht nur den Begriff wie eine
Checkliste zu gebrauchen beginnt, sondern selbst eine, nur anders gelagerte Unaufrich-
tigkeit kultiviert — dann ist der Begriff zum Fetisch geworden und das kritische Denken
in sein Zerrbild gekippt: ins Ressentiment. Gut fithlen kann man sich auch da, nimlich
in der Gewissheit der moralischen Uberlegenheit. Dabei wusste man doch einmal, dass
die Wirklichkeit etwas Unsauberes ist, dem man mit schlichtem Eins und Null nicht bei-
kommt. Am Ende wird man dem Feind immer dhnlicher, und nicht zuletzt dadurch, dass
man in ihm vor allem den Feind sieht: Dann gibt man der agonalen Weltsicht recht, ob
man es noch bemerkt oder nicht.

Doch die Schwierigkeit besteht eben darin, dass das Erste wahr bleibt: Der Faschis-
mus ist falsch, grundfalsch, er muss bekimpft werden. Und es bleibt wahr, dass ein en-
gagierter Nazi moralisch disqualifiziert ist. Doch wie weit reicht das? Ist, im Angesicht
der Rektoratsrede, der Schwarzen Hefte und meiner Rekonstruktion von Sein und Zeit, alles
falsch, was Heidegger schreibt? Oder immerhin alles philosophisch diskreditiert? Und
wenn nicht: Wo ist die Grenze zwischen dem Befleckten und dem, was nicht vom Schim-
mel erfasst wurde? Diese beiden widersprechenden Aufforderungen — loszulassen, ohne
nachzugeben — bezeichnen den Grat, auf dem sich das Denken zu bewegen hat und an
dem es sich bewihrt. Vorgegebene Antworten gibt es da nicht. Diese Verschrinkung des
Inkompatiblen bezeichnet schlichtweg einen Knoten der Wahrheit, dessen Uneindeu-
tigkeit auszuhalten ist. Die Versuchung ist grof3, hier einfache Antworten zu finden. Es

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ist dieselbe Versuchung, zumindest ihrem Antrieb nach, die die Reaktionire von einem
gewaltsamen GrofRreinemachen triumen lisst. Der einfachen Antwort ist aber zu miss-
trauen: Vielleicht nicht, weil es keine einfachen Antworten geben kann; manchmal gibt
es die. Das Misstrauen kommt daher, dass hier die Sehnsucht nach Eindeutigkeit und
nicht zuletzt nach Selbstbestitigung durch moralische Uberlegenheit die Feder fiihrt.

Mit etwas Gliick wird mir ein Lesen und Denken jenseits des Begriffs der Reakti-
on gelingen: nicht dass es anginge, wie in einer berithmten Passage von Wittgenstein,
auf den Sitzen iiber sie hinauszusteigen. Was analysiert wurde, behilt seine Giiltigkeit,
wenn es denn eine hat. Jedenfalls werde ich mich nicht davon abwenden kénnen. Es wird
weiterwirken, und das sollte es auch. Doch es sollte nicht von sich aus die denkerischen
Entscheidungen bestimmen. Das Denken macht sich unfrei, wenn es sich an die Resulta-
te dieser Kritik fesselt und von ihnen abhingig macht. Der Gegner wiirde so noch einen
spiten Sieg einfahren. Die notwendige kritische Selbstreflexion des Denkenden wiirde
fehlgehen, wenn sie zum reflexhaften Exorzismus all dessen degenerierte, was die Analy-
se als reaktionidre Motive ausgemacht hat. Einige davon sind erkennbar unsinnig. Ande-
re aber bezeichnen philosophische Probleme ersten Ranges, um die man sich nicht drit-
cken darf, nur weil die Reaktionire schlechten Gebrauch von ihnen gemacht haben. So
muss auch fiir das fundamental Ritselhafte und Unverfiigbare von Existenz und Natur
ein Platz im Denken bleiben. So wird unsere Sterblichkeit nicht aufhéren, die Art und
Weise zu bestimmen, in der wir leben und denken — wenn auch die Aufgabe darin be-
steht, diese Sterblichkeit im Namen des Lebens zum Einsatz zu bringen, und nicht um-
gekehrt, das Leben unter das fahle Licht der Totenlampen zu riicken. So wird, zwar nicht
der Held, wohl aber das Vorbild in seiner Bedeutung fiir alle menschlichen Interaktionen
zu wiirdigen sein. So gibt es auch keinen Grund, das Erhabene einfach den Rechten zu
tiberlassen — es muss im Gegenteil aus deren Umarmung und aus der Versteinerung in
den reaktioniren Diskurs herausgebrochen werden. Die Aufgabe ist dann, dem reaktio-
niren Denken nichts kampflos zu tiberlassen, was vielleicht auch andere, emanzipato-
rische oder auch ganz unpolitische Wirkungskrifte zu entfalten vermag. Und vielleicht
werde ich eines Tages auch noch einmal Heidegger ohne Schiittelanfille lesen kénnen.
Wobei mir scheint, dass das fiir mein irdisches Gliick nicht unverzichtbar ist.

Uberhaupt muss man sich immer selbst wieder daran erinnern, dass Welt und Men-
schen nicht in der Form einer zu kategorisierenden Masse existieren. Selbst die besten
politischen Kategorien greifen nicht iiberall. Vielleicht greifen sie nicht einmal in den
meisten Fillen, wenn sie auch fiir paradigmatische Fille ergiebig sind. So sehr der In-
dividualismus moderner, liberaler Spielart politisch so falsch ist wie metaphysisch, es
bleibt doch wahr, dass die Einzelnen zuerst und meistens Quertreiber sind: solche, die
unsere Versuche, sie einordnen, unterlaufen. Es ist eben keiner eine Kategorie.

Das klingt nun, als wollte ich auf den letzten Seiten die gesamte Arbeit in Frage stel-
len, als sei es mit dem, was hier erarbeitet wurde, doch nicht so ernst. Als sei das alles
nur vorliufig. Ja, vorliufig ist es, so wie alles Wissen vorldufig ist. Doch entgegen einem
in der Philosophiegeschichte verbreiteten Vorurteil ist ein Wissen dadurch keineswegs
disqualifiziert: Es ist vielmehr eine positive Charakteristik des Wissens in einer Welt,
die ohnehin nur Vorliufiges produziert. Doch mehr als das: Am Ende wird diese Relati-
vierung (wenn sie denn eine ist) die konsequenteste Fortfithrung der Militanz sein, die
dieses Buch getragen hat. Im Kampf gegen die reaktioniren Denkweisen ist die Zartlich-

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jenseits des Begriffs

keit fir die endlichen Dinge, so wie sie sind, die schirfste Waffe — weil sie das ist, was in
deren Repertoire gar nicht existieren kann und was ein wirklich kritisches Denken mit
dem Wirklichen in fruchtbarem Kontakt hilt. Eine kritische, emanzipatorische Denk-
weise muss sich nicht an fixe Essenzen gebunden fithlen, nicht einmal an die des Fein-
des. Im Gegenteil muss sie sich ihre Sensibilitit fiir die Zweideutigkeiten bewahren. Ei-
ne menschliche Philosophie entsteht dort, wo die Verunsicherung durch den anderen,
selbst noch den Gegner, méglich bleibt.

Loslassen, ohne aufzugeben. Weich werden, ohne in der Sache nachzugeben. Das
klingt schwierig, und das ist es auch. Ein radikaler Pazifismus wird sich gegen die Ge-
liiste der Tyrannen nicht wehren kénnen. Eine kompromisslose Militanz droht, gerade
das Gegenteil der freien Gesellschaft zu errichten, auf die es einmal abgesehen war. Das
kritische Denken hat immer gerade erst angefangen.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

355


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19.



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie. Frankfurta.M.:
Suhrkamp "®2015.

Adorno, Theodor W.: Aspekte des neuen Rechtsradikalismus. Ein Vortrag. Mit einem
Nachwort von Volker Weif3. Berlin: Suhrkamp ¢2019.

Agamben, Giorgio: Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita. Torino: Einaudi 2005.

Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben. Aus dem
Italienischen von Hubert Thiiring. Frankfurt a.M.: Suhrkamp "2016.

Allen, Woody: Remembering Needleman. In: Side Effects. New York: Ballantine 1981. 3-9.

Arendt, Hannah: Wahrheit und Politik. In: Wahrheit und Liige in der Politik. Zwei Essays.
Miinchen/Berlin: Piper 2013. 44-92.

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit.
Drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

Berger, Peter: On the Obsolescence of the Concept of Honor. In: Hauerwas, Stanley; Mac-
Intyre, Alasdair (eds.): Revisions. Changing Perspectives in Moral Philosophy. Notre
Dame: Notre Dame UP 1983. 172—181.

Borges, Jorge Luis: Deutsches Requiem. In: Das Aleph. Erzihlungen 1944-1952. Uber-
setzt von Karl August Horst und Gisbert Haefs. Frankfurt a.M.: Fischer *2020.
72-79.

Breeur, Roland: Au tour de 'imposture. Paris: Vrin 2021.

Breuer, Stefan: Anatomie der Konservativen Revolution. 2., durchgesehene und korri-
gierte Auflage. Darmstadt: WBG 1995.

Buber, Martin: Ich und Du. Nachwort von Bernhard Caspar. Stuttgart: Reclam 1995.

Burke, Edmund: A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and
Beautiful. Ed. with an Introduction and Notes by Adam Phillips. Oxford: Oxford UP
2008.

Burke, Edmund: Revolutionary Writings. Reflections on the Revolution in France and
the First Letter on a Regicide Peace. Ed. by. Iain Hampsher-Monk. Cambridge: Cam-
bridge UP 2014.

Canetti, Elias: Masse und Macht. Frankfurt a.M.: Fischer *°2006.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Cioran, Emile: Joseph de Maistre. Essai sur la pensée réactionnaire (aus: Exercices
d’amiration). In: CEuvres. Edition établie sous la direction d’Yves Peyré. Paris: Galli-
mard 1995. 1519-1559.

Cioran, Emile: Uber das reaktionire Denken. Zu Joseph de Maistre. Aus dem Franzdsi-
schen iibertragen von Francois Bondy. In: Joseph de Maistre: Uber das Opfer. Gefolgt
von einem Essai von E.M. Cioran zu Joseph de Maistre. Wien/Leipzig: Karolinger
1997. 53—104.

Confucius: The Analects. Bilingual edition. Translated by D.C. Lau. Hong Kong: The Chi-
nese University Press 2000.

Crouch, Colin: Postdemokratie. Aus dem Englischen von Nikolaus Gramm. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2008.

Deleuze, Gilles: Différence et répétition. Paris: PUF *2011. (1968).

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: LAnti-(Edipe. Capitalisme et schizophrénie 1. Paris: Edi-
tions de minuit 1972/3.

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2. Paris:
Editions de minuit 1980.

Donne, John: Devotions Upon Emergent Occasions. Ed., with Commentary, by Anthony
Raspa. Oxford: Oxford UP 1987.

Dostojewskij, Fjodor: Die Briider Karamasow. Aus dem Russischen von Swetlana Geier.
Frankfurt a.M.: Fischer 2006.

Faust, Lene: Neofaschismus in Italien. Politik, Familie und Religion in Rom. Eine Ethno-
graphie. Bielefeld: transcript 2021.

Fleck Ludwik: Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einfiih-
rung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. Mit einer Einleitung hg. von Lo-
thar Schifer und Thomas Schnelle. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980.

Freud, Sigmund: Die Traumdeutung. Nachwort von Hermann Beland. Frankfurt a.M.:
Fischer ®2007.

Freyer, Hans: Antius. Grundlegung einer Ethik des bewussten Lebens. Jena: Eugen Di-
ederichs 1922.

Gehlen, Arnold: Moral und Hypermoral. Eine pluralistische Ethik. Frankfurt a.M. : Klos-
termann 72016.

de Gouges, Olympe: Die Rechte der Frau/Déclaration des droits de la femme. Hg., iiber-
setzt und mit einer Einfithrung von Gisela Bock. Miinchen: dtv 2018.

Graeber, David: Bullshit-Jobs. Vom wahren Sinn der Arbeit. Aus dem Englischen von Se-
bastian Vogel. Stuttgart: Klett-Cotta 2020.

Hanke, Philipp: Revolution in Haiti. Vom Sklavenaufstand zur Unabhingigkeit. Koln: Pa-
pyRossa 2017.

Heidegger, Martin: Aus der Erfahrung des Denkens. 1910-1976. Hg. von Hermann Hei-
degger. GA 13. Frankfurt a.M.: Klostermann 1983.

Heidegger, Martin: Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges. 1910-1976. Hg. von
Hermann Heidegger. GA 16. Frankfurt a.M.: Klostermann 2000.

Heidegger, Martin: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit.
Hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. GA 29/30. Frankfurt a.M.: Klostermann
1983.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Heidegger, Martin: Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den transzendentalen
Grundsitzen. Hg. von Petra Jaeger. GA 41. Frankfurt a.M.: Klostermann. 1984.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tiibingen: Max Niemeyer 71993. (SZ).

Heidegger, Martin: Vortrige und Aufsitze. Stuttgart: Neske ®1997.

Heidegger, Martin: Was ist Metaphysik? Frankfurt a.M.: Klostermann *1998.

Henschel, Gerhard: Menetekel. 3000 Jahre Untergang des Abendlandes. Frankfurta.M.:
Eichborn 2010.

Hill, Christopher: The World Turned Upside Down. Radical Ideas during the English Rev-
olution. London: Penguin 1991.

Hirschman, Albert O.: Perversity. Futility. Jeopardy. The Rhetoric of Reaction. Cam-
bridge: Belknap Press 1991.

Hobbes, Thomas: Leviathan. Ed. by Richard Tuck. Cambridge: Revised student edition.
Cambridge UP 1996.

Hobbes, Thomas: The Verse Life. Ubersetzung ins Englische von Karl Maurer, online ver-
offentlicht: http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pd
f, letzter Zugriff am 5.10.2019.

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklirung. Philosophische Frag-
mente. Frankfurt a.M.: Fischer *2000.

Jesi, Furio: Cultura di destra. Con tre inediti e urnintervista. A cura di Andrea Cavalletti.
Milano: nottetempo 2011.

Junger, Ernst: Essays 1. Betrachtungen zur Zeit. Simtliche Werke. Zweite Abteilung: Es-
says. Band 7. Stuttgart: Klett-Cotta 1980.

Jiunger, Ernst: Politische Publizistik. 1919-1933. Hg., kommentiert und mit einem Nach-
wort von Sven Olaf Berggotz. Stuttgart: Klett-Cotta 2001.

Jinger, Ernst: In Stahlgewittern. Mit Adnoten von Helmuth Kiesel. Stuttgart: Klett-Cotta
2014.

Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt. Stuttgart: Klett-Cotta 2014.

Junger, Ernst: Auf den Marmorklippen. Mit einem Nachwort von Heimo Schwilk. Berlin:
Ullstein *2018.

Junger, Ernst: Anndherungen. Drogen und Rausch. Mit einem Nachwort von Volker Wei-
dermann. Stuttgart: Klett-Cotta >2021.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Band X. Hg. von Wilhelm Wei-
schedel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974.

Kant, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissen-
schaft wird auftreten kénnen. Hg. von Kurt Vorlinder. Hamburg: Meiner 71993.
Kolnai, Aurel: Ekel. Hochmut. Hass. Zur Phinomenologie feindlicher Gefiihle. Mit einem

Nachwort von Axel Honneth. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007.

Kunzru, Hari: Red Pill. Aus dem Englischen von Werner Locher-Lawrence. Miinchen: lie-
beskind 2021.

Lefévre, Eckard: Ich bin ein Mensch, nichts Menschliches ist mir fremd. In: Otto Her-
ding (Hg.): Wegweisende Antike. Zur Aktualitit humanistischer Bildung. Festgabe
fiir Giinter Wohrle. Stuttgart: Wiirttembergischer Verein zur Férderung der Huma-
nistischen Bildung 1986. 39—49.

Levinas, Emmanuel: De I'évasion. Introduit et annoté par Jacques Rolland. Paris: fata
morgana 1982. (Zuerst erschienen 1935).

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

359


http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf
http://udallasclassics.org/wp-content/uploads/maurer_files/Hobbes.pdf

360

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Levinas, Emmanuel: Quelques réflexions sur la philosophie de Thitlérisme. Suivi d’'un
essai de Miguel Abensour. Paris: Payot & Rivages 1997. (Zuerst erschienen 1934).
Leys, Simon: Roland Barthes en Chine. In: Le studio de inutilité. Paris: Flammarion

2014. 211-215.

Lilla, Mark: The reckless mind. Intellectuals in politics. With a new afterword. New York:
New York Review Books 2016.

Lilla, Mark: The shipwrecked mind. On political reaction. New York: New York Review
Books 2016.

Longinus: Vom Erhabenen. Griechisch/Deutsch. Ubersetzt und hg. von Otto Schénber-
ger. Stuttgart: Reclam 1988.

Lowenthal, Leo: Falsche Propheten. Studien zur faschistischen Agitation. In: Ders.: Fal-
sche Propheten. Studien zum Autoritarismus. Schriften. Hg. von Helmut Dubiel.
Band 3. Frankfurt a.M.: Suhrkamp *2017. 9-159.

Lowith, Karl: Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht. Mit einer Vor-
bemerkung von Reinhart Koselleck und einer Nachbemerkung von Ada Lowith. Neu
hg. von Frank-Rutger Hausmann. Stuttgart: Metzler 2007.

Machiavelli, Niccolo: Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio. Introduzione di Gennaro
Sasso. Premessa al testo e note di Giorgio Inglese. Milano: RCS (Rizzoli) 1997.

Machiavelli, Niccolo: Il Principe/Der Fiirst. Italienisch/Deutsch. Ubersetzt und hg. von
Philipp Rippel. Stuttgart: Reclam 2007.

de Maistre, Joseph: (Euvres. Suivies d’'un Dictionnaire Joseph de Maistre. Texte établi,
annoté et présenté par Pierre Glaudes. Paris: Robert Laffont 2007. Darin:
Considérations sur la France. (1797). 175-2389. (C).

Sur le protestantisme. (Entstanden zwischen 1796-1798; zuerst verdftentlicht 1870).
291-330. (P).

Essai sur le principe générateur des constitutions politiques et des autres institu-
tions humaines. (Entstanden 1809, zuerst verdffentlicht 1814). 331-402. (E).

Les soirées de Saint-Pétersbourg. (Unvollendet; zum Grofteil 1809 entstanden; ver-
offentlicht 1821, kurz nach de Maistres Tod). 403-785. (SP).

Eclaircissement sur les sacrifices. (1810; verdffentlicht 1821). 787—839. (ES).

de Maistre, Joseph: Betrachtungen iiber Frankreich. In: Politische Betrachtungen.
Deutsch von Friedrich von Oppeln-Bronikowski. Hg. von Peter Richard Rohden. Ber-
lin: Reimar Hobbing 1924. 27-122.. (C).

de Maistre, Joseph: Uber den schépferischen Ursprung der Staatsverfassungen. In: Poli-
tische Betrachtungen. Deutsch von Friedrich von Oppeln-Bronikowski. Hg. von Pe-
ter Richard Rohden. Berlin: Reimar Hobbing 1924. 123-174. (E).

de Maistre, Joseph: Uber das Opfer. Aus dem Franzésischen iibersetzt von Cornelia Lan-
gendorf. In: Ders.: Uber das Opfer. Gefolgt von einem Essai von E.M. Cioran zu Jo-
seph de Maistre. Wien/Leipzig: Karolinger 1997. 7-52. (ES).

de Maistre, Joseph: Die Abende von St. Petersburg oder: Gespriche iiber das zeitliche
Walten der Vorsehung. Hg. von Jean-Jacques Langendorf und Peter WeifR. Uberar-
beitete Ubersetzung aus dem Franzdsischen von Moritz Lieber. Mit einer Einleitung
von Pierre Glaudes und einem Essai von Jean-Jacques Langendorf. Wien/Leipzig:
Karolinger 2008. (SP).

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

de Maistre, Xavier: Voyage autour de ma chambre. Postface de Joél Gayraud. Paris: Mille
et une nuits 2022.

Michéa, Jean-Claude : Lempire du moindre mal. Essai sur la civilisation libérale. Paris:
Flammarion 2010.

Michéa, Jean-Claude: Das Reich des kleineren Ubels. Uber die liberale Gesellschaft. Uber-
setzt von Nicola Denis. Berlin: Matthes & Seitz 2014.

Nietzsche, Friedrich: Werke in drei Binden. Hg. von Karl Schlechta. Darmstadt: WBG
1997. Darin:

Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen. II. 275-561.

Jenseits von Gut und Bése. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. I1. 563-759.
Zur Genealogie zur Moral. Eine Streitschrift. II. 761-900.

Wahrheit und Liige im aufermoralischen Sinn. II. 309-322.

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1880-1882. Kritische Studienausgabe.
Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen: dtv 1988. KSA 9.

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1882-1884. Kritische Studienausgabe.
Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen: dtv 1988. KSA 10.

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1884-1885. Kritische Studienausgabe.
Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Minchen: dtv1988. KSA 11.

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1885-1887. Kritische Studienausgabe.
Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen: dtv 1988. KSA 12..

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1887-1889. Kritische Studienausgabe.
Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen: dtv 1998. KSA 13.

Ortegay Gasset, José: Meditationen iiber die Jagd. In: Gesammelte Werke. Band IV. Uber-
setzt von Else Gorner, Karl August Horst, Gustav Kilpper, Gerhard Lepiorz, Curt
Meyer-Clason, Ulrich Weber, Helene Weyl. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1996.
492-578.

Ortega y Gasset, José: Der Aufstand der Massen. Autorisierte Ubersetzung aus dem
Spanischen von Helene Weyl. Mit einem Nachwort von Michael Stirmer. Miinchen:
Deutsche Verlags-Anstalt *2012.

Ortegay Gasset, José: Uber die Liebe. Aus dem Spanischen iibersetzt und hg. von Helene
Weyl unter Mitwirkung von Ulrich Weber. Neuausgabe. Miinchen: Deutsche Verlags-
Anstalt 2012.

Orwell, George: Politics vs Literature: An Examination of Gulliver’s Travels. In: Essays.
London: Penguin 2014. 370-387.

Pfaller, Robert: Erwachsenensprache. Uber ihr Verschwinden aus Politik und Kultur.
Frankfurt a.M.: Fischer 2017.

Ranciére, Jacques: La mésentente. Politique et philosophie. Paris: Galilée 1995.

Ranciére, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Aus dem Franzésischen
von Richard Steurer. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002.

Rand, Ayn: The Fountainhead. With a special introduction by the Author. London: Pen-
guin 2007. (Zuerst erschienen 1943).

Rand, Ayn: The Virtue of Selfishness. A New Concept of Egoism. With Additional Articles
by Nathaniel Branden. New York: New American Library 1964.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

361


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Rand, Ayn: The Voice of Reason. Essays in Objectivist Thought. Edited and with Addi-
tional Essays by Leonard Peikoff. The Ayn Rand Library, Vol. V. New York: New Amer-
ican Library 1988.

Rand, Ayn: Introduction to Objectivist Epistemology. With an Additional Essay by
Leonard Peikoff. Expanded Second Edition. Ed. by Harry Binswanger and Leonard
Peikoff. New York: New American Liberary 1990.

Remarque, Erich Maria: Im Westen nichts Neues. Koln: Kiepenheuer & Witsch 1993.

Richir, Marc: Phantasia, imagination, affectivité. Phénoménologie et anthropologie phé-
noménologique. Grenoble: Jérome Millon 2004.

Robin, Corey: Fear. The history of a political idea. Oxford: Oxford UP 2004.

Robin, Corey: The reactionary mind. Conservatism from Edmund Burke to Sarah Palin.
Oxford: Oxford UP 2011.

Robin, Corey: The enigma of Clarence Thomas. New York: Metropolitan Books 2019.

Sartre, Jean-Paul: Létre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Edition corri-
gée avec index par Arlette Elkaim-Sartre. Paris: Gallimard 1943.

Schmidt, Arno: Der sanfte Unmensch (Einhundert Jahre <Nachsommer>). In: Die Schre-
ckensminner. Funk=Essays 2. Frankfurt a.M.: Fischer 1999. 193—226.

Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkungen zum Begrift des Politi-
schen. Berlin: Duncker & Humblot 72010.

Schmitt, Carl: Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus. Berlin:
Duncker & Humblot °2010.

Schmitt, Carl: Ex Captivitate Salus. Vierte, erweiterte Auflage. Berlin: Duncker & Hum-
blot 2015.

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Co-
rollarien. 9., korrigierte Auflage. Berlin: Duncker & Humblot 2015.

Schmitt, Carl: Glossarium. Aufzeichnungen aus den Jahren 1947 bis 1958. Erweiterte, be-
richtigte und kommentierte Neuausgabe. Hg. von Gerd Giesler und Martin Tielke.
Berlin: Duncker & Humblot 2015.

Schmitt, Carl: Die Tyrannei der Werte. Vierte, unverinderte Auflage. Mit einem Nach-
wort von Christoph Schénberger. Berlin: Duncker & Humblot 2020.

Schmitt, Carl: Gesammelte Schriften 19331936 mit erginzenden Beitrigen aus der Zeit
des Zweiten Weltkriegs. Berlin: Duncker & Humblot 2021.

Shakespeare, William: Julius Ceasar. Ed. by Marvin Spevack. Cambridge: Cambridge UP
2003.

Shakespeare, William: Macbeth. Ed. by A.R.Braunmuller. Cambridge: Cambridge UP
2008.

Shakespeare, William: Julius Ceasar. Englisch/Deutsch. Ubersetzt, kommentiert und mit
einem Nachwort hg. von Dietrich Klose. Stuttgart: Reclam 1976.

Sontag, Susan: Fascinating Fascism. In: Later Essays. Ed. by David Rieff. New York: The
Library of America 2017. 54—77.

Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Lateinisch — Deutsch.
Neu tibersetzt, hg. und mit einer Einleitung versehen von Wolfgang Bartuschat.
Hamburg: Meiner >2010.

Stegemann, Bernd: Das Gespenst des Populismus. Ein Essay zur politischen Dramatur-
gie. Berlin: Theater der Zeit *2017.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Strick, Simon: Rechte Gefiihle. Affekte und Strategien des digitalen Faschismus. Biele-
feld: transcript 2021.

Theweleit, Klaus: Mannerphantasien. Mdnnerphantasien 1+2. Mit zahlreichen Abbildun-
gen. Mit einem Nachwort zur Taschenbuchausgabe. Miinchen/Ziirich: Piper #2009.

Thoelke, Wim: Stars, Kollegen und Ganoven. Eine Art Autobiographie. Bergisch Glad-
bach: Gustav Liibbe Verlag.

Weil, Simone: Lliade ou le poéme de la force. In: CEuvres. Edition établie sous la direc-
tion de Florence de Lussy. Paris: Gallimard 1999. 529—552..

Weif3, Volker: Die autoritire Revolte. Die Neue Rechte und der Untergang des Abendlan-
des. Stuttgart: Klett-Cotta 2017.

Ziegler, Robert Hugo: Der Reaktionir. In: Vom Denken im freien Fall. Suite in Dur. Wien:
Passagen Verlag 2019. 187-217.

Ziegler, Robert Hugo: Thomas Hobbes und der diskrete Charme der GroRinquisition.
Wiirzburg: K&N 2020.

Ziegler, Robert Hugo: Strategien der reaktioniren Unaufrichtigkeit. In: Tijdschrift voor
Filosofie 84 (2022) 4. 651-679.

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Acces

363


https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[transcript]

WISSEN. GEMEINSAM.
PUBLIZIEREN.

transcript pflegt ein mehrsprachiges transdisziplindres Programm mit
Schwerpunktin den Kultur- und Sozialwissenschaften. Aktuelle Betrage
zu Forschungsdebatten werden durch einen Fokus auf Gegenwartsdia-
gnosen und Zukunftsthemen sowie durch innovative Bildungsmedien
erganzt. Wir erméglichen eine Veroffentlichung in diesem Programm in
modernen digitalen und offenen Publikationsformaten, die passgenau
auf die individuellen Bediirfnisse unserer Publikationspartner*innen zu-
geschnitten werden kdnnen.

UNSERE LEISTUNGEN IN KURZE

partnerschaftliche Publikationsmodelle
* Open Access-Publishing
* innovative digitale Formate: HTML, Living Handbooks etc.
* nachhaltiges digitales Publizieren durch XML
» (digitale Bildungsmedien
* vielfaltige Verkniipfung von Publikationen mit Social Media

Besuchen Sie uns im Internet: www.transcript-verlag.de

Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter: www.transcript-verlag.defvorschau-download

https://dol.org/1014361/9783839469798 - am 14.02.2026, 09:52:19. /dele Access



https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download
https://doi.org/10.14361/9783839469798
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download

	Cover
	Inhalt
	I.
	1. Einleitung: Muss das sein?
	2. »Reaktion«, »Faschismus«, »Nationalsozialismus«
	3. Thomas Hobbes: Politik der Angst
	4. Edmund Burke: Keine Experimente!
	5. Joseph de Maistre: Schwelle mit Blutspur
	6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

	II.
	7. Ernst Jünger: Idealismus ohne Idee
	Nichts Menschliches ist mir fremd
	8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse
	Nihilismus
	9. Martin Heidegger: Der geschwätzige Schweiger vom Schwarzwald
	Männer, die schweigen
	10. Ayn Rand: Some men are islands
	Unaufrichtigkeit
	11. Jose Ortega y Gasset: Zwischen reaktionärer Rhetorik und Affirmation des Lebens

	III.
	12. Was macht die Reaktion?
	13. Und jetzt?

	Jenseits des Begriffs
	Literaturverzeichnis

