
263

Edda Willamowski

Über Krisen, Schweigen und engagiertes Forschen: 
„Offene Türen“ in der psychosozialen Versorgung im 
vietnamesischen Berlin

Einleitung

„Für sich zu sorgen, das ist ein Konzept, was in Vietnam nicht so häufig vorkommt“, sagte 
meine Gesprächspartnerin Hang Hoang. „Viele haben nie gelernt, ihre eigenen Bedürfnisse 
in den Mittelpunkt zu stellen“, ergänzte Nozomi Spennemann. Wir saßen zusammen in den 
Räumen des Verbands für Interkulturelle Arbeit (VIA) Berlin-Brandenburg, um ein Jahr nach 
Projektbeginn ihre Arbeit zu reflektieren. Für diesen Rückblick „fehlte bisher die Zeit“, sagten 
beide Frauen. Draußen schien die Sonne, es war ein heißer Frühsommertag im zweiten Jahr der 
COVID-19-Pandemie. Im Rahmen des Projektes „Wir reden drüber“ vermittelte Hang Hoang 
Informationen über psychosoziale Belastungen in vietdeutschen Lebenswelten. In ihrer Arbeit 
bündelte sie die Anstrengungen und Ziele von Partner:innen aus dem Netzwerk für psychische 
Gesundheit für vietnamesische Migrant:innen1, deren gemeinsame Motivation es ist, einer sozial 
und kulturell geprägten Tabuisierung psychischer Erkrankungen entgegenzuwirken. Ein of-
fener Umgang mit psychischen und abhängigkeitsbedingten Erkrankungen, so das Projektziel, 
solle Betroffene sowie auch Angehörige dabei unterstützen, Hilfsangebote zu finden, für sich 
selbst sorgen zu lernen und sich gegenseitig zu stärken.2 

Das, was ich in diesem kurzen ethnographischen Einblick hervorheben möchte, ist Folgen-
des: Für sich selbst zu sorgen, im Fall von emotionalen Krisen nach Unterstützung zu suchen 
und psychosoziale Belastungen zu thematisieren, ist nicht leicht für Menschen mit vietnamesi-
schen Migrationsbezügen. Und das aus vielen Gründen: Unterschiedliche Studien zeigen, dass 
Menschen mit Migrationsbezügen ärztliche oder psychosoziale Hilfsangebote zu spät in An-
spruch nehmen. Das geht oftmals mit einer fortgeschrittenen Erkrankung einher, wird aber 
auch begleitet von ungleichen Behandlungs- und Teilhabechancen. Auch ziehen sich Betroffene 
oft aus ihren sozialen Lebenswelten zurück. Bestehende psychosoziale Versorgungs- und Be-
ratungsangebote sind rar  und in vietdeutschen Lebenswelten noch zu wenig bekannt, gerade, 
weil das Thema stigmatisiert ist. Schamgefühle oder Angst vor Diskriminierung verhindern, 
dass emotionale oder psychosoziale Krisen ausgesprochen werden (Ta et al. 2021: 120; von 

1	 https://www.netzwerk-vietpsygesundheit.de/de/. Abgerufen am 05.09.2022.
2	 Für eine ausführliche Darstellung des Projektes „Wir reden drüber! Psychische Erkrankungen im viet-

namesischen Berlin“ siehe https://www.via-in-berlin.de/projekt/wir-reden-drueber/. Abgerufen am 
10.08.2022.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264

Edda Willamowski

Poser et al. 2017; von Poser und Willamowski 2020).3 Dieser stille Umgang mit und Ausdruck 
von emotionalen Krisen ist, grob gesagt, anders, als die in Deutschland verortete Gesellschaft 
es erwartet. Das Schweigen in vietdeutschen Lebenswelten wird überhört, bleibt unsichtbar.4 

Die Krise, um die es in diesem Aufsatz gehen wird, nimmt also ihren Anfang im Schweigen. 
Genau gesagt weckte der Zwischenraum zwischen Sprechen und Stille mein ethnographisches 
Interesse. Das Schweigen, so werde ich veranschaulichen, nimmt im sozialen Miteinander der 
hier im Fokus stehenden Menschen mit vietnamesischen Migrationsbezügen eine zentrale Rolle 
im sozialen Miteinander ein, strukturiert emotionale Nahbeziehungen und stellt situativ eine 
Form von Sorgearbeit dar. Das Schweigen weist also eine kulturspezifische Besonderheit auf. 

Meine psychologisch-anthropologischen Überlegungen nehmen zudem Birgitt Röttger-
Rösslers (2002) Appell zur interdisziplinären und kollaborativen Zusammenarbeit ernst. Ich 
möchte aufzeigen, wie ein Verständnis soziokultureller Gefühlsregeln in engagiertes Forschen 
einfließen und das Schweigen sowie letztlich psychosoziale Präventionsarbeit mitgestalten kann. 
Dies veranschauliche ich an dem Videoprojekt „Offene Tür“, das aus der Kollaboration mit No-
zomi Spennemann, Hang Hoang und mir hervorging. Die Ausgangslage war eine besondere, 
da die COVID-19-Pandemie zwar weltweit einen Stillstand hervorrief, aber die Informationen 
zu diesem Stillstand im Kontext migrantischer psychosozialer Gesundheitsversorgung nicht 
gleichermaßen zugänglich waren. Wir wählten den Titel „Offene Tür“, weil uns so viele ge-
schlossene Türen auffielen, die eine in unserer Gesellschaft verwurzelte soziale Ungleichheit 
widerspiegelten. Darauf reagierten wir mit einer kultur- und sprachsensiblen Öffentlichkeits-
arbeit, in der das Schweigen, verstanden als emotionales und damit soziokulturell modelliertes 
Phänomen, eine markante Rolle einnahm. 

Emotion, Kultur und Schweigen

„Die Emotion, die ein Mensch in einer bestimmten Situation fühlt, basiert auf einer 
Vielzahl von Faktoren.“ (Röttger-Rössler 2002: 158)

Dieser Aussage Birgitt Röttger-Rösslers folgend stelle ich voran, dass für ein vertieftes Verständ-
nis menschlichen Zusammenlebens in dem von mir ethnographisch beobachteten sozialen Kon-
text des sogenannten vietnamesischen Berlins die Beachtung des Schweigens als soziale Praxis 
unabdingbar ist. Meine theoretischen Überlegungen stütze ich auf den jungen Zweig der An-

3	 Dieser Beitrag geht aus den anthropologisch-psychiatrisch-psychologischen Untersuchungen innerhalb 
eines durch den SFB 1171 Affective Societies (Laufzeit 2019–2023) geförderten Teilprojektes hervor, das 
„Affekte und Institutionalisierungsprozesse in vietnamesischen Carescapes Berlins“ multiperspektivisch 
begleitet und engagiert erforscht. Das Team besteht aus der leitenden Anthropologin Anita von Poser und 
den leitenden Psychiater:innen Thi Minh Tam Ta und Eric Hahn sowie den Projektmitarbeiter:innen 
Max Müller, Thi Quynh-Nhu Tran und mir. Unser verbindendes Interesse gilt der Frage, wie historisch, 
soziokulturell und politisch bedingte Vorstellungen und Werte von Care sich in Praktiken subjektiver 
Sorge, therapeutischer Versorgung, professioneller Pflege und zivilgesellschaftlichem Engagement wie-
derfinden. Das Netzwerk für psychische Gesundheit für vietnamesische Migrant:innen stellt einen Ausgangs-
punkt unserer interdisziplinären Zusammenarbeit dar.

4	 Die Problematik der Unsichtbarkeit vietdeutscher Lebenswelten wird insbesondere im Sammelband Un-
Sichtbar. Viet-deutsche Lebenswelten (Kocatürk-Schuster et al. 2017) thematisiert.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


265

Über Krisen, Schweigen und engagiertes Forschen

thropoloy of Silence, um eine bedeutsame kommunikative Präsenz im sozialen Miteinander zu 
untersuchen, die sich zwar manchmal überhören, andernorts aber deutlich spüren lässt. Schwei-
gen folgt strukturgebenden und sozial etablierten Kommunikationsformen, gibt Aushandlungs-
prozessen, Spannungen und Widersprüchen Raum. Schweigen lässt sich strategisch einsetzen, 
um Machtverhältnisse zu demonstrieren, aber auch um das anzudeuten, was schwer in Worte 
zu fassen ist. Es bietet einen Schutzmantel gegen negative Gedanken oder Vergangenheiten und 
kann zugleich Respekt und Empathie vermitteln (Dragojlovic und Samuels 2021; Kidron 2009; 
Willamowski 2022).

Im Vietnam der (Nach-)Kriegszeit formte das Schweigen eine soziokulturelle Strategie zur 
Regulierung belastender Emotionen. So ließ sich in herausfordernden Situationen die eigene 
Handlungsmacht und soziale Harmonie wahren. Soziale Harmonie formt einen zentralen Wert 
in der vietnamesischen Gesellschaft, um den Menschen in ein auf Dauerhaftigkeit und Stabilität 
ausgerichtetes soziales Gefüge einzubetten. Merav Shohet (2021) beschreibt mit dem Schweigen 
eine sozial-relationale Fürsorgepraxis, mit der Menschen in Vietnam bedeutsame und sich dem 
Kontext anpassende Sorgequalitäten übernehmen können. Ähnliches trifft auch auf den viet-
deutschen Kontext zu, in dem ich mich ethnographisch bewegte. In meiner Dissertation über 
zerrissene Zugehörigkeiten, Schweigen und Erinnern stelle ich dar, wie stillschweigendes Wissen 
älter werdende vietnamesische Geflüchtete innerhalb der deutschen Gesellschaft verbindet und 
wie sie dieses entlang spezifischer Emotionsrepertoires, in denen das Schweigen selbst eine star-
ke emotionsregulierende Funktion einnimmt, affektiv verhandeln. Während der Sozialisation 
geprägte kulturelle Praktiken und Phänomene5 ebenso wie verbindende Erfahrungen von Krieg, 
Flucht und Ankommen bleiben auch im hohen Alter – Dekaden nach der Ankunft – wirk-
mächtig, um gefühlte Erfahrungen zu navigieren (Willamowski 2022). 

Mit anderen Worten: Schweigen entfaltet sich unweigerlich in verschiedenen Sphären af-
fektiver Resonanz und formt einen Teil soziokulturell geprägter Emotionsrepertoires (von Poser 
et al. 2019). Damit gemeint ist ein geteilter Referenzrahmen, denn seit der Kindheit lernt der 
Mensch, in welchen Situationen es angemessen oder unangemessen ist, zu schweigen, mit wel-
cher Mimik und Gestik das verbunden ist. Schweigen aus Trauer fühlt sich anders an als ein 
erzwungenes oder regulierendes Schweigen und wiederum ganz anders als das Schweigen, das 
aus Scham oder Angst entsteht. Wir lernen also, gefühlte Erfahrungen als diskrete Emotionen 
zu ver- und entschlüsseln. Wer das Schweigen korrekt dechiffriert und einsetzt, fühlt sich ver-
bunden, ohne Worte wechseln zu müssen. Als Teil von spezifischen Emotionsrepertoires lässt 
sich das Phänomen des Schweigens auf drei Ebenen analysieren: Erstens tragen kulturelle Kate-
gorisierungen, Interpretationen, Bewertungen und Imaginationen dazu bei, dass Schweigen sich 
diskursiv entwickelt. Zweitens gestalten körperliche und sensuelle Wahrnehmungen, Ausdrücke 
und Reaktionen das Schweigen als körperliche Erfahrung. Drittens entsteht das Schweigen im 
praktischen Umgang über Verhaltensmuster, Interaktionsmodi und Gewohnheiten. Emotions-
repertoires festigen sich während der Sozialisation, bleiben aber über den Lebensverlauf form-
bar, um sich wandelnden Situationen und Kontexten anpassen zu können (von Poser et al. 2019: 
243; Willamowski 2022: 50).

Das Aufeinanderprallen differenter Emotionsrepertoires, etwa im Zuge von Migration, geht 
mit Anstrengungen einher, kann krisenhaftes Erleben verstärken, aber auch zu Neubefähigun-

5	 In der vietnamesischen Gesellschaft beeinflussen u.a. Strömungen des Konfuzianismus, Taoismus, Bud-
dhismus sowie animistische Vorstellungen kulturelle Praktiken.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266

Edda Willamowski

gen führen (von Poser 2018). Der bewusste Einsatz von diskursiven Leerstellen, das Auswählen, 
Kuratieren und Zurückhalten von Informationen oder emotionalen Zuständen z.B. kann Ver-
antwortung und Sensibilität für das Gegenüber ausdrücken (Sampaio 2020: 285). Es kann aber 
auch krisenhafte Momente der Sprachlosigkeit markieren, die sich über Sprachbarrieren und 
andere Schwierigkeiten äußern und die dazu führen, dass man sich anderen gegenüber nur 
schwer ausdrücken kann (der Mehrheitsgesellschaft und deutschen Institutionen gegenüber, der 
Kernfamilie, Landsleuten in Deutschland, der Familie in Vietnam bzw. der Diaspora). In unse-
rem interdisziplinären Forschungskontext wurde dies mit Misstrauen, Angst vor Gesichtsverlust 
sowie dem Gedanken, das soziale Umfeld nicht belasten zu wollen, erklärt (Nguyen et al. 2021).

Schweigen als Fürsorgepraxis, das wird deutlich, ist eine Medaille mit zwei Seiten. Einer-
seits ermöglicht es eine Verständigung ohne Worte. Andererseits kaschiert es Missverständnisse 
und erhält Barrieren. Wie nun lassen sich gefühlte Erfahrungen thematisieren, die einem Tabu 
unterliegen und für die es schwerfällt, Worte zu finden? 

Zuhören und engagiertes Forschen im vietnamesischen Berlin

Meine empirische Arbeit als Sozialanthropologin in dem hier im Fokus stehenden Feld be-
ginnt 2015 und lässt sich u. a. als offenes Zuhören beschreiben. Es geht mir darum, einen 
sensiblen Zugang zu implizitem Wissen zu finden und dieses Wissen bereitzustellen. Aber das 
Forschen über Krisen während einer weltweiten Krise machte es unmöglich, nur zuhören zu 
wollen. In dieser Zeit nahm ich die Belastung meiner Gesprächspartner:innen aus dem Netz-
werk besonders deutlich wahr und wollte meine Ressourcen und meine Zeit einbringen, um sie, 
soweit möglich, zu entlasten. Aus diesem Grund ordne ich meine Überlegungen im Sinne einer 
engagierten anthropologischen Forschung ein, die dem Ziel folgt, das gegenseitige Verständnis 
von Menschen zu fördern sowie auf ihre Bedürfnisse und Anliegen vor Ort einzugehen (Ortner 
2019). 

Meine Forschung ist im sogenannten vietnamesischen Berlin situiert, einem Ort, der sich 
seit spätestens den 1970er Jahren aufgrund vielfältiger Migrations- und Ankunftsbedingungen 
stetig ausdifferenziert. Seit dem Fall der Berliner Mauer diversifizieren sich vietdeutsche Lebens-
welten, was vermehrt in den Fokus wissenschaftlicher Studien gerät (Ha 2020; Müller 2020; 
Scheidecker und Mai 2020). In diesem spezifischen Feld ist die Arbeit des Netzwerks für psychische 
Gesundheit vietnamesischer Migrant:innen angesiedelt, das 2013 selbst aus engagierter Forschung 
und Kollaboration hervorging. Psychiater:innen, Psycholog:innen, Sozialpädagog:innen, Pfle-
gekräfte, Mitarbeiter:innen freier Träger der sozialpsychiatrischen Arbeit, Anthropolog:innen 
sowie vielfältige Akteur:innen von Migrant:innenorganisationen und Beratungsstellen für Mi-
grant:innen identifizierten Lücken in der psychosozialen Versorgung, unternahmen aufsuchen-
de Arbeit und knüpften ein kultur- und sprachsensibles Hilfenetz (Ta et al. 2021). 

Meine Ausgangspunkte für die engagierte Forschung waren der tabuisierte Umgang sowie 
die stigmatisierende Wahrnehmung psychosozialer Krisen in vietdeutschen Lebenswelten, aber 
auch die von der Pandemie verschärften Zugangsbarrieren und Ungleichheiten. Aufgrund ver-
schlossener Türen war an eine aufsuchende Arbeit nicht zu denken, aber gerade jetzt war es 
wichtig, präventiv über psychosoziale Belastungen und vielfältige Umgangsformen zu infor-
mieren. 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


267

Über Krisen, Schweigen und engagiertes Forschen

Aufgrund des überlagernden Tabus ist die sich in Berlin zunehmend erweiternde kultur- 
und sprachsensible Hilfenetzstruktur vielen Betroffenen nicht bekannt. Aus diesem Grund ist 
die aufsuchende Arbeit ein wichtiger Baustein, um spezifische Öffentlichkeiten für psychosozia-
le Belastungen und vielfältige Umgangsstrategien zu sensibilisieren. Während pandemiebedingt 
die Türen geschlossen blieben, engagierten sich daher Einzelakteur:innen des Netzwerks in 
Online-Formaten, Podcasts, via Social-Media-Beiträge oder auch mittels der Videoreihe „Of-
fene Tür“. Die dahinterstehende Motivation war es, Krisen anzusprechen, bevor es zu diesen 
kommt.6 

Unsere Idee war es, das Hilfesystem in Berlin vorzustellen und zu vermitteln, was es heißt, 
in diesem anzukommen. Dazu stellten wir in zehn Folgen ausgesuchte Orte des Netzwerks 
vor. Wir besuchten eine kultur- und sprachsensible psychiatrische Ambulanz, die Migrations-
beratung für erwachsene Zugewanderte, die ehrenamtliche Arbeit in einer religiösen Gemeinde, 
eine psychiatrisch-psychologische Tagesklinik, einen interkulturellen Hospizdienst, die gemein-
denahe psychosoziale Versorgung (z.B. betreutes Wohnen), einen maßgeblich von Geflüchteten 
gegründeten soziokulturellen Verein, ein interkulturelles Frauenzentrum, die aufsuchende so-
ziale Arbeit eines sozialpädagogischen Trägers, die Arbeit in einem Begegnungs- und Beratungs-
zentrum sowie eine Stadtteilmutter. 

Die zehnteilige Videoreihe „Offene Tür“ richtet sich an Menschen mit vietnamesischen Mi-
grationsbezügen, Interessierte, Betroffene, Angehörige und Fachpublikum und überblickt die 
psychosoziale Versorgungs- und Fürsorgelandschaft Berlins. Die auf Vietnamesisch, Deutsch 
und Englisch gestalteten Kurzvideos wurden zwischen November 2021 und März 2022 ver-
öffentlicht.7

Schweigen als Krise?

In diesem Abschnitt veranschauliche ich anhand ethnographischer Einblicke aus der Video-
reihe „Offene Tür“, wie ein Verständnis des Schweigens als Teil eines spezifischen Emotions-
repertoires hilft, Krisen neu zu perspektivieren und Formen der Unterstützung, Versorgung, 
Fürsorge und Zusammenhalt darin zu finden. 

Diskurs: Schweigen und Macht

Die Macht des Schweigens basiert auf unterschiedlichen Diskursen, die in der öffentlichen 
Wahrnehmung ungleich gewichtet werden. Schweigen entsteht aufgrund von Kategorisierun-

6	 Eine Besonderheit des Projektes ist, dass es künstlerisch von in Deutschland geborenen Personen mit 
vietnamesischen Migrationsbezügen unterstützt wurde. Diese Besonderheit hebe ich hervor, da die Ent-
lohnung, die wir bereitstellen konnten, im Vergleich zu sonstigen Auftragsentlohnungen gering war. Den-
noch sagten sie ihre Unterstützung zu, eben weil das Projekt nicht nur einen gesellschaftlichen Wert für 
sie hatte, sondern es auch ganz praktisch „für die eigene Familie ist, diese Informationen zu bekommen“.

7	 Wir entschieden uns dafür, die Videos in der vietnamesischen, deutschen und englischen Sprache zugäng-
lich zu machen, um Personen aller Altersstufen und mit diversen Migrationserfahrungen anzusprechen. 
Zudem wollten wir so auch den Dialog in transnationalen Familien berücksichtigen. Die Klickzahl der 
Videoreihe beläuft sich auf 4.346 über YouTube (Stand 07.12.2022). Zusätzlich stellten wir die Kurzvi-
deos den Netzwerkpartner:innen für ihren internen Gebrauch zur Verfügung.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268

Edda Willamowski

gen, Bewertungen, Interpretationen, Assoziationen. Schweigen klassifiziert also ein emotionales 
Phänomen, drückt Respekt für die bestehende Ordnung aus, strukturiert und hierarchisiert 
emotionale Erfahrungen. Dem Schweigen kommt neben einem protektiven ein regulierendes 
Momentum zu, mit dem sich emotionale Erfahrungen diskret verschlüsseln, Spannungsmo-
mente beruhigen und soziale Beziehungen festigen lassen. Schweigen formt in vietdeutschen 
Lebenswelten ein charakteristisches nonverbales Kommunikationsmittel und klassifiziert eine 
relationale Gesellschaftsorganisation. Dem kulturspezifischen Verständnis folgend werden lang-
fristige Ziele eher erreicht, wenn die eigene Emotionalität zurückgenommen wird. So sprach 
eine ältere Dame vor ihren erwachsenen Kindern und Enkel:innen nicht über ihre gefühlte 
Traurigkeit, weil sie den Familienalltag nicht zusätzlich belasten wollte. Genau dieser Gedanke 
markiert Verantwortungsbewusstsein für das Wohl der Gemeinschaft (Nguyen et al. 2021; 
Shohet 2021; Willamowski 2022: 51).

Emotionale Krisen oder psychische Belastungen zu beschweigen, entspricht einem Tabu, das 
etablierten vietnamesischen Gefühlsregeln entspringt (Ta et al. 2021; von Poser und Willamow-
ski 2020; Nguyen et al. 2021). Betroffene müssen „mit Diskriminierung und Stigmatisierung 
in Form eines Gesichtsverlusts rechnen“ (von Poser et al. 2017: 258), wenn sie bestimmten Ge-
fühlen freien Lauf lassen. Deswegen würden Menschen, die diesem Stigma unterliegen, oftmals 
nicht länger ernst genommen und gemieden. Der möglichen sozialen Exklusion steht also ein 
schützendes Schweigen gegenüber, um den eigenen Platz im sozialen Gefüge zu schützen sowie 
eine Balance zwischen sich und anderen aufrecht zu erhalten. Für die belastete schweigende Per-
son, wie die ältere Dame aus dem obigen Beispiel, ist diese Umgangsform mit der Anstrengung 
verbunden, sich selbst zu regulieren und als zugehörig zu empfinden, wenn sie eigene emotionale 
Erfahrungen nicht thematisieren darf und diese zudem diskursiv nicht einordnen kann (Willa-
mowski 2022). Dann verschließt das Schweigen die Türen zu eigenen emotionalen Erfahrungen 
und führt gewissermaßen zu einer Entmachtung. Wie also Worte für etwas finden, was man 
sich selbst und anderen nicht erklären kann bzw. darf? 

Wir entschieden uns in den Videos für einen indirekten Zugang, um die Kulturspezifik des 
Schweigens zu berücksichtigen. Wir wählten ein Interviewformat mit fünf wiederkehrenden 
Fragen und thematisierten Krisen nicht direkt, sondern über einen Umweg. Neben der Vor-
stellung der Orte, an denen psychosoziale Unterstützung in vietnamesischer Sprache geleistet 
wird, und der Personen, die dort tätig sind, arbeiteten wir subjektive Vorstellungen und Er-
wartungen von Fürsorge heraus. So vermittelten wir, wie es hinter diesen aufgrund von Stigma, 
Sprachbarriere oder Pandemie geschlossenen Türen aussah, wer einen erwartet, was die Person 
an ihrem Beruf schätzt und welche Herausforderungen ihr in ihrem Arbeitsalltag begegnen. 
Es ging uns darum, einer tabuisierten Thematik ein Gesicht zu verleihen und Vertrauen auf-
zubauen, ohne dabei die spezifischen diskursiven Zusammenhänge von Schweigen und Macht 
außer Acht zu lassen. 

Körper: Schweigen und Fürsorge

Deutlich wurde, dass es schwerfällt, „darüber zu sprechen“. Einerseits, weil das Sprechen über 
emotionale Krisen dem internalisierten Emotionsrepertoire von Personen mit vietnamesischen 
Sozialisationsbezügen widerspricht. Andererseits, weil Sprachbarrieren und fehlende Anlauf-
stellen die Möglichkeit des Sprechens verkomplizieren. In diesem Abschnitt nehme ich die ver-

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


269

Über Krisen, Schweigen und engagiertes Forschen

körperte Präsenz des Schweigens in den Blick, um eine Form der Fürsorge zu begreifen, die sich 
über körperlich und sensuell gefühlte Intensitäten entfaltet.

Schweigen beschreibt eine kulturell akzeptierte Umgangsform mit emotionalen Phänome-
nen. Über den indirekten Weg lässt sich eine empfundene Krise kaschieren, eine eigene wie 
auch familiäre Stigmatisierung verhindern und die soziale Harmonie aufrechthalten. Im Zuge 
der Migration wandelte sich dieser Kontext: Es fehlten nunmehr die vertrauten sozialen Räume, 
um das Schweigen richtig zu dechiffrieren, ebenso wie entsprechende Zugänge, um sich belas-
teten Personen auf eine adäquate und diesem Schweigen angemessene Form anzunähern. Das 
problematisierte auch Nozomi Spennemann:

Vieles wird informell über persönliche Beziehungen geregelt. Der kannte den aus dem 
gleichen Dorf in Vietnam und so. Hauptsache Vietnamesisch, aber das ist zeit- und 
ressourcenintensiv. Es fehlt an Strukturen. Aber es fehlt auch das Vertrauen in die be-
stehenden Strukturen, deswegen ist die aufsuchende Arbeit wichtig. (Juni 2021)

Vertraute Bezüge, also konkrete verkörperte und sensuelle Resonanzerfahrungen, wie Nozo-
mi Spennemann sie mit dem Verweis auf die aufsuchende Arbeit ausdrückte, sind nach wie 
vor bedeutsam für einen Großteil der psychosozialen Fürsorgetätigkeiten. Meine langzeitliche 
Beschäftigung mit verkörpertem Schweigen im Kontext von Krieg, Flucht und Ankommen 
zeigt, dass Erinnerungen, Zugehörigkeiten und Vergemeinschaftungsprozesse sehr stark mit 
verkörperten sensuellen Erfahrungen verknüpft sind und das subjektive Wohlbefinden stärken 
können. Fehlen diese Resonanzen, gehen psychosoziale Angebote an dem Bedarf vorbei. Einen 
zentralen Punkt bildet also die Beziehungsarbeit, um Vertrauen über Vertrautes aufbauen. Aus 
diesem Grund wählten wir für die Videoreihe einen persönlichen Zugang zu Orten des Hilfe-
netzwerks, um gefühlte Verbindungen über geteilte Werte, Wege oder benannte Herausforde-
rungen zu knüpfen.

Unsere portraitierten Interviewpartner:innen vermittelten uns Wege, wie sie Anknüpfungs-
punkte für ihre Sorgearbeit aus dem Schweigen des Gegenübers lesen. Solche stillen Wegweiser 
fließen z.B. in die ehrenamtliche Arbeit der Katholischen vietnamesischen Mission (Video 3) 
und der Vereinsarbeit von Danke Deutschland e.V. (Video 7). Die Interviewpartner:innen neh-
men u. a. Bezug auf Auslassungen, Körpersprache sowie ihre eigenen verkörperten Erfahrungen, 
sich in einer sprachlich, kulturell und sensuell differenten Lebenswelt neu orientieren zu müs-
sen.8 Phuoc Van Ho motiviere bei seiner Tätigkeit, dass er „vor vierzig Jahren dasselbe durch-
gemacht“ habe. Aber nicht nur die Aushandlung von Barrieren und Alltagsfragen formten seine 
Erfahrung, sondern auch das Bewusstsein, dass ihn dabei „neue Freunde“ unterstützten. Diese 
subjektiv verkörperte, zugleich aber auch kollektiv geteilte Erfahrung etabliert einen Zugang 
auf Augenhöhe. Den Gefühlsregeln entsprechend werden ehrenamtliche Vermittlungsbemü-
hungen angeboten zwischen Personen mit konkreten Fragen oder Hilfebedarfen und zuständi-
gen deutschen Institutionen, da diese nicht das gleiche Vertrauen genießen wie die informellen 

8	 Die Aufnahmebedingungen für die sogenannten Kontingentgeflüchteten, die nach dem Krieg und der 
gewaltsamen Wiedervereinigung aus Vietnam zumeist über das Südchinesische Meer flüchteten, stellen 
im bundesdeutschen Kontext eine Besonderheit dar. Rund 45.000 Personen erreichten zwischen 1978 und 
1990 die BRD oder kamen über den Familiennachzug, erhielten eine dauerhafte Bleibeperspektive sowie 
zuvorkommende Integrationsmaßnahmen, wie Sprachkurse, Sozialhilfe und psychologische Beratung 
(Willamowski 2022).

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270

Edda Willamowski

Strukturen. Vermittelt wird also zwischen differenten Emotionsrepertoires. Die Bedeutung von 
Schweigen als Form der Fürsorge fließt in indirekte Kommunikationswege.

Aber auch in der professionellen Arbeit ist die verkörperte Erfahrung wichtig: Schweigen 
wird begleitet von Handlungen, körperlichen und sinnlichen Eindrücken, mit denen spezifische 
Bedeutungen kommuniziert werden. So beschreiben Dharma Bhusal und Thanh Ha Pham 
die interkulturelle Hospizarbeit (Dong Ban Ja, Video 4) mit den Worten „Herz, Geduld und 
Zeit“. Diese Haltung sei Voraussetzung, um Personen ihren letzten Wunsch zu erfüllen und 
„ihnen ein Stück Heimat, Freude [zu] geben, sodass die Sterbenden diese Welt loslassen wollen, 
verlassen können.“ In diesem Zusammenhang benannten sie etwa das Singen und Hören viet-
namesischer Lieder, den Verzehr einer ganz bestimmten Speise oder die gemeinsame Resonanz 
im Meditieren als körperlich gefühlte und sensuelle Ausdrucksform von Fürsorge. Diese lasse 
sich nicht in strukturierte Angebote übersetzen. Was als Fürsorge empfunden wird, ist subjektiv 
und zugleich kulturell und sozial-relational modelliert. 

In einem anderen Zusammenhang etabliert ein solcher Ansatz auch Beziehungen. Huong 
Vu Thi Nguyet arbeitet als Migrationsberaterin (abw gemeinnützige Gesellschaft für Arbeit, 
Bildung und, Wohnen, Video 2) und betont die Wichtigkeit, gut kommunizieren zu können: 
„Ich besitze ein Herz, das tiefstes Verständnis und Mitgefühl aufbringt für Menschen, die in 
prekären Situationen zu mir kommen. Wichtig ist die Art und Weise, wie ich Informationen 
weitergebe, damit die Leute wirklich zuhören“. In ihrer Aussage schwingt das Bewusstsein mit, 
sich stigmatisierten Themen behutsam zu nähern. Eine unsensible, zu direkte Adressierung, so 
höre ich zwischen den Zeilen, widerspreche den internalisierten Gefühlsregeln. Während ich 
ihr zuhörte, fiel mir ihre zugewandte Körpersprache auf, die bedacht gewählten Worte und ihre 
ruhig im Schoß gefalteten Hände. Dabei wurde mir bewusst, dass Zeit, eine bewusste Wort-
wahl und ein feines Gespür für angemessene Reaktionen, wie situatives Schweigen, als wichtige 
Merkmale hervortreten, um eine Sorgebeziehung zu etablieren. 

Die Vielzahl der von uns ausgewählten Orte, Zugänge und Hilfemöglichkeiten verdeut-
licht, dass Fürsorge genauso heterogen ist wie die Ansprüche an das Leben selbst. Schließlich 
geht es darum, die für sich passende „Tür“ zu finden, um sich zugehörig fühlen und öffnen zu 
können. Die breit zugänglichen, trilingualen Videos formen nicht nur für in Berlin lebende 
Personen mit vietnamesischen Migrationsbezügen eine wichtige Informationsquelle, sondern 
bieten auch eine überregionale bzw. transnationale Gesprächsgrundlage.

Üben: Schweigen und Zuhören als soziale Praxis

Nachdem Informationen über das Hilfenetzwerk geteilt, Zugänge über behutsam aufsuchende, 
verkörperte und sensuelle Kommunikationswege gelegt wurden, widme ich mich abschließend 
einer Facette von Schweigen, die als Teil eines spezifischen Emotionsrepertoires über eine prak-
tische Dimension verstehbar wird.

Vermittelt wurde uns, dass es Vertrauen braucht, um emotionale Krisen zu adressieren. 
Ein Weg, um Vertrauen aufzubauen, ist, etwas von sich selbst preiszugeben, sich vulnerabel zu 
zeigen. Diese Ebene flochten wir in der Videoreihe über die Frage ein, wie unsere Portraitierten 
selbst mit Herausforderungen oder Stress umgehen. Phuong Anh Dang (Krankenhaus Königin 
Elisabeth Herzberge, Video 5) formulierte ihre Herausforderung damit, dass „Hineinversetzen 
heißt, dass es einen mitnimmt, dass es die eigene Psyche belastet.“ Neben der sensuellen Ebe-
ne, die Phuong Anh Dangs reflexive Aufmerksamkeit für etablierte vietnamesische Gefühls-

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


271

Über Krisen, Schweigen und engagiertes Forschen

ordnungen beschreibt, deutet sie so auch eine praktische Ebene an. Es entspricht nicht ihrem 
Emotionsrepertoire, vulnerable Themen direkt zu adressieren: An das Sprechen über psychische 
Probleme in der vietnamesischen Sprache hätte sie sich erst gewöhnen müssen. Zusätzlich zum 
Vokabular geht es um den Stil, denn ein nach innen gekehrter, emotionaler Inhalt unterscheidet 
sich von Alltagsgesprächen. Die angesprochene Erweiterung ihres Emotionsrepertoires erinnert 
an einen Balanceakt, und genau dieses Bild möchte ich aufgreifen, um den Zusammenhang 
zwischen Schweigen und Zuhören begreifbar zu machen.

Nicht nur das Sprechen, auch das Zuhören muss geübt werden, um das Schweigen über 
emotionale Krisen entlang des Emotionsrepertoires auszuhandeln. Diese praktische Aushand-
lung emotionaler Erfahrungen und Ausdrucksformen, also das Wahren einer professionellen 
Distanz, beschrieb die Sozialarbeiterin Thuy Tran (Ostkreuz City, Video 9) als Herausforde-
rung, vor der sie und ihre Kolleg:innen regelmäßig stünden. Ihr Ziel bei allen Formen der Hilfe 
sei es, Hilfe zur Selbsthilfe anzubieten. Manchmal müsse sie selbst schweigen, sich bewusst 
zurücknehmen und es aushalten, zuzuhören, um so der schweigenden Person Handlungsraum 
zu ermöglichen. Damit einher gehe, dass sie ihre eigenen Ressourcen, aber auch Grenzen, Nähe 
und Distanz situativ und kontinuierlich aushandeln müsse. 

Um die Grenzen der eigenen Belastbarkeit zu erkennen, so sagten die Psychiaterin und Psy-
chotherapeutin Thi Minh Tam Ta (Spezialambulanz für vietnamesische Migrant:innen an der 
Charité, Video 1) und Daniela Louw von der gemeindenahen psychosozialen Versorgung (Pinel, 
Video 6), sei es wichtig, auf sich selbst hören zu können und seinen Körper zu kennen. Das sei 
ein kontinuierlicher Prozess, der Aufmerksamkeit für sich und die eigene Lebenssituation er-
fordere. Sei es durch ein Gespräch mit Freund:innen oder Kolleg:innen, Kochen, Spaziergänge 
in der Natur oder Karaoke – sich Zeit für sich zu nehmen, um im Alltag Erholungsmomente zu 
finden, trat als wichtiges Element hervor, um für sich und andere zu sorgen. So simpel es auch 
klingen mag, genau diese Aussagen sind von enormem Wert, weil „viele nie gelernt haben, ihre 
eigenen Bedürfnisse in den Mittelpunkt zu stellen“ (N. Spennemann, Juni 2021). Lässt sich 
das Schweigen kultur- und sprachsensibel perspektivieren, kann es möglich werden, darüber zu 
sprechen, ohne das eigene Gesicht zu verlieren.

Schlussfolgerung: Was bleibt von den „Offenen Türen“? 

Ich hoffe, gezeigt zu haben, dass die Idee, Schweigen als emotionales Phänomen zu betrachten, 
den Blick weitet, um hinter Krisen eine Vielzahl von interagierenden Faktoren zu sehen: sei es 
eine strukturelle Zugangsbarriere zur psychosozialen Gesundheitsversorgung in Deutschland, 
sei es eine Form der Fürsorge oder ein soziokulturell eingebettetes Tabu. Schweigen ist nicht 
nur eine subjektive Entscheidung, sondern besteht auch als gesellschaftlicher Druck sowie po-
litische Machtdimension. Genau das kann empfundene Krisen, aber auch Partizipationsmög-
lichkeiten und Ungleichheiten verstärken. In diesem Sinne war es aufschlussreich, kulturelle 
Praktiken, Missverständnisse und Solidaritäten im Schweigen entlang von Emotionsrepertoires 
nachzuzeichnen. Mit der Videoreihe verfolgten wir das Ziel, Vertrauen aufzubauen hinsichtlich 
noch unbekannter Strukturen, indem wir einem Tabu – ganz konkret gesprochen – ‚Gesichter‘ 
verliehen, Wege fürsorgender Zugehörigkeiten aufzeigten und die Tatsache beleuchteten, dass 
der Umgang mit Krisen erlernbar ist. 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272

Edda Willamowski

Schweigen als Krise zu perspektivieren, greift aus vielen Gründen zu kurz. Als engagierte 
psychologische Anthropologin war es mir ein Anliegen, die dahinterliegenden soziokulturellen 
Gefühlsregeln zu erkennen und das Schweigen nicht als Endpunkt, sondern als Beginn einer 
Konversation zu nutzen. Für mich mündete dieses Verständnis in kollaborative Wege der Zu-
sammenarbeit (Eriksen 2020 [2006]; Low and Merry 2010; Ortner 2019). Die Basis bildete 
unsere gemeinsame Reflexion über Privilegien, Ressourcen und Zugänge, die während der 
Pandemie ungleich verteilt waren. Aus diesem Grund ließ sich die Forschung über emotionale 
Krisen für mich nicht von der aktiven Mitarbeit trennen. Letztlich fließen sozial- und kultur-
anthropologische Überlegungen nicht nur in einen sorgfältigen Wissenstransfer. Meines Erach-
tens können und müssen sie auch mit Blick auf Dynamiken des gesellschaftlichen Zusammen-
lebens ernstgenommen werden. Ich hoffe, dies an der präventiven Öffentlichkeitsmaßnahme für 
psychosoziale Gesundheit in vietdeutschen Lebenswelten, die ich mit engagierten Akteur:innen 
des Feldes umsetzen durfte, verdeutlicht zu haben. 

Was bleibt von der Videoreihe? Hang Hoang resümierte, dass die Videos einen Anreiz ge-
boten hätten, nachzufragen. Damit seien Barrieren vermindert worden. Auch die schnelle Ver-
breitung der kurzen, mehrsprachigen Videos über Social Media war praktisch, um eine große 
Reichweite zu erzielen. Sie sagte: „Zwar gibt es darüber keine Termine für eine Beratung, aber 
wir haben einen Rettungsring abgebildet.“ Die Resonanz auf die Videos mündete in Online-
Diskussionen und zeigte sich in konkreten Anfragen. Das war wichtig, denn indem wir den 
Arbeitsalltag einzelner Orte der psychosozialen Arbeit in den Blick rückten, teilten wir Infor-
mationen über in Vietnam bzw. unter älteren Generationen in der Migration bislang weitest-
gehend noch unbekannte helfende Berufe. Schließlich war es uns ein Anliegen, die Personen, 
die professionell oder ehrenamtlich im psychosozialen Bereich tätig sind, mit einem Kurzpor-
trait zu würdigen. 

Was bleibt, ist die Idee, dass es nicht darum geht, die beste Hilfsmöglichkeit zu finden, 
sondern den Weg, der zu einem passt. Genau diese Auswahl aus einer Vielfalt möglicher Fürsor-
geformen stärkt Zugehörigkeiten und das Gefühl, sich als Teil einer Gesellschaft wahrzuneh-
men. Engagierte Forschung ist in der Sozial- und Kulturanthropologie gerade deswegen so un-
aufgeregt, weil sie dem Grundgedanken der Reziprozität folgt. 

Literatur

Dragojlovic, Ana und Annemarie Samuels 2021. Tracing Silences: Towards an Anthropology of the Unspoken 
and Unspeakable. History and Anthropology 32 (4): 417–425.

Eriksen, Thomas Hylland 2020 [2006]. Engaging Anthropology. The Case for a Public Presence. London: Rout-
ledge.

Ha, Noa 2020. Vietdeutschland und die Realität der Migration im vereinten Deutschland. Aus Politik und 
Zeitgeschichte. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/312269/vietdeutschland-und-die-realitaet-
der-migration-im-vereinten-deutschland/.

Kidron, Carol A. 2009. Toward an Ethnography of Silence. The Lived Presence of the Past in the Everyday 
Life of Holocaust Trauma Survivors and Their Descendants in Israel. Current Anthropology 50 (1): 5–27.

Low, Setha und Sally Engle Merry 2010. Engaged Anthropology: Diversity and Dilemmas. Current Anthro-
pology 51, Supplement 2: S201–S202.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


273

Über Krisen, Schweigen und engagiertes Forschen

Müller, Max 2020. Transnationale Lebenslinien junger Việt kiều – In der Fremde zu Hause/In der Heimat zu 
Besuch?! GISCA Occasional Papers 27. Göttingen: Institute for Social and Cultural Anthropology.

Nguyen, Main Huong, Jörg-Christian Lanca, Eric Hahn, Anita von Poser, Edda Heyken, Katja Wingenfeld, 
Ronald Burian, Albert Diefenbacher und Thi Minh Tam Ta 2021. Perceived Emotional Distress among 
Vietnamese Outpatients in Germany. An Interdisciplinary, Mixed-method Study. Transcultural Psychiatry 
58 (6): 772–788.

Ortner, Sherry 2019. Practicing Engaged Anthropology. Anthropology of this Century 25. 

Poser, Anita von 2018. Affective Lives im Vietnamesischen Berlin: Eine emotionsanthropologische Perspektive 
auf Zugehörigkeiten, Alter(n) und (Im-)Mobilität. Geschichte und Gesellschaft. Zeitschrift für historische 
Sozialwissenschaft 44 (2): 285–311.

Poser, Anita von, Jörg-Christian Lanca und Edda Heyken 2017. „Endlich darüber reden können“. Psychiatrie 
als affektiver Artikulationsraum und die Formierung transkultureller Emotionsrepertoires im Migrati-
onsprozess. Bengü Kocatürk-Schuster et al. (Hg.), UnSichtbar. Vietnamesisch-Deutsche Wirklichkeiten. 
edition DOMiD – Migration im Fokus, Vol. 3, 256–273.

Poser, Anita von, Edda Heyken, Thi Minh Tam Ta und Eric Hahn 2019. Emotion Repertoires. Jan Slaby und 
Christian von Scheve (Hg.), Affective Societies. Key Concepts. New York: Routledge, 241–251.

Poser, Anita von und Edda Willamowski 2020. The Power of Shared Embodiment. Renegotiating Non/be-
longing and In/exclusion in an Ephemeral Community of Care. Culture, Medicine, and Psychiatry (44), 
610–628.

Röttger-Rössler, Birgitt 2002. Emotion und Kultur: Einige Grundfragen. Zeitschrift für Ethnologie 127 (2): 
147–162.

Sampaio, Dora 2020. Caring by Silence: How (Un)documented Brazilian Migrants Enact Silence as a Care 
Practice for Aging Parents. Journal of Intergenerational Relationships 18(3): 281–300.

Scheidecker, Gabriel und Nga Thi Thanh Mai 2020. Die Unterschätzten. Ein Kurzporträt der neuen Migra-
tion aus Vietnam nach Deutschland. In: VLab Berlin (Hg.), Ist Zuhause da, wo die Sternfrüchte süß sind. 
Viet-deutsche Lebensrealitäten im Wandel. Berlin: Regiospectra, 117–130.

Shohet, Merav 2021. Silence and Sacrifice: Family Stories of Care and the Limits of Love in Vietnam. Oakland, 
Calif.: University of California Press.

Willamowski, Edda 2022. Zerrissene Zugehörigkeiten: Schweigen und affektives Erinnern im Leben älter werden-
der vietnamesischer Geflüchteter in Berlin. Dissertation Freie Universität Berlin.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263 - am 17.01.2026, 16:23:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

