Nicolas Pethes

»Experimentelle Vélkerpsychologie«
Konstruktionen kollektiver Medienwirkungen im frithen
Kinodiskurs

. Die Kinodebatte der 1910er Jahre:
Kulturkritik des Populdren und Asthetik des Kollektivs

Dass der gesellschaftliche und kulturelle Stellenwert neuer Medien
nicht von deren technologischer Gestalt oder Nutzungspraxis abhingt,
sondern auch von - affirmativen oder kritischen — Diskursen tiber
sie, ist ebenso bekannt wie der Sachverhalt, dass die kritische Spielart
solcher Mediendiskurse von der Theater- und Romankritik des 18.
Jahrhunderts bis zur heutigen Debatte iiber Computerspiele und So-
ziale Medien die gefihrliche Wirkung populdrer Medienformate auf
deren massenhafte Verbreitung zuriickfiihrt.! Der Diagnose der Leis-
tung von Massenmedien, eine Gesellschaft zumindest potenziell (bzw.
imaginir) als ganze adressieren zu konnen,? steht somit als Kehrseite

1 Vgl. Susanne Keuneke, Medienangst als MaBstab. Der wechselhafte Umgang mit
dem Populiren am Beispiel der Literatur. In: Kommunikation im Populiren. Interdiszi-
plindre Perspektiven auf ein ganzheitliches Phinomen. Hg. von Roger Liideke. Bielefeld
2011, S.273-296; Kaspar Maase, Die Kinder der Massenkultur. Kontroversen um
Schmutz und Schund seit dem Kaiserreich. Frankfurt a.M./New York 2012; und zuletzt
Amy Orben, The Sisyphean Cycle of Technology Panics. In: Perspectives on Psychologi-
cal Science, 2020, S.1-15. Der vorliegende Beitrag ist im Rahmen des DFG-Projekts
»Medienpathologien. Die Zuschreibung krankhafter Folgen von Kunst- und Medienre-
zeption und deren Interferenz mit ésthetischen Konzepten zwischen 1770 und 1920« ent-
standen, das ich an der Universitit zu Kéln gemeinsam mit Susanne Diiwell bearbeite.
Vgl. Susanne Diiwell / Nicolas Pethes (Hg.), Medienkritik und Wirkungsisthetik. Konver-
genzen von Zuschreibungen schidlicher und wiinschenswerter Rezeptionseffekte von Li-
teratur und Medien seit dem 18. Jahrhundert. Berlin 2022 [im Erscheinen].

2 So Niklas Luhmanns funktionaler Medienbegriff in: Die Realitit der Massenmedi-
en. Opladen 1996; vgl. zum Stellenwert der Zeitung fiir das Verstindnis von >Nation«
im 19. Jahrhundert Benedict Anderson, Imagined Communities. Reflections on the
Origin and Spread of Nationalism. London 1991 sowie fiir den Mediendiskurs des 20.
Jahrhunderts Christina Bartz, MassenMedium Fernsehen. Die Semantik der Masse in
der Medienbeschreibung. Bielefeld 2007.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 389

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Wahrnehmung eines Kontrollverlusts hinsichtlich der konkreten
Adresse und Rezeption der Produkte entgegen.

Auf eben diese Leerstelle der Beobachtbarkeit des konkreten Zu-
sammenhangs von Medienverbreitung und Medienwirkung und der
mit ihr einhergehenden Wahrnehmung eines potenziellen Risikos fiir
einzelne Nutzerinnen und Nutzer oder die Gesellschaft als ganzer
reagieren Mediendiskurse mit der Behauptung einer nachweisbaren
Schidigung der Nutzerinnen und Nutzer eines Mediums sowie den
daraus resultierenden Forderungen nach Maflnahmen zur Regulierung
des Medienkonsums.? Zu den anhaltenden Dilemmata der Medienwir-
kungsforschung gehort jedoch, dass der Nachweis eines kollektiv ein-
heitlichen Rezeptionseffekts massenhaft verbreiteter Formate mit den
Mitteln der empirischen Sozialpsychologie gerade nicht gefithrt wer-
den kann und anstelle eines statistisch reprasentativen Samples immer
nur einzelne Fallgeschichten als Beleg dienen — etwa Fille von Selbst-
mord im Anschluss an die »Werther«Lektiire oder ein Amoklauf nach
dem Muster von Ego-Shooter-Spielen.* Auf diese Weise ergibt sich im
wissenschafts- bzw. diskurshistorischen Riickblick ein Gefille zwischen
der These von der Riickfiithrbarkeit der Gefahr von Massenmedien auf
ihre kollektive Verbreitung und der stets nur individuellen Zuschreib-
barkeit solcher vorgeblichen Auswirkungen an exemplarische Einzel-
falle.

Angesichts dieses Gefilles stellt sich die Frage nach Diskursen, die
nicht nur hinsichtlich der massenhaften Verbreitung von Medien, son-
dern auch auf der Ebene der Beschreibung ihrer Wirkung auf eine
kollektive Dimension zielen. Als Beispiel fiir einen solchen Diskurs

3 Vgl. Isabell Otto, Aggressive Medien. Zur Geschichte des Wissens iiber Medienge-
walt. Bielefeld 2008 sowie zur Risikokommunikation als Priventionslegitimation Eva
Horn, Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a.M. 2014.

4 Vgl. Christina Bartz, Vom Einzelfall zum Wissen iiber die Wirkung von Medien. In:
Das Beispiel. Epistemologie des Exemplarischen. Hg. von Jens Ruchatz, Stefan Willer
und Nicolas Pethes. Berlin 2007, S.374-389, Martin Andree, Wenn Texte téten. Uber
Werther, Medienwirkung und Mediengewalt. Miinchen 2006, sowie zum Problem der
statistischen Signifikanz von Medienwirkungsstudien Nicolas Pethes, Publikumsversu-
che. Die Normalisierung des Zuschauers aus der Programmierung der Gewalt. In: Medi-
enkultur der 60er Jahre. Diskursgeschichte der Medien nach 1945. Hg. von Irmela
Schneider, Torsten Hahn und Christina Bartz, Bd. 2. Wiesbaden 2003, S. 99-117.

390 Nicolas Pethes

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber kollektive Medienwirkungen soll im Folgenden die Debatte tiber
das frithe Kino angefiihrt werden. Dass der Film in die Reihe derjeni-
gen medienisthetischen Innovationen gehért, deren populidrkulturelle
Etablierung einen kulturkritischen Diskurs nach sich gezogen hat, ist
bekannt.” Zwei Aspekte, die die Besonderheit und Eigenstindigkeit
des frithen Kinodiskurses im Vergleich zur sonstigen Geschichte der
Medienkritik ausmachen, wurden in der Rekonstruktion der Debatte
tiber die Wirkung des Films bislang aber noch nicht hinreichend
beriicksichtigt: zum einen, dass die frithe Kinokritik nicht nur auf
Fallgeschichten tiber individuelle Schidigungen bezogen ist, sondern
im Anschluss an Versuche der Grundlegung einer Massenpsychologie
bei Gustave Le Bon auch das Phinomen des Publikums als Kollektiv
zu fassen versucht; zum anderen der Umstand, dass im Rahmen der
zugehorigen Frage, auf welche Weise das Massenmedium Kino die
»Gemeinschaftsseele«® zu beeinflussen vermag, nicht nur schidliche
Auswirkungen zur Sprache kamen. Vielmehr heben Beschreibungen
der kollektiven Wirkung von Kinobildern auf eine Weise auf deren
Intensitit ab, die nicht nur Ausweis einer Gefahr, sondern auch der
Faszination ist — und zwar sowohl hinsichtlich des #sthetischen als
auch beziiglich eines gesellschaftspolitischen Potenzials der sich in den
1910er Jahren blitzschnell ausbreitenden Filmproduktionen und Kino-
séle.

Dennoch ist auch im Fall des Kinos der medien- und kulturkritische
Diskurs der zunichst dominante: Der frithe Kinodiskurs schlieBt an
die sogenannte »Schmutz und Schund«Debatte im spiten 19. Jahrhun-
dert an, die sich gegen angeblich jugendgefihrdende Schriften richtete,
etwa im Rahmen der Zeitschriftenbeilage Jugendschriften-Warte, und die
1900 zur sogenannten »Lex Heinze« im Reichsstrafgesetzbuch fiihrte,
die die Darstellung unsittlicher Handlungen in Literatur, Theater und
Kunst als Anstiftung zur Prostitution unter Strafe stellte und 1920
durch das Reichslichtspielgesetz sowie 1926 durch das »Gesetz zur Be-
wahrung der Jugend vor Schund- und Schmutzschriften« ergénzt wur-

5 Vgl. die Textsammlungen von Anton Kaes (Hg.), Kino-Debatte. Texte zum Verhélt-
nis von Literatur und Film 1909-1929. Tiibingen 1978, und Albert Kiimmel / Petra
Loffler (Hg.), Medientheorie 1888-1933. Texte und Kommentare. Frankfurt a.M. 2002.

6 Gustave Le Bon, Psychologie der Massen. Stuttgart 1982, S. 10.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 391



https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de.” Diese rechtlichen Regelungen werden seit den frithen 1910er Jah-
ren von pseudowissenschaftlichen und polemischen Pamphleten gegen
das Kino begleitet: So publiziert etwa der Jurist Albert Hellwig 1911
eine Schrift mit dem Titel »Schundfilms — ihr Wesen, ihre Gefahren
und ihre Bekdmpfung«, der er weitere Stellungnahmen zum »Kinema-
tographenrecht« (1913) und zur »Filmzensur« (1914) sowie »AktenmaBi-
ge Fille iiber Schundliteratur und Schundfilms als Verbrechensanreiz«
(1916) folgen lasst. Und der Psychiater und Rassenhygieniker Robert
Gaupp schreibt 1912 in seinem Vortrag »Der Kinematograph vom
medizinischen und psychologischen Standpunkt«:

Indem aber der Kino [sic] nur einfache, leicht verstidndliche Dinge vor-
fithrt und indem er diese, um versténdlich zu sein, vergrobert, ja geradezu
karikiert, ndhert er sich dem Geschmack des ungebildeten, des primitiven
Menschen, der starke Kontraste und heftige Gemiitsbewegungen liebt,
gerne in riihrseliger Stimmung schwelgt, das Sentimentale und das Grau-
envolle, das Diistere und Gruselige, das Groteske und Derbkomische, das
Phantastische und das Schwiil-sinnliche bevorzugt, wihrend er den gedan-
kenreichen Dichtungen, den geddmpften Gefiihlen, wie sie die Kunst
unserer Zeit auslost, verstindnislos oder gleichgiiltig gegeniibersteht. Mii-
heloses GenieBen ohne geistige Mitarbeit.?

Solche Thesen in ihrer Verflechtung moralischer, pidagogischer, juris-
tischer und medizinischer Behauptungen sind in der Forschung gut
dokumentiert und aufgearbeitet.” Weitet man den Blick aber iiber
derartige kulturkritische Polemiken hinaus aus, wird man auf Aspekte
aufmerksam, die neben den aus der Theatromanie- und Lesewutdebat-
te des 18. Jahrhunderts bekannten Topoi ein produktives Potenzial des
Kinos zu umreiBlen versuchen. Dieses Potenzial, so werde ich zu zeigen
versuchen, wird darin gesehen, dass der Film das moderne Phinomen

7 Vgl. Luke Springman, Poisoned Hearts, Diseased Minds, and American Pimps. The
Language of Censorship in the >Schund und Schmutz< Debates. In: The German Quart-
erly 68, 1995, H. 4, S. 408-429.

8 Robert Gaupp, Der Kinematograph vom medizinischen und psychologischen
Standpunkt. In: Diirerbund, 100. Flugschrift zur Ausdruckskultur. Miinchen 1912, S. 1-
12, wiederabgedruckt in: Kiimmel / Loffler (Hg.), Medientheorie (wie Anm. 5), S. 100-
114, hier S. 103.

9 Vgl. Helmut H. Diederichs, Anfinge deutscher Filmkritik. Stuttgart 1986; Stefan
Andriopoulos, Besessene Kérper. Hypnose, Korperschaften und die Erfindung des Ki-
nos. Miinchen 2000.

392 Nicolas Pethes

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Masse zu adressieren vermag: zum einen motivisch, insofern er
groBe Menschenmengen auf der Leinwand zur Darstellung bringen
kann, zum anderen hinsichtlich seiner Distribution und Rezeption, in-
sofern einem {iiber die ganze Nation verstreuten Publikum an verschie-
denen Schauplitzen simultan dieselben Bilder gezeigt werden konnen.

Mit dieser doppelten kollektiven Fihigkeit des Kinos, die Masse
sowohl abbilden als auch adressieren zu kénnen, ist im vorliegenden
Zusammenhang weder die Agitationskunst der linken Avantgarden
noch eine nationalistische Propaganda gemeint, wie sie beispielsweise
Walter Benjamin am Ende seines »Kunstwerk«Aufsatzes unterschei-
det. Trotz der progressiven Projekte von Vertov bis Eisenstein auf der
einen und der vélkischen Tendenzen des deutschen Films auf der an-
deren Seite!” greift eine solche polare Makroperspektive auf die Politik
des Films zu kurz: Der Bezug des frithen Kinodiskurses auf kollektive
Medienwirkungen, so meine erste These, nutzt den Status des Kinos
als Massenmedium vielmehr in einem epistemischen Sinne, und zwar
um die im kulturethnologischen Diskurs der Volkerpsychologie wie
im politischen Diskurs des Nationalismus gleichermaBen schwer zu
greifende Einheit des >Volks< dadurch adressierbar zu machen, dass
man dem Film eine vereinheitlichende Bildstrategie sowie Zuschau-
erwirkung zuschreibt und die Leerstelle eines nationalen Kollektivs
durch dessen Konzeption als >Akteur< und >Publikumc fiillt.

Zugleich, so meine zweite These, unterlduft die Asthetik der Filmbil-
der, deren Intensitit fiir diese Einheitsbilder und -wirkung verantwort-
lich gemacht wird, sowohl in konkreten Filmen oder Drehbiichern als
auch in deren kritischer Reflexion diesen Versuch einer Fixierung:
Das durch die neuartigen Bilder anvisierte Kollektiv sprengt immer
auch quantitativ den Rahmen seiner Reprisentation, und zwar sowohl
hinsichtlich der &sthetischen Darstellbarkeit auf der Leinwand als auch
hinsichtlich des wissenschaftlichen Nachweises der Rezeptionswirkun-
gen auf das Kollektiv vor ihr. Vor diesem Hintergrund werden die

10 Zur nationalistischen Propaganda in Film und Filmkritik vor dem Ersten Welt-
krieg vgl. die Beitrige von Karin Bruns, Nation und Rasse im friithen deutschen Film. In:
Handbuch zur »Volkischen Bewegung«. Hg. von Uwe Puschner, Walter Schmitz und Jus-
tus Ulbricht. Miinchen 1999, S. 806-833, und Sabine Lenk, Vélkisches Gedankengut im
Umfeld der Kinoreformbewegung. In: Ebd., S. 797-805.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 393

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

folgenden beiden Abschnitte der nachstehenden Uberlegungen die
kollektive Dimension des frithen Kinodiskurses nicht nur in ihren po-
sitiven wie negativen Wertungen, sondern auch in ihren wissenschaft-
lichen wie kulturellen Referenzen entfalten, bevor in einem abschlie-
Benden Ausblick exemplarisch gezeigt wird, wie auch der Stummfilm
selbst am Vorabend des Ersten Weltkriegs Gefihrdung wie Herstellung
von Kollektiven als wirkungsisthetisch zentralen Aspekt des Kinos
prasentiert und reflektiert.

IIl. Das >Volk<im frithen Kinodiskurs:
Film als Gefahr, Erziehung und Versuchsanordnung

Betrachtet man die zahlreichen Publikationen im Umfeld der frithen
Kinogeschichte hinsichtlich ihrer Reflexion der kollektiven Dimension
und Wirkung des neuen Mediums, so ist vor allem die Inbezugsetzung
des Films zur Kategorie des >Volks«< auffillig. Das soll hier anhand
dreier Beitrige, die diese Kategorie in unterschiedlicher Gewichtung
im Titel fithren, exemplifiziert werden. Dabei gehort das 32-seitige
Pamphlet des Berliner Zensurbeamten Dr. Karl Brunner, das 1913
unter dem Titel »Der Kinematograph von heute — eine Volksgefahr« in
der Schriftenreihe des »Vaterlindischen Schriften-Verbands« erscheint,
noch ganz auf die Seite der kulturkritischen Verurteilung des Kinos.
Die Notwendigkeit dieser Verurteilung ergibt sich fiir Brunner nicht al-
lein aus der bloBen Minderwertigkeit, sondern aus dem gleichzeitigen
fundamentalen gesellschaftlichen Stellenwerts des Kinos: »In der gan-
zen Kulturgeschichte der Menschheit findet sich keine Erscheinung,
die hinsichtlich der groBen und tiefgehenden Wirkung auf die Mas-
sen auch nur entfernt mit dem Kinematographen verglichen werden
konnte.«!! Und Brunner konzediert sogar eine zu Beginn der Filmge-
schichte noch »kulturfordernde| | Wirksamkeit« des Kinematographen
als »einzigartige[n] Mittel[s] veredelnder Unterhaltung und Belehrung«
bzw. »Volksbildung«. Aber statt dieses Potenzial umzusetzen, habe
sich das Kino in seiner Verbindung von populidrer Unterhaltung und

11 Karl Brunner, Der Kinematograph von heute - eine Volksgefahr. Berlin 1913, S. 1,
hier auch das Folgende.

394 Nicolas Pethes



https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kapitalistischer Industrie als vom Ausland finanzierter »Kulturfeind«
etabliert und verdanke seinen Erfolg der »Sucht nach dem gleiBenden
Golde, getragen von beispielloser Volksgunst, dem Ergebnis raffiniert
aufgestachelter Masseninstinkte«. Der Text zitiert statistische Angaben
tiber Kinobesuche und medizinische Warnungen vor dem Besuch »ge-
sundheitlich unzureichender Raumec; er fithrt Filmbeispiele an, die
belegen sollen, wie deren sex & crime-Plots »Phantasie« und »ésthetische
Empfindung« des Publikums auf dhnliche Weise verderben wie die
»Schundliteratur«, zu der Brunner in derselben Schriftenreihe 1910
das Pamphlet »Unser Volk in Gefahr!« vorgelegt hatte; er beklagt, dass
ein »Anschauungsmittel| | von beispielloser Verbreitung und Wirkung
in unserem Volk« wie der Film von »fremde[n]| Volker[n]|, die, weit
entfernt unsere nationale Eigenart zu verstehen, vielmehr an unserem
Niedergang lebhaft interessiert sind«, produziert und importiert wird;
und er fordert die Produktion von Filmen, die von deutschen Koloni-
alerfolgen »zu bewufSt nationalen Zwecken der Volkserziehung« berichten,
sowie eine »behordliche Uberwachung« der Filmindustrie inklusive der
Zensur aus »piddagogisch-psychologischen Gesichtspunkten«, um dem
»seelischen und koérperlichen Verfall« der Zuschauer vorzubeugen.!?
Brunners Pamphlet ist ein Beispiel fiir die Anlehnung der Medien-
kritik an den Code der Risikokommunikation: Eine Gefahr von auflen
wird aufgerufen, um MaBnahmen zur Kontrolle und Steuerung zu
legitimieren, und dieser Aufruf konstituiert in dieser Rhetorik der ge-
meinsamen Bedrohung und Anstrengung zugleich das betroffene Kol-
lektiv.!3 Mit der Vokabel der »Volkserziehung« gibt Brunner diesem
Aspekt der Hervorbringung eines Kollektivs durch neue Medien auch
schon einen prignanten Namen. Er greift damit zuriick auf einen
Aufsatz, den der Theologe Adolf Sellmann im Jahr zuvor in den
»Deutschen Blittern fiir erziehenden Unterricht« veroffentlicht hatte.!*

12 Ebd, S.2,8S.8,S.11, S.17 und S. 19.

13 Vgl. zu diesem Mechanismus Torsten Hahn, Auferstehungslos. Absolute Ausnah-
me und Apokalypse in Kleists Robert Guiskard. Herzog der Normdnner. In: Ausnahmezu-
stand der Literatur. Neue Lektiiren zu Heinrich von Kleist. Hg. von Nicolas Pethes. Got-
tingen 2011, S. 21-41.

14 Adolf Sellmann, Der Kinematograph als Volkserzieher (der Kampf gegen die
Schundfilms). In: Deutsche Blitter fiir erziehenden Unterricht 39, 1912, H. 14, S. 138-
142; H. 15, S. 148f. und H. 16, S. 159.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 395

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch Sellmann bezeichnet das Kino als » Verbildungs- und Verdummungs-
institut«, das durch Slapstick- und Gewaltdarstellungen zu Oberflich-
lichkeit und kriminellem Nachahmungshandeln fiihre.!> Aber im Un-
terschied zu Brunners repressivem Zensurmodell pliddiert Sellmann
fiir eine produktive Umgestaltung von Kinos zu »Bildungsinstituten,
die wirklichkeitsnahe Stoffe und didaktische Lehrfilme tiber Fragen
der Wissenschaft und Industrie als »Unterricht in Volkerkunde und
Erdkunde« zeigten und dazu fiihrten, dass der »Kinematograph Volks-
erzieher sein« kénne.16

Damit zeigt sich, dass der frithe Kinodiskurs von zweierlei StoBrich-
tungen gepragt ist und sowohl einem repressiven als auch einem pro-
duktiven Verstindnis von Medienkontrolle Ausdruck verleiht. Die in
beiden Spielarten stillschweigend vorausgesetzte Annahme lautet, dass
das Kino auf so intensive Weise auf sein Publikum wirkt — unabhingig
davon, ob diese Wirkung als schidlich oder forderlich erachtet wird.
Die Reflexion dieser Wirkungshypothese leistet ein dritter Text, der
im fraglichen Zeitraum die Kinodebatte mit der Kategorie des Volks
verkniipft und 1912 unter dem Titel »Kinematograph und Psychologie
der Volksmenge« in der »Konservativen Monatsschrift« erscheint. Sein
Autor, der Arzt Hermann Duenschmann, betrachtet das Kino dabei
als »Kulturfaktor in unser[em| Volkslebeng, sieht es in Verbindung mit
Bemiithungen um die »Zukunft unseres Volkes« und griindet dieses
Potenzial ausdriicklich auf die »Wirkungen, welche die Lichtspielbiih-
ne in ihrer heutigen Gestalt auf die breite Masse der groBstidtischen
Bevolkerung ausiibt«.!”

Wenn Duenschmann dieses Kausalverhiltnis als »Psychologie der
Volksmenge« beschreiben méchte, so bezieht er sich damit ausdriick-
lich auf Gustave Le Bons »Psychologie der Massenc, die 1895 gewisser-
massen simultan mit der ersten Vorfithrung eines Kinematographen
durch die Briider Lumiére erschienen war. Le Bon beschreibt bekannt-
lich das Phinomen, dass Menschenmassen von einem »kollektiven

15 Ebd., S. 140.

16 Ebd., S. 141 und S. 161.

17 Hermann Duenschmann, Kinematograph und Psychologie der Volksmenge. In:
Konservative Monatsschrift 69, 1912, S. 920-930, wiederabgedruckt in: Kiimmel / Loffler
(Hg.), Medientheorie (wie Anm. 5), S. 85-99, hier S. 85 und S. 88.

396 Nicolas Pethes

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geist« gesteuert wiirden, der sie zu Handlungen antreibt, die kein Mit-
glied der Masse allein je durchfiihren, verantworten oder sich zutrauen
kénnte — etwa im Fall des Sturms auf die Bastille am 14. Juli 1789. Das
liegt Le Bon zufolge erstens an der Abnahme rationaler Reflexion ge-
geniiber der Kraft der Triebe; zweitens an einer geistigen Ansteckung
zwischen den einzelnen Mitgliedern einer Masse, durch die Gefiihle
vergleichbar mit »Erscheinungen hypnotischer Art iibertragen wiir-
den«; und drittens an der gesteigerten Suggestibilitit des Menschen,
der sich in einem Kollektiv befindet.!®

Auch wenn bei Le Bon dabei von Medien keine Rede ist — es sei
denn, man registriert in dem Verweis auf die Hypnose den impliziten
Hinweis auf die andere, spiritistische Semantik von »Medium« um
1900, auf deren Bedeutung fiir den expressionistischen Film Stefan An-
driopoulos hingewiesen hat —, und auch wenn Le Bon das Kino noch
gar nicht im Blick haben kann, enthilt seine »Psychologie der Mas-
se« unmittelbare Ankniipfungspunkte fiir die Diskussion iiber »das
eigenartig Faszinierende, welches man bei der Wirkung des Kinemato-
graphen auf die Masse beobachten kann«, wie es bei Duenschmann
heiBt.' Der zentrale dieser Ankniipfungspunkte ist Le Bons These,
dass »die Menge |[...] nur in Bildern« denkt.?’ Diese These, die bei Le
Bon den Gegenpol zur Orientierung des Individuums an rationalen
Begriffen bildet, bezieht Duenschmann auf den Film, insofern dieser
(seinerzeit noch als Stummfilm) »eine Wiedergeburt der alten klassischen
Pantomime« sei: »Wie diese, so wendet sich das Lichtspielbild, unter
Ausschluf3 des Ohres, lediglich an das Auge.«?!

Dieselbe Eigenheit des Stummfilms wird in der spéteren Kinotheo-
rie bei Lukdcs und Baldzs zum Ausweis des Realismus und der ein-
zelsprachenunabhingigen Internationalitit des Kinos. Duenschmann
aber interessiert sich fiir die Implikation des Bilderdenkens, dass der

18 Le Bon, Psychologie (wie Anm. 6), S. 11f. Vgl. zur letztgenannten Kategorie auch
Albert Hellwig, Uber die schidliche Suggestivkraft kinematographischer Vorfithrungen.
In: Arztliche Sachverstindigenzeitung 20, 1914, S. 119-124, wiederabgedruckt in Kiim-
mel / Loffler (Hg.), Medientheorie (wie Anm. 5), S. 118-128.

19 Duenschmann, Kinematograph (wie Anm. 17), S. 88.

20 Le Bon, Psychologie (wie Anm. 6), S. 90.

21 Duenschmann, Kinematograph (wie Anm. 17), S. 89; das folgende ebd., S. 90.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 397

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Film durch seine Visualitit »kontagids« wirke und sein Massenpublikum
sich im Zustand der »Suggestibilitit« bzw. der »Hypnose« befinde.??
Oder mit Le Bon gesprochen: »Eine Masse braucht nicht zahlreich zu
sein, um die Fihigkeit richtigen Sehens zu verlieren und die wirklichen
Tatsachen durch davon abweichende Tduschungen zu ersetzen.«?3

Damit bietet die »Psychologie der Massen« eine Folie fiir die Kritik
an der bereits von Brunner konstatierten volksgefidhrdenden Wirkung
des Kinos. Bei Duenschmann ist diese Kritik aber zugleich Ausweis
der Faszination: Das Kino sei dem Theater aufgrund der »mechani-
sche[n] Vervielfiltigung« — also demjenigen, was nachmals »technische
Reproduzierbarkeit« heien wird — nicht nur »quantitativ unendlich
iberlegen«, sondern auch qualitativ, weil Filmbilder so schnell und in-
tensiv wirken wie »keine gesprochene Rede, keine Oper, kein Dramax.
Und diese medienésthetische Differenz ist fiir Duenschmann Grundla-
ge derjenigen »experimentellen Volkerpsychologie, dieser Massensug-
gestion en gros«,?* die der Kinematograph ermégliche.

ll. Kino als Vélkerpsychologie? Wundt, Miinsterberg, Moreck

Duenschmanns Begriff der »experimentellen Volkerpsychologie« ist in
zweifacher Hinsicht von Interesse: Zum einen, weil sie nicht generell
auf die technische Reproduzierbarkeit suggestiver Bilder bezogen ist,
sondern auf eine spezifische nationale Kinokultur:

Niemand wird ja wohl so naiv sein, etwa die Beweise dafiir zu verlangen,
daB nun z.B. in Frankreich, dem Lande, wo das Kinematographenwesen
weitaus am meisten entwickelt ist, die durch die zahllosen Kinemas ausge-
iibte suggestive Wirkung wirklich in bewuBter Weise von einer bestimm-
ten Zentralstelle aus >kontrolliert< werde.2

Das ist die Rhetorik einer Verschworungstheorie, die heute wieder selt-
sam vertraut klingt, denkt man etwa an die aktuelle Netflix-Dokumen-
tation The Social Dilemma iiber die zentral gesteuerte Manipulation der

22 Ebd.

23 Le Bon, Psychologie (wie Anm. 6), S. 25.

24 Duenschmann, Kinematograph (wie Anm. 17), S. 91.
25 Ebd.

398 Nicolas Pethes

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nutzerinnen und Nutzer digitaler Medien.?6 Bei Duenschmann ist die-
se Theorie aber noch national ausgerichtet: Als deutsches Gegenmittel
fordert er die Anhebung &sthetischer Standards des Films und die
Einrichtung »kinematographische[r] Musterbiihnen«, auf denen der
»psychische Rapport« zwischen Schauspieler und Publikum (dessen
Fehlen die frithe Kinokritik sonst oft als Unterschied zum Theater
hervorhebt) fiir eine »nationale Produktion« genutzt wird — die immer
auch Produktion der Nation ist.”” Damit tritt das Kino an diejenige
Funktionsstelle, an die der Diskurs iiber das Nationaltheater im spiten
18. Jahrhundert die Schaubiihne positioniert hatte — nun allerdings
nicht mehr in Gestalt einer »moralischen Anstalt« im Sinne der Auf-
kliarung, sondern als moderne Dunkelkammer fiir Massenhypnosen.

Zum anderen aber ist die Formulierung »experimentelle Volkerpsy-
chologie« im Rahmen eines Medienwirkungsdiskurses aufgrund des
epistemologischen Kontexts von Interesse, den sie aufruft: Volkerpsy-
chologie ist bekanntlich der von Moritz Lazarus und Heymann Stein-
thal begriindete Versuch, die Herdersche Vorstellung eines »Volksgeis-
tes« empirisch zu fundieren. Die Volkerpsychologie versteht kulturel-
le Artikulationen als kollektive und insbesondere die Sprache nicht
als Produkt einzelner Sprecher, sondern der gesamten Sprachgemein-
schaft. In dem halben Jahrhundert, das zwischen der Griindung der
»Zeitschrift fiir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft« 1860 und
dem hier betrachteten Kinodiskurs liegt, entwickelt sich diese Volker-
psychologie von einem von philosophischen und literarischen Model-
len geleiteten induktiven Ansatz tiber die vergleichende kultur- und
religionsgeschichtlichen Studien von Wilhelm Wundt zu einem quan-
titativ und statistisch arbeitenden Verfahren bei Adolf Bastian und
Franz Boas.?8

26 Vgl. Nicolas Pethes / Julia Willms, Das Netflix-Dilemma. In: Pop. Kultur und Kri-
tik, 2021, H. 18, S. 150-171.

27 Duenschmann, Kinematograph (wie Anm. 17), S. 95.

28 Vgl. Marcus Twellmann, Gedankenstatistik. Proto-digitale Wissenschaften vom »ob-
jektiven Geist« und ihre Archivverfahren. In: Archiv/Fiktionen. Verfahren des Archivie-
rens in Literatur und Kultur des langen 19. Jahrhunderts. Hg. von Daniela Gretz und Ni-
colas Pethes. Freiburg i.Br. 2016, S. 409-431.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 399

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In keinem Fall aber suchen diese Ansitze fiir eine V6lkerpsychologie
Anschluss an die experimentellen (oder gar manipulativen) Verfahren
der zeitgenossischen Psychologie, wie er in Duenschmanns Formulie-
rung anklingt. Zwar ist einer der zentralen Beitriger zur Debatte iiber
die neue Forschungsrichtung, Wilhelm Wundt, zugleich derjenige, der
die Psychologie am Ende des Jahrhunderts in seinen Leipziger Labora-
torien als Experimentalwissenschaft begriindet hatte. Zugleich lehnt
Wundt aber die Moglichkeit ab, kollektive psychische Prozesse experi-
mentell zu beobachten und nach den zugehorigen Naturgesetzen zu
suchen. Stattdessen schligt er in seinem Aufsatz »Uber Ziele und Wege
der Volkerpsychologie« von 1888 vor, als psychologische Merkmale
eines Volks nur die iibergeordneten Symbolsysteme Sprache, Mythos
und Sitte zu fassen, insofern sie psychische Prozesse einzelner Indivi-
duen in einer Gruppe in jeweils spezifischen evolutions- bzw. kulturge-
schichtlichen Kontexten prigen.??

Damit definiert Wundt die Vélkerpsychologie zwar nicht mehr me-
taphysisch, idealistisch und geschichtsphilosophisch wie Lazarus und
Steinthal in ihrer Anlehnung an die Vorstellung eines »Volksgeistesx,
spricht ihr aber auch nicht die grundsitzliche Méglichkeit einer me-
thodischen Erforschung ab, wie Johann Friedrich Herbart oder Her-
mann Paul dies in ihrer individualpsychologisch fundierten Kritik an
Lazarus/Steinthal getan hatten.3? Statt dessen schligt Wundt einen
dritten Weg vor, der die Suche nach »allgemeinen Entwicklungsge-
setzen des menschlichen Geistes«®! auf die genannten drei Felder be-
schriankt: die »Sprache« als Artikulation kollektiver Vorstellungen, den
»Mythos« als Ausdruck kollektiver Triebe und Gefiihle und die »Sitte«
als Ergebnis von Regeln und Gebriuchen eines Kollektivs. Hinsicht-
lich dieser drei Kategorien sei Volkerpsychologie diachron und kompa-
ratistisch zu betreiben, namlich als kulturgeschichtliche »Entwicklungs-

29 Wilhelm Wundt, Uber Ziele und Wege der Vélkerpsychologie. In: Philosophische
Studien 4, 1888, S. 1-21.

30 Vgl. zum Herbartismus und seinen Beziigen zur Vélkerpsychologie Ingo Stock-
mann, Form. Theorie und Geschichte der formalistischen Asthetik. Stuttgart-Bad Cann-
statt 2022 [im Erscheinen)].

31 Wundt, Uber Ziele (wie Anm. 29), S. 20.

400 Nicolas Pethes



https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

psychologie«®? der Menschheit. Deren Weg dokumentiert Wundt kultur-
vergleichend in dem zehnbéndigen Kompendium »Voélkerpsychologie«,
das 1900 bis 1920 erscheint, sowie in seiner Schrift »Elemente der
Volkerpsychologie« von 1912, die die Entwicklung von >primitivenc
Kulturen bis hin zur Ausbildung der alle vorherigen Einzelreligionen
umgreifenden >Humanitét« seit der Frithen Neuzeit verfolgt.

Wenn Duenschmann in seinem Beitrag von »experimenteller Volker-
psychologie« spricht, dann spielt er auf diese Diskussionszusammen-
hinge zumindest assoziativ an. Indem er, wie auch Brunner und Sell-
mann, die nationalen Eigenheiten des Kinos hervorhebt, betrachtet
er es als ein Element, das kollektivpsychologisch vergleichbar mit der
Funktion von Sprache und Mythos ist. Indem er aber von experimentel-
ler Volkerpsychologie spricht, lehnt er sich nicht nur an Wundt an,
sondern geht auch iiber dessen methodischen Rahmen hinaus, indem
er den Kinematographen als ein Instrument ansieht, das die von
Wundt noch ausgeschlossene Anwendung experimenteller Methoden
in der Volkerpsychologie ermdéglichen kann: Wihrend Wundt noch
eingewandt hatte, dass psychologische Versuche immer nur die Wahr-
nehmungen und Leistungen einzelner Individuen vermessen kénnten,
die »Volksseele« aber mehr als die Summe aller »Individualseelen« und
deswegen kein Gegenstand der experimentellen Erforschung sei,?? sug-
geriert Duenschmanns Begriffswahl, das Kino konne als Versuchslabor
fungieren, in dem tatsdchlich alle anwesenden Zuschauerinnen und
Zuschauer sowie — durch die simultane Vorfiihrung eines Film in allen
Kinos des Landes — potenziell das gesamte Volk gleichzeitig mit visuel-
len Reizen konfrontiert wiirden, deren im massenpsychologischen Sin-
ne suggestive Wirkung in der Folge auch das kollektive Selbstbild der
Nation priagen konne. Die Beschreibung des Kinos als »v6lkerpsycholo-
gisches Experiment« kombiniert damit LeBons massenpsychologische
These mit Wundts individualpsychologischen Methoden und transfor-
miert das Experimentieren derart von einer Methode der Beobachtung
und Erforschung zu einem Dispositiv der Steuerung und Kontrolle,
wenn nicht gar — wie das Verfahren dann in den ebenfalls kinemato-

32 Ebd., S.4.
33 Ebd,, S. 10.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 401



https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

graphisch unterstiitzten Versuchen des russischen Arztes Ivan Pawlow
heiBen wird — der Konditionierung.3*

Damit ist die kulturkritische StoBrichtung des frithen Kinodiskurses
durch die massenpsychologische Ausweitung der wirkungsésthetischen
Unterstellung, Medien beeinflussten ihre Nutzerinnen und Nutzer, zu-
gleich ins Positive und Produktive gewendet. Dass die Anlehnung an
die Terminologie des Experimentierens dabei keine bloBe Metapher
ist, belegt wenige Jahre nach den Beitrdgen von Duenschmann, Sell-
mann und Brunner die erste ausfiihrliche Kinotheorie in Buchform,
die Hugo Miinsterberg, ein Schiiler Wundts, 1916 unter dem Titel
»I'he Photoplay« publiziert, und in der diejenigen Experimente zu
Raum- und Zeitwahrnehmung sowie Gedichtnisleistungen, die Miin-
sterberg im Rahmen seiner Forschungsarbeiten zur Arbeitspsychologie
bzw. Psychotechnik vorgenommen hatte, zur Grundlage einer wahr-
nehmungstheoretisch fundierten Wirkungsisthetik des Films werden.
Miinsterberg schwankt in diesem Zusammenhang noch zwischen einer
kritischen und einer produktiven Einschitzung der gesellschaftlichen
Implikationen der Wirkung des Kinos auf das Kollektiv seines Publi-
kums:

The intensity with which the plays take hold of the audience cannot
remain without strong social effects. It has been reported that sensory
hallucinations and illusions have crept in; neurasthenic persons are espe-
cially inclined to experience touch or temperature or smell or sound
impressions from what they see on the screen. The associations become
as vivid as realities, because the mind is so completely given up to the
moving pictures. The applause into which the audiences, especially for ru-
ral communities, break out at a happy turn of the melodramatic pictures
is another symptom of the strange fascination. But it is evident that such
a penetrating influence must be fraught with dangers. The more vividly
the impressions force themselves on the mind, the more easily must they
become starting points for imitation and other motor responses. %°

34 Vgl. Margarete Vohringer, Avantgarde und Psychotechnik. Wissenschaft, Kunst
und Technik der Wahrnehmungsexperimente in der frithen Sowjetunion. Géttingen
2007 sowie allgemein Henning Schmidgen / Peter Geimer / Sven Dierig (Hg.), Kultur im
Experiment. Berlin 2004.

35 Hugo Miinsterberg, The Photoplay. A Psychological Study. Hg. von Richard Grif-
fith. New York 1970, S. 95.

402 Nicolas Pethes

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In seiner Anlehnung an zeitgenossische Wahrnehmungs- und Reak-
tionsforschungen bzw. Hypnoseexperimente 16st Miinsterbergs Kino-
buch jedoch die experimentalwissenschaftliche Dimension, die Duen-
schmann noch bloB rhetorisch ins Spiel gebracht hatte, konkret ein.36
Und fithrt man sich vor Augen, auf welche Weise die weitere For-
schung zur Reklame einerseits und zur Kriegspropaganda andererseits
in den 1920er und 1930er Jahren auf Experimenten zur Zuschauerwir-
kung des Films basierte,?” dann ist Duenschmanns Formel vom Kino
als »experimenteller Volkerpsychologie« auch und gerade in ihrer Ab-
weichung von Lazarus/Steinthal, Herbart/Paul und Wundt/Miinster-
berg durchaus beim Wort zu nehmen.

Und auch die positive Wendung des Kinodiskurses hinsichtlich des
Potenzials der Formung des Publikums zum Kollektiv l4sst sich in
nachfolgenden Filmtheorien nachweisen, so z.B. in einer bislang kaum
beachteten Publikation aus dem Jahr 1926 von Konrad Haemmerling,
der unter dem Pseudonym Curt Moreck die »Sittengeschichte des
Kinos« vorlegt: Zwar schlieBt auch dieses Buch, wie sein Titel bereits
andeutet, an die topischen Warnungen vor der Ausbreitung der »Ki-
nopest« im allgemeinen und der (in Form von Abbildungen reichhal-
tig dokumentierten) »sexuelle[n] Schundfilms« im Besonderen sowie
volkspddagogische Forderungen nach Zensurmafnahmen an, es zitiert
aber auch Stimmen, die solche MaBnahmen kritisch sehen und fiir das
dsthetische Potenzial des Films werben.?® Fiir Moreck ist die Zensur
nur ein »notwendiges Ubelc, das beiseitetreten konne, sobald das Pu-
blikum »auf héherer Stufe des Geschmacks und sittlicher Reife« stehe
und im Kino »seine kiinstlerische Vervollkommnung mit seiner techni-
schen Schritt hielte«.3? Diese positive Entwicklung entfaltet Moreck in
der Folge auf eine Weise, die Duenschmanns Modell des Kinos als

36 Vgl. Riidiger Steinmetz (Hg.), Film — Theorie — Asthetik — Experiment. Uber Hugo
Miinsterbergs »T'he Photoplay — A Psychological Study« (1916). Leipzig 2016, und Nico-
las Pethes, Spektakulire Experimente. Allianzen zwischen Massenmedien und Sozialpsy-
chologie im 20. Jahrhundert. Weimar 2004, S. 39-43.

37 Vgl. Ramén Reichert, Im Kino der Humanwissenschaften. Studien zur Medialisie-
rung wissenschaftlichen Wissens. Bielefeld 2015.

38 Curt Moreck, Sittengeschichte des Kinos. Dresden 1926, S. 21, S. 47, S. 40, sowie —
positiv — S. 50f.

39 Ebd, S.52.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 403

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

volkerpsychologisches Experiment konkret ausbuchstabiert: Als »Pro-
dukt aus dem Grenzbereich von Kultur und Zivilisation« sei das Kino
eine Kunstform, die Geistiges und Materielles verbinde und dabei
insbesondere die gegenwirtige »Ara der Maschine« und die mit ihr
einhergehende »Entstellung des Lebens« in der modernen Arbeitswelt
als »mechanisierte| | Kunst« widerspiegele.* In dieser Form sei das Ki-
no zwar ein »dem Zeitalter addquate[s] Zivilisationsphinomens, aber
bloBe »Massenkunst, ohne jedoch im wirklichen Sinne Volkskunst zu
sein«. Daraus ergibt sich fiir Moreck im Umkehrschluss die Forderung
nach einer »Verinnerlichung« der Filmisthetik,*! die Ausgangspunkt
fiir die auch bei Wundt im Fluchtpunkt stehende kollektive Humani-
sierung der modernen Kultur ist:

Wenn der Film durch die Macht seiner lebendigen Bildwirkung auch die
stumpfe Menge zu bewegen und fiir Menschheit und Welt zu interessieren
vermag, so kann er damit ein fiir den Bestand der Gesellschaft notwen-
diges Gemeingefiihl und schlieBlich eine neue Humanitit erwecken. |...|
Das Kino birgt in sich die Moglichkeit zur Erfiillung seiner kulturellen
Mission. Wenn das Kino vor den naiven Augen der Schaumenge das
Leben, die Gegenwart, den Menschen, der jubelt, leidet und untergeht,
erscheinen und dem Volke die primitiven Erschiitterungen der Seele zu-
teil werden 1463t, so ist dies nicht zuletzt eine innere Werte erschaffende
Erziehung zur Ehrfurcht vor dem Menschlichen.*?

IV. Kinoasthetik des Kollektivs:
Historische Monumentalfilme und agitatorische Drehbiicher

Eine solche Reflexion des Kinos als kulturellen Leitmediums im Sin-
ne der Herstellung einer kiinftigen Gemeinschaft impliziert eine im
zeitgendssischen Kontext noch verhiltnisméBig provokative Ablésung
der bis dahin zentralen Rolle des Theaters und der Literatur fiir ein
solches kollektives Humanititsprogramm. Das Schockierende der Ki-
nobilder fiir den kinokritischen Diskurs liegt daher moglicherweise
weniger in dem unmoralischen Inhalt oder suggestiven Potenzial der

'S

0 Ebd,, S.52,S.57,S.60 und S. 62, das folgende S. 63 und S. 68.
Ebd,, S. 81.
Ebd., S. 264.

S
oo

404 Nicolas Pethes



https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bewegten Bilder als vielmehr in ihrer Ausstellung der mechanischen
und materiellen Grundlagen der modernen Kultur, wie sie auch Mor-
eck mit Blick auf die GroBstddte und ihre anonymen Menschenmassen
beschreibt. Diese materielle Seite des Kinos betrifft aber nicht nur die
von Emilie Altenloh ebenfalls bereits 1913 vorgelegte »Soziologie des
Kinos« und seines Publikums, sondern auch die Asthetik des frithen
Films: Wie der expressionistische Film auf die Kritik an der hypnoti-
schen Wirkung von Kinobildern mit der Inszenierung von Hypnosen
als Handlungselement reagiert,*3 findet sich die Debatte iiber die Ge-
fahren einer kollektiven Rezeption sowie der volkerpsychologischen
Wirkungsweise des Films in den Massenszenen frither Monumentalfil-
me reflektiert.** So lassen sich beispielsweise in Enrico Guazzonis Sien-
kiewicz- und Tasso-Verfilmungen von 1913 bzw. 1918 beide Spielarten
des Kollektivs aus dem Kinodiskurs der Zeit zugleich als Bildformate
nachweisen: zum einen in den Gladiatorenkampfszenen von »Quo Va-
dis?« die Masse als Publikum, die von der Vorfithrung von Gewalttaten
im Kolosseum gebannt ist und damit die Position der Kinozuschauer
in den Film hineinspiegelt; zum anderen in den Kriegsszenen der
Kreuzziige in »La Gerusalemme Liberata« die Masse im Sinne Le
Bons, die als kollektive Einheit gewaltsam agiert, in der Darstellung
des Angriffs auf die Festung von Jerusalem aber zugleich immer wie-
der tiber den Bildrahmen hinausstrebt bzw. aus dem Jenseits dieser
Kadrierung in das Bild hineindréngt.

Sowohl in der Darstellung eines sensationsliisternen Publikums als
auch in der visuellen Inszenierung der Grenzen seiner Abbildbarkeit
verleihen Monumentalfilme wie diejenigen Guazzonis demjenigen vi-
suelle Gestalt, was die Zuschauer vor der Leinwand bzw. in den ver-
schiedenen Kinos selbst sind, ohne sich dabei reflexiv als Einheit beob-
achten zu koénnen. Filmische Massenszenen versetzen das Publikum
mithin in eine Art kollektives Spiegelstadium, in dem das Publikum
weniger zu konkreten Nachahmungshandlungen veranlasst wird, wie

43 Vgl. Andriopoulos, Besessene Korper (wie Anm. 9).

44 Vgl. Heinz-Peter PreuBer, Massen im Monumentalfilm — Uberwiltigungsstrategien
des Genrekinos. Versuch einer Typologie aus der Theorie des Erhabenen. In: Masse
Mensch. Das »Wir« — sprachlich behauptet, dsthetisch inszeniert. Hg. von Andrea Jéger,
Gerd Antos und Malcolm Dunn. Halle 2006, S. 308-325.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 405

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dies Brunner oder Miinsterberg befiirchten, als dass es tiberhaupt erst
ein Bild seiner selbst als kollektivem Akteur gewinnt. Dieses Bild stellt
jedoch nicht so sehr ein existierendes Kollektiv dar, sondern bringt
vielmehr seine problematische Einheit durch den Effekt der Bewegung
tiberhaupt erst hervor.

Vor allen kulturkritischen Warnungen vor sittlichem Verfall oder
kriminellem Nachahmungshandeln besteht die Wirkung des Kinos auf
ein Kollektiv demnach zunichst in der Konstitution dieses Kollektivs
selbst. Wie aber Gertrud Koch gezeigt hat, geht es dabei keineswegs
um einen naiven Abbildrealismus. Vielmehr ist das Kollektiv, das sich
auf der Leinwand konstituiert, einerseits in Bewegung und drédngt an-
dererseits stets iiber den Rahmen der Bildkadrierung hinaus, so dass
man sagen kann, dass die Masse im Film gerade in ihrer Formlosigkeit
geformt wird: »Unbestreitbar bekommt die Masse im Kino ein neues
Medium, das der Eigenschaft der Unbestimmbarkeit der Masse entge-
genkommt.«*> Denn die Darstellungstechniken des Kinos - Zoomen,
Aufblenden, Montieren - reflektieren, indem sie das ungreifbare Hin-
und Herwogen eines Kollektivs zeigen, ohne dabei eine tatsidchliche
Totale aus der Vogelperspektive priasentieren zu kénnen, stets auch die
Unmoglichkeit, das Ganze als Ganzes zu zeigen. Und das ist womog-
lich auch der Grund, warum das Projekt eines nationalen Films, das
Brunner, Sellmann und Duenschmann gleichermaBen vorschwebt, ge-
rade an der an diesen Begriff gekoppelten Einheitserwartung scheitert:
Das Volk bricht in den Massenszenen des frithen Films immer auch
aus den Rastern seiner vermeintlichen Einheit aus und ist auf diese
Weise weniger Nation als, mit Gilles Deleuze gesprochen, »fehlendes
Volk«,*6 d.h. keine hypnotisch zu fixierende Nation, sondern ein zu-
kiinftiges Kollektiv, das auf der Leinwand in seiner Ungreifbarkeit evo-
ziert wird. Und darin kann man durchaus auch einen Einspruch des
frithen Films gegen seine sowohl kulturkritische als auch fortschrittsop-
timistische Vereinnahmung als Medium zur Steuerung eines Kollektivs
sehen.

45 Gertrud Koch, Die Wiederkehr der Illusion. Der Film und die Kunst der Gegen-
wart. Berlin 2016, S. 172.
46 Gilles Deleuze, Das Bewegungs-Bild. Kino 1. Frankfurt a.M. 1996, S. 288.

406 Nicolas Pethes

17.01.2026, 22:36:57.


https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieser Befund gilt keineswegs nur fiir den politisch >rechten< Ver-
such der filmischen Festigung des Bilds der Nation, sondern auch fiir
den slinken< Versuch, die Masse im Sinne eines revolutiondren Kollek-
tivs zu transformieren, in das auch das Publikum zu verwandeln wire.
Neben den bekannten Beispielen des russischen Avantgardefilms bei
Eisenstein u.a. zeigen das fiir den hier im Blick stehenden Zeitraum
zum Beispiel die Drehbuchskizzen, die Kurt Pinthus 1913 in seinem
»Kinobuch« zusammengestellt hat. Zwei dieser Drehbuchskizzen, Lud-
wig Rubiners »Der Aufstand« und Paul Zechs »Der Streik«, basieren
dabei ebenfalls zentral auf Massenszenen. So liest man in Rubiners
Entwurf fiir einen Film iiber Fabrikarbeiter, die das Anwesen des Fa-
brikbesitzers stiirmen: »Von allen Seiten Kriippel, Bettler, Apachen.
Die Dirnen kommen mit neuen Minnern von der Stralle. Wilder
Tanz der Frauen mit den Kriippeln. Die Frauen reiBlen ihre Kleider
zu Fetzen.«*’ Zugleich verweist der Versuch der Aufstindischen, im
Elektrizititswerk den Hauptschalter umzulegen, um das Grundstiick
des Fabrikbesitzers im Schutz der Dunkelheit betreten zu kénnen,
aber auf die Grenzen der Darstellbarkeit und Sichtbarkeit dieses Kol-
lektivs. Und auch Zechs Drehbuch unterstreicht auf der einen Seite
zwar die visuelle Dimension seiner Darstellung der Streikenden eines

Bergwerks:

Geballte Fiuste zerfetzen die Luft, und die weiBen Augenhiute blitzen
aus den brandroten Gesichtern [..]. Germanen blond und hiinenhaft,
Slawen und dunkelhaarige Romanen, bunt durcheinander. Dazwischen
wie grelle Farbentupfen ein paar Weibsleute.*8

Diese grellen Kontraste verlieren sich aber auch hier wieder durch
eben dasjenige Medium, das es auch dem Kinematographen erlaubt,
Bilder auf die Leinwand zu projizieren: »Die Gesichter sehen in dem
weiBlichen Licht der Gasflammen seltsam gespenstisch aus.« 4

Das fahle Licht, das die bunte und betont internationale Masse zu
Gespenstern werden lésst, beleuchtet damit auch die Dialektik der
Konstruktion des Kollektivs im friihen Kinodiskurs, zu dem man die

47 Kurt Pinthus, Das Kinobuch. Ziirich 1963, S. 112.
48 Ebd., S. 121f.
49 Ebd., S. 122.

»Experimentelle Vélkerpsychologie« 407



https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Skizzen des Kinobuchs ebenso zdhlen darf wie die eingangs bespro-
chenen Aufsitze und Pamphlete: Die aufstindischen und streikenden
Massen agieren zum einen als fremdgesteuerte und gewaltbereite Ein-
heit und bestdtigen damit kulturkritische Diskurse tiber die Masse
noch da, wo sie sie im revolutioniren Sinne unterstiitzen. Zum ande-
ren fithren sie aber vor, dass der Diskurs eines kollektiven Geists nicht
auf empirischen Evidenzen, sondern auf imaginiren Konstruktionen
basiert und die behauptete Einheit der Masse mithin nur eine Projek-
tion ist, die im Licht des Kinematographen zugleich erscheint und
verschwimmt.

Der hier anhand weniger Beispieltexte rekonstruierte Diskurs tiber
kollektivpsychologische Massensuggestionen auf dem Weg zu einem
nationalen oder revolutioniren Kino beruht daher auch auf einer spe-
zifischen Asthetik von Massenszenen, die sich als solche zugleich der
Eindeutigkeit hypnotischer Reiz-Reaktions-Schemata und kollektiver
Identitétsbilder entzieht — und also >gefihrlich« viel eher aufgrund der
impliziten Absage an politische Programme und Steuerungsversuche
ist als wegen ihrer akuten Gefihrdung des Publikums. Es ist daher
am Ende moglicherweise weniger der Nachweis einer tatsidchlichen
intensiven Wirkung als vielmehr diese unheimliche Ungreifbarkeit der
Kinobilder, die der frithe Kinodiskurs mit seinen kategorialen Behaup-
tungen einzuhegen versucht hat — die diese Bilder sich aber als spezi-
fisches dsthetisches Potenzial des neuen Mediums entgegen all dieser
Angriffe bewahrt haben.

408 Nicolas Pethes



https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

