
Nicolas Pethes

»Experimentelle Völkerpsychologie«
Konstruktionen kollektiver Medienwirkungen im frühen

Kinodiskurs

I.  Die Kinodebatte der 1910er Jahre:
Kulturkritik des Populären und Ästhetik des Kollektivs

Dass der gesellschaftliche und kulturelle Stellenwert neuer Medien
nicht von deren technologischer Gestalt oder Nutzungspraxis abhängt,
sondern auch von – affirmativen oder kritischen – Diskursen über
sie, ist ebenso bekannt wie der Sachverhalt, dass die kritische Spielart
solcher Mediendiskurse von der Theater- und Romankritik des 18.
Jahrhunderts bis zur heutigen Debatte über Computerspiele und So-
ziale Medien die gefährliche Wirkung populärer Medienformate auf
deren massenhafte Verbreitung zurückführt.1 Der Diagnose der Leis-
tung von Massenmedien, eine Gesellschaft zumindest potenziell (bzw.
imaginär) als ganze adressieren zu können,2 steht somit als Kehrseite

1 Vgl. Susanne Keuneke, Medienangst als Maßstab. Der wechselhafte Umgang mit
dem Populären am Beispiel der Literatur. In: Kommunikation im Populären. Interdiszi-
plinäre Perspektiven auf ein ganzheitliches Phänomen. Hg. von Roger Lüdeke. Bielefeld
2011, S. 273–296; Kaspar Maase, Die Kinder der Massenkultur. Kontroversen um
Schmutz und Schund seit dem Kaiserreich. Frankfurt a.M./New York 2012; und zuletzt
Amy Orben, The Sisyphean Cycle of Technology Panics. In: Perspectives on Psychologi-
cal Science, 2020, S. 1–15. Der vorliegende Beitrag ist im Rahmen des DFG-Projekts
»Medienpathologien. Die Zuschreibung krankhafter Folgen von Kunst- und Medienre-
zeption und deren Interferenz mit ästhetischen Konzepten zwischen 1770 und 1920« ent-
standen, das ich an der Universität zu Köln gemeinsam mit Susanne Düwell bearbeite.
Vgl. Susanne Düwell / Nicolas Pethes (Hg.), Medienkritik und Wirkungsästhetik. Konver-
genzen von Zuschreibungen schädlicher und wünschenswerter Rezeptionseffekte von Li-
teratur und Medien seit dem 18. Jahrhundert. Berlin 2022 [im Erscheinen].

2 So Niklas Luhmanns funktionaler Medienbegriff in: Die Realität der Massenmedi-
en. Opladen 1996; vgl. zum Stellenwert der Zeitung für das Verständnis von ›Nation‹
im 19. Jahrhundert Benedict Anderson, Imagined Communities. Reflections on the
Origin and Spread of Nationalism. London 1991 sowie für den Mediendiskurs des 20.
Jahrhunderts Christina Bartz, MassenMedium Fernsehen. Die Semantik der Masse in
der Medienbeschreibung. Bielefeld 2007.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 389

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Wahrnehmung eines Kontrollverlusts hinsichtlich der konkreten
Adresse und Rezeption der Produkte entgegen.

Auf eben diese Leerstelle der Beobachtbarkeit des konkreten Zu-
sammenhangs von Medienverbreitung und Medienwirkung und der
mit ihr einhergehenden Wahrnehmung eines potenziellen Risikos für
einzelne Nutzerinnen und Nutzer oder die Gesellschaft als ganzer
reagieren Mediendiskurse mit der Behauptung einer nachweisbaren
Schädigung der Nutzerinnen und Nutzer eines Mediums sowie den
daraus resultierenden Forderungen nach Maßnahmen zur Regulierung
des Medienkonsums.3 Zu den anhaltenden Dilemmata der Medienwir-
kungsforschung gehört jedoch, dass der Nachweis eines kollektiv ein-
heitlichen Rezeptionseffekts massenhaft verbreiteter Formate mit den
Mitteln der empirischen Sozialpsychologie gerade nicht geführt wer-
den kann und anstelle eines statistisch repräsentativen Samples immer
nur einzelne Fallgeschichten als Beleg dienen – etwa Fälle von Selbst-
mord im Anschluss an die »Werther«-Lektüre oder ein Amoklauf nach
dem Muster von Ego-Shooter-Spielen.4 Auf diese Weise ergibt sich im
wissenschafts- bzw. diskurshistorischen Rückblick ein Gefälle zwischen
der These von der Rückführbarkeit der Gefahr von Massenmedien auf
ihre kollektive Verbreitung und der stets nur individuellen Zuschreib-
barkeit solcher vorgeblichen Auswirkungen an exemplarische Einzel-
fälle.

Angesichts dieses Gefälles stellt sich die Frage nach Diskursen, die
nicht nur hinsichtlich der massenhaften Verbreitung von Medien, son-
dern auch auf der Ebene der Beschreibung ihrer Wirkung auf eine
kollektive Dimension zielen. Als Beispiel für einen solchen Diskurs

3 Vgl. Isabell Otto, Aggressive Medien. Zur Geschichte des Wissens über Medienge-
walt. Bielefeld 2008 sowie zur Risikokommunikation als Präventionslegitimation Eva
Horn, Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a.M. 2014.

4 Vgl. Christina Bartz, Vom Einzelfall zum Wissen über die Wirkung von Medien. In:
Das Beispiel. Epistemologie des Exemplarischen. Hg. von Jens Ruchatz, Stefan Willer
und Nicolas Pethes. Berlin 2007, S. 374–389, Martin Andree, Wenn Texte töten. Über
Werther, Medienwirkung und Mediengewalt. München 2006, sowie zum Problem der
statistischen Signifikanz von Medienwirkungsstudien Nicolas Pethes, Publikumsversu-
che. Die Normalisierung des Zuschauers aus der Programmierung der Gewalt. In: Medi-
enkultur der 60er Jahre. Diskursgeschichte der Medien nach 1945. Hg. von Irmela
Schneider, Torsten Hahn und Christina Bartz, Bd. 2. Wiesbaden 2003, S. 99–117.

390 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über kollektive Medienwirkungen soll im Folgenden die Debatte über
das frühe Kino angeführt werden. Dass der Film in die Reihe derjeni-
gen medienästhetischen Innovationen gehört, deren populärkulturelle
Etablierung einen kulturkritischen Diskurs nach sich gezogen hat, ist
bekannt.5 Zwei Aspekte, die die Besonderheit und Eigenständigkeit
des frühen Kinodiskurses im Vergleich zur sonstigen Geschichte der
Medienkritik ausmachen, wurden in der Rekonstruktion der Debatte
über die Wirkung des Films bislang aber noch nicht hinreichend
berücksichtigt: zum einen, dass die frühe Kinokritik nicht nur auf
Fallgeschichten über individuelle Schädigungen bezogen ist, sondern
im Anschluss an Versuche der Grundlegung einer Massenpsychologie
bei Gustave Le Bon auch das Phänomen des Publikums als Kollektiv
zu fassen versucht; zum anderen der Umstand, dass im Rahmen der
zugehörigen Frage, auf welche Weise das Massenmedium Kino die
»Gemeinschaftsseele«6 zu beeinflussen vermag, nicht nur schädliche
Auswirkungen zur Sprache kamen. Vielmehr heben Beschreibungen
der kollektiven Wirkung von Kinobildern auf eine Weise auf deren
Intensität ab, die nicht nur Ausweis einer Gefahr, sondern auch der
Faszination ist – und zwar sowohl hinsichtlich des ästhetischen als
auch bezüglich eines gesellschaftspolitischen Potenzials der sich in den
1910er Jahren blitzschnell ausbreitenden Filmproduktionen und Kino-
säle.

Dennoch ist auch im Fall des Kinos der medien- und kulturkritische
Diskurs der zunächst dominante: Der frühe Kinodiskurs schließt an
die sogenannte »Schmutz und Schund«-Debatte im späten 19. Jahrhun-
dert an, die sich gegen angeblich jugendgefährdende Schriften richtete,
etwa im Rahmen der Zeitschriftenbeilage Jugendschriften-Warte, und die
1900 zur sogenannten »Lex Heinze« im Reichsstrafgesetzbuch führte,
die die Darstellung unsittlicher Handlungen in Literatur, Theater und
Kunst als Anstiftung zur Prostitution unter Strafe stellte und 1920
durch das Reichslichtspielgesetz sowie 1926 durch das »Gesetz zur Be-
wahrung der Jugend vor Schund- und Schmutzschriften« ergänzt wur-

5 Vgl. die Textsammlungen von Anton Kaes (Hg.), Kino-Debatte. Texte zum Verhält-
nis von Literatur und Film 1909–1929. Tübingen 1978, und Albert Kümmel / Petra
Löffler (Hg.), Medientheorie 1888–1933. Texte und Kommentare. Frankfurt a.M. 2002.

6 Gustave Le Bon, Psychologie der Massen. Stuttgart 1982, S. 10.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 391

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de.7 Diese rechtlichen Regelungen werden seit den frühen 1910er Jah-
ren von pseudowissenschaftlichen und polemischen Pamphleten gegen
das Kino begleitet: So publiziert etwa der Jurist Albert Hellwig 1911
eine Schrift mit dem Titel »Schundfilms – ihr Wesen, ihre Gefahren
und ihre Bekämpfung«, der er weitere Stellungnahmen zum »Kinema-
tographenrecht« (1913) und zur »Filmzensur« (1914) sowie »Aktenmäßi-
ge Fälle über Schundliteratur und Schundfilms als Verbrechensanreiz«
(1916) folgen lässt. Und der Psychiater und Rassenhygieniker Robert
Gaupp schreibt 1912 in seinem Vortrag »Der Kinematograph vom
medizinischen und psychologischen Standpunkt«:

Indem aber der Kino [sic] nur einfache, leicht verständliche Dinge vor-
führt und indem er diese, um verständlich zu sein, vergröbert, ja geradezu
karikiert, nähert er sich dem Geschmack des ungebildeten, des primitiven
Menschen, der starke Kontraste und heftige Gemütsbewegungen liebt,
gerne in rührseliger Stimmung schwelgt, das Sentimentale und das Grau-
envolle, das Düstere und Gruselige, das Groteske und Derbkomische, das
Phantastische und das Schwül-sinnliche bevorzugt, während er den gedan-
kenreichen Dichtungen, den gedämpften Gefühlen, wie sie die Kunst
unserer Zeit auslöst, verständnislos oder gleichgültig gegenübersteht. Mü-
heloses Genießen ohne geistige Mitarbeit.8

Solche Thesen in ihrer Verflechtung moralischer, pädagogischer, juris-
tischer und medizinischer Behauptungen sind in der Forschung gut
dokumentiert und aufgearbeitet.9 Weitet man den Blick aber über
derartige kulturkritische Polemiken hinaus aus, wird man auf Aspekte
aufmerksam, die neben den aus der Theatromanie- und Lesewutdebat-
te des 18. Jahrhunderts bekannten Topoi ein produktives Potenzial des
Kinos zu umreißen versuchen. Dieses Potenzial, so werde ich zu zeigen
versuchen, wird darin gesehen, dass der Film das moderne Phänomen

7 Vgl. Luke Springman, Poisoned Hearts, Diseased Minds, and American Pimps. The
Language of Censorship in the ›Schund und Schmutz‹ Debates. In: The German Quart-
erly 68, 1995, H. 4, S. 408–429.

8 Robert Gaupp, Der Kinematograph vom medizinischen und psychologischen
Standpunkt. In: Dürerbund, 100. Flugschrift zur Ausdruckskultur. München 1912, S. 1–
12, wiederabgedruckt in: Kümmel / Löffler (Hg.), Medientheorie (wie Anm. 5), S. 100–
114, hier S. 103.

9 Vgl. Helmut H. Diederichs, Anfänge deutscher Filmkritik. Stuttgart 1986; Stefan
Andriopoulos, Besessene Körper. Hypnose, Körperschaften und die Erfindung des Ki-
nos. München 2000.

392 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Masse zu adressieren vermag: zum einen motivisch, insofern er
große Menschenmengen auf der Leinwand zur Darstellung bringen
kann, zum anderen hinsichtlich seiner Distribution und Rezeption, in-
sofern einem über die ganze Nation verstreuten Publikum an verschie-
denen Schauplätzen simultan dieselben Bilder gezeigt werden können.

Mit dieser doppelten kollektiven Fähigkeit des Kinos, die Masse
sowohl abbilden als auch adressieren zu können, ist im vorliegenden
Zusammenhang weder die Agitationskunst der linken Avantgarden
noch eine nationalistische Propaganda gemeint, wie sie beispielsweise
Walter Benjamin am Ende seines »Kunstwerk«-Aufsatzes unterschei-
det. Trotz der progressiven Projekte von Vertov bis Eisenstein auf der
einen und der völkischen Tendenzen des deutschen Films auf der an-
deren Seite10 greift eine solche polare Makroperspektive auf die Politik
des Films zu kurz: Der Bezug des frühen Kinodiskurses auf kollektive
Medienwirkungen, so meine erste These, nutzt den Status des Kinos
als Massenmedium vielmehr in einem epistemischen Sinne, und zwar
um die im kulturethnologischen Diskurs der Völkerpsychologie wie
im politischen Diskurs des Nationalismus gleichermaßen schwer zu
greifende Einheit des ›Volks‹ dadurch adressierbar zu machen, dass
man dem Film eine vereinheitlichende Bildstrategie sowie Zuschau-
erwirkung zuschreibt und die Leerstelle eines nationalen Kollektivs
durch dessen Konzeption als ›Akteur‹ und ›Publikum‹ füllt.

Zugleich, so meine zweite These, unterläuft die Ästhetik der Filmbil-
der, deren Intensität für diese Einheitsbilder und -wirkung verantwort-
lich gemacht wird, sowohl in konkreten Filmen oder Drehbüchern als
auch in deren kritischer Reflexion diesen Versuch einer Fixierung:
Das durch die neuartigen Bilder anvisierte Kollektiv sprengt immer
auch quantitativ den Rahmen seiner Repräsentation, und zwar sowohl
hinsichtlich der ästhetischen Darstellbarkeit auf der Leinwand als auch
hinsichtlich des wissenschaftlichen Nachweises der Rezeptionswirkun-
gen auf das Kollektiv vor ihr. Vor diesem Hintergrund werden die

10 Zur nationalistischen Propaganda in Film und Filmkritik vor dem Ersten Welt-
krieg vgl. die Beiträge von Karin Bruns, Nation und Rasse im frühen deutschen Film. In:
Handbuch zur »Völkischen Bewegung«. Hg. von Uwe Puschner, Walter Schmitz und Jus-
tus Ulbricht. München 1999, S. 806–833, und Sabine Lenk, Völkisches Gedankengut im
Umfeld der Kinoreformbewegung. In: Ebd., S. 797–805.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 393

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgenden beiden Abschnitte der nachstehenden Überlegungen die
kollektive Dimension des frühen Kinodiskurses nicht nur in ihren po-
sitiven wie negativen Wertungen, sondern auch in ihren wissenschaft-
lichen wie kulturellen Referenzen entfalten, bevor in einem abschlie-
ßenden Ausblick exemplarisch gezeigt wird, wie auch der Stummfilm
selbst am Vorabend des Ersten Weltkriegs Gefährdung wie Herstellung
von Kollektiven als wirkungsästhetisch zentralen Aspekt des Kinos
präsentiert und reflektiert.

II.  Das ›Volk‹ im frühen Kinodiskurs:
Film als Gefahr, Erziehung und Versuchsanordnung

Betrachtet man die zahlreichen Publikationen im Umfeld der frühen
Kinogeschichte hinsichtlich ihrer Reflexion der kollektiven Dimension
und Wirkung des neuen Mediums, so ist vor allem die Inbezugsetzung
des Films zur Kategorie des ›Volks‹ auffällig. Das soll hier anhand
dreier Beiträge, die diese Kategorie in unterschiedlicher Gewichtung
im Titel führen, exemplifiziert werden. Dabei gehört das 32-seitige
Pamphlet des Berliner Zensurbeamten Dr. Karl Brunner, das 1913
unter dem Titel »Der Kinematograph von heute – eine Volksgefahr« in
der Schriftenreihe des »Vaterländischen Schriften-Verbands« erscheint,
noch ganz auf die Seite der kulturkritischen Verurteilung des Kinos.
Die Notwendigkeit dieser Verurteilung ergibt sich für Brunner nicht al-
lein aus der bloßen Minderwertigkeit, sondern aus dem gleichzeitigen
fundamentalen gesellschaftlichen Stellenwerts des Kinos: »In der gan-
zen Kulturgeschichte der Menschheit findet sich keine Erscheinung,
die hinsichtlich der großen und tiefgehenden Wirkung auf die Mas-
sen auch nur entfernt mit dem Kinematographen verglichen werden
könnte.«11 Und Brunner konzediert sogar eine zu Beginn der Filmge-
schichte noch »kulturfördernde[ ] Wirksamkeit« des Kinematographen
als »einzigartige[n] Mittel[s] veredelnder Unterhaltung und Belehrung«
bzw. »Volksbildung«. Aber statt dieses Potenzial umzusetzen, habe
sich das Kino in seiner Verbindung von populärer Unterhaltung und

11 Karl Brunner, Der Kinematograph von heute – eine Volksgefahr. Berlin 1913, S. 1,
hier auch das Folgende.

394 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kapitalistischer Industrie als vom Ausland finanzierter »Kulturfeind«
etabliert und verdanke seinen Erfolg der »Sucht nach dem gleißenden
Golde, getragen von beispielloser Volksgunst, dem Ergebnis raffiniert
aufgestachelter Masseninstinkte«. Der Text zitiert statistische Angaben
über Kinobesuche und medizinische Warnungen vor dem Besuch »ge-
sundheitlich unzureichender Räume«; er führt Filmbeispiele an, die
belegen sollen, wie deren sex & crime-Plots »Phantasie« und »ästhetische
Empfindung« des Publikums auf ähnliche Weise verderben wie die
»Schundliteratur«, zu der Brunner in derselben Schriftenreihe 1910
das Pamphlet »Unser Volk in Gefahr!« vorgelegt hatte; er beklagt, dass
ein »Anschauungsmittel[ ] von beispielloser Verbreitung und Wirkung
in unserem Volk« wie der Film von »fremde[n] Völker[n], die, weit
entfernt unsere nationale Eigenart zu verstehen, vielmehr an unserem
Niedergang lebhaft interessiert sind«, produziert und importiert wird;
und er fordert die Produktion von Filmen, die von deutschen Koloni-
alerfolgen »zu bewußt nationalen Zwecken der Volkserziehung« berichten,
sowie eine »behördliche Überwachung« der Filmindustrie inklusive der
Zensur aus »pädagogisch-psychologischen Gesichtspunkten«, um dem
»seelischen und körperlichen Verfall« der Zuschauer vorzubeugen.12

Brunners Pamphlet ist ein Beispiel für die Anlehnung der Medien-
kritik an den Code der Risikokommunikation: Eine Gefahr von außen
wird aufgerufen, um Maßnahmen zur Kontrolle und Steuerung zu
legitimieren, und dieser Aufruf konstituiert in dieser Rhetorik der ge-
meinsamen Bedrohung und Anstrengung zugleich das betroffene Kol-
lektiv.13 Mit der Vokabel der »Volkserziehung« gibt Brunner diesem
Aspekt der Hervorbringung eines Kollektivs durch neue Medien auch
schon einen prägnanten Namen. Er greift damit zurück auf einen
Aufsatz, den der Theologe Adolf Sellmann im Jahr zuvor in den
»Deutschen Blättern für erziehenden Unterricht« veröffentlicht hatte.14

12 Ebd., S. 2, S. 8, S. 11, S. 17 und S. 19.
13 Vgl. zu diesem Mechanismus Torsten Hahn, Auferstehungslos. Absolute Ausnah-

me und Apokalypse in Kleists Robert Guiskard. Herzog der Normänner. In: Ausnahmezu-
stand der Literatur. Neue Lektüren zu Heinrich von Kleist. Hg. von Nicolas Pethes. Göt-
tingen 2011, S. 21–41.

14 Adolf Sellmann, Der Kinematograph als Volkserzieher (der Kampf gegen die
Schundfilms). In: Deutsche Blätter für erziehenden Unterricht 39, 1912, H. 14, S. 138–
142; H. 15, S. 148f. und H. 16, S. 159.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 395

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch Sellmann bezeichnet das Kino als »Verbildungs- und Verdummungs-
institut«, das durch Slapstick- und Gewaltdarstellungen zu Oberfläch-
lichkeit und kriminellem Nachahmungshandeln führe.15 Aber im Un-
terschied zu Brunners repressivem Zensurmodell plädiert Sellmann
für eine produktive Umgestaltung von Kinos zu »Bildungsinstituten«,
die wirklichkeitsnahe Stoffe und didaktische Lehrfilme über Fragen
der Wissenschaft und Industrie als »Unterricht in Völkerkunde und
Erdkunde« zeigten und dazu führten, dass der »Kinematograph Volks-
erzieher sein« könne.16

Damit zeigt sich, dass der frühe Kinodiskurs von zweierlei Stoßrich-
tungen geprägt ist und sowohl einem repressiven als auch einem pro-
duktiven Verständnis von Medienkontrolle Ausdruck verleiht. Die in
beiden Spielarten stillschweigend vorausgesetzte Annahme lautet, dass
das Kino auf so intensive Weise auf sein Publikum wirkt – unabhängig
davon, ob diese Wirkung als schädlich oder förderlich erachtet wird.
Die Reflexion dieser Wirkungshypothese leistet ein dritter Text, der
im fraglichen Zeitraum die Kinodebatte mit der Kategorie des Volks
verknüpft und 1912 unter dem Titel »Kinematograph und Psychologie
der Volksmenge« in der »Konservativen Monatsschrift« erscheint. Sein
Autor, der Arzt Hermann Duenschmann, betrachtet das Kino dabei
als »Kulturfaktor in unser[em] Volksleben«, sieht es in Verbindung mit
Bemühungen um die »Zukunft unseres Volkes« und gründet dieses
Potenzial ausdrücklich auf die »Wirkungen, welche die Lichtspielbüh-
ne in ihrer heutigen Gestalt auf die breite Masse der großstädtischen
Bevölkerung ausübt«.17

Wenn Duenschmann dieses Kausalverhältnis als »Psychologie der
Volksmenge« beschreiben möchte, so bezieht er sich damit ausdrück-
lich auf Gustave Le Bons »Psychologie der Massen«, die 1895 gewisser-
massen simultan mit der ersten Vorführung eines Kinematographen
durch die Brüder Lumière erschienen war. Le Bon beschreibt bekannt-
lich das Phänomen, dass Menschenmassen von einem »kollektiven

15 Ebd., S. 140.
16 Ebd., S. 141 und S. 161.
17 Hermann Duenschmann, Kinematograph und Psychologie der Volksmenge. In:

Konservative Monatsschrift 69, 1912, S. 920–930, wiederabgedruckt in: Kümmel / Löffler
(Hg.), Medientheorie (wie Anm. 5), S. 85–99, hier S. 85 und S. 88.

396 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist« gesteuert würden, der sie zu Handlungen antreibt, die kein Mit-
glied der Masse allein je durchführen, verantworten oder sich zutrauen
könnte – etwa im Fall des Sturms auf die Bastille am 14. Juli 1789. Das
liegt Le Bon zufolge erstens an der Abnahme rationaler Reflexion ge-
genüber der Kraft der Triebe; zweitens an einer geistigen Ansteckung
zwischen den einzelnen Mitgliedern einer Masse, durch die Gefühle
vergleichbar mit »Erscheinungen hypnotischer Art übertragen wür-
den«; und drittens an der gesteigerten Suggestibilität des Menschen,
der sich in einem Kollektiv befindet.18

Auch wenn bei Le Bon dabei von Medien keine Rede ist – es sei
denn, man registriert in dem Verweis auf die Hypnose den impliziten
Hinweis auf die andere, spiritistische Semantik von »Medium« um
1900, auf deren Bedeutung für den expressionistischen Film Stefan An-
driopoulos hingewiesen hat –, und auch wenn Le Bon das Kino noch
gar nicht im Blick haben kann, enthält seine »Psychologie der Mas-
se« unmittelbare Anknüpfungspunkte für die Diskussion über »das
eigenartig Faszinierende, welches man bei der Wirkung des Kinemato-
graphen auf die Masse beobachten kann«, wie es bei Duenschmann
heißt.19 Der zentrale dieser Anknüpfungspunkte ist Le Bons These,
dass »die Menge […] nur in Bildern« denkt.20 Diese These, die bei Le
Bon den Gegenpol zur Orientierung des Individuums an rationalen
Begriffen bildet, bezieht Duenschmann auf den Film, insofern dieser
(seinerzeit noch als Stummfilm) »eine Wiedergeburt der alten klassischen
Pantomime« sei: »Wie diese, so wendet sich das Lichtspielbild, unter
Ausschluß des Ohres, lediglich an das Auge.«21

Dieselbe Eigenheit des Stummfilms wird in der späteren Kinotheo-
rie bei Lukács und Balázs zum Ausweis des Realismus und der ein-
zelsprachenunabhängigen Internationalität des Kinos. Duenschmann
aber interessiert sich für die Implikation des Bilderdenkens, dass der

18 Le Bon, Psychologie (wie Anm. 6), S. 11f. Vgl. zur letztgenannten Kategorie auch
Albert Hellwig, Über die schädliche Suggestivkraft kinematographischer Vorführungen.
In: Ärztliche Sachverständigenzeitung 20, 1914, S. 119–124, wiederabgedruckt in Küm-
mel / Löffler (Hg.), Medientheorie (wie Anm. 5), S. 118–128.

19 Duenschmann, Kinematograph (wie Anm. 17), S. 88.
20 Le Bon, Psychologie (wie Anm. 6), S. 90.
21 Duenschmann, Kinematograph (wie Anm. 17), S. 89; das folgende ebd., S. 90.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 397

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Film durch seine Visualität »kontagiös« wirke und sein Massenpublikum
sich im Zustand der »Suggestibilität« bzw. der »Hypnose« befinde.22

Oder mit Le Bon gesprochen: »Eine Masse braucht nicht zahlreich zu
sein, um die Fähigkeit richtigen Sehens zu verlieren und die wirklichen
Tatsachen durch davon abweichende Täuschungen zu ersetzen.«23

Damit bietet die »Psychologie der Massen« eine Folie für die Kritik
an der bereits von Brunner konstatierten volksgefährdenden Wirkung
des Kinos. Bei Duenschmann ist diese Kritik aber zugleich Ausweis
der Faszination: Das Kino sei dem Theater aufgrund der »mechani-
sche[n] Vervielfältigung« – also demjenigen, was nachmals »technische
Reproduzierbarkeit« heißen wird – nicht nur »quantitativ unendlich
überlegen«, sondern auch qualitativ, weil Filmbilder so schnell und in-
tensiv wirken wie »keine gesprochene Rede, keine Oper, kein Drama«.
Und diese medienästhetische Differenz ist für Duenschmann Grundla-
ge derjenigen »experimentellen Völkerpsychologie, dieser Massensug-
gestion en gros«,24 die der Kinematograph ermögliche.

III.  Kino als Völkerpsychologie? Wundt, Münsterberg, Moreck

Duenschmanns Begriff der »experimentellen Völkerpsychologie« ist in
zweifacher Hinsicht von Interesse: Zum einen, weil sie nicht generell
auf die technische Reproduzierbarkeit suggestiver Bilder bezogen ist,
sondern auf eine spezifische nationale Kinokultur:

Niemand wird ja wohl so naiv sein, etwa die Beweise dafür zu verlangen,
daß nun z.B. in Frankreich, dem Lande, wo das Kinematographenwesen
weitaus am meisten entwickelt ist, die durch die zahllosen Kinemas ausge-
übte suggestive Wirkung wirklich in bewußter Weise von einer bestimm-
ten Zentralstelle aus ›kontrolliert‹ werde.25

Das ist die Rhetorik einer Verschwörungstheorie, die heute wieder selt-
sam vertraut klingt, denkt man etwa an die aktuelle Netflix-Dokumen-
tation The Social Dilemma über die zentral gesteuerte Manipulation der

22 Ebd.
23 Le Bon, Psychologie (wie Anm. 6), S. 25.
24 Duenschmann, Kinematograph (wie Anm. 17), S. 91.
25 Ebd.

398 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nutzerinnen und Nutzer digitaler Medien.26 Bei Duenschmann ist die-
se Theorie aber noch national ausgerichtet: Als deutsches Gegenmittel
fordert er die Anhebung ästhetischer Standards des Films und die
Einrichtung »kinematographische[r] Musterbühnen«, auf denen der
»psychische Rapport« zwischen Schauspieler und Publikum (dessen
Fehlen die frühe Kinokritik sonst oft als Unterschied zum Theater
hervorhebt) für eine »nationale Produktion« genutzt wird – die immer
auch Produktion der Nation ist.27 Damit tritt das Kino an diejenige
Funktionsstelle, an die der Diskurs über das Nationaltheater im späten
18. Jahrhundert die Schaubühne positioniert hatte – nun allerdings
nicht mehr in Gestalt einer »moralischen Anstalt« im Sinne der Auf-
klärung, sondern als moderne Dunkelkammer für Massenhypnosen.

Zum anderen aber ist die Formulierung »experimentelle Völkerpsy-
chologie« im Rahmen eines Medienwirkungsdiskurses aufgrund des
epistemologischen Kontexts von Interesse, den sie aufruft: Völkerpsy-
chologie ist bekanntlich der von Moritz Lazarus und Heymann Stein-
thal begründete Versuch, die Herdersche Vorstellung eines »Volksgeis-
tes« empirisch zu fundieren. Die Völkerpsychologie versteht kulturel-
le Artikulationen als kollektive und insbesondere die Sprache nicht
als Produkt einzelner Sprecher, sondern der gesamten Sprachgemein-
schaft. In dem halben Jahrhundert, das zwischen der Gründung der
»Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft« 1860 und
dem hier betrachteten Kinodiskurs liegt, entwickelt sich diese Völker-
psychologie von einem von philosophischen und literarischen Model-
len geleiteten induktiven Ansatz über die vergleichende kultur- und
religionsgeschichtlichen Studien von Wilhelm Wundt zu einem quan-
titativ und statistisch arbeitenden Verfahren bei Adolf Bastian und
Franz Boas.28

26 Vgl. Nicolas Pethes / Julia Willms, Das Netflix-Dilemma. In: Pop. Kultur und Kri-
tik, 2021, H. 18, S. 150–171.

27 Duenschmann, Kinematograph (wie Anm. 17), S. 95.
28 Vgl. Marcus Twellmann, Gedankenstatistik. Proto-digitale Wissenschaften vom »ob-

jektiven Geist« und ihre Archivverfahren. In: Archiv/Fiktionen. Verfahren des Archivie-
rens in Literatur und Kultur des langen 19. Jahrhunderts. Hg. von Daniela Gretz und Ni-
colas Pethes. Freiburg i.Br. 2016, S. 409–431.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 399

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In keinem Fall aber suchen diese Ansätze für eine Völkerpsychologie
Anschluss an die experimentellen (oder gar manipulativen) Verfahren
der zeitgenössischen Psychologie, wie er in Duenschmanns Formulie-
rung anklingt. Zwar ist einer der zentralen Beiträger zur Debatte über
die neue Forschungsrichtung, Wilhelm Wundt, zugleich derjenige, der
die Psychologie am Ende des Jahrhunderts in seinen Leipziger Labora-
torien als Experimentalwissenschaft begründet hatte. Zugleich lehnt
Wundt aber die Möglichkeit ab, kollektive psychische Prozesse experi-
mentell zu beobachten und nach den zugehörigen Naturgesetzen zu
suchen. Stattdessen schlägt er in seinem Aufsatz »Über Ziele und Wege
der Völkerpsychologie« von 1888 vor, als psychologische Merkmale
eines Volks nur die übergeordneten Symbolsysteme Sprache, Mythos
und Sitte zu fassen, insofern sie psychische Prozesse einzelner Indivi-
duen in einer Gruppe in jeweils spezifischen evolutions- bzw. kulturge-
schichtlichen Kontexten prägen.29

Damit definiert Wundt die Völkerpsychologie zwar nicht mehr me-
taphysisch, idealistisch und geschichtsphilosophisch wie Lazarus und
Steinthal in ihrer Anlehnung an die Vorstellung eines »Volksgeistes«,
spricht ihr aber auch nicht die grundsätzliche Möglichkeit einer me-
thodischen Erforschung ab, wie Johann Friedrich Herbart oder Her-
mann Paul dies in ihrer individualpsychologisch fundierten Kritik an
Lazarus/Steinthal getan hatten.30 Statt dessen schlägt Wundt einen
dritten Weg vor, der die Suche nach »allgemeinen Entwicklungsge-
setzen des menschlichen Geistes«31 auf die genannten drei Felder be-
schränkt: die »Sprache« als Artikulation kollektiver Vorstellungen, den
»Mythos« als Ausdruck kollektiver Triebe und Gefühle und die »Sitte«
als Ergebnis von Regeln und Gebräuchen eines Kollektivs. Hinsicht-
lich dieser drei Kategorien sei Völkerpsychologie diachron und kompa-
ratistisch zu betreiben, nämlich als kulturgeschichtliche »Entwicklungs-

29 Wilhelm Wundt, Über Ziele und Wege der Völkerpsychologie. In: Philosophische
Studien 4, 1888, S. 1–21.

30 Vgl. zum Herbartismus und seinen Bezügen zur Völkerpsychologie Ingo Stöck-
mann, Form. Theorie und Geschichte der formalistischen Ästhetik. Stuttgart-Bad Cann-
statt 2022 [im Erscheinen].

31 Wundt, Über Ziele (wie Anm. 29), S. 20.

400 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


psychologie«32 der Menschheit. Deren Weg dokumentiert Wundt kultur-
vergleichend in dem zehnbändigen Kompendium »Völkerpsychologie«,
das 1900 bis 1920 erscheint, sowie in seiner Schrift »Elemente der
Völkerpsychologie« von 1912, die die Entwicklung von ›primitiven‹
Kulturen bis hin zur Ausbildung der alle vorherigen Einzelreligionen
umgreifenden ›Humanität‹ seit der Frühen Neuzeit verfolgt.

Wenn Duenschmann in seinem Beitrag von »experimenteller Völker-
psychologie« spricht, dann spielt er auf diese Diskussionszusammen-
hänge zumindest assoziativ an. Indem er, wie auch Brunner und Sell-
mann, die nationalen Eigenheiten des Kinos hervorhebt, betrachtet
er es als ein Element, das kollektivpsychologisch vergleichbar mit der
Funktion von Sprache und Mythos ist. Indem er aber von experimentel-
ler Völkerpsychologie spricht, lehnt er sich nicht nur an Wundt an,
sondern geht auch über dessen methodischen Rahmen hinaus, indem
er den Kinematographen als ein Instrument ansieht, das die von
Wundt noch ausgeschlossene Anwendung experimenteller Methoden
in der Völkerpsychologie ermöglichen kann: Während Wundt noch
eingewandt hatte, dass psychologische Versuche immer nur die Wahr-
nehmungen und Leistungen einzelner Individuen vermessen könnten,
die »Volksseele« aber mehr als die Summe aller »Individualseelen« und
deswegen kein Gegenstand der experimentellen Erforschung sei,33 sug-
geriert Duenschmanns Begriffswahl, das Kino könne als Versuchslabor
fungieren, in dem tatsächlich alle anwesenden Zuschauerinnen und
Zuschauer sowie – durch die simultane Vorführung eines Film in allen
Kinos des Landes – potenziell das gesamte Volk gleichzeitig mit visuel-
len Reizen konfrontiert würden, deren im massenpsychologischen Sin-
ne suggestive Wirkung in der Folge auch das kollektive Selbstbild der
Nation prägen könne. Die Beschreibung des Kinos als »völkerpsycholo-
gisches Experiment« kombiniert damit LeBons massenpsychologische
These mit Wundts individualpsychologischen Methoden und transfor-
miert das Experimentieren derart von einer Methode der Beobachtung
und Erforschung zu einem Dispositiv der Steuerung und Kontrolle,
wenn nicht gar – wie das Verfahren dann in den ebenfalls kinemato-

32 Ebd., S. 4.
33 Ebd., S. 10.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 401

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


graphisch unterstützten Versuchen des russischen Arztes Ivan Pawlow
heißen wird – der Konditionierung.34

Damit ist die kulturkritische Stoßrichtung des frühen Kinodiskurses
durch die massenpsychologische Ausweitung der wirkungsästhetischen
Unterstellung, Medien beeinflussten ihre Nutzerinnen und Nutzer, zu-
gleich ins Positive und Produktive gewendet. Dass die Anlehnung an
die Terminologie des Experimentierens dabei keine bloße Metapher
ist, belegt wenige Jahre nach den Beiträgen von Duenschmann, Sell-
mann und Brunner die erste ausführliche Kinotheorie in Buchform,
die Hugo Münsterberg, ein Schüler Wundts, 1916 unter dem Titel
»The Photoplay« publiziert, und in der diejenigen Experimente zu
Raum- und Zeitwahrnehmung sowie Gedächtnisleistungen, die Mün-
sterberg im Rahmen seiner Forschungsarbeiten zur Arbeitspsychologie
bzw. Psychotechnik vorgenommen hatte, zur Grundlage einer wahr-
nehmungstheoretisch fundierten Wirkungsästhetik des Films werden.
Münsterberg schwankt in diesem Zusammenhang noch zwischen einer
kritischen und einer produktiven Einschätzung der gesellschaftlichen
Implikationen der Wirkung des Kinos auf das Kollektiv seines Publi-
kums:

The intensity with which the plays take hold of the audience cannot
remain without strong social effects. It has been reported that sensory
hallucinations and illusions have crept in; neurasthenic persons are espe-
cially inclined to experience touch or temperature or smell or sound
impressions from what they see on the screen. The associations become
as vivid as realities, because the mind is so completely given up to the
moving pictures. The applause into which the audiences, especially for ru-
ral communities, break out at a happy turn of the melodramatic pictures
is another symptom of the strange fascination. But it is evident that such
a penetrating influence must be fraught with dangers. The more vividly
the impressions force themselves on the mind, the more easily must they
become starting points for imitation and other motor responses. 35

34 Vgl. Margarete Vöhringer, Avantgarde und Psychotechnik. Wissenschaft, Kunst
und Technik der Wahrnehmungsexperimente in der frühen Sowjetunion. Göttingen
2007 sowie allgemein Henning Schmidgen / Peter Geimer / Sven Dierig (Hg.), Kultur im
Experiment. Berlin 2004.

35 Hugo Münsterberg, The Photoplay. A Psychological Study. Hg. von Richard Grif-
fith. New York 1970, S. 95.

402 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seiner Anlehnung an zeitgenössische Wahrnehmungs- und Reak-
tionsforschungen bzw. Hypnoseexperimente löst Münsterbergs Kino-
buch jedoch die experimentalwissenschaftliche Dimension, die Duen-
schmann noch bloß rhetorisch ins Spiel gebracht hatte, konkret ein.36

Und führt man sich vor Augen, auf welche Weise die weitere For-
schung zur Reklame einerseits und zur Kriegspropaganda andererseits
in den 1920er und 1930er Jahren auf Experimenten zur Zuschauerwir-
kung des Films basierte,37 dann ist Duenschmanns Formel vom Kino
als »experimenteller Völkerpsychologie« auch und gerade in ihrer Ab-
weichung von Lazarus/Steinthal, Herbart/Paul und Wundt/Münster-
berg durchaus beim Wort zu nehmen.

Und auch die positive Wendung des Kinodiskurses hinsichtlich des
Potenzials der Formung des Publikums zum Kollektiv lässt sich in
nachfolgenden Filmtheorien nachweisen, so z.B. in einer bislang kaum
beachteten Publikation aus dem Jahr 1926 von Konrad Haemmerling,
der unter dem Pseudonym Curt Moreck die »Sittengeschichte des
Kinos« vorlegt: Zwar schließt auch dieses Buch, wie sein Titel bereits
andeutet, an die topischen Warnungen vor der Ausbreitung der »Ki-
nopest« im allgemeinen und der (in Form von Abbildungen reichhal-
tig dokumentierten) »sexuelle[n] Schundfilms« im Besonderen sowie
volkspädagogische Forderungen nach Zensurmaßnahmen an, es zitiert
aber auch Stimmen, die solche Maßnahmen kritisch sehen und für das
ästhetische Potenzial des Films werben.38 Für Moreck ist die Zensur
nur ein »notwendiges Übel«, das beiseitetreten könne, sobald das Pu-
blikum »auf höherer Stufe des Geschmacks und sittlicher Reife« stehe
und im Kino »seine künstlerische Vervollkommnung mit seiner techni-
schen Schritt hielte«.39 Diese positive Entwicklung entfaltet Moreck in
der Folge auf eine Weise, die Duenschmanns Modell des Kinos als

36 Vgl. Rüdiger Steinmetz (Hg.), Film – Theorie – Ästhetik – Experiment. Über Hugo
Münsterbergs »The Photoplay – A Psychological Study« (1916). Leipzig 2016, und Nico-
las Pethes, Spektakuläre Experimente. Allianzen zwischen Massenmedien und Sozialpsy-
chologie im 20. Jahrhundert. Weimar 2004, S. 39–43.

37 Vgl. Ramón Reichert, Im Kino der Humanwissenschaften. Studien zur Medialisie-
rung wissenschaftlichen Wissens. Bielefeld 2015.

38 Curt Moreck, Sittengeschichte des Kinos. Dresden 1926, S. 21, S. 47, S. 40, sowie –
positiv – S. 50f.

39 Ebd., S. 52.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 403

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


völkerpsychologisches Experiment konkret ausbuchstabiert: Als »Pro-
dukt aus dem Grenzbereich von Kultur und Zivilisation« sei das Kino
eine Kunstform, die Geistiges und Materielles verbinde und dabei
insbesondere die gegenwärtige »Ära der Maschine« und die mit ihr
einhergehende »Entstellung des Lebens« in der modernen Arbeitswelt
als »mechanisierte[ ] Kunst« widerspiegele.40 In dieser Form sei das Ki-
no zwar ein »dem Zeitalter adäquate[s] Zivilisationsphänomen«, aber
bloße »Massenkunst, ohne jedoch im wirklichen Sinne Volkskunst zu
sein«. Daraus ergibt sich für Moreck im Umkehrschluss die Forderung
nach einer »Verinnerlichung« der Filmästhetik,41 die Ausgangspunkt
für die auch bei Wundt im Fluchtpunkt stehende kollektive Humani-
sierung der modernen Kultur ist:

Wenn der Film durch die Macht seiner lebendigen Bildwirkung auch die
stumpfe Menge zu bewegen und für Menschheit und Welt zu interessieren
vermag, so kann er damit ein für den Bestand der Gesellschaft notwen-
diges Gemeingefühl und schließlich eine neue Humanität erwecken. [...]
Das Kino birgt in sich die Möglichkeit zur Erfüllung seiner kulturellen
Mission. Wenn das Kino vor den naiven Augen der Schaumenge das
Leben, die Gegenwart, den Menschen, der jubelt, leidet und untergeht,
erscheinen und dem Volke die primitiven Erschütterungen der Seele zu-
teil werden läßt, so ist dies nicht zuletzt eine innere Werte erschaffende
Erziehung zur Ehrfurcht vor dem Menschlichen.42

IV.  Kinoästhetik des Kollektivs:
Historische Monumentalfilme und agitatorische Drehbücher

Eine solche Reflexion des Kinos als kulturellen Leitmediums im Sin-
ne der Herstellung einer künftigen Gemeinschaft impliziert eine im
zeitgenössischen Kontext noch verhältnismäßig provokative Ablösung
der bis dahin zentralen Rolle des Theaters und der Literatur für ein
solches kollektives Humanitätsprogramm. Das Schockierende der Ki-
nobilder für den kinokritischen Diskurs liegt daher möglicherweise
weniger in dem unmoralischen Inhalt oder suggestiven Potenzial der

40 Ebd., S. 52, S. 57, S. 60 und S. 62, das folgende S. 63 und S. 68.
41 Ebd., S. 81.
42 Ebd., S. 264.

404 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewegten Bilder als vielmehr in ihrer Ausstellung der mechanischen
und materiellen Grundlagen der modernen Kultur, wie sie auch Mor-
eck mit Blick auf die Großstädte und ihre anonymen Menschenmassen
beschreibt. Diese materielle Seite des Kinos betrifft aber nicht nur die
von Emilie Altenloh ebenfalls bereits 1913 vorgelegte »Soziologie des
Kinos« und seines Publikums, sondern auch die Ästhetik des frühen
Films: Wie der expressionistische Film auf die Kritik an der hypnoti-
schen Wirkung von Kinobildern mit der Inszenierung von Hypnosen
als Handlungselement reagiert,43 findet sich die Debatte über die Ge-
fahren einer kollektiven Rezeption sowie der völkerpsychologischen
Wirkungsweise des Films in den Massenszenen früher Monumentalfil-
me reflektiert.44 So lassen sich beispielsweise in Enrico Guazzonis Sien-
kiewicz- und Tasso-Verfilmungen von 1913 bzw. 1918 beide Spielarten
des Kollektivs aus dem Kinodiskurs der Zeit zugleich als Bildformate
nachweisen: zum einen in den Gladiatorenkampfszenen von »Quo Va-
dis?« die Masse als Publikum, die von der Vorführung von Gewalttaten
im Kolosseum gebannt ist und damit die Position der Kinozuschauer
in den Film hineinspiegelt; zum anderen in den Kriegsszenen der
Kreuzzüge in »La Gerusalemme Liberata« die Masse im Sinne Le
Bons, die als kollektive Einheit gewaltsam agiert, in der Darstellung
des Angriffs auf die Festung von Jerusalem aber zugleich immer wie-
der über den Bildrahmen hinausstrebt bzw. aus dem Jenseits dieser
Kadrierung in das Bild hineindrängt.

Sowohl in der Darstellung eines sensationslüsternen Publikums als
auch in der visuellen Inszenierung der Grenzen seiner Abbildbarkeit
verleihen Monumentalfilme wie diejenigen Guazzonis demjenigen vi-
suelle Gestalt, was die Zuschauer vor der Leinwand bzw. in den ver-
schiedenen Kinos selbst sind, ohne sich dabei reflexiv als Einheit beob-
achten zu können. Filmische Massenszenen versetzen das Publikum
mithin in eine Art kollektives Spiegelstadium, in dem das Publikum
weniger zu konkreten Nachahmungshandlungen veranlasst wird, wie

43 Vgl. Andriopoulos, Besessene Körper (wie Anm. 9).
44 Vgl. Heinz-Peter Preußer, Massen im Monumentalfilm – Überwältigungsstrategien

des Genrekinos. Versuch einer Typologie aus der Theorie des Erhabenen. In: Masse
Mensch. Das »Wir« – sprachlich behauptet, ästhetisch inszeniert. Hg. von Andrea Jäger,
Gerd Antos und Malcolm Dunn. Halle 2006, S. 308–325.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 405

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dies Brunner oder Münsterberg befürchten, als dass es überhaupt erst
ein Bild seiner selbst als kollektivem Akteur gewinnt. Dieses Bild stellt
jedoch nicht so sehr ein existierendes Kollektiv dar, sondern bringt
vielmehr seine problematische Einheit durch den Effekt der Bewegung
überhaupt erst hervor.

Vor allen kulturkritischen Warnungen vor sittlichem Verfall oder
kriminellem Nachahmungshandeln besteht die Wirkung des Kinos auf
ein Kollektiv demnach zunächst in der Konstitution dieses Kollektivs
selbst. Wie aber Gertrud Koch gezeigt hat, geht es dabei keineswegs
um einen naiven Abbildrealismus. Vielmehr ist das Kollektiv, das sich
auf der Leinwand konstituiert, einerseits in Bewegung und drängt an-
dererseits stets über den Rahmen der Bildkadrierung hinaus, so dass
man sagen kann, dass die Masse im Film gerade in ihrer Formlosigkeit
geformt wird: »Unbestreitbar bekommt die Masse im Kino ein neues
Medium, das der Eigenschaft der Unbestimmbarkeit der Masse entge-
genkommt.«45 Denn die Darstellungstechniken des Kinos – Zoomen,
Aufblenden, Montieren – reflektieren, indem sie das ungreifbare Hin-
und Herwogen eines Kollektivs zeigen, ohne dabei eine tatsächliche
Totale aus der Vogelperspektive präsentieren zu können, stets auch die
Unmöglichkeit, das Ganze als Ganzes zu zeigen. Und das ist womög-
lich auch der Grund, warum das Projekt eines nationalen Films, das
Brunner, Sellmann und Duenschmann gleichermaßen vorschwebt, ge-
rade an der an diesen Begriff gekoppelten Einheitserwartung scheitert:
Das Volk bricht in den Massenszenen des frühen Films immer auch
aus den Rastern seiner vermeintlichen Einheit aus und ist auf diese
Weise weniger Nation als, mit Gilles Deleuze gesprochen, »fehlendes
Volk«,46 d.h. keine hypnotisch zu fixierende Nation, sondern ein zu-
künftiges Kollektiv, das auf der Leinwand in seiner Ungreifbarkeit evo-
ziert wird. Und darin kann man durchaus auch einen Einspruch des
frühen Films gegen seine sowohl kulturkritische als auch fortschrittsop-
timistische Vereinnahmung als Medium zur Steuerung eines Kollektivs
sehen.

45 Gertrud Koch, Die Wiederkehr der Illusion. Der Film und die Kunst der Gegen-
wart. Berlin 2016, S. 172.

46 Gilles Deleuze, Das Bewegungs-Bild. Kino 1. Frankfurt a.M. 1996, S. 288.

406 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Befund gilt keineswegs nur für den politisch ›rechten‹ Ver-
such der filmischen Festigung des Bilds der Nation, sondern auch für
den ›linken‹ Versuch, die Masse im Sinne eines revolutionären Kollek-
tivs zu transformieren, in das auch das Publikum zu verwandeln wäre.
Neben den bekannten Beispielen des russischen Avantgardefilms bei
Eisenstein u.a. zeigen das für den hier im Blick stehenden Zeitraum
zum Beispiel die Drehbuchskizzen, die Kurt Pinthus 1913 in seinem
»Kinobuch« zusammengestellt hat. Zwei dieser Drehbuchskizzen, Lud-
wig Rubiners »Der Aufstand« und Paul Zechs »Der Streik«, basieren
dabei ebenfalls zentral auf Massenszenen. So liest man in Rubiners
Entwurf für einen Film über Fabrikarbeiter, die das Anwesen des Fa-
brikbesitzers stürmen: »Von allen Seiten Krüppel, Bettler, Apachen.
Die Dirnen kommen mit neuen Männern von der Straße. Wilder
Tanz der Frauen mit den Krüppeln. Die Frauen reißen ihre Kleider
zu Fetzen.«47 Zugleich verweist der Versuch der Aufständischen, im
Elektrizitätswerk den Hauptschalter umzulegen, um das Grundstück
des Fabrikbesitzers im Schutz der Dunkelheit betreten zu können,
aber auf die Grenzen der Darstellbarkeit und Sichtbarkeit dieses Kol-
lektivs. Und auch Zechs Drehbuch unterstreicht auf der einen Seite
zwar die visuelle Dimension seiner Darstellung der Streikenden eines
Bergwerks:

Geballte Fäuste zerfetzen die Luft, und die weißen Augenhäute blitzen
aus den brandroten Gesichtern [...]. Germanen blond und hünenhaft,
Slawen und dunkelhaarige Romanen, bunt durcheinander. Dazwischen
wie grelle Farbentupfen ein paar Weibsleute.48

Diese grellen Kontraste verlieren sich aber auch hier wieder durch
eben dasjenige Medium, das es auch dem Kinematographen erlaubt,
Bilder auf die Leinwand zu projizieren: »Die Gesichter sehen in dem
weißlichen Licht der Gasflammen seltsam gespenstisch aus.« 49

Das fahle Licht, das die bunte und betont internationale Masse zu
Gespenstern werden lässt, beleuchtet damit auch die Dialektik der
Konstruktion des Kollektivs im frühen Kinodiskurs, zu dem man die

47 Kurt Pinthus, Das Kinobuch. Zürich 1963, S. 112.
48 Ebd., S. 121f.
49 Ebd., S. 122.

»Experimentelle Völkerpsychologie« 407

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Skizzen des Kinobuchs ebenso zählen darf wie die eingangs bespro-
chenen Aufsätze und Pamphlete: Die aufständischen und streikenden
Massen agieren zum einen als fremdgesteuerte und gewaltbereite Ein-
heit und bestätigen damit kulturkritische Diskurse über die Masse
noch da, wo sie sie im revolutionären Sinne unterstützen. Zum ande-
ren führen sie aber vor, dass der Diskurs eines kollektiven Geists nicht
auf empirischen Evidenzen, sondern auf imaginären Konstruktionen
basiert und die behauptete Einheit der Masse mithin nur eine Projek-
tion ist, die im Licht des Kinematographen zugleich erscheint und
verschwimmt.

Der hier anhand weniger Beispieltexte rekonstruierte Diskurs über
kollektivpsychologische Massensuggestionen auf dem Weg zu einem
nationalen oder revolutionären Kino beruht daher auch auf einer spe-
zifischen Ästhetik von Massenszenen, die sich als solche zugleich der
Eindeutigkeit hypnotischer Reiz-Reaktions-Schemata und kollektiver
Identitätsbilder entzieht – und also ›gefährlich‹ viel eher aufgrund der
impliziten Absage an politische Programme und Steuerungsversuche
ist als wegen ihrer akuten Gefährdung des Publikums. Es ist daher
am Ende möglicherweise weniger der Nachweis einer tatsächlichen
intensiven Wirkung als vielmehr diese unheimliche Ungreifbarkeit der
Kinobilder, die der frühe Kinodiskurs mit seinen kategorialen Behaup-
tungen einzuhegen versucht hat – die diese Bilder sich aber als spezi-
fisches ästhetisches Potenzial des neuen Mediums entgegen all dieser
Angriffe bewahrt haben.

408 Nicolas Pethes

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968218403-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

