Nachwort

von Reinhard Ellensobn und Kerstin Putz

In seiner Fabel «Anonyme Briefe» gibt der Philosoph, Schrift-
steller und politische Intellektuelle Giinter Anders (1902-1992)
die Empfehlung, die eigenen Biicher wie Briefe zu behandeln,
sprich sie zu adressieren. Wer als Schreibender etwas erreichen
wolle, miisse zunichst jemanden erreichen: «Weil Gegenstinde,
die nicht verraten, fiir wen sie da sind, auch nicht verraten, wofiir
sie gut sein sollen.»!

Von den hohen moralischen Anspriichen an Intellektuelle und
Schreibende, wie sie Anders nicht nur in dieser Fabel formu-
lierte, zeugt auch der vorliegende Band: Er versammelt Giinther
Anders’ bislang unveroffentlichte Briefwechsel mit Philosophen
aus ithm nahestehenden Denkschulen, mit Theodor W. Adorno
(1903-1969), Ernst Bloch (1885-1977), Max Horkheimer (1895—
1973), Herbert Marcuse (1898-1979) und Helmuth Plessner
(1892-1985).2 Mit diesen intellektuellen Weggefihrten verbanden

1 Ginther Anders, «Anonyme Briefe», in: ders., Der Blick vom Turm.
Fabeln. Mit einem Nachwort von Kerstin Putz. Miinchen 2022, §8.

2 Diese Briefwechsel erganzen Anders’ bereits publizierte (oder fur die
Veroffentlichung vorbereitete) Korrespondenzen mit Hannah Arendst,
Karl Lowith, Georg Lukdcs, Hans Jonas und Robert Jungk: Hannah
Arendt/Giinther Anders, Schreib doch mal hard facts Giber Dich. Briefe
1939 bis 1975. Texte und Dokumente. Hg. v. Kerstin Putz. Miinchen
2016. / Gunther Anders/Karl Lowith, [Korrespondenz (zusammenge-
stellt und kommentiert von Gerhard Oberschlick)], in: sans phrase,
H. 13, 2018, 113-131. / Glinther Anders/Georg Lukdics, «Briefwechsel
zwischen 1964-1971», in: Lukdcs 1997. Jahrbuch der Internationalen
Georg-Lukdcs-Gesellschaft. Hg. v. Frank Benseler, Werner Jung. Bern

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390 NACHWORT

Anders zentrale philosophische Interessen und biografische Uber-
schneidungspunkte. Die personliche Beziehung zu ihnen fiel
indes hochst unterschiedlich aus: Wihrend Anders zu Adorno
und Horkheimer ein distanziertes, zuweilen von Spannungen
gepragtes Verhiltnis pflegte, war seine Beziehung zu Marcuse
und Bloch freundschaftlich, zu Plessner auf groffem Respekt und
professioneller Wertschitzung beruhend. In allen Briefwechseln
sind es das intellektuelle Profil und die (Schreib-)Biografie von
Anders, die — in der Auseinandersetzung mit seinen Briefpart-
nern — an Kontur gewinnen. In seiner Korrespondenz zeigt sich
Anders als transnationaler Denker? und leidenschaftlicher philo-
soph engagée, der zwei philosophische Hauptstromungen des
20. Jahrhunderts in sich vereinte: die phinomenologisch-ontolo-
gische bzw. existenzphilosophisch-anthropologische Linie auf der
einen, die materialistisch-marxistische Dialektik und Kulturkri-
tik auf der anderen Seite.

Als international vernetzter Intellektueller stand Anders nicht
nur mit prominenten Philosophen, Publizisten oder Naturwis-
senschaftlern seiner Zeit in Briefkontakt, sondern veroffentlichte
mit Off limits fiir das Gewissen auch einen Briefwechsel mit dem
Hiroshima-Piloten Claude Eatherly oder legte unter dem Titel
Wir Eichmannséhne einen offenen Brief an Klaus Eichmann, den
Sohn Adolf Eichmanns, vor. Seit den 1950er Jahren setzte er sich
zudem — in und durch seine Korrespondenz — fiir zahlreiche Ini-
tiativen der Anti-Atom-, der Friedens- und Studentenbewegung
ein, etwa indem er Unterstiitzungserklirungen unterzeichnete,
Gruflbotschaften fiir Kongresse verfasste, Unterschriftenlisten
weiterleitete oder seine ZeitgenossInnen per Brief zum Engage-
ment aufrief.* Auch von diesem vielfiltigen Engagement zeugt

1998, 47—71./ Editionen von Anders’ Briefwechseln mit Hans Jonas und
Robert Jungk sind in Vorbereitung.

3 Vgl. Berthold Molden, «Giinther Anders as a Transnational Intellec-
tual in the Late 1960s», in: Guinther Bischof/Jason Dawsey/Bernhard
Fetz (Eds.), The Life and Work of Giinther Anders. Emigré, Iconoclast,
Philosopher, Man of Letters. Innsbruck, Wien, Bozen 2014, 59—69.

4 Vgl. Off limits fiir das Gewissen. Der Briefwechsel zwischen dem

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 391

der vorliegende Band, in dem Anders an einer Stelle, in einem
Brief an Herbert Marcuse, vom Philosophen als dem «grund-
satzlich <Anstofligen>»5 spricht. Diese Formulierung enthilt im
Kern Anders’ (Selbst-)Bild des nonkonformistischen Denkers,
der Unabhingigkeit, Unnachgiebigkeit und Kompromisslosig-
keit in der Sache als hochste intellektuelle Giiter verficht und um
ithrer willen auch die argumentative Konfrontation nicht scheut -
etwa wenn, wie in den vorliegenden Briefen, auch politisch und
personlich heikle Themen angeschnitten werden. Das Philoso-
phieren halte er, so Anders ganz in diesem Sinn in einem Brief
aus den 1950er Jahren, «seit der platonischen Kampfstellung ge-
gen die doxa fir die hiretische Aktivitat schlechthin».6

Das jiidische Erbe, oder:
«Verfremdung war unser aller Thema»

Sowohl mit den Vertretern der ersten Generation der Kritischen
Theorie — mit Theodor W. Adorno, Max Horkheimer und Her-
bert Marcuse —, als auch mit Ernst Bloch und Helmuth Plessner
teilte Anders eine weitreichende biografische Gemeinsamkeit:
die Herkunft aus einem modernen, sikularen, grofibiirgerlichen
deutsch-judischen Milieu und, damit verbunden, die historische
Erfahrung der Vertreibung aus NS-Deutschland, des Exils und

Hiroshima-Piloten Claude Eatherly und Gunther Anders. Hg. und ein-
geleitet von Robert Jungk, mit einem Vorwort von Bertrand Russell.
Reinbek 1961. / Glinther Anders, Wir Eichmannsohne. Offener Brief an
Klaus Eichmann. Miinchen 1964. / Vgl. auch die umfangreiche Korres-
pondenz mit AktivistInnen und Organisationen in Anders’ Nachlass,
Literaturarchiv der Osterreichischen Nationalbibliothek, Wien, LIT
237/04.

s Brief Glinther Anders an Herbert Marcuse, Wien, 26.6.1978, in diesem
Band, 130.

6 Brief Glinther Anders an Uvo Holscher (Dekan der philosophischen
Fakultit der Freien Universitit Berlin), Seis bei Bozen, 25.8.1957, in die-
sem Band, 94.

05:51:08,



https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392 NACHWORT

der Entfremdung von eben diesem kulturellen Milieu, dem sich
die Genannten trotz allem verbunden, ja verpflichtet fithlten.?
Sie alle gehorten, so Anders anlisslich der Verleihung des Theo-
dor-W.-Adorno-Preises im Jahr 1983, «zur selben Generation»,
zur «Generation derer, die nicht hatten fertigwerden konnen mit
der Tatsache der in Auschwitz Fertiggemachten und die die un-
verdiente Gunst, nicht selbst zu den Fertiggemachten zu geho-
ren, niemals hatten bewiltigen konnen.»® Wie Anders in seinem
autobiografischen Essay «Mein Judentum» bemerkt, zihlten sie
aulerdem zu jenen «letzten Juden»,® «die Deutschland als ihre
Heimat, die Heimat, die deutsche Sprache als die Sprache, die
deutsche Musik als die Musik angesehen haben.»1° Und als diese
Letzten, so Anders, «blicken wir zuriick auf unsere Vorfahren:
die Mendelssohns und Heines und Marxs und Einsteins, und
wissen: Nach uns kommt keiner mehr».!!

Zwei Aspekte dieses juidischen Erbes sind es, die Anders riick-
blickend als fiir sich prigend beschreibt. Zum einen nennt er das
judische Bilderverbot: «Aber jetzt kenne ich meine Wurzel», so
Anders in der Nachbetrachtung seiner Reise nach Hiroshima im
Jahr 1958: «Sie heifit: <Du sollst dir kein Bildnis machen>. Thr ent-
stammen alle meine Leidenschaften.»!2 Und an anderer Stelle:
«Etwas hat mich von frith auf ans Judentum gebunden, und zwar

7 Helmuth Plessner galt in der NS-Terminologie aufgrund seines jiidi-
schen Vaters Fedor Plessner als «Halbjude»; er verlieff Deutschland 1933
und emigrierte (iiber die Tiirkei) in die Niederlande, wo er an der Univer-
sitait Groningen titig war (vgl. Carola Dietze, Nachgeholtes Leben.
Helmuth Plessner 1892—1985. Gottingen 2006, 84 1f.).

8 Guinther Anders, «Gegen ein neues und endgiiltiges Nagasaki» (Rede
zur Verleihung des Theodor W. Adorno Preises, 11. September 1983), in:
Giunther Anders antwortet. Interviews & Erklirungen. Hg. v. Elke
Schubert. Berlin 1987, 169174, hier: 169 f.

9 Giinther Anders, «Mein Judentum» (1974), in: Giinther Anders, Die
Zerstorung unserer Zukunft. Ein Lesebuch. Hg. v. Bernhard Lassahn.
Ziirich 1984, 234-251, hier: 235.

10 Ebd., 240.

11 Ebd.

12 Gunther Anders, Hiroshima ist tiberall. Miinchen 1982, 125.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 393

ein Gebot aus dem Dekalog: das Verbot der Gorzenhberstellung
und Gotzenanbetung.»'> Anders’ philosophisches Denken und
Schreiben lieffe sich demnach auf einen zentralen gemeinsamen
Nenner zuriickfithren. Und in der Tat lisst sich konstatieren,
dass es ihm in Theorie und Praxis — ob in seiner Musik- und
Kunstphilosophie, seiner Medien- und Technikkritik oder in sei-
nem politischen Engagement — stets um die Rettung des Authen-
tischen, Individuellen, Konkreten und Diversen zu tun war, in
entschiedener Opposition gegen jede Art von Konformismus,
Kommerzialisierung und Phantomisierung.!* Anders’ Votum flir
das Nicht-Identische und gegen jegliche Form von Verding-
lichung ist dabei nicht zu trennen von jenem fiir das Humane
und das dem Menschen Angemessene, im politisch-moralischen
wie dsthetischen Sinn.!5

Ein zweiter Aspekt seines jiidischen Selbstverstindnisses ver-
weist auf eine Affinitit zu Ernst Bloch: Anders konstatiert, dass
die Zahl judischer Revolutionire und Kommunisten Ende des
19. und Anfang des 20. Jahrhunderts unverhaltnismafiig grofl ge-
wesen sel, und fithrt dies auf die spezifisch judische Erlosungs-
erwartung zuriick, worin auch er «gewif§ sehr jidisch»16 gewesen
sel. «Noch nicht> — diese Kategorie ist ja geradezu zum Leit-

13 Anders, «<Mein Judentum», a.a. O., 246.

14 Als «Phantome» bezeichnete Anders in seiner Medientheorie jene
medialen Bilder, in denen sich Sein und Schein, Wirklichkeit und Fiktion
in verwirrender Weise vermischen und die, stets vorgeformt und pri-
disponiert, dennoch vorgeben, die Dinge selbst zu reprasentieren. Vgl.
Giinther Anders, «Die Welt als Phantom und Matrize», in: ders., Die
Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1: Uber die Seele im Zeitalter der zwei-
ten industriellen Revolution. 4. durchges. Aufl. Miinchen 2018 (1. Aufl.
1956), 115-237. / Vgl. dazu: Reinhard Ellensohn/Kerstin Putz, «<Alles
Wirkliche wird phantomhaft, alles Fiktive wirklich>. Medienphinomeno-
logie und Medienkritik bei Gunther Anders», in: Gerhard Schweppen-
hauser (Hg.), Handbuch der Medienphilosophie. Darmstadt 2018, 63-71,
hier: 65.

15 Vgl. dazu: Dietmar Dath/Mathias Greffrath, Das Menschen Mogliche.
Zur Aktualitit von Giinther Anders. Wien 2018.

16 Anders, «Mein Judentum», a.a. O., 243.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394 NACHWORT

begriff eines Philosophen geworden, der sich der Revolution
sehr nahe gefiihlt hat und der sehr viel jidischer gewesen ist, als
er es wahrhaben sollte: Ernst Bloch. Das Hinwarten auf das
Noch-nicht-Eingetretene hat sich bei uns, den der Orthodoxie
entflohenen Juden, sikularisiert und in revolutionire Aktivitit
verwandelt. [...] Auch ich habe viele Jahre lang — und auch darin
war ich eben sehr jiidisch — in der Erwartung des Noch-Nicht,
des zu errichtenden messianischen Reichs, gelebt.»17

Ein gemeinsames Erkenntnisinteresse, eine gemeinsame Wur-
zel der Theoriebildung jener in diesem Band versammelten Phi-
losophen resultierte nicht zuletzt aus der historischen Erfahrung
der Shoa. Als «Antifaschisten» hitten sie es sich angesichts die-
ser Erfahrung, so Anders in der erwihnten Dankesrede zum
Adorno-Preis, zur Lebensaufgabe gemacht, «die doppelte Nie-
derlage», namlich die «Selbstverfremdung der Entrechteten»,
philosophisch-analytisch zu durchdringen und praktisch-poli-
tisch zu bekimpfen: «Verfremdung> war unser aller Thema, das
Thema von Marcuse, von Horkheimer, von Adorno und von
mir.»!8 Anders” «aus Leid und Emporung geborene[s]» Denken
und sein praktisch-politisches Engagement lassen sich dem-
zufolge als «Reaktionen auf Verletzungen [...] einer ganzen
Generation» lesen.!” Die Entfremdungserfahrungen, von denen
Anders spricht (er verwendet gelegentlich den Begriff «Verfrem-
dung» statt «Entfremdung»), bildeten den Ausgangspunkt fiir
die Denkbewegung einer ganzen Generation, die sich der Ana-
lyse und Bekimpfung ebendieser Entfremdungsprozesse wid-

mete.

17 Ebd., 244.

18 Giinther Anders antwortet, a.a. O., 173.

19 Rudolf Burger, «Die Philosophie des Aufschubs», in: Glinther Anders
kontrovers. Hg. v. Konrad Paul Liessmann. Miinchen 1992, 252-266,
hier: 253.

05:51:08,



https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 39§

Auf der Suche nach «Konkretion», oder:
Die «Pseudokonkretheit» Martin Heideggers

Ein weiteres «Generationenproblem»,20 das Anders mit den
Hauptvertretern der Kritischen Theorie — mit Adorno, Horkhei-
mer und Marcuse — verband, war deren frithe Suche nach einer
konkreten Philosophie, jenseits des vor allem im Akademischen
dominierenden Neukantianismus im Sinne einer reinen Be-
wusstseinsphilosophie bzw. Wissenschaftstheorie. Anvisiert war
eine Philosophie, die in der Lage sein sollte, die konkrete histori-
sche und gesellschaftliche Wirklichkeit, die faktischen Existenz-
bedingungen des hic et nunc in die philosophische Reflexion
zu integrieren und die Verwobenheit von Subjekt und Objekt,
Theorie und Praxis philosophisch fruchtbar zu machen. Diese
Konkretion sahen viele Philosophen dieser Generation in der
Husserl’schen Phinomenologie und ihrem Schlagwort <Zu den
Sachen selbst sowie in Heideggers Existenzialontologie reali-
siert.2!

Anders, der 1924 in Freiburg bei Edmund Husserl promoviert
hatte, folgte 1925 Martin Heidegger zum Studium nach Marburg.
In seinem frithen Aufsatz «Aktualitit» aus dem Jahr 1924 formu-
liert Anders programmatisch: «Das faktische Sein im aktuellen
Heute wirft die Erkenntnis nur ab [...]. Das Praktische, [...] das
Faktische, das Darinstehen im Faktischen, ist [...] Bedingung
des Theoretischen. Nicht das interesselose Wohlgefallen, son-
dern das dInter-esse>, das Darin-Sein, gibt Objektivitit.»22 Be-
reits in seiner Dissertation hatte Anders versucht nachzuwei-
sen, dass die Beschrinkung der Phinomenologie auf die Sphire
reinen Bewusstseins, d. h. die Auslassung der faktischen Situa-

20 Gespriache mit Herbert Marcuse. Gesprichsteilnehmer: Herbert
Marcuse, Jirgen Habermas u. a. Frankfurt/M. 1978, 10.

21 Vgl. ebd.

22 Giinther Anders, «Aktualitit», in: Das Dreieck (Berlin), H. 2, 1924,
33—37, hier: 36.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396 NACHWORT

tion, in der sich das Subjekt befindet, unzulissig sei. Anhand
der sogenannten subjektiven und okkasionellen Ausdricke
versuchte er darzulegen, dass es eine «phinomenologisch nicht
reduzierbare[] Faktizitit»?? gebe, was ihn in die Nihe der onto-
logischen Phinomenologie bzw. der Hermeneutik der Faktizi-
tat Heideggers bringt. Noch im hohen Alter konzedierte er
Heidegger, den «Durchbruch [...] zur Ontologie»2* geschafft
zu haben.

Adorno, der im selben Jahr wie Anders, namlich 1924, tiber
die Phinomenologie Husserls seine Doktorarbeit geschrieben
hatte und sich wiederholt mit dieser auseinandersetzte, gestand
Husserl - bei aller Kritik — zu, ernsthaft und aufrichtig einen Weg
zur Konkretion gesucht zu haben.?5 In Adornos Frankfurter
Vortrag von 1931 zur «Aktualitit der Philosophie» heifit es:
«Husser! hat den Idealismus von jedem spekulativen Zuviel ge-
reinigt und ihn auf das Maf§ der hochsten ihm erreichbaren Rea-
litit gebracht. Aber er hat ihn nicht gesprengt.»2¢ Max Hork-
heimer und Herbert Marcuse wiederum kntipften, wie Anders,
an Husserls Nachfolger Martin Heidegger an. Horkheimer stu-
dierte Anfang der 1920er Jahre zwei Semester in Freiburg, ehe er
bei Hans Cornelius in Frankfurt promovierte und kurz darauf
habilitierte. Das existentielle Pathos Heideggers und dessen (ver-
meintliche) Orientierung am Konkreten beeindruckten den jun-

23 Helmut Hildebrandt, «Giinther Anders und die philosophische
Tradition», in: Glinther Anders. Text und Kritik, Heft 115. Hg. v. Heinz
Ludwig Arnold. Miinchen 1992, 58-63, hier: 59.

24 Gilinther Anders antwortet, a. a. O., 22.

25 Vgl. Theodor W.Adorno, Die Transzendenz des Dinglichen und
Noematischen in Husserls Phanomenologie, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 1. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt/M. 1973, 7-77. / Adorno, Zur
Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien tiber Husser] und die phanome-
nologischen Antinomien, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 5. Hg. v.
Gretel Adorno u. Rolf Tiedemann. Frankfurt/M. 1971, 7—245. / Vgl. auch:
Rolf Wiggershaus, Die Frankfurter Schule. Geschichte. Theoretische Ent-
wicklung. Politische Bedeutung. Miinchen 2001 [1986], 590 ff.

26 Theodor W. Adorno, «Die Aktualitit der Philosophie», in: ders., Ge-
sammelte Schriften, Bd. 1, a.a. O., 325-344, hier: 328.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 397

gen Horkheimer tief: «Ich weifl heute, dafl Heidegger eine der
bedeutendsten Personlichkeiten war, die zu mir gesprochen
haben», schrieb er 1921 in einem Brief unter dem Eindruck seiner
Freiburger Studienzeit.” Heidegger war auch einer der «grofie[n]
Anreger»28 fiir Marcuse, der 1928 in Freiburg dessen Assistent
wurde. In einem Gesprich mit Jirgen Habermas schilderte Mar-
cuse die damalige Anziehungskraft Heideggers, aber auch die
aufkeimende Kritik an dessen Philosophie, folgendermafien:
«Philosophie wurde damals durchaus gelehrt, die akademische
Szene war beherrscht vom Neukantianismus, Neuhegelianis-
mus, und da plotzlich erschien Sein und Zeit als eine wirklich
konkrete Philosophie. Da war die Rede vom Dasein, von <Exis-
tenz>, vom <Man>, vom <Tode>, von der Sorge>. Das schien uns
anzugehen. Das dauerte bis ungefihr 1932. Dann haben wir all-
miéhlich gemerkt — und ich sage <wip, weil es eben wirklich nicht
nur eine personliche Entwicklung war —, daf§ diese Konkretion
ziemlich falsch war.»29

Die «Pseudokonkretheit» Heideggers, wie Anders und Adorno
sie spiter nannten und die auch im gemeinsamen Briefwechsel
zur Sprache kommt, dimmerte Anders und seinen Philosophen-
kollegen schon friih.30 Was sie unisono kritisierten war, dass Hei-

27 Brief Max Horkheimer an Maidon bzw. Rose Riekher, [0.0O.],
30.11.1921, zitiert nach: Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 6o.
28 Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a.a. O., 113.

29 Gespriche mit Herbert Marcuse, a.a. O., 10. - Vgl. zum Einfluss Hei-
deggers nicht nur auf Marcuse auch: Richard Wolin, Heidegger’s Child-
ren. Hannah Arendt, Karl Lowith, Hans Jonas, and Herbert Marcuse.
Princeton 2001.

30 Vgl. Brief Theodor W. Adorno an Giinther Anders, Frankfurt am
Main, 6.9.1962, sowie die Folgebriefe, in diesem Band, 51 ff. / Vgl. Giin-
ther Anders, «Die Schein-Konkretheit von Heideggers Philosophie»
(New York 1948), in: ders., Uber Heidegger. Hg. v. Gerhard Ober-
schlick in Verbindung mit Werner Reimann als Ubersetzer. Mit einem
Nachwort von Dieter Thoma. Miinchen 2001, 72-115./ Vgl. zZu Adornos
Kritik an Heidegger insbesondere dessen Aufsatz «Jargon der Eigent-
lichkeit» (in: Adorno, Gesammelte Schriften, Bd. 6. Hg. v. Rolf Tiede-
mann. Frankfurt/M. 1973, 413—526).

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

398 NACHWORT

degger die konkrete geschichtliche Situation nicht in sein Den-
ken mit aufgenommen habe, dass sich Konkretion in seiner
Existenzialontologie in «schlecht abstrakte[] Begriffe[]»3!' auf-
16se und etwa Formen moderner Entfremdung vollig auflen vor
blieben. Heidegger liefere eine Ontologie «der lindlichen
Schusterwerkstatt»,32 so Anders, der dessen Existenzialontologie
zuweilen auch despektierlich als «Baum-Philosophie»® und
«Wurzel-Anthropologie»®* bezeichnete. Fir Anders hatte die
Abkehr von «Martinus Pontifex»,% wie er Heidegger in einem
spateren Brief an Plessner nicht ohne Stffisanz nennt, zweierlei
Konsequenzen: Zunichst beschiftigte er sich intensiv mit der
von Max Scheler und Helmuth Plessner in den 1920er Jahren
konzipierten philosophischen Anthropologie, die den Menschen
in eine umfassende Naturphilosophie bzw. Philosophie des Or-
ganischen einbetten sollte.?¢ Zum anderen wandte er sich, wie
auch Horkheimer und Marcuse, dem Marxismus zu, dabei dem
Wunsch nach historisch-gesellschaftlicher Konkretion Folge
leistend.

31 Gespriche mit Herbert Marcuse, a.a. O., 10.

32 Anders, «Die Schein-Konkretheit von Heideggers Philosophie»,
a.a. 0, 8o.

33 Giinther Stern [Anders], Uber das Haben. Sieben Kapitel zur Onto-
logie der Erkenntnis. Bonn 1928, §7.

34 Giinther Anders antwortet, a.a. O., 24./ Vgl. zu Anders und Heideg-
ger auch: Jason Dawsey, «Ontology and Ideology: Giinther Anders’s
Philosophical and Political Confrontation with Heidegger», in: Critical
Historical Studies, Vol. 4, No. 1, Spring 2017, 1-37.

35 Brief Glunther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 21.10.1956, in die-
sem Band, 230.

36 Vgl. Gunther Anders antwortet, a.a. O., 27.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 399

Anders und die philosophische Anthropologie, oder:
Der Mensch zwischen Natur und Technik

Dass sich die philosophische Anthropologie in den 1920er Jah-
ren als eine genuine philosophische Disziplin etablierte, kann
als Reaktion auf den Zusammenbruch des Idealismus seit der
zweiten Hailfte des 19. Jahrhunderts verstanden werden, im Zuge
dessen das Selbstverstindnis des Menschen zunehmend frag-
wiirdig geworden war.3” Diese Krise des Subjekts, genauer des
traditionellen Subjekt-Objekt-Verhiltnisses, hatte sich nach den
Erfahrungen des Ersten Weltkriegs und den damit verbundenen
politisch-gesellschaftlichen Umwalzungen verschirft und in
zentralen existenzphilosophischen und anthropologischen Ent-
wiirfen niedergeschlagen: in Martin Heideggers Sein und Zeit
(1927), Max Schelers Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928)
und Helmuth Plessners Die Stufen des Organischen und der
Mensch (1928). Mit dem Paradigma vom Menschen als Lebe-
wesen (Scheler, Plessner) und als Existenz (Heidegger) standen
sich zwei Positionen gegentiber, «die sich etwa gleichzeitig in
Konkurrenz zueinander» begriindeten.’® Die Auseinanderset-
zung zwischen existenzphilosophischen und anthropologischen
Ansatzpunkten zur Losung des fragwiirdig gewordenen mensch-
lichen Selbstverstandnisses war ein zeit- und generationenspezi-
fisches Phanomen.»

37 Vgl. Herbert Schnidelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933.
Frankfurt/M. 1983, 264 ff. / Joachim Fischer, Philosophische Anthropo-
logie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts. Freiburg, Miinchen 2008,
so7 ff.

38 Gerhard Arlt, Philosophische Anthropologie. Stuttgart, Weimar 2001, 68.
39 Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie, a.a.O., 94ff, so7ff. /
Arle, Philosophische Anthropologie, a.a. O., 40 ff. / Vgl. zum Verhiltnis
Anders-Plessner: Marcel Miiller, Von der «Weltfremdheit» zur «Anti-
quiertheit». Philosophische Anthropologie bei Guinther Anders. Mar-
burg 2012. / Christian Dries, «Von der Weltfremdheit zur Antiquiertheit
des Menschen. Giinther Anders’ negative Anthropologie» (Nachwort),
in: Glinther Anders, Die Weltfremdheit des Menschen. Schriften zur

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

400 NACHWORT

In dieser philosophiehistorisch einzigartigen Phase wandte sich
auch Anders zunichst Heideggers Existenzialontologie und — in
kritischem Anschluss daran—der philosophischen Anthropologie
zu. So entstanden in den 1920er Jahren zahlreiche, {iber Jahr-
zehnte unveroffentlicht gebliebene Arbeiten, die als «Variante
einer Naturalisierung der Existenzphilosophie» gelesen werden
konnen.*® Der wichtigste Aufsatz dieses Komplexes trigt den
Titel «Die Weltfremdheit des Menschen» und ging aus einem
Vortrag vor der Frankfurter Kantgesellschaft («Freiheit und Er-
fahrung») aus dem Jahr 1930 hervor.*! Anders hatte darin ganz
im Sinn des Scheler’schen und insbesondere des Plessner’schen
Ansatzes versucht, den leeren Existenzbegriff Heideggers, des-
sen «Daseinssolipsismus»,*? durch den Rekurs auf die Natur und
die Leiblichkeit des Menschen zu tberwinden und auf diesem
Weg eine adiquate Antwort auf die Frage nach dem Wesen> des
Menschen bzw. nach dessen ddentitit:* zu finden. Den «Start-
punkt»* dieses Anders’schen Unternehmens bildete sein Auf-

philosophischen Anthropologie. Hg. v. Christian Dries unter Mitarbeit v.
Henrike Gitjens. Miinchen 2018, 437-535.

40 Fischer, Philosophische Anthropologie, a.a.O., 98. / Vgl. Anders:
Die Weltfremdheit des Menschen, a.a. O.

41 Vgl. Gunther Anders, «Die Weltfremdheit des Menschen», in: ders.,
Die Weltfremdheit des Menschen, a.a. O., 11—47. / Mitte der 1930er Jahre
erschien dieser Text in zwei Teilen in franz. Ubersetzung (Giinther Stern,
«Une interprétation de ’a posteriori» u. «Pathologie de la Liberté. Essai
sur la non-identification», in: Recherches Philosophiques, IV, 1934/35,
65—80; VI, 1936/37, 22—54) u. beeinflusste die anthropologischen Kon-
zepte von Jean-Paul Sartre u. Maurice Merleau-Ponty aus den 1940er Jah-
ren: «Beide verdankten vermutlich Scheler und Plessner indirekt einige
Anregungen, vermittelt iber G. Sterns (Anders) Aufsatz zur <Pathologie
der Freiheiv, der zentrale Theoreme der Philosophischen Anthropologie
reformulierte [...]». (Fischer, Philosophische Anthropologie, a. a. O., 220)
42 Max Scheler, Spite Schriften. Gesammelte Schriften, Bd.9. Hg. v.
Manfred S. Frings. Bern, Miinchen 1976, 260.

43 Vgl. dazu Schnidelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933,
a.a.0., 266.

44 Dries, «Von der Weltfremdheit zur Antiquiertheit des Menschen»,
a.a2. 0., 443.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 401

satz «Uber Gegenstandstypen», den er 1926 in Plessners Zeit-
schrift Philosophischer Anzeiger veroffentlichte und der im ersten
Teil des Briefwechsels zwischen Anders und Plessner ausfiihrlich
thematisiert wird.*5 In einem Brief an Plessner berichtet Anders
davon, dass Heidegger ihm in einem «vollig befremdenden Brief»
die Publikation dieses Aufsatzes untersagen wollte, da dieser
«ein paar seiner Termini und Grundgedanken (ohne Zitations-
moglichkeit)» enthalte. Anders weist das Ansinnen Heideggers
erstaunlich selbstbewusst zurtick: «Ich ziehe selbstverstindlich
die Arbeit nicht zuriick», lisst er Plessner wissen.*6

An Heideggers Daseinsanalytik kritisierte Anders die Unter-
schlagung zentraler Elemente und Charakteristika des mensch-
lichen Seins, die sich — laut Anders — aus einem defizitiren Be-
griff vom «In-der-Welt-sein» ergebe. Zum einen setzt er dieser
Formel die naturhafte und leibliche Dimension des Menschen
entgegen: Der Mensch sei nicht nur «in» der Welt, sondern selbst
<Teil» der Welt, also ein Naturwesen.#” Zum anderen stellt
Anders dem «In-der-Welt-sein» des Menschen das anthropolo-
gisch konstitutive «Insein in Distanz»,* also dessen Weltfremd-
heit entgegen. Wahrend das tierische Leben durch einen hohen
Grad an «Weltkongruenz»* und «Welteinbettung»,5° durch eine

45 Giinther Stern [Anders], «Uber Gegenstandstypen. Phinomenologi-
sche Bemerkungen anlafllich des Buches: Arnold Metzger Der Gegen-
stand der Erkenntnis>», in: Philosophischer Anzeiger. Zeitschrift fir die
Zusammenarbeit von Philosophie und Einzelwissenschaft. Hg. v. Hel-
muth Plessner. 1.]g., 1925-1926, 359—381. / Vgl. Briefwechsel Anders-
Plessner, in diesem Band, 187-211.

46 Brief Glinther Anders an Helmuth Plessner, Berlin, 10.10.1925, in die-
sem Band, 193.

47 Anders, «Die Schein-Konkretheit von Heideggers Philosophie»,
a.2.0,, 442.

48 Anders, «Die Weltfremdheit des Menschen», a.a. O., 16. / Vgl. Anders,
«Die Schein-Konkretheit von Heideggers Philosophie», a.a.O., 442
(«In-Distanz-sein»).

49 Anders, «Die Weltfremdheit des Menschen», a.a. O., 13.

so Ebd., 12.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

402 NACHWORT

«feste Weltbindung»5! charakterisiert sei, zeichne sich die «spezi-
fische[] Lage des Menschen in der Welt»52 durch eine konstitu-
tive Distanz und Entfremdung von der Welt aus. «Kiinstlichkeir
ist die Natur des Menschen und sein Wesen ist Unbestindigkeit»,
so Anders.53 Dies ist auch die conditio sine qua non der mensch-
lichen Freiheit und menschlicher Spezifika wie Theorie und Pra-
xis, Kunst, Wissenschaft und Politik.

Die Affinitit dieser Uberlegungen zur Anthropologie Pless-
ners liegt auf der Hand. So beschreibt Plessner das menschliche
Sein als die hochste Steigerungsstufe der geschlossenen Organi-
sationsform des Tieres, weshalb es selbstverstindlich auch tieri-
sche Elemente enthalte. Allerdings ist die «exzentrische Positio-
nalitit», das «Auflersichsein»®* des Menschen laut Plessner die
entscheidende differentia specifica zam Tier. Plessner formuliert
in der Folge drei anthropologische Grundgesetze, darunter das
«Gesetz der natiirlichen Kiinstlichkeit»: Der Mensch sei von
Natur aus «kiinstlich» und «konstitutiv heimatlos», und genau
darin liege der Grund und die Basis aller seiner kulturellen Leis-
tungen.>?

Anders hatte sich nicht nur bereits frith mit den Schriften
Plessners auseinandergesetzt, sondern stand mit ihm auch in per-
sonlichem Kontakt.5¢ In einem Brief an ihn aus dem Jahr 1977
schreibt Anders, dass sein Vortrag tiber die «Weltfremdheit des
Menschen» «ohne den Einfluss, den Sie auf mich in Koln ausge-
bt hatten, kaum moglich gewesen» wire, kurzum: «ohne Sie ist

st Ebd., 14.

52 Ebd., 11.

53 Anders, «Pathologie der Freiheit», in: ders., Die Weltfremdheit des
Menschen, a.a. O., 4881, hier: 48.

54 Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie. Reprint. Berlin, Boston
2020 [1928], 288 ff., 292, 293.

55 Ebd., 309ff.

56 So zitiert Anders etwa Plessners Die Einheit der Sinne. Grundlinien
einer Asthesiologie des Geistes (Bonn 1923) im Aufsatz «Uber Gegen-
standstypen» (a.a. O., 364) sowie in Uber das Haben (a.a. O., 42).

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 403

meine philosophische Entwicklung nicht vorstellbar».5” Den
eminenten Stellenwert der philosophischen Anthropologie in
seiner intellektuellen Entwicklung belegt auch der Umstand,
dass Anders 1929 eine Habilitation zur philosophischen Anthro-
pologie in Erwigung zog, wie aus einem Brief an Plessner her-
vorgeht. Auch verfolgte er noch in den 1930er Jahren den Plan,
auf Grundlage seiner Vorarbeiten «eine systematische philoso-
phische Anthropologie zu verfassen».58 Noch im hohen Alter
hielt er wesentliche Grundgedanken seiner weitgehend «politik-
freien» frithen Anthropologie, etwa das Leibhaben>, fiir an-
schlussfihig.5?

Spatestens seit den 1940er Jahren dnderte sich Anders’ Per-
spektive jedoch entscheidend. Den biografischen Hintergrund

57 Brief Giinther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 8.9.1977, in diesem
Band, 237. — Dass sich Anders vermutlich im Herbst/Winter 1928 oder im
Wintersemester 1928/29 in Koln aufgehalten hat, wo Plessner seit 1926
auflerordentlicher Professor war und Nicolai Hartmann Ordinarius fiir
Philosophie, legen Anders’ Briefe an Plessner vom 23.8.1929 und vom
8.9.1977 nahe, in denen er auf diese Aufenthalte Bezug nimmt (vgl. in die-
sem Band, 208 u. 237). Zudem fithrte Anders in seinem Projektantrag an
die New Yorker J.S. Guggenheim Memorial Foundation aus dem Jahr
1936 Koln (neben Marburg) als Studienort fir die Zeit nach seiner Frei-
burger Promotion an (vgl. Anders, Musikphilosophische Schriften. Texte
und Dokumente. Hg. v. Reinhard Ellensohn. Miinchen 2017, 142). Uber
die niheren Umstinde dieses Koln-Aufenthaltes ist allerdings nichts be-
kannt. Bis zum August 1928 hielt sich Anders nachweislich in Paris auf,
1929 ibersiedelte er nach Berlin, wo er noch im selben Jahr Hannah
Arendt wiedertraf und heiratete.

58 Ginther Anders antwortet, a.a. O., 27. / Vgl. Brief Giinther Anders
an Helmuth Plessner, Neubabelsberg (Potsdam), 23.8.1929, in diesem
Band, 209. / Vgl. dazu u.a. das umfangreiche Konvolut «Bediirfnis und
Begriff» aus den 1930er Jahren (in: Anders, Die Weltfremdheit des Men-
schen, a.a. O., 223-277). / Vgl. ferner: Dries, «Von der Weltfremdheit zur
Antiquiertheit des Menschen», a.a. O., 441 1.

59 Giinther Anders, Mensch ohne Welt. Schriften zur Kunst und Litera-
tur. 2. Aufl. Miinchen 1993 (1. Aufl. 1984), XIV. / Vgl. dazu: Dries, «Von
der Weltfremdheit zur Antiquiertheit des Menschen», a.a.O., 461. /
Giinther Anders: Ketzereien. Miinchen 1982, 191 f.

05:51:08,



https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

404 NACHWORT

dieser Entwicklung bildeten die in den Jahren seines Exils in den
USA (1936-1950) gemachten Entfremdungserfahrungen eines
grofiburgerlich sozialisierten, humanistisch gebildeten Europa-
ers angesichts der US-amerikanischen Massen- und Konsum-
gesellschaft. Die zentrale Grundausrichtung seiner frithen Anthro-
pologie erschien Anders zunehmend obsolet, «schlieflich leben
wir ja nicht vor der Folie von Bienen, Krabben und Schimpan-
sen, sondern der von Gliithbirnenfabriken und Rundfunk-
apparaten.»®° Bildete zuerst die Pflanzen- und Tierwelt die Folie
der anthropologischen Reflexionen, so verschiebt sich der Fokus
nun auf die Apparate- und Dingwelt: Der philosophischen
Anthropologie erschloss Anders damit — «<neben dem konstitu-
tiven Tier/Mensch-Vergleich» — «eine zweite Vergleichsfolie des
Mensch/Maschine-Vergleichs».6! Anders entwickelt seine Philo-
sophie der Weltfremdheit vor der Folie einer modernen, techni-
zistisch gepragten Welt zu einer «Diskrepanzphilosophie»,62 die
sich dem zunehmenden «prometheische[n] Gefille»® zwischen
der avancierten Ding- und Geritewelt und den physiologischen,
emotionalen und kognitiven Kapazititen des Menschen an-
nimmt. Rezeptionsgeschichtlich bleibt Anders damit allerdings,
trotz seines «produktiven Gebrauchs» der philosophischen An-
thropologie der 1920er Jahre, «ein Seitenautor des Denkansatzes
in der akademischen und offentlichen Welt, als dessen Protago-
nisten Gehlen und Plessner fungieren».6* Mit seiner Hinwendung
zu einer philosophisch fundierten Kultur- und Gesellschafts-
kritik, nicht zuletzt auch aufgrund neuer personlicher Kontakte,
rickte Anders seit Anfang der 1930er Jahre in das Umfeld einer
Theorietradition, die wesentlich vom damals aufstrebenden
Frankfurter Institut fiir Sozialforschung um Max Horkheimer
vertreten wurde.

60 Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1, a.a. O., 366.

61 Fischer, Philosophische Anthropologie, a.a. O., 299.

62 Anders, Ketzereien, a.a. O., 225; Glinther Anders antwortet, a.a. O.,
104.

63 Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1, a.a. O., 29.

64 Fischer, Philosophische Anthropologie, a.a. O., 301.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 40§

Anders und das Institut fiir Sozialforschung

Gtunther Anders war nie Mitglied des Instituts fir Sozialfor-
schung und galt dort, nach eigener Einschitzung, «stets als ein
kaum einordenbarer Outsider».65 Der erste Kontakt zu einzel-
nen Vertretern des Instituts, namentlich zu Adorno und Hork-
heimer, kam vermutlich Anfang 1930 zustande, als Anders vor
der Frankfurter Kantgesellschaft den erwihnten Vortrag «Frei-
heit und Erfahrung» hielt.6¢ Unter den Zuhorern befanden sich
damals auler Horkheimer und Adorno auch Paul Tillich, Kurt
Riezler, Karl Mannheim und Anders’ damalige Ehefrau Hannah
Arendt.” Anders verfolgte Ende der 1920er, Anfang der 1930er
Jahre den Plan, sich mit einer Arbeit tiber Musikphilosophie bei
Paul Tillich zu habilitieren, und tibersiedelte zu diesem Zweck
mit Hannah Arendt fiir etwa eineinhalb Jahre — vom Frihjahr
1930 bis zum Herbst 1931 — nach Frankfurt am Main. Gefordert
wurde er dabei u.a. von Kurt Riezler, dem damaligen Kurator
der Frankfurter Universitit, der mit Horkheimer befreundet
und Mitglied des sogenannten «Krinzchens» war, eines Frank-
furter Debattierkreises um Adorno, Horkheimer, Tillich, Mann-
heim und andere.68 Riezler war darum bemiiht, den in Frankfurt
eher verponten Martin Heidegger «salonfihig> zu machen sowie

65 Anders, «Gegen ein neues und endgiltiges Nagasaki», a.a. O., 172.
66 Vgl. Anders, «Die Weltfremdheit des Menschen», a.a. O. / Christian
Dries, «Von der Weltfremdheit zur Antiquiertheit des Menschen»,
a.a. 0., 439./ Brief Gunther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 8.9.1977,
in diesem Band, 237.

67 Vgl. Dries, «Von der Weltfremdheit zur Antiquiertheit des Men-
schen», a.a. O., 439. / Adorno hatte Anders bereits 1929, anlisslich der
Einreichung seines Artikels «Spuk und Radio» bei der von Adorno (mit)
redigierten Wiener Musikzeitschrift Anbruch kennen gelernt (vgl. Glin-
ther Anders, «Spuk und Radio», in: ders., Musikphilosophische Schrif-
ten, a.a. O., 248-250; vgl. Reinhard Ellensohn, «Giinther Anders und die
Musik» (Nachwort), in: ebd., 336—380, hier: 374).

68 Vgl. ebd., 349 ff. / Gespriche mit Herbert Marcuse, a. a. O., 12. / Wig-
gershaus, Die Frankfurter Schule, a.a. O, 112.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

406 NACHWORT

den Heidegger-Schiiler Herbert Marcuse ans Institut zu holen,
was 1933 mit der Hilfe Leo Lowenthals gelang.6® Wahrend sich
Adorno im Februar 1931 bei Tillich erfolgreich habilitieren
konnte, war Anders” Habilitationsversuch kein Erfolg beschie-
den: Seine Arbeit wurde nie offiziell als Habilitationsschrift ein-
gereicht. Tillichs Einspriiche sowie dessen zogerliche Haltung
angesichts der sich an der Universitit (und nicht nur dort) radi-
kalisierenden politischen Verhiltnisse mogen dafiir ausschlag-
gebend gewesen sein. Fiir Anders entstand aus dem Scheitern
seiner Habilitationspline eine personliche Kriankung: Er selbst
sah Adorno daran nicht unwesentlich beteiligt, habe dieser doch
damals — wie Anders im Briefwechsel Jahrzehnte spater formu-
liert — eine gewisse «Attitiide» gegen seine musikphilosophische
Arbeit gehegt.”® Adorno wiederum bekannte angesichts dieses
Vorwurfs ruckblickend, seine skeptische Haltung Anders” mu-
sikphilosophischer Arbeit gegentiber wire einerseits der Tatsa-
che geschuldet gewesen, dass thm «der Text, nach Sprache und
Gesamtverhalten, iiberaus Heideggerisch diinkte» und ithm an-
dererseits «die spezifisch musikalische Basis — will sagen, das
technisch Innerkompositorische — als zu schmal» erschien.”!
Noch wihrend seiner Frankfurter Zeit jedenfalls diirfte Anders
die Antrittsvorlesungen von Horkheimer (als neuer Direktor des
Instituts fiir Sozialforschung) und Adorno (als neuer Privat-
dozent) im Januar und Mai 1931 gehort haben.”2 Nach seinem
gescheiterten Frankfurter Habilitationsversuch tibersiedelte er im
Herbst 1931 nach Berlin, wo er auf Vermittlung Bertolt Brechts als
Journalist im Feuilleton des Berliner Borsen-Courier arbeitete.”?

69 Vgl. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a.a. O, 55, 122, / Gespri-
che mit Herbert Marcuse, a.a. O., 12.

70 Vgl. Brief Glinther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 27.8.1963,
in diesem Band, 57.

71 Brief Theodor W. Adorno an Giinther Anders, Frankfurt am Main,
31.10.1963, in diesem Band, 64 f.

72 Vgl. zu dieser Frankfurter Episode: Ellensohn, «Glinther Anders und
die Musik», a.a. O., 349—362.

73 Vgl. Glinther Anders antwortet, a.a. O., 29.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 407

Adorno und Horkheimer verhielten sich Anders gegentiber du-
Rerst distanziert — wie «allen ihnen eigentlich nahestehenden
Dritten» gegentiber.7# Dies hatte nicht unwesentlich mit Anders’
philosophischer Herkunft zu tun, nimlich der erwihnten Tat-
sache, dass Anders damals, wie er spater selbst einbekannte, dem
«ddmonischen «spell>»75 der Existenzialontologie Martin Heideg-
gers noch durchaus erlegen war. Zudem pflegte er — Adorno er-
innert ihn in einem Schreiben daran’ — noch einen durchaus
professoralen Habitus, in weitgehender Ubereinstimmung mit
der gingigen akademischen Philosophie, mit Neukantianismus
und Phinomenologie sowie mit den neueren Stromungen der
Existenzphilosophie und philosophischen Anthropologie. Wohl
nicht ganz zu Unrecht meinte also insbesondere Adorno da-
mals, in Anders’ Texten «Freiburger Existentialdtfte»”” zu rie-
chen. Noch im hohen Alter klingt ein gewisser Groll nach, wenn
Anders beklagt, Adorno hitte in ihm «jahrelang einen — wie soll
ich es nennen? — Schwarzwilder Bazillentriger gesehen», mithin
«einen in seinen [...] argwohnischen Augen ganz verichtlichen
Typ.»”8 Die personliche Distanz, die seit den Frankfurter Jahren
zwischen Anders und Adorno herrschte, konnte nie zur Ginze
ausgerdumt werden, wie in den Briefen der beiden aus den 1960er
Jahren deutlich wird, in denen auch einige Streitpunkte und «hot
potatoes», Dritte wie Walter Benjamin oder Arnold Gehlen be-
treffend, ausgegraben und ausfiihrlich zur Sprache gebracht wer-
den.”? Zu dieser brieflichen Aussprache kam es freilich erst lange

74 Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a.a. O., 511.

75 Gunther Anders antwortet, a.a. O., 22./ Vgl. zum Verhaltnis Heideg-
gers zu seinem «Schiiler» Anders auch Anders’ Brief an Helmuth Pless-
ner, Berlin, 10.10.1925, in diesem Band, 193.

76 Vgl. Brief Theodor W. Adorno an Guinther Anders, Frankfurt am
Main, 31.10.1963, in diesem Band, 68.

77 Giinther Anders antwortet, a.a. O., 171.

78 Ebd., 173.

79 Vgl. dazu aus dem Briefwechsel zwischen Adorno und Anders be-
sonders die Briefe Nr. 9—16, 54 ff. / Von «hot potatoes» spricht Anders in
seinem Brief an Adorno vom 30.6.1963, 56./ Vgl. dazu auch: Konrad Paul
Liessmann, «Hot Potatoes. Zum Briefwechsel zwischen Giinther Anders

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

408 NACHWORT

Jahre nach beider Riickkehr aus dem US-amerikanischen Exil
nach Europa.

Im Frithjahr 1933 ging Anders unter dem Eindruck der sich
verschirfenden politischen Verhiltnisse von Berlin nach Paris,
1936 emigrierte er von dort aus nach New York. Bereits 1934 war
das Institut fir Sozialforschung nach New York ibersiedelt,
schon seit 1933 arbeitete es von Genf aus.8 Wie aus Anders’
Briefwechsel mit Horkheimer hervorgeht, hatte ihn dieser bei
der Emigration unterstiitzt, indem er Anders eine Arbeitszusage
fir die USA, eine Mitarbeiteraufforderung des Instituts, ver-
schaffte.8! Anders bekriftigte Horkheimer gegeniiber, «wie sehr
mir Thr Schreiben im Kampf um das Visa genutzt hat».82 Fester
Mitarbeiter des Instituts wurde Anders indes nicht, er zihlte
vielmehr zu jenem erweiterten Kreis, der dem Institut im Exil
zuarbeitete. Als Anders 1936 von New York aus vorschlug, fiir
die institutseigene Zeitschrift fiir Sozialforschung eine kritische
Auseinandersetzung mit Rudolf Carnaps logischem Empirismus
zu liefern, stand man diesem Vorhaben, wie der Briefwechsel mit
Horkheimer belegt, ablehnend gegentiber; der Beitrag kam nicht
zustande.83 Auch Anders’ noch von Paris aus an Horkheimer
Ubermittelter Vorschlag, seine «Analyse des Doblinschen Alex-
anderplatzromans» fiir die Zeitschrift beizusteuern, blieb folgen-
los.84 Von 1937 bis 1939 schliefflich schrieb Anders einige Rezen-

und Theodor W. Adorno», in: Zeitschrift fir Sozialforschung, 6/1998,
29-38.

80 Vgl. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a.a. O., 147 ff.

81 Vgl. die Briefbeilage: Institut fir Sozialforschung an Giinther Anders,
New York, 14.3.1936, in diesem Band, 14.

82 Brief Giinther Anders an Max Horkheimer, Paris, 5.6.1936, in diesem
Band, 16.

83 Vgl. aus dem Briefwechsel zwischen Anders und Horkheimer dazu
die Briefe Nr. 8—10, 16 ff.

84 Brief Giinther Anders an Max Horkheimer, Paris, 25.2.1936, in die-
sem Band, 13f. / Vgl. Anders, «Der verwiistete Mensch. Uber Welt- und
Sprachlosigkeit in Doblins Berlin Alexanderplatz>» [1931], in: ders.,
Mensch ohne Welt, a.a. O., 3—41.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 409

sionen fur die Zetschrift fiir Sozialforschung.85 Horkheimer un-
terstlitzte Anders auflerdem 1937 mit einem Empfehlungsschrei-
ben bei seiner Bewerbung um ein Stipendium der John Simon
Guggenheim Memorial Foundation in New York; darin heifit es:
«Had it not been for the events in Germany, I believe that
Dr. Stern [Anders] would have been well advanced on a professi-
onal career in one of the German universities.»8 Das Stipendium
sollte Anders nicht erhalten.

Dokumentiert ist eine Kooperation zwischen Anders und
dem Institut fiir Sozialforschung aus der Zeit, als sich dessen
Zentrum ab 1940/41 durch die Ubersiedelung von Horkheimer
und Adorno nach Kalifornien verlagerte.8” Anders war bereits
Ende 1939 von New York nach Los Angeles gezogen (ehe er
1943 wieder nach New York zurtickkehrte), wohnte dort vorii-
bergehend im Haus von Herbert Marcuse und war Teil jener im
kalifornischen Exil lebenden deutschen Intellektuellen, die
nicht nur er spiter als «das andere Deutschland» bezeichnen

85 Guinther Anders, Rezensionen in der Zeitschrift fiir Sozialforschung:
Aloys Fischer, Die Existenzphilosophie Martin Heideggers, VI. Jg. 1937,
416. / Rolf W.Goldel, Die Lehre von der Identitit in der deutschen
Logik-Wissenschaft seit Lotze, VI. Jg. 1937, 178. / Ernst Krieck, Vol-
kisch-politische Anthropologie; Theodor Haering, Was ist deutsche Phi-
losophie?; Max Wundt, Die Ehre als Quelle des sittlichen Lebens in Volk
und Staat, VI. Jg. 1937, 653. / Factors Determining Human Behaviour.
Harvard Tercentenary Publications. Harvard Univ. Press, VI. Jg. 1937,
431. / Gefithl und Wille. Hrsg. v. O. Klemm, VI. Jg. 1937, 678. / Wilhelm
Poll, Wesen und Wesenserkenntnis, VII. Jg. 1938, 230. / Adémar Gelb,
Zur medizinischen Psychologie und philosophischen Anthropologie,
VIL. Jg. 1938, 423. / Carl Gustav Jung, Psychology and Religion, VII. Jg.
1938, 424. / Henry C. Link, The Return to Religion, VII. Jg. 1938, 249. /
Christoph Steding, Das Reich und die Krankheit der europdischen Kul-
tur, VIIL. Jg. 1939-1940, 464. / Bertrand Russell, Power. A New Social
Analysis, VIIL Jg. 1939-1940, 238.

86 Max Horkheimer, Empfehlungsschreiben Giinther Anders, 1937 (fir
John Simon Guggenheim Memorial Foundation), in diesem Band, 34. /
Vgl. dazu: Anders, Musikphilosophische Schriften, a. a. O., 142-144, 148 1.
87 Vgl. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a.a. O., 293 ff., 327 {f.

05:51:08,



https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

410 NACHWORT

sollte.88 1942 nahm Anders an einem Seminar des Instituts teil,
in dessen Rahmen er einen Vortrag zur Theorie der Bedtrfnisse
hielt. An der anschlieffenden Diskussion nahmen u.a. Hork-
heimer, Adorno, Marcuse, Bertolt Brecht und Hanns Eisler
teil .8

Dessen ungeachtet blieb das Verhaltnis zum Institut distan-
ziert. Anders beklagte spiter, «im Institutskreis wie ein gerade
noch Tolerierter»?° behandelt worden zu sein. Der durchaus
prekire Umgang jener Exilanten mit Anders, die in den USA
hatten Fuf fassen konnen, zeigt sich etwa in einem Brief von
Horkheimer an Adorno, in dem dieser iiber das Konzept fiir
eine Zeitschriftenausgabe rasoniert: «Marcuse und ich konnten
zum Beispiel zwei aufeinander abgestimmte Aufsitze tiber den
Fortschritt schreiben. Ferner konnte der hungernde Gunther
Stern [Anders] gegen ein kleines Honorar eine erginzende
Arbeit liefern.»%! Uberliefert ist aus der Zeit in Kalifornien auch
folgende Anekdote: «Anders kam, abgeholt vom Chauffeur,
eines Abends in Horkheimers Haus, und sie arbeiteten bis
Mitternacht. Als er sich dann verabschieden wollte, erschien
Frau Horkheimer mit einer Tiite, die sie ihm mitgab. Anders
offnete sie erst zuhause. Thr Inhalt waren eine Dose Olsardinen,
eine Tomate, ein Apfel und mehrere Schachteln Streichholzer.
Umgehend telefonierte Anders mit dem Spender, er moge so-
fort seinen Chauffeur schicken, da er ihm etwas zu tibergeben

habe. Der Chauffeur kam und holte die grof3ziigige Gabe wie-

88 Gtinther Anders antwortet, a.a. O., 36. / Vgl. Max Beck, Gunther
Anders” Gelegenheitsphilosophie. Exilerfahrung — Begriff — Form. Mit
einem Vorwort von Konrad Paul Liessmann. Wien 2017, 23 ff.

89 Vgl. «Thesen tiber Bediirfnisse>, <Kultur, Kulturbediirfnis>, <Kul-
turwerte, <Werte> [25. August 1942], in: Anders, Die Weltfremdheit des
Menschen, a.a. O., 283-291.

90 Brief Giinther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 27.8.1963, in
diesem Band, 57.

91 Brief Max Horkheimer an Gretel und Theodor W. Adorno, Pacific
Palisades, 4.8.1941, in: Theodor W. Adorno/Max Horkheimer, Brief-
wechsel 1927-1969, Band 1I: 1938-1944. Hg. v. Christoph Godde u.
Henri Lonitz. Frankfurt/M. 2004, 177-180, hier: 179.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 411

der ab; der Kontakt zu Horkheimer blieb nach diesem Abend
abgebrochen.»%2

Die meisten Institutsmitarbeiter befanden sich zu dieser Zeit in
einem auflerst fragilen Abhingigkeitsverhiltnis zum Institut und
hatten entsprechende Zukunftsingste. So schreibt etwa Friedrich
Pollock, Geschaftsfithrer des Instituts, im Jahr 1941 an Horkhei-
mer, Marcuse habe «die entsetzliche Angst, nach finf Jahren als
zweiter Glinther Stern [d.i. Giinther Anders] herumzulaufen».%
Auch angesichts solcher Bemerkungen wird Anders’ distanzier-
tes Verhaltnis zu den Hauptakteuren des Instituts nachvollzieh-
bar. Im Riickblick restimiert er in einem Interview: «Sie stellen
sich die Emigration etwas falsch vor, wenn Sie glauben, dafl wir
Zeit hatten, uns hinzusetzen und zu spekulieren. Dazu hatten
vielleicht Adorno und Horkheimer Zeit, weil sie ein gesichertes
Leben fihrten. Adorno und Horkheimer haben ja nie die Misere
der Emigration durchlebt.»% Insgesamt sei die Exilzeit fiir ihn
eine «philosophisch dialoglose» Zeit gewesen: «Ich gehorte nir-
gendwohin. Ich war nicht mehr Heideggerianer [...], gehorte
nicht zum Kreis von Adorno und Horkheimer, war niemals Mit-
glied des Frankfurter Instituts und gehorte nicht zur Partei.»%

Spiter, nach seiner Remigration nach Europa, schlug Anders
eine mogliche Zusammenarbeit mit dem Institut aus. Dabei han-
delte es sich um den Auftrag, eine deutschsprachige Fassung der
1950 in den USA veroffentlichten Studie The Authoritarian Per-
sonality zu erstellen. Als Grund nannte Anders inhaltliche Be-
denken, die vor allem die Methodik der Studie betrafen.% Er

92 Werner Fuld, Walter Benjamin. Zwischen den Stiihlen. Eine Biogra-
phie. Miinchen, Wien 1979, 253.

93 Brief Friedrich Pollock an Max Horkheimer, [0. O.], 1.10.1941, zitiert
nach: Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a.a.O., 296. / Vgl. ebd.,
293 ff.

94 Gilinther Anders antwortet, a. a. O., 102.

95 Ebd.

96 Vgl. Anders’ Briefe an Max Horkheimer vom 8.3.1953 u. 5.6.1953;
sowie Anders’ Briefe an Friedrich Pollock vom 7.3.1953 u. 23.3.1953, in
diesem Band, 26 ff. u. 35 ff.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

412 NACHWORT

habe, so Anders in seinem Absagebrief an Friedrich Pollock aus
dem Jahr 1953, niemals gelernt, seine Argumente nach seinen
«needs» zu richten, wenngleich er — 1950 aus den USA nach
Europa zuriickgekehrt und seither in Wien lebend — solche 6ko-
nomischen «needs» als freier Intellektueller ohne universitire
Anstellung durchaus versptirte: «Hoffentlich habe ich mir durch
meine Worte nicht die ersten diinnen Verbindungsfiden, die ich
mit dem Institut gekniipft habe, auch schon wieder gefihrdet;
ein Risiko, das ich nicht nur sehr ungern einginge, sondern das
ich auch aus need>-Griinden fiirchte.»%” Zu einer Zusammen-
arbeit mit dem Institut kam es, trotz der hier formulierten Hoff-
nung, nicht mehr. Die Verbindung zu dessen Vertretern blieb
auflerst lose. In der Riickschau konstatierte Anders nicht ohne
Trotz, die Frankfurter Schule habe fiir ithn «keine formierende
Rolle» und Adornos Schriften hitten nur «eine sehr geringe
Rolle» gespielt.?

Gleichwohl liegt die Affinitit von Anders’ Werk zu den Ver-
tretern der Frankfurter Schule auf der Hand, was auch durch
zahlreiche Finzeluntersuchungen belegt wird.?? Ein wesentlicher
Grund dafiir liegt in der erwihnten Suche nach «Konkretion»
und der damit verbundenen Abkehr von der traditionellen Be-
wusstseinsphilosophie hin zu einer durch Marx inspirierten
materialistischen Kultur- und Gesellschaftskritik. So konstatiert

97 Brief Giinther Anders an Friedrich Pollock, Wien, 23.3.1953, in die-
sem Band, 42.

98 Giinther Anders antwortet, a.a. O., 102.

99 Vgl. Berthold Wiesenberger, Enzyklopadie der apokalyptischen Welt.
Kulturphilosophie, Gesellschaftstheorie und Zeitdiagnose bei Giinther
Anders und Theodor W. Adorno. Miinchen 2003. / Karl Wagner, «Adorno/
Anders. Korrespondenzen und Diskrepanzen», in: Transatlantische Ver-
werfungen — Transatlantische Verdichtungen. Kulturtransfer in Literatur
und Wissenschaft 1945-1989. Hg. v. Georg Gerber, Robert Leucht u. Karl
Wagner. Gottingen 2012, 138-155. / Christian Fuchs, «Glinther Anders
und Herbert Marcuse», in: Geheimagent der Masseneremiten — Giinther
Anders. Hg. v. Dirk Répcke u. Raimund Bahr. St. Wolfgang 2002, 113—
127. / Susanne Martin, Denken im Widerspruch. Theorie und Praxis non-
konformistischer Intellektueller. Minster 2013.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 413

Rolf Wiggershaus nicht nur, dass «seit den 3oer Jahren theore-
tisch produktives linkes Denken im deutschsprachigen Bereich»
im Frankfurter Institut fiir Sozialforschung seinen Fokus hatte,
sondern auch, dass «noch einzelne wie Ernst Bloch, Giinther
Anders oder Ulrich Sonnemann sich in Relation zu diesem Fokus
sehen lieflen.»100

Anders und der Marxismus, oder:
Theorie als propideuntische Praxis

Die Schriften von Karl Marx hatte Anders nach eigener Aussage
in der zweiten Hilfte der 1920er Jahre kennen gelernt, noch vor
jenen Hegels: Vor allem «der junge Marx fing an [...] eine Rolle
zu spielen» — gemeint sind wohl die Pariser Manuskripte, die
1932 veroffentlicht und fiir eine ganze Generation priagend wur-
den.’! «Hier war in einem gewissen Sinne ein neuer Marx, der
wirklich konkret war», erinnert sich Marcuse.!%2 Die Hinwen-
dung von Heidegger zu Marx, die Anders, Marcuse und Hork-
heimer auf jeweils eigene Weise vollzogen, sei, so Marcuse, nicht
die Reaktion auf ein «personliches Problem» gewesen, sondern
auf «ein Generationenproblem».103

Gunther Anders war vielleicht derjenige Vertreter dieser Ge-
neration, der dem Husserl’schen und Heidegger’schen Denken —
bei aller Kritik und trotz seiner Hinwendung zur marxistisch-
materialistischen Theorie — am meisten verhaftet blieb. Das
phinomenologisch-ontologische Erbe ist in seinen Schriften,
etwa in seiner Technik- und Medienphilosophie, stets prasent.
Was seine philosophische Beschiftigung auszeichnet, ist gerade

100 Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a.a. O., 729.

o1 Giinther Anders antwortet, a.a. O., 25. / Karl Marx: Okonomisch-
philosophische Manuskripte (1844), in: MEGA, Abt. 1, Bd.3. Berlin
1932, 29-172.

102 Gespriche mit Herbert Marcuse, a.a. O., 11.

103 Ebd., 10.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

414 NACHWORT

eine eigentimliche Verbindung von Phinomenologie, Ontologie
und Marxismus.!% Zu einem Dialektiker vom Schlage Adornos
oder Horkheimers ist Anders nie geworden. Wie Marcuse hat er
dartiber hinaus stets an einem humanen <Wesen> bzw. Ideal als
Mafistab der Entfremdung festgehalten und damit das existen-
zialistische Erbe in verwandelter Form bewahrt.195 Beider Mar-
xismus hatte, wie Jirgen Habermas in Bezug auf Marcuse be-
merkte, «einen stark anthropologischen Einschlag».106

Mit Anders’ Hinwendung zu Marx ging auch seine Politisie-
rung Anfang der 1930er Jahre einher. Der bis dahin professoral
auftretende, eine Universititslaufbahn anstrebende Philosoph
entfernte sich angesichts von Faschismus und Kriegsgefahr
zunehmend von der akademischen Welt und seinem «total
politikfreien»197 Gelehrtenleben und verstand sich fortan als
philosoph engagée mit dem Anspruch, in die «reale> Welt einzu-
greifen und einzuwirken. Die traditionelle Trennung von Theo-
rie und Praxis, von theoretisch-kontemplativer Reflexion und
praktisch-politischer Aktion hielt er mehr denn je fiir widersin-
nig, seine Texte wollte er auch als Aktion verstanden wissen, zu-
mindest als «propadeutisch[e] Praxis».198 «Glauben Sie vielleicht,
nach Hiroshima sei ich als <Theoretiker> geflogen? [...] Und mit
Claude Eatherly oder Klaus Eichmann hitte ich als Theoretiker
korrespondiert?»1%9 In diesem Punkt stand Anders wohl Mar-

104 Vgl. Christian Dries, «Diese akademische Diktion trigt nicho.
Theorie als kritische (Sprach-)Praxis bei Guinther Anders», in: Aufklarung
und Kritik 2/2013, 138-154, hier: 140. / Ellensohn/Putz, «Alles Wirk-
liche wird phantomhaft, alles Fiktive wirklich>», a.a. O., 64.

105 Vgl. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a.a. O., 121.

106 Gesprache mit Herbert Marcuse, a.a. O., 24.

107 Anders, Mensch ohne Welt, a.a. O., XIV.

108 Diries, «Diese akademische Diktion tragt nicht», a.a. O., 140./ Vgl.
Reinhard Ellensohn, «Trotz, Schwulst und literarischer Sadismus. Zu
Gtuinther Anders’ Sprachkritik an Jaspers, Heidegger und Adorno», in:
Max Beck/Nicholas Coomann (Hg.), Sprachkritik als Ideologiekritik.
Studien zu Adornos «Jargon der Eigentlichkeit». Wiirzburg 2015, 162-
176, hier: 162, 165.

109 Gilinther Anders antwortet, a.a. O., 98.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 41§

cuse um einiges naher als Adorno und Horkheimer, deren aus
seiner Sicht mangelnde politische Aktivitit und Riickzug in den
Elfenbeinturm der Theorie er wiederholt problematisierte: Im
Briefwechsel mit Adorno formuliert er diesen Vorwurf unter
dem Stichwort der «Aktionsaskese».110

Angesichts der politischen Erfahrungen der Vorkriegszeit und
der gesellschaftlichen Entwicklung der Nachkriegsjahre schien
fir die Vertreter der Kritischen Theorie die Arbeiterklasse als
revolutiondre bzw. emanzipatorische gesellschaftliche Kraft dis-
kreditiert. Nach der Riickkehr des Instituts fiir Sozialforschung
aus dem US-amerikanischen Exil nach Deutschland Anfang der
1950er Jahre zog man daraus unterschiedliche Schlisse. «<Hork-
heimer und Adorno kehrten der gesellschaftlichen und politi-
schen Praxis den Riicken und konzentrierten sich auf die Ausar-
beitung und Verfeinerung der Theorie».!!! Dabei beschiftigten
sie sich «<immer mehr mit der Analyse spezifisch biirgerlich-indi-
vidualistischer Werte, die durch die Heraufkunft der Massenge-
sellschaft bedroht waren.»!12

Marcuse und Anders hielten an der Moglichkeit politisch-
gesellschaftlicher Veranderung fest. «Was Marcuse nach 1950 von
Horkheimer und Adorno trennte» — und dies liefle sich auch auf
Anders tbertragen —, «war die Tatsache, daf} er die praktische
Beschiftigung mit Politik und Gesellschaft, insbesondere mit
den Moglichkeiten radikaler Verinderung — fir ithn das ent-
scheidende Problem — wiederaufnahm.»113 Marcuse, der aus dem
US-amerikanischen Exil nicht mehr nach Deutschland zurtck-
kehrte, avancierte in den 1960er Jahren zu einem der prominen-
testen Sprecher der Neuen Linken und der 68er-Protestbewe-

110 Brief Giinther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 27.8.1963, in
diesem Band, 58. / Vgl. dazu Ellensohn, «Trotz, Schwulst und literari-
scher Sadismus», a.a. O., 174 1.

111 Dies konstatiert Heinz Lubasz in: Gespriche mit Herbert Marcuse,
a.2.0., 128.

112 Ebd., 135 1.

113 Ebd., 132.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

416 NACHWORT

gung.!* Bereits in den 1950er Jahren wurde Giinther Anders als
Stichwortgeber der Anti-Atom-Bewegung zur offentlichen Fi-
gur, in den 1960er Jahren wirkte er als Juror des von Bertrand
Russell initiierten Vietnam War Crimes Tribunal. In ihrem je-
weiligen Praxisbegriff differierten Anders und Marcuse freilich
erheblich. Wihrend Marcuse an der Idee der Revolution fest-
hielt, erklirte Anders diese Idee — angesichts der umfassenden
und avancierten Technologisierung der (Um-)Welt — fiir obsolet
und legte den Fokus nicht auf Verdnderung, sondern auf die
schlichte Erhaltung der Welt. «<Heute gentigt es nicht, die Welt
zu verindern», so Anders’ Credo in Anspielung auf ein be-
rithmtes Marx-Zitat, «<es kommt darauf an, sie erst einmal zu
bewahren.»115

An diesem Punkt unterscheidet sich Anders’ Ansatz wohl am
deutlichsten von jenem der Vertreter der Kritischen Theorie.
Anders beschreibt die Spatmoderne als ein quasi-totalitires Sys-
tem im Sinne einer Technokratie, durchaus im Wortsinn verstan-
den als Herrschaft der Technik>. Die Technik wird zum Subjekt
der Geschichte erklart, 6konomisch-politische Aspekte scheinen
angesichts einer alles iiberlagernden modernen Technik ver-
nachldssigbar. In dieser Hinsicht, so Anders, lebten wir in einem
post-ideologischen Zeitalter, da «das Ideologische in die Pro-
dukte- (namentlich in die Gerite-) Welt selbst eingegangen»116
sei. Nicht die Politik, nicht die Okonomie, sondern die Technik

114 Vgl. Wagner, «Adorno/Anders. Korrespondenzen und Diskrepan-
zen», a.a. O., 148, 152./ Vgl. auch Christian Dries, «Giinther Anders und
die 68er-Bewegung. Synoptisches Mosaik» (Langfassung), in: Giinther
Anders-Journal, 2019, hg. v. der Internationalen Giinther Anders-Gesell-
schaft, https://www.guenther-anders-gesellschaft.org/s/anders-journal-
dries-2019.pdf (abgerufen: 5.1.2022).

115 Glinther Anders antwortet, a.a. O., 46. / Vgl. Fuchs, «Zu einigen
Parallelen und Differenzen im Denken von Glinther Anders und Her-
bert Marcuse», a.a. O., 113 f.

116 Giinther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 2: Uber die
Zerstorung des Lebens im Zeitalter der dritten industriellen Revolution.
4. durchges. Aufl. Miinchen 2018 (1. Aufl. 1980), 210.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 417

sei heute «unser Schicksal».1” Gegeniiber dieser Analyse, so
Micha Brumlik, sei «sogar noch Marcuses Bild von der ein-
dimensionalen Gesellschaft, die sich aus der nimlichen - (links)
heideggerianischen — Technikkritik speist, ein Muster an Dia-
lektik».118 Erst recht gilt dies in Bezug auf Adorno, der Anders
«an Negativismus nichts nachgibt, aber nicht wie der Phinome-
nologe im Endgiiltigen denkt.»!19

Genau an diesem Punkt wird die Nihe zu einem anderen Den-
ker deutlich, der der Frankfurter Schule ebenfalls nahestand,
ohne je Institutsmitarbeiter gewesen zu sein, namlich zu Ernst
Bloch. Bloch war — und man darf dieses Urteil getrost auch auf
Anders tbertragen — ein Einzelginger, «ein monolithischer
Block [...] in der akademischen und intellektuellen Landschaft
der Bundesrepublik».120 Im Briefwechsel zwischen Anders und
Bloch wird die grofle gegenseitige Wertschitzung deutlich, etwa
wenn Bloch von Anders’ «sublimen Analysen» und deren
«Sprachmacht» spricht oder wenn Anders brieflich das Einver-
stindnis daftr einholt, Bloch sein 1970 erschienenes Buch Der
Blick vom Mond zu widmen.!2! Kritisch stand Anders freilich
Blochs Prinzip Hoffnung, oder genauer: der «Erhebung der
Hoffnung zum Prinzip»!22 gegentiber (darin war er mit Adorno

117 Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1, a. a. O., 20.

118 Micha Brumlik, «Glinther Anders. Zur Existenzialontologie der
Emigration», in: Dan Diner (Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach
Auschwitz. Frankfurt/M. 1988, 111-149, hier: 131.

119 Burger, «Die Philosophie des Aufschubs», a.a. O., 258.

120 Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a.a. O., 646.

121 Brief Ernst Bloch an Giinther Anders, Paris, 12.8.1959; Brief Ernst
Bloch an Giinther Anders, Leipzig, 15.11.1960, in diesem Band, 142 u.
147./ Brief Giinther Anders an Karola und Ernst Bloch, Wien, 14.4.1969,
in diesem Band, 165./ Vgl. Glinther Anders, Der Blick vom Mond. Refle-
xionen liber Weltraumfliige. Miinchen 1970. / Vgl. zu Anders’ Beschif-
tigung mit Bloch auflerdem: Giinther Stern [Anders], «Ernst Bloch, Erb-
schaft dieser Zeit» (Rezension), in: Recherches philosophiques, Paris
1935/36, 411 1.

122 Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 646. / Vgl. Ernst Bloch:
Das Prinzip Hoffnung. 3 Bande. Berlin 1954-1959.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

418 NACHWORT

einig). Bloch wiederum vermochte mit Anders’ Philosophie der
Atombombe nur wenig anzufangen.'2’ Blochs «Metaphysik der
Hoffnung» und Anders” «Metaphysik des Untergangs»!2* spei-
sen sich allerdings aus derselben Wurzel und erginzen einander
insofern. Der Begriff der Apokalypse, fiir beide ein Zentralbe-
griff, ist theologischen Ursprungs.!25 Es ist ein teleologisches
Geschichtsverstindnis und ein eschatologisches Denken, das
beide verbindet: Bei Bloch manifestiert sich dies in der Perspek-
tive der Erlosung, einer Philosophie des Noch-nichv, bei An-
ders in einer Vision des Untergangs, einer Philosophie des
Nicht-mehr bzw. des zweiten Futurums («Es wird gewesen
sein»).126

Mit seinem Denken in end- und letztglltigen historischen
Kategorien nihert sich Anders dem Konzept des Posthistoire.127
In der Tat betrachtete er die Gegenwart in gewissem Sinn als
letztes, uniiberholbares Stadium der Geschichte. «Die Epoche
der Epochenwechsel ist seit 1945 voriiber. Nunmehr leben wir in
einem Zeitalter, das nicht mehr eine vortibergehende Epoche vor
anderen ist, sondern eine <Frisp>, wahrend derer unser Sein pau-
senlos nichts anderes mehr ist als ein <Gerade-noch-sein>.»128
Angesichts einer avancierten, sich zum «Weltzustand» steigern-

123 Vgl. Glinther Anders antwortet, a.a. O., 8s.

124 Wolfgang Matz, «Politik der Apokalypse», in: Glinther Anders.
Text und Kritik, Heft 115. Hg. v. Heinz Ludwig Arnold. Miinchen 1992,
4957, hier: sof.

125 Vgl. ebd., s0. / Vgl. Burger, der die Anders’sche Apokalyptik im
Sinne einer «auf das Gattungssubjekt tibertragene[n] Heidegger’sche[n]
Thanatologie» liest (Burger, «Die Philosophie des Aufschubs», a.a.O.,
263) / Vgl. ferner: Jason W. Alvis, «Transcendence of the Negative: Glin-
ther Anders’ Apocalyptic Phenomenology», in: Religions, 2017, Vol. 8, Iss.
4, 59, 1-16; https://doi.org/10.3390/rel8040059 (abgerufen: 30.12.2021).
126 Vgl. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1,a.a2. O., 271 f./
Matz, «Politik der Apokalypse», a.a. O., soff. / Burger, «Die Philosophie
des Aufschubs», a.a. O., 265.

127 Vgl. Anna Pollmann, Fragmente aus der Endzeit. Negatives Ge-
schichtsdenken bei Gunther Anders. Géttingen 2020.

128 Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 2, a.2. O., 21.

05:51:08,


https://doi.org/10.3390/rel8040059
https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.3390/rel8040059

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 419

den Technik und insbesondere angesichts der Existenz der Atom-
bombe sei die Geschichte selbst «antiquiert», die gegenwirtige
Epoche eine «Endzeit».12?

Paradoxerweise hat Anders” Technikphilosophie, die Subjekt
und Gesellschaft zu vernachlissigbaren Grofien erklirt, dennoch
stets die Rettung eines humanen Ideals zum Ziel. Diese Diskre-
panz zwischen theoretisch-analytischer Schirfe und Unnach-
giebigkeit auf der einen, einem pragmatisch-politischen Anspruch
auf der anderen Seite ist nicht auflosbar und war Anders selbst
durchaus bewusst. In seinen «Thesen zum Atomzeitalter»!3
driickte er diese Diskrepanz in jener paradoxen Formel aus, die
ihm zum Leitmotiv wurde: «Wenn ich verzweifelt bin, was geht’s
mich an! Machen wir weiter, als wiren wir es nicht!»13!

Anders und die akademische Philosophie, oder:
Philosophie als «hdiretische Tatigkeir»

Wie philosophische Theorie und politisch-aktivistische Praxis
miteinander zu vereinbaren wiren, ist eine fiir Anders wieder-
kehrende Problemstellung. Was er betreibe, sei, so Anders in
einem Brief an Plessner, «ein konkretes Philosophieren, das nicht
an Philosophien ansetzt, sondern an den Dingen selbst.»132 Die

129 Ebd., 9. / Vgl. Gunther Anders, «Die Antiquiertheit der Ge-
schichte», in: ebd., 301-352. / Anders” Buch Die atomare Drobung er-
schien 1972 in erster Auflage unter dem Titel Endzeit und Zeitenende. /
Vgl. Anna Pollmann, «<Im Modus des Als-Ob. Giinther Anders und das
postmoderne Denken», in: Ein Paradigma der Moderne. Judische Ge-
schichte in Schlisselbegriffen. Festschrift fir Dan Diner zum 7o. Ge-
burtstag. Hg. v. Arndt Engelhardt, Lutz Fiedler, Elisabeth Gallas, Natasha
Gordinsky, Philipp Graf. Gottingen 2016, 351-374, hier: 360f.

130 Giinther Anders, Die atomare Drohung. Radikale Uberlegungen
zum atomaren Zeitalter. Miinchen 1981, 93-105.

131 Ebd., 105.

132 Brief Guinther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 13.12.1954, in
diesem Band, 225.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

420 NACHWORT

Frage, ob und wie dies mit einer akademischen Lehrtitigkeit in
Einklang zu bringen sei, wird in Anders’ Korrespondenz immer
wieder kontrovers diskutiert.

Anders, der bis zum Scheitern seiner Habilitationspline eine
akademische Laufbahn angestrebt hatte, bemthte sich nach sei-
ner Rickkehr aus den USA - dort hatte er kurzzeitig an der New
Yorker New School gelehrt — um eine akademische Stelle. Ernst
Bloch setzte sich 1949/50 fiir eine Professur Anders’ an einer ost-
deutschen Universitit — in «Leipzig, Berlin, Halle oder Jena» —
ein, was allerdings nicht zustande kam.!33 Obwohl sich Anders
1950 in Wien niedergelassen hatte, dem Heimatort seiner dama-
ligen Frau Elisabeth Freundlich, erwog er bis in die Mitte der
1950er Jahre einen Umzug nach Deutschland, denn: «Hier in
Wien, wo die Universitit ein gegen die Auflenwelt hermetisch ab-
geschlossenes Leben einer Auster fihrt, die nur durch Zauber-
spriiche der politischen Parteien zum Offnen ihrer Schalen veran-
lasst werden kann, ist fiir mich absolut nichts zu machen [...].»134
1951 bittet Anders Adorno darum, ihn tber die «akademischen
Verhiltnisse driiben» (in Deutschland) zu informieren.!35 An
Helmuth Plessner wandte er sich 1953 mit der Bitte, er wiirde
«schrecklich gerne auch einmal Grundsitzliches liber meine,
durch die beinahe zwanzig Jahre Emigration zerrissene, akademi-
sche Karriere> mit Thnen besprechen; denn die Hoffnung, auf
einer Universitdtzu lehren, habeich bisheute nichtaufgegeben».13¢

133 Brief Ernst Bloch an Giinther Anders, Leipzig, 16.10.1950, in diesem
Band, 141. / Vgl. Brief Ernst Bloch an Joachim Schumacher, Leipzig,
7.7.1949; darin berichtet Bloch, er habe «Giinther Stern fiir Halle» vor-
geschlagen (Ernst Bloch, Briefe 1903-1975. Zweiter Band. Hg. v. Karola
Bloch, Jan Robert Bloch, Anne Frommann, Hanna Gekle, Inge Jens,
Martin Korol, Inka Miilder, Arno Minster, Uwe Opolka u. Burghart
Schmidt. Frankfurt/M. 1985, 599—601, hier: 600).

134 Brief Giinther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 16.4.1953, in die-
sem Band, 213 f.

135 Brief Gunther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 5.3.1951, in
diesem Band, 45.

136 Brief Giinther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 16.4.1953, in die-
sem Band, 213.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 421

Auf Fiirsprache von Plessner hin war Anders in der Folge 1954/55
fiir eine Professur an der Freien Universitat Berlin im Gesprich;
eine Berufung kam nicht zustande.!3”

Von seinem Wunsch, eine «regulire Lehrtitigkeit» aufzuneh-
men, setzte Anders 1953 auch Horkheimer in Kenntnis, nicht
ohne auf seine «padagogisch[e] Inklination und Begabung» hin-
zuweisen.!8 Er leide an «pddagogischer Abstinenz», habe «Lehr-
leidenschaft, aber wenig Lehrgelegenheit», so Anders an anderer
Stelle.®? 1954 war er, auf Vermittlung von Max Bense, fir die
Stelle eines «geistigen und kunstlerischen Leiters» des Studen-
tenhauses der Technischen Hochschule Stuttgart im Gesprich;
auch diese Pline zerschlugen sich.!#0 Ein weiteres Angebot der
Freien Universitit Berlin im Jahr 1957, sich fiir ein Ordinariat zu
bewerben — vermutlich das vielversprechendste, das er je erhalten
hatte —, lehnte Anders nach reiflicher Uberlegung ab.!#! In sei-
nem Absagebrief an den Dekan der Philosophischen Fakultit
legte er wortreich und unter Berufung auf Spinoza dar, warum
eine akademische Anstellung fiir ihn nun — er hatte als freier
Autor zunehmend Fuf} gefasst, 1956 war sein philosophisches
Hauptwerk, der erste Band der Antiguiertheit des Menschen,
erschienen — nicht mehr in Frage kam. Zwar verflige er iiber
«padagogisch[e] Leidenschaft», sei kein «am Schreibtisch solis-
tisch briitender Privatgelehrter, sondern philosophisch durchaus
<extravertiert», und verfolge mit seinen Schriften «didaktisch[e]
Absichten», doch die «hiretische Tatigkeit» des Philosophierens

137 Vgl. dazu die Briefe: Helmuth Plessner an Glinther Anders, Gottin-
gen, 3.12.1954 u. Giinther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 13.12.1954,
in diesem Band, 220 ff.

138 Brief Giinther Anders an Max Horkheimer, Frankfurt am Main,
5.6.1953, in diesem Band, 28.

139 Brief Glinther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 13.12.1954, in
diesem Band, 221.

140 Brief Giinther Anders an Max Horkheimer, Frankfurt am Main,
5.6.1953, in diesem Band, 28.

141 Vgl. dazu die Briefe: Helmuth Plessner an Glinther Anders, Gottin-
gen, 24.8.1957 u. Guinther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 31.8.1957,
in diesem Band, 234 ff.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

422 NACHWORT

sei fiir ihn im Rahmen einer Institution letztlich nicht denkbar:
«man kann sich nicht fiir Widerspruch bezahlen lassen».142 Sein
politisches Engagement, die «nichttheoretische Arbeit», die For-
derungen des Tages, ja «das Notwendige» riickten fiir Anders ab
Mitte der 1950er Jahre so sehr in den Vordergrund, dass er es
nicht linger fiir moglich hielt, «<im akademischen Rahmen die
geistigen und moralischen Aufgaben zu erfiillen».!*3 Es wire ihm
geradezu als «Verrat» erschienen, so Anders riickblickend, «eine
rein akademische Stellung anzunehmen, die mich daran gehin-
dert hitte, aktiv aufzutreten».!#4 Gerade im brieflichen Streit-
gesprich mit Adorno werden die Bruchlinien zwischen Theorie
und Praxis, zwischen akademischer und eingreifender Philoso-
phie, zwischen universitirer und <hiretischer Titigkeit zum
Thema, etwa wenn Anders konstatiert: «Mir scheint, man kann
nicht als ein Professor Nietzsche leben oder als ein surrealisti-
scher Geheimrat.»!45> Oder wenn Anders in den 1960er Jahren
Adorno gegeniiber, auch mit Blick auf die restaurativen Tenden-
zen an deutschen Universititen und anderswo, unverhohlen
diagnostiziert: «Es ist schwer, sich des Eindrucks zu erwehren,
dass Sie sich, anerkannt als offiziell zugelassener Papst der Radi-
kalitdt, in der omindsen und jimmerlichen Deutschen Bundes-
republik doch irgendwie hiuslich eingerichtet haben.»!#6 Dem-
gegeniiber betonte Anders seine eigene «Unnachgiebigkeit», die
freilich mitunter mit einer, wie er ebenfalls eingestand, «(auch

142 Brief Giinther Anders an Uvo Holscher (Dekan der philosophi-
schen Fakultit der Freien Universitit Berlin), Seis bei Bozen, 25.8.1957,
in diesem Band, 92 ff.

143 Brief Gunther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 10.9.1962. /
Brief Glinther Anders an Ernst Bloch, Wien, 11.10.1961. / Brief Giinther
Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 6.12.1963. — Alle in diesem Band:
52, 150, 70.

144 Glnther Anders im Gesprich mit Konrad Paul Liessmann, in:
Konrad Paul Liessmann, Glinther Anders zur Einfithrung. 2. tiberarb. u.
erw. Aufl. Hamburg 1993, 151-169, hier: 162.

145 Brief Giinther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 27.8.1963, in
diesem Band, s8.

146 Ebd.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 423

mir nicht gerade angenehmen) jugendbewegten Direktheit» er-
kauft sei.’*” Nicht verlegen war Anders jedenfalls um eine solche
Direktheit, wenn es um fiir ihn dringliche politische Interventio-
nen oder Kommentare ging: Dies wird in seinen Briefwechseln
deutlich, etwa wenn er gegen Friedrich Torbergs antikommunis-
tische Publikationspraxis zur Feder greift oder sich fiir in politi-
sche Bredouille geratene KollegInnen und MitstreiterInnen —
wie Angela Davis, Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir oder
Georg Lukdcs — einsetzt.

Anders & Friends: Sprachkritik, Kunst, Musik ...

Neben dem kultur- und gesellschaftskritischen Impetus seines
Denkens verbinden Anders mit den in diesem Band versammel-
ten Korrespondenzpartnern zwei weitere wesentliche Elemente:
sein sprachkritischer Ansatz und seine Affinitit zu Kunst und
Musik. Nicht Marx” Geschichtsphilosophie sei es gewesen, die
ihn nachhaltig geprigt habe, so Anders in einer Selbstauskunft,
sondern dessen Sprachkritik.1#8 Zeitlebens hat Anders nicht nur
in eigener Sache um eine adidquate Sprache gerungen, sondern
auch theoretisch immer wieder tiber die Frage reflektiert, wie
philosophische Prosa verfasst sein miisste, um einerseits ihrem
Gegenstand gerecht zu werden und andererseits jene zu errei-
chen, an die ein Text gerichtet ist, ja an die er — wie die eingangs
zitierte Fabel nahelegt — wie ein Brief adressiert sein sollte.!*
Besonders im Briefwechsel mit Adorno werden Sprachkritik,
akademischer Jargon und das Verhiltnis des Schreibenden zu
seiner Leserschaft zum Thema, etwa wenn Anders Adorno vor-
wift, dessen verklausulierte Sprache komme «Terrorismus» und

147 Ebd., 60.

148 Gunther Anders im Gespriach mit Konrad Paul Liessmann, a.a. O.,
156.

149 Vgl. Ellensohn, «Trotz, Schwulst und literarischer Sadismus»,
a.a. O, 162 f;; Dries, «Diese akademische Diktion tragt nicho», a.a. O.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

424 NACHWORT

«Sadismus» an seinen LeserInnen gleich.!130 In einem Brief an
Anders bezeichnet Marcuse einen allzu pritentiosen Sprachstil
als «Adorneske»!5! — und genau solche «Adornesken» gelte es
zugunsten einer verstandlichen und zuginglichen philosophi-
schen Sprache zu vermeiden. Er begreife nicht, so formuliert
Anders in einem Brief an Bloch, fiir wen Adorno schreibe,
schlieflich konne dessen Leserschaft doch nicht nur aus ithm
ebenbiirtigen «Adorni und gescheiten Adornamenten» beste-
hen.!52 Demgegeniiber streitet Anders fiir einen unakademischen
philosophischen Stil, der nichtsdestotrotz «streng und skrupel-
haft» sein sollte.!53 Die Forderung nach einer nicht nur fiir <Ein-
geweihte> verstindlichen philosophischen Diktion spielt in
Anders” Denken und Schreiben eine zentrale Rolle. Sein 1968
erschienenes Buch Visit beautiful Vietnam, das eine scharfe
Sprach- und Medienkritik enthilt, hielt er selbst fiir eines seiner
besten Bilicher.!3* Seine letzten umfangreicheren Veroffent-
lichungen, die als Vorarbeiten fiir einen dritten Band der Anti-
quiertheit des Menschen vorgesehen waren, widmete Anders
einer umfassenden Sprachanalyse und -kritik im Zeitalter mo-
derner Technik und Medien.155

150 Brief Giinther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 27.8.1963, in
diesem Band, 57, 59.

151 Brief Herbert Marcuse an Guinther Anders, Washington, 25.7.1947,
in diesem Band, 99.

152 Brief Glinther Anders an Ernst Bloch, Wien, 28.11.1960, in diesem
Band, 148.

153 Brief Giinther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 13.12.1954, in
diesem Band, 221.

154 Vgl. Brief Glinther Anders an Herbert Marcuse, Wien, 2.9.1978, in
diesem Band, 132.

155 Ginther Anders, «Sprache und Endzeit I-VI»: «Sprache und End-
zeit», in: FORVM, H.423-424/Mirz 1989, 4—5; «Sprache und Endzeit
(II)», in: FORVM, H. 426—427/Juni-Juli 1989, 28—30; «Sprache und Endzeit
(1I)», in: FORVM, H. 428—429/August-September 1989, 50—55; «Sprache
und Endzeit IV», in: FORVM, H. 430—431/Oktober-November 1989, 40—
46; «Sprache und Endzeit (V)», in: FORVM, H. 432/Dezember 1989, 62—
67; «Sprache und Endzeit (VI)», in: FORVM, H. 433-435/1990, 17-21.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD ELLENSOHN UND KERSTIN PUTZ 425§

Seine Affinitat zu bildender Kunst und Musik teilte Anders
insbesondere mit Adorno, Bloch und Plessner. In den Brief-
wechseln wird dies deutlich, wenn Anders von seiner Arbeit an
einem «philosophischen Louvrefithrer», von seiner Beschafti-
gung mit Vincent van Gogh oder dem Jugendstil berichtet (an
dem er die «Bekimpfung des Naturalismus durch Verwandlung
der Produkte in Schein-Natur» herausstellen wollte), wenn er
sich als «Veldzquez- und Goya-dan>» zu erkennen gibt, oder
aber mit Adorno uiber Musikphilosophie, tiber Gustav Mahler,
Alban Berg, Gyorgy Ligeti oder Friedrich Cerha korrespon-
diert.156

... oder: Ein Stiick deutsche Philosophiegeschichte

Dass eine genuine Kunst und Tradition des Briefeschreibens im
Verschwinden begriffen sei, notierte Anders an einer Stelle der
Antiguiertheit des Menschen, sei der Erfindung des Telefons zu
verdanken. Die «Verkiimmerung» der Briefkunst sei bereits so
«erfolgreich» von statten gegangen, «dafy uns Heutigen nun jene
Briefe, die durchschnittlich Gebildete vor hundert Jahren einan-
der geschrieben haben, durchweg als Meisterwerke genauer
Zuwendung und genauer Mitteilung vorkommen.»!57 Von einer
solchen heute weitgehend verschwundenen Briefkultur zeugt
auch der vorliegende Band: Die darin versammelten Briefwech-

156 Brief Glinther Anders an Helmuth Plessner, Neubabelsberg (Pots-
dam), 23.8.1929, in diesem Band, 209. / Vgl. Anders” «Louvretagebuch»
[Fragment 1927/28], in: ders., Schriften zu Kunst und Film. Hg. v. Rein-
hard Ellensohn u. Kerstin Putz. Miinchen 2020, 103-141. / Brief Giinther
Anders an Helmuth Plessner, Frankfurt am Main, 4.4.1930, in diesem
Band, 210. / Brief Glinther Anders an Max Horkheimer, Wien, 20.1.1953,
in diesem Band, 24. / Brief Giinther Anders an Herbert Marcuse, Wien,
2.9.1978, in diesem Band, 133. / Vgl. Anders’ Briefwechsel mit Adorno in
diesem Band, 45 ff.

157 Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1, a.a. O, 374.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

426 NACHWORT

sel geben Einblick in exemplarische intellektuelle Biografien,
sind Zeitdokumente, die von Emigration und Exil erzihlen,
von den Schwierigkeiten, denen sich die Remigranten bei ihrer
Riickkehr nach Europa ausgesetzt sahen, von einer «vollig
judenlosen»!58 Welt im Osterreich der Nachkriegszeit oder der
geistigen Enge Wiens, einer Stadt, die Anders lange Jahre als «ein
hochst kontingentes Zuhause»!5? empfand. Nicht zuletzt werfen
sie Schlaglichter auf Zeitgenossen wie Walter Benjamin, Hannah
Arendt oder Martin Heidegger. Neben biografischen und zeit-
historischen Aspekten machen diese Briefe auch ein Stiick Philo-
sophiegeschichte erfahrbar, mithin das Denken und Handeln
einer Philosophengeneration, die nicht nur die Philosophie im
engeren Sinn, sondern die gesamte intellektuelle Landschaft, die
Politik und Kultur insbesondere Nachkriegsdeutschlands und
Nachkriegseuropas entscheidend pragte.

158 Brief Giinther Anders an Herbert Marcuse, Wien, 18.10.1965, in die-
sem Band, 114.

159 Brief Glinther Anders an Max Horkheimer, Wien, 17.7.1953, in die-
sem Band, 31.

05:51:08,


https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

