
Nachwort

von Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

In seiner Fabel «Anonyme Briefe» gibt der Philosoph, Schrift-
steller und politische Intellektuelle Günter Anders (1902–1992) 
die Empfehlung, die eigenen Bücher wie Briefe zu behandeln, 
sprich sie zu adressieren. Wer als Schreibender etwas erreichen 
wolle, müsse zunächst jemanden erreichen: «Weil Gegenstände, 
die nicht verraten, für wen sie da sind, auch nicht verraten, wofür 
sie gut sein sollen.»1 

Von den hohen moralischen Ansprüchen an Intellektuelle und 
Schreibende, wie sie Anders nicht nur in dieser Fabel formu-
lierte, zeugt auch der vorliegende Band: Er versammelt Günther 
Anders’ bislang unveröffentlichte Briefwechsel mit Philosophen 
aus ihm nahestehenden Denkschulen, mit Theodor W. Adorno 
(1903–1969), Ernst Bloch (1885–1977), Max Horkheimer (1895–
1973), Herbert Marcuse (1898–1979) und Helmuth Plessner 
(1892–1985).2 Mit diesen intellektuellen Weggefährten verbanden 

1  Günther Anders, «Anonyme Briefe», in: ders., Der Blick vom Turm. 
Fabeln. Mit einem Nachwort von Kerstin Putz. München 2022, 58.
2  Diese Briefwechsel ergänzen Anders’ bereits publizierte (oder für die 
Veröffentlichung vorbereitete) Korrespondenzen mit Hannah Arendt, 
Karl Löwith, Georg Lukács, Hans Jonas und Robert Jungk: Hannah 
Arendt/Günther Anders, Schreib doch mal hard facts über Dich. Briefe 
1939 bis 1975. Texte und Dokumente. Hg. v. Kerstin Putz. München 
2016.  / Günther Anders/Karl Löwith, [Korrespondenz (zusammenge-
stellt und kommentiert von Gerhard Oberschlick)], in: sans phrase, 
H. 13, 2018, 113–131.  / Günther Anders/Georg Lukács, «Briefwechsel 
zwischen 1964–1971», in: Lukács 1997. Jahrbuch der Internationalen 
Georg-Lukács-Gesellschaft. Hg. v. Frank Benseler, Werner Jung. Bern 

Nachwort

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


390 Nachwort

Anders zentrale philosophische Interessen und biografische Über-
schneidungspunkte. Die persönliche Beziehung zu ihnen fiel 
indes höchst unterschiedlich aus: Während Anders zu Adorno 
und Horkheimer ein distanziertes, zuweilen von Spannungen 
geprägtes Verhältnis pflegte, war seine Beziehung zu Marcuse 
und Bloch freundschaftlich, zu Plessner auf großem Respekt und 
professioneller Wertschätzung beruhend. In allen Briefwechseln 
sind es das intellektuelle Profil und die (Schreib-)Biografie von 
Anders, die – in der Auseinandersetzung mit seinen Briefpart-
nern – an Kontur gewinnen. In seiner Korrespondenz zeigt sich 
Anders als transnationaler Denker3 und leidenschaftlicher philo-
soph engagée, der zwei philosophische Hauptströmungen des 
20. Jahrhunderts in sich vereinte: die phänomenologisch-ontolo-
gische bzw. existenzphilosophisch-anthropologische Linie auf der 
einen, die materialistisch-marxistische Dialektik und Kulturkri-
tik auf der anderen Seite.

Als international vernetzter Intellektueller stand Anders nicht 
nur mit prominenten Philosophen, Publizisten oder Naturwis-
senschaftlern seiner Zeit in Briefkontakt, sondern veröffentlichte 
mit Off limits für das Gewissen auch einen Briefwechsel mit dem 
Hiroshima-Piloten Claude Eatherly oder legte unter dem Titel 
Wir Eichmannsöhne einen offenen Brief an Klaus Eichmann, den 
Sohn Adolf Eichmanns, vor. Seit den 1950 er Jahren setzte er sich 
zudem – in und durch seine Korrespondenz – für zahlreiche Ini-
tiativen der Anti-Atom-, der Friedens- und Studentenbewegung 
ein, etwa indem er Unterstützungserklärungen unterzeichnete, 
Grußbotschaften für Kongresse verfasste, Unterschriftenlisten 
weiterleitete oder seine ZeitgenossInnen per Brief zum Engage-
ment aufrief.4 Auch von diesem vielfältigen Engagement zeugt 

1998, 47–71. / Editionen von Anders’ Briefwechseln mit Hans Jonas und 
Robert Jungk sind in Vorbereitung.
3  Vgl. Berthold Molden, «Günther Anders as a Transnational Intellec-
tual in the Late 1960s», in: Günther Bischof/Jason Dawsey/Bernhard 
Fetz (Eds.), The Life and Work of Günther Anders. Émigré, Iconoclast, 
Philosopher, Man of Letters. Innsbruck, Wien, Bozen 2014, 59–69.
4  Vgl. Off limits für das Gewissen. Der Briefwechsel zwischen dem 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


391Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

der vorliegende Band, in dem Anders an einer Stelle, in einem 
Brief an Herbert Marcuse, vom Philosophen als dem «grund-
sätzlich ‹Anstößigen›»5 spricht. Diese Formulierung enthält im 
Kern Anders’ (Selbst-)Bild des nonkonformistischen Denkers, 
der Unabhängigkeit, Unnachgiebigkeit und Kompromisslosig-
keit in der Sache als höchste intellektuelle Güter verficht und um 
ihrer willen auch die argumentative Konfrontation nicht scheut – 
etwa wenn, wie in den vorliegenden Briefen, auch politisch und 
persönlich heikle Themen angeschnitten werden. Das Philoso-
phieren halte er, so Anders ganz in diesem Sinn in einem Brief 
aus den 1950 er Jahren, «seit der platonischen Kampfstellung ge-
gen die doxa für die häretische Aktivität schlechthin».6

Das jüdische Erbe, oder:  
«Verfremdung war unser aller Thema»

Sowohl mit den Vertretern der ersten Generation der Kritischen 
Theorie – mit Theodor W. Adorno, Max Horkheimer und Her-
bert Marcuse –, als auch mit Ernst Bloch und Helmuth Plessner 
teilte Anders eine weitreichende biografische Gemeinsamkeit: 
die Herkunft aus einem modernen, säkularen, großbürgerlichen 
deutsch-jüdischen Milieu und, damit verbunden, die historische 
Erfahrung der Vertreibung aus NS-Deutschland, des Exils und 

Hiroshima-Piloten Claude Eatherly und Günther Anders. Hg. und ein-
geleitet von Robert Jungk, mit einem Vorwort von Bertrand Russell. 
Reinbek 1961. / Günther Anders, Wir Eichmannsöhne. Offener Brief an 
Klaus Eichmann. München 1964. / Vgl. auch die umfangreiche Korres-
pondenz mit AktivistInnen und Organisationen in Anders’ Nachlass, 
Literaturarchiv der Österreichischen Nationalbibliothek, Wien, LIT 
237/04. 
5  Brief Günther Anders an Herbert Marcuse, Wien, 26.6.1978, in diesem 
Band, 130.
6  Brief Günther Anders an Uvo Hölscher (Dekan der philosophischen 
Fakultät der Freien Universität Berlin), Seis bei Bozen, 25.8.1957, in die-
sem Band, 94.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


392 Nachwort

der Entfremdung von eben diesem kulturellen Milieu, dem sich 
die Genannten trotz allem verbunden, ja verpflichtet fühlten.7 
Sie alle gehörten, so Anders anlässlich der Verleihung des Theo-
dor-W.-Adorno-Preises im Jahr 1983, «zur selben Generation», 
zur «Generation derer, die nicht hatten fertigwerden können mit 
der Tatsache der in Auschwitz Fertiggemachten und die die un-
verdiente Gunst, nicht selbst zu den Fertiggemachten zu gehö-
ren, niemals hatten bewältigen können.»8 Wie Anders in seinem 
autobiografischen Essay «Mein Judentum» bemerkt, zählten sie 
außerdem zu jenen «letzten Juden»,9 «die Deutschland als ihre 
Heimat, die Heimat, die deutsche Sprache als die Sprache, die 
deutsche Musik als die Musik angesehen haben.»10 Und als diese 
Letzten, so Anders, «blicken wir zurück auf unsere Vorfahren: 
die Mendelssohns und Heines und Marxs und Einsteins, und 
wissen: Nach uns kommt keiner mehr».11

Zwei Aspekte dieses jüdischen Erbes sind es, die Anders rück-
blickend als für sich prägend beschreibt. Zum einen nennt er das 
jüdische Bilderverbot: «Aber jetzt kenne ich meine Wurzel», so 
Anders in der Nachbetrachtung seiner Reise nach Hiroshima im 
Jahr 1958: «Sie heißt: ‹Du sollst dir kein Bildnis machen›. Ihr ent-
stammen alle meine Leidenschaften.»12 Und an anderer Stelle: 
«Etwas hat mich von früh auf ans Judentum gebunden, und zwar 

7  Helmuth Plessner galt in der NS-Terminologie aufgrund seines jüdi-
schen Vaters Fedor Plessner als «Halbjude»; er verließ Deutschland 1933 
und emigrierte (über die Türkei) in die Niederlande, wo er an der Univer-
sität Groningen tätig war (vgl. Carola Dietze, Nachgeholtes Leben. 
Helmuth Plessner 1892–1985. Göttingen 2006, 84 ff.).
8  Günther Anders, «Gegen ein neues und endgültiges Nagasaki» (Rede 
zur Verleihung des Theodor W. Adorno Preises, 11. September 1983), in: 
Günther Anders antwortet. Interviews & Erklärungen. Hg. v. Elke 
Schubert. Berlin 1987, 169–174, hier: 169 f.
9  Günther Anders, «Mein Judentum» (1974), in: Günther Anders, Die 
Zerstörung unserer Zukunft. Ein Lesebuch. Hg. v. Bernhard Lassahn. 
Zürich 1984, 234–251, hier: 235.
10  Ebd., 240.
11  Ebd.
12  Günther Anders, Hiroshima ist überall. München 1982, 125.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


393Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

ein Gebot aus dem Dekalog: das Verbot der Götzenherstellung 
und Götzenanbetung.»13 Anders’ philosophisches Denken und 
Schreiben ließe sich demnach auf einen zentralen gemeinsamen 
Nenner zurückführen. Und in der Tat lässt sich konstatieren, 
dass es ihm in Theorie und Praxis  – ob in seiner Musik- und 
Kunstphilosophie, seiner Medien- und Technikkritik oder in sei-
nem politischen Engagement – stets um die Rettung des Authen-
tischen, Individuellen, Konkreten und Diversen zu tun war, in 
entschiedener Opposition gegen jede Art von Konformismus, 
Kommerzialisierung und Phantomisierung.14 Anders’ Votum für 
das Nicht-Identische und gegen jegliche Form von Verding
lichung ist dabei nicht zu trennen von jenem für das Humane 
und das dem Menschen Angemessene, im politisch-moralischen 
wie ästhetischen Sinn.15

Ein zweiter Aspekt seines jüdischen Selbstverständnisses ver-
weist auf eine Affinität zu Ernst Bloch: Anders konstatiert, dass 
die Zahl jüdischer Revolutionäre und Kommunisten Ende des 
19. und Anfang des 20. Jahrhunderts unverhältnismäßig groß ge-
wesen sei, und führt dies auf die spezifisch jüdische Erlösungs
erwartung zurück, worin auch er «gewiß sehr jüdisch»16 gewesen 
sei. «‹Noch nicht›  – diese Kategorie ist ja geradezu zum Leit

13  Anders, «Mein Judentum», a. a. O., 246.
14  Als «Phantome» bezeichnete Anders in seiner Medientheorie jene 
medialen Bilder, in denen sich Sein und Schein, Wirklichkeit und Fiktion 
in verwirrender Weise vermischen und die, stets vorgeformt und prä
disponiert, dennoch vorgeben, die Dinge selbst zu repräsentieren. Vgl. 
Günther Anders, «Die Welt als Phantom und Matrize», in: ders., Die 
Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1: Über die Seele im Zeitalter der zwei-
ten industriellen Revolution. 4. durchges. Aufl. München 2018 (1. Aufl. 
1956), 115–237.  / Vgl. dazu: Reinhard Ellensohn/Kerstin Putz, «‹Alles 
Wirkliche wird phantomhaft, alles Fiktive wirklich›. Medienphänomeno-
logie und Medienkritik bei Günther Anders», in: Gerhard Schweppen-
häuser (Hg.), Handbuch der Medienphilosophie. Darmstadt 2018, 63–71, 
hier: 65.
15  Vgl. dazu: Dietmar Dath/Mathias Greffrath, Das Menschen Mögliche. 
Zur Aktualität von Günther Anders. Wien 2018.
16  Anders, «Mein Judentum», a. a. O., 243.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


394 Nachwort

begriff eines Philosophen geworden, der sich der Revolution 
sehr nahe gefühlt hat und der sehr viel jüdischer gewesen ist, als 
er es wahrhaben sollte: Ernst Bloch. Das Hinwarten auf das 
Noch-nicht-Eingetretene hat sich bei uns, den der Orthodoxie 
entflohenen Juden, säkularisiert und in revolutionäre Aktivität 
verwandelt. […] Auch ich habe viele Jahre lang – und auch darin 
war ich eben sehr jüdisch – in der Erwartung des Noch-Nicht, 
des zu errichtenden messianischen Reichs, gelebt.»17

Ein gemeinsames Erkenntnisinteresse, eine gemeinsame Wur-
zel der Theoriebildung jener in diesem Band versammelten Phi-
losophen resultierte nicht zuletzt aus der historischen Erfahrung 
der Shoa. Als «Antifaschisten» hätten sie es sich angesichts die-
ser Erfahrung, so Anders in der erwähnten Dankesrede zum 
Adorno-Preis, zur Lebensaufgabe gemacht, «die doppelte Nie-
derlage», nämlich die «Selbstverfremdung der Entrechteten», 
philosophisch-analytisch zu durchdringen und praktisch-poli-
tisch zu bekämpfen: «‹Verfremdung› war unser aller Thema, das 
Thema von Marcuse, von Horkheimer, von Adorno und von 
mir.»18 Anders’ «aus Leid und Empörung geborene[s]» Denken 
und sein praktisch-politisches Engagement lassen sich dem
zufolge als «Reaktionen auf Verletzungen  […] einer ganzen 
Generation» lesen.19 Die Entfremdungserfahrungen, von denen 
Anders spricht (er verwendet gelegentlich den Begriff «Verfrem-
dung» statt «Entfremdung»), bildeten den Ausgangspunkt für 
die Denkbewegung einer ganzen Generation, die sich der Ana-
lyse und Bekämpfung ebendieser Entfremdungsprozesse wid-
mete. 

17  Ebd., 244.
18  Günther Anders antwortet, a. a. O., 173.
19  Rudolf Burger, «Die Philosophie des Aufschubs», in: Günther Anders 
kontrovers. Hg. v. Konrad Paul Liessmann. München 1992, 252–266, 
hier: 253.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


395Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

Auf der Suche nach «Konkretion», oder:  
Die «Pseudokonkretheit» Martin Heideggers

Ein weiteres «Generationenproblem»,20 das Anders mit den 
Hauptvertretern der Kritischen Theorie – mit Adorno, Horkhei-
mer und Marcuse – verband, war deren frühe Suche nach einer 
konkreten Philosophie, jenseits des vor allem im Akademischen 
dominierenden Neukantianismus im Sinne einer reinen Be-
wusstseinsphilosophie bzw. Wissenschaftstheorie. Anvisiert war 
eine Philosophie, die in der Lage sein sollte, die konkrete histori-
sche und gesellschaftliche Wirklichkeit, die faktischen Existenz-
bedingungen des hic et nunc in die philosophische Reflexion  
zu integrieren und die Verwobenheit von Subjekt und Objekt, 
Theorie und Praxis philosophisch fruchtbar zu machen. Diese 
Konkretion sahen viele Philosophen dieser Generation in der 
Husserl’schen Phänomenologie und ihrem Schlagwort ‹Zu den 
Sachen selbst› sowie in Heideggers Existenzialontologie reali-
siert.21

Anders, der 1924 in Freiburg bei Edmund Husserl promoviert 
hatte, folgte 1925 Martin Heidegger zum Studium nach Marburg. 
In seinem frühen Aufsatz «Aktualität» aus dem Jahr 1924 formu-
liert Anders programmatisch: «Das faktische Sein im aktuellen 
Heute wirft die Erkenntnis nur ab […]. Das Praktische, […] das 
Faktische, das Darinstehen im Faktischen, ist  […] Bedingung 
des Theoretischen. Nicht das interesselose Wohlgefallen, son-
dern das ‹Inter-esse›, das Darin-Sein, gibt Objektivität.»22 Be-
reits in seiner Dissertation hatte Anders versucht nachzuwei-
sen, dass die Beschränkung der Phänomenologie auf die Sphäre 
reinen Bewusstseins, d. h. die Auslassung der faktischen Situa-

20  Gespräche mit Herbert Marcuse. Gesprächsteilnehmer: Herbert 
Marcuse, Jürgen Habermas u. a. Frankfurt/M. 1978, 10.
21  Vgl. ebd. 
22  Günther Anders, «Aktualität», in: Das Dreieck (Berlin), H. 2, 1924, 
33–37, hier: 36.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


396 Nachwort

tion, in der sich das Subjekt befindet, unzulässig sei. Anhand 
der sogenannten subjektiven und okkasionellen Ausdrücke 
versuchte er darzulegen, dass es eine «phänomenologisch nicht 
reduzierbare[] Faktizität»23 gebe, was ihn in die Nähe der onto-
logischen Phänomenologie bzw. der Hermeneutik der Faktizi-
tät Heideggers bringt. Noch im hohen Alter konzedierte er 
Heidegger, den «Durchbruch  […] zur Ontologie»24 geschafft 
zu haben. 

Adorno, der im selben Jahr wie Anders, nämlich 1924, über 
die Phänomenologie Husserls seine Doktorarbeit geschrieben 
hatte und sich wiederholt mit dieser auseinandersetzte, gestand 
Husserl – bei aller Kritik – zu, ernsthaft und aufrichtig einen Weg 
zur Konkretion gesucht zu haben.25 In Adornos Frankfurter 
Vortrag von 1931 zur «Aktualität der Philosophie» heißt es: 
«Husserl hat den Idealismus von jedem spekulativen Zuviel ge-
reinigt und ihn auf das Maß der höchsten ihm erreichbaren Rea-
lität gebracht. Aber er hat ihn nicht gesprengt.»26 Max Hork
heimer und Herbert Marcuse wiederum knüpften, wie Anders, 
an Husserls Nachfolger Martin Heidegger an. Horkheimer stu-
dierte Anfang der 1920 er Jahre zwei Semester in Freiburg, ehe er 
bei Hans Cornelius in Frankfurt promovierte und kurz darauf 
habilitierte. Das existentielle Pathos Heideggers und dessen (ver-
meintliche) Orientierung am Konkreten beeindruckten den jun-

23  Helmut Hildebrandt, «Günther Anders und die philosophische 
Tradition», in: Günther Anders. Text und Kritik, Heft 115. Hg. v. Heinz 
Ludwig Arnold. München 1992, 58–63, hier: 59.
24  Günther Anders antwortet, a. a. O., 22.
25  Vgl. Theodor  W. Adorno, Die Transzendenz des Dinglichen und 
Noematischen in Husserls Phänomenologie, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 1. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt/M. 1973, 7–77. / Adorno, Zur 
Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien über Husserl und die phänome-
nologischen Antinomien, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 5. Hg. v. 
Gretel Adorno u. Rolf Tiedemann. Frankfurt/M. 1971, 7–245. / Vgl. auch: 
Rolf Wiggershaus, Die Frankfurter Schule. Geschichte. Theoretische Ent-
wicklung. Politische Bedeutung. München 2001 [1986], 590 ff.
26  Theodor W. Adorno, «Die Aktualität der Philosophie», in: ders., Ge-
sammelte Schriften, Bd. 1, a. a. O., 325–344, hier: 328.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


397Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

gen Horkheimer tief: «Ich weiß heute, daß Heidegger eine der 
bedeutendsten Persönlichkeiten war, die zu mir gesprochen 
haben», schrieb er 1921 in einem Brief unter dem Eindruck seiner 
Freiburger Studienzeit.27 Heidegger war auch einer der «große[n] 
Anreger»28 für Marcuse, der 1928 in Freiburg dessen Assistent 
wurde. In einem Gespräch mit Jürgen Habermas schilderte Mar-
cuse die damalige Anziehungskraft Heideggers, aber auch die 
aufkeimende Kritik an dessen Philosophie, folgendermaßen: 
«Philosophie wurde damals durchaus gelehrt, die akademische 
Szene war beherrscht vom Neukantianismus, Neuhegelianis-
mus, und da plötzlich erschien Sein und Zeit als eine wirklich 
konkrete Philosophie. Da war die Rede vom ‹Dasein›, von ‹Exis-
tenz›, vom ‹Man›, vom ‹Tode›, von der ‹Sorge›. Das schien uns 
anzugehen. Das dauerte bis ungefähr 1932. Dann haben wir all-
mählich gemerkt – und ich sage ‹wir›, weil es eben wirklich nicht 
nur eine persönliche Entwicklung war –, daß diese Konkretion 
ziemlich falsch war.»29

Die «Pseudokonkretheit» Heideggers, wie Anders und Adorno 
sie später nannten und die auch im gemeinsamen Briefwechsel 
zur Sprache kommt, dämmerte Anders und seinen Philosophen-
kollegen schon früh.30 Was sie unisono kritisierten war, dass Hei-

27  Brief Max Horkheimer an Maidon bzw. Rose Riekher, [o. O.], 
30.11.1921, zitiert nach: Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 60.
28  Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 113.
29  Gespräche mit Herbert Marcuse, a. a. O., 10. – Vgl. zum Einfluss Hei-
deggers nicht nur auf Marcuse auch: Richard Wolin, Heidegger’s Child-
ren. Hannah Arendt, Karl Löwith, Hans Jonas, and Herbert Marcuse. 
Princeton 2001.
30  Vgl. Brief Theodor  W. Adorno an Günther Anders, Frankfurt am 
Main, 6.9.1962, sowie die Folgebriefe, in diesem Band, 51 ff. / Vgl. Gün-
ther Anders, «Die Schein-Konkretheit von Heideggers Philosophie» 
(New York 1948), in: ders., Über Heidegger. Hg. v. Gerhard Ober-
schlick in Verbindung mit Werner Reimann als Übersetzer. Mit einem 
Nachwort von Dieter Thomä. München 2001, 72–115. / Vgl. zu Adornos 
Kritik an Heidegger insbesondere dessen Aufsatz «Jargon der Eigent-
lichkeit» (in: Adorno, Gesammelte Schriften, Bd. 6. Hg. v. Rolf Tiede-
mann. Frankfurt/M. 1973, 413–526).

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


398 Nachwort

degger die konkrete geschichtliche Situation nicht in sein Den-
ken mit aufgenommen habe, dass sich Konkretion in seiner 
Existenzialontologie in «schlecht abstrakte[] Begriffe[]»31 auf-
löse und etwa Formen moderner Entfremdung völlig außen vor 
blieben. Heidegger liefere eine Ontologie «der ländlichen 
Schusterwerkstatt»,32 so Anders, der dessen Existenzialontologie 
zuweilen auch despektierlich als «Baum-Philosophie»33 und 
«Wurzel-Anthropologie»34 bezeichnete. Für Anders hatte die 
Abkehr von «Martinus Pontifex»,35 wie er Heidegger in einem 
späteren Brief an Plessner nicht ohne Süffisanz nennt, zweierlei 
Konsequenzen: Zunächst beschäftigte er sich intensiv mit der 
von Max Scheler und Helmuth Plessner in den 1920 er Jahren 
konzipierten philosophischen Anthropologie, die den Menschen 
in eine umfassende Naturphilosophie bzw. Philosophie des Or-
ganischen einbetten sollte.36 Zum anderen wandte er sich, wie 
auch Horkheimer und Marcuse, dem Marxismus zu, dabei dem 
Wunsch nach historisch-gesellschaftlicher Konkretion Folge 
leistend.

31  Gespräche mit Herbert Marcuse, a. a. O., 10.
32  Anders, «Die Schein-Konkretheit von Heideggers Philosophie», 
a. a. O., 80.
33  Günther Stern [Anders], Über das Haben. Sieben Kapitel zur Onto-
logie der Erkenntnis. Bonn 1928, 57.
34  Günther Anders antwortet, a. a. O., 24. / Vgl. zu Anders und Heideg
ger auch: Jason Dawsey, «Ontology and Ideology: Günther Anders’s 
Philosophical and Political Confrontation with Heidegger», in: Critical 
Historical Studies, Vol. 4, No. 1, Spring 2017, 1–37.
35  Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 21.10.1956, in die-
sem Band, 230.
36  Vgl. Günther Anders antwortet, a. a. O., 27.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


399Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

Anders und die philosophische Anthropologie, oder:  
Der Mensch zwischen Natur und Technik

Dass sich die philosophische Anthropologie in den 1920 er Jah-
ren als eine genuine philosophische Disziplin etablierte, kann 
als Reaktion auf den Zusammenbruch des Idealismus seit der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts verstanden werden, im Zuge 
dessen das Selbstverständnis des Menschen zunehmend frag
würdig geworden war.37 Diese Krise des Subjekts, genauer des 
traditionellen Subjekt-Objekt-Verhältnisses, hatte sich nach den 
Erfahrungen des Ersten Weltkriegs und den damit verbundenen 
politisch-gesellschaftlichen Umwälzungen verschärft und in 
zentralen existenzphilosophischen und anthropologischen Ent-
würfen niedergeschlagen: in Martin Heideggers Sein und Zeit 
(1927), Max Schelers Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928) 
und Helmuth Plessners Die Stufen des Organischen und der 
Mensch (1928). Mit dem Paradigma vom Menschen als Lebe
wesen (Scheler, Plessner) und als Existenz (Heidegger) standen 
sich zwei Positionen gegenüber, «die sich etwa gleichzeitig in 
Konkurrenz zueinander» begründeten.38 Die Auseinanderset-
zung zwischen existenzphilosophischen und anthropologischen 
Ansatzpunkten zur Lösung des fragwürdig gewordenen mensch-
lichen Selbstverständnisses war ein zeit- und generationenspezi-
fisches Phänomen.39

37  Vgl. Herbert Schnädelbach, Philosophie in Deutschland 1831–1933. 
Frankfurt/M. 1983, 264 ff. / Joachim Fischer, Philosophische Anthropo-
logie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts. Freiburg, München 2008, 
507 ff.
38  Gerhard Arlt, Philosophische Anthropologie. Stuttgart, Weimar 2001, 68.
39  Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie, a. a. O., 94 ff, 507 ff.  / 
Arlt, Philosophische Anthropologie, a. a. O., 40 ff. / Vgl. zum Verhältnis 
Anders-Plessner: Marcel Müller, Von der «Weltfremdheit» zur «Anti-
quiertheit». Philosophische Anthropologie bei Günther Anders. Mar-
burg 2012. / Christian Dries, «Von der Weltfremdheit zur Antiquiertheit 
des Menschen. Günther Anders’ negative Anthropologie» (Nachwort), 
in: Günther Anders, Die Weltfremdheit des Menschen. Schriften zur 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


400 Nachwort

In dieser philosophiehistorisch einzigartigen Phase wandte sich 
auch Anders zunächst Heideggers Existenzialontologie und – in 
kritischem Anschluss daran – der philosophischen Anthropologie 
zu. So entstanden in den 1920 er Jahren zahlreiche, über Jahr-
zehnte unveröffentlicht gebliebene Arbeiten, die als «Variante 
einer Naturalisierung der Existenzphilosophie» gelesen werden 
können.40 Der wichtigste Aufsatz dieses Komplexes trägt den 
Titel «Die Weltfremdheit des Menschen» und ging aus einem 
Vortrag vor der Frankfurter Kantgesellschaft («Freiheit und Er-
fahrung») aus dem Jahr 1930 hervor.41 Anders hatte darin ganz 
im Sinn des Scheler’schen und insbesondere des Plessner’schen 
Ansatzes versucht, den leeren Existenzbegriff Heideggers, des-
sen «Daseinssolipsismus»,42 durch den Rekurs auf die Natur und 
die Leiblichkeit des Menschen zu überwinden und auf diesem 
Weg eine adäquate Antwort auf die Frage nach dem ‹Wesen› des 
Menschen bzw. nach dessen ‹Identität›43 zu finden. Den «Start
punkt»44 dieses Anders’schen Unternehmens bildete sein Auf-

philosophischen Anthropologie. Hg. v. Christian Dries unter Mitarbeit v. 
Henrike Gätjens. München 2018, 437–535.
40  Fischer, Philosophische Anthropologie, a. a. O., 98.  / Vgl. Anders: 
Die Weltfremdheit des Menschen, a. a. O.
41  Vgl. Günther Anders, «Die Weltfremdheit des Menschen», in: ders., 
Die Weltfremdheit des Menschen, a. a. O., 11–47. / Mitte der 1930 er Jahre 
erschien dieser Text in zwei Teilen in franz. Übersetzung (Günther Stern, 
«Une interprétation de l’a posteriori» u. «Pathologie de la Liberté. Essai 
sur la non-identification», in: Recherches Philosophiques, IV, 1934/35, 
65–80; VI, 1936/37, 22–54) u. beeinflusste die anthropologischen Kon-
zepte von Jean-Paul Sartre u. Maurice Merleau-Ponty aus den 1940 er Jah-
ren: «Beide verdankten vermutlich Scheler und Plessner indirekt einige 
Anregungen, vermittelt über G. Sterns (Anders) Aufsatz zur ‹Pathologie 
der Freiheit›, der zentrale Theoreme der Philosophischen Anthropologie 
reformulierte […]». (Fischer, Philosophische Anthropologie, a. a. O., 220)
42  Max Scheler, Späte Schriften. Gesammelte Schriften, Bd. 9. Hg. v. 
Manfred S. Frings. Bern, München 1976, 260.
43  Vgl. dazu Schnädelbach, Philosophie in Deutschland 1831–1933, 
a. a. O., 266.
44  Dries, «Von der Weltfremdheit zur Antiquiertheit des Menschen», 
a. a. O., 443.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


401Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

satz «Über Gegenstandstypen», den er 1926 in Plessners Zeit-
schrift Philosophischer Anzeiger veröffentlichte und der im ersten 
Teil des Briefwechsels zwischen Anders und Plessner ausführlich 
thematisiert wird.45 In einem Brief an Plessner berichtet Anders 
davon, dass Heidegger ihm in einem «völlig befremdenden Brief» 
die Publikation dieses Aufsatzes untersagen wollte, da dieser 
«ein paar seiner Termini und Grundgedanken (ohne Zitations-
möglichkeit)» enthalte. Anders weist das Ansinnen Heideggers 
erstaunlich selbstbewusst zurück: «Ich ziehe selbstverständlich 
die Arbeit nicht zurück», lässt er Plessner wissen.46

An Heideggers Daseinsanalytik kritisierte Anders die Unter-
schlagung zentraler Elemente und Charakteristika des mensch
lichen Seins, die sich – laut Anders – aus einem defizitären Be-
griff vom «In-der-Welt-sein» ergebe. Zum einen setzt er dieser 
Formel die naturhafte und leibliche Dimension des Menschen 
entgegen: Der Mensch sei nicht nur «in» der Welt, sondern selbst 
«Teil» der Welt, also ein Naturwesen.47 Zum anderen stellt 
Anders dem «In-der-Welt-sein» des Menschen das anthropolo-
gisch konstitutive «Insein in Distanz»,48 also dessen Weltfremd-
heit entgegen. Während das tierische Leben durch einen hohen 
Grad an «Weltkongruenz»49 und «Welteinbettung»,50 durch eine 

45  Günther Stern [Anders], «Über Gegenstandstypen. Phänomenologi-
sche Bemerkungen anläßlich des Buches: Arnold Metzger ‹Der Gegen-
stand der Erkenntnis›», in: Philosophischer Anzeiger. Zeitschrift für die 
Zusammenarbeit von Philosophie und Einzelwissenschaft. Hg. v. Hel-
muth Plessner. 1. Jg., 1925–1926, 359–381.  / Vgl. Briefwechsel Anders-
Plessner, in diesem Band, 187–211.
46  Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Berlin, 10.10.1925, in die-
sem Band, 193.
47  Anders, «Die Schein-Konkretheit von Heideggers Philosophie», 
a. a. O., 442.
48  Anders, «Die Weltfremdheit des Menschen», a. a. O., 16. / Vgl. Anders, 
«Die Schein-Konkretheit von Heideggers Philosophie», a. a. O., 442 
(«In-Distanz-sein»).
49  Anders, «Die Weltfremdheit des Menschen», a. a. O., 13.
50  Ebd., 12.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


402 Nachwort

«feste Weltbindung»51 charakterisiert sei, zeichne sich die «spezi-
fische[] Lage des Menschen in der Welt»52 durch eine konstitu-
tive Distanz und Entfremdung von der Welt aus. «Künstlichkeit 
ist die Natur des Menschen und sein Wesen ist Unbeständigkeit», 
so Anders.53 Dies ist auch die conditio sine qua non der mensch-
lichen Freiheit und menschlicher Spezifika wie Theorie und Pra-
xis, Kunst, Wissenschaft und Politik.

Die Affinität dieser Überlegungen zur Anthropologie Pless-
ners liegt auf der Hand. So beschreibt Plessner das menschliche 
Sein als die höchste Steigerungsstufe der geschlossenen Organi-
sationsform des Tieres, weshalb es selbstverständlich auch tieri-
sche Elemente enthalte. Allerdings ist die «exzentrische Positio-
nalität», das «Außersichsein»54 des Menschen laut Plessner die 
entscheidende differentia specifica zum Tier. Plessner formuliert 
in der Folge drei anthropologische Grundgesetze, darunter das 
«Gesetz der natürlichen Künstlichkeit»: Der Mensch sei von 
Natur aus «künstlich» und «konstitutiv heimatlos», und genau 
darin liege der Grund und die Basis aller seiner kulturellen Leis-
tungen.55

Anders hatte sich nicht nur bereits früh mit den Schriften 
Plessners auseinandergesetzt, sondern stand mit ihm auch in per-
sönlichem Kontakt.56 In einem Brief an ihn aus dem Jahr 1977 
schreibt Anders, dass sein Vortrag über die «Weltfremdheit des 
Menschen» «ohne den Einfluss, den Sie auf mich in Köln ausge-
übt hatten, kaum möglich gewesen» wäre, kurzum: «ohne Sie ist 

51  Ebd., 14.
52  Ebd., 11.
53  Anders, «Pathologie der Freiheit», in: ders., Die Weltfremdheit des 
Menschen, a. a. O., 48–81, hier: 48.
54  Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie. Reprint. Berlin, Boston 
2020 [1928], 288 ff., 292, 293.
55  Ebd., 309 ff.
56  So zitiert Anders etwa Plessners Die Einheit der Sinne. Grundlinien 
einer Ästhesiologie des Geistes (Bonn 1923) im Aufsatz «Über Gegen-
standstypen» (a. a. O., 364) sowie in Über das Haben (a. a. O., 42).

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


403Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

meine philosophische Entwicklung nicht vorstellbar».57 Den 
eminenten Stellenwert der philosophischen Anthropologie in 
seiner intellektuellen Entwicklung belegt auch der Umstand, 
dass Anders 1929 eine Habilitation zur philosophischen Anthro-
pologie in Erwägung zog, wie aus einem Brief an Plessner her-
vorgeht. Auch verfolgte er noch in den 1930 er Jahren den Plan, 
auf Grundlage seiner Vorarbeiten «eine systematische philoso-
phische Anthropologie zu verfassen».58 Noch im hohen Alter 
hielt er wesentliche Grundgedanken seiner weitgehend «politik-
freien» frühen Anthropologie, etwa das ‹Leibhaben›, für an-
schlussfähig.59

Spätestens seit den 1940 er Jahren änderte sich Anders’ Per
spektive jedoch entscheidend. Den biografischen Hintergrund 

57  Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 8.9.1977, in diesem 
Band, 237. – Dass sich Anders vermutlich im Herbst/Winter 1928 oder im 
Wintersemester 1928/29 in Köln aufgehalten hat, wo Plessner seit 1926 
außerordentlicher Professor war und Nicolai Hartmann Ordinarius für 
Philosophie, legen Anders’ Briefe an Plessner vom 23.8.1929 und vom 
8.9.1977 nahe, in denen er auf diese Aufenthalte Bezug nimmt (vgl. in die-
sem Band, 208 u. 237). Zudem führte Anders in seinem Projektantrag an 
die New Yorker J. S. Guggenheim Memorial Foundation aus dem Jahr 
1936 Köln (neben Marburg) als Studienort für die Zeit nach seiner Frei-
burger Promotion an (vgl. Anders, Musikphilosophische Schriften. Texte 
und Dokumente. Hg. v. Reinhard Ellensohn. München 2017, 142). Über 
die näheren Umstände dieses Köln-Aufenthaltes ist allerdings nichts be-
kannt. Bis zum August 1928 hielt sich Anders nachweislich in Paris auf, 
1929 übersiedelte er nach Berlin, wo er noch im selben Jahr Hannah 
Arendt wiedertraf und heiratete.
58  Günther Anders antwortet, a. a. O., 27. / Vgl. Brief Günther Anders 
an Helmuth Plessner, Neubabelsberg (Potsdam), 23.8.1929, in diesem 
Band, 209. / Vgl. dazu u. a. das umfangreiche Konvolut «Bedürfnis und 
Begriff» aus den 1930 er Jahren (in: Anders, Die Weltfremdheit des Men-
schen, a. a. O., 223–277). / Vgl. ferner: Dries, «Von der Weltfremdheit zur 
Antiquiertheit des Menschen», a. a. O., 441 f.
59  Günther Anders, Mensch ohne Welt. Schriften zur Kunst und Litera-
tur. 2. Aufl. München 1993 (1. Aufl. 1984), XIV. / Vgl. dazu: Dries, «Von 
der Weltfremdheit zur Antiquiertheit des Menschen», a. a. O., 461.  / 
Günther Anders: Ketzereien. München 1982, 191 f.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


404 Nachwort

dieser Entwicklung bildeten die in den Jahren seines Exils in den 
USA (1936–1950) gemachten Entfremdungserfahrungen eines 
großbürgerlich sozialisierten, humanistisch gebildeten Europä-
ers angesichts der US-amerikanischen Massen- und Konsum
gesellschaft. Die zentrale Grundausrichtung seiner frühen Anthro
pologie erschien Anders zunehmend obsolet, «schließlich leben 
wir ja nicht vor der Folie von Bienen, Krabben und Schimpan-
sen, sondern der von Glühbirnenfabriken und Rundfunk
apparaten.»60 Bildete zuerst die Pflanzen- und Tierwelt die Folie 
der anthropologischen Reflexionen, so verschiebt sich der Fokus 
nun auf die Apparate- und Dingwelt: Der philosophischen 
Anthropologie erschloss Anders damit – «neben dem konstitu
tiven Tier/Mensch-Vergleich» – «eine zweite Vergleichsfolie des 
Mensch/Maschine-Vergleichs».61 Anders entwickelt seine Philo-
sophie der Weltfremdheit vor der Folie einer modernen, techni-
zistisch geprägten Welt zu einer «Diskrepanzphilosophie»,62 die 
sich dem zunehmenden «prometheische[n] Gefälle»63 zwischen 
der avancierten Ding- und Gerätewelt und den physiologischen, 
emotionalen und kognitiven Kapazitäten des Menschen an-
nimmt. Rezeptionsgeschichtlich bleibt Anders damit allerdings, 
trotz seines «produktiven Gebrauchs» der philosophischen An-
thropologie der 1920 er Jahre, «ein Seitenautor des Denkansatzes 
in der akademischen und öffentlichen Welt, als dessen Protago-
nisten Gehlen und Plessner fungieren».64 Mit seiner Hinwendung 
zu einer philosophisch fundierten Kultur- und Gesellschafts
kritik, nicht zuletzt auch aufgrund neuer persönlicher Kontakte, 
rückte Anders seit Anfang der 1930 er Jahre in das Umfeld einer 
Theorietradition, die wesentlich vom damals aufstrebenden 
Frankfurter Institut für Sozialforschung um Max Horkheimer 
vertreten wurde. 

60  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1, a. a. O., 366.
61  Fischer, Philosophische Anthropologie, a. a. O., 299.
62  Anders, Ketzereien, a. a. O., 225; Günther Anders antwortet, a. a. O., 
104.
63  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1, a. a. O., 29.
64  Fischer, Philosophische Anthropologie, a. a. O., 301.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


405Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

Anders und das Institut für Sozialforschung

Günther Anders war nie Mitglied des Instituts für Sozialfor-
schung und galt dort, nach eigener Einschätzung, «stets als ein 
kaum einordenbarer Outsider».65 Der erste Kontakt zu einzel-
nen Vertretern des Instituts, namentlich zu Adorno und Hork-
heimer, kam vermutlich Anfang 1930 zustande, als Anders vor 
der Frankfurter Kantgesellschaft den erwähnten Vortrag «Frei-
heit und Erfahrung» hielt.66 Unter den Zuhörern befanden sich 
damals außer Horkheimer und Adorno auch Paul Tillich, Kurt 
Riezler, Karl Mannheim und Anders’ damalige Ehefrau Hannah 
Arendt.67 Anders verfolgte Ende der 1920 er, Anfang der 1930 er 
Jahre den Plan, sich mit einer Arbeit über Musikphilosophie bei 
Paul Tillich zu habilitieren, und übersiedelte zu diesem Zweck 
mit Hannah Arendt für etwa eineinhalb Jahre – vom Frühjahr 
1930 bis zum Herbst 1931 – nach Frankfurt am Main. Gefördert 
wurde er dabei u. a. von Kurt Riezler, dem damaligen Kurator 
der Frankfurter Universität, der mit Horkheimer befreundet 
und Mitglied des sogenannten «Kränzchens» war, eines Frank-
furter Debattierkreises um Adorno, Horkheimer, Tillich, Mann-
heim und andere.68 Riezler war darum bemüht, den in Frankfurt 
eher verpönten Martin Heidegger ‹salonfähig› zu machen sowie 

65  Anders, «Gegen ein neues und endgültiges Nagasaki», a. a. O., 172.
66  Vgl. Anders, «Die Weltfremdheit des Menschen», a. a. O. / Christian 
Dries, «Von der Weltfremdheit zur Antiquiertheit des Menschen», 
a. a. O., 439. / Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 8.9.1977, 
in diesem Band, 237.
67  Vgl. Dries, «Von der Weltfremdheit zur Antiquiertheit des Men-
schen», a. a. O., 439. / Adorno hatte Anders bereits 1929, anlässlich der 
Einreichung seines Artikels «Spuk und Radio» bei der von Adorno (mit)
redigierten Wiener Musikzeitschrift Anbruch kennen gelernt (vgl. Gün-
ther Anders, «Spuk und Radio», in: ders., Musikphilosophische Schrif-
ten, a. a. O., 248–250; vgl. Reinhard Ellensohn, «Günther Anders und die 
Musik» (Nachwort), in: ebd., 336–380, hier: 374).
68  Vgl. ebd., 349 ff. / Gespräche mit Herbert Marcuse, a. a. O., 12. / Wig-
gershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 112.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


406 Nachwort

den Heidegger-Schüler Herbert Marcuse ans Institut zu holen, 
was 1933 mit der Hilfe Leo Löwenthals gelang.69 Während sich 
Adorno im Februar 1931 bei Tillich erfolgreich habilitieren 
konnte, war Anders’ Habilitationsversuch kein Erfolg beschie-
den: Seine Arbeit wurde nie offiziell als Habilitationsschrift ein-
gereicht. Tillichs Einsprüche sowie dessen zögerliche Haltung 
angesichts der sich an der Universität (und nicht nur dort) radi-
kalisierenden politischen Verhältnisse mögen dafür ausschlag
gebend gewesen sein. Für Anders entstand aus dem Scheitern 
seiner Habilitationspläne eine persönliche Kränkung: Er selbst 
sah Adorno daran nicht unwesentlich beteiligt, habe dieser doch 
damals – wie Anders im Briefwechsel Jahrzehnte später formu-
liert – eine gewisse «Attitüde» gegen seine musikphilosophische 
Arbeit gehegt.70 Adorno wiederum bekannte angesichts dieses 
Vorwurfs rückblickend, seine skeptische Haltung Anders’ mu-
sikphilosophischer Arbeit gegenüber wäre einerseits der Tatsa-
che geschuldet gewesen, dass ihm «der Text, nach Sprache und 
Gesamtverhalten, überaus Heideggerisch dünkte» und ihm an-
dererseits «die spezifisch musikalische Basis  – will sagen, das 
technisch Innerkompositorische  – als zu schmal» erschien.71 
Noch während seiner Frankfurter Zeit jedenfalls dürfte Anders 
die Antrittsvorlesungen von Horkheimer (als neuer Direktor des 
Instituts für Sozialforschung) und Adorno (als neuer Privat
dozent) im Januar und Mai 1931 gehört haben.72 Nach seinem 
gescheiterten Frankfurter Habilitationsversuch übersiedelte er im 
Herbst 1931 nach Berlin, wo er auf Vermittlung Bertolt Brechts als 
Journalist im Feuilleton des Berliner Börsen-Courier arbeitete.73 

69  Vgl. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 55, 122, / Gesprä-
che mit Herbert Marcuse, a. a. O., 12.
70  Vgl. Brief Günther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 27.8.1963, 
in diesem Band, 57.
71  Brief Theodor W. Adorno an Günther Anders, Frankfurt am Main, 
31.10.1963, in diesem Band, 64 f.
72  Vgl. zu dieser Frankfurter Episode: Ellensohn, «Günther Anders und 
die Musik», a. a. O., 349–362.
73  Vgl. Günther Anders antwortet, a. a. O., 29.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


407Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

Adorno und Horkheimer verhielten sich Anders gegenüber äu-
ßerst distanziert  – wie «allen ihnen eigentlich nahestehenden 
Dritten» gegenüber.74 Dies hatte nicht unwesentlich mit Anders’ 
philosophischer Herkunft zu tun, nämlich der erwähnten Tat
sache, dass Anders damals, wie er später selbst einbekannte, dem 
«dämonischen ‹spell›»75 der Existenzialontologie Martin Heideg
gers noch durchaus erlegen war. Zudem pflegte er – Adorno er-
innert ihn in einem Schreiben daran76 – noch einen durchaus 
professoralen Habitus, in weitgehender Übereinstimmung mit 
der gängigen akademischen Philosophie, mit Neukantianismus 
und Phänomenologie sowie mit den neueren Strömungen der 
Existenzphilosophie und philosophischen Anthropologie. Wohl 
nicht ganz zu Unrecht meinte also insbesondere Adorno da-
mals, in Anders’ Texten «Freiburger Existentialdüfte»77 zu rie-
chen. Noch im hohen Alter klingt ein gewisser Groll nach, wenn 
Anders beklagt, Adorno hätte in ihm «jahrelang einen – wie soll 
ich es nennen? – Schwarzwälder Bazillenträger gesehen», mithin 
«einen in seinen […] argwöhnischen Augen ganz verächtlichen 
Typ.»78 Die persönliche Distanz, die seit den Frankfurter Jahren 
zwischen Anders und Adorno herrschte, konnte nie zur Gänze 
ausgeräumt werden, wie in den Briefen der beiden aus den 1960 er 
Jahren deutlich wird, in denen auch einige Streitpunkte und «hot 
potatoes», Dritte wie Walter Benjamin oder Arnold Gehlen be-
treffend, ausgegraben und ausführlich zur Sprache gebracht wer-
den.79 Zu dieser brieflichen Aussprache kam es freilich erst lange 

74  Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 511.
75  Günther Anders antwortet, a. a. O., 22. / Vgl. zum Verhältnis Heideg
gers zu seinem «Schüler» Anders auch Anders’ Brief an Helmuth Pless-
ner, Berlin, 10.10.1925, in diesem Band, 193.
76  Vgl. Brief Theodor  W. Adorno an Günther Anders, Frankfurt am 
Main, 31.10.1963, in diesem Band, 68.
77  Günther Anders antwortet, a. a. O., 171.
78  Ebd., 173.
79  Vgl. dazu aus dem Briefwechsel zwischen Adorno und Anders be-
sonders die Briefe Nr. 9–16, 54 ff. / Von «hot potatoes» spricht Anders in 
seinem Brief an Adorno vom 30.6.1963, 56. / Vgl. dazu auch: Konrad Paul 
Liessmann, «Hot Potatoes. Zum Briefwechsel zwischen Günther Anders 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


408 Nachwort

Jahre nach beider Rückkehr aus dem US-amerikanischen Exil 
nach Europa. 

Im Frühjahr 1933 ging Anders unter dem Eindruck der sich 
verschärfenden politischen Verhältnisse von Berlin nach Paris, 
1936 emigrierte er von dort aus nach New York. Bereits 1934 war 
das Institut für Sozialforschung nach New York übersiedelt, 
schon seit 1933 arbeitete es von Genf aus.80 Wie aus Anders’ 
Briefwechsel mit Horkheimer hervorgeht, hatte ihn dieser bei 
der Emigration unterstützt, indem er Anders eine Arbeitszusage 
für die USA, eine Mitarbeiteraufforderung des Instituts, ver-
schaffte.81 Anders bekräftigte Horkheimer gegenüber, «wie sehr 
mir Ihr Schreiben im Kampf um das Visa genutzt hat».82 Fester 
Mitarbeiter des Instituts wurde Anders indes nicht, er zählte 
vielmehr zu jenem erweiterten Kreis, der dem Institut im Exil 
zuarbeitete. Als Anders 1936 von New York aus vorschlug, für 
die institutseigene Zeitschrift für Sozialforschung eine kritische 
Auseinandersetzung mit Rudolf Carnaps logischem Empirismus 
zu liefern, stand man diesem Vorhaben, wie der Briefwechsel mit 
Horkheimer belegt, ablehnend gegenüber; der Beitrag kam nicht 
zustande.83 Auch Anders’ noch von Paris aus an Horkheimer 
übermittelter Vorschlag, seine «Analyse des Döblinschen Alex
anderplatzromans» für die Zeitschrift beizusteuern, blieb folgen-
los.84 Von 1937 bis 1939 schließlich schrieb Anders einige Rezen-

und Theodor  W. Adorno», in: Zeitschrift für Sozialforschung, 6/1998, 
29–38. 
80  Vgl. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 147 ff.
81  Vgl. die Briefbeilage: Institut für Sozialforschung an Günther Anders, 
New York, 14.3.1936, in diesem Band, 14.
82  Brief Günther Anders an Max Horkheimer, Paris, 5.6.1936, in diesem 
Band, 16.
83  Vgl. aus dem Briefwechsel zwischen Anders und Horkheimer dazu 
die Briefe Nr. 8–10, 16 ff.
84  Brief Günther Anders an Max Horkheimer, Paris, 25.2.1936, in die-
sem Band, 13 f. / Vgl. Anders, «Der verwüstete Mensch. Über Welt- und 
Sprachlosigkeit in Döblins ‹Berlin Alexanderplatz›» [1931], in: ders., 
Mensch ohne Welt, a. a. O., 3–41.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


409Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

sionen für die Zeitschrift für Sozialforschung.85 Horkheimer un-
terstützte Anders außerdem 1937 mit einem Empfehlungsschrei-
ben bei seiner Bewerbung um ein Stipendium der John Simon 
Guggenheim Memorial Foundation in New York; darin heißt es: 
«Had it not been for the events in Germany, I believe that 
Dr. Stern [Anders] would have been well advanced on a professi-
onal career in one of the German universities.»86 Das Stipendium 
sollte Anders nicht erhalten.

Dokumentiert ist eine Kooperation zwischen Anders und 
dem Institut für Sozialforschung aus der Zeit, als sich dessen 
Zentrum ab 1940/41 durch die Übersiedelung von Horkheimer 
und Adorno nach Kalifornien verlagerte.87 Anders war bereits 
Ende 1939 von New York nach Los Angeles gezogen (ehe er 
1943 wieder nach New York zurückkehrte), wohnte dort vorü-
bergehend im Haus von Herbert Marcuse und war Teil jener im 
kalifornischen Exil lebenden deutschen Intellektuellen, die 
nicht nur er später als «das andere Deutschland» bezeichnen 

85  Günther Anders, Rezensionen in der Zeitschrift für Sozialforschung: 
Aloys Fischer, Die Existenzphilosophie Martin Heideggers, VI. Jg. 1937, 
416.  / Rolf  W. Göldel, Die Lehre von der Identität in der deutschen 
Logik-Wissenschaft seit Lotze, VI. Jg. 1937, 178.  / Ernst Krieck, Völ-
kisch-politische Anthropologie; Theodor Haering, Was ist deutsche Phi-
losophie?; Max Wundt, Die Ehre als Quelle des sittlichen Lebens in Volk 
und Staat, VI. Jg. 1937, 653.  / Factors Determining Human Behaviour. 
Harvard Tercentenary Publications. Harvard Univ. Press, VI. Jg. 1937, 
431. / Gefühl und Wille. Hrsg. v. O. Klemm, VI. Jg. 1937, 678. / Wilhelm 
Pöll, Wesen und Wesenserkenntnis, VII. Jg. 1938, 230. / Adémar Gelb, 
Zur medizinischen Psychologie und philosophischen Anthropologie, 
VII. Jg. 1938, 423. / Carl Gustav Jung, Psychology and Religion, VII. Jg. 
1938, 424. / Henry C. Link, The Return to Religion, VII. Jg. 1938, 249. / 
Christoph Steding, Das Reich und die Krankheit der europäischen Kul-
tur, VIII. Jg. 1939–1940, 464. / Bertrand Russell, Power. A New Social 
Analysis, VIII. Jg. 1939–1940, 238.
86  Max Horkheimer, Empfehlungsschreiben Günther Anders, 1937 (für 
John Simon Guggenheim Memorial Foundation), in diesem Band, 34. / 
Vgl. dazu: Anders, Musikphilosophische Schriften, a. a. O., 142–144, 148 f.
87  Vgl. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 293 ff., 327 ff.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


410 Nachwort

sollte.88 1942 nahm Anders an einem Seminar des Instituts teil, 
in dessen Rahmen er einen Vortrag zur Theorie der Bedürfnisse 
hielt. An der anschließenden Diskussion nahmen u. a. Hork
heimer, Adorno, Marcuse, Bertolt Brecht und Hanns Eisler 
teil.89

Dessen ungeachtet blieb das Verhältnis zum Institut distan-
ziert. Anders beklagte später, «im Institutskreis wie ein gerade 
noch Tolerierter»90 behandelt worden zu sein. Der durchaus 
prekäre Umgang jener Exilanten mit Anders, die in den USA 
hatten Fuß fassen können, zeigt sich etwa in einem Brief von 
Horkheimer an Adorno, in dem dieser über das Konzept für 
eine Zeitschriftenausgabe räsoniert: «Marcuse und ich könnten 
zum Beispiel zwei aufeinander abgestimmte Aufsätze über den 
Fortschritt schreiben. Ferner könnte der hungernde Günther 
Stern [Anders] gegen ein kleines Honorar eine ergänzende  
Arbeit liefern.»91 Überliefert ist aus der Zeit in Kalifornien auch 
folgende Anekdote: «Anders kam, abgeholt vom Chauffeur, 
eines Abends in Horkheimers Haus, und sie arbeiteten bis 
Mitternacht. Als er sich dann verabschieden wollte, erschien 
Frau Horkheimer mit einer Tüte, die sie ihm mitgab. Anders 
öffnete sie erst zuhause. Ihr Inhalt waren eine Dose Ölsardinen, 
eine Tomate, ein Apfel und mehrere Schachteln Streichhölzer. 
Umgehend telefonierte Anders mit dem Spender, er möge so-
fort seinen Chauffeur schicken, da er ihm etwas zu übergeben 
habe. Der Chauffeur kam und holte die großzügige Gabe wie-

88  Günther Anders antwortet, a. a. O., 36.  / Vgl. Max Beck, Günther 
Anders’ Gelegenheitsphilosophie. Exilerfahrung – Begriff – Form. Mit 
einem Vorwort von Konrad Paul Liessmann. Wien 2017, 23 ff.
89  Vgl. «Thesen über ‹Bedürfnisse›, ‹Kultur›, ‹Kulturbedürfnis›, ‹Kul-
turwerte›, ‹Werte› [25. August 1942], in: Anders, Die Weltfremdheit des 
Menschen, a. a. O., 283–291.
90  Brief Günther Anders an Theodor  W. Adorno, Wien, 27.8.1963, in 
diesem Band, 57.
91  Brief Max Horkheimer an Gretel und Theodor  W. Adorno, Pacific 
Palisades, 4.8.1941, in: Theodor  W. Adorno/Max Horkheimer, Brief-
wechsel 1927–1969, Band  II: 1938–1944. Hg. v. Christoph Gödde u. 
Henri Lonitz. Frankfurt/M. 2004, 177–180, hier: 179.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


411Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

der ab; der Kontakt zu Horkheimer blieb nach diesem Abend 
abgebrochen.»92

Die meisten Institutsmitarbeiter befanden sich zu dieser Zeit in 
einem äußerst fragilen Abhängigkeitsverhältnis zum Institut und 
hatten entsprechende Zukunftsängste. So schreibt etwa Friedrich 
Pollock, Geschäftsführer des Instituts, im Jahr 1941 an Horkhei-
mer, Marcuse habe «die entsetzliche Angst, nach fünf Jahren als 
zweiter Günther Stern [d. i. Günther Anders] herumzulaufen».93 
Auch angesichts solcher Bemerkungen wird Anders’ distanzier-
tes Verhältnis zu den Hauptakteuren des Instituts nachvollzieh-
bar. Im Rückblick resümiert er in einem Interview: «Sie stellen 
sich die Emigration etwas falsch vor, wenn Sie glauben, daß wir 
Zeit hatten, uns hinzusetzen und zu spekulieren. Dazu hatten 
vielleicht Adorno und Horkheimer Zeit, weil sie ein gesichertes 
Leben führten. Adorno und Horkheimer haben ja nie die Misere 
der Emigration durchlebt.»94 Insgesamt sei die Exilzeit für ihn 
eine «philosophisch dialoglose» Zeit gewesen: «Ich gehörte nir-
gendwohin. Ich war nicht mehr Heideggerianer  […], gehörte 
nicht zum Kreis von Adorno und Horkheimer, war niemals Mit-
glied des Frankfurter Instituts und gehörte nicht zur Partei.»95

Später, nach seiner Remigration nach Europa, schlug Anders 
eine mögliche Zusammenarbeit mit dem Institut aus. Dabei han-
delte es sich um den Auftrag, eine deutschsprachige Fassung der 
1950 in den USA veröffentlichten Studie The Authoritarian Per-
sonality zu erstellen. Als Grund nannte Anders inhaltliche Be-
denken, die vor allem die Methodik der Studie betrafen.96 Er 

92  Werner Fuld, Walter Benjamin. Zwischen den Stühlen. Eine Biogra-
phie. München, Wien 1979, 253.
93  Brief Friedrich Pollock an Max Horkheimer, [o. O.], 1.10.1941, zitiert 
nach: Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 296.  / Vgl. ebd., 
293 ff.
94  Günther Anders antwortet, a. a. O., 102.
95  Ebd.
96  Vgl. Anders’ Briefe an Max Horkheimer vom 8.3.1953 u. 5.6.1953; 
sowie Anders’ Briefe an Friedrich Pollock vom 7.3.1953 u. 23.3.1953, in 
diesem Band, 26 ff. u. 35 ff. 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


412 Nachwort

habe, so Anders in seinem Absagebrief an Friedrich Pollock aus 
dem Jahr 1953, niemals gelernt, seine Argumente nach seinen 
«needs» zu richten, wenngleich er  – 1950 aus den USA nach 
Europa zurückgekehrt und seither in Wien lebend – solche öko-
nomischen «needs» als freier Intellektueller ohne universitäre 
Anstellung durchaus verspürte: «Hoffentlich habe ich mir durch 
meine Worte nicht die ersten dünnen Verbindungsfäden, die ich 
mit dem Institut geknüpft habe, auch schon wieder gefährdet; 
ein Risiko, das ich nicht nur sehr ungern einginge, sondern das 
ich auch aus ‹need›-Gründen fürchte.»97 Zu einer Zusammen
arbeit mit dem Institut kam es, trotz der hier formulierten Hoff-
nung, nicht mehr. Die Verbindung zu dessen Vertretern blieb 
äußerst lose. In der Rückschau konstatierte Anders nicht ohne 
Trotz, die Frankfurter Schule habe für ihn «keine formierende 
Rolle» und Adornos Schriften hätten nur «eine sehr geringe 
Rolle» gespielt.98 

Gleichwohl liegt die Affinität von Anders’ Werk zu den Ver-
tretern der Frankfurter Schule auf der Hand, was auch durch 
zahlreiche Einzeluntersuchungen belegt wird.99 Ein wesentlicher 
Grund dafür liegt in der erwähnten Suche nach «Konkretion» 
und der damit verbundenen Abkehr von der traditionellen Be-
wusstseinsphilosophie hin zu einer durch Marx inspirierten 
materialistischen Kultur- und Gesellschaftskritik. So konstatiert 

97  Brief Günther Anders an Friedrich Pollock, Wien, 23.3.1953, in die-
sem Band, 42.
98  Günther Anders antwortet, a. a. O., 102.
99  Vgl. Berthold Wiesenberger, Enzyklopädie der apokalyptischen Welt. 
Kulturphilosophie, Gesellschaftstheorie und Zeitdiagnose bei Günther 
Anders und Theodor W. Adorno. München 2003. / Karl Wagner, «Adorno/
Anders. Korrespondenzen und Diskrepanzen», in: Transatlantische Ver-
werfungen – Transatlantische Verdichtungen. Kulturtransfer in Literatur 
und Wissenschaft 1945–1989. Hg. v. Georg Gerber, Robert Leucht u. Karl 
Wagner. Göttingen 2012, 138–155. / Christian Fuchs, «Günther Anders 
und Herbert Marcuse», in: Geheimagent der Masseneremiten – Günther 
Anders. Hg. v. Dirk Röpcke u. Raimund Bahr. St. Wolfgang 2002, 113–
127. / Susanne Martin, Denken im Widerspruch. Theorie und Praxis non-
konformistischer Intellektueller. Münster 2013.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


413Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

Rolf Wiggershaus nicht nur, dass «seit den 30 er Jahren theore-
tisch produktives linkes Denken im deutschsprachigen Bereich» 
im Frankfurter Institut für Sozialforschung seinen Fokus hatte, 
sondern auch, dass «noch einzelne wie Ernst Bloch, Günther 
Anders oder Ulrich Sonnemann sich in Relation zu diesem Fokus 
sehen ließen.»100

Anders und der Marxismus, oder:  
Theorie als propädeutische Praxis

Die Schriften von Karl Marx hatte Anders nach eigener Aussage 
in der zweiten Hälfte der 1920 er Jahre kennen gelernt, noch vor 
jenen Hegels: Vor allem «der junge Marx fing an […] eine Rolle 
zu spielen»  – gemeint sind wohl die Pariser Manuskripte, die 
1932 veröffentlicht und für eine ganze Generation prägend wur-
den.101 «Hier war in einem gewissen Sinne ein neuer Marx, der 
wirklich konkret war», erinnert sich Marcuse.102 Die Hinwen-
dung von Heidegger zu Marx, die Anders, Marcuse und Hork-
heimer auf jeweils eigene Weise vollzogen, sei, so Marcuse, nicht 
die Reaktion auf ein «persönliches Problem» gewesen, sondern 
auf «ein Generationenproblem».103

Günther Anders war vielleicht derjenige Vertreter dieser Ge-
neration, der dem Husserl’schen und Heidegger’schen Denken – 
bei aller Kritik und trotz seiner Hinwendung zur marxistisch-
materialistischen Theorie  – am meisten verhaftet blieb. Das 
phänomenologisch-ontologische Erbe ist in seinen Schriften, 
etwa in seiner Technik- und Medienphilosophie, stets präsent. 
Was seine philosophische Beschäftigung auszeichnet, ist gerade 

100  Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 729.
101  Günther Anders antwortet, a. a. O., 25. / Karl Marx: Ökonomisch-
philosophische Manuskripte (1844), in: MEGA, Abt. 1, Bd. 3. Berlin 
1932, 29–172.
102  Gespräche mit Herbert Marcuse, a. a. O., 11.
103  Ebd., 10.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


414 Nachwort

eine eigentümliche Verbindung von Phänomenologie, Ontologie 
und Marxismus.104 Zu einem Dialektiker vom Schlage Adornos 
oder Horkheimers ist Anders nie geworden. Wie Marcuse hat er 
darüber hinaus stets an einem humanen ‹Wesen› bzw. Ideal als 
Maßstab der Entfremdung festgehalten und damit das existen
zialistische Erbe in verwandelter Form bewahrt.105 Beider Mar-
xismus hatte, wie Jürgen Habermas in Bezug auf Marcuse be-
merkte, «einen stark anthropologischen Einschlag».106

Mit Anders’ Hinwendung zu Marx ging auch seine Politisie-
rung Anfang der 1930 er Jahre einher. Der bis dahin professoral 
auftretende, eine Universitätslaufbahn anstrebende Philosoph 
entfernte sich angesichts von Faschismus und Kriegsgefahr 
zunehmend von der akademischen Welt und seinem «total 
politikfreien»107 Gelehrtenleben und verstand sich fortan als 
philosoph engagée mit dem Anspruch, in die ‹reale› Welt einzu-
greifen und einzuwirken. Die traditionelle Trennung von Theo-
rie und Praxis, von theoretisch-kontemplativer Reflexion und 
praktisch-politischer Aktion hielt er mehr denn je für widersin-
nig, seine Texte wollte er auch als Aktion verstanden wissen, zu-
mindest als «propädeutisch[e] Praxis».108 «Glauben Sie vielleicht, 
nach Hiroshima sei ich als ‹Theoretiker› geflogen? […] Und mit 
Claude Eatherly oder Klaus Eichmann hätte ich als Theoretiker 
korrespondiert?»109 In diesem Punkt stand Anders wohl Mar-

104  Vgl. Christian Dries, «‹Diese akademische Diktion trägt nicht›. 
Theorie als kritische (Sprach-)Praxis bei Günther Anders», in: Aufklärung 
und Kritik 2/2013, 138–154, hier: 140.  / Ellensohn/Putz, «‹Alles Wirk
liche wird phantomhaft, alles Fiktive wirklich›», a. a. O., 64.
105  Vgl. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 121.
106  Gespräche mit Herbert Marcuse, a. a. O., 24.
107  Anders, Mensch ohne Welt, a. a. O., XIV.
108  Dries, «‹Diese akademische Diktion trägt nicht›», a. a. O., 140. / Vgl. 
Reinhard Ellensohn, «Trotz, Schwulst und literarischer Sadismus. Zu 
Günther Anders’ Sprachkritik an Jaspers, Heidegger und Adorno», in: 
Max Beck/Nicholas Coomann (Hg.), Sprachkritik als Ideologiekritik. 
Studien zu Adornos «Jargon der Eigentlichkeit». Würzburg 2015, 162–
176, hier: 162, 165.
109  Günther Anders antwortet, a. a. O., 98.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


415Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

cuse um einiges näher als Adorno und Horkheimer, deren aus 
seiner Sicht mangelnde politische Aktivität und Rückzug in den 
Elfenbeinturm der Theorie er wiederholt problematisierte: Im 
Briefwechsel mit Adorno formuliert er diesen Vorwurf unter 
dem Stichwort der «Aktionsaskese».110 

Angesichts der politischen Erfahrungen der Vorkriegszeit und 
der gesellschaftlichen Entwicklung der Nachkriegsjahre schien 
für die Vertreter der Kritischen Theorie die Arbeiterklasse als 
revolutionäre bzw. emanzipatorische gesellschaftliche Kraft dis-
kreditiert. Nach der Rückkehr des Instituts für Sozialforschung 
aus dem US-amerikanischen Exil nach Deutschland Anfang der 
1950 er Jahre zog man daraus unterschiedliche Schlüsse. «Hork-
heimer und Adorno kehrten der gesellschaftlichen und politi-
schen Praxis den Rücken und konzentrierten sich auf die Ausar-
beitung und Verfeinerung der Theorie».111 Dabei beschäftigten 
sie sich «immer mehr mit der Analyse spezifisch bürgerlich-indi-
vidualistischer Werte, die durch die Heraufkunft der Massenge-
sellschaft bedroht waren.»112

Marcuse und Anders hielten an der Möglichkeit politisch-
gesellschaftlicher Veränderung fest. «Was Marcuse nach 1950 von 
Horkheimer und Adorno trennte» – und dies ließe sich auch auf 
Anders übertragen  –, «war die Tatsache, daß er die praktische 
Beschäftigung mit Politik und Gesellschaft, insbesondere mit 
den Möglichkeiten radikaler Veränderung  – für ihn das ent
scheidende Problem – wiederaufnahm.»113 Marcuse, der aus dem 
US-amerikanischen Exil nicht mehr nach Deutschland zurück-
kehrte, avancierte in den 1960 er Jahren zu einem der prominen-
testen Sprecher der Neuen Linken und der 68 er-Protestbewe-

110  Brief Günther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 27.8.1963, in 
diesem Band, 58.  / Vgl. dazu Ellensohn, «Trotz, Schwulst und literari-
scher Sadismus», a. a. O., 174 f.
111  Dies konstatiert Heinz Lubasz in: Gespräche mit Herbert Marcuse, 
a. a. O., 128. 
112  Ebd., 135 f.
113  Ebd., 132.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


416 Nachwort

gung.114 Bereits in den 1950 er Jahren wurde Günther Anders als 
Stichwortgeber der Anti-Atom-Bewegung zur öffentlichen Fi-
gur, in den 1960 er Jahren wirkte er als Juror des von Bertrand 
Russell initiierten Vietnam War Crimes Tribunal. In ihrem je-
weiligen Praxisbegriff differierten Anders und Marcuse freilich 
erheblich. Während Marcuse an der Idee der Revolution fest-
hielt, erklärte Anders diese Idee – angesichts der umfassenden 
und avancierten Technologisierung der (Um-)Welt – für obsolet 
und legte den Fokus nicht auf Veränderung, sondern auf die 
schlichte Erhaltung der Welt. «Heute genügt es nicht, die Welt 
zu verändern», so Anders’ Credo in Anspielung auf ein be-
rühmtes Marx-Zitat, «es kommt darauf an, sie erst einmal zu 
bewahren.»115

An diesem Punkt unterscheidet sich Anders’ Ansatz wohl am 
deutlichsten von jenem der Vertreter der Kritischen Theorie. 
Anders beschreibt die Spätmoderne als ein quasi-totalitäres Sys-
tem im Sinne einer Technokratie, durchaus im Wortsinn verstan-
den als ‹Herrschaft der Technik›. Die Technik wird zum Subjekt 
der Geschichte erklärt, ökonomisch-politische Aspekte scheinen 
angesichts einer alles überlagernden modernen Technik ver
nachlässigbar. In dieser Hinsicht, so Anders, lebten wir in einem 
post-ideologischen Zeitalter, da «das Ideologische in die Pro-
dukte- (namentlich in die Geräte-) Welt selbst eingegangen»116 
sei. Nicht die Politik, nicht die Ökonomie, sondern die Technik 

114  Vgl. Wagner, «Adorno/Anders. Korrespondenzen und Diskrepan-
zen», a. a. O., 148, 152. / Vgl. auch Christian Dries, «Günther Anders und 
die 68 er-Bewegung. Synoptisches Mosaik» (Langfassung), in: Günther 
Anders-Journal, 2019, hg. v. der Internationalen Günther Anders-Gesell-
schaft, https://www.guenther-anders-gesellschaft.org/s/anders-journal-
dries-2019.pdf (abgerufen: 5.1.2022).
115  Günther Anders antwortet, a. a. O., 46.  / Vgl. Fuchs, «Zu einigen 
Parallelen und Differenzen im Denken von Günther Anders und Her-
bert Marcuse», a. a. O., 113 f. 
116  Günther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 2: Über die 
Zerstörung des Lebens im Zeitalter der dritten industriellen Revolution. 
4. durchges. Aufl. München 2018 (1. Aufl. 1980), 210.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


417Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

sei heute «unser Schicksal».117 Gegenüber dieser Analyse, so 
Micha Brumlik, sei «sogar noch Marcuses Bild von der ein
dimensionalen Gesellschaft, die sich aus der nämlichen – (links)
heideggerianischen  – Technikkritik speist, ein Muster an Dia
lektik».118 Erst recht gilt dies in Bezug auf Adorno, der Anders 
«an Negativismus nichts nachgibt, aber nicht wie der Phänome-
nologe im Endgültigen denkt.»119

Genau an diesem Punkt wird die Nähe zu einem anderen Den-
ker deutlich, der der Frankfurter Schule ebenfalls nahestand, 
ohne je Institutsmitarbeiter gewesen zu sein, nämlich zu Ernst 
Bloch. Bloch war – und man darf dieses Urteil getrost auch auf 
Anders übertragen  – ein Einzelgänger, «ein monolithischer 
Block […] in der akademischen und intellektuellen Landschaft 
der Bundesrepublik».120 Im Briefwechsel zwischen Anders und 
Bloch wird die große gegenseitige Wertschätzung deutlich, etwa 
wenn Bloch von Anders’ «sublimen Analysen» und deren 
«Sprachmacht» spricht oder wenn Anders brieflich das Einver-
ständnis dafür einholt, Bloch sein 1970 erschienenes Buch Der 
Blick vom Mond zu widmen.121 Kritisch stand Anders freilich 
Blochs Prinzip Hoffnung, oder genauer: der «Erhebung der 
Hoffnung zum Prinzip»122 gegenüber (darin war er mit Adorno 

117  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1, a. a. O., 20.
118  Micha Brumlik, «Günther Anders. Zur Existenzialontologie der 
Emigration», in: Dan Diner (Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach 
Auschwitz. Frankfurt/M. 1988, 111–149, hier: 131.
119  Burger, «Die Philosophie des Aufschubs», a. a. O., 258. 
120  Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 646.
121  Brief Ernst Bloch an Günther Anders, Paris, 12.8.1959; Brief Ernst 
Bloch an Günther Anders, Leipzig, 15.11.1960, in diesem Band, 142 u. 
147. / Brief Günther Anders an Karola und Ernst Bloch, Wien, 14.4.1969, 
in diesem Band, 165. / Vgl. Günther Anders, Der Blick vom Mond. Refle
xionen über Weltraumflüge. München 1970. / Vgl. zu Anders’ Beschäf
tigung mit Bloch außerdem: Günther Stern [Anders], «Ernst Bloch, Erb-
schaft dieser Zeit» (Rezension), in: Recherches philosophiques, Paris 
1935/36, 411 f.
122  Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, a. a. O., 646. / Vgl. Ernst Bloch: 
Das Prinzip Hoffnung. 3 Bände. Berlin 1954–1959.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


418 Nachwort

einig). Bloch wiederum vermochte mit Anders’ Philosophie der 
Atombombe nur wenig anzufangen.123 Blochs «Metaphysik der 
Hoffnung» und Anders’ «Metaphysik des Untergangs»124 spei-
sen sich allerdings aus derselben Wurzel und ergänzen einander 
insofern. Der Begriff der Apokalypse, für beide ein Zentralbe-
griff, ist theologischen Ursprungs.125 Es ist ein teleologisches 
Geschichtsverständnis und ein eschatologisches Denken, das 
beide verbindet: Bei Bloch manifestiert sich dies in der Perspek-
tive der Erlösung, einer Philosophie des ‹Noch-nicht›, bei An-
ders in einer Vision des Untergangs, einer Philosophie des 
‹Nicht-mehr› bzw. des zweiten Futurums («Es wird gewesen 
sein»).126

Mit seinem Denken in end- und letztgültigen historischen 
Kategorien nähert sich Anders dem Konzept des Posthistoire.127 
In der Tat betrachtete er die Gegenwart in gewissem Sinn als 
letztes, unüberholbares Stadium der Geschichte. «Die Epoche 
der Epochenwechsel ist seit 1945 vorüber. Nunmehr leben wir in 
einem Zeitalter, das nicht mehr eine vorübergehende Epoche vor 
anderen ist, sondern eine ‹Frist›, während derer unser Sein pau-
senlos nichts anderes mehr ist als ein ‹Gerade-noch-sein›.»128 
Angesichts einer avancierten, sich zum «Weltzustand» steigern-

123  Vgl. Günther Anders antwortet, a. a. O., 85.
124  Wolfgang Matz, «Politik der Apokalypse», in: Günther Anders. 
Text und Kritik, Heft 115. Hg. v. Heinz Ludwig Arnold. München 1992, 
49–57, hier: 50 f.
125  Vgl. ebd., 50.  / Vgl. Burger, der die Anders’sche Apokalyptik im 
Sinne einer «auf das Gattungssubjekt übertragene[n] Heidegger’sche[n] 
Thanatologie» liest (Burger, «Die Philosophie des Aufschubs», a. a. O., 
263) / Vgl. ferner: Jason W. Alvis, «Transcendence of the Negative: Gün-
ther Anders’ Apocalyptic Phenomenology», in: Religions, 2017, Vol. 8, Iss. 
4, 59, 1–16; https://doi.org/10.3390/rel8040059 (abgerufen: 30.12.2021).
126  Vgl. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1, a. a. O., 271 f. / 
Matz, «Politik der Apokalypse», a. a. O., 50 ff. / Burger, «Die Philosophie 
des Aufschubs», a. a. O., 265.
127  Vgl. Anna Pollmann, Fragmente aus der Endzeit. Negatives Ge-
schichtsdenken bei Günther Anders. Göttingen 2020.
128  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 2, a. a. O., 21.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3390/rel8040059
https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.3390/rel8040059


419Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

den Technik und insbesondere angesichts der Existenz der Atom-
bombe sei die Geschichte selbst «antiquiert», die gegenwärtige 
Epoche eine «Endzeit».129

Paradoxerweise hat Anders’ Technikphilosophie, die Subjekt 
und Gesellschaft zu vernachlässigbaren Größen erklärt, dennoch 
stets die Rettung eines humanen Ideals zum Ziel. Diese Diskre-
panz zwischen theoretisch-analytischer Schärfe und Unnach
giebigkeit auf der einen, einem pragmatisch-politischen Anspruch 
auf der anderen Seite ist nicht auflösbar und war Anders selbst 
durchaus bewusst. In seinen «Thesen zum Atomzeitalter»130 
drückte er diese Diskrepanz in jener paradoxen Formel aus, die 
ihm zum Leitmotiv wurde: «Wenn ich verzweifelt bin, was geht’s 
mich an! Machen wir weiter, als wären wir es nicht!»131

Anders und die akademische Philosophie, oder:  
Philosophie als «häretische Tätigkeit»

Wie philosophische Theorie und politisch-aktivistische Praxis 
miteinander zu vereinbaren wären, ist eine für Anders wieder-
kehrende Problemstellung. Was er betreibe, sei, so Anders in 
einem Brief an Plessner, «ein konkretes Philosophieren, das nicht 
an Philosophien ansetzt, sondern an den Dingen selbst.»132 Die 

129  Ebd., 9.  / Vgl. Günther Anders, «Die Antiquiertheit der Ge-
schichte», in: ebd., 301–352.  / Anders’ Buch Die atomare Drohung er-
schien 1972 in erster Auflage unter dem Titel Endzeit und Zeitenende. / 
Vgl. Anna Pollmann, «Im Modus des Als-Ob. Günther Anders und das 
postmoderne Denken», in: Ein Paradigma der Moderne. Jüdische Ge-
schichte in Schlüsselbegriffen. Festschrift für Dan Diner zum 70. Ge-
burtstag. Hg. v. Arndt Engelhardt, Lutz Fiedler, Elisabeth Gallas, Natasha 
Gordinsky, Philipp Graf. Göttingen 2016, 351–374, hier: 360 f. 
130  Günther Anders, Die atomare Drohung. Radikale Überlegungen 
zum atomaren Zeitalter. München 1981, 93–105.
131  Ebd., 105.
132  Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 13.12.1954, in 
diesem Band, 225.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


420 Nachwort

Frage, ob und wie dies mit einer akademischen Lehrtätigkeit in 
Einklang zu bringen sei, wird in Anders’ Korrespondenz immer 
wieder kontrovers diskutiert. 

Anders, der bis zum Scheitern seiner Habilitationspläne eine 
akademische Laufbahn angestrebt hatte, bemühte sich nach sei-
ner Rückkehr aus den USA – dort hatte er kurzzeitig an der New 
Yorker New School gelehrt – um eine akademische Stelle. Ernst 
Bloch setzte sich 1949/50 für eine Professur Anders’ an einer ost-
deutschen Universität – in «Leipzig, Berlin, Halle oder Jena» – 
ein, was allerdings nicht zustande kam.133 Obwohl sich Anders 
1950 in Wien niedergelassen hatte, dem Heimatort seiner dama
ligen Frau Elisabeth Freundlich, erwog er bis in die Mitte der 
1950 er Jahre einen Umzug nach Deutschland, denn: «Hier in 
Wien, wo die Universität ein gegen die Außenwelt hermetisch ab-
geschlossenes Leben einer Auster führt, die nur durch Zauber-
sprüche der politischen Parteien zum Öffnen ihrer Schalen veran-
lasst werden kann, ist für mich absolut nichts zu machen […].»134 
1951 bittet Anders Adorno darum, ihn über die «akademischen 
Verhältnisse drüben» (in Deutschland) zu informieren.135 An 
Helmuth Plessner wandte er sich 1953 mit der Bitte, er würde 
«schrecklich gerne auch einmal Grundsätzliches über meine, 
durch die beinahe zwanzig Jahre Emigration zerrissene, akademi-
sche ‹Karrière› mit Ihnen besprechen; denn die Hoffnung, auf 
einer Universität zu lehren, habe ich bis heute nicht aufgegeben».136 

133  Brief Ernst Bloch an Günther Anders, Leipzig, 16.10.1950, in diesem 
Band, 141.  / Vgl. Brief Ernst Bloch an Joachim Schumacher, Leipzig, 
7.7.1949; darin berichtet Bloch, er habe «Günther Stern für Halle» vor
geschlagen (Ernst Bloch, Briefe 1903–1975. Zweiter Band. Hg. v. Karola 
Bloch, Jan Robert Bloch, Anne Frommann, Hanna Gekle, Inge Jens, 
Martin Korol, Inka Mülder, Arno Münster, Uwe Opolka u. Burghart 
Schmidt. Frankfurt/M. 1985, 599–601, hier: 600).
134  Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 16.4.1953, in die-
sem Band, 213 f.
135  Brief Günther Anders an Theodor  W. Adorno, Wien, 5.3.1951, in 
diesem Band, 45.
136  Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 16.4.1953, in die-
sem Band, 213.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


421Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

Auf Fürsprache von Plessner hin war Anders in der Folge 1954/55 
für eine Professur an der Freien Universität Berlin im Gespräch; 
eine Berufung kam nicht zustande.137 

Von seinem Wunsch, eine «reguläre Lehrtätigkeit» aufzuneh-
men, setzte Anders 1953 auch Horkheimer in Kenntnis, nicht 
ohne auf seine «pädagogisch[e] Inklination und Begabung» hin-
zuweisen.138 Er leide an «pädagogischer Abstinenz», habe «Lehr-
leidenschaft, aber wenig Lehrgelegenheit», so Anders an anderer 
Stelle.139 1954 war er, auf Vermittlung von Max Bense, für die 
Stelle eines «geistigen und künstlerischen Leiters» des Studen-
tenhauses der Technischen Hochschule Stuttgart im Gespräch; 
auch diese Pläne zerschlugen sich.140 Ein weiteres Angebot der 
Freien Universität Berlin im Jahr 1957, sich für ein Ordinariat zu 
bewerben – vermutlich das vielversprechendste, das er je erhalten 
hatte –, lehnte Anders nach reiflicher Überlegung ab.141 In sei-
nem Absagebrief an den Dekan der Philosophischen Fakultät 
legte er wortreich und unter Berufung auf Spinoza dar, warum 
eine akademische Anstellung für ihn nun  – er hatte als freier 
Autor zunehmend Fuß gefasst, 1956 war sein philosophisches 
Hauptwerk, der erste Band der Antiquiertheit des Menschen, 
erschienen  – nicht mehr in Frage kam. Zwar verfüge er über 
«pädagogisch[e] Leidenschaft», sei kein «am Schreibtisch solis-
tisch brütender Privatgelehrter, sondern philosophisch durchaus 
‹extravertiert›», und verfolge mit seinen Schriften «didaktisch[e] 
Absichten», doch die «häretische Tätigkeit» des Philosophierens 

137  Vgl. dazu die Briefe: Helmuth Plessner an Günther Anders, Göttin-
gen, 3.12.1954 u. Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 13.12.1954, 
in diesem Band, 220 ff.
138  Brief Günther Anders an Max Horkheimer, Frankfurt am Main, 
5.6.1953, in diesem Band, 28.
139  Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 13.12.1954, in 
diesem Band, 221.
140  Brief Günther Anders an Max Horkheimer, Frankfurt am Main, 
5.6.1953, in diesem Band, 28.
141  Vgl. dazu die Briefe: Helmuth Plessner an Günther Anders, Göttin-
gen, 24.8.1957 u. Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 31.8.1957, 
in diesem Band, 234 ff.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


422 Nachwort

sei für ihn im Rahmen einer Institution letztlich nicht denkbar: 
«man kann sich nicht für Widerspruch bezahlen lassen».142 Sein 
politisches Engagement, die «nichttheoretische Arbeit», die For-
derungen des Tages, ja «das Notwendige» rückten für Anders ab 
Mitte der 1950 er Jahre so sehr in den Vordergrund, dass er es 
nicht länger für möglich hielt, «im akademischen Rahmen die 
geistigen und moralischen Aufgaben zu erfüllen».143 Es wäre ihm 
geradezu als «Verrat» erschienen, so Anders rückblickend, «eine 
rein akademische Stellung anzunehmen, die mich daran gehin-
dert hätte, aktiv aufzutreten».144 Gerade im brieflichen Streit
gespräch mit Adorno werden die Bruchlinien zwischen Theorie 
und Praxis, zwischen akademischer und eingreifender Philoso-
phie, zwischen universitärer und ‹häretischer› Tätigkeit zum 
Thema, etwa wenn Anders konstatiert: «Mir scheint, man kann 
nicht als ein Professor Nietzsche leben oder als ein surrealisti-
scher Geheimrat.»145 Oder wenn Anders in den 1960 er Jahren 
Adorno gegenüber, auch mit Blick auf die restaurativen Tenden-
zen an deutschen Universitäten und anderswo, unverhohlen 
diagnostiziert: «Es ist schwer, sich des Eindrucks zu erwehren, 
dass Sie sich, anerkannt als offiziell zugelassener Papst der Radi-
kalität, in der ominösen und jämmerlichen Deutschen Bundes
republik doch irgendwie häuslich eingerichtet haben.»146 Dem-
gegenüber betonte Anders seine eigene «Unnachgiebigkeit», die 
freilich mitunter mit einer, wie er ebenfalls eingestand, «(auch 

142  Brief Günther Anders an Uvo Hölscher (Dekan der philosophi-
schen Fakultät der Freien Universität Berlin), Seis bei Bozen, 25.8.1957, 
in diesem Band, 92 ff.
143  Brief Günther Anders an Theodor  W. Adorno, Wien, 10.9.1962.  / 
Brief Günther Anders an Ernst Bloch, Wien, 11.10.1961. / Brief Günther 
Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 6.12.1963. – Alle in diesem Band: 
52, 150, 70. 
144  Günther Anders im Gespräch mit Konrad Paul Liessmann, in: 
Konrad Paul Liessmann, Günther Anders zur Einführung. 2. überarb. u. 
erw. Aufl. Hamburg 1993, 151–169, hier: 162.
145  Brief Günther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 27.8.1963, in 
diesem Band, 58.
146  Ebd.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


423Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

mir nicht gerade angenehmen) jugendbewegten Direktheit» er-
kauft sei.147 Nicht verlegen war Anders jedenfalls um eine solche 
Direktheit, wenn es um für ihn dringliche politische Interventio-
nen oder Kommentare ging: Dies wird in seinen Briefwechseln 
deutlich, etwa wenn er gegen Friedrich Torbergs antikommunis-
tische Publikationspraxis zur Feder greift oder sich für in politi-
sche Bredouille geratene KollegInnen und MitstreiterInnen  – 
wie Angela Davis, Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir oder 
Georg Lukács – einsetzt. 

Anders & Friends: Sprachkritik, Kunst, Musik …

Neben dem kultur- und gesellschaftskritischen Impetus seines 
Denkens verbinden Anders mit den in diesem Band versammel-
ten Korrespondenzpartnern zwei weitere wesentliche Elemente: 
sein sprachkritischer Ansatz und seine Affinität zu Kunst und 
Musik. Nicht Marx’ Geschichtsphilosophie sei es gewesen, die 
ihn nachhaltig geprägt habe, so Anders in einer Selbstauskunft, 
sondern dessen Sprachkritik.148 Zeitlebens hat Anders nicht nur 
in eigener Sache um eine adäquate Sprache gerungen, sondern 
auch theoretisch immer wieder über die Frage reflektiert, wie 
philosophische Prosa verfasst sein müsste, um einerseits ihrem 
Gegenstand gerecht zu werden und andererseits jene zu errei-
chen, an die ein Text gerichtet ist, ja an die er – wie die eingangs 
zitierte Fabel nahelegt – wie ein Brief adressiert sein sollte.149 

Besonders im Briefwechsel mit Adorno werden Sprachkritik, 
akademischer Jargon und das Verhältnis des Schreibenden zu 
seiner Leserschaft zum Thema, etwa wenn Anders Adorno vor-
wift, dessen verklausulierte Sprache komme «Terrorismus» und 

147  Ebd., 60.
148  Günther Anders im Gespräch mit Konrad Paul Liessmann, a. a. O., 
156.
149  Vgl. Ellensohn, «Trotz, Schwulst und literarischer Sadismus», 
a. a. O., 162 ff.; Dries, «‹Diese akademische Diktion trägt nicht›», a. a. O.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


424 Nachwort

«Sadismus» an seinen LeserInnen gleich.150 In einem Brief an 
Anders bezeichnet Marcuse einen allzu prätentiösen Sprachstil 
als «Adorneske»151 – und genau solche «Adornesken» gelte es 
zugunsten einer verständlichen und zugänglichen philosophi-
schen Sprache zu vermeiden. Er begreife nicht, so formuliert 
Anders in einem Brief an Bloch, für wen Adorno schreibe, 
schließlich könne dessen Leserschaft doch nicht nur aus ihm 
ebenbürtigen «Adorni und gescheiten Adornamenten» beste-
hen.152 Demgegenüber streitet Anders für einen unakademischen 
philosophischen Stil, der nichtsdestotrotz «streng und skrupel-
haft» sein sollte.153 Die Forderung nach einer nicht nur für ‹Ein-
geweihte› verständlichen philosophischen Diktion spielt in 
Anders’ Denken und Schreiben eine zentrale Rolle. Sein 1968 
erschienenes Buch Visit beautiful Vietnam, das eine scharfe 
Sprach- und Medienkritik enthält, hielt er selbst für eines seiner 
besten Bücher.154 Seine letzten umfangreicheren Veröffent
lichungen, die als Vorarbeiten für einen dritten Band der Anti-
quiertheit des Menschen vorgesehen waren, widmete Anders 
einer umfassenden Sprachanalyse und -kritik im Zeitalter mo-
derner Technik und Medien.155

150  Brief Günther Anders an Theodor W. Adorno, Wien, 27.8.1963, in 
diesem Band, 57, 59. 
151  Brief Herbert Marcuse an Günther Anders, Washington, 25.7.1947, 
in diesem Band, 99.
152  Brief Günther Anders an Ernst Bloch, Wien, 28.11.1960, in diesem 
Band, 148.
153  Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Wien, 13.12.1954, in 
diesem Band, 221.
154  Vgl. Brief Günther Anders an Herbert Marcuse, Wien, 2.9.1978, in 
diesem Band, 132. 
155  Günther Anders, «Sprache und Endzeit  I–VI»: «Sprache und End-
zeit», in: FORVM, H. 423–424/März 1989, 4–5; «Sprache und Endzeit 
(II)», in: FORVM, H. 426–427/Juni-Juli 1989, 28–30; «Sprache und Endzeit 
(III)», in: FORVM, H. 428–429/August-September 1989, 50–55; «Sprache 
und Endzeit IV», in: FORVM, H. 430–431/Oktober-November 1989, 40–
46; «Sprache und Endzeit (V)», in: FORVM, H. 432/Dezember 1989, 62–
67; «Sprache und Endzeit (VI)», in: FORVM, H. 433–435/1990, 17–21.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


425Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz

Seine Affinität zu bildender Kunst und Musik teilte Anders 
insbesondere mit Adorno, Bloch und Plessner. In den Brief-
wechseln wird dies deutlich, wenn Anders von seiner Arbeit an 
einem «philosophischen Louvreführer», von seiner Beschäfti-
gung mit Vincent van Gogh oder dem Jugendstil berichtet (an 
dem er die «Bekämpfung des Naturalismus durch Verwandlung 
der Produkte in Schein-Natur» herausstellen wollte), wenn er 
sich als «Velázquez- und Goya-‹fan›» zu erkennen gibt, oder 
aber mit Adorno über Musikphilosophie, über Gustav Mahler, 
Alban Berg, György Ligeti oder Friedrich Cerha korrespon-
diert.156 

… oder: Ein Stück deutsche Philosophiegeschichte

Dass eine genuine Kunst und Tradition des Briefeschreibens im 
Verschwinden begriffen sei, notierte Anders an einer Stelle der 
Antiquiertheit des Menschen, sei der Erfindung des Telefons zu 
verdanken. Die «Verkümmerung» der Briefkunst sei bereits so 
«erfolgreich» von statten gegangen, «daß uns Heutigen nun jene 
Briefe, die durchschnittlich Gebildete vor hundert Jahren einan-
der geschrieben haben, durchweg als Meisterwerke genauer 
Zuwendung und genauer Mitteilung vorkommen.»157 Von einer 
solchen heute weitgehend verschwundenen Briefkultur zeugt 
auch der vorliegende Band: Die darin versammelten Briefwech-

156  Brief Günther Anders an Helmuth Plessner, Neubabelsberg (Pots-
dam), 23.8.1929, in diesem Band, 209. / Vgl. Anders’ «Louvretagebuch» 
[Fragment 1927/28], in: ders., Schriften zu Kunst und Film. Hg. v. Rein-
hard Ellensohn u. Kerstin Putz. München 2020, 103–141. / Brief Günther 
Anders an Helmuth Plessner, Frankfurt am Main, 4.4.1930, in diesem 
Band, 210. / Brief Günther Anders an Max Horkheimer, Wien, 20.1.1953, 
in diesem Band, 24. / Brief Günther Anders an Herbert Marcuse, Wien, 
2.9.1978, in diesem Band, 133. / Vgl. Anders’ Briefwechsel mit Adorno in 
diesem Band, 45 ff.
157  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1, a. a. O., 374.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


426 Nachwort

sel geben Einblick in exemplarische intellektuelle Biografien, 
sind Zeitdokumente, die von Emigration und Exil erzählen, 
von den Schwierigkeiten, denen sich die Remigranten bei ihrer 
Rückkehr nach Europa ausgesetzt sahen, von einer «völlig 
judenlosen»158 Welt im Österreich der Nachkriegszeit oder der 
geistigen Enge Wiens, einer Stadt, die Anders lange Jahre als «ein 
höchst kontingentes Zuhause»159 empfand. Nicht zuletzt werfen 
sie Schlaglichter auf Zeitgenossen wie Walter Benjamin, Hannah 
Arendt oder Martin Heidegger. Neben biografischen und zeit-
historischen Aspekten machen diese Briefe auch ein Stück Philo-
sophiegeschichte erfahrbar, mithin das Denken und Handeln 
einer Philosophengeneration, die nicht nur die Philosophie im 
engeren Sinn, sondern die gesamte intellektuelle Landschaft, die 
Politik und Kultur insbesondere Nachkriegsdeutschlands und 
Nachkriegseuropas entscheidend prägte.

158  Brief Günther Anders an Herbert Marcuse, Wien, 18.10.1965, in die-
sem Band, 114.
159  Brief Günther Anders an Max Horkheimer, Wien, 17.7.1953, in die-
sem Band, 31.

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389 - am 27.01.2026, 05:51:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.17104/9783406791666-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

