SCHLUSSBETRACHTUNGEN

Ausgangspunkt dieser Arbeit war die kolonialhistorische Beobachtung
eines »weltgeschichtlich seltene[n] Unwillen[s]« auf Seiten der moder-
nen europdischen Kolonialherren, »den unterworfenen Gesellschaften
kulturell entgegenzukommen« (Osterhammel 1997a: 20). Mein Vor-
schlag lautete, sich diesem noch kaum erforschten und erst im Zuge des
cultural turn in den Geistes- und Sozialwissenschaften tiberhaupt fiir
bemerkenswert befundenen Phidnomen aus literaturwissenschaftlicher
Perspektive zu ndhern. Zwar sind literarische Texte keine dokumentari-
schen Abbilder realhistorischer Prozesse; die umfangreiche Reiseliteratur
der Kolonialzeit entwirft jedoch etwas, das sich als »koloniales Imagina-
res< konzeptualisieren lédsst, und das, wie gezeigt wurde, trotz aller deut-
lich markierten Fiktionalitdt Riickschliisse auf das von Jiirgen Oster-
hammel mit »mangelnde Anpassungswilligkeit« (ebd.) umschriebene
Phénomen zulédsst. Anschlieend an die ausfiihrlichen Textanalysen der
Kapitel III bis V soll hier in einem kurzen Resiimee erdrtert werden, in-
wieweit die grundlegenden Thesen dieser Arbeit zur Inszenierung kultu-
reller Grenzen und zum Phidnomen der kulturellen Einflussangst in der
Reiseliteratur des 19. Jahrhunderts belegt werden konnten, welche An-
kntipfungspunkte sich daraus ergeben und welcher Ausblick auf die Ge-
genwart von hier aus moglich ist.

Alle drei behandelten Texte — Herman Melvilles Typee (1846), Hen-
ry Rider Haggards King Solomon’s Mines (1885) und Joseph Conrads
Heart of Darkness (1899) — variieren das Grundschema, das in Kapitel I
als das »evolutionistische Paradigmac identifiziert worden ist. In der dar-
gestellten Kulturbegegnung zwischen einem reisenden Protagonisten
oder einer kleinen Gruppe von Protagonisten mit einer zahlenméfig und
kulturell (noch) dominierenden indigenen Gesellschaft manifestiert sich
jeweils eine kulturelle Grenze, die durch die rdumliche und zeitliche Dis-
tanzierung des Anderen unterstrichen wird. Das Andere erscheint als eine
Entsprechung des ehemals Eigenen, als eine evolutiondre Frithform, die
in groBBer Ferne zu Europa weiterexistiert. Die Textanalysen zeigten je-
doch auch, dass sich entscheidende Unterschiede daraus ergeben, wie das
evolutionistische Paradigma jeweils konkret realisiert wird. Eine verglei-
chende, diachrone Betrachtung der Werke macht einen diskursgeschicht-

201

https://dol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

lichen Prozess erkennbar, der als Naturalisierung der Differenz und In-
ternalisierung der Grenze beschrieben werden kann.

So definiert Melville in Typee Alteritit noch primér tiber kulturelle
Differenz. Der andere Raum und die andere Zeit beginnen dort, wo die
moderne Zivilgesellschaft endet. »Sie< (die Polynesier) sind demnach
heute, wie »wir< (die Europder und Amerikaner) vor der Entwicklung der
modernen Zivilisation gewesen sind, was bei Melville zunéchst so viel
bedeutet wie: die Taipis haben verschiedene Freiheiten und Ungezwun-
genheiten des vorzivilisatorischen Lebens noch nicht verloren, die der
Preis unseres eigenen kulturevolutiondren Fortschritts waren. Es ist die-
ses Weniger an >Zivilisation¢, das in der ersten Hélfte des 19. Jahrhun-
derts vor allem in Berichten aus dem Siidpazifik noch in grundsitzlich
positivem Licht erscheinen konnte, obwohl die verstérende Praktik des
Kannibalismus einen Schatten auf das beliebte Bild des Stidseeparadieses
warf und, zumindest bei Melville, nur ein kurzer Ausflug in dieses ero-
tische Paradies als eigentlich erstrebenswert erschien, nicht ein dauerhaf-
ter Aufenthalt und eine tiefgreifende Akkulturation.

In King Solomon’s Mines und vor allem in Heart of Darkness kommt
es zu einer ganz anderen Auslegung des evolutionistischen Paradigmas.
Wo Typee dem Rousseauismus verpflichtet ist, kniipfen die Texte Hag-
gards und Conrads an den Darwinismus — vor allem populdrwissen-
schaftliche Weiterfithrungen von Charles Darwins Evolutionstheorie —
an. Der urspriingliche Zustand ist nun nicht mehr einer der (relativen)
moralischen Vollkommenheit, sondern, im Gegenteil, ein amoralischer,
animalischer. Nach wie vor lautet die Grundiiberzeugung, dass jsie
(dort)<, anders als »wir (hier)¢, diesem Urzustand vergleichsweise nahe
stehen, doch wandelt sich die Konzeption des Urzustands von einem Ide-
albild in ein zwar faszinierendes, aber abgriindiges und, wie der Titel von
Conrads Erziahlung unterstreicht, diisteres. Entscheidend ist dabei, dass
die kulturelle Differenz zwischen Europdern und Nicht-Europdern nun
auch mit einer biologischen Entwicklung erkldrt wird, nicht allein mit ei-
ner kulturellen Evolution. Die Afrikaner sind demnach von ihrer natiirli-
chen Entwicklung her noch nicht zivilisationsfahig, wie die stidafrikani-
schen Ruinen von Steinbauten und Stiddten angeblich »weiler< Herkunft
bei Haggard illustrieren sollen. Indem in diesem Sinne eine >natiirliche«
Abgrenzung vollzogen wird, riickt das Andere in scheinbar noch weitere
Ferne. Zugleich erscheint es, paradoxerweise, néher als zuvor: Haggard
lasst seinen Protagonisten Allan Quatermain konstatieren, die mensch-
liche Natur sei im Gegensatz zur Kultur im Wesentlichen unveréinderbar;
dementsprechend klein sei der Unterschied zwischen >Zivilisierten< und
»Wilden<«. Nur der im Verlauf des Zivilisationsprozesses angeeignete
Triebverzicht, argumentiert Conrads Marlow — Aspekte von Freuds spé-
terer psychoanalytischer Theorie vorwegnehmend —, bewahrt den Euro-

202

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

péer vor einem Riickfall in den Urzustand, von dem keine vollkommene
Loslosung moglich ist. Er bleibt erhalten als unauslschliche evolutiond-
re Spur, die den europdischen Reisenden und Kolonisten mit seiner
fremden Umgebung in den Tropen verbindet und besonders anfillig fiir
Fremdeinfliisse macht.

Erklértes Ziel der Ich-Erzéhler Melvilles, Haggards und Conrads ist
die Aufrechterhaltung der eigenen kulturellen Identitit in der Fremde.
Weil diese Identitét in Abgrenzung zum Anderen definiert wird, muss die
separierende Grenze in der Kontaktsituation bestehen bleiben. Mit dem
in Anlehnung an Osterhammels Beobachtung eines »Unwillens< zur Ak-
kulturation entwickelten Begriff der »Einflussangst< wurde in diesem Zu-
sammenhang die Vorstellung bezeichnet, dass die Aufrechterhaltung der
eigenen Identitit angesichts der Ubermacht des Anderen scheitern kénn-
te, wenn Fremdeinfliisse verschiedener Art die Grenzkonstruktionen un-
terlaufen und eine irreversible Vermischung herbeifiihren. >Angst¢, so
wurde mehrfach hervorgehoben, ist dabei nicht gleichzusetzen mit einer
einfachen Ablehnung. Texte wie der in Kapitel IV behandelte Essai sur
l'inégalité des race humaines (1853-55) Arthur de Gobineaus machen
vielmehr deutlich, dass die Gefahr eines moglichen Einflusses gerade
auch deshalb gesehen wurde, weil im Gegenteil ein grundsitzlicher Wille
zur Akkulturation zu bestehen schien. Laut Gobineau strebten die Euro-
pder (als die weille, iiberlegene Rasse) geradezu nach Vermischung. Mit
dieser These stellt Gobineau zwar eine Extremposition dar, eine Emp-
fanglichkeit fur kulturellen Einfluss und eine Bereitwilligkeit zu rassi-
scher Vermischung attestierten jedoch auch zahlreiche andere Autoren
den europdischen Kolonisten.

Die immer wieder zu beobachtende Spannung zwischen Begehren
und Angst, die in Kapitel I zunédchst anhand verschiedener Texte iiber
authentische Fille kultureller und rassischer Vermischung herausgearbei-
tet wurde — Edmund Spensers 4 View of the State of Ireland (1633), Ed-
ward Longs The History of Jamaica (1774) und Robert Fletchers Letters
from the South Seas (1923) —, lasst auf eine Tabuisierung der Grenziiber-
schreitung schlieen. Das »Akkulturationstabu¢, so wurde argumentiert,
ist als ein Mittel zur Stabilisierung der Grenzen zu verstehen; es beugt
der besagten Anfilligkeit fiir Fremdeinfliisse vor, indem es die Uber-
schreitung mit Angst besetzt und Vermischungen als abject (in Julia
Kristevas Sinne des Wortes) erscheinen ldsst. Ein Echo findet es aufler in
politischen, historiographischen und autobiographischen Schriften wie
den oben genannten auch in fiktionalen Inszenierungen kolonialer Kul-
turbegegnungen. So machen Melville, Haggard und Conrad in ihren Rei-
seerzdhlungen ebenfalls die fiir Tabuverbote charakteristische ambiva-
lente Haltung deutlich. Dem mehr oder weniger direkt ausgesprochenen
Begehren der Erzéhler, sich dem Anderen durch Akkulturation und/oder

203

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

sexuellen Kontakt anzundhern und so die trennende Distanz zu iiberwin-
den, steht die Angst vor den Konsequenzen einer solchen Grenziibertre-
tung gegeniiber.

Stets dient der Fall einer anderen Figur oder einer Gruppe von Figu-
ren als die abschreckende Illustration dessen, was wire, wenn der Ich-
Erzidhler diesem Beispiel folgte. Bei Melville fungieren im Gesicht této-
wierte beachcombers als eine Mahnung an den Romanhelden, keine zu
starke (und keine zu offensichtliche) gesellschaftliche Bindung einzuge-
hen, um sich so die Moglichkeit einer problemlosen Riickkehr in die ei-
gene Kultur zu bewahren. In Haggards Afrika-Roman erfiillen die Phéni-
zier, als frithe >weifle< Hochkultur, eine bei allen Unterschieden grund-
sdtzlich vergleichbare Funktion. Sie erinnern innerhalb der historischen
Fiktion des Romans daran, was geschieht, wenn sich die in der Minder-
heit befindenden Kolonisten mit den dunkelhdutigen Eingeborenen ver-
mischen und so den Erhalt der eigenen Kultur in der Fremde gefidhrden.
Hier geht es, anders als bei Melville, nicht nur um unmittelbare Nachteile
fir den Romanhelden, sondern auch um langfristige Folgen flir die ge-
samte Kolonie. Das Ergebnis rassischer Vermischung — in diesem Punkt
stimmt Haggards Roman mit vielen zeitgendssischen Texten tiberein —
wire noch fataler als eine nur kulturelle Anndherung, wie sie Tommo in
Typee vollzieht (wenn auch nur ansatzweise, in der Rolle eines bloB tem-
pordren Besuchers); die Einflussangst steigert sich mit der Neudefinition
der Kulturgrenze als Rassengrenze. In Heart of Darkness ist es Kurtz,
dessen unheimliche Verwandlung im afrikanischen Urwald die Gefahren
eines dauerhaften Aufenthalts in den Tropen vor Augen fiihrt. Uber eine
willentliche Anndherung hinaus ist hier etwas geschehen, das als unum-
géngliche Folge der kolonialen Expansion und daher als besonders er-
schreckend erscheint. Der diffuse, kaum zu verhindernde Einfluss der
Tropen hat schwerwiegende Folgen selbst fiir einen hochkultivierten
Musterkolonialisten wie den mit einem ausgesprochen starken Zivilisie-
rungseifer ausgestatteten Kurtz. Hier zeigt sich der Effekt der oben be-
schriebenen Internalisierung der Grenze auf das Phénomen der Einfluss-
angst: Die Idee eines »inneren Wilden¢, den nur der zivilisatorische Kon-
trollapparat der modernen européischen Stadt im Zaum halten kann, lasst
kulturelle Identitit als besonders labil, die trennende Grenze als ent-
sprechend durchlissig erscheinen. Der bloBe Aufenthalt im kolonialen
Raum kann demnach zu einer Grenziiberschreitung fiihren, bei der es
zum Wiedererwachen nur verdrangter und verborgener Triebe kommt —
eine Form des Einflusses, der, anders als bei Melville und bei Haggard,
nicht mit einer einfachen Ablehnung oder Enthaltsamkeit entgegenge-
wirkt werden kann.

Ziel meiner Arbeit war es, die Praxis der kulturellen Grenzziehung
und das Phidnomen der Einflussangst anhand verschiedener Texte nicht

204

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

nur moglichst vielseitig zu dokumentieren, sondern sie zugleich auch im
historischen Wandel darzustellen. Der hier in Umrissen rekonstruierte
Alteritatsdiskurs ist, wie wiederholt hervorgehoben wurde, kein mono-
lithisches und statisches Gebilde, sondern ein dynamischer Prozess, der
bei allen RegelmiBigkeiten von inneren Widerspriichen, Ambivalenzen
und diskursiven Verschiebungen geprigt ist. Das in den einleitenden
Ausfiihrungen zur Arbeit an der Grenze theoretisch vorskizzierte Muster
von der Diskontinuitét in der Kontinuitdt hat sich in den Textlektiiren
bestitigt. Vieles spricht dafiir, beim Alteritdtsdiskurs, wie beim Konzept
»Diskurs< tiberhaupt, dariiber hinaus von einer »Redevielfalt« auszuge-
hen, das heifit von einer simultanen Prisenz voneinander abweichender
und miteinander konfligierender Subdiskurse.' Neben der hier hervorge-
hobenen Diskontinuitit auf der Ebene der Diachronie kénnte in zukiinf-
tigen Untersuchungen dementsprechend noch verstérkt auf die Pluralitit
und Heterogenitit auf der Ebene der Synchronie eingegangen werden.

So koénnten Gegenproben zu den Thesen von der Einflussangst und
dem Akkulturationstabu gemacht werden. In literarischen Texten vor al-
lem der rousseauistisch geprigten ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts
konnte insbesondere Akkulturation positiv besetzt sein, solange sie in be-
stimmten Grenzen blieb. In der 1831 entstandenen Einleitung zu The
Last of the Mohicans (1826) stellt James Fenimore Cooper seinen Ro-
manhelden Natty Bumppo als eines jener »half wild beings who hang
between society and the wilderness« (Cooper 2001: xxxi) vor, wie sie zur
Zeit des englisch-franzosischen Kolonialkrieges hdufig in der amerika-
nischen Prérie anzutreffen gewesen seien. Cooper hélt diese Tatsache fiir
alles andere als beklagenswert; er charakterisiert seinen Helden als »a
man of native goodness, removed from the temptations of civilised life,
though not entirely forgetful of its prejudices and lessons, exposed to the

1 Das Konzept der »Redevielfalt« stammt von dem russischen Sprach- und
Literaturwissenschaftler Michail Bachtin. In seinem Mitte der 1930er Jahre
entstandenen Essay »Das Wort im Roman« stellt Bachtin der durch Nor-
men gesicherten, institutionell privilegierten »Einheitssprache« — die ge-
meinhin zum Gegenstand wissenschaftlicher, theoretischer Sprachbetrach-
tung wird — die Vielfalt der tatséchlich gesprochenen Sprache gegeniiber,
welche die Einheitssprache nicht blof in linguistische Dialekte, sondern
auch in »sozioideologische Sprachen« (Bachtin 1979: 165) aufspaltet. In
der Sprache wirken demzufolge zwei antagonistische »Kréfte«, die »zentri-
petale« (auf Vereinheitlichung und Zentralisierung abzielende) und die
»zentrifugale« (diversifizierende, dezentralisierende). Durch das Zusam-
menspiel dieser beiden Kréfte, so Bachtin, tritt in der Sprache »Dynamik«
neben »Statik« (ebd.). Ahnliches lisst sich auch fiir den Diskurs behaupten,
der seinerseits in verschiedene individuelle Aussagen (énoncés) aufgeteilt
ist, die laut Michel Foucault zugleich einer RegelméBigkeit unterliegen und
kontingent sind. Vgl. dazu Foucault 1981: 33-60.

205

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

customs of barbarity, and yet perhaps more improved than injured by the
association« (Cooper 2001: xxxi). Der Held der weltberithmten Leder-
strumpf-Romane ist Cooper zufolge ein Mischwesen.” Die Akkulturation
an die Lebensweise der Indianer hat dabei, wie im Roman hervorgehoben
wird, Wirkungen auch auf die physischen, sensorischen und mentalen
Fahigkeiten Natty Bumppos, der — geniigsam, tapfer, furchtlos und mit
geschirften Sinnen — sich wie ein Indianer im Wald zu orientieren ver-
mag.’ Demgegeniiber steht die fast zwanzig Mal wiederholte Beteuerung
des Protagonisten, er sei »a man, who [...] has no cross in his blood, al-
though he may have lived with the red skins long enough to be sus-
pected« (ebd., 27).* Bumppos vielfache Versicherung, er sei >reinen, un-
gemischten weiflen Blutes, deutet an, dass das »miscegenation taboo«
(Fiedler 2001: xvii) unangetastet bleibt, auch wenn das Akkulturations-
tabu eine vergleichsweise groBziigige Auslegung erfihrt. Wie spiter in
Rider Haggards King Solomon’s Mines wird in The Last of the Mohicans
die sich anbahnende Verbindung zwischen einer weifien (Cora) und einer
farbigen Figur (Unca) durch den Tod in diesem Fall sogar beider Charak-
tere verhindert. Gestattet sind lediglich gemischtrassige Mannerfreund-
schaften, »inter-ethnic male bonding« (ebd.), grenziiberschreitende hete-
rosexuelle Verbindungen dagegen bleiben tabu — ein auch in der spéteren
exotistischen Abenteuerliteratur immer wieder zu findendes Ungleich-
gewicht, das sich bis in das Hollywood-Kino unserer Tage weiterverfol-
gen lieBe. Hier konnten zukiinftige Studien ebenfalls ansetzen.

Intensiver zu untersuchen wiren schlie8lich noch die Abstufungen in
den verschiedenen Auslegungen der Akkulturations- und miscegenation-
Tabus sowie die Faktoren — neben der in dieser Arbeit rekonstruierten

2 Vgl. »The Works of James Fenimore Cooper« von Francis Parkman, der
Natty Bumppo als »hybrid offspring of civilization and barbarism«
bezeichnet. Der urspriinglich im Januar 1852 in der North American Review
veroffentlichte Text ist in Ausziigen wiederabgedruckt in Walker 1965: 4-6;
hier: 5.

3 Dementsprechend schrieb der Rezensent John Miller 1826: »[Hawk-eye] is
the genuine representative of the white hunter, who has naturalised himself
among the red people, preserving some of the lingering traits and humaner
features of civilised man, but acquiring the stern insensibility to danger and
suffering, the patient endurance of privation, the suppleness and activity of
limb, and even in part the wonderful sagacity of the senses«. Millers im Ju-
ni 1826 anonym in The Monthly Review erschienene Rezension ist in Aus-
zligen abgedruckt in Cooper 2001: 345-346; hier: 346. Fiir weitere zeitge-
nossische Rezensionen der Leatherstocking-Romane siche Walker 1965: 2-
16.

4 Wortlich oder geringfiigig abgeédndert findet sich die (Selbst-)Identifikation
Natty Bumppos als »a man without a cross« des Weiteren an den folgenden
Stellen: Cooper 2001: 55, 62, 68, 70, 106, 109, 118, 175, 185, 200, 258,
260, 262, 267, 308.

206

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

diskursgeschichtlichen Verlagerung der Grenze im 19. Jahrhundert —, die
fir diese Unterschiede verantwortlich waren. Solche Faktoren sind, wie
dargestellt wurde, etwa der jeweils spezifische Status Polynesiens und
Schwarzafrikas im Alterititsdiskurs Europas. Zu beriicksichtigen sind
aber auch die bereits mehrfach angesprochenen Unterschiede zwischen
England und anderen europdischen Kolonialméchten in Bezug auf die
Tolerierung von Akkulturation. Von besonderem Interesse wire zum
Beispiel die Frage, ob es in der Siedlungsgeschichte der heutigen USA
zu einer vergleichsweise grofleren Bereitschaft zur Akkulturation an in-
digene Gesellschaften kam, wie es das oben erwihnte Beispiel Natty
Bumppos anzudeuten scheint. In seinem beriithmten Vortrag zum Thema
»The Frontier in American History« hat der amerikanische Geschichts-
wissenschaftler Fredrick Jackson Turner 1893 genau diese Behauptung
aufgestellt (vgl. Turner 1962). Turner unterscheidet hier in einem histori-
schen Riickblick die amerikanische frontier von den aus Europa bekann-
ten befestigten Grenzen zwischen Nationalstaaten. Die frontier trennte
demzufolge die Siedlungen unter englischem Einfluss an der Ostkiiste
von den grofiteils nur sparlich besiedelten indianischen Gebieten im
Westen — also »civilization« und »savagery« (ebd., 3), wie Turner sich
ausdriickt —, im Gegensatz zur europdischen Grenze, die jeweils zwi-
schen zwei dichten Bevolkerungen gezogen wurde. Anders als Staaten-
grenzen war die amerikanische frontier beweglich; sie wurde in der US-
amerikanischen Siedlungsgeschichte in vielen Stufen stetig weiter in
Richtung Westen verschoben. Es handelte sich dabei um eine Grenze, die
nicht trennte, sondern eine Kontaktzone schuf. In dieser Kontaktzone, so
lautet die zentrale These des Turner’schen Textes, kam es zu einer Ame-
rikanisierung der europdischstimmigen Pioniere unter indianischem Ein-
fluss, einer Wiedergeburt der Siedler als Amerikaner — durch eine an-
fiangliche Riickkehr in eine primitive, an das lokale indianische Vorbild
angelehnte Gesellschaftsform und eine anschliefende soziale Evolution,
die nicht das europdische Muster wiederholte, sondern ein neues, spezi-
fisch amerikanisches Muster schuf (vgl. ebd., 3f.). Dieser These schlieft
sich auch Richard Slotkin an, wenn er in seiner umfangreichen Arbeit
zum frontier-Mythos die Entstehung einer »akkulturierten« nationalen
Identitdt in den USA beschreibt, welche die Grenze (und mithin das indi-
anische »>Andere<) nach anfinglichem Widerstand in das eigene Selbst-
bild inkorporiert habe. »[T]he evolution of an acculturated American my-
thology«, so Slotkin, »is in part the story of our gradual acceptance of the
frontiersman as a hero rather than a racial traitor« (Slotkin 1973: 126;
vgl. auch ebd., Kap. 7). Lésst sich vielleicht auch auf diese Weise die
scheinbar gréfere Offenheit zur Akkulturation bei dem Amerikaner
Tommo in Melvilles Debiitroman Typee erkldren, in dem den Polyne-
siern die Rolle der amerikanischen Indianer zugewiesen wird? Eine

207

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

komparatistische Lektiire US-amerikanischer und europédischer — vor al-
lem britischer — Texte unter diesem Aspekt wire in jedem Fall von Inte-
resse.

Neben der Kolonie und dem Herkunftsland der Siedler bestimmten
noch verschiedene weitere Faktoren den Umgang mit dem Akkultura-
tions- und dem miscegenation-Tabu. Von besonderem Gewicht ist in die-
sem Zusammenhang die Frage, wie mit Grenziiberschreitungen von
Frauen umgegangen wurde, insbesondere mit Beziechungen weifler Sied-
lerinnen mit dunkelhdutigen Einheimischen — eine Frage, die sich an den
hier behandelten Romanschauplitzen schlichtweg nicht stellte (weder auf
den von rein minnlich besetzten Forschungsexpeditionen und Hand-
lungsschiffen aufgesuchten Siidseeinseln, noch in den — zumindest in
Conrads Erzdhlung — ebenfalls rein ménnlich besetzten inneren Handels-
stationen des Kongo). Uberhaupt wurden weibliche Grenziiberschrei-
tungen weitaus seltener Gegenstand von literarischen Texten, was viel-
leicht an sich schon Zeichen einer besonderen Tabuisierung ist.

Abschlieend stellt sich die Frage, inwieweit die hier prédsentierten
Ergebnisse eine Relevanz auch iiber das offizielle Ende des kolonialen
Zeitalters hinaus flir sich beanspruchen kénnen. Welcher Zusammenhang
besteht zwischen unserer postkolonialen Gegenwart und den imperialen
Diskursen des 19. Jahrhunderts, die Thema dieser Arbeit waren? Michel
Foucault, dessen Methode der Diskursanalyse bzw. >Archiologiec he-
rangezogen wurde (wenn auch nicht, ohne der Fragestellung entspre-
chend modifiziert und durch eine psychoanalytische Perspektive ergénzt
zu werden), ist in seinen umfangreichen historischen Studien bekanntlich
selbst nie tiber das 19. Jahrhundert hinausgegangen, was ihm vielfach
zum Vorwurf gemacht worden ist. Am Ende des ersten, einleitenden Ka-
pitels seines Buchs Uberwachen und Strafen, das die Herausbildung
einer neuen Technologie der Macht zwischen 1760 und 1840 rekons-
truiert, erkldrt Foucault jedoch: »[Es ist] meine Absicht, die Geschichte
der Gegenwart zu schreiben« (Foucault 1994: 43). Durch das Offenlegen
der archdologischen Schichten »unter< der Gegenwart, so kann man diese
Aussage paraphrasieren, l4sst sich der Ursprung von Machtpraktiken und
Diskursen aufzeigen, welche noch heute fortbestehen. Das scheinbar
selbstverstandlich Gegebene wird dadurch historisiert. In gewissem Sin-
ne, so meine ich, ist auch die hier geschriebene Geschichte der europii-
schen Grenzkonstruktionen und des Phanomens der Einflussangst im 19.
Jahrhundert eine »Geschichte der Gegenwart«. Mit diesem Ausblick
mochte ich meine Schlussbemerkungen beenden.

5 Vgl hierzu die Archdologie der Humanwissenschaften (Foucault 1974b)
sowie v.a. die erlduternde methodologische Schrift Archdiologie des Wis-
sens (Foucault 1981).

208

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

Das Wort >Grenze« ist gegenwiirtig in aller Munde.® Verwendet wird
es in der zeitgendssischen Diskussion allerdings vor allem deshalb, weil
sich der dazugehorige Gegenstand selbst in einem Auflosungsprozess zu
befinden scheint. Allseits wird das Verschwinden von Grenzen beobach-
tet. Okonomische Globalisierung, Migration und reise- und kommunika-
tionstechnologische Vernetzung reduzieren weltweit geographische
Distanzen und steigern die sprachliche und kulturelle Vielfalt innerhalb
der einzelnen Nationen, iiber deren Grenzen hinweg es zu Vermischun-
gen kommt. Einige Theoretiker halten das Konzept der »Kulturgrenze«
darum fiir nicht mehr ausreichend oder gar obsolet und ziehen ihm eines
der zahlreichen Alternativ- und Gegenmodelle vor, die im Zuge des
cultural turn in die Diskussion eingebracht worden sind.” Als Beispiel sei
hier nur auf das Konzept der >Transkulturalitéit« verwiesen, mit dem sich
der deutsche Philosoph Wolfgang Welsch Mitte der 1990er Jahre pro-
grammatisch gegen einen Kulturbegriff richtete, wie er allen in dieser
Arbeit untersuchten Primédrtexten zugrunde liegt — einen Kulturbegriff
namlich, der erstens sozial vereinheitlicht bzw. homogenisiert, der zwei-
tens ethnisch fundiert ist und der drittens (hier werden Welschs Ausfiih-
rungen fiir die vorliegende Untersuchung interessant) mit interkultureller
Abgrenzung operiert und also »separatistisch« (Welsch 2005: 317) ist.®
Gegen diesen »alt-moderne[n]« Kulturbegriff’ argumentiert Welsch, dass
die »separierende Idee von Kultur faktisch durch die externe Vernetzung
der Kulturen tberholt« (ebd., 323) sei. Die weltweite transkulturelle
Vernetzung habe lidngst zu einer Situation gefiihrt, in der »[f]ur jede ein-
zelne Kultur [...] tendenziell alle anderen Kulturen zu Binnengehalten
oder Trabanten geworden« (ebd., 324) seien, und zwar auf der Ebene der

6 Auf die seit Mitte der 1990er Jahre erschienene interdisziplindre Literatur
zur Grenze wurde in Kapitel I bereits verwiesen (s. dort Anm. 7). Genannt
seien hier nur noch einmal die einschldgigen Sammelbidnde von Henderson
1995, Faber/Naumann 1995, Bauer/Rahn 1997, Benthien/Kriiger-Fiirhoff
1999, Gorner/Kirkbright 1999. Vgl. aulerdem Fludernik/Gehrke 1999 zum
Thema Grenzgénger.

7 Dazu gehoren neben Theorien der >Inter-<, »Multi-< oder »Transkulturalitét<
Konzepte wie >mestizaje¢, »Kreolisierung«, »>Hybriditdt< und >Transdiffe-
renzs, die ich hier nicht einzeln diskutieren kann. Vgl. dazu die soeben er-
schienene zusammenfassende Darstellung in Allolio-Nécke/Kalscheuer/
Manzeschke 2005.

8 Wolfgang Welschs Ausfithrungen zur >Transkulturalitit< erschienen erst-
mals 1997 und wurden danach, mit nur leichten Variationen, mehrfach wie-
derabgedruckt. Vgl. dazu das Kapitel »Transkulturalitit« in Allolio-
Nécke/Kalscheuer/Manzeschke 2005: 289-352.

9 Welsch assoziiert diesen Kulturbegriff mit Johann Gottfried Herder, auf
dessen mehrbéndige Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit
(1784-1791) er verweist, ohne dieses Werk allerdings einer genaueren Lek-
tiire zu unterziehen.

209

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Bevolkerung ebenso wie auf jener der Waren und der Informationen.
Welsch spricht auch vom »Hybridcharakter« der Kulturen. Mit der da-
raus abgeleiteten These von der » Auflosung der Fremd-Eigen-Differenz«
folgt der wohl strittigste Punkt in seinem Aufsatz. Welsch erklirt: »In-
folge der zunehmenden Durchdringung der Kulturen gibt es nichts
schlechthin Fremdes mehr. Alles ist in innerer oder duBerer Reichweite«
(ebd.).

Welschs Ausfithrungen sind Ausdruck einer fiir die postkoloniale
Theorie charakteristischen radikalen Aufwertung — bei einer nur partiel-
len Umdeutung — des Konzepts der »Hybriditét¢, das, wie gezeigt wurde,
in seinem Ursprung eng mit dem Phénomen der Einflussangst verbunden
ist.'” Welschs Schlussfolgerung, durch die »Vernetzung der Welt« (in den
verschiedenen Bedeutungen dieser Metapher) wiirde automatisch auch
Fremdheit abgebaut, erscheint dabei als etwas iibereilt. Es lohnt sich, in
diesem Zusammenhang noch einmal zu bedenken, was der Soziologe
Georg Simmel am Anfang des 20. Jahrhunderts schrieb: »Nicht die Form
raumlicher Nihe oder Distanz schafft die besonderen Erscheinungen der
Nachbarschaft oder Fremdheit, so unabweislich dies scheinen mag.
Vielmehr sind [...] dies rein durch seelische Inhalte erzeugte Tatsachen«
(Simmel 1983: 222). Die Geschichte des modernen Kolonialismus zeigt,
dass die Herstellung von geographischer Néhe und von Kontakt keines-
wegs zu einem Verschwinden auch der imaginativen Grenzen fiihrt, mit
denen Differenz konstruiert und Distanz erzeugt wird, und es wire erst
noch zu tiberpriifen, ob diese kolonialen Grenzkonstruktionen im Zeital-
ter der Vernetzung tatséchlich ihre Bedeutung verloren haben. Wenn
Welsch dies bejaht, so auch, weil er — wie manch anderer Theoretiker der
kulturellen Vermischung und Grenzauflosung — temporale Grenzkon-
struktionen aufler Acht lasst. Nach wie vor gibt es ein ausgesprochen
stark ausgeprdgtes Bewusstsein einer exklusiv westlichen >Modernex,
von der, ungeachtet aller Globalisierungsprozesse, ein grofier Teil der
restlichen Welt noch in jeweils unterschiedlichem Maf3e entfernt ist. Jo-
hannes Fabians 1983 formulierte Beobachtung, die in dieser Arbeit als
revolutionistisches Paradigma« vorgestellte Form der Alterititsdarstel-
lung habe alle anderen Distanzierungsstrategien tiberdauert, hat bis heute
nicht an Giiltigkeit verloren:

10 Auf das koloniale Erbe des Hybriditétsbegriffs macht Robert Young in sei-
ner Studie Colonial Desire aufmerksam, in der die unreflektierte Wieder-
verwendung dieser organischen, aus der Rassentheorie stammenden Meta-
pher in der postkolonialen Theorie problematisiert wird. Vgl. Young 1995,
v.a. Kap. 1 und hier insbesondere den zusammenfassenden Abschnitt »Hy-
bridity: From Racial Theory to Cultural Criticism« (ebd., 26-28). Young
bezieht sich namentlich auf das Hybriditdtskonzept Homi Bhabhas. Vgl.
dazu Bhabha 1994.

210

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

»The distance between the West and the Rest on which all classical anthropo-
logical theories have been predicated is by now being disputed in regard to al-
most every conceivable aspect (moral, aesthetic, intellectual, political). [...]
There remains »only« the all-pervading denial of coevalness which ultimately is
expressive of a cosmological myth of frightening magnitude and persistency.«
(Fabian 1983: 35)

Solange Identitdt primér iiber Abgrenzung definiert und diese Grenz-
ziehung mit der Idee (zumindest relativer) innerer Einheit und »Reinheit«
verbunden bleibt, kann Vermischung weiterhin als Gefdhrdung erschei-
nen. Und so bleibt zu beantworten, ob sich nicht auch heute ein Phino-
men beobachten ldsst, das zwar nicht als »Einflussangst< (in der zu Be-
ginn dieser Arbeit eingefiihrten Bedeutung), aber doch als >Invasions-<
oder »Uberfremdungsangst« benannt werden kann. In der postkolonialen
Konstellation geht es naturgemal weniger um die Verwandlung und Ent-
fremdung des Eigenen aufBlerhalb von Europa als um den Einfluss der
Anderen innerhalb von Europa. Die ehemals Kolonisierten stellen heute
ihrerseits ethnische Minderheiten in den einstigen Kolonialméchten dar,
wobei diese Vermischung ebenfalls Gegenstand von Angsten wird — ge-
rade weil allen historischen Verdnderungen zum Trotz an veralteten
Grenzkonstrukten festgehalten und infolgedessen der Verlust von kultu-
reller oder nationaler Identitit aufgrund eines Verschwindens dieser
Grenzen befiirchtet wird.

Indem eine >Archéologie« der Grenzen unternommen und die kolo-
niale Geschichte von Vermischungséngsten geschrieben wird, ldsst sich
ein historisch fundierter, kritischer Blick auf Erscheinungen auch unserer
Gegenwart werfen, die mit den in dieser Arbeit beschriebenen Phinome-
nen zwar nicht identisch, aber doch diskursgeschichtlich verbunden sind.
Es kann freilich nicht darum gehen, im Medium der Diskursgeschichte
koloniale Mythen zu perpetuieren. Die bewussten und unbewussten Spu-
ren des kolonialen Imagindren miissen jedoch zunichst erkennbar ge-
macht werden, bevor man sie vorschnell fiir iiberwunden erklirt.

211

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918. /del i) )



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https:/idol. 14.02.2026, 12:5918.



https://doi.org/10.14361/9783839405352-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

