
4 Flussers Computerkonzept

Thema dieses Kapitels ist die Vorstellung von Computern in den Texten Flussers.
Wie werden Computer von seiner anthropologisch fundierten Perspektive der Dia-
gnose eines Übergangs in die Nachgeschichte gedacht? Beginnen wir mit einem Be-
fund rückblickend auf die beiden vorherigen Kapitel. Wie in Kapitel 2 demonstriert,
werden Computer in verschiedenen Zusammenhängen und auf verschiedenen theo-
retischen Ebenen thematisiert. Damit ist bereits eine erste These benannt: Der Name
»Computer« steht für verschiedene Vorstellungen. Eine zweite These zur Verwen-
dung des Namen »Computer« in Flussers Texten ist, dass Computer auf verschiede-
nen Bedeutungsebenen veranschlagt werden. Vorliegendes Kapitel spezifiziert diesen
Befund, indem in Kap. 4.1 zunächst Flussers Bestimmungen vom Computer präzisiert
werden. Kap. 4.2 fragt dann nach der Funkion, die Computer in der Flusser’schen
Diagnose des Übergangs in die Nachgeschichte erfüllen. Es wird sich zeigen, dass
Computer bei Flusser zum übergeordneten Modell seiner Kulturkritik werden. Kap.
4.3 weist abschließend die Grenzen des Computers als Modells auf und resümiert die
wesentlichen Schwachstellen des kulturkritischen Entwurfs Flussers.

4.1 FLUSSERS BESTIMMUNGEN DES COMPUTERS

In Flusses Frage danach, wie wir das Leben in der Nachgeschichte meistern können,
treten Computer als Hoffnungsträger hervor, mit denen sich zu einer lebenswerten,
sinnhaften Kultur zurückfinden lässt. Entsprechend werden sie als Mittel zur The-
rapie der diagnostizierten Krise gedacht. In der Gabelung zwischen faschistischer
und telematischer Gesellschaft stehend, in die Flusser seine Zeit stellt, ebnen sie den
Pfad zur telematischen Gesellschaft, in der man nach Flussers neuer Anthropologie
zauberhaft leben kann. Computer sind hier die Ermöglichung der telematischen Ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


138 | Das Ding namens Computer

sellschaft. Bei Flusser prädestinieren sie in Hinsicht der neuen Einstellung zur Welt
aus den beiden Alternativen der Nachgeschichte (Faschismus oder Telematik) die le-
benswertere Option (Flusser 2005o). Gemäß diesem Optimismus sollen Computer
die Apparate sein, mit denen wir gegen das Programm der Natur spielen, indem wir
»alternative Welten« mit ihnen herstellen (Flusser 1995a, 268). Flussers Bestimmun-
gen des Computers lassen sich entlang der drei Gesichtspunkte unseres Daseins in der
Nachgeschichte, die er verhandelt, differenzieren: Ihre Bestimmung bezüglich unse-
res theoretischen Weltverhältnisses, bezüglich unseres praktischen Weltverhältnisses
sowie bezogen auf die zwischenmenschlichen Beziehungen in der Nachgeschichte.

4.1.1 Computer als Vermögen des Komputierens und Kalkulierens

Als Apparate stehen Computer an der Spitze der Kulturgeschichte des Umwendens
von Natur in Kultur. Dadurch sind sie als ideale Arbeitsgeräte bestimmt: als raffinierte
Umwender. Entscheidend ist hier, dass sie auf eine bestimmte Dienlichkeit festgelegt
sind: Sie sollen Informationen herstellen, manipulieren und prozessieren, um den Tod
zu verschleiern. Den ganzen Hype um die Informationsverarbeitung führt Flusser auf
diesen Zweck zurück. Diese Bestimmung als »Wender« erhalten Computer in der
anthropologistischen Perspektive des Mythos der Menschwerdung (s. Kap. 2.2.1). In
dieser übergeordneten Dienlichkeit des Flusser’schen Anthropologismus geht eine
weiter Bestimmung von Computern, die als Vermögen des Kalkulierens und Kompu-
tierens, auf. In beiden Fällen wird das Ding namens Computer mit seiner Mittelhaf-
tigkeit identifiziert. Zur Bestimmung von Computern als Vermögen des Kalkulierens
und Komputierens kommen Flussers Texte auf zwei Wegen: durch eine Simulati-
onsthese und durch eine Gerinnungsthese. Die »Simulationsthese« besagt, Computer
seien Denksimulationen, eine Simulation der Organfunktion des Nervensystems bzw.
des Gehirns. Die »Gerinnungsthese« besagt, Computer seien geronnenes kalkulato-
risches Denken. Im Resultat treffen sich beide Thesen in einem Punkt, indem sie
Computer in Bezug auf das Denken – ein menschliches Vermögen – bestimmen.
Oder anders gesagt, Technik wird in beiden Thesen als »Körper-Abstraktion«, als
ein Abziehen eines Vermögens aus dem Körper in die Kulturwelt verstanden – was
gemäß Flussers Abstraktionsspiel ein historischer Prozess ist, so dass am Ende der
Geschichte (Übergang zur Nachgeschichte) nicht nur aus der Natur alle Dimensionen
der ursprünglichen Raumzeit abgezogen sind, sondern ebenso aus dem Körper des
Menschen (der menschlichen Natur) alle Vermögen abgezogen und als Kulturdinge

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 139

externalisiert sind.45 Beide Thesen fußen jedoch auf verschiedenen Begründungswe-
gen und setzen den Akzent anders.

1. Simulationsthese

Für Flusser sind »Maschinen«, so wie alle technischen Mittel vom »Steinmesser« bis
zum Computer, »simulierte Organe des menschlichen Körpers.« (Flusser 1993a, 47).
Unter diesem Gesichtspunkt bestimmt er Computer als Simulation des menschlichen
Vermögens, Kalkulieren und Komputieren zu können. Diese Simulationsbestimmung
gewinnt Flusser, indem er Computer in eine Reihe von Simulationsinstrumenten ein-
fügt:

»Werkzeuge sind empirische, Maschinen sind mechanische und Apparate neurophysiologische

Hand- und Körpersimulationen. Es geht um die immer besser täuschende Simulationen der

genetischen, ererbten Information in Sache ›wenden‹ . Denn Apparate sind die wendigsten

aller bisher ausgearbeiteten Wendemethoden.« (Flusser 2005g, 167)

Diese Reihe hat einen historisierenden Subtext, welcher eine Art Fortschrittsge-
schichte in die Analogie oder in den Vergleich der Instrumente einschreibt und den
Forschritt zugleich bewertet: Die Simulationen werden immer besser, d.h. »intelli-
genter« (Flusser 1993a). So bezeichnet Flusser Computer auch ganz unkritisch als
»künstliche Intelligenzen« (Flusser 2005l, 233). Entscheidend an dieser Stelle ist
jedoch der Simulationsgedanke. Flusser Simulationsthese lässt sich auf die anthro-
pologische Deutung der Technik als Organersatz, Organverstärkung oder Organent-
lastung zurückführen, welche Gehlen in Anlehnung an Überlegungen Max Schelers,
Werner Sombarts, Paul Alsbergs und José Ortega y Gassets vorschlägt. Diese hatten
den Menschen in anthropologischer Hinsicht als ein »Mängelwesen« gedeutet, weil
er, anders als das Tier, nach seiner Geburt zum einen nicht ohne fremde Hilfe überle-
bensfähig ist, und weil er zum anderen »in seinen Instinkten verunsichert ist« (Gehlen
1957, 8). Weil der Mensch nicht wie das Tier in seinem Verhalten über Instinkte al-
lein gesteuert wird, ist er auf »Handlung« angewiesen. Das naheliegenste Mittel zum
Handeln ist der eigenen Körper und um diesen in seinen Organfunktionen zu erset-
zen, zu verstärken oder ihn zu entlasten, nutzt der Mensch Technik. So macht »ein
Wagen mit Rädern das physische Schleppen von Lasten überflüssig« (Gehlen 1957,

45 | Vgl. zu diesem Spiegelkabinett der Entsprechungen in Flussers Analysen Kampers

Erläuterungen und die tabellarische Übersicht zu dem Parallesieren von Kompetenzen, Dimen-

sionalität, Entäußerungen, Organen und zeiträumlicher Figur (Kamper 1999, 23).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


140 | Das Ding namens Computer

8). Während also das Tier in seinem Verhalten ganz auf eine organische Anpassung
an seine Umwelt angewiesen ist, kann und muss der Mensch qua Intellektualität an-
dere Mittel finden, um sich in seiner Umwelt einzurichten. Für Gehlen gehört daher
die Technik als Mittel, »mit denen der Mensch sich die Natur dienstbar macht, indem
er ihre Eigenschaften und Gesetze erkennt, ausnützt und gegeneinander ausspielt«
zum »Wesen des Menschen« (Gehlen 1957, 8-9). Die Kulturgeschichte zeitigt nun
einen »stets zunehmenden Ersatz des Organischen durch das Anorganische« (Gehlen
1957, 9). Diese Substituierung beschreibt bereits Gehlens Lehrer Hans Freyer (1963,
15-31) als Trend einer »Machbarkeit der Sachen«, welche sich einerseits auf eine Ar-
tifizialisierung der Stoffe, andererseits aber auch auf eine Artifizialisierung der Kräfte
bezieht.

Gemeinhin könnte man meinen, mit Simulation sei etwas anderes gemeint als
dieser in der Anthropologie beschriebene Ersatz des Organischen durch das Anorga-
nische. Simulation bedeutet schließlich weder Ersatz, noch Verstärkung noch Entlas-
tung. Wenn jemand simuliert, kann es heißen, dass er etwas vortäuscht, oder dass er
für den Ernstfall trainiert. In experimenteller Hinsicht werden Computersimulationen
angwandt, wenn man bestimmte Folgen erst hypothetisch und nicht real testen will.
Man simuliert dann ein Experiment nicht an einem realen Fall, sondern an einem Da-
tenmodell dieses Falls, so dass die Effekte nur auf Datenebene stattfinden und nicht
zu realen Effekten werden. Zweifelsohne besteht eine enge Verbindung von Compu-
tern und Simulationen, denn diese lassen sich im großen Stil erst durch die enorme
Rechenleistung moderner Computer durchführen. Meiner Ansicht nach, will Flusser
hierauf aber nicht hinaus. Er stellt diesen Zusammenhang an keiner Stelle heraus,
vielmehr geht es ihm um den Gedanken des Organersatzes. Implizit hat die Verwen-
dung des Wortes »Simulation« freilich eine Konnotation über »Organersatz« hinaus.
Flusser schließt hier seine Idee an, dass die Welt der Nachgeschichte eine immateriel-
le sei, eine symbolische Form (s. Kap. 4.3). Kalkulieren und Komputieren sind Arten
des Denkens, des mathematischen Denkens im Zahlencode, das Dinge berechnend
auseinander legt (kalkuliert) und Dinge berechnend zusammen setzt (komputiert).
Computer simulieren insofern das Denkvermögen, wenn Denken den Vorgang des
Berechnens meint (Flusser 1990d, 30). Flusser skizziert dies als Arbeitsteilung: Den
Rechenvorgang übernehmen die Computer, der Mensch bestimmt, was berechnet
werden soll. Herausfordernd wird die Arbeitsteilung für ihn dadurch, dass Computer
die Ergebnisse dieser Rechnungen in Bildern darstellen. Sie kodifizieren sie in einem
anschaulichen Code (Technobilder). Die Frage, die sich anschließt, aber auf die Flus-
ser nicht weiter eingeht, lautet, ob diese Bilder als reale oder nur simulierte Effekte
zu werten sind.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 141

2. Gerinnungsthese

Die »Gerinnungsthese« ist entgegen der Simulationsthese primär auf das Erzählen
einer Geschichte angewiesen. Diese Geschichte behandelt die zunehmende Forma-
lisierung unseres Denkens (insbesondere in den und durch die Wissenschaften) mit
Hilfe des Zahlencodes. Die Bestimmung der Computer als Gerinnung ist nicht Resul-
tat einer Analogie (zur Hebelbestimmung) gemäß eines Funktionsprinzips, sondern
Resultat der Geschichte, die von der fortschreitenden Entwicklung der Mathematik
erzählt und sich dem neuzeitlichen Methodenideal einer mathesis universalis auf der
Grundlage mathematischer Verfahren (vgl. Engfer 1982; Scholz 1969) verschreibt.
Die Erfindung der Computer erscheint in dieser Erzählung als Ergebnis der Mathe-
matikgeschichte, genauer: als Resultat einer Entwicklung des Zahlencodes. Die The-
se einer fortschreitenden Formalisierung des abendländischen Denkens übernimmt
Flusser in modifizierter Form aus Husserls Krisis-Schriften (s. Kap. 2.2.3). Diese
Formalisierung ergibt sich für Flusser, ähnlich wie bei Husserl, etappenweise. Das In-
ventar des formalen Denkens sind die Zahlen, daher beginnt Flusser seine Geschichte
mit einer Definition des Zählens, die ihn zu den »calculi« Mesopotamiens führt:

»Da gibt es Krüge, Urnen mit Steinchen, calculi, in verschiedenen Formen, Würfel und Kugeln

und Kegel. Diese Steinchen bedeuten Mengen von etwas. Eine Kugel bedeutet fünf Schafe, ein

Kegel sieben Ziegen. Diese Urne trägt der Hirte mit sich, um zu wissen, wie viele Tiere er in

seiner Herde hat, wie viele verloren gehen, und wie viele dazugeboren wurden.« (Flusser 2009,

115)

Ursprünglich war das Zählen ein haptischer Vorgang, der an das »Klauben von Flö-
hen« erinnert. Zählen verweist daher primär auf Finger, und erst sekundär auf Augen.
Erst mit der Erfindung der Zahl, der Kulturleistung, die in der Abstraktion liegt, »in
der Zahl einen Namen für eine Menge zu sehen« (Flusser 2009, 116), wird das Zäh-
len eine Sache der Augen und damit theoretisch. Die beiden wichtigsten Lehren des
formalen Denkens sind die Arithmetik, die Lehre von den Zahlen, und die Geometrie,
die Lehre der Erdvermessung, die geometrische Formen auf Zahlenbasis beschreibt
und definiert. Das Operieren mit Zahlen, wie es sich in diesen beiden Lehren for-
miert, hat einen prinzipiellen Vorzug, der gleichzeitig, wie noch erkenntlich wird,
sein Nachteil ist: »Klar und deutlich zu sein« (Flusser 2009, 117). Als Namen von
Mengen sind Zahlen eindeutige Symbole, eindeutig in dem Sinne, dass sie auf ge-
nau eine Bedeutung festgelegt sind (eine bestimmte Mengenangabe). So werfe der
antike Versuch, die Welt mit geometrischen Formen zu beschreiben, zwei Probleme
auf: Ersteres besteht in der Differenz zwischen den idealen Formen der Geometrie,
die sich in Zahlen ausdrücken lassen, und den Formen in der Welt, die man dann

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


142 | Das Ding namens Computer

als mangelhaft oder verzerrt gegenüber den idealen Formen ausgewiesen habe. Das
zweite Problem beruht auf dem Inventar der natürlichen oder der realen Zahlen, zu
denen der Sachverhalt eines Intervalls zwischen jeder Zahl und ihrem Nachfolger ge-
hört. Daher hat der Zahlencode, so Flusser, »Löcher«. Eine Beschreibung der Welt
im Code der Zahlen bleibe daher immer lückenhaft.

Eine wesentliche Etappe in der Geschichte des Zahlencodes spielt daher die Er-
findung der Integralrechnung von Newton und Leibniz, die sich beide, so Flusser,
bekanntlich »kolossal angepöbelt« hätten, als sie mit dem Infinitesimalkalkül ver-
suchten, die »Löcher zu stopfen«:

»Damit haben wir eine höhere Mathematik, höhere Zahlen. Die Zahlen stopfen die Löcher zwi-

schen den realen, natürlichen Zahlen. Alles kann jetzt in Zahlen formuliert werden, und nie-

mand muss darauf warten, dass Gott ihm hilft. Angefangen vom Fall der Steine und vom Krei-

sen der Planeten bis zum voraussichtlichen Alter der Menschen, Versicherungsrechnungen und

Eheproblemen, kann alles ausgerechnet werden. Es gibt überhaupt keinen Unterschied mehr

zwischen Natur und Kultur. Alles lässt sich in Differentialgleichungen ausdrücken.« (Flusser

2009, 126-127)

Auf diese Weise hat sich die Fähigkeit des Zahlendenkens, der »Ratio, also die Fä-
higkeit zu kalkulieren« (Flusser 2009, 127), maximiert und perfektioniert und gelangt
genau an diesem historischen Punkt in eine Schieflage, die für Flusser in der Sinnlo-
sigkeit des Kalkulierens mündet. An dieser Stelle der Geschichte kommt die Krisen-
diagnose ins Spiel. Wie spätestens der Zweite Weltkrieg demonstriere – hier schlägt
Flusser eine Brücke von Leibniz nach Ausschwitz, ohne beides sachlich in einen Zu-
sammenhang zu stellen (vgl. hierzu stattdessen Horkheimer und Adorno 1971) –,
mache die Fähigkeit des maximalen Kalkulierens die Welt weder automatisch besser
noch sei sie ein Instrument dafür, uns zu sagen, wie man sie besser machen könn-
te. Zwar könne man seine Eheprobleme berechnen lassen, erfahre jedoch aus dieser
Rechnung nicht, wie man sie löst oder wie man eine glücklichere Ehe führen kann
(Flusser 2009, 126-127). In diesem Sinne ist das Kalkulieren »sinnlos« wie Flusser
sagt, womit er wohl »sinnfrei«, also ohne Sinn-Bezug meint. Ohne für das Lösen
dieser Krise eine Rückbindung an das Sinnvolle vorzuschlagen, wie es Husserl im
Anschluss an seine Krisendiagnose tut, erzählt Flusser die Geschichte des Zahlenco-
des zunächst weiter. Es folgt ein Schritt, in dem die Menschen das Kalkulieren an
Rechenmaschinen abgeben:

»Wenn [es] das Problem des achtzehnten und neunzehnten Jahrhunderts war, die Löcher zu

stopfen, dann ist [es] unser Problem im zwanzigsten, schnell zu rechnen. [...] Man hat Schnell-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 143

rechenmaschinen erfunden, eine nach der andern. Es genügt ihnen, mit zwei Fingern zu addie-

ren: Eins und eins und eins, so rechnen die. Man nennt das Digitalisieren.« (Flusser 2009, 128)

In diesem letzten Schritt der kurzen Geschichte des Zahlencodes erscheinen Compu-
ter schließlich als »geronnenes kalkulatorisches Denken« (Flusser 2006b, 30). Com-
puter sind hier nicht nur Resultat der Entwicklung des mathematischen Denkens,
sondern ebenso Ernüchterung des Zahlenoptimismus der Aufklärung:

»Rechnen ist mechanisierbar. [...] Die höchste Fähigkeit des Menschen machen Maschinen

besser als er. Es hat gar keinen Sinn, mit ihnen konkurrieren zu wollen.« (Flusser 2009, 129)

Da Computer genauer und schneller rechnen als wir, zwingen sie uns, etwas anderes
zu tun. »Die Frage ist jetzt: Was gibt man in die Rechenmaschine hinein?« (Flus-
ser 2009, 129). Flusser beschreibt an dieser Stelle eigentlich eine Banalität. Dass
Computer schnell rechnen, lässt sich freilich so nutzen, dass wir sie als Rechenmit-
tel einsetzen. Die Frage nach dem Input allerdings kann man bereits beim Abakus
stellen. Flusser legt nahe, dass das schnelle Rechnen der Computer uns zu einer neu-
en Einstellung gegenüber der Welt drängen würde. Wir müssten uns gegenüber dem
Berechenbarem anders verhalten als noch im 19. Jahrhundert, in welchem man ge-
glaubt hätte, alles berechnen zu können und für alle Probleme eine mathematische
Lösung finden zu können. Im 20. Jahrhundert sei die Welt dann soweit berechnet,
dass wir in ihr nur noch Zahlen erkennen. Computer sollen uns jetzt helfen, so legt
Flusser die Dienlichkeit des schnellen Rechnens fest, diese Zahlwelt zu Bedeutun-
gen zu synthetisieren. Hierin könnten wir mit Computern, in denen die Geschichte
der Formalisierung gipfelt, die Geste dieses Formalisierens umwenden. Am Ende der
Berechenbarkeit der Welt gilt es, mit den Formeln dieser Berechnungen neue Wel-
ten zu entwerfen. Damit gipfelt Flussers kurze Geschichte des Zahlencodes in seiner
Projekt-Anthropologie.

Diese anthropologische Bestimmung des Computers als Simulation bzw. Materia-
lisierung bei gleichzeitiger Maximierung des Vermögen zu Komputieren und zu Kal-
kulieren läuft auf die Idee hinaus, Computer als bestimmte technische Mittel zu den-
ken. Sie sind technische Mittel des Rechnens. Diese Dienlichkeit wird dann von Flus-
ser mit einer bestimmten Art und Weise des Denkens assoziiert, einer mathematisch-
formalen Rationalität, welche für Max Horkheimer und Theodor W. Adorno die Auf-
klärung in den Mythos zurückschlagen ließ (Horkheimer und Adorno 1971, 25-28).
Weil sich das Denken hier zu einem »selbsttätig ablaufenden, automatischen Pro-
zeß, der Maschine nacheifernd« macht, wird das Denken blind gegenüber dem, was

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


144 | Das Ding namens Computer

sich nicht in einer mathematischen Formel ausdrücken lässt. Flusser ist hier weni-
ger kritisch gegenüber dieser formalen Rationalität, im Gegenteil: Er beurteilt sie
als Verwirklichung der höchsten menschlichen Fähigkeiten und bleibt damit philoso-
phiegeschichtlich beim Stand des neuzeitlichen Optimismus stehen. Dieses formale
Denken ist für Flusser allein durch den Code der Technobilder, oder wie es üblicher-
weise heißt, dem Binärcode, dessen Alphabet nur aus Nullen und Einsen besteht.
Weil dieser Code als Kodifizierungssystem einen unendlichen Spielraum bei maxi-
maler Präzision verspricht und weil Flussers Anthropologismus die Kodifizierung
der Welt zur Überlebensaufgabe ernennt und weil Computer die geeignetsten Mittel
sind, Kodifizierungen im Binärcode durchzuführen, werden sie bei Flusser zum idea-
len Werkzeug – in semiotischer Hinsicht. Diese Bestimmung bleibt an die Zweck-
vorgabe gebunden, jede Technik zur Verschleierung des natürlichen Todes zu nutzen,
indem man Natur per Kodifizierung umdeutet. Der Binärcode markiert hier zugleich
einen Endpunkt: codial gesehen sind Präzision und Spielraum scheinbar maximiert.

4.1.2 Computer als raffinierte Apparate

Eine andere, gegenstandsbezogene Bestimmung von Computern ist die der Appara-
te. Wie alle Apparate gleichen sie einer Black Box. Gegenüber Apparaten wie den
Fotoapparaten sind Computer dabei »raffinierter« und »wendig«, also flexibler im
Gebrauch und bezogen auf den Zweck der ›Todesverschleierung‹ effizienter. Flussers
Bestimmungen zu Folge weisen Computer als Apparate folgende Charakteristik auf:

– Sie dienen der Produktion von Technobildern.
– Sie können zu Kommunikationsstrukturen verschaltet werden.
– Sie sind topologisch gesehen bodenlos.
– Sie sind eine Black-Box, deren ›Inneres‹ dem Nutzer verborgen bleibt und dessen

Bedienung sich allein an der Oberfläche, d.h. an den Ein- und Ausgängen der
schwarzen Kiste, abspielt.

– Der Computernutzer steht mit ihnen in einem Apparat-Operator-Verhältnis, das
dem eines kybernetischen Systems, in dem jeder Part des Systems den anderen
gleichermaßen steuert, entspricht.

Als solche Apparate, mit denen jemand Technobilder herstellt, sind Computer zu-
nächst als Arbeitsmittel definiert. Genauer gesagt, handelt es sich hier um eine Klasse
von Arbeitsgeräten. In dieser Hinsicht ist Apparat ein Oberbegriff, der einer Menge
von Gegenständen (den singuläre Apparaten) einen Namen gibt und diesen Gegen-
ständen eine Charakteristik zuweist. Flussers Apparatbegriff bleibt jedoch nicht auf
diesen objektstufigen Gebrauch in Bezug auf bestimmte technische Mittel beschränkt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 145

Flussers Apparatbegriff ist generell selten Thema der Rezeption. Für gewöhn-
lich taucht er im Zusammenhang mit der Produktion von Technobildern auf. Das
Muster der Apparatauseinandersetzung ist die Rezeption von Flussers Philosophie
der Fotografie, die den Autor als Propheten einer künstlerischen Avantgarde feiert
(Müller-Pohle 2001). Wie Klaus Sachs-Hombach (2005) in seinem Eintrag »Bilder,
technische« in dem Lexikon der »Grundbegriffe der Medientheorie« verbucht, be-
zieht Flusser seinen Apparatbegriff sowohl auf »harte«, wie den Fotoapparat, als auch
auf »weiche« Apparate, wie den Verwaltungsapparat. Flusser übertrage hier eine an
einem technischen Artefakt geschulte Vorstellung auf Institutionen. Guldin (2009)
und Andreas M. Ströhl (2009), zwei der wenigen, die Flussers Apparatbegriff als
eigenes Thema besprechen, schließen sich dieser Beobachtung im Grunde an und
weisen auf Inspirationsquellen dieses metaphorischen Transfers hin. So führt Ströhl
an, dass der Apparatbegriff bereits in den zwanziger Jahren des 20. Jahrhunderts in
zwei Bedeutungsvarianten verwendet wurde. Max Weber etwa bezeichnet mit Appa-
raten Maschinen, die automatisch funktionieren, und Rosa Luxemburg bezieht den
Apparatbegriff auf staatliche Institutionen, zwei Verwendungsweisen, die spätestens
in Franz Kafkas Erzählung »In der Strafkolonie« zusammengeführt werden.46 Aus
diesen Einflüssen bezieht Flusser nicht nur seinen mehrdeutigen Apparatbegriff, son-
dern übernimmt ebenso (von Kafka und Weber) die These einer totalitären Tendenz
der Apparate, die sich durch seine Auseinandersetzung mit Arendts »Eichmann in
Jerusalem« noch verhärtet, so Ströhl (2009, 216-220).

Ströhls Rekonstruktion greift jedoch zu kurz, wenn er Flussers Apparatanalysen
in die Nähe der warnenden Kulturkritik der Frankfurter Schule stellt, ohne diese sei-
nerseits zu rekonstruieren und die Unterschiede aufzuweisen. Ströhl sieht in Flusser
dann das Surplus, nicht allein bei dem Schreckensbild eines entmenschlichten, tas-
tendrückenden Funktionärs stehen zu bleiben, sondern diesem das heroische Bild des
freien, kreativen Künstlers entgegen zu stellen (Ströhl 2009, 230).47

46 | Ströhl verweist an dieser Stelle auf folgende Texte: Kafka (1995), Luxemburg (1972)

und Weber (1992).

47 | Ströhl transfomiert Flussers Warnungen auf die heutige Zeit: »Personalisierte Medien

verwandeln Nutzer in Operatoren. Die Konsequenz ist, daß diese Menschen – mögen sie sich

selbst auch als medienkompetent einschätzen – zu Funktionären werden. Sie werden zum Ap-

pendix der nutzerfreundlichen, kleinen Apparate, die sie benutzen. [...] iPods erzeugen iOpera-

toren. Je mehr der Apparat persönliches Design, persönliche Einstellungen des Interfaces zuläßt

oder fordert, desto stärker involviert und abhängig von der Funktion, die sie innerhalb der Black

Box des Komplexes Apparat-Operator übernehmen, werden die Nutzer dieser Technologien«

(Ströhl 2009, 224).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 | Das Ding namens Computer

Guldin geht in seiner Einschätzung des Begriffes etwas weiter.48 Nach Guldin ver-
wendet Flusser einen bewusst interdisziplinär gehaltenen Apparatbegriff, der einen
»hybriden Charakter zwischen technischem Gerät und sozialer Institution« (Guldin
2009, 8) habe. Dieser hybride Charakter sei absichtlich gewählt, um damit auf das
Untrennbare der Bereiche des Sozialen und der Technik hinzuweisen (Guldin et al.
2009, 89-90). Guldin lobt diese Intuition, sieht hierin aber zugleich eine theoretische
Schwäche von Flussers Apparatbegriff:

»Anstatt das postulierte Verhältnis von Verwaltungsapparat und technischem Apparat im De-

tail zu untersuchen und eine umfassende Analyse vorzulegen, zieht es Flusser vor, immer neue

Interpretationsanläufe zu starten, welche zwar auf die Untrennbarkeit der beiden Bereiche ver-

weisen, deren eigentliche Interaktion aber letztlich nirgends systematisch vertiefen.« (Guldin

2009, 15-16)

Tatsächlich vergleicht Flusser die »weichen« mit den »harten« Apparaten nicht. Er
spricht auch an keiner Stelle von einem metaphorischen Gebrauch oder davon, dass
man sich die Organisation der Verwaltung wie eine technische Maschine vorstellen
müsse. Entgegen Guldins Einschätzung sehe ich hierin allerdings einen konsequenten
Zug Flussers, für den sich in seiner Perspektive die Vergleichbarkeit von harten und
weichen Apparaten gar nicht stellt, weil diese Unterscheidung völlig nebensächlich
für das Wesen der Apparate ist, um das es Flussers geht. Dieses Wesen liegt nicht in
dem Gedanken eines Zusammenführens von Technischem und Sozialem, sondern in
etwas, von dem aus es keinen Sinn hat, beides voneinander zu unterscheiden. Wenn
Flusser von »Verwaltungsapparat« spricht, meint er dies provokativ als ontologische
These: Verwaltung ist zu einem technischen Apparat geworden. Das Problematische
hieran ist nicht, wie Guldin behauptet, dass er die Intuition, Technisches und Sozia-

48 | Ströhl wie Guldin weisen außer auf die genannten Quellen ebenfalls auf den Einfluss

des Theaterstückes »R.U.R. – Rossums Universale Roboter« Karel C̆apeks hin. Wie die hu-

manoiden Roboter dieses Stücks sei »der Golem aus der rabbinistischen Tradition des Prager

Gettos« (Guldin 2009, 1) vorstellungsleitend für Flussers Apparatbegriff gewesen. Ein Bezug,

den eine weitere Insprirationsquelle Flussers, Norbert Wiener, ebenfalls wählt. Seine Ausein-

adersetzung mit dem Golem lasse Wiener über das Verhältnis von Theologie und Kybernetik

spekulieren (Wiener 1965), was sich bei Flusser wiederfinde (Guldin 2009). Guldin zeigt au-

ßerdem die Verschiebungen der Bedeutung des Apparatbegriffes in verschiedenen Phasen von

Flussers Werk auf, die jedoch für meine Betrachtung zu vernachlässigen sind.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 147

les müsse immer zusammen betrachtet werden, nicht ausbuchstabiert.49 Die Schwie-
rigkeit liegt in der anderen Richtung: darin, dass Flusser zwischen Technischem und
Sozialem keine kategorialen Unterschied (mehr) macht. Diese Gleichsetzung ist zwar
zunächst als These gedacht, als ein Beschreibung der faschistischen Tötungsmaschi-
nerie, über die sich Flusser zu Recht empört. Von diesem Befund geht er jedoch zwei
Schritte weiter: Erstens mit der These, dass diese Maschinerie schon immer in der
Geschichte des Abendlandes angelegt war und früher oder später verwirklicht wer-
den musste (Flusser 1990a, 60). Rückblickend erscheint Auschwitz trivialerweise als
Möglichkeit, die in der Geschichte des Abendlandes angelegt war (wie alles, was
Wirklichkeit wurde). Aber nur weil etwas prinzipiell möglich ist, weil es eine Anla-
ge von etwas oder jemanden ist, heißt es nicht, dass es – früher oder später – auch
wirklich werden muss. Jede Anlage (Möglichkeit) braucht vielmehr zu ihrer Aktua-
lisierung einen realen Auslöser, worauf Leibniz immer wieder hinweist (Leibniz ,8).
Indem Flusser diese Dimension des Übergangs vom Möglichen zum Wirklichen ver-
nachlässigt, welche immer eine Selektion beinhaltet, wird bei ihm Auschwitz zu ei-
ner solchen historischen Notwendigkeit, die früher oder später in jedem Fall hätte
eintrefen müssen. Für Flusser ist Auschwitz in der Kulturgeschichte nicht kontig-
nent, sondern eine solche Analage, die verwirklicht werden muss. Im Rückblick er-
scheint freilich alles, was der Fall ist oder war, als historische Notwendigkeit. In Flus-
sers Sichtweise wird Auschwitz jedoch zu einem absolut notwendigen Geschehen,
scheinbar unabhängig vom politischen Handeln. Auf diese Weise macht Flusser aus
Handeln programmierte Determination. Das Soziale wird so zum Teil einer techni-
schen Apparatur, was keineswegs gleichbedeutend ist mit dem Plädoyer, Technisches
und Soziales immer im Zusammenhang zu bedenken. Zweitens überträgt sich die-
se Gleichsetzung auf Flussers Gesellschaftsentwurf. Ist der faschistische Apparat die
Dystopie der Nachgeschichte, in denen Menschen tastendrückend der ontologische
Status eines Dings zukommt, so sieht es in der Utopie der telematischen Gesellschaft
nur auf den ersten Blick besser aus: Denn auch hier bleibt bei Flusser das Soziale ka-
tegorial auf das Technische reduziert, wenn Flusser glaubt, mit der Verkabelung von
Computern sei ein herrschaftsfreier Raum initiiert.

Im Resultat bezieht sich der Apparatbegriff, der nach wie vor ein Begriff ist, auch
wenn er ein post-begrifflicher Begriff sein will, bei Flusser auf Kategorien verschie-
denen Typs, die er ineinander verschwimmen lässt. »Apparat« meint nicht allein eine
Klasse von Gegenständen, seien es nun weiche oder harte, große oder kleine, son-

49 | Bezüglich dieses Zusammenspiel hat Ropohl (1979) eine Theorie der sozioökonomi-

schen Systeme vorgeschlagen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 | Das Ding namens Computer

dern ebenso benennt Apparat eine Struktur – das Verhältnis, in dem der Mensch zu
den Kulturdingen in der Nachgeschichte steht. »Apparat« kann sowohl einen Ge-
genstand (Fotoapparat) als auch ein Verhältnis (zwischen Fotograf und Fotoapparat)
bzw. eine »Praxis« (»Auschwitz«) bedeuten. Für Flusser sind Gegenstand, Verhältnis
und Praxis formgleich. Sie weisen alle die Form des Apparatischen auf, wie er sie in
der Charakteristik der Black Box formuliert. In diesem, kategoriale Grenzen verwi-
schenden Sinne, sind Apparate bei Flusser post-substantiell. Insofern alles Singuläre
und Konkrete (Kino, Supermarkt etc.) Apparate sind, die ihrerseits aus apparatischen
Komponenten bestehen (Verkaufstheken etc.) und mit anderen Apparaten gekoppelt
sind, ergibt sich die Super-Black Box als Vorstellung einer Gesamtheit dieser Ver-
kopplungen. Hinzu kommt deswegen, dass »Apparat« ebenso für die Kultur als Gan-
zes steht:

»Ich werde also die Kultur, pardon, als einen Apparat ansehen, dessen Zweck es ist, erworbe-

nen Informationen in Form von Städten, Ländern, Gebäuden, Bibliotheken und so weiter zu

speichern, sie dort zu prozessieren.« (Flusser 2009, 28)

Der gemeinsame Nenner dieser Äquivokationen des Apparatbegriff bildet die appa-
ratische Charakteristik, welche Flusser als eine allgemeine Form begreift, mit der
sich in der Nachgeschichte folglich alles kennzeichnen lässt. »Apparate sind Teil ei-
ner Kultur, folglich kann man diese Kultur an ihnen erkennen« (Flusser 2006b, 21).
Hierfür spricht, dass das kalkulatorische und kombinatorische Prinzip an einem Fo-
toapparat exemplifiziert werden kann. Die Teile spiegeln das Ganze und umgekehrt.
Diese Spiegelung basiert auf einer unterstellten Struktur- oder Formgleichheit; die bei
Flusser so weit radikalisiert wird, dass seine Texte zu einem wahren Spiegelkabinett
werden, welches seine eigenen Vorannahmen in immer neuem Licht erscheinen lässt.

4.1.3 Computer als Organisationsform

In Bezug auf die Frage nach den zwischenmenschlichen Beziehungen in der Nach-
geschichte sind Flussers Texte so dünn wie technizistisch. Es wird kenntlich, dass
er Computer gleichfalls als die ideale Organisationsform seiner Utopie der telemati-
schen Gesellschaft ansieht: als Netz. Das organisatorische Gegenmodell hierzu liefert
die »faschistische« Massenkommunikation, für welche das Bild des passiven Fern-
sehkonsumenten steht. In dieser Hinsicht sind Computer folgendermaßen charakteri-
siert:

– Computer bieten eine vollständige Vernetzung jeder mit jedem.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 149

– Das Computernetz bildet solche Kommunikationskanäle, mit denen jeder mit je-
dem direkt und beidseitig kommunizieren kann.

– Computer ermöglichen Zugang zu Informationen unabhängig vom Ort.
– Computer codieren die Welt in Technobildern.
– Das Computernetz steht für eine Dezentralisierung der Macht.

Tabelle 5 »Computer als utopische Organisationsform« präsentiert diese positiven
Bestimmungen des Computers und ihr Gegenbild im Überblick.

Utopie Gesellschaftskritik

Organisationsform Netz Apparat
Mensch Projekt Funktionär
Einzelner Individuum Masse
Technik ideales Mittel entfesselte Struktur
Prototyp vernetzte Computer Auschwitz
Herrschaft herrschaftsfrei unterworfen
Welt Nachgeschichte Kulturindustrie

Tabelle 5: Computer als utopische Organisationsform

Die beiden Gesellschaftsformen »faschistische« und »telematische« Gesellschaft
werden bei Flusser einzig unter dem Gesichtspunkt des Informationsflusses bedacht
und kontrastiert. Ein konsensuelle Bewertung der Gesellschaftsformen setzt Flus-
ser voraus. Dass die faschistische Gesellschaft einem verwerflichem Ideal gleicht,
bezweifelt nur eine Minderheit. Dass die telematische, als wahrhaft demokratische
Gesellschaft, jedoch die allgemein erwünschte Gesellschaftsform ist, kann leichter
angefochten werden. Selbst wenn die ideale Gesellschaft eine demokratische sein
soll, bleibt undiskutiert, welche demokratische Form sie wiederum annimmt. Flusser
ignoriert hier schlicht Jahrhunderte politischer Diskussion (für einen Überblick vgl.
Schmidt 2010) und zeitgenössische Debatten, wie z.B. die US-Amerikanische De-
batte in den achtziger Jahren zwischen Liberalen und Kommunitaristen in Anschluss
an John Rawls »Eine Theorie der Gerechtigkeit« (2010), welche auch hierzulande
diskutiert wurde (vgl. stellv. Honneth 1993).50 Es ist bezeichnet für Flussers techni-

50 | Einen Bezug zwischen Informationstechnologien und Demokratietheorien diskutiert

man derzeit unter dem Stichwort »deliberative Demokratie«, ein Konzept, welches an Jürgen

Habermas’ (1992) Modell der deliberativen Politik anschließt. Im Kern geht es um die Frage,

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 | Das Ding namens Computer

zistische Verkürzung, dass sich Gesellschaft letztlich auf eine technische Infrastruk-
tur reduziert. Und dies gilt sowohl für die faschistische Gesellschaft als auch für die
telematische. Massenmediale Propaganda und Faschismus stützen sich bei Flusser
gegenseitig, wenn sie nicht gar in einem Ursache-Wirkungs-Verhältnis gedacht wer-
den. Flusser hantiert nicht mit expliziten Zuschreibungen kausaler Abhängigkeiten.
Seine Fokussierung auf den Informationsfluss muss jedoch problematisch bleiben,
weil er weitere Gesichtspunkte systematisch ausschließt und suggeriert, von der Per-
spektive des Informierens und Kommunzierens aus, ließe sich die ganze Gesellschaft
begreifen und kritiseren. Infolgedessen reduziert sich sein telematischer Gesellschaft-
sentwurf auf ein Computernetzwerk: auf das Internet als technische Hardware (Infra-
struktur).

4.2 FUNKTION DES COMPUTERS ALS MODELLS

Computer dienen Flusser als Begründungsinstanzen seiner Zeitdiagnose. Damit er-
füllen Computer in Flussers Geschichtsmodell eine entscheidende Funktion. Diese
ist eine doppelte: Einerseits stehen sie ihm Modell für seinen utopischen Entwurf,
was Kap. 4.2.2 resümiert. Andererseits bezeugen sie seine Thesen und Vermutungen

ob und wie dialogische Meinungsbildung durch die Möglichkeiten des Internets und Social Me-

dia gefördert werden kann, beispielsweise in dem Projekt »1000 Fragen zur Bioethik« (Kettner

2006). Unter dem Label »Liquid Democracy« kursieren verschiedene technische Verfahren, die

insbesondere bei der Piraten Partei für innerparteiliche Abstimmungen (im Juli 2012 noch in

der Probe) verwendet werden können. Man versucht hierdurch eine Mischform von indirekter

und direkter Demokratie zu etablieren. Während bei einem indirektem Abstimmungsverfah-

ren Stellvertreter für die Stimmen vieler Einzelner ins Spiel bringen, stimmt bei dem direkten

Verfahren jeder Einzelne für sich selbst. Der organisatorische Aufwand hierfür kann technisch

abgefedert werden. Interessant ist bei dem Tool der Piraten, dass jede Stimme für jedes The-

ma Stellvertreter ernennen kann, diese Abgabe aber jederzeit wiederrufen kann. Folglich ist

das Stellvertreten a) themenspezifisch und b) zeitlich radikal temporär. Auch wenn sich Vertre-

tungsgewohnheiten einstellen, ist der Entzug jederzeit möglich (vgl. zur Diskussion das Wiki

der Piraten zu Liquid Democracy, http://wiki.piratenpartei.de/Liquid_Democracy, 17.07.2012;

sowie den Webauftritt von Liquid Democracy e.V., der an Projekten und Ideen zur demokrati-

schen Partizipation arbeitet, http://liqd.net/en, 17.07.2012). Für die Piraten gehen solche tech-

nische Verfahren mit mehr Transparenz einher. Dass hier, zumindest metaphorisch, ein techno-

kratischer Politikstil am Werk ist, zeigt schon die programmatische Selbstbeschreibung von der

eigenen Politik als »Betriebssystem« (vgl. kritisch hierzu Vogelmann 2012).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 151

bezüglich des Übergangs in die Nachgeschichte, wofür ich folgend in Kap. 4.2.1 ar-
gumentiere. Um dies offen zu legen, gehe ich hier von einigen basalen zeichentheore-
tischen Überlegungen aus und verstehe Zeichen (und nicht Symbol) als allgemeinen,
übergeordneten Begriff für semiotische Phänomene.

4.2.1 Computer als Zeichen des kulturellen Wandels

Winfried Nöth stellt in seinem »Handbuch der Semiotik« zwei »Minimalbedingun-
gen« der Zeichenhaftigkeit heraus, über die ein Konsens in der unabgeschlossenen
Debatte über Modell und Funktion von Zeichen besteht. Erstens sind Zeichen in se-
miotischer Hinsicht durch ihre Funktion bestimmt, etwas zu vertreten: Aliquid stat
pro aliquo. Etwas steht für etwas anderes. Zweitens braucht es in pragmatischer Hin-
sicht einen Rezipienten (zumindest einen potentiellen), welcher ein Zeichen deutet,
damit dessen semantische Funktion zur Geltung kommt (Nöth 1985, 87-88). Ihre
semantische Funktion können Zeichen nur erfüllen, wenn sie sowohl sich selbst als
auch das von ihnen Stellvertretende zeigen. Was die Konstituenten eines Zeichens an-
geht, herrscht Uneinigkeit. Für gewöhnlich unterscheidet man am Zeichen selbst eine
›physische‹ und eine ›psychische‹ Seite. Ein Zeichen ist zum einen physische Entität,
sonst wäre es nicht wahrnehmbar. Da es aber mehr als sich selbst zeigt, muss das
Zeichenhafte, zum anderen, in mehr als diesem bestehen. Die Zeichentheorie rekur-
riert nach Nöth diesbezüglich auf Saussures »Cours de linguistique general« (1916),
in dem sprachliche Zeichen untersucht werden (Saussure 1931), und geht von einem
bilateralen Zeichenmodell Saussures aus. Nach diesem Modell bildet ein Zeichen ei-
ne Einheit aus einer phonetischen und einer semiotischen Seite. Man unterscheidet
hiernach das phonetische Lautbild, das image acoustique, von der semiotischen Vor-
stellung, dem concept. Saussure spricht auch von signifiant (Signifikant) und signifié
(Signifikat), wobei mit ersterem die phyische Seite, mit letzterem die psychische ge-
meint ist. Anstelle des Signifikanten spricht man auch vom Zeichenträger bzw. dem
Zeichen im engeren Sinne. Das Signifikat wird verschieden übersetzt in Inhalt, Be-
deutung oder Vorstellung (Nöth 1985, 62-63). Ich werde hier, um die beiden Seiten zu
unterscheiden, von Zeichenträger und Vorstellung sprechen. Diese Unterscheidung
ist zunächst eine aspektuale am Zeichen, die im Hinblick auf das Mitteilen und Inter-
pretieren von Zeichen sinnvoll ist. Hinzu kommt der Referent des Zeichens, dasjenige
Etwas, auf das sich das Zeichen funktional bezieht. Als Referenten kommen alle ma-
teriellen Gegenstände im weiten Sinne in Frage, also Dinge, Sachverhalte, Ereignis-
se und Handlungen. Nach diesem gängigen Zeichenmodell werden also mindestens
drei Relationen unterschieden: die zwischen Zeichen und dem Sender/Hörer des Zei-
chens, die zwischen Zeichenträger und Vorstellung sowie die zwischen Zeichen und

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 | Das Ding namens Computer

Referenten. Lässt man die Interpreten der Zeichen, und damit die pragmatische Di-
mension, außen vor, so spricht man auch von einem triadischen Zeichenmodell, was
auf die Relationen zwischen Zeichenträger, Vorstellung und Referenten abzielt.51

Meine These, Flusser liest Computer als Zeichen für den von ihm behaupteten
Wandel, lässt sich vor diesem Hintergrund konkretisieren: Computer fungieren in
der Flusser’schen Lesart als Zeichenträger. Der behauptete kulturelle Wandel ist der
Sachverhalt, auf den sich das Zeichen bezieht. Der kulturelle Wandel bildet hier folg-
lich den Referenten. Es gilt nun zu klären, auf welche Art in der Flusser’schen Deu-
tung Computer überhaupt auf den kulturellen Wandel zeigen oder verweisen (kön-
nen). Bezüglich der Frage nach dem Typ des Verweisens finden sich in der Zeichen-
theorie verschiedene Vorschläge, welche Zeichen hiernach versuchen zu typologisie-
ren (Nöth 1985, 93-101). Aufschlussreich bezüglich der Computer ist die elementare
Unterscheidung zwischen natürlichen und konventionellen (künstlichen) Zeichen«,
welche auf dem pragmatische Kriterium »des Vorhandensein eines Senders« (Nöth
1985, 95) beruht. Sprachliche Zeichen gelten in der Regel als konventionelle, künst-
liche Zeichen, zu denen Computer als Zeichen offenkundig nicht gehören. In der
Flusser’schen Lesart haben Computer als Zeichen keinen Sender, wie es bei sprach-
lichen Zeichen in der Regel der Fall ist. Es bietet sich daher an, zu prüfern, inwiefern
sich die Flusser’sche Deutung von Computern als Zeichen den sogenannten natürli-
chen Zeichen zuordnen lässt. Nach Nöth (1985, 95) rechnet man zu den natürlichen
Zeichen »Spuren, Anzeichen, Kennzeichen« und eingeschränkt auch »Symptome«. Ich
schlage daher vor, das Zeichenhafte der Computer in Flussers Lesart mit Blick auf
die Typisierung von Anzeichen bei Husserl (Hua XIX/1), von Indizes bei Charles S.
Peirce (CP, 1993) sowie von Spuren zu prüfen, wobei ich mich für die Klassifikation
der Spur hier auf die Übersicht von Sybille Krämer (2007) beziehe.

1. Computer als Anzeichen des kulturellen Wandels

In den »Logischen Untersuchungen« (1901) finden sich zeichentheoretische Überle-
gungen Husserls. Der Phänomenologe geht von den Minimalbedingungen der Zei-
chenhaftigkeit aus und bekundet zunächst einen »Doppelsinn des Terminus Zeichen«
(Hua XIX/1, 30). Im Abschnitt »Ausdruck und Bedeutung« hebt er den Unterschied
zwischen der Bedeutungsfunktion eines Zeichens und der Funktion der Anzeige ei-
nes Zeichens hervor. Mit einer Bedeutungsfunktion hat man es im strengen Sinne nur

51 | Nöth (1985, 92) liefert einen tabellarischen Überblick der verschiedenen Terminolo-

gien; eine weitere Übersicht der verschiedenen Modelle findet sich bei Umberto Eco (1977,

30).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 153

im Fall der mitteilenden Rede oder Teilen einer mitteilende Rede zu tun. Ein Zei-
chen bedeutet nur dann etwas, wenn der Sender dieses Zeichens, mit dem Zeichen
etwas bekunden will. Husserl bindet die Bedeutungsfunktion von Zeichen folglich an
Intentionalität, d.h. erstens an Personen, die diese Zeichen hervorbringen und zwei-
tens an deren Absicht, etwas mit den Zeichen kundzugeben. »Minenspiel«, »Gesten«
und alle »unwillkürlichen« Akte werden ausgeschlossen (Hua XIX/1, 37). Nur wenn
diese Bedingungen erfüllt sind, hat man es mit bedeutsamen Zeichen zu tun, die Hus-
serl Ausdrücke nennt. Ausschlaggebend ist also die Rolle des ›Senders‹, nicht des
›Empfängers‹. Auch wenn jemand etwa eine Geste als Zeichen deutet und der Geste
hierdurch Bedeutung zuweist, hat sie doch »keine Bedeutung im prägnanten Sin-
ne sprachlicher Zeichen, sondern bloß im Sinne von Anzeichen« (Hua XIX/1, 38).
Bedeutung kommt hiernach allein den Zeichen zu, die mit Absicht hervorgebracht
werden und denen eine Bedeutungsintention inne liegt (Hua XIX/1, 44). Anzeichen
hingegen bedeuteten nichts. Sie zeigen etwas an, bezeichnen es jedoch nicht:52

»In diesem Sinne ist das Stigma Zeichen für den Sklaven, die Flagge Zeichen für die Nati-

on. Hierher gehören überhaupt die ›Merkmale‹ im ursprünglichen Wortsinn als ›charakteristi-

sche‹ Beschaffenheiten, geschickt die Objekte, denen sie anhaften, kenntlich zu machen.« (Hua

XIX/1, 30)

Die Funktion der Anzeige liegt nicht darin, mit einer Bedeutung einen Gegenstand zu
meinen, sondern in der Kundgabe. Bei mitteilender Rede fundiert diese Kundgebung
die Bedeutungsfunktion der Ausdrücke. So liegt jeder Aussage ein Urteil zugrun-
de, welches der Mitteilende beim Ausdrücken einer Bedeutung zugleich mitteilt. Der
Hörer der Aussage weiß darum und erlebt den Sprechenden zugleich als einen Ur-
teilenden. Das Interesse jedoch ist auf die Bedeutung des Ausdrucks gerichtet und
die liegt nicht darin, dass geurteilt wurde, sondern im Inhalt des Urteils (Hua XIX/1,
49). Bei den Anzeichen im engeren Sinne (also nicht bezogen auf Ausdrücke der
mitteilenden Rede, die auch als Anzeichen fungieren) ist dies anders. Hier steht die
Kundgebungsfunktion im Vordergrund. Dies hängt mit der Frage danach zusammen,
worin die Zeichen motiviert sind, bzw. woher sie kommen.

Da Computer keine sprachlichen Zeichen sind und auch nicht von jemanden in

52 | Ausnahmen bilden die Fälle, in denen Anzeichen ebenfalls als Ausdrücke fungieren,

wenn sie »willkürlich und in anzeigender Absicht erzeugt« (Hua XIX/1, 31) werden. Der Be-

griff des Ausdrucks und der des Anzeichens weisen demnach in ihrer »lebendigen Funktion«

(Hua XIX/1, 32) Überschneidungen auf.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


154 | Das Ding namens Computer

mitteilender Absicht als Zeichen hervorgebracht werden, gehören sie nach Husserls
Unterscheidung zu den Anzeichen. Das heißt, Computer bedeuten den kulturellen
Wandel nicht, sondern geben ihn kund. Das Wesen der Anzeichen besteht nach Hus-
serl in deren Wirkung bei denjenigen, die etwas als Anzeichen deuten; nämlich:

»[...] daß irgendwelche Gegenstände oder Sachverhalte, von deren Bestand jemand aktuelle

Kenntnis hat, ihm den Bestand gewisser anderer Gegenstände oder Sachverhalte in dem Sin-

ne anzeigen, daß die Überzeugung von dem Sein der einen von ihm als Motiv (und zwar als

ein nichteinsichtiges Motiv) erlebt wird für die Überzeugung oder Vermutung vom Sein der

andern.« (Hua XIX/1, 32)

Bezüglich desjenigen, der Anzeichen deutet, haben wir es folglich zunächst mit zwei
Urteilsinhalten zu tun. Diese stehen nun in keinem notwendigen Zusammenhang,
sondern in einem empirischen. Das heißt die Folgerung der Urteile, von Compu-
tern auf den Wandel zu schließen, zeigt zunächst nur eine mögliche reale Verbindung
zwischen Computern und Wandel an. Hinter der Suggestion der Anzeigefunktion von
Computern steht demnach ein Urteil Flussers, welches senderbezogen und intentio-
nal ist und auf der Anzeige-Funktion von Computern aufruht.

Doch wie kommt es zu dieser Anzeigefunktion von Computern? Klar ist, das
kundgebende Zeichen bleibt passiv; es ist das Gelesene. Computer verkünden den
Wandel nicht aktivisch, ihnen kommt keine Akteursfunktion zu. Die Kundgebungs-
funktion ergibt sich vielmehr aus der Deutung von Computern als Anzeichen des kul-
turellen Wandels, die Flusser in seinen Texten arrangiert. Flusser setzt sich selbst als
Sprachrohr der Computer ein, indem er sie (quasi) verkünden lässt: Das Universum
der Technobilder bricht über uns ein. Das Zeichenhafte der Computer ist eine Insze-
nierung Flussers. In dieser Vorführung erscheinen Computer als ›quasi-natürliche‹
Anzeichen, weil sie scheinbar ohne Sender den Wandel kundgeben. Als technische
Apparate sind Computer freilich künstlich hervorgebracht. Als Zeichen für den kultu-
rellen Wandel jedoch sind sie aus der Sicht des Rezipienten (in Flussers Suggestion)
nicht als Zeichen hervorgebracht, sondern werden vorgefunden. Sie treten als Teil
der kulturgeschichtlichen, technischen Evolution auf, die auf einen Fortgang in die
historisch-programmierte Richtung hinweist. Weil Flussers kultur-evolutionistisches
Modell hier im Hintergrund wirkt, fungieren Computer bei ihm als quasi-natürliche,
also evolutionistische Anzeichen für den kulturellen Wandel.

Zur Frage steht dann, welches Gewicht diese Lesart Flussers hat. Es gilt die Gel-
tung dieser Verknüpfung zu prüfen. Flussers Suggestion, Computer zeigten einen
kulturellen Wandel an, kann nur dann Zugkraft entwickeln, wenn sie auf irgendeine
Weise bei seinen Lesern auf Zustimmung stößt. Bevor ich hierzu komme, möchte

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 155

ich die unterstellte Relation zwischen Computern und Wandel mit Blick auf Peirce
zeichentheoretisch hinterfragen.

2. Computer als Index des kulturellen Wandels

Peirces Zeichentypologie basiert auf seinen philosophischen Überlegungen zur (spe-
kulativen) Logik, die hier außen vor stehen soll. Es sei einzig erwähnt, dass Peirce
eine Kategorienlehre aufstellt, in der er anders als Aristoteles und Kant nur drei Ka-
tegorien ansetzt: die der Erstheit, die der Zweitheit sowie die der Drittheit. Die Kate-
gorien geben Stelligkeiten von Relationen an, die zwischen verschiedenen Entitäten
in pragmatischer Hinsicht bestehen. Die Kategorienlehre steht auch im Hintergrund
seiner Unterscheidung in Ikon, Index und Symbol, was keineswegs eine vollständige
Typologie der Zeichen bei ihm darstellt, sondern nur auf den Aspekt der Art des Ge-
genstandsbezuges von Zeichen abhebt. Diese Unterscheidung findet sich an mehreren
Stellen der »Collected Papers« (CP), aber auch auf Deutsch in der Schriftensammlung
»Phänomen und Logik der Zeichen« (1993). Peirce Zeichendefinition geht grundle-
gend von einer triadischen Relation zwischen Zeichenträger (sign/representamen),
Vorstellung (interpretant) und Referenten (object) aus. Ikone sind Zeichen der Erst-
heit, sie existieren unabhängig davon, ob der Referent, auf den sie sich beziehen,
existiert oder nicht. Sie müssen in keiner äußerlichen Relation zu ihrem Referenten
stehen. Ein reines Ikon kann sogar nur in »der Phantasie existieren« (Peirce 1993,
64), wenn es allein auf sich selbst referiert. Der ikonische Gegenstandsbezug basiert
für Peirce auf einer Similarität, einer bildlichen Ähnlichkeit. Ist der Gegenstandsbe-
zug vornehmlich ikonisch, steht die Ähnlichkeit zwischen Zeichen und Referenten
im Vordergrund (Peirce CP, 2.276). Indizes hingegen sind Zeichen der Zweitheit. Ein
Index existiert genau dann, wenn sein Referenten mit ihm koexistiert:

»Ein Index ist ein Zeichen, dessen zeichenkonstitutive Beschaffenheit in seiner Zweitheit oder

einer existentiellen Relation zu seinem Objekt liegt. Ein Index erfordert deshalb, daß sein Ob-

jekt und er selbst individuelle Existenz besitzen müssen.« (Peirce 1993, 65)

Für ein Symbol ist es ausschlaggebend, dass es gemäß einer willkürlichen Konventi-
on interpretiert wird, dass »sich der Sprecher gewiß ist, daß es so interpretiert werden
wird« (Peirce 1993, 66). Hierunter fallen Husserls Audrücke, insofern sie sprachli-
che Zeichen sind. Symbole, wie die Ausdrücke bei Husserl, sind daher grundlegend
›überindividuelle‹, sie können beliebig oft repliziert werden (Peirce 1993, 66), ohne
dass die Zeichenfunktion an Gewissheit einbüsst (solange eine Konvention unverän-
dert besteht, könnte man hinzufügen). Peirce vergleicht diese Gewissheit der Relation

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 | Das Ding namens Computer

zwischen Symbol und seiner Bedeutung mit einer wissenschaftlichen Gesetzmäßig-
keit.

Beim Index sieht es anders aus, diese Zeichen basieren nicht auf Konventionen,
sind daher auch nicht gleichermaßen beliebig wiederholbar, sondern entstehen zu-
fällig (womit wohl ganz im Sinne der Husserl’schen Kennzeichnung von Anzeichen
gemeint ist, dass ihre Verknüpfung empirisch kontingent und nicht notwendig oder
gesetzmäßig ist). Unter Indizes fasst Peirce scheinbar heterogene Sachen wie Aus-
rüfe, hinweisende Finger, Wetterhähne oder Krankheitssymptome. Entscheidend ist
allein die wirkliche Relation zwischen Zeichenträger und Referenten, dass beide »in-
dividuelle Existenz besitzen müssen« (Peirce 1993, 65). Diese indexikalische Rela-
tion beruht zum einen auf einer raumzeitlichen Nähe. Indizes bezeichnen etwas, mit
dem sie zu einem Zeitpunkt koexistieren, auch wenn das bezeichnete Objekt für den
Interpreten nicht (unmittelbar) wahrnehmbar sein muss. Für den smybolischen und
ikonischen Aspekt gilt dies nicht, vielmehr liegt ihre Zeichenfunktion gerade darin,
auf etwas Abwesendes zu verweisen. Indizes beziehen sich also auf echte zweistellige
Relationen, was bedeutet, dass beide Relata (Zeichen und Objekt) zugleich existieren
müssen. Die Unterscheidung in Ikon, Index und Symbol ist bei Peirce nicht objekt-
stufig sortal gemeint. Grundsätzlich lassen sich an jedem Zeichen mehrere Relations-
typen aufweisen. Je nach pragmatischer Kommunikationssituation kann jedoch eine
Relation im Vordergrund stehen.

Interessanterweise finden sich in Flussers Deutung der Computer als Zeichen
zwei Relationstypen wieder; so meine These. Ikonisch ist sie im übertragenden Sinne
deswegen, weil Computer Flusser als Modell für seinen Entwurf der Nachgeschichte
dienen. In dieser Lesart von Computern als Zeichen dient allerdings nicht der Wan-
del, sondern die (antizipierte) Nachgeschichte als Referenten (s. Kap. 4.2.2). Indexi-
kalisch ist die Relation zwischen Computern als Zeichen und dem kulturellen Wandel
deswegen, weil die ganze Suggestion dieser Lesart darauf aufbaut, eine existentielle
Relation zwischen Computern und kulturellem Wandel zu unterstellen. Genau einer
solchen Verknüpfung soll man Glauben schenken: Computer zeigen uns, dass sich
unsere Kultur wandelt, so als wäre der Wandel mit ihnen koexistent. Das bemerkens-
werte hieran ist, dass sich der kulturelle Wandel, der bei Flusser ja zunächst einen
Urteilsinhalt darstellt, nicht ohne Weiteres als Sachverhalt greifen lässt. Er ist nicht
einfach gegenständlich vorhanden, sondern beruht auf einer Einschätzung Flussers
bezüglich eines Sachverhalts.

Für die Anzeige-Funktion von Computern im Sinne des Peirc’schen Index spricht,
dass sich ein gewisser Konsens bezüglich der Charakteristika des Referenten unter
Flussers Zeitgenossen etabliert hat: So konstatiert man a) einen medien- bzw. tech-
nischhistorische Befund eines digitalen Impacts, wie man ihn in Diskussionen mit

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 157

kybernetischem, kunsttheoretischem und/oder medientheoretischem Hintergrund fin-
det (stellv. Ars 1989). Hierzu gesellt sich Flussers These, die in Bezug auf neue Tech-
nologien von einem Ende oder einer Ablösung der Buch- oder Textkultur spricht, die
auch von McLuhan (2011) vertreten wird. Diese Debatten werden flankiert durch b)
die Analysen zu Veränderungen der Arbeitsverhältnisse (Bell 1975; Nora und Minc
1979), insbesondere im Hinblick auf den Einzug von Heimcomputern und später Per-
sonalcomputern in Büros und Arbeitsorganisationen (Dieckhoff und Roth 1982) beim
Übergang in die Informationsgesellschaft. Hierzu passt das von Rusch angesetzte ers-
te begriffliche Cluster »Arbeit« (wie es in der Einleitung eingeführt wurde), in dem
der Computer primär als Arbeitsgerät in den Blick genommen wird. Somit stehen
Computer vor allem für den Wandel der Arbeitswelt, aus welcher dann Folgen für
alle anderen Bereiche des gesellschaftlichen Lebens zu erwarten sind. Ruschs zwei-
tes begriffliches Cluster der »Identität« schließt hier insofern zeitnah an, als sich die
Verheißungen rund um die KI-Forschung, deren Zentrum das Massachusets Institute
of Technology bildet, in den siebziger und achtziger Jahren einer enormen Popula-
rität erfreuen durfte. Berüchtigt sind etwa Prophezeiung Marvin Minskys oder Hans
P. Moravecs über eine baldige Leistungsäquivalenz der Intelligenz von Maschine und
Mensch (Minsky und Papert 1973; Moravec 1988), welche auf der Annahme beruht,
Intelligenz sei eine substanzunabhängige Sache (Mainzer 2003b), die von Maschinen
realisiert werden kann. Computer stellen hiermit nicht nur die Arbeitskraft des Men-
schen in Frage, sondern die Unantastbarkeit seines kognitiven Leistungsvermögens
überhaupt. Diese als »narzistische Kränkung« (Bolz 1994) hochstilisierte Forschung
fordert eine Neuformulierung der Grenze zwischen Mensch und Technik ein und
stellt damit die ›Identität des Menschen‹ zur Debatte. In dieser Hinsicht bringt man
dann eine Irritation unseres Selbst- und Weltbildes in Anschlag, welche im Lichte der
medientechnischen Entwicklung neu verhandelt werden müssten. Die Diagnose eines
kulturellen Wandels findet in diesen vermeintlichen Irritationen ihren Nährboden.

Eine weitere Flanke erhält die Verknüpfung von Computer und Wandel nicht zu-
letzt durch diejenigen Debatten, zu deren Inbegriff die Bezeichnung»Postmoderne«
wurde, und die rund um die Behauptung eines »Endes der Geschichte« bzw. der »Mo-
derne« kreisten (Welsch 1988). In Anbetracht dieser Diskursumgebung ist Flussers
Verwendung von Computern als Index für einen kulturellen Wandel keine Kuriosität.

Flussers Lesart von Computern lässt sich so gesehen höherstufig als Symptom
verbuchen, welches auf »den kulturrevolutionären Geist der späten 1960er Jahre im
Verein mit dem technologischen Umbruch der 1980er Jahre« (Mersch 2006, 15) hin-
weist. Diese Verknüpfung von einer These des Umbruchs mit dem Aufkommen neuer
Technologien ist – im Rückblick des gegenwärtigen Diskurs des Digitalen jedenfalls
– zeitgenössisch. Gleichzeitig bewertet man gerade diese Verknüpfung von Compu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 | Das Ding namens Computer

ter und Wandel in den siebziger und achtziger Jahren rückblickend als prophetisch.
Wenn man Flusser gerade wegen seiner These einer Zäsur des Digitalen in den Rang
der Gründungsväter der Medienthoerie hebt, dann deswegen, weil er ähnlich wie Jean
Baudrillard (1989) den zeitgenössischen Gedanken eines Umbruchs mit der Entwick-
lung der »neuen Technologien« verbindet. Zu bemerken ist zu diesem Zeichencharak-
ter von Computern außerdem, dass diese Zeichenrelation keine exklusive zwischen
Computern und Wandel ist. Sowohl in Flussers Texten als auch in zeitgenössischen
Debatten reihen sich Computer in eine Mehrzahl von Zeichen des Wandels ein. Bei
Flusser sind Computer streng genommen dem Code der Technobilder nachgeord-
net, wobei dieser allerdings ohne die Hilfe der Apparate kantisch gesprochen »leer«
bleibt. Weil Computer den Code der Technobilder zur Anschauung bringen und weil
sie die geeignetsten Mittel sind, um diesen Code zu manipulieren, sind sie überhaupt
für den Flusser’schen Wandel relevant. Über die tatsächliche Sachlage, ob das Auf-
treten von Computern real (und nicht nur konsensuell) mit einem kulturellen Wandel
zusammenhängt und wenn ja, von welcher Art dieser Zusammenhang ist und wie er
erklärt werden kann, darüber sagt die Anzeige-Funktion von Computern nichts aus.
Flusser schweigt hierzu.

4.2.2 Computer als Modell der Nachgeschichte

Als Zeichen stehen Computer bei Flusser nicht nur für den kulturellen Wandel, son-
dern ebenso für die Nachgeschichte selbst, die antizipierte, einbrechende Zukunft. In
dieser Hinsicht wird der Modellcharakter der Flusser’schen Lesart von Computern als
Zeichen für etwas anderes deutlich. Bezogen auf die Nachgeschichte als Referenten
springt ein Zeichentyp ins Auge, für den ein »Zeitenbruch« konstitutiv ist: die Spur.

3. Computer als Spuren der Nachgeschichte

Da die Zukunft zwar in die Gegenwart hineinragt, aber dennoch in der Gegenwart
nicht als Gegenwart, sondern als Zukunft gegenwärtig ist, koexistiert die Nachge-
schichte nicht mit den Zeichen Computern. Geht man von der Nachgeschichte als
dem Referenten der Flusser’schen Computerlesart aus, dann kann dieser Gegen-
standsbezug demzufolge nach der Peirce’schen Klassifikation nicht indexikalisch
verstanden werden.

»Anders als beim Index, der immer Gleichzeitiges, wenn vielleicht auch nicht zugleich Sicht-

bares anzeigt, gibt es immer eine Zeitverschiebung zwischen dem Spurenhinterlassen und dem

Spurenlesen: Die Ungleichzeitigkeit beider bildet die Ordnungsform der Spur. Zwei Zeitregime

kreuzen sich in der Spur. Diese Kreuzung gilt nicht nur für das Verhältnis von Vergangenheit

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 159

und Gegenwart, sondern auch für das zwischen Gegenwart und Zukunft. Die Wahrsagekunst,

die Mantik, kann als Inversion des Spurenlesens gedeutet werden.« (Krämer 2007, 17)

Liest man eine Spur, so kann sie für den Interpreten immer eine Spur von etwas
sein und/oder eine Spur für etwas (Hubig 2007, 46). So ist die archetypische Spur
eines Trampelpfades eine Spur davon, dass an dieser Stelle jemand vorbeigegangen
ist. Zugleich kann sie der eigenen Orientierung dienen, indem man sie als Spur für
einen Weg liest, auf dem man sich einem Ziel nähern kann. Spuren vom Typ des
Fußabdrucks werden erzeugt, oft unbeabsichtigt. Da sich in Flussers Fall Gegenwart
und Zukunft (und nicht Vergangenheit und Gegenwart) kreuzen, haben wir es hier
mit einer Inversion des Spurenlesens zu tun.

Deutet man Flussers Lesart von Computern als Zeichen im Modell der Spur, so
ergeben sich folglich zwei Varianten. Die erste Variante müsste davon auszugehen,
Flusser suggeriere, dass die Zukunft der Nachgeschichte noch bevor sie Gegenwart
geworden ist, auf nicht beschriebene Art, Spuren von sich in der Gegenwart ›hin-
terlassen‹ habe. Man würde davon ausgehen, dass die Zukunft in der Gegenwart der
Spur genauso präsent sein könnte, wie die Vergangenheit. In dieser Deutung der Flus-
ser’schen Suggestion von Computern als Spuren der Nachgeschichte würde man die
Nachgeschichte demnach als ›Quasi-Erzeuger‹ von Computern deuten und damit die
Frage nach der Entstehung der Spuren in den Vordergrund stellen. Computer wären
dann Spuren von der Nachgeschichte.

In einer anderen Deutung der Suggestion lässt sich die Seite des Spurenlesens
stärker machen und man könnte Flussers Zeichen dann als Plädoyer verstehen. In
diesem Falle sollten Computer als Spuren für die Nachgeschichte verstanden werden.
Sie sollten dann der Orientierung dienen. Hiermit könnte gemeint sein, dass man sich
an den Computern ein Vorbild nehmen sollte, und zwar hinsichtlich der drei großen
Fragen, die Flusser (wenn auch nicht wirklich diskutiert, so doch) aufwirft: die Fra-
gen nach unserem theoretischen, nach unserem praktischen Weltverhältnis sowie der
Frage nach der Beziehung zu anderen in der Nachgeschichte. Flussers Leseangebot
der Computer als Spur der Nachgeschichte legt sich nicht fest; beide Optionen wer-
den dem Leser offeriert. Die erste Variante stellt eine härtere These dar, die eine
geschichtsphilosophische Erklärung oder Fundierung des unterstellten Kausalnexus
zwischen Computern und Nachgeschichte erfordern würde, die Flusser freilich nicht
liefert. Als These wird dieser Kausalzusammenhang zwischen Computern und tele-
matischer Gesellschaft auch nirgends stark formuliert; jedoch leben Flussers Essays
von dieser Suggestion. In der zweiten Variante stehen Computer für einen bestimm-
ten Modus des Umgehens mit der Zukunft, bzw. dem kulturellen Wandel. Computer
stehen dann für einen Imperativ, für ein Denk- und Handlungsmodell.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 | Das Ding namens Computer

4.2.3 Computer als Paradigma der Nachgeschichte

Die Flusser’sche Kulturkritik scheint sich diesen Imperativ, Computer als Denkmo-
dell zu verwenden, selbst zu eigen gemacht zu haben. Als Denkmodell, als das sie
Flusser für seinen Entwurf der Nachgeschichte dienen, liest er Computer selbst nicht
als Zeichen für ein »Dass«, sondern für ein »Wie« des Wandels. Computer sollen die
Nachgeschichte veranschaulichen. Hierzu sind sie nach Flusser in der Lage, weil sie
das binäre Prinzip der Nachgeschichte – Kalkulieren und Komputieren – verkörpern.
In dieser Verkörperung zeigen Computer etwas, das wegen seiner fundamentalen Ab-
wesenheit ein Unbekanntes ist. Die Aufgabe des Zeichens ist es hier demnach, etwas
Unbekanntes vorstellbar zu machen. Diese Ähnlichkeitsbehauptung, die nicht auf ei-
ne ästhetische, sondern eine formale Ähnlichkeit abzielt, verliert sich theoretisch in
ihrer Selbstbezüglichkeit. Wollte Flusser seine Unterstellung, die Nachgeschichte sei
wie Computer, beweisen, müsste er eine Kenntnis von der Nachgeschichte heranzie-
hen, welche er de facto nicht haben kann. Vorstellungen über die Zukunft sind immer
hypothetisch, sie haben kein reales Korrelat. Computer sollen demnach etwas illus-
trieren, was selbst noch gar keine Kontur und Gestalt haben kann. Damit ist die Zei-
chenrelation eigentlich keine Zeichenrelation, sondern eine Projektion: Wir müssen
uns die Zukunft nach dem Modell des Computers vorstellen, so ließe sich Flussers
implizite These formulieren. Damit diese Projektion, die Computer als Modell der
Nachgeschichte ausgibt, nicht willkürlich erscheint, verwendet Flusser Computer in
dieser Hinsicht dennoch wie ein Zeichen, indem er einen Trick anwendet. Er sugge-
riert, die Gestalt (Form) der Zukunft wäre bereits bekannt: Sie ist kalkulatorisch und
komputatorisch. Daher können Computer, die diese Gestalt verkörpern, als ikonische
Zeichen für diese Zukunft der Nachgeschichte dienen.

Computer erfüllen folglich bei Flusser nicht nur eine Repräsentationsfunktion,
sondern ebenso eine Erkenntnisfunktion, indem sie der Zukunft Gestalt geben und
diese darin beschreibbar machen. Auf diese Weise wird selbst »die Zukunft [...] im
Computer erfahrbar« (Neswald 1998, 151). Gestützt wird die hier zugrunde gelegte
Ähnlichkeitsthese durch die Konvention der Verknüpfung von Computern mit Wan-
del (der symbolischen Zeichenfunktion). Flussers Entwurf der Nachgeschichte stehen
Computer dreifach Modell; und zwar wirken sie als:

– Modell der Naturerkenntnis,
– Modell der Arbeit sowie als
– Modell der Sittlichkeit.

Dabei profitiert Flusser von einer unterstellten Doppelnatur der Computer; sie sind
zugleich jeweils ideales Werkzeug und Präzedenzfall der Handhabung. Bezogen auf

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 161

unser theoretisches Weltverhältnis, die Naturerkenntnis, sind Computer überhaupt die
Mittel, die Natur in Form von Technobildern (Röntgenbilder, Simulationen, Ultra-
schall usw.) erkennbar machen. Gleichermaßen geben sie einem überhaupt erst ein
Verfahren an die Hand, wie die Naturobjekte allererst sichtbar und handhabbar ge-
macht werden können. Sie stehen für eine Erkenntnismethode. Außerdem sollen sie
ebenso gut unseren Umgang mit den so erzeugten Erkenntnissen anleiten: Nicht wie
traditionelle Bilder sollen wir die Technobilder interpretieren, sondern wie kalku-
lierte und komputierte, technische Bilder, die wir in die wissenschaftlichen Theorien
oder Vorannahmen »rückübersetzen« müssen, auf welchen die Praxis der Herstellung
von Technobildern basiert. Wir sollen sie in Texte übersetzen, die für uns erklärende
Geschichten erzählen. Bezogen auf unser praktisches Weltverhältnis (auf die Frage
danach, wie wir in der Nachgeschichte arbeiten) geben Computer ebenso umfang-
reich Antwort. Auch hier sind sie ideales Werkzeug und Methode gleichermaßen.
Nicht mehr Produzieren, sondern kalkulieren und komputieren müssen wir. Nicht
mehr mit Maschinen, sondern mit Computern arbeiten wir, so dass wir eigentlich
nicht mehr »arbeiten«, sondern informieren. Informieren wir unsere Mitmenschen,
so sollen wir uns hierbei ebenfalls am Modell des Computers orientieren, wobei in
diesem Punkt nicht das Kalkulatorische und Komputatorische der Computersyste-
me im Vordergrund steht, sondern ihr Charakter als Infrastruktur: ihre Vernetzung.
Jeder soll mit jedem zu jeder Zeit von jedem Ort kommunizieren. Ein Netz der Kom-
munikation ist bei Flusser das Ideal von Sittlichkeit (mehr hat er zu der sozialen,
politischen, rechtlichen und normativen Dimension nicht zu sagen).

Durch diese Unterstellungen und diese Fokussierung auf den Charakter von Com-
putern werden diese zum umfassenden Paradigma des Daseins in der Nachgeschich-
te:

»Wir müssen lernen, in den Kategorien ›möglich‹, ›notwendig‹ und ›zufällig‹ zu denken, wenn

wir uns im Universum der Punkte orientieren wollen. Obwohl wir diese Kategorien ständig im

Mund führen, will uns der Sprung aus der Kausalität in dieses Denken nicht gelingen. Hingegen

unsere Apparate, und insbesondere die Computer, leisten dies ausgezeichnet. Sie sind zum

Zweck der Orientierung in der Punktwelt hergestellt worden. Um aus der Geschichte in die

Nachgeschichte überspringen zu können, beginnen wir diese Apparate als Modelle für unser

Denken, Fühlen und Handeln zu nehmen.« (Flusser 1995d, 18).

Anders gewendet, sind Computer das Paradigma des Flusser‘schen Denkens und sei-
ner Kulturkritik. Was die Bestimmung der Computer bei Flusser anbelangt, ist hier
die Mehrschichtigkeit des Paradigmenbegriffs in Anschlag zu bringen, welcher im
Altgriechischen ursprünglich Vorbild oder Muster bedeutet und den Thomas S.Kuhn

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


162 | Das Ding namens Computer

mit Blick auf »The structure of scientific revolutions« (1962) zur Kennzeichnung wis-
senschaftlichen Strukturwandels fruchtbar macht. Kuhn Paradigmenbegriff lässt sich
auf Flussers Diagnose eines kulturellen Wandels übertragen. Im »normalen« Betrieb,
so Kuhn, orientiert sich die wissenschaftliche Forschung, mal mehr explizit, mal mehr
implizit, an einem bestimmten Paradigma, welches alle grundlegenden Aspekte des
Forschens strukturiert. Ein Paradigma ist nicht nur eine gültige Lehrmeinung zur Lö-
sung einer Klasse bestimmter Probleme, sondern stellt überhaupt erst den theoretisch-
apparativen Rahmen, in dem Forschung funktionieren kann. Ein Paradigma prägt die
Begriffsbildung eines jeweiligen Forschungsgebietes, so dass dieses Gebiet allererst
als Forschungsgebiet erscheint. Damit sind auch Fragestellungen und Problemlöse-
optionen vorgeprägt. Ein Paradigma versammelt (Kuhn 1976, 54-56):

– technische Apparaturen,
– anerkannte Problemlösestrategien,
– eine Theorie oder Theorien,
– quasi-metaphyisische Vorannahmen sowie
– eine Gemeinschaft, in der das Paradigma wirkt.

Paradigmen geben die Regeln des Forschens in diesen Dimensionen vor, ohne dass
diese Regeln explizit und abstrakt (allgemein) formuliert sein müssten (Wie Kuhn
betont, wachsen Forscher in Paradigmen insbesondere durch die Vorbildfunktion von
anderen Wissenschaftlern und anerkannten Lehr- und Standardwerken hinein). Bei
Flusser, der ja selbst von einem »Paradigmenwechsel« (Flusser 2005n) unserer Ein-
stellung zur Welt spricht, fungieren Computer als umfassendes Paradigma, welches
unter dem Reizwort »kulturell« die erschöpfende Dimensionalität und damit Radi-
kalität des behaupteten Wandels erfassen soll. Dadurch prägt es Flussers Entwurf
paradigmatisch im Sinne Kuhns: Es schränkt das Gebiet der Erscheinungen ein, was
Flusser als »Kultur« in den Blick nimmt (etwa Kommunikation, Manipulation von In-
formationen, Konsumtion von Technobildern). Es gibt den Charakter der zu lösenden
Probleme (Wie können wir der verdummenden Massenkommunikation entkommen?)
sowie der Lösestrategien vor (indem wir alle Haushalte computertechnisch miteinan-
der vernetzen). Das Computerparadigma bringt somit den Gegenstandsbereich, die
Probleme, die Lösungsstrategien, die geeigneten Werkzeuge und Methoden (Kalku-
lieren und Komputieren mit Computern) der diagnostizierten Kulturkrise auf den Plan
(vgl. Kuhn 1976, 72-73).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 163

4.3 GRENZEN DES COMPUTERS ALS MODELLS

In diesem Unterkapitel resümiere ich die theoretischen und methodischen Schwie-
rigkeiten des Flusser’schen Computerkonzepts und seiner Kulturkritik, welche den
Hintergrund seines Computerkonzeptes bildet. Dass diese in vielerlei Hinsicht auf
Grund der fehlenden Theoriearbeit fragwürdig bleiben muss, sollte bereits deutlich
geworden sein. An dieser Stelle geht es mir um drei zentrale Gesichtspunkte, die
meines Erachtens im Kern der systematischen Problematik Flussers stehen. Diese
Problematik fängt sich Flusser mit seinem Entwurf der Nachgeschichte und der ihr
vorausgehenden Kritik seiner Gegenwart zum einen auf theoretischer, zum anderen
auf methodischer Ebene ein. Der theoretische Aspekt lässt sich passend mit dem von
Flusser aufgegriffenen Schlagwort der »Immaterialität« benennen. Für Flusser ist die
Welt der Nachgeschichte immateriell. Hier geht es folglich erneut um unser Verhält-
nis zur Welt, und zwar sowohl in theoretischer Hinsicht (Kap. 4.3.1) als auch in prak-
tischer Hinsicht (Kap. 4.3.2). Die methodischen Schwierigkeiten des Kommunikolo-
gen bringe ich abschließend auf den Punkt (Kap. 4.3.3).

4.3.1 Das Problem der Immaterialisierung der Materie

Auch wenn Flusser bemängelt, mit »dem Wort ›immateriell‹« werde »schon längst
Unfug getrieben« (Flusser 2005d, 216), greift er den Begriff auf, um einerseits die
kulturelle Veränderung beim Übergang in die Nachgeschichte zu beschreiben (diese
lässt sich dann als »Immaterialisierung« bezeichnen), andererseits charakterisiert er
damit die Kultur der Nachgeschichte, welche dann eine »immaterielle Kultur« (Flus-
ser 2005d, 216) ist. Auch unter diesem Gesichtspunkt denkt Flusser Übergang und
vermeintliches Resultat des Übergangs in einem. Der Befund des »Immateriellen«
durchzieht seine Schriften, so dass sich verschiedene Varianten dieser These zusam-
men tragen lassen; hier ein Anfang:

1. Die Welt ist in Punkte zerfallen (Flusser 2005f).

2. Die Welt ist zum formlosen »Brei« geworden (Flusser 2005d).

3. Die Materie ist nichts Substanzielles, sondern Struktur (Flusser 1989b).

4. Die ursprüngliche Natur ist vollständig zur Kultur geworden (s. Kap. 3.1).

5. Alle vier Dimensionen der ursprünglichen Natur (Raumzeit) sind ins Bewusst-
sein hinübergezogen worden (s. Kap. 3.1).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


164 | Das Ding namens Computer

Eine grundlegende Schwierigkeit der Immaterialitäts-Behauptung besteht darin, dass
Flusser nicht zwischen ontologischer und erkenntnistheoretischer Ebene unterschei-
det und nicht konsequent ausweist, wie seine These zu verstehen ist. Als ontologische
These würde sie sich auf eine Bestimmung des Seienden beziehen. Als erkenntnis-
theoretische These betrifft sie unseren Begriff von Welt, also die Frage, wie wir Welt
konzeptualisieren (in kritischer Hinsicht: was wir von »Welt« wissen können). An
einigen Stellen spricht Flusser explizit von der Notwendigkeit einer »neuen Onto-
logie« (Flusser 2005f, 212). An anderen Stellen jedoch bezieht er den Befund der
Immaterialisierung explizit auf eine Veränderung unseres »Weltbildes«, was eher für
eine erkenntnistheoretische These sprechen würde, insbesondere deswegen, weil er
sich in diesem Zusammenhang immer wieder auf die theoretische Entwicklung der
modernen Physik bezieht (Flusser 2006c). Im Kern betrifft diese Veränderung die na-
turwissenschaftliche Modellierung ihres Gegenstandes, der Natur; oder genauer: der
Materie. Es geht daher eigentlich um den Befund einer Immaterialisierung der Mate-
rie, welcher dadurch motiviert scheint, dass gemäß der Einstein’schen Physik Materie
in Energie umwandelbar ist und umgekehrt. Die Bezüge zur Physik bleiben freilich
oberflächlich, denn es ist keineswegs so, als würde Einstein davon ausgehen, dass es
keine Materie oder nichts Materielles mehr geben würde.

Ich möchte stellvertretend zwei der Varianten der Immaterialisierungsthese Flus-
sers diskutieren; und zwar erstens die Idee des Zerfalls der Welt in Punkte, welche
ich als ontologische These auffasse, sowie zweitens Flussers Plädoyer, wir müssten
aus der in Punkte zerfallenen Materie neue Welten komputieren, hinter dem eine er-
kenntnistheoretische These steckt.

1. Die Welt ist in Punkte zerfallen

In den Essays »Digitaler Schein« (Flusser 2005f), »Hintergründe« (Flusser 2005l)
und »Auf den Weg zum Unding« (Flusser 2005b) zieht Flusser seine Immateria-
lisierungsthese anhand einer zeitgenössischen Irritierung auf, welche Hologramme
hervorgerufen haben sollen. Flusser hinterfragt hier, auf welcher Basis man die Dar-
stellung von Hologrammen als »digitalen Schein« abtuen und behaupten könne, dass
sie nicht gleichermaßen real wären wie ein herkömmlicher Tisch. Flusser meint, dass
diese Unterscheidung in Kürze hinfällig werden würde, weil eine Unterscheidbarkeit
nicht mehr gegeben sein wird. Das Kritierium hierfür ist für ihn »die Dichte der Streu-
ung« (Flusser 2005f, 202) der Materieteilchen. Der Unterschied zwischen einem Ho-
logramm eines Tisches und einem herkömmlichen Tisch bestehe einzig und allein
darin, dass bis dato die Materieteilchen beim herkömmlichen Tisch dichter gestreut
wären als beim Hologramm. Flusser geht aber davon aus, dass die Computertechnik

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 165

schon bald in der Lage ist, diese Art von Realität so simulieren zu können, dass wir
sinnlich nicht mehr zwischen beiden Tischen unterscheiden können.

»Aber wissen wir denn nicht gegenwärtig, daß überhaupt alles Materielle nichts anderes ist als

gebündelte Strahlen? Worin also unterscheiden sich Hologramme von materiellen Objekten?

Man ist verleitet zu sagen, in den materiellen Objekten seien die Strahlen dichter gebündelt

als in Hologrammen, so daß sie nicht nur unsere Augen, sondern auch unserere Finger betrü-

gen. Aber das stimmt nicht: Wir wissen, daß auch die materiellen Objekte ein Nichts sind, in

welchem punktartige Teile schwirren.« (Flusser 2005l, 234)

Die Vorstellung, dass die Materie aus kleinsten Materieteilchen, also Punkten, auf-
gebaut ist, führt Flusser selbst auf die neuzeitliche Naturphilosophie zurück, in der
man begann, die Natur als kalkulierbar aufzufassen (Flusser 2005f, 203).53 Seine Ar-
gumentation verläuft dann so, dass er von einer Übertragung der mathematischen
Perspektive auf die Natur, wie sie sich in der Neuzeit etablierte und in der Moderne
durch gesetzt hat, erstens zu der Auffassung kommt, dass die Materie nichts wei-
ter als ein Schwarm von Punkten sei. Zweitens sei diese formale Sicht der Physik
von den anderen Disziplinen übernommen worden, so dass spätestens im 20. Jahr-
hundert alle Disziplinen ihre Gegenstände in der Art analysieren, dass sie sie als aus
kleinsten Teilen zusammengesetzt verstehen würden. So zersetze die Biologie ihren
Gegenstand in »Gene«, die Neurophysiologie ihren Gegenstand in »punktartige Rei-
ze«, die Linguistik ihren Gegenstand in »Phoneme«, die Ethnologie ihren Gegenstand

53 | Als Atome gelten in der neuzeitlichen Naturphilosophie kleinste Bauteile der Mate-

rie, die mit den bloßen Sinnen nicht wahrnehmbar sind, aus denen sich jedoch die gesamte

materielle Welt zusammensetzt. Atome sind relativ unveränderlich und vor allem unteilbar.

Bekanntlich stellte bereits Demokrit in der Antike eine Atomtheorie auf, um den Gegensatz

der Lehren Parmenides und Heraklits zu überwinden. Parmenides zufolge ist die Wirklichkeit

einheitlich und unveränderlich, wohingegen Heraklit den Charakter der Veränderlichkeit und

der Dynamik betont. Wie A.G.M. van Melsen (1971) herausstellt, sind beide Charakteristika

notwendige Annahmen für einen experimentellen, und damit rationalen, Zugriff auf die Na-

tur: Wäre diese nicht einheitlich und relativ unveränderlich, ließen sich Beobachtungen nicht

wiederholen und keine Gesetze aufstellen. Doch wäre die Natur nicht ebenfalls veränderlich,

könnten überhaupt keine Zustandsveränderungen beobachtet werden und daher diesen auch

kein Gesetzescharakter zugewiesen werden. In der Neuzeit bringt Pierre Gassendi in seinem

Kommentar zu Epikurs Atomtheorie diese antike Debatte wieder auf den Tisch, die lange Zeit,

etwa prominent zwischen John Locke und Leibniz, geführt wurde (Leibniz 1996b).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


166 | Das Ding namens Computer

in »Kultureme« und die Psychologie ihren Gegenstand in »Aktome« (Flusser 2005f,
208).

Flussers Befund der Immaterialisierung der Materie nimmt seinen Ausgang folg-
lich in einem vermeintlich wissenschaftlichen Weltbild, welches von einer Analysier-
barkeit, d.h. Zerlegbarkeit, eines Gegenstandes in kleinste Einheiten ausgeht. Warum
Flusser gerade die obigen Disziplinen wählt oder ob die Liste prinzipiell erweiterbar
sein soll, sagt er nicht. Er nimmt jedoch nicht nur eine Auswahl an Disziplinen vor,
sondern reduziert vor allem ein Methodenideal auf ein wissenschaftliches Weltbild.

Es ist der methodische Ansatz des Analysierens und Synthesierens, der hier zum
allgemeinen Weltbild verklärt wird. Hinter dieser Methode (einer mathesis univesa-
lis) steht erstens die Überzeugung, Probleme dadurch lösen zu können, dass man
sie in Teilprobleme zerlegt (Analyse), die Teilprobleme löst und dann die Teillösun-
gen zu einer Gesamtlösung zusammen setzen kann (Synthese). Descartes entwirft in
seinem »Discours de la méthode« (1637) ein Verfahren des »richtigen Vernunftge-
brauchs und der wissenschaftlichen Forschung«, in dem Analysieren und Syntheti-
sieren eine zentrale Rolle spielen (Descartes 1997, 31). Analyse und Synthese sind
hier eingebettet in eine Reihe weiterer Grundsätze, dass man sich etwa von der ei-
genen Urteilskraft leiten lassen solle und jede vorgebene Meinung prüfen solle und
auf Vollständigkeit und Überblick achten solle (Descartes 1997, 27, 31, 33). Flusser
vereinfacht Descartes ausgeklügelte Grundsätze des Verfahrens, wenn er dieses auf
das Zerlegen von Problemen und Zusammensetzen der Teillösungen reduziert. Au-
ßerdem verfehlt er den Charakter der Vorschriften, die vielmehr Regeln der Klugheit
sind, als ein übergeordnetes, radikal allgemeines Prinzip, wie es Flusser in Anschlag
bringt und welches er außerdem von einem Verfahren zu einem Weltbild verklärt.
Descartes optimiert mit diesem Verfahren seine Vorstellung von Gegenständen, die
möglichst klar und deutlich sein soll (Descartes 1997, 35, 37), unterscheidet also von
daher noch zwischen Vorstellung und Gegenstand. Flusser geht hingegen von einer
Isomorphie aus: die Materie ist nichts anderes als eine geformte Punktmenge und die
wissenschaftlichen Vorstellungen von der Materie gehen restlos in mathematischen
Funktionen auf, die eben nichts anderes als Zuordnungsregeln für gegeben Mengen
von Elementen sind.

Es irritiert, dass Flusser zu diesem Befund selbst keinen kritischen Abstand ein-
nimmt, sondern ihn als allgemeinen Konsens unterstellt. Er stellt dann Mutmaßun-
gen auf, wie man angesichts dieses Weltbildes, nach dem man in Kürze nicht mehr
zwischen Hologram und herkömmlichen Stuhl unterscheiden werden kann, sich am
besten in der Nachgeschichte orientieren kann. Die Antwortet lautet dann: mit Com-
putern. Flussers Lobgesang auf Computer funktioniert folglich auf der Basis einer
pauschalen Metaphysik der Kalkulation. Was Flusser nicht bedenkt, ist, dass es sich

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 167

beim Analysieren und Synthetisieren um Methodiken handelt. Sie sind Verfahren,
um die Natur in theoretischer Hinsicht begreifbar und in technischer Hinsicht be-
herrschbar zu machen. Bei Flusser werden diese Verfahren der Formalisierung zum
allgemeinen Weltbild. Flusser bleibt diesbezüglich im vorkritischen, neuzeitlichen
Denken verhaftet, wenn er nicht in Erwägung zieht, dass unsere Annahmen über die
Materie (oder die Natur) Modellcharakter haben und nicht ihr ›bloßes‹ Sein selbst
sind.

2. Die Welt ist zum formlosen »Brei« geworden

Diese Variante der Immaterialisierungsthese setzt auf der ersten auf; die Welt ist in
Punkte zerfallen und wir müssen diese zu neuen Welten zusammensetzen. In der Neu-
zeit verstand man materielle Körper als dichte Kohäsion von Atomen zu einer sub-
stantiellen Einheit (Locke 2000, 380-395). Flussers These der Immaterialisierung der
Materie setzt bei dieser Modellierung an. Sie meint nicht, dass es keine Materie mehr
gäbe, sondern dass diese ungeformt sei. Es gibt keine subtantiellen Einheiten mehr,
ergo verdichtet sich die Materie nicht mehr zu Körpern und erscheint als »ungeform-
ter Brei«. In dem Essay »Der Schein des Materials« (Flusser 2005d), rollt Flusser
diesen Gedanken anhand des Begriffspaars »Form-Materie« auf. Traditionell dient
dieses Begriffspaar dazu, zwei Hinsichten eines Gegenstandes zu kennzeichnen, die
seine Gegenständlichkeit auszeichnen. So ist schon für Aristoteles klar, ein realer
Gegenstand besteht nur in Verbindung von Form und Materie (griechisch: hylé und
morphé), wie er es in seiner »Physik« sowohl für Naturgegenstände als auch für Ar-
tefakte beschreibt (Aristoteles Phys. II 1, 192b-193b). Kant übernimmt diese Kenn-
zeichnung von Gegenständen, auch bei ihm bestehen Gegenstände in der Verbindung
aus Materie und Form. Allerdings differenziert Kant hier erkenntnistheoretisch noch
einmal zwei ›Zugänge‹; so sei uns Materie nur empirisch, Form immer schon aprio-
risch gegeben:

»In der Erscheinung nenne ich das, was der Empfindung korrespondiert, die Materie derselben,

dasjenige aber, welches macht, daß das Mannigfaltige der Erscheinung in gewissen Verhältnis-

sen geordnet werden kann, nenne ich die Form der Erscheinung.« (KrV, A19-20)

Auf diese Weise entwickelt Kant den Begriff der »reinen Form«, welche eine reine
Anschauung meint, aus der alles, was zur Empfindung gehört, »abgesondert« wird.
Für die Vorstellung eines Körpers wäre dies »Ausdehnung und Gestalt« (KrV, A21).
Über die spekulative Isolierung des rein Formalen von dem Sinnlichen kommt Kant
zu den reinen Anschauungsformen »Raum« und »Zeit«, sowie zu den Verstandes-
begriffen. Entscheidend ist hierbei allerdings, dass diese Formen Bedingungen der

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


168 | Das Ding namens Computer

Möglichkeit von Erkenntnis sind, und nicht eine Klasse von Gegenständen. Form und
Materie bezeichnen aspektuale Kennzeichnungen an Gegenständen. Es sind »Refle-
xionsbegriffe« und keine objektstufigen Begriffe. Man kann also nicht zwei Schub-
laden aufmachen und in die eine alle Formen, die man in der Welt findet, legen, in
die andere alle Materie. Das Begriffspaar »Form-Materie« dient vielmehr dazu, an
einem Gegenstand kennzeichnen zu können, was sein formaler und was sein mate-
rieller Aspekt ist, etwa im Hinblick auf Stoff und Gestalt. Flusser deutet das antike
Begriffspaar anders, er wählt die ›Schubladen-Variante‹:

»Die Welt der Erscheinungen, so wie wir sie mit unseren Sinnen wahrnehmen, ist ein unför-

miger Brei, und hinter ihr sind ewige, unveränderliche Formen verbogen, die wir dank des

übersinnlichen Blicks der Theorie wahrnehmen können. Der amorphe Brei der Erscheinungen

(die ›materielle Welt‹) ist eine Täuschung, und die dahinter verborgenen Formen (die ›forma-

le Welt‹) sind die Wirklichkeit, die dank der Theorie entdeckt wird, indem man erkennt, wie

die amorphen Erscheinungen in die Formen fließen, sie füllen, um dann wieder ins Amorphe

hinauszufließen.« (Flusser 2005d, 216)

Die beiden Schubladen nennt Flusser hier »materielle Welt« und »formale Welt«.
Was er als Erläuterung des antiken Begriffspaars »Form-Materie« verkauft, sind in
Wirklichkeit seine eigenen Thesen: 1. Mit unseren Sinnen nehmen wir Erscheinun-
gen wahr, 2. diese sind unförmig, 3. es gibt zusätzlich zur Welt der Erscheinungen
eine weitere Welt der Formen, 4. diese versteckt sich vor unseren Sinnen, 5. die ver-
borgenen Formen sind die eigentliche Wirklichkeit, 6. die Welt der Erscheinungen (=
unsere Wahrnehmung) ist nichts als Täuschung, 7. dank eines »übersinnlichen Blicks
der Theorie« können wir (bewusst?) diese Täuschungen in leere (!) Formen ›füllen‹.
Dass Flusser tatsächlich von einer objektstufigen Trennung von Form und Materie
ausgeht, verdeutlich sein Bild des »Stopfens«:

»Wir kommen dem Gegensatz hylé – morphé oder ›Materie‹ – ›Form‹ näher, wenn wir ›Ma-

terie‹ mit ›Stoff‹ übersetzen. Das Wort ›Stoff‹ ist das Substantiv des Verbums ›stopfen‹. Die

materielle Welt ist das, was in Formen gestopft wird, sie ist das Füllsel für Formen.« (Flusser

2005d, 216-217)

Die Gegenstände der Welt bestehen für Flusser nicht in Verbindung von Form und
Materie, sondern »der übersinnliche Blick der Theorie«, d.h. unser Verstand, muss
einen »amorphen Brei« erst aktiv in leere Formen stopfen. Flussers Bild für unsere
Erkenntnis von Gegenständen unterstellt demnach einen unsere Sinne täuschenden,
unförmigen Brei sowie einen konstruierenden, aktiven Verstand, der das Unförmige

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 169

erst in Formen packt. Dieses Bild des Stopfens ist abstrakt, denn: in concreto gibt es
weder einen unförmigen Brei (z.B. Grießbrei ist durchaus in einer Form) noch leere
Formen. Die Welt der formlosen Materie und die Welt der materielosen Form sind ab-
strakte Fiktionen. Formen sind für Flusser nicht Kennzeichnungen an Gegenständen,
sondern »Behälter« von »Inhalten« (2005d, 218).

Von diesen problematischen Unterstellungen ausgehend, kommt Flusser zu einer
nicht weniger problematischen Anwendung des Begriffspaars »Form-Materie«. So
hat der freie Fall eines Apfels nach Flusser den »Inhalt« Körper und als »Form« ei-
ne mathematische Formel (Flusser 2005d, 219). In dieser Anwendung beziehen sich
Flussers Inhalt und Form bereits nicht mehr auf denselben Gegenstand, sondern auf
zwei verschiedene Gegenstände: nur der Inhalt wird dem Apfel zugeordnet (als hätte
ein Apfel keine Form) und die Form wird allein der mathematischen Beschreibungen
des Freien Falls zugeordnet. Dies ist eine unpassende Anwendung. Versucht man
Form und Materie »des Freien Falls« zu kennzeichnen, gilt es als erstes zu verdeut-
lichen, dass »der Freie Fall« ein Konzept der Physik ist. Er ist ein physikalisches
Modell, welches die Fallbewegung eines Körpers mit der Masse m auf der Erde be-
schreibt, wobei von allen physikalischen Widerständen abgesehen wird (etwa vom
Luftwiderstand), so dass auf den Körper allein seine Gewichtskraft (G) einwirkt. Be-
trachtet man den Freien Fall als physikalisches Gesetz, dann ist der Inhalt des Geset-
zes eben das Fallen von beliebigen Körpern x zu den festgelegten Bedingungen (und
nicht ein einzelner, fliegender Apfel) und die formale Beschreibung dieses Gesetzes
nimmt die Form einer mathematisch-physikalischen Formel an (z.B. G=m*a). Dabei
hat jede reale mathematische Formel wiederum eine materielle und eine formale Sei-
te; insofern sie eine geschriebene oder eine gedachte ist, ist sie darin materialisiert.
Flussers Anwendung des Begriffspaars »Form-Materie« ist hier schlicht inadäquat.

Sie dient allerdings einer suggestiven Überleitung; Flusser will nämlich auf die
These einer fortschreitenden Formalisierung des wissenschaftlichen Weltbildes hin-
aus; und das sei es, was das Schlagwort der »Immaterialisierung« eigentlich meinen
sollte. Den von Flusser interpretierten Gegensatz von Materie im Sinne von »Täu-
schung« und Form im Sinne von »Wirklichkeit« bringt er diesbezüglich in Anschlag:

»Die sinnlich wahrgenommene Bewegung (das Stoffliche an den Körpern) ist scheinbar, und

die theoretisch ersehene Formel (das Formale an den Körpern) ist wirklich.« (Flusser 2005d,

218)

Auf diese Weise setzt Flusser unter der Hand »Täuschung«, »Körper«, »Inhalt« und
»Materie« sowie »Wirklichkeit«, «Formel«, »Formales« und »Form« gleich. Das
wissenschaftliche Weltbild, so Flussers These, ist demnach ein formales Weltbild.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


170 | Das Ding namens Computer

Das Formale dieses Weltbildes besteht im Kern darin, Modelle zu entwerfen (Flus-
ser 2005f, 220). Von diesem Punkt aus kommt Flusser dann zu seiner euphorischen
Einschätzung der Möglichkeiten der Computertechnologie. Computer arbeiten Algo-
rithmen ab, welche nichts anderes als mathematische Formeln sind. Auf diese Weise
produzieren sie Technobilder, welche für Flusser eine Art ›reine‹ Formen sind, näm-
lich »stoffreie, leere Formen« (Flusser 2005d, 221). Das heißt in der Flusser’schen
Logik, die Technobilder sind frei von Täuschungen (Materie), sie sind reine Wirk-
lichkeiten.54

»Früher ging es darum, die gegebene Welt zu formalisieren, und jetzt, die entworfenen Formen

zu alternativen Welten zu realisieren. Das meint ›immaterielle Kultur‹ sollte aber eigentlich

›verstofflichte‹ Kultur heißen.« (Flusser 2005d, 222)

Flussers These der Immaterialisierung lässt sich hiernach ausdifferenzieren: In theo-
retischer Hinsicht läuft sich auf die Behauptung einer Formalisierung unseres Welt-
bildes hinaus; in praktischer Hinsicht formuliert Flusser hier ein Plädoyer, mit Hilfe
von Computersimulationen alternative Welten zu entwerfen und zu realisieren – ein
Unternehmen, welchem z.B. Stadtplaner, Architekten, Politiker und Literaten schon
seit Jahrhunderten auch ohne Computer nachgehen. Die Rede von der Immateriali-
sierung der Kultur soll eigentlich das Besondere des kulturellen Wandels und damit
von Computern aufzeigen. Sie entpuppt sich allerdings als banale Suggestion, welche
die Spezifik von Computern eher verschleiert als kennzeichnet.

3. Zwei Vorschläge zur Präzisierung der Immaterialisierungsthese

Was den (natur-)wissenschaftlichen Zugriff auf die Materie anbelangt, steckt hin-
ter dem Immaterialisierungsgedanken eine interessante Beobachtung, die bei Flusser
nicht richtig zum Tragen kommt. Der Befund einer Immaterialisierung lässt sich näm-

54 | An dieser Stelle unterläuft der Kommunikologe seine eigene Kritik an der passiven Re-

zeption der Technobilder (Fernsehen). Wenn Technobilder uns gar nicht täuschen können, wie

kann man sie dann falsch deuten? Hinter diesen Unstimmigkeiten liegt ein theoretisches Pro-

blem Flussers, dass er nämlich von einem Etwas ausgeht, das uns täuscht: die materielle Welt

(in der Gegenthese wäre es die ideelle/formale Welt, die in Verdacht steht, uns zu täuschen).

Eine Täuschung ist jedoch keine Handlung von einem uns täuschenden Etwas (Dinge können

uns schließlich nicht in dem Sinne belügen, wie es Personen können), sondern ist eine situative

Relation. Ein Wahrnehmender täuscht sich über etwas Wahrgenommenes in einer Situation x

im Hinblick auf einen korrigierenden Vergleich. Entweder man täuscht sich (transtives Verb)

oder man wird von jemanden getäuscht, jedoch nicht von Dingen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 171

lich auch als eine Erhöhung der Machbarkeit deuten, wie es Serge Moscovici veran-
schlagt. Nach Moscovici zeichnet sich das moderne Verhältnis der Naturwissenschaf-
ten zu ihrem Forschungsgegenstand (Materie) dadurch aus, dass der wissenschaftlich-
technische Zugriff immer tiefer in die Struktur der Materie eingreifen kann und der
Mensch im Übergang zum 20. Jahrhundert nicht nur in der Lage ist, Materie umzu-
formen, sondern die materielle Struktur selbst zu verändern (Moscovici 1990, 102).
Insbesondere durch die moderne Chemie kann der Mensch neue Stoffe herstellen
und nicht nur vorgefundene Stoffe verändern. Dieser Befund lässt sich unschwer auf
die heutige Gen- und Nanotechnologie übertragen und findet sich bei Flusser auch
angedacht:

»Die Welt hat damit die Struktur des Zahlenuniversums angenommen, was verwirrende Er-

kenntnisprobleme stellt, wenn sich bei den Computern zeigt, daß kalkulatorisches Denken die

Welt nicht nur in Partikel zersetzen (analysieren), sondern diese auch wieder zusammensetz-

ten (synthetisieren) kann. Das sogenannte Leben läßt sich, um nur zwei besonders erregende

Beispiele anzuführen, nicht nur in Partikel, in Gene, analysieren, sondern die Gene können

dank der Gentechnologie auch wieder zu neuen Informationen zusammengesetzt werden, um

›künstliche Lebewesen‹ zu erzeugen.« (Flusser 2005f, 210-211)

Wenn es Flusser letztlich um diesen Punkt gegangen wäre, würde die Immateriali-
sierung eine erhöhte Machbarkeit, eine erhöhte Eingriffstiefe in die Struktur und den
Aufbau der Materie bedeuten und damit umgekehrt ein Schwinden der Widerständig-
keit der Natur gegenüber des technischen Zugriffs des Menschen. Er hätte dann an
die Thesen Freyers (1963), Gehlens (1957) und Moscovicis (1990) anknüpfen und
den Trend der »Machbarkeit der Sachen« unter dem Gesichtspunkt der Informierung
weiter denken können.

Der Immaterialisierungsgedanke lässt sich noch in einer weiteren Hinsicht präzi-
sieren, wenn man ihn in einem übertragenen Sinn deutet und auf eine symbolische
Ebene bezieht. Es geht danach für Flusser allein um die Frage der symbolischen Be-
deutung, um die Frage, was die Welt bzw. die Materie für uns ist und wie wir darin
leben. Die These wäre unter diesem Gesichtspunkt so umzuformulieren, dass im ›Ge-
schäft‹ der symbolischen Deutungen und Bedeutungsverhandlungen das Materielle
nur noch eine untergeordnete Rolle spielt. Diese Bedeutungsebene ließe sich z.B. auf
soziale Nutzungsweisen beziehen und der Befund könnte dann der einer Flexibilisie-
rung der Nutzungsweisen von Gebäuden und Plätzen meinen, wenn etwa eine Kirche
auch als Disco genutzt wird u.Ä. Flussers Suggestion ließe sich in diesem Sinne so
verstehen, dass er meint, das Zeichenhafte würde sich immer mehr von seinem Refe-
renten lösen und so gesehen verselbstständigen. Zeichentheoretisch gesehen bedeutet

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


172 | Das Ding namens Computer

dies, dass sich das triadische Modell zwischen Zeichenträger, Vorstellung und Refe-
renten verkürzt auf die Relation zwischen Zeichenträger und Vorstellung. Wenn die
Zeichen ›referenzlos‹ werden, sich nicht mehr auf reale Dinge beziehen, lässt sich das
auch als These deuten, dass die Bedeutung von Zeichen unabhängig von dem Zeichen-
referenten sei. Krämer fasst diesen »postmodernen« Topos vom »Verschwinden der
Dinge« wie folgt zusammen: "Dematerialisierung, Derealisierung, Entkörperung, In-
formatisierung, Virtualisierung, Simulationseuphorie – das sind nur unterschiedliche
Ausdrücke für die Tendenz, die Zeichen von aller Verbindung mit dem Nichtzeichen-
haften freizusetzen und damit die Zeichennatur der Welt absolut zu setzen."(Krämer,
2007). Diese Referenzlosigkeit der Zeichen geht einher mit dem Befund eines Ver-
schwindens der Orte im Cyberspace. Ort und Ding, also das Materielle, ist bei Flusser
in die Nulldimensionaliät implodiert.

Diese Verschiebung von Ontologie und Epistemologie der Natur hin zu einer Se-
miotik der Materie hat eine gewisse Konsequenz, wenn man berücksichtigt, dass für
Flusser in der Nachgeschichte »Natur« vollständig in »Kultur« umgewendet ist. Eine
Ontologie oder Epistemologie der Natur kann es hiernach nicht mehr geben. Alles ist
Kultur geworden und Kultur ist dem Todesanthropologismus letztlich nichts anderes
als Kommunikation, welche Flusser mehr semiotisch als pragmatisch deutet. Deutet
man Flussers Suggestion in dieser Weise, verschiebt sich die Immaterialisierungsthe-
se von einer ontologisch-epistemischen zu einer semiotischen.

4.3.2 Das Problem der Immaterialisierung der Arbeit

Im Hinblick auf unser praktisches Weltverhältnis betrifft die Immaterialisierungsthe-
se zum einen die Arbeitsweise in der Nachgeschichte, zum anderen unser Verhältnis
zur Technik. Letztlich wird bei Flusser auch der Arbeitsprozess zur Semiose, so mei-
ne These. Es geht allein um Zeichenverarbeitung, um Informationen. Auch in prakti-
scher Hinsicht lassen sich mehrere Varianten der These zusammentragen:

1. Dinge werden gegenüber Informationen unwichtig, wertlos.

2. Für die Informationsverarbeitung sind materielle Aspekte irrelevant.

3. Arbeiten wird zu Informieren.

4. Körperliche Arbeit wird langfristig der Kopfarbeit weichen.

5. Standorte verlieren für die Produktion an Bedeutung.

6. Es herrscht nicht mehr derjenige, der Produktionsmittel besitzt, sondern wer
Informationen kontrolliert.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 173

Flusser vertritt die starke These, dass Materialität in der Arbeitswelt immer unwich-
tiger wird: dies betrifft den menschlichen Körper, die Natur als Rohstoff (welche
ja sowieso nur noch ein unförmiger Brei ist), die Produkte sowie die Standorte des
Arbeitens und die Transportation von Gütern. Offenbar verallgemeinert Flusser dies-
bezüglich den Befund eines Zuwachses an Arbeit im Dienstleistungssektor derart
pauschal, dass bei ihm Arbeiten in der Nachgeschichte ganz allgemein mit Infor-
mieren gleichgesetzt wird. Flussers Kulturgeschichte des Arbeitens wird an dieser
Stelle inkonsistent. Einerseits geht er von einer fortschreitenden Abstraktion des Ar-
beitsprozesses aus: zu Beginn wirkt der Mensch mit seinen bloßen Händen in die
Natur ein, in der Nachgeschichte jongliert er tastendrückend mit Informationen und
wirkt so (nur noch) symbolisch in die Kulturwelt ein. In dieser Hinsicht wird Arbei-
ten zu Informieren. Andererseits behauptet Flusser, dass jedes Herstellen von Gegen-
ständen schon immer ein Informieren gewesen sei, weil a) das Herstellen selbst ein
Formen verändernder Prozess ist (der bearbeitete Stoff so informiert wird) und weil
b) jeder andere Mensch hergestellte Dinge als Informationen deuten kann. Es ist nicht
klar, warum sich in der Nachgeschichte diese Doppelnatur der Dinge, gegenständlich
zu sein und informieren zu können, auf den Apsekt des Informierens verkürzen soll.
Flusser versucht diese Verschiebung über das Kriterium der Wichtigkeit zu plausibi-
lisieren:

1. Dinge werden gegenüber Informationen unwichtig, wertlos

In dem Essay »Auf dem Weg zum Unding« (Flusser 2005b) wird der Stellenwert
der Information gegenüber herkömmlicher Arbeit am Vergleich von Information und
Ding aufgezogen: »Die harten Dinge in unserer Umwelt beginnen, von weichen Un-
dingen verdrängt zu werden: Hardware von Software. Die Dinge ziehen sich aus
dem Zentrum des Interesses zurück, es konzentriert sich auf Informationen.« (Flusser
2005b, 185), so die Ausgangsthese. Es geht hier also zum einen um eine Verdrängung
der Dinge durch die Informationen, zum anderen um eine Verlagerung des Interesses.
Flusser erklärt diese Verschiebung wie folgt:

»Die Verschiebung des Interesses vom Ding weg in Richtung Information läßt sich mit der

Automation der Dingerzeugung erklären. Maschinen werden informiert, um Dinge massenhaft

zu speien. All diese Rasiermesser, Anzünder, Füllfedern, Plastikfalschen sind praktisch wertlos.

Wertvoll allein ist die Information, oder das ›Programm‹ in den Maschinen. [...] Die Springflut

von Dingen, die uns umspült, diese Dinginflation, ist gerade der Beweis für unser wachsendes

Desinteresse an den Dingen. Sie werden alle zu Gadgets, zu dummen Zeug, sie werden alle

verächtlich.« (Flusser 2005b, 186)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


174 | Das Ding namens Computer

Zwei Gedanken werden hier vermischt. Zum einen bemerkt Flusser eine »Dingin-
flation«, etwa im Bereich der Haushaltsgeräte, was mit sinkenden Einkaufspreisen
zu tun hat.55 Durch sinkende Preise können mehr Geräte gekauft werden, welche
häufig eine geringere ›Lebenszeit‹ haben, wodurch das einzelene Gerät an ökonomi-
schem Gewicht verliert. Diesen Punkt hätte Flusser als Kritik an der Konsum- und
Wegwerfgesellschaft ausformulieren können. Stattdessen setzt er diese vermeintliche
Interessenlosigkeit gegenüber den einzelnen Geräten (ist der Rassierapparat kaputt,
kauft man sich einfach einen neuen) der Bedeutung der Programme in Maschinen
gegenüber. Flusser vergleicht hier die ökonomische Relevanz der je einzelnen herge-
stellten Produkte mit dem Herstellungswissen. Freilich ist es für einen Unternehmer
interessanter, einen Konstruktionsplan (Herstellungswissen) für eine Waschmaschi-
ne zu besitzen als ein oder zwei Waschmaschinen. In gewisser Weise gilt der Vor-
rang des Verfahrenswissen und der Methode gegenüber Endprodukten auch für den
mitterlalterlichen Schmied und den neolithischen Ackerbauer. Allerdings ist es im
historischen Vergleich in ökonomischer Hinsicht durchaus so, dass in der modernen
Produktion Rohstoffe – in technischer Hinsicht – vergleichsweise einfach zu beschaf-
fen und zu transportieren sind. Daraus folgt jedoch keineswegs, dass Rohstoffe nicht
heiß umkämpft wären und ökonomisch nicht ins Gewicht fallen würden, ganz zu
schweigen von der ökologischen, sozialen, politischen, rechtlichen und normativen
Sicht. Die Behauptung, das Interesse verlagere sich von den Dingen auf Informa-
tionen, greift für diese, auch hier nur skizzenhaft angesprochenen Umstände viel zu
kurz. Abermals wird außerdem aus Flussers Suggestionen nicht ersichtlich, was denn
überhaupt die tatsächlichen Unterschiede heutiger Arbeitsweisen gegenüber früheren
ausmacht.

2. Für die Informationsverarbeitung sind materielle Aspekte irrelevant

Im Kern meint Flusser, dass alle körper- und raumbezogenen Aspekte des Arbei-
tens (also des Informierens) irrelevant werden. Hiermit hängt die Interessenverlage-
rung von Dingen auf Informationen zusammen, und auch die These, dass die Dinge
gegenüber Informationen wertlos werden. In Kap. 3.2 wurde aufgezeigt, inwiefern
für Flusser das Zeitalter der Apparate ein topologisches im Sinne von »bodenloses«
Zeitalter sei. Freilich ist die globale Produktion, Diffusion und Konsumtion von Pro-

55 | Die Preise können auch deswegen so günstig ausfallen, weil in den Herstellungskosten

nicht alle realen Kosten von Herstellung, Gebrauch und Entsorgung einbezogen werden; lang-

fristige und indirekte Folgen der Produtkentwicklung und -Konsumtion werden in der Regel

externalisiert; wie etwa Wasserknappheit, Klimaschäden u.Ä.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 175

dukten leichter geworden, es ist politisches Programm, ökonomische und politische
Widerstände abzubauen. Dennoch spricht die Realität des Wirtschaftens gegen die
These einer Beliebigkeit der Standortwahl, der Transportwege oder der Absatzmärk-
te. Es grenzt an Hohn, zu behaupten, dies sei in ökonomischer, politischer und so-
zialer Hinsicht irrelevant geworden. Flussers Idee einer »Bodenlosigkeit« im Sinne
einer Unabhängigkeit von materiellen ökonomischen, politischen und sozialen Fak-
ten ist seinem Informationsbegriff geschuldet. Für Flusser (2009, 143) sind Informa-
tionen per se von ihrem materiellen Träger unabhängig, sie seien »wie alle Formen
ewig, unzeitlich und unräumig«. Flusser hantiert auch hier mit der Idee einer »leeren
Form«, was, wie oben erläutert wurde, eine Fiktion ist. Real kommen Informationen
nur materiell gebunden vor, wie alle Formen. Flusser scheint hier zeichentheoretisch
zwei Ebenen zu verwechseln. In gewisser Hinsicht stimmt es, dass die Bedeutung von
Zeichen, oder die Information einer Botschaft, nicht von ihrem Träger abhängt. Die
Verbindung zwischen Zeichenträger und Bedeutung ist bei vielen Zeichen arbiträr;
d.h. die gleiche Bedeutung (oder Information) kann durch verschiedene Zeichenträ-
ger mitgeteilt werden. Daraus folgt nicht, dass die Bedeutung (Information) vom Zei-
chenträger gänzlich unabhängig ist, denn ohne irgendeinen Träger gibt es gar keine
Information. Flusser denkt auch hier abstrakt und schließt fälschlicherweise von der
Variabilität der Zeichenträger auf eine Materielosigkeit‹ der Informationen.

Es ist dieser Hintergrund, vor dem Flusser dann behauptet, Macht sei nicht mehr
an Produktionsmittel gebunden, im Sinne von materiellen Dingen wie Maschinen,
Infrastrukturen, Standorten und (›körperlichen‹) Arbeitskräften, sondern an Informa-
tionen:

»Diese Umlenkung von Macht vom Dinglichen auf das Symbolische ist das eigentlich Kenn-

zeichnende dessen, was wir ›Informationsgesellschaft‹ und ›nachindustriellen Imperialismus‹

nennen.« (Flusser 2006b, 29)

Es ist bezeichnend für den Diskurs des Digitalen, dass er vor dem Hintergrund sol-
cher Verkürzungen, wie sie Flusser vornimmt, den Informationsraum sui generis als
einen herrschaftsfreien, weil dezentralisierten Raum imaginierte, so dass es zahlrei-
cher Publikationen bedurfte, die über die tatsächlichen materiell-gebundenen Macht-
verhältnisse des elektronischen Raums aufklärten (stellv. Sassen 2000). Bei Flusser
fällt mit dieser Abwendung von allem Materiellem eine Verachtung des Köperlichen
zusammen, was nicht verwundert, denn es ist schließlich der menschliche Körper,
durch den wir zum Tod verurteilt sind. Flusser verkauft seine Verachtung als neutrale
Beobachtung eines zunehmenden Desinteresses an allem Körperlichen, welches ei-
ne Art Kehrseite von der Verlagerung der Macht von den Dingen auf Informationen

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


176 | Das Ding namens Computer

darstelle und sich in einen allgemeinen Trend des »Schrumpfens« (Flusser 1990d,
112-113) füge:

»Daß wir die Körper, inklusive unserer eigenen, zu verachten beginnen, und daß wir auf Punk-

te, inklusive unserer Fingerspitzen, zu achten beginnen, daß wir unser Interesse von unseren

Bäuchen und Geschlechtsorganen einerseits und von den Volumina um uns herum andererseits

auf unsere einbildenden Antennen verschieben, das ist das Zerebrale an der emportauchenden

Gesellschaft.« (Flusser 1990d, 116).

Diese »Zerebralisierung«, die uns »vom Körperlichem befreit« (Flusser 1990d, 116)
(d.h. vom Tod), führt schlussendlich zu einer Angleichung von Denken, Sprechen
und Arbeiten, insofern ein körperliches, mühseliges Arbeiten dem Übertragen von
Botschaften weicht.

3. Vorschlag zur Präzisierung der These

Flusser Überlegungen büßen vor allem wegen seiner unnötigen Verallgemeinerung
und Pauschlisierung an Präzision ein, was seiner suggestiven Rhetorik geschuldet
ist. Soziologen sprechen präziser von einer Informatisierung der Arbeit, an Stelle
einer Gleichsetzung von Arbeiten und Informieren. Rudi Schmiede geht z.B. von
einer parallelen Entwicklung der Globalisierung und der IuK-Technologien aus, wo-
bei er betont, dass letztere die kapitalistische Wirtschaftsweise von Anfang an be-
gleitet habe. Jedoch ließe sich seit den siebziger Jahren von einer Informatisierung
der Arbeit sprechen, womit einerseits die rasante quantitative Verbreitung von IuK-
Technologien gemeint ist, andererseits jedoch vor allem deren qualitativer Bedeu-
tungszuwachs herausgestellt wird. Nach Schmiede liegt das spezifisch Neue der Iuk-
Technologien in drei Momenten: erstens in dem universalen Werkzeugcharakter von
Computern, zweitens in dem »Reflexivwerden« der IuK-Technologien sowie drit-
tens in deren »Wirkung auf Raum und Zeit« (Schmiede 2006, 461-462). Letzterer
Punkt bedenkt die Möglichkeiten der globalen Kooperationen in Echtzeit. Das »Re-
flexivwerden« der Technologien meint, dass deren Nutzung auf die Modellierung von
Arbeitsprozessen, die Definition von Aufgaben usw. »zurück« wirkt: »Sachverhalte
werden von vornherein als Informationsprozess verstanden, formuliert und model-
liert; sie bilden die Ausgangsbasis für Prozesse der Reorganisation und der Techni-
sierung.« (Schmiede 2006, 462). Der universale Werkzeugcharakter von Computern
ergibt sich durch einen Vergleich mit anderen Werkzeugen, die gegenüber Computern
in ihrer Funktionalität viel eingeschränkter sind. Diese Informatisierung der Arbeit,
deren Momente durchaus weiter differenziert werden können, ist deswegen kenn-
zeichnend für die Entwicklung der Arbeit in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhun-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 177

derts, weil die typischen »Strukturveränderungen von Wirtschaft und Gesellschaft,
von Märkten und Organisation« (wie Internationalisisierung der Arbeitsmärkte, Spe-
zifizierung und Flexibilisierung der Märkte, Dezentralisierung von Unternehmens-
organisation bei gleichzeitiger Zentralisierung des Kapitals und der ökonomischen
Macht von Unternehmen) hierdurch »erst möglich« (Schmiede 2006, 463) werden.

Auch in sozialphilosophischer Hinsicht können Flussers Überlegungen präzisiert
werden, wenn es um den Befund einer Flexibilisierung geht, d.h. um eine Erweite-
rung und Veränderung der Spielräume, wie soziale Funktionen verwirklicht werden
können. Es ginge dann insgesamt darum, die Diagnose auf einer anderen Ebene an-
zusetzen: »Man kommt den wirklichen Verhältnissen zweifellos näher, wenn man
nicht von den einzelnen Maschinen, Geräten oder Entdeckungen ausgeht, sondern
von Strukturänderungen ganzer Kulturzweige.« (Gehlen 1957, 12), weiß Gehlen. Er
selbst hat diesbezüglich den Begriff der Institutionen stark gemacht und so die Ebene
überindividueller Ordnungsgefüge, die menschliches Handeln leiten und strukturie-
ren (und damit einengen können) gefunden. Für Gehlen übernehmen Gewohnheiten
bei Menschen die Funtkionen, welche bei Tieren Instikte erfüllen (Gehlen 2004, 24).
Der Begriff der Institution ermöglicht es Gehlen, über menschliches Handeln auf eine
objektive Art und Weise zu sprechen. Institutionen beruhen zum einen auf Gewohn-
heiten, zum anderen auf »wechselseitig typisierter Handlungen, die sich zu Rollen-
spielen verdichten« (Berger und Luckmann 2012, 60) und bilden so ein »geordnetes
System möglicher Partner und Gegner« (Gehlen 2004, 41). Institutionen orientieren
den Einzelnen in seinen Handlungen, indem sie bestimmte Schemata vorgeben und
nicht nur das Gelingen von Handlungen, sondern insbesondere auch die Erfüllungen
von Rollenbeziehungen erwartbar machen. Der Begriff der Institutionen berücksich-
tig auf diese Weise die objektive Seite von Handlungen, die sich darin erkenntlich
macht, dass bestimmte Handlungsvollzüge immer wieder auftreten (sich wiederho-
len) und sich derart typisieren lassen, dass sie unabhängig von der handelnden Person
betrachtet werden können. Um sie zu aktualisieren braucht es nur einen abstrakten (in
gewisser Weise beliebigen) Träger der Handlung. Diese objektive Ebene von Hand-
lungen kommt bei Flusser insgesamt zu kurz. Von hier aus ließe sich, wie es Gehlen
in seiner Zeitdiagnose eher pessimistisch ausmalt, die Beschreibung eines sozialen
oder kulturellen Wandels als eine Beschreibung der Veränderung von Institutionen
konkretisieren, weil hier ganze Handlungskonstellationen auf objektiver Ebene be-
rücksichtigt werden.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


178 | Das Ding namens Computer

4.3.3 Methodische Schwierigkeiten Flussers

Guldin sieht in dem essayistischen Verfahren Flussers eine eigenwillige Methode;
und zwar die eines permanenten Übersetzens, z.B. von einer begrifflichen in eine
bildliche Bedeutung, von einer Nationalsprache in eine andere oder in eine Fachspra-
che und so fort. »Es ermöglicht eine Präzisierung des ursprünglichen Konzepts [...]
und weist auf die letztliche Unmöglichkeit einer erschöpfenden Übersetzung hin«
(Guldin 2005, 164). Dieser Doppelbödigkeit, Präzisierung bei gleichzeitiger Einsicht
in die Unmöglichkeit, eine Bedeutung festzulegen, entspricht Flussers spielerischem
Herangehen an seine Themen und Standpunkte. Während er Kontexte dabei rück-
sichtslos gegeneinander ausspielt, hebt er in seinen knappen Etymologien besonders
auf wortwörtliche Bedeutungen ab.56 Flussers Grundoperation dabei ist es, Wörter
aus ihrem semantischen Kontext zu reißen, und sie dann in andere Kontexte zu stel-
len. Auf diese Weise werden seine Analysen schematisch und die Begriffe, Motive,
Topoi, mit denen er jongliert, in dem Sinne undifferenziert, als ihre semantischen
und kanonischen Kontexte ausgeklammert werden. In der Regel überlässt es Flusser
seinen Lesern, die Kontexte wieder einzuklammern und seine Analysen auf sie zu
beziehen. Anders gesagt, seine Texte laufen aus ihrem Verfahren heraus Gefahr, be-
zuglos zu werden. Einen Fixpunkt finden Flussers Standpunkt-Variationen allein im
Gerüst der in Kapitel 2 beschriebenen »theoretischen« Architektonik seiner Texte.
Ohne die Diagnose des Wandels und seine anthropologischen Setzungen hätten seine
Analysen kein Argument, was sie ausdrücken könnten.

Das Knifflige, das sich aus Flussers Diagnose eines Übergangs ergibt, ist, dass
diese Beschreibungen eigentlich nicht begrifflicher Art sein können, weil mit dem
Übergang zur Nachgeschichte alle Begriffe nichtssagend werden. Für Flusser ließ
sich die Epoche der Geschichte deswegen in Begriffen beschreiben, weil Geschich-
te und Begriff die gleiche Codierung haben. Beide sind historisch linear gedachte
Strukturen. Die Codierung der Nachgeschichte ist post-begrifflich, nämlich kalkula-
torisch und komputatorisch. Die Form, in der sich die Nachgeschichte ausdrücken
und damit beschreiben lässt, ist nicht die Form der Begriffe – Texte –, sondern sind

56 | Guldin sieht bei Flusser gleichermaßen ein Übersetzen von Bedeutungen zwischen

verschiedenen philosophischen Schulen am Werk. In Guldins Lektüre dient Flusser der »Mar-

xismus, die Sprachphilosophie Wittgensteins und der Existenzialismus Heideggers« als »Kor-

rektiv« für die Beschränktheit der phänomenologischen Reduktion Husserls, wie er sie in den

fünf Vorlesungen zur »Idee der Phänomenologie« im Jahr 1907 entwarf (Hua II), sowie umge-

kehrt die Phänomenologie dazu, »die theoretische Beschränktheit dieser Diskurse in Frage zu

stellen« (Guldin 2005, 167).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 179

Technobilder. So gesehen wäre Flusser konsequent, wenn er zum Beschreiben der
Nachgeschichte einen Katalog mit aussagekräftigen Technobildern publiziert hätte.57

Zwei »Flusser-interne« Gründe haben ihn davon abgehalten. Der erste Grund ist
seine Beobachtung, dass Technobilder oft missverstanden, weil sie – typischerwei-
se beim Fernsehen – wie traditionelle Bilder gelesen werden. Der zweite Grund ist
seine Überzeugung, dass eine korrekte Interpretation von Technobildern ein Rück-
übersetzen der Technobilder in Texte bedeutet, die ihrerseits Vorstellungen (Bilder)
evozieren, die man wiederum auf die Welt beziehen kann. Erinnert sei daran, dass
Technobilder für Flusser Komputationen eines Kalküls sind, also Ausdruck eines
kalkulatorischen Gedankens. Meiner Lesart nach sind Flussers Texte genau dieser
Absicht einer Rückübersetzung der technobildhaften Nachgeschichte in Begriffe, in-
klusive aller Widersprüchlichkeiten einer solchen Absicht, geschuldet. »Apparat«
ist das Resultat einer Rückübersetzung von etwas Post-Begrifflichem in einen Be-
griff: des apparatischen Kalküls in den Apparatbegriff. Diese Rückübersetzung ist
als Rückübersetzung fragwürdig: Von woher oder von was hat Flusser die Rücküber-
setzung des Apparats gebildet? Was ist das dazugehörige Technobild für »Apparat«?
Außerdem steht diese Absicht des Rückübersetzens in derselben zeitlichen Mise-
re wie Flussers ikonische Zeichenverwendung von Computern. Wie kann er etwas
(die Nachgeschichte) rückübersetzen, was als solches noch gar nicht da ist und Ge-
genstand der Erfahrung sein kann? Widersprüchlich ist Flusser hierin, weil er das
Problem der Textwelt damit erklärt hat, dass diese opak sei, und d.h. dass deren Sinn
als ein konstruierter entschlüsselt wurde. Warum das gemeinsame, bewusste Konstru-
ieren eines neuen Sinns daher »sinnvoller« sein soll, bleibt unklar.

1. Flussers performativer Widerspruch

Flusser will »post-begrifflich« arbeiten: Dass er keine einheitliche und begriffliche
geschärfte Terminologie verwendet, ist seinem Anspruch geschuldet, den ganzen se-
mantischen Reichtum eines Ausdrucks auszuloten. Begriffe sind für ihn Kapseln, in
denen dieser Reichtum immerschon in reduzierter, einseitiger, also abstrakter Form
vorliegt. Diese Abstraktion will Flusser sprengen, um so zu einer vermeintlich kon-
kreten Bedeutung der Ausdrücke (oder Bedeutungspluralität) zu gelangen. In die-
ser Absicht radikalisiert Flusser das Übersetzen von einer Bedeutungsfacette eines
Ausdrucks in eine nächste, was letztlich zu einer Dekontextualisierung der Begriffe

57 | Als einen Versuch Flussers in diese Richtung kann man seine Schrift »Angenom-

men« (1989a) verstehen, die ein Art nachgeschichtliches Drehbuch sein soll. Die Kapitel dieser

Schrift sind als Szenen gedacht, die verfilmt werden sollten, als eine Art »Videophilosophie«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


180 | Das Ding namens Computer

führt, so dass diese wie aus einem Steinbruch herausgebrochene isolierte Brocken
bezugslos nebeneinander liegen. Flusser selbst sieht dieses Steinbruchverfahren als
notwendige Konsequenz eines post-geschichtlichen und damit post-begrifflichen Ver-
fahrens an (begriffliches Denken gehört in die Epoche der Geschichte und ist in der
Nachgeschichte überwunden). Der begriffliche Steinbruch breitet die Ausdrücke der
Absicht gemäß allein in einer räumlichen, horizontalen Dimension aus, ohne Zeit-
parameter. In dieser ›Zeitlosigkeit‹ sind die Ausdrücke einerseits von ihrer Begriffs-
geschichte befreit (die Ausdrücke erscheinen nicht mehr als Begriffe, zu denen sich
eine Geschichte der Verschiebung ihrer Bedeutung konstruieren lässt), andererseits
ist der Bedeutungsreichtum der Begriffsgeschichte in dem Sinne im Steinbruch be-
wahrt (aufgehoben), dass hier quasi alle Bedeutungen zugleich nebeneinander frei-
gelegt präsent sein sollen. Flussers Steinbruch ist sozuagen der Versuch, einer rein
topologischen Auslegung von Begriffen abseits jeder historischen Komponente. Die-
ses Verfahren soll der Veranschaulichung der Nachgeschichte dienen, indem man,
wie Flusser es in seiner Kurzgeschichte der Codes skizziert, Technobilder in Begriffe
rückübersetzt. So sucht Flusser nach anschaulichen Ausdrücken, mit denen er seine
Gegenwart und die nahe Zukunft ins Bild setzen kann. In einer von der Idee her end-
losen Variation dieser Kontextbrüche will Flusser den Begriffen auf den Leib rücken.
Von einem wissenschaftlichen Standpunkt aus muss ein solcher, in letzter Konse-
quenz theorieloser, Ansatz irritieren. Man ignoriert die Begriffsgeschichte und erklärt
dies zur posthistorischen Methode (d.h. zur historischen Notwendigkeit). Was kann
so ein Steinbruch seinem Leser jedoch schlussendlich sagen?

Performativ gesehen verfängt sich Flusser bereits darin in einen Widerspruch,
dass er seine Versuche, die Nachgeschichte zu illustrieren, in Schriftform liefert. Frei-
lich helfen seine historischen Thesen, diese Verlegenheit als Notwendigkeit auszuge-
ben: Nur in der Rückübersetzung der Technobilder (der Zukunft) in Texte ist sie für
die noch nicht auf den neuen Code aktualisierten historischen Bewusstseine über-
haupt nur zu entziffern (die können die Übersetzung noch nicht selbst vornehmen
und sind auf Flusser angewiesen). Damit dies der Fall sein könnte, müsste jedoch
erstens Flusser in die Zukunft blicken können, damit er von dieser ein Bild haben
kann, was er rückübersetzen könnte. Zweitens müsste seine These zutreffen, dass
die Nachgeschichte im Code der Technobilder codiert ist, was das Zutreffen Flussers
fragwürdigen Geschichtsmodells voraussetzen würde. Beides kauft man Flusser nicht
ab.

Ein begriffstechnisches Problem handelt er sich mit seinem Steinbruchverfahren
dadurch ein, dass er das abstrakte Momente eines jeden Begriffs auf die Spitze treibt.
Jeder Begriff ist als Vorstellung von etwas eine Abstraktion (und nicht dieses etwas
selbst). Dennoch sind die meisten Begriffe relational, sie zeigen Relationen an, die

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 181

sich ganz gut in Textform rekonstruieren lassen. Über ein Aufweisen der Relationen
lassen sich Begriffe konkretisieren. Flussers Steinbruch bewirkt das Gegenteil. Er
isoliert jeden Begriff, bei ihm wird jeder Begriff am Ende zum relationslosen, toten
Stein. Letzten Endes begeht Flusser daher den von Arendt benannten Kardinalfehler
einer Reduzierung unserer Vielfalt der Perspektiven auf die Welt auf einen einzigen
Standpunkt: »Eine gemeinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem
Aspekt gesehen wird; sie existiert überhaupt nur in der Vielfalt ihrer Perspektiven«
(Arendt 2010, 73). Doch Flusser hat keine Perspektiven mehr, er hat am Ende nur
nulldimensionale Standpunkte. Spätestens hiermit entlarvt sich Flussers Gegenwarts-
diagnose als Spekulation, die auf »tönernen Füßen« steht (Hubig 2006, 17).

2. Flussers einseitige, technomorphe Modellierungen

Die tönernen Füße, auf denen Flussers Diagnose steht, sind letztlich die unreflektierte
Ansicht, unsere Welt als technisches Problem zu modellieren. In der Verwunderung
über den Reichtum der Welt deutet man das Vorhandene als Ergebnisse eines Vor-
gangs der Zweckrealisierung (oder Bemühen in Richtung Zweckrealisierung). Das
Vorhandene wird hierin mit einem instrumentalen, weil zweckorientierten vorange-
gangenen Handeln verknüpft. Daher fügt sich Flusser in solche anthropologischen
Technikphilosophien, die unsere Welt oder unser Dasein als technisches Problem mo-
dellieren. Man versucht, das Vorhandene, das zuvor fragwürdig gemacht wurde, zu
erklären und denkt es hierin technomorph (Hubig 2006, 77-99). Wenn man die vor-
handene Welt auf diese Weise als etwas Fragwürdiges konzeptualisiert, stellen sich
zwei verhängnisvolle Fragen: die nach dem Warum und die nach dem Woher. Auf
die Frage nach dem Woher antworten unterschiedliche Erzählungen eines Anfangs
der Menschheit (Blumenberg 2001). Auf die Frage nach dem Warum antwortet man
mit einem Befund über die Verfasstheit des Menschen, also anthropologisch. In der
Regel unterscheidet man solche Sichtweisen dieser Verfasstheit, die den Menschen
als »Mängelwesen« erfinden, wie bei Gehlen, und solche, die ihn als »Überschuss-
wesen« konzeptualisieren (Kapp 1877). Man bestimmt Technik dann in Abhängigkeit
seines Menschenbildes entweder als Kompensation einer natürlichen Disposition des
Menschen angesichts seiner Umwelt, hier ist Technik überlebenswichtig, oder als
Überschussleistung eines sich Einrichtens in der Welt, hier ist Technik kultureller
Luxus. Daran anschließend kann man von einem Verhältnis von Mensch und Tech-
nik reden, das sich dahingehend differenziert, ob der Mensch die Technik beherrscht,
Technik also Mittel für seine Zwecke ist, oder die Technik den Menschen beherrscht
(Stichwort »entfesselte Technik« vgl. hierzu Fohler 2003).

Bei Flusser bedingen sich Mensch und Technik (das Verbum des Substantivs
Mensch) gegenseitig – und zwar nicht erst beim wechselseitigen Steuern des kyber-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


182 | Das Ding namens Computer

netischen Systems, sondern seit der Menschwerdung. Flussers Texte demonstrieren
besonders anschaulich, wie eng in einer anthropologischen Technikvorstellung die
Fragen nach dem Warum und dem Woher der Welt zusammenspielen. Beide Fragen
beantwortet Flusser mit seiner Kulturgeschichte. Woher kommt unsere wundersame
Kultur? Sie entspringt der Menschwerdung, wobei Menschwerdung sowohl den fik-
tiven Beginn (also etwas Ereignishaftes) der Menschheitsgeschichte meint, als auch
den Prozess dieser Geschichte selbst. Für Flusser ist die gesamte Kulturgeschichte ein
Prozess der Menschwerdung, dessen Evolution beim Übergang zur Nachgeschichte
zum Abschluss kommen soll (oder kann). Warum sind wir da? Um unserem Dasein
einen Sinn zu geben, so die tragische Antwort auf eine sinnfreie Frage. Als Projekte
in der Nachgeschichte sollen die Bewohner dieser Welt dann zu den wahren Men-
schen gemäß ihres unterstellten Wesens geworden sein. Hiermit fügt sich Flusser in
die Perspektive einer evolutionären Erkenntnistheorie, die von einer »objektiven Pas-
sung« (Hubig 2006, 17) zwischen den von der Natur gegebenen Bedingungen und
unseren technischen Möglichkeiten ausgeht. Technik ist daher bei Flusser zugleich
Kompensation eines Unvermögens in der vorgefundenen Umwelt (Natur) zu über-
leben – man muss die Natur in Kultur umformen, um sie bewohnbar zu machen –
als auch eine Art humanistischer Überschuss (zumindest in dem elitären Zug der Po-
lemik gegen die Massenmedien) in Form der Möglichkeit, mittels Technik aus sich
selbst den wahren Menschen zu machen.

Wie Hubig herausarbeitet, bringt eine solche Modellierung eine technomorphe
Weltsicht mit einem technomorphen Handlungsbegriff (Handlung im Sinne von Tech-
nikgebrauch in der Absicht, sich in der Welt einzurichten) zur Passung und erklärt
diese Passung zur Notwendigkeit, weil ohne diese Annahme nicht erklärbar wäre,
wie wir überhaupt »zu existieren vermöchten« (Hubig 2006, 17). Eine solche Model-
lierung der Welt steht nicht nur auf tönernen Füßen, sondern verunmöglicht darüber
hinaus, Technik und Kultur voneinander zu unterscheiden. Kultur ist nichts anderes
als ein Überlebensmittel, und damit technomorph gedacht. Mit dieser Grundperspek-
tive Flussers werden Computer als Ausdruck der conditio humana adressiert, sei es
in der Vorstellung einer Organsimulation oder der Gerinnung einer historischen Ent-
wicklung. In ihrer Bestimmung als Vermögen des Kalkulierens und Komputierens,
auf das sowohl die Simulationsthese als auch die Gerinnungsthese hinauslaufen, sind
sie Ausdruck des Könnens und der Geschichte des Menschen. Spätestens in der Ver-
knüpfung mit Flussers Mythos der Menschwerdung, der das Wesen des Menschen auf
zweifache Auflehnung gegen die Natur (gegen die »innere« Natur des eigenen Todes,
sowie gegen die »äußere« Natur des Todes der Erde im Wärmetod) festschreibt, wer-
den Computer zum Ausdruck der menschlichen Freiheit, die nicht ein »Freisein von
etwas« meint, sondern ein »Freisein zu etwas«: zum ewigen Umwenden der Natur in

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4 Flussers Computerkonzept | 183

Kultur. Computer sind folglich ein den Umständen der Nachgeschichte entsprechen-
des Mittel zum Überleben.

3. Flussers normative, anthropologistische Aufladung seines Kulturbegriffes

Flusser denkt das Begriffspaar »Natur-Kultur« gemäß seinem Schema des Abstrakti-
onsspiels als ein Nullsummenspiel: Je mehr Kultur, desto weniger Natur. Diese ›Ver-
rechnung‹ von Natur in Kultur lässt sich nur logisch gesehen umkehren. Historisch
betrachtet ist die Verrechnung gerichtet und unumkehrbar. Im Laufe der Geschichte
wird zunehmend Natur in Kultur umgewendet. Flusser bestimmt dieses Umwenden
als anthropologische Disposition und Nötigung des Menschen zugleich. Es ist ei-
nerseits die spezifisch menschliche Fähigkeit, sich in einer natürlichen Umgebung
einzurichten, zum anderen sein Schicksal, sich der (vermeintlich) ursprünglichen
Natur immer weiter zu entfernen. Das gerichtete, umunkehrbare Umwenden stellt
das Grundprinzip der menschlichen Geschichte dar, wobei das ›Natürliche‹ letztlich
die Oberhand behält, weil die Evolution insgesamt auf den Wärmetod des Univer-
sums hinaus läuft. Aus dieser Notwendigkeit des Todes, auf den beiden Ebenen des
Individuums und der Gattung, verklärt Flusser Kultur zum Schein, zur Verschleie-
rung der ›natürlichen‹ Disposition des Sterben-Müssens. Wegen dieser Bewertung
bekommt das Umwenden von Natur in Kultur ein Qualitätskriterium, welches Flus-
ser über alle anderen (potentiellen) Kritierien stellt (schon allein dadurch, dass er
kein anderes bedenkt). Vom Gesichtspunkt dieses Kriteriums aus wird die Mensch-
heit ihrer ›anthropologischen Aufgabe‹ immer mehr gerecht: Die Verschleierung des
Todes wird immer raffinierter. Mit Hilfe seiner verkürzten Anleihen aus Thermodyna-
mik und Informationstheorie, kann Flusser für sein Qualitätskriterium des Verschlei-
erns eine formale Kennziffer einführen: den Informationsbetrag einer Kultur. Dieser
stellt in der mathematischen Theorie der Informationsübertragung eine Kennziffer
dafür dar, wie informativ ein Signal relativ zur Verteilung der anderen Signale ist.
Je unwahrscheinlicher ein Auftreten in einer solchen Verteilung, desto informativer
ist sie dann (bei Telegrammen kommt bspw. relativ häufig die Zeichenkette »s-t-o-
p« vor, weniger häufig vermutlich die Zeichenkette ß-u-i«). Laut Thermodynamik
ist in ontologischer Hinsicht der (Wärme)Tod relativ zu anderen Zukunftsoptionen
der wahrscheinlichste Zustand unseres Planeten. In Flussers Gleichsetzung von In-
formationstheorie und Thermodynamik verwischt er deren kategorial verschiedenen
Gegenstandsbezüge (Zeichenketten und ontologische Zustände der Erde) kommt er
dann zu dem Schluss, dass eine Kultur ihren (Wärme-)Tod je besser verschleiere,
desto unwahrscheinlichere Zeichenketten sie hervorbringt. Was informativ ist, skiz-
ziert Flusser mit Hilfe des Feindbildes der Massenkommunikation, bei der dieselbe
Information auf allen Kanälen wiederholt wird. Botschaften müssen manipuliert wer-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


184 | Das Ding namens Computer

den, und dies passiert dann, wenn viele Sender im Spiel sind anstelle eines zentralen
Sendemastes – so Flussers technizistische Lösung seiner Frage. Es mag von Vorteil
sein, wenn der Informationsfluss nicht ausschließlich zentral reguliert wird. Allein
eine technische Dezentralisierung führt jedoch nicht automatisch zu einer Meinungs-
vielfalt, wie es hier suggeriert wird. Flussers grundlegendes Problem ist es hier, dass
er technische Ermöglichungen mit sozialen Verwirklichungen gleichsetzt. Es ist diese
technizistische Modellierung des Problems (unsere Kultur muss informativer wer-
den) und seiner Lösung (Vernetzung), vor der Computer zu den Hoffnungsträgern
der Nachgeschichte werden.

4. Fazit: Flussers Computerkonzept

Vor diesem Hintergrund bleibt die Rede von Computern äquivok. Flusser bestimmt
sie als Simulation des menschlichen Vermögens des Kalkulierens und Komputierens,
als ideales Werkzeug im Hinblick auf die Verschleierung des Todes sowie als Uto-
pie einer sozialen Wirklichkeit. Dabei zeigen Computer den behaupteten kulturellen
Wandel an und dienen Flusser auf diese Weise als Legitimation seiner Diagnose. Hier-
durch erhalten Computer einen mehrdeutigen Status. Sie changieren zwischen Gege-
ständlichem und Strukturellem, zwischen Ding und Modell. Die explizite Definition
der »Dinge namens Computer« als Arbeistmittel mit der Charakteristik einer black
box führt über den Begriff des Apparates in eine Mehrdeutigkeit, die letztlich zwei
Ebenen des Computerkonzeptes konstituiert: Zum einen konkretes, nachgeschicht-
liches Kulturding zu sein, zum anderen ein Modell, welches dazu dient, die Nach-
geschichte als Ganzes zu veranschaulichen. In dem Gebrauch, in dem Computer als
Zeichen auf den Wandel zeigen, hätten sie in Flussers Texten als Reflexionsbegriffe
eingeführt werden müssen. In dieser Funktion dienen sie Flusser als übergeordne-
tes Modell seiner Kulturkritik, als Modell der nahen Zukunft. Letztlich gilt: In der
Nachgeschichte ist die Welt zum Computer geworden.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137 - am 14.02.2026, 14:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419519.137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

