
&tJJ!fl. 

Christion wessety Theologie und kommerzielle 
Kultur 
Eine fundamentaltheologische Sichtung 
kommerzieller Spielfilme und Computerrollen­
spiele 

Daß sich die Theologie mit audiovisuellen Medien und den sogenannten 
Neuen Medien (internetgestützte Kommunikationsformen bzw. Soft­
ware) befaßt, ist eine relativ neue Entwicklung. Daß diese darüber 
hinaus als Ausdrucksformen menschlicher Kommunikation sowohl 
inhaltlich als auch fonnal nicht nur in den Fächern der praktischen 
Theologie, speziell im Pastoralbereich, sondern auch in den reflexiven 
(Grundlagen-)Fächern und hier vor allem für die Fundamentaltheologie 
zunehmende Bedeutung erlangen, liegt zunächst an ihrer Eigenschaft, 
aufgrund des relativ einfach meßbaren Erfolges, den sie aufweisen 
(Verkaufszahlen, Besuchszahlen, Häufigkeit von Kopien), ein recht 
zuverlässiger Parameter für die Interessenlage der Rezipienten zu sein. 

Weiterhin stellt sich bei näherer Betrachtung der Produkte der 
Unterhaltungsindustrie, die sich der genannten Medien bedienen, un­
ausweichlich die Frage nach dem "warum" des Erfolges dieser Pro­
dukte. Auch diese Frage ist für die Fundamentaltheologievon Interesse: 
Könnte es sein, daß sich hinter der banalen Oberfläche dieser Produkte 
ein religionstheoretisch höchst brisanter Stoff verbirgt? 

Vorbemerkungen 

In der Multikultur der realisierten Moderne, im Zeitalter eines neuen 
"quod libet", in der Vielfalt der herrschenden Meinungen und der immer 
neu zutage tretenden Qualität der beliebigen technischen Machbarkeit 
scheint es nur noch bedingt um die Frage zu gehen, wer und was der 
einzelne an seinem Platz im Leben denn nun eigentlich ist und wozu er 
gerade dort steht, wo er steht. Die Sinnfragen ,Woher- Warum- Wozu 
-Wohin' sind keine gern gehörten- denn mit dem wissenschaftstheore­
tischen Fortschritt und dem damit verbundenen Anstieg des kognitiven 
Wissens ist es - vordergründig gesehen - nicht mehr angebracht, solche 
,metaphysischen' Fragen zu stellen.l 

Wiewohl sich dieser Trend in den letzten Jahren ein wenig gewandelt 
hat und sich teilweise wohl auch unterdrückte Sinnfragen im Wege von 

1 Vgl. dazu P. Gross, Die Multioptionsgesellschaft,Frankfurt 1994. 

101 

Communicatio Socialis 30 (1997), Nr. 2: 101–126 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

Esoterik und Neognosis Bahn gebrochen (und zum Teil auch eine nicht 
oder kaum mehr kontrollierbare Eigendynamik entwickelt) haben, sieht 
sich die theologische Forschung mit einer undankbaren Situation 
konfrontiert; sie führt aus der Sicht vieler Vertreter der ,exakten 
Naturwissenschaften', aber auch und vor allem der Wirtschaft ein nicht 
ausreichend ernstgenommenes Randdasein. Und wenn auch hier und 
dort an einzelnen Stellen regerAustausch betrieben wird; der Regelfall 
ist die höfliche, aber nicht weniger wirkungsvolle Abschottung in die je 
eigenen (engen) Zuständigkeitsbereiche der Teilnehmer an den ,wissen­
schaftlichen und wirtschaftlichen Sprachspielen'.2 

Diese Abschottung und ihre Folgen wurde erstmals von J.-F. Lyotard 
1979 in seinem Bericht "Das postmoderne Wissen" analysiert. Ich 
orientiere mich unter anderem an Lyotard, weil er sich ausdrücklich auf 
die höchstentwickelten Gesellschaften bezieht, um die es sich im 
deutschen Sprachraum Mitteleuropas handelt und die auch jenes 
Publikum stellen, dessen Akzeptanz kommerzieller Kultur für meine 
Thesen ausschlaggebend ist. Ich möchte versuchen, einige Aspekte in 
der Existenz des Menschen unter dem Gesichtspunkt seiner Kultur -
genauer, seiner kommerziellen Kultur - zu beleuchten, um der Frage 
nach deren Funktion und Sinn ein wenig nachzugehen. 

Exemplarisch herangezogene Medien: kommerzieller Film 
und Computerrollenspiele 

Wenn auch der bewußte Umgang mit dem Medium Film der Theologie 
nicht mehr fremd ist, so ist doch nach wie vor das Verhältnis von Kultur 
im allgemeinen und Theologie ein ungemein spannungsvolles, ein 
,spannendes' im wahrsten Sinne des Wortes. Erst recht trifft diese 
Spannung- oberflächlich betrachtet- auf den Bereich der kommerziel­
len Kultur3 zu; wiederum erst recht auf den des kommerziellen 
Kinofilmes. 

Auf den ersten Blick sieht es so aus, als sei hier keine oder kaum 
eine Verbindung zu entdecken und eine wissenschaftliche Behandlung 

Z Vgl. J.·F. Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, Wien 1993, v.a. 36-41 
sowie Z. Baumann, Modeme W1d Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Frankfurt 
1995, v.a. 103ff. 

3 Häufigwird synonym auch der Ausdruck "Trivialkultur"verwendet. Ich vermeide ihn 
bewußt, weil er mir negativ besetzt erscheint W1d ich eine Wertung von Kultur auch 
in ihrer kommerziellen Form nicht vornehmen möchte. Ich bleibe daher für den 
gesamten folgenden Text beim Ausdruck "kommerzielle Kultur" oder kurz "Kom­
merz". 

102 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

des Themas "Theologie und kommerzieller Film" mithin müßig. Ich 
gehe aber von folgender Hypothese aus: Jeder Film, der kommerziell 
erfolgreich ist, das heißt, eine große Zuschauermenge mobilisiert, lange 
Laufzeiten hat, von großen Teilen des Publikums mehrmals gesehen 
wird und für den Menschen bereit sind, nicht unbeträchtliche Mengen 
Geld auszugeben, birgt - bei aller eventuellen Oberflächlichkeit, was 
den Inhalt betrifft - einen Faktor in sich, der die Menschen betroffen 
macht, der irgendetwas im Inneren des Zusehers anspricht und zum 
Schwingen bringt, ihn in diesem Sinne ,anrührt'. 

Theologie - und besonders Fundamentaltheologie - als bedachte und 
verantwortete Rede von Gott soll Gott zur Sprache bringen, ist also 
auch der Versuch, zunächst zu bedenken, was gemeint ist, wenn von 
Gott gesprochen wird, denn sie will den Grund oder besser die 
Berechtigung für eine solche Rede darlegen. Die Frage nach diesem 
Grund schließt ein, daß Theologie von etwas spricht, das den Menschen 
unmittelbar betrifft und somit ,betroffen machen' soll. Diese Betroffen­
heit begegnet uns in unserer oft sehr säkularisierten Gesellschaft in 
vielfältiger Form, allerdings meist so subtil, daß sie kaum auffällt oder 
zumindest nicht auf den ersten Blick zu sehen ist. U mso wichtiger ist es 
daher für den wissenschaftlich arbeitenden Theologen, ihr umso eifriger 
nachzuspüren. Der vielleicht letzte große Meister der ,klassischen' 
Fundamentaltheologie, Heinrich Fries, meint dazu, daß das jedermann' 
(panti) in 1 Petr 3, 15, dem ,Leitsatz der Fundamentaltheologie' gerade 
heute sehr ernst genommen werden muß. "Die Berücksichtigung des 
,jedermann' bringt es mit sich, daß die Fundamentaltheologie im 
Zeichen der Relation, ja der Korrelation steht: Sie muß ihre Sache in der 
Form der Antwort auf Fragen und in der Form der Fragen auf 
Antworten einbringen, also in der Begegnung mit den Fragen und 
Antworten, die den Menschen der jeweiligen geschichtlichen Stunde 
bestimmen. Ohne diesen Fragehorizont gehen die Antworten ins 
Leere."4 

Der Mensch ist des mysterium tremendum et fascinosum verlustig 
gegangen, und eine Nebenerscheinung der Säkularisierung und Entmy­
thisierung, die das stolze späte Ergebnis der Aufklärung ist, scheint die 
Verpöntheit des ,sich berühren lassen' im Horizont des Glaubens -ohne 
den theologische Rede nicht bestehen kann - zu sein. Dennoch ist 
gerade diese Betroffenheit etwas, dessen der Mensch zutiefst bedarf. 
Auch wenn viele es nicht offen gestehen oder sogar vehement bestreiten 

4 H. Fries, Fundamentaltheologie und ökumenische Theologie, in: J. B. Bauer (Hg.), 
Entwürfe der Theologie, Graz 1985, 129. 

103 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARnKEL 

- Betroffenheit, auch in Form von Sentimentalität durchaus im positiven 
Sinne - ist ein Grundbedürfnis des Menschen. 

Dieses Grundbedürfnis wird von den Produzenten kommerzieller 
Kultur auch geschickt genutzt, um ein Produkt welcher Art auch immer 
besser verkaufen zu können. Natürlich geht es in diesem Text nur um 
einen Teilbereich eben dieser Kultur (repräsentiert durch die Medien 
Film und Computerspiel) dennoch sei mir folgender kleiner Exkurs in 
die Szene der ,volkstümlichen Musik' gestattet: Vom Jahr 1988, in dem 
die Volksmusikinterpreten ,Das Naabtal-Duo' mit dem Titel ,Patrona 
Bavariae' s einen Hit landen konnten, bis 1994 war in der kommerziellen 
Musik ein immenser Boom explizit religiöser Themen in den Liedtexten 
zu verzeichnen. Die Verkaufszahlen von Titeln wie ,Die kloane Tür zum 
Paradies' 6, ,Die Rosen der Madonna' 7 oder ,Da droben auf dem Berg 
steht a Kircherr s gingen in die Millionen und ,problemorientierte Texte' 
über persönliche religiöse Erlebnisse und Basisthemen menschlichen 
Zusammenlebens ließen Gruppen wie die ,Kastelruther Spatzen',9 deren 
musikalische Qualität zumindest strittig ist, zu höchstbezahlten Akteu­
ren werden. Dies stellt einerseits eine Untermauerung der These dar, 
daß sich viele Themen, deren sich früher die Theologie angenommen 
hat, heute zur Kultur verlagern, andererseits stärkt es die Hypothese 
vom Grundbedürfnis des Menschen nach etwas, das "betroffen macht" -
und dieses Etwas können die Theologie bzw. theologische Themen 
implizit oder explizit in besonderer Weise sein. 

Aber kehren wir zum kommerziellen Kinofilm als besonders geeigne­
tem Beispiel zurück. Die Frage ist nun: Was ist es, das große Men­
schenmengen dazu bewegt, bestimmte Filme öfter anzusehen als 
andere; was läßt die Zuseher in bestimmten Filmen derart positive 
Erfahrungen machen, daß sie diese sogar fünfmal, siebenmal, zehnmal 
ansehen und zu Kultfilmen hochstilisieren? Umgelegt auf Computerspie­
le müßte formuliert werden: Was ist es, das große Menschenmengen 
dazu bewegt, Stunden am Computer damit zu verbringen, eine virtuelle 
Spielfigur durch einen virtuellen Raum zu steuern bzw. deren Rolle 

5 Naabtal Duo auf VM, vom selben Interpretenduo auch "Menschen haben auf Gott 
vergessen", VM CD 316 180. 

6 Patrick Lindner auf Vtrgin (VM) CD 261 005, vom selben Interpreten auch "Der 
liebe Gott hat immer Zeit", Vtrgin CD 260 717. 

7 Bianca auf VM CD 16 127, von derselben Interpretin und auf demselben Tonträger 
811Ch "Hörst Du die Glocken von Stella Maria". 

8 Alpentrio Tirol auf Ariola (VM) CD 261 479. 
9 Als Beispiel möchte ich hier die Tonträger "Das erste Gebot ist die Liebe" (Koch CD 

323 530) oder "Feuer im ewigen Eis" (Koch CD 322 400) anführen. Über die 
musikalische Qualität bitte ich den Leser selbst zu urteilen. 

104 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

selbst zu übernehmen; was läßt sie ihre Grundbedürfnisse zurücksetzen 
und eventuell sogar strafbare Handlungen begehen?lO Ich persönlich 
vertrete die These, daß Theologumena und Mythologeme von der 
Unterhaltungsindustrie ,gewaltsam' vereinnahmt werden und dort 
zweckentfremdet, aber dennoch höchst wirksam tradiert werden. 

Der schlüssigste Beweis für diese Übernahme der ,religiösen Spra­
che' im Sinne von verbaler, aber auch symbolischer Kommunikation auf 
allen verfügbaren Ebenen (eben multimedial) ist m.E. die Erhaltung ihrer 
Strukturen, die absolut nicht unbedingt aus der Sache selbst folgt, 
sondern sich notwendig durch den Konsumenten - der ja die bestim­
mende Größe für ,kommerzielle Kultur' ist - ergibt, und das so 
wirkmächtig, daß den Produzenten eben dieser ,Kultur' nichts anderes 
übrig bleibt, als diese Strukturen einzuhalten, wollen sie nicht schlicht 
und einfach pleite gehen. Eben diese ,Diktatur der Struktur' im 
Mainstreamkino ist m.E. zweifach interpretierbar - als Zeichen der 
Hoffnung, daß unter der ungeheuren Überfrachtung unserer Kultur mit 
Freizeit- und Zeitvertreibs-Beschäftigungen die Sehnsucht nach der 
,Ordnung der Dinge' und dem ,betroffen Machenden' im Konsumenten 
(noch) nicht verloren gegangen ist, aber auch als ernste Mahnung an 
den bewußten Rezipienten, der mit nur geringer Mühe erkennen kann, 
daß sich hinter der in dieser Weise praktizierten und geförderten 
Abfuhr von religiösen Grundbedürfnissen des Menschen stets das 
Girardsche Modell von Gewalt und Ritual verbirgt, das - von den 
Regelmechanismen der Zivilisation nur bedingt kontrollierbar - jeder­
zeit wieder an die Oberfläche dringen kann. 

Methodik und Beispiele 

Um ein wissenschaftlich relevantes Ergebnis zu erzielen, ist eine 
methodisch klare und nachvollziehbare Medienanalyse notwendig. Diese 
erfolgt beim Film prinzipiell über das sogenannte Shotprotokoll, in dem 
Einstellung für Einstellung festgehalten wird und zur weiteren (auch 
statistischen!) Auswertung bereitliegt. Dieses Hilfsmittel ist für das 
Medium Computerspiel aus technischen Gründen verschlossen: Statisti­
sches Material in Form einer ,Sequenzanalyse' zu erstellen, ist für das 

10 Immerhin ist das Raubkopieren von Software in Österreich spätestens seit dem 
Urheberrechtsgesetz in der jetzt geltenden Fassung kein Kavaliersdelikt mehr. Sogar 
der Besitz und die rein private Nutzung nicht lizensierter Software ist nun strafbar, 
und ich behaupte, daß dennoch mit Sicherheit über 50% der Spielsoftware, die auf 
Computern in Österreich installiert ist, raubkopiert ist. 

105 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

Medium Computerspiel nicht möglich, da die Handlung und damit der 
Spielverlauf interaktiv ist und daher an jeder beliebigen Stelle im 
Geschehen verzweigen kann (so hat z.B. in Ultima Underworld I die 
Entscheidung, ob ich die ,Goblins' im Levell bekämpfe oder diploma­
tisch vorgehe, massiven Einfluß auf den ganzen restlichen Spielverlauf). 
Es· wäre daher ·eine Unzahl verschiedener Protokolle nötig, um den 
kompletten Spielverlauf zu dokumentieren. Doch die vorikonografische, 
die ikonografische und die symboltheoretische Analyse der optischen 
Inhalte, die Anlage von Aktlogrammen und Soziogrammen sowie die 
möglichst genaue Einbeziehung der akustischen Ebene (wenn möglich 
sogar einer Musikanalyse) ist wieder für beide Medien unabdingbar. 

Kommerzieller Film und Computerspiele sind prinzipiell darauf 
ausgerichtet, bei einem möglichst breiten Publikum möglichst großen 
Erfolg zu haben, was sich im finanziellen Ergebnis niederschlägt. Es ist 
also notwendig, Filme ausfindig zu machen, die einerseits genretypisch 
sind und andererseits stark frequentiert werden. Für meine eigene 
Arbeit im Rahmen der Dissertationll fiel meine Wahl auf "Star Wars" 
(Krieg der Sterne), eine Trilogie, die von Regisseuren inszeniert wurde, 
die Meister ihres Faches sind, die mit Schauspielern besetzt ist, die zur 
Elite gehören, die von Millionen Menschen zum Teil mehrfach gesehen 
wurde und zu den höchstausgezeichnetsten Werken der Filmgeschichte 
zählt.l2 

Obwohl ich davon ausgehe, daß kein kommerzieller Film ohne zu­
mindest geschickt maskierten ,Transzendenzbezug' - hier im Sinne von 
Ausgriff auf etwas das Verstehen des Menschen schlechthin Überstei­
gendes - auskommt, habe ich darauf Wert gelegt, direkten Zugriff auf 
diese Teile zu haben, einen Zugriff, der ja auch nachprüfbar sein soll. 
Um diese Nachprüfbarkeit zu gewährleisten, schien mir die Auswahl 
von Filmen, die relevantes Material unverschlüsselt enthalten, wichtig 
zu sein.l3 

Was die Auswahl der Computerspiele betrifft, die für diese Arbeit 

11 Chr. Wessely, Mythologische Strukturen in der Unterhaltungsindustrie. Zur Relevanz 
mythologisch verschleierter Gewaltmechanismen im kommerziellen Film und Compu­
terrollenspiel (Dissertation), Graz 1996. 

12 Die Star W ars-Trilogie erhielt 11 Oscars, obwohl sie nur für 10 nominiert wurde und 
spielte von 1977-1992 allein im Kinoverleih ohne weitere Auswertung und 
Merchandising 503,2 Millionen US-Dollar ein. 

13 In vielen Fällen sind theologisch relevante Inhalte zwar vorhanden, aber nur in 
verschlüsselter Form und so kryptisch, daß sie auf den ersten oder sogar zweiten 
Blick schwer zu sehen sind. Meist ist ein Film um eine Heilands- und Erlösergestalt 
zentriert, die recht gut christologisch interpretierbar ist. Beispiele dafür sind etwa 
Alien 3, Terminator 2, Der König der Löwen usw. 

106 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

analysiert wurden, habe ich mich zum Großteil wieder am kommerziel­
len Erfolg orientiert, der ja in diesem Fall in der Verbreitung (primär) 
und den Verkaufszahlen (sekundär) meßbar ist. Die Unterscheidung 
zwischen primären und sekundären Meßbarkeitsfaktoren ist hier 
notwendig, da - realistisch betrachtet - nur ein bestimmter Teil der im 
Einsatz befindlichen Computerspiele käuflich erworben sind, der (unter 
Umständen sogar größere) andere Teil ist raubkopiert und daher über 
Verkaufszahlen nicht feststellbar. Die Auswahl der Spiele richtet sich 
daher nach der Intensität der Rezeption derselben in Computernetzwer­
ken zur Zeit ihrer Auswahl (Beginn der Analysearbeit: 1993/94), 
speziell im damals relevanten FIDO-Net und in den einschlägigen 
Newsgroups der NNTP-Server. 

Die ausgewählten Spiele (Ultima Underworld und DOOM) waren das 
Thema von etwa 64% des Mallverkehrs in Spiel-Folders der Domain 
fidonet.org in den Jahren 1992 und 1993. Die restlichen 36% teilen sich 
über 100 andere Spiele untereinander auf. Die Präferenz war damit für 
mich klar, zumal Ultima U nderworld - ähnlich wie Star W ars im 
Filmbereich- zusätzlich noch eine deutlich auszumachende ,mythologi­
sche' Ebene in Sujet und Benutzeroberfläche aufweist. 

Das fundamentaltheologischelnteresse an den Medien 

Im Rahmen des eben Gesagten stellt sich natürlich die Frage, inwiefern 
die Fundamentaltheologie als theologische Grundlagenwissenschaft für 
diese Fragen denn überhaupt zuständig und wenn ja, ob sie zu einer 
Aufarbeitung des Problems befähigt ist, zumal Theologen wie Eberhard 
Jüngel das "Schielen der Theologen nach den Medien" prinzipiell zu 
verwerfen scheinen.l4 Und wenn derselbe Autor im gleichen Atemzug 
von der Selbstprofilierungssucht neuzeitlicher Theologen spricht, die in 
dem Maße wachse, wie die theologische Substanz verlorengehe,lS so ist 
dies immerhin zunächst als ernste Anfrage an die Rolle zu verstehen, 
die die Theologie mit und gegenüber den Medien - die nun einmal eine 
Erscheinung der Neuzeit sind - spielt. 

Recht leicht zu beantworten scheint diese Anfrage zu sein, wenn man 
sie auf den sogenannten ,Kunstfilm' (eine adäquate Bezeichnung für 
eine Untergruppe der Computerspiele ist mir nicht bekannt) ein­
schränkt. "Sich mit den Mitteln der Spitzenkunst gegen die schlechte 

14 E. Jüngel, Meine Theologie - kurz gefußt. in: J. B. Bauer (Hg.): Entwürfe der 
Theologie, Graz 1985, 164. 

lS Ebd. 

107 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARnKEL 

Ästhetisierung der Postmoderne wenden, hieße vor allem den entschei­
denden Zusammenhang von Ethik und Ästhetik wieder verdeutlichen", 
formuliert Gerhard Larcher und nennt im Filmbereich Robert Bresson, 
Andrej Tarkowskij und Michael Haneke als Beispiele einer solchen 
möglichen Verdeutlichung.16 Das Verhältnis von anspruchsvoller Kunst 
und Theologie ist ein spannungsgeladenes, aber fruchtbares, das auch 
im Filmbereich bereits recht umfassend aufgearbeitet wird. 17 Was hat 
es denn aber nun mit der ,schlechten Ästhetisierung der Postmoderne' 
auf sich, und wie geht man mit den diese repräsentierenden Produkten 
um; was sind sie denn eigentlich für den Menschen? 

Zunächst zur Frage der Zuständigkeit der Theologie - näherhin der 
Fundamentaltheologie - für die kritische Frage nach der kommerziellen 
Kultur und ihren Produkten: Die "mediale Megamaschine einer Weltzi­
vilisation als Erlebnisgesellschaff 18 ist dabei, die letzten Winkel der 
Industrieländer zu vereinnahmen und beginnt schon in den Entwick­
lungsländern Fuß zu fassen bzw. Wirkung zu zeigen. Daß dies die 
menschliche Kultur vor allem sozial, aber auch ethisch und moralisch 
massiv verändert, ist evident: Durch die Möglichkeit der ,Welt im 
Wohnzimmer' etwa und die Dutzende Programme, aus denen der 
Besitzer eines Fernsehers auswählen kann, bleibt dieser zuvor noch 
gern besuchten Gemeinschaftsveranstaltungen eher fern, läßt soziale 
Kontakte eher abreißen und ändert seine Wertvorstellungen bzw. sein 
Verhalten unter dem Einfluß der sogenannten ,objektiven' Nachrichten 
oder sogar der Serien und Spielfilme, die ihm gezeigt werden. 

Die Medien verändern die Welt. Sie tun dies durch ihre bloße 
Präsenz und durch das Informationspotential, das durch sie gegeben ist 
(und doch unmöglich umfassend aktualisiert werden kann) und noch 
mehr durch das, was sie vermitteln; also durch Form und Inhalt. Diese 
Veränderung darf von einer Theologie, die von der Mitverantwortung 
des Menschen für seinen Nächsten und seiner Gesamtverantwortung für 
die ganze Schöpfung ausgeht, keinesfalls unbesprochen oder unhinter­
fragt hingenommen werden. Wie Jürgen Moltmann formuliert: "Weil ich 
an das ewige Leben glaube, werde ich mich für das [irdische, Anm. d. 

16 G. Larcher, Gewalt-Opfer-Stellvertretung. Ästhetisch-theologische Spiegelungen im 

zeitgenössischen Film, in: J. Niewiadomski/W. Palaver (Hg.), Vom Fluch und Segen 
der Sündenböcke, Thaur 1995, 180. 

17 Vgl. etwa Z. Cavigelli/J. G. Hahn/Th. Henke/M. Kuhn (Hg.), Aus Leidenschaft zum 
Leben. Film und Spiritualität, Zürich 1993; M. Kuhn/J. G. Halm/H. Hoekstra (Hg.), 
Hinter den Augen ein eigenes Bild. Film und Spiritualität, Zürich 1991; F. 
Grabner/G. Larcher/Chr. Wessely (Hg.), Utopie und Fragment, Thaur 1996. In den 
genannten Werken finden sich ausführliche Listen weiterführender Literatur. 

18 G. Larcher, Anm. 16, 180. 

108 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

Verf.] Leben des Volkes einsetzen.[ ... ] In einer Kultur, die Erfolg und 
Glück verherrlicht und für das Leiden anderer blind wird, kann die 
Erinnerung daran, daß im Zentrum des christlichen Glaubens ein 
erfolgloser, leidender und in Schande sterbender Christus steht, 
Menschen die Augen für die Wahrheit öffnen."19 

Dieser - eigentlich auf die Theologie der Befreiung bezogene - Text 
ist analog auf die Situation den Medien gegenüber anwendbar. Wie die 
gewaltsamen einstigen Eroberer und jetzigen Unterdrücker im Sinne 
der kapitalistisch verabsolutierten Wirtschaftsordnung in den Entwick­
lungsländern ihre Macht skrupellos einsetzen, um an ebendieser zu 
bleiben, besteht die Gefahr, daß die Medienmaschinerie - erweitert 
durch die absehbaren Entwicklungen im Multi-Media-Bereich20 - die 
schon jetzt zu einer (freilich sanften und unauffälligen) Eroberung der 
ganzen Weltzivilisation angesetzt hat, diese dann auch zu unterdrücken 
beginnt. Und aus einem absoluten Diktat des Mediums ist ein 
Entkommen kaum möglich.21 Wie Barry Sanders beschreibt, verschiebt 
sich durch den Medieneinfluß - Sanders bezieht sich allerdings schwer­
punktmäßig auf das Fernsehen - die kulturelle Verankerung der Ge­
sellschaft von der Sprach- und Schriftkultur hin zu einer ,informations­
berieselten' Kultur: "Der Fernsehapparat verhindert, daß das Kind 
erlebt, was ein Kritiker des Mediums einmal als ,tote Zeit' bezeichnet 
hat [ ... ] Die Nachmittage, an denen es ,nichts zu tun' gab, zwangen 
Kinder einstmals, sich Spiele oder sonstige interessante Be­
schäftigungen auszudenken [ ... ] Die Fernseh-Produktionsstudios neh­
men ihnen diese Arbeit ab. Das Fernsehen verkündet die frohe 
Botschaft: Du sollst niemals Einsamkeit und Langeweile fühlen; nie soll 

19 J. Moltmann, Theologie der Hoffnm1g, in: J. B. Bauer (Hg.), Entwürfe der Theologie, 
Graz 1985, 243. 

20 Auf die weiteren EntwicklWlgsmöglichkeiten von virtual reality W1d cyberspace filr 
die Unterhaltungsindustrie wird in dieser Arbeit nicht eingegangen, obwohl die 
ersten Headsets und Datagloves bereits im ,erschwinglichen' Privatverkauf sind. Mit 
ihrer marktwirksamen Einführung ist m.E. frühestens in fünf Jahren zu rechnen, da 
die Rechenleistungen der heute erschwinglichen Personalcomputer filr eine (die 
Sinne auch befriedigende) Emulation einer optischen und akustischen Realität noch 
nicht ausreichen. Immerhin stehen in ,Cybercafes' etwa in Wien, Berlin oder London 
bzw. als Attraktion auf Jahrmärkten schon recht große VR-Maschinen, die 
zWllindest Ergebnisse erzielen, die einen gewissen ,Spielreiz' vermitteln. Vgl. dazu: 
Chr. Wessely, Theologie und Virtual Reality, in: ThPQ 3 (1995), bes. 236-239. 

21 Was filr Folgen eine umfassende Medienmaschinerie haben könnte, hat sich in 
Ansätzen schon in der ,gefilterten' Berichterstattung zum Golfkrieg gezeigt Wld ist 
in verschiedenen (heute gar nicht mehr so utopischen) Utopien ausgebreitet worden: 
Huxleys ,Schöne Neue Welt' oder George Lucas' Debütfilm ,THX 1138' sind 
bekannte Beispiele dafilr. 

109 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

es dir auch nur einen Moment lang an Unterhaltung fehlen." 22 
Kann man denn davon ausgehen, daß die Medienkultur es nötig 

macht, mit den Worten Moltmanns, den ,Menschen die Augen für die 
Wahrheit zu öffnen'? Was tut sie der Wahrnehmung des Menschen 
denn genau an, daß für diese die Notwendigkeit einer ,Nacbjustierung' 
auftaucht?23 

Zunächst gefährdet die ,Berieselungskultur', die ständige Medien­
präsenz, nach Sanders speziell im Kindesalter die Entwicklung des 
Selbst. Ruhephasen und ,langweilige Zeiten' sind notwendige Bestand­
teile der Herausbildung des ego als sozialem Konstrukt. Sanders geht 
sogar soweit, diese eigentlich psychologische Problematik auf physiolo­
gische Fakten zurückzuführen und stellt die Behauptung auf, daß das 
limbisehe System bei Kindern, die sehr viel Zeit vor dem Fernseher 
verbringen, sich anders strukturiert und die Bildwelt des Kindes, seinen 
,Bildwortschatz', völlig different aufbaut. 24 Ferner: Da die Medienkultur 
letztendlich eine kommerzielle, also auf Massenproduktion und Gewin­
ne ausgerichtete Kultur ·ist, muß sie ein Produkt bereitstellen, das 
möglichst viele Menschen aus einer gegebenen Menge zu kaufen bereit 
sind. Dieses Kaufen kann entweder direkt (Geld gegen Ware) wie bei 
Computerspielen, Kinofilmen oder beitragspflichtigen bzw. Pay-TV­
Fernsehsendern oder aber indirekt (Geld gegen Ware über den Umweg 
der Industrie) bei den sogenannten beitragsfreien Privatfernsehsendern 
erfolgen.25 Gefördert wird die ,Kaufbereitschaft' durch das Anbieten 

22 B. Sanders, Der Verlust der Sprachkultur, Frankfurt 1995, 64f. 
23 Zum Umfang der Problematik ein paar Zahlen, die sich auf die USA beziehen: 

Zwischen ihrem sechsten und achtzehnten Lebensjahr verbringen Jugendliche ca 
16.000 Stunden vor dem Fernsehapparat, zusätzliche 4000 Stunden werden mit dem 
Anhören von Audiomedien und im Kino verbracht. In 20 Jahren ist der Fernsehkon­
sum der 6-18jährigen um 70 % (!) gestiegen. 73 % der Volksschüler der sechsten 
Klassen im Bundesstaat Oklahoma haben zu Hause ein Videospiel; 17 % einen PC. 
Im Durchschnitt werden von ihnen 2 Stunden täglich filr Videospiele aufgewendet; 
zusätzlich besuchen 52 % der Jungen und 35 % der Mädchen regelmäßig 
Videospielhallen. Vgl. B. Sanders, aaO., 58. Lt. dem deutschen Media Control­
lnstitut verbringen deutsche Kinder der Altersstufe 3-13 Jahre am Tag zwischen 93 
und 101 Minuten vor dem Fernseher. Vgl. H. Monkenbusch, Kein einig Fernsehland, 
in: TV Spielfilm 4/96, 20. 

24 B. Sanders, Anm. 22, 62f. 
25 Letztendlich finanziert doch der Konsument das Programm des Privatsenders: Er 

kauft Produkte bei Firmen, die in diesem Sender werben. Damit dies funktioniert, 
muß die Werbung einprägsam und häufig sein (mit der Kreativität der Werbeein­
schaltung hat dies leider nicht allzuviel zu tun) und der Werbespot selbst in einem 
Block installiert werden, der in einen Film mit hohen Einschaltquoten hineinge­
schnitten wird. Diese Plazierung ist sehr teuer - und wird von der anpreisenden 
Firma mit dem Geld beim Sender angekauft, das der Konsument (und Rezipient des 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

eines perfekt auf die Bedürfnisse des Käufers zurechtgeschnittenen 
Produktes; eine ,gute' ~eichtverkäufliche) Produktpalette wird durch 
hohen Marktanteil belohnt. 

Und die Bedürfnisse des Käufers scheinen dahin zu gehen, daß seine 
- durch welche Umstände auch immer entstandenen - Defizite im 
sozialen, emotionellen und religiösen Bereich möglichst angenehm und 
zugleich mit möglichst wenig Aufwand für ihn selbst abgedeckt werden. 
Die Institutionen, an die man sich in solchen Fällen wenden konnte, 
verlieren an Boden und Einfluß; die institutionsfreien Alternativen sind 
zwar attraktiv, aber meist zu elitär im Anspruch und/oder zuwenig 
nachhaltig.26 Zudem sind beide Varianten relativ aufwendig für den, der 
sie in Anspruch nimmt, da sie Eigenleistung ohne die Möglichkeit einer 
nachträglichen Änderung erfordern. Viel bequemer ist es da, die medial 
aufbereiteten Konjunktive ,glücklichen Lebens' einfach zu rezipieren 
und mit Hilfe einer Identifikationsfigur quasi eigenhändig und doch 
ohne Risiko dafür zu sorgen, daß ,das Gute' (was auch immer dies im 
Detail heißt) siegt bzw. die ,Gerechtigkeit' sich durchsetzt. Die Medien 
- welcher Art auch immer - binden durch dies den Rezipienten an sich, 
verändern damit jedoch nicht nur den Inhalt, sondern auch die Art 
seiner Wahrnehmung. So ist zwischen Nachrichtensendungen in be­
stimmten Privatsendern und Ausschnitten aus Actionfilmen zum Teil 
nicht mehr allzuviel Unterschied festzustellen; die Art der Präsentation 
dieser Informationen beginnt auch die Grenzen zwischen Fiktion und 
Wirklichkeit aufzuweichenP Will man diese Aufweichung und Per­
spektivenverschiebung nicht mittragen - und die Theologie darf dies 
m.E. nicht tun - ergibt sich die oben angesprochene Notwendigkeit 
einer Neu- oder Nachjustierung von selbst. Es muß also etwas getan 
werden, auch wenn dieses Etwas zunächst nur die Beobachtung der 

Fernsehsenders) bei ihr ausgegeben hat. Ein klassischer Fall von Umwegrentabilität 
also. 

26 So nehmen etwa die Mitgliederzahlen von nichtinstitutionalisierten ,religiösen' 
Vereinigungen nicht in dem Maße zu, wie die institutionalisierten abnehmen. Der 
Rest der die Institution verlassenden verschwindet jedoch nicht im religiösen 
Niemandsland, sondern nimmt den von den Medien angebotenen ,Religionsersatz' in 
Anspruch. Vgl. dazu F.-W. Haack, Europas neue Religion. Sekten - Gurus -
Satanskult, Zürich 1991, 51ff. 

27 Teile aus der Berichterstattung zum Bürgerkrieg in Bosnien in den Nachrichtensen­
dungen der Privatsender RTL, RTL2 oder PRO 7 könnten ohne weiteres Ausschnitte 
aus "Rambo I" (Ted Kotcheff, USA 1982) gewesen sein. Dies ist eines der 
Zentralthemen von Michael Hanekes Film "71 Fragmente einer Chronologie des 
Zufalls" (A 1994), der dies durchaus auch medienkritisch aufzubereiten versucht, 
aber m.E. nicht zuletzt dadurch ko=erziell nicht wirklich erfolgreich ist. 

111 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

Fakten und der Versuch einer Erklärung für ihr Vorhandensein ist. Die 
Theologie ist also nicht nur berechtigt, sondern sogar aufgefordert, im 
Sinne Moltmanns etwas zur Entschleierung jener Mechanismen beizu­
tragen, die die einseitige Blindheit der ,Glücks- und Erfolgskultur' 
mit bedingen. 

In diesem Sinne ist die (Fundamental-)Theologie also durchaus 
,zuständig' für die Problemstellung. Ist sie aber auch fähig zu ihrer 
Aufarbeitung? 

Darüber kann m.E. noch nichts Endgültiges ausgesagt werden. 
Zunächst bewegt sich die Theologie nach Auschwitz insgesamt auf 
dünnem Eis; und die Randerscheinungen der späten (realisierten) 
Moderne tragen nicht eben dazu bei, ihr die Orientierung zu erleichtern. 
Das Kriterium der Nützlichkeit muß - so zeigt es sich - in gewissem 
Maße auf theologische Arbeit angewandt werden, wobei ,Nützlichkeit' 
hier wohlgemerkt im Sinne des Beobachtens der Frage ,Wohin führt 
mich mein Ansatz, und was für Folgen hat er?' verstanden werden soll. 
Andererseits ist die Entwicklung am Mediensektor rasend schnell; es 
gibt noch nicht viele relevante Ansätze zum Umgang mit den ,klassi­
schen Medien' (und darunter fallen inzwischen auch Fernsehen und 
Kino); erst recht sind es noch wenige im Bereich der ,Neuen Medien•.zs 
Aufgrund dieser Neuheit muß zunächst eine Voraussetzung für die 
Möglichkeit der Aufarbeitung im obigen Sinne geschaffen werden; und 
diese Voraussetzung ist die Frage nach dem Grund des Erfolges der 
Medien bzw. dem Grund der Hinwendung der Menschen zu ihnen. 

Das Modell von Gewalt, Opfer und Stellvertretung, das Rene Girard 29 

seiner Arbeit zugrunde legt, bietet hier eine gute Orientierungshilfe. 
Wenn seine These, daß ,das Heilige' letztendlich aus ,der Gewalt' 
entsteht, richtig ist, dann kann man davon ausgehen, daß die Ver­
ehrung, aber auch der Respekt bzw. die Furcht, die in der informatisier­
ten westlichen Welt dem Medium gezollt wird, in irgendeiner Form in 
Gewalt gründet.30 Und dies nicht nur im banalen Zeigen von Gewaltta­
ten, sondern in einer Gewalt, die von der Struktur der Information 
herkommt, die das Medium an den Empfänger herankommen läßt, die 
auf der Weise gründet, wie die Information aufbereitet ist und die bei 

28 UntersuchWigen zur Nutzbarkeit und Relevanz von NNTP, IRC, FTP und WWW sind 
von theologischer Seite zwar in Arbeit, werden bis zu ihrer Fertigstellung jedoch 
noch lange Zeit brauchen. Vgl. A. Schwenzer, Bericht zum Kath.-Theol. Fakultäten­
tag in Erfurt 1996, in: NNTP/de.sci.theologie (09.02.1996) sowie F. Böhmisch, 
Mystische Welten. Religionen im Internet, in: c't 1/1996, 104. 

29 Vgl. besonders R Girard, Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt 1992. 
30 Vgl. ebd., bes. 377ff. 

112 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

genauer Betrachtung das Selbstverständnis dessen, der das Medium 
kontrolliert, als absolutistisch entlarvt. Strukturelle Gewalt also, die 
wiederum andere strukturelle Gewalt - nämlich die Verfaßtheit der 
Gesellschaft als andere eigennützig mißbrauchende- tarnt? Jedenfalls, 
denn der Gedanke an den leidenden anderen wird vom Medium nur 
insoweit angesprochen, als er den eigenen Belangen nützt: zur Hebung 
von Verkauf und Einschaltquoten und zur Pflege des eigenen Images. 
Ein Indiz dafür ist die Art, wie in Filmen und Computerspielen mit den 
Antagonisten der Heldenfiguren umgegangen wird. 

Nach genauer Analyse der von mir exemplarisch ausgewählten 
Beispiele aus der Unterhaltungsindustrie kann m.E. zunächst die These 
von der Präsenz des Mythos in deren Produkten31 aufrechterhalten und 
als tragfähige Arbeitsgrundlage bis auf weiteres verwendet werden, 
wobei hier natürlich noch eine zahlenmäßig eingeschränkte Vergleichs­
basis verwendet wird, die ich in späterer Zeit erweitern zu können hoffe. 
Wenn man allerdings die Anwesenheit mythologischer Strukturen und 
einzelner Mythologeme in der Unterhaltungsindustrie als gegeben 
akzeptiert und ernsthaft nach dem ,Warum' dieser Konstellation fragt, 
so gilt es zunächst einen Blick auf die Frage nach der Entstehung des 
Mythos zu werfen. Nach Rene Girard kann es als tragfähige These 
gelten, daß der Mythos aus dem Opfer und den damit verbundenen 
Vorgängen hervorgegangen ist.32 Die kathartische Wirkung des Opfers, 
das von der Menge33 gefordert wird, ändert Unheils- in Heilszustände; 
betroffen ist oftmals eine Heldengestalt, jemand also, der vor seinem 
,Absturz' in die Opferrolle ein wichtiges Amt innehatte oder hoch 
angesehen war, aber durch die rituelle Vorbereitung seiner Opferung 
und den damit verbundenen Vorwürfen sich mit der Opferrolle ideal zu 
identifizieren, seine eigene Opferwürdigkeit also zu glauben begann. 34 
Nach Girard deuten einige Indizien darauf hin, daß in den oben be­
sprochenen Produkten der Unterhaltungsindustrie die Krise des Opfer­
kultes35 ihren Niederschlag findet. 

Der Opfermechanismus ist nach Girard ursprünglich, wie oben 
erwähnt, spontan und nicht ritualisiert; das Opfer wird also zunächst 
niemandem bewußt gebracht bzw. zu niemandes Ehren getötet, sondern 

31 Vgl. Chr. Wessely, Auf den Spuren des Mythos in Computerspielen, in: ComSoc 28 
(1995) 4, 349 -377. 

32 R Girard, Anm. 29, 134ff. 
33 Unter der ,Menge' wird im folgenden im Sinne Girards eine soziale Gemeinschaft aus 

mehreren bis vielen Menschen verstanden. 
34 Vgl. R Girard, Hiob. Ein Weg aus der Gewalt, Zürich 1990, 93ff. 
35 Vgl. R Girard, Anm. 29, 62ff. 

113 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

rein funktionell als Zusammenhang von Ursache und Wirkung interpre­
tiert: Eine Unheilssituation ist entstanden, die den Mißmut der Menge 
erregt; dieser Mißmut staut sich auf und entlädt sich dann spontan auf 
das Opfer hin; diese Entladung bewirkt Erleichterung und die Kanalisie­
rung der (sonst die Gemeinschaft zerstörenden) Aggressionen. Der 
"Empfänger", der Adressat, der Nutznießer des Opfers ist also zunächst 
die Menge. Im Falle des Filmes ist diese Überlegung recht leicht 
nachvollziehbar, ist doch im Zuschauerraum des Kinos (wenigstens 
potentiell) eine große Ansammlung von Menschen präsent, der mit Hilfe 
der Schilderung des ,Davor' bzw. der ersten Stationen des ersten Aktes 
die Situation des Filmes und damit des Helden nahegebracht wird; diese 
Menge autorisiert den Helden des Filmes durch Identifikation. Meine 
These ist nun, daß dies auch im Medium Computerspiel so ist; 
eigentlich paradoxerweise, sind doch praktisch alle gut gemachten 
Spiele der hier diskutierten Klasse (noch) Spiele für Einzelspieler ohne 
Teammodus.36 Dennoch ist der Faktor Menge zumindest virtuell 
vorhanden, in erster Linie nämlich in der Spielumgebung selbst. Wer 
immer in der Rolle des Helden ein Spiel dieser Klasse startet, akzeptiert 
damit implizit die Realitätsvorgaben, die das Spiel ihm macht: Durch 
Bild und Ton stimuliert, begibt er sich in eine virtuelle Realität, die für 
die Dauer des Spieles auch Wirklichkeitswert erlangt.37 Damit bekom­
men auch die Personen im Spiel eben diesen (begrenzten) Wirklich­
keitswert; die Menge ist also schon einmal (virtuell) gegeben. In zweiter 
Linie liegt der Faktor Menge aber auch im Prinzip des freien Marktes 
für das Computerspiel verborgen. Von diesen Spielen werden weltweit 
zehntausende Exemplare verkauft, hunderttausende machen als Raub­
kopien die Runde: Die Menge der Benutzer des gleichen Spieles, also 
jener, die die gleiche Spielumgebung erleben und die gleiche Spielerfah­
rung machen, ist also vielfach größer als die Zahl jener Personen, die 
physisch an einer ,spontanen Opferung' teilnehmen könnten - und sie 
alle übernehmen die Rolle derselben Heldengestalt, in Einzelfällen mit 

36 Ausgenommen die Teammodi von Doom, Heretic und anderen ID-Soft-Produkten, bei 
denen ein gemeinsames Spiel von bis zu vier Teilnehmern über das Internet möglich 
wird. Doch auch für diese Produkte gelten folgende Beschränkungen: Die Mitspieler 
sind an je einem eigenen PC in Aktion, als räumlich zumindest von der technischen 
Struktur her getrennt; von Zusammenspiel im klassischen Sinne kann also schon nur 
noch bedingt die Rede sein; und sie erscheinen am Bildschirm des je anderen 
Mitspielers wiederum als Spielfigur und nicht dem Aussehen ihrer physischen 
Existenz entsprechend, werden also in die Spielumgebung integriert und nicht als 
Partner personalisiert. 

37 Zur Frage von Virtualität und Realität vgl. Chr. Wessely, Virtualität und Realität, in: 
F. Grabner/G. Larcher/Chr. Wessely (Hg.), Utopie und Fragment, Thaur 1996. 

114 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

leichten Abwandlungen, um in dieser Rolle die Unheilssituation zu 
wenden. 

Auffällig ist, daß die Unterhaltungsindustrie - wie auch der Mythos -
Gewalt ,instrumentalisiert'. Nach Girard wird in einem genialen Schach­
zug des U nbewußten die Gewalt gegen sich selbst eingesetzt; sie wird 
zum Instrument gegen sich gemacht. Dies funktioniert folgendermaßen: 
Wenn in der sozialen Gemeinschaft eine nicht eindeutig identifizierbare 
Krise auftritt, dann wird die kathartische Wirkung des Opfers erforder­
lich, damit nicht undifferenzierte und uneingeschränkte Gewalt der 
Gemeinschaft ein Ende bereitet. Die Gewalt (der Opfernden gegen das 
Opfer) wird also zum Instrument gegen sich selbst (gegen die Gewalt 
der Opfernden gegeneinander) gemacht und somit instrumentalisiert. 
Das versöhnende Opfer -das die Opfernden miteinander und nicht etwa 
die Opfernden mit den ,Göttern' versöhnt! - ist zugleich Anfang aller 
Strukturierung, weil es der Dekonstruktion und der Destrukturierung 
Einhalt gebietet.38 Die gemeinsame Tat schafft Einheit - der Mord 
(wenn es denn ein menschliches Opfer war) wird zum Gründungs­
ereignis einer vertieften Gemeinschaft, zum Gründungsmord; dieser 
kann sogar zur Folge haben, daß das erst verhaßte und verfolgte Opfer 
nachher allgemein verehrt wird. Wenn nun der Mythos die nachträg­
liche Erzählung der die Gewalttat (des Opfers) legitimierenden Umstän­
de und des Opfers selbst (freilich in erweiterter und kultisch überhöhter 
Form) ist, so ist er zugleich auch eine Positionierung dieser Gewalttat, 
eine Legitimierung. Die Gewalttat wird damit relativiert und ist nicht 
mehr Gewalt im eigentlichen Sinne: sie ist kontrolliert und kanalisiert 
geworden. 39 

Solange sie dieses nicht ist, ist sie jedem sittlichen Verhalten 
widerstrebend, im Gegenteil: sie erregt allseits Anstoß, wenn sie 
offenbar wird. Da ein Verbergen der Gewalt auf Dauer nicht durchführ­
bar ist, wird zur Legitimierung der Gewalt gegriffen. Diese schafft das 
Problem zwar vorderhand aus der Welt, allerdings nicht nachhaltig, 
denn auf Gewalt folgt wieder Gegengewalt - und diese ist wiederum 
nicht legitimiert. Gewalt ist also auch stets rechtsvernichtend. Sie muß 
ein besonders definiertes und klar umrissenes Aktionsfeld haben, wenn 
sie in einigermaßen rechtlichem Rahmen gehalten werden soll, und 
selbst diesem Aktionsfeld versucht sie konstant zu entrinnen. Ein 
solches Aktionsfeld ist beispielsweise der Rechtsstaat; aber ein solches 
Aktionsfeld ist - freilich auf anderer Ebene - auch der Mythos. Im Fall 
der vorliegenden Beispiele geht es um die Ermöglichung eines Reini-

38 R Girard, Anm. 29, 139. 
39 Ebd., 367ff. 

115 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

gungserlebnisses des Rezipienten: Der Kinobesucher erlebt die Absolut­
heit und die Macht des Bösen und erfreut sich an dessen Untergang; 
der Computerspieler findet sich in einem Universum wieder, das 
anderen Gesetzen unterliegt als das eigene und er muß dort das Böse 
selbst bekämpfen. Eben diese aktive Übernahme der Heldenrolle und 
damit des Auftrages, die Gewalttat legitim durchzuführen, erhöht die 
Attraktivität des Spieles gegenüber dem Film beträchtlich, ermöglicht 
aber der strukturellen Gewalt des Mediums, ihr beschränktes Aktions­
feld zu verlassen und sich dem Rezipienten aufzudrängen. 

"(Es wird) ... einem Kind, das mit Fernsehen und Kino und Videospie­
leu aufwächst, einmal schwerfallen, sich eine Welt vorzustellen, in der 
unpersönliche Gewalt nicht als das einzige Medium gilt, in dem sich 
Geltungswille und gehobenes Lebensgefühl authentisch artikulieren 
können:'40 "Die wunderbare Vorstellung, daß der Agressionsabbau in 
der virtuellen Welt den Menschen in der realen Welt vor Gewalt 
schützt, ist schlichtweg naiv und gefährlich:' 41 

Mimesis und Identifikationsmöglichkeiten 

Girards These von der Mimesis, der Nachahmung, beruht auf zwei 
Voraussetzungen. Zunächst wäre als solche zu nennen, daß die "Krise 
des Opferkultes' 42 keine punktuelle, sondern eine sehr verbreitete 
Gegebenheit sein muß, daß also die Darbringung des Opfers per se 
keine entsündigende und gewalthemmende Wirkung mehr hat, sondern 
vielmehr die Gewalt mit Macht anzieht. "Ist die Krise des Opferkultes 
ein allgemein verbreitetes Phänomen, dann kann man sagen, daß diese 
Sicht der Dinge [daß es den normalen und gewaltlosen Wunsch gebe, 
Anm. d. Verf.] falsch ist. Auf dem Höhepunkt dieser Krise ist die Gewalt 
gleichzeitig Instrument, Objekt und universelles Subjekt aller Wünsche. Aus 
diesem Grunde wäre jede soziale Existenz unmöglich, gäbe es nicht das 
versöhnende Opfer ... An die Stelle des Teufelskreises der vollkommen 
zerstörensehen gegenseitigen Gewalt tritt dann der Kreislauf der 
schöpferischen und schützenden rituellen Gewalt:'43 Als zweite Vor­
aussetzung muß gelten, daß das Verhältnis von Subjekt und Objekt im 
Modus des Begehrens (das Subjekt erstrebt das Objekt, weil dieses 

40 B. Sanders, Anm. 22, 63. 
41 N. Gnmdmann, WelUl Hitler am Computer gespielt hätte ... , in: TV Spielfilm 4/1996, 

30. 
42 R Girard, Anm. 29, 64f. 
43 Ebd., 213. HervorhebWlg durch den Verf. 

116 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

begehrenswert ist) auf das Verhältnis Subjekt - Objekt - Rivale (das 
Subjekt erstrebt das Objekt, weil der Rivale es begehrt) erweitert wird, 
wobei hier explizit darauf hinzuweisen ist, daß das Begehren mit dem 
Erstreben nicht notwendig verknüpft ist, denn im letzteren Fall wird das 
Objekt ja nicht um seiner selbst willen begehrt, sondern aus der Nach­
ahmung, der Mimesis, heraus. 

Die letztere Voraussetzung ist einsichtig, die erstere bedenkenswert; 
beide sind umstritten. Doch können auch sie als tragfähige Hypothesen 
gelten, weil sie eine ganze Palette der Erscheinungen erklären, die die 
Gewalt bedingen und/oder diese nach sich ziehen. Aus der Nachah­
mung und der Rivalität entsteht nun eine eigenartige Relation zwischen 
dem Begehrenden und seinem Rivalen: "Der Mensch kann dem überall 
ertönenden Befehl ,Imitiere mich!' nicht gehorchen, ohne sich sogleich 
auf ein unerklärliches ,Imitiere mich nicht!' zurückgeworfen zu se­
hen."44 Diese "Sackgasse des double bind", wie Girard sie nennt, trifft 
den "Nachahmenden" ins Herz; und nur die kulturell sanktionierte 
U mlenkung der agressiven Energien auf rituelle Formen ermöglicht ihm 
die Weiterexistenz.45 

Nun ist es in den von mir analysierten Beispielen so, daß das 
Begehren des Rezipienten auf ein Ziel konzentriert wird: Im Mitvollzug 
des Mythos ergreift er nicht nur Partei für den Helden, er identifiziert 
sich sogar mit diesem und verfolgt dasselbe Ziel. Im Falle des 
Computerspieles ist die Identifikation eindeutig festgelegt, im Film in 
Grenzen variabel. Nun ist aber eben diese Identifikation mit einem ein 
Objekt (,Das Ziel') begehrenden Subjekt nach Girard der Ursprung der 
Mimesis und der durch sie ausgelösten Gewaltmechanismen~ö Denn im 
Bestreben, dasselbe Ziel wie das Subjekt zu erreichen, versucht der 
Rivale, dieselben Mittel einzusetzen wie dieses und wird ihm letztlich 
dadurch immer ähnlicher. Doch im Höchstmaß an Ähnlichkeit erreicht 
der Rivale auch das Höchstmaß an Differenz: Er wird zum "monströsen 
Doppelgängef47 und als solcher zum verhaßten Gegenüber des Subjek­
tes und umgekehrt, wobei Girard betont, daß Haß keineswegs als 
ursächliche Bedingung anzusehen ist, sondern vielmehr erst aus der 
Mimesis und der Rivalität entsteht. Derselbe Mechanismus findet sich 
in Fields Anleitung zur Verfassung von Screenplays: Begierde und 
Mimesis halten die Handlung in Gang, machen den Film "sehens­
wert"!48 

44 Ebd., 217. 
45 Ebd., 219. 
46 Vgl. ebd., 216ff. 
47 Ebd., 236f. 
48 S. Field, Four Screenplays. Studies in American Screenplay, New York 1994, 21lff. 

117 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

Die mimetische Theorie erklärt vor allem (und zwar nachträglich), 
warum die Menge immer schuldlos und das Opfer schuldig war, indem 
sie die "mimetischen Rivalitäten" als Ergebnis der Degeneration 
sozialer Gemeinschaften - also dessen, was die Menge zusammenhält -
entschleiert.49 Die Mimesis ist es aber auch, die letztlich zum Erhalt 
eben dieser Gemeinschaft beiträgt: "Durch ihre Steigerung und Ver­
schlimmerung wirkt die Mimesis immer ansteckender. Schlußendlich 
kann sie aber das zusammenführen, was sie vorhet zersetzte. Sie 
vereinigt die Gemeinschaft gegen die ,Sündenböcke', die nun als 
verantwortlich für die Unordnung gelten." so 

Den Mythen eignet nun in ihrer Funktionalität die Legitimierung des 
Gewaltzusammenhanges, der sich aus der Krise des Opferkultes ergibt: 
Im Mythos wird nach Girard die Opferung gerechtfertigt, das Opfer als 
schuldig, die Menge als unschuldig und deren Delegierter - wenn es 
eine nichtkollektive Opferung war - als zumindest der Verantwortung 
entbunden dargestellt.Sl Eben das passiert in beiden besprochenen 
Beispielen, wie der obige Vergleich m.E. schlüssig zeigt. An einer Stelle 
in der Star-Wars-Trilogiewird- wohl unabsichtlich, aber dennoch sehr 
aussagekräftig - das Mimesis-Motiv ausdrücklich angesprochen: In der 
Prüfungssequenz (Höhlensequenz) im zweiten Zyklus, von der im 
folgenden kleinen Exkurs noch kurz die Rede sein soll. 

Die Opfermechanik als Erfolgsprinzip? 

Interessant ist, daß gerade das Diktat des freien Marktes den Nachweis 
erbringt, daß die Einhaltung der mythologischen Struktur und offenbar 
auch des Opfergedankens Bedingung für den kommerziellen Erfolg 
eines Spieles, ja jeden medialen Produktes ist. Ein Spiel (aber auch z.B. 
ein kommerzieller Kinofilm) muß verkaufbar sein, es unterliegt also dem 
Diktat des Marktes (also eben wieder dem Diktat der Menge) - und 
wenn es nicht nach den angeführten Regeln aufgebaut ist, dann ist es 
kaum verkaufbar, erlangt also keine Verbreitung (wo der Reiz zum Kauf 
fehlt, ist auch der Reiz zum Raubkopieren nicht gegeben) und wird 
nicht gespielt (also als virtuelle Realität akzeptiert).S2 

49 R Girard, Der Sündenbock, Zürich 1988, 62f. 
50 RGirard, Mimetische Theorie Wld Theologie, in: J. Niewiadomski/W. Palaver (Hg), 

Vom Fluch Wld Segen der Sündenböcke. RaymWld Schwager zum 60. Geburtstag, 
Thaur 1995, 15ff, hier: 19. 

51 R Girard, Anm. 49, 83. 
52 Interessant kölUlte in diesem Zusammenhang der kurze ,Briefwechsel' mit der 

118 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

Eine gesicherte Erklärung für diesen Umstand habe ich (noch) nicht 
zu bieten; es scheint mir aber so zu sein, daß der Bedarf an Kon­
fliktlösungsmechanismen hoch ist und der am leichtesten und schnell­
sten verfügbare in der realisierten Moderne wieder einmal (oder noch 
immer) der des Opfers ist. Tatsächlich drängt sich durch die Hintertüre 
der Massenmedien und unter der Grundfrage des ,was läßt sich am 
besten verkaufen' der kommerziellen Kultur wieder eigentlich sehr ar­
chaisches Verhalten an die Oberfläche unserer aufgeklärten und wis­
senschaftsdiktierten Le benswelt. 

Der Rezipient - Angehöriger der Menge - des Produktes akzeptiert 
für die Dauer der Konsumation dessen Regeln, er wird zugleich durch 
die Identifikation mit der Heldengestalt auch Vollziehender einer ,seine 
Gemeinschaft' - im oben erwähnten doppelten Sinne der ,Menge' -
rettenden Gewalttat. Für die Dauer des Filmes oder des Spieles, der 
,sakralen' Existenz, gelten andere Gesetze als in der profanen, all­
täglichen Lebenswirklichkeit des Rezipienten. Im Rahmen dieser beson­
deren Zeit ist es ihm erlaubt, nicht nur den Mythos ,mitzutun', sondern 
sogar in der Überwindung des Antihelden (durch die Identifikationsfi­
gur) zum Erretter der Gemeinschaft zu werden und somit die die 
Gemeinschaft schädigende Gewalt zumindest virtuell zu kanalisieren. 
Doch die Differenz zwischen Virtualität und Realität beginnt zuneh­
mend und mit steigender (zumindest technischer) Qualität der Medien­
wirklichkeit zu verschwimmen!53 In der Virtualität kann - im Unter­
schied zur Realität - Konfliktpotential risikolos und trotz massiven 
Gewalteinsatzes weitgehend protestlos billig abgeführt werden. 

Dieses ,Abführmittel' deckt zwar leicht und schnell unmittelbaren 
Bedarf, 54 doch ist zu bedenken, daß es nur begrenzt wirksam ist. Wir 

Herstellerfirma von ,Nethack', einem AD&D-Computerspiel sein, den ich im Wege 
von E-Mail geführt habe. Der Anlaß fih- meine Anfrage war der Vermerk in einer 
Update-Benachrichtigung, daß dem Spiel eine konsistente Mythologie ,übergezogen' 
worden sei ("A general ,mythology' was adopted for the game. The various tasks in the 
game are now articulated in the context ofthat mythology, and this gives the game a 
greater coherence and unity"]. Auf meine Anfrage, was der Zweck dieser - doch sehr 
aufwendigen- Maßnahme gewesen sei, antwortete mir ein Mitglied der Herstellerfir­
ma, Janet Walz, daß dies zur Integration der Spielinhalte und (sinngemäß) zur 
Anhebung des Spielreizes nötig gewesen sei. Den Hinweis auf dieses Spiel und das 
,mythologische Update' verdanke ich Andreas Polz. 

53 Zu denken gibt in diesem Zusammenhang Virillos Zitat eines Besatzungsmitgliedes 
des Atomflugzeugträgers USS Nimitz: "Unsere Arbeit hier ist völlig unwirklich; es 
wäre gut, wenn von Zeit zu Zeit Fiktion und Realität mal wieder zusammenkämen, 
um uns unsere Anwesenheit hier schlagend und unwiderlegbar zu beweisen ... " (P. 
Virilio, Krieg und Kino. Logistik der Wahrnehmung, Frankfurt 1991, 145) 

54 Daß dieser unmittelbare Bedarf gegeben ist, halte ich für gesichert; kommerzieller 
Erfolg ist ein Indikator dafür. 

119 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARnKEL 

haben oben gesagt, daß der Mythos während seiner Wiedergabe 
realisiertes Geschehen war; daß also die Reaktualisierung dessen, für 
das der Mythos stand, zeitlich begrenzt, obschon im Vollzug zeitlos 
gültig ist. Dasselbe ist natürlich auch - geht man von der Existenz des 
Mythos in den Produkten der Unterhaltungsindustrie aus -für ebendiese 
anzunehmen. Daraus folgt, daß die Begrenzung der ,kathartischen 
Wirkung' der ritualisierten bzw. legitimierten Gewalttat im Film eine 
unüberwindliche ist; der Rezipient die ihm angebotene ,Problemlösung' 
also nicht in das profane Leben mitnehmen kann. Eben hier liegt die 
Gefahr dieser Mechanismen. Verführt durch die leichte Verfügbarkeit 
des Mediums und dessen analgetische Wirkung ist es ein leichtes, es 
als ,Pseudo-Legitimierungsfaktor' auch für die eigene profane Existenz 
heranzuziehen. Dadurch besteht die Gefahr, daß die Stabilisierungsme­
chanismen, die im Medium gute Dienste leisteten, auch im Alltag in 
Betracht gezogen werden und daß in Ermangelung einer verläßlichen 
Differenzierungsmöglichkeit in der Praxis eingesetzt wird, was im me­
dialen Mythos erfolgreich zu sein schien. 

Die angeführten Indizien sprechen m.E. zunächst mit hoher Wahr­
scheinlichkeit dafür, daß Girards Theorie vom Zusammenhang zwischen 
Opfer, Mythos und Gesellschaft zutreffend ist. Die Weiterführung der 
Opfermechanismen in den neuen Medien ist dann nichts anderes als der 
Beweis dafür, daß das Gewaltpotential in unserer Gesellschafttrotz der 
offiziellen ,Abschaffung' des Mythos (oder dessen, was man darunter 
verstand) in den letzten zweihundert Jahren und dem von Lyotard 
prognostizierten Tod der Metaerzählungen ungeheuer groß ist und sich 
billig und profitabel kanalisieren läßt, indem man alte Erzähl- und vor 
allem Verhaltensmuster, die längst ihrer Bedeutung beraubt sein 
sollten, für kommerzielle Zwecke verwendet. Daß sie gerade dies 
tatsächlich nicht sind und zumindest unterbewußt ihre große Bedeu­
tung behalten haben, zeigt der verläßlichste Indikator der derzeitigen 
Gesellschaft: Das Finanzvolumen, das durch diese Industrie umgesetzt 
wird. 

Die Unterhaltungsindustrie stellt den Anspruch, den Konsumenten 
Wesentliches zu bieten; dieser Anspruch erweist sich an der Art, wie 
diese Branche dem Konsumenten den Kauf ihrer Produkte nahelegt. 
Dieses Wesentliche kann nun nicht - zumindest nicht nur - in den von 
ihr angebotenen Produkten bestehen, die für sich gesehen der Branche 
entsprechend trivial sind, zu einem Erkenntnisgewinn oder zur konkre­
ten Lebensbewältigung also nichts beitragen können. Daher wird mit 
,quasireligiösem Verputz' nachgeholfen und den Produkten ein einfa­
ches, oft gnostisch-dualistisches Weltbild übergestülpt Erst recht weit 
entfernt von jedem Versuch, Ansätze zu einer letzten Sinnbegründung 

120 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

kontingenter Existenz zu liefern, bieten diese Produkte dem Konsumen­
ten eine den Religionen ähnliche, aber ins fratzenhafte verzerrte 
Botschaft an: "Fürchtet euch nicht!" 55 Es ist ein Wort des Trostes, das 
in diesem Zusammenhang zu einer Werbebotschaft mutiert; es wirbt 
also für ein Produkt. Das Produkt soll also die Furcht verhindern - aber 
die Furcht wovor? 

Furcht ist - im Unterschied zur Angst - etwas faßbares, an einem 
Objekt orientiertes. Furcht ist auf ein konkretes ,zu fürchtendes' be­
zogen. Die Werbebotschaft unterstellt dem Menschen, den sie erreicht, 
daß er sich fürchte, ja sie suggeriert ihm dies nachdrücklich. Hier bietet 
die Unterhaltungsindustrie Trost an, der in Wirklichkeit von ihr gar 
nicht geliefert werden kann: Die letztlich bewegende Grundfrage nach 
der eigenen Existenz, vor allem aber nach der eigenen Kontingenz kann 
durch sie bestenfalls übertönt, nicht aber beantwortet werden. Das 
"Fürchtet euch nicht!" Christi, das in der Zusage des Heiles die Ur­
sache der Furcht aufgehoben hat, soll durch das "Fürchtet euch nicht!" 
der Unterhaltungsindustrie aufgehoben werden, das die Wirkung der 
Furcht aufhebt; und ihre Zusage lautet: "Wer meine Produkte heftig 
konsumiert, wird keine Zeit haben, sich zu fürchten". 

Es präsentiert sich ein wohldurchdachtes System, das dem Zweifeln­
den (dem ,Fürchtenden') bequeme und billige Denkvarianten zur 
Verfügung stellt, die jedoch im Ernstfall nicht tragen. Und genau das ist 
der Punkt: Die Produkte und ihre Figuren, ihre Heldengestalten, haben 
nur eine zeitlich genau begrenzte und örtlich genau definierte Wirk­
mächtigkeit, denn letztere sind eben mythologische Figuren, die für die 
Dauer der Aktualisierung des Mythos zur Realität werden und dann 
wieder im Medium ,untergehen'. Im Rahmen ihrer Wirksamkeitjedoch 
überdecken sie durch gelenkte und strukturierte Gewalt, durch die 
Indienstnahme des Mythos, die wahren Probleme und die existentiellen 
Fragen des Konsumenten; und damit läuten sie implizit die Renaissance 
antiker Götter- und auch naiver christlicher Gottesvorstellungen ein. 
Durch die Definition von Schu1d als etwas, was stets ein anderer trägt 
und wofür dieser andere dann auch zur Verantwortung gezogen wird, 
kann sich der Mensch relativ schu1dfrei machen. Aber diese U nbe­
schwertheit hat einen hohen Preis: Das wahre Wesen der Gewalt 
verbirgt sich aufs Neue hinter der sorgfältig behüteten und glatten 

55 Dieser Satz ist ein eindeutiges Zitat von Mt 14,27; 17,7; 28,5; 28,10; Mk 6,5; Lk 
2,10; 12,7 sowie Joh 6,20. Er wurde in den letzten drei Jahren zumindest zweimal 
(mit entsprechend pseudosakraler Aufmachung) in Werbespots verwendet: für 
,Media Markt' ("Fürchtet euch nicht! Ich komme!") und die ,A·Card' ("Brüder und 
Schwestern, fürchtet euch nicht!"). 

121 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

Fassade der dadurch hergestellten Ordnung und fügt dieser schon bald 
neue Risse zu, die wiederum übertüncht werden müssen. Anders als 
jene Künste, die man auch gern als ,ernstzunehmende' bezeichnet und 
deren Werke man wegen ihres hohen Anspruches an die kritische 
Rezeptionsfähigkeit des Betrachters nur mit Engagement wirklich be­
trachten kann, erhebt die kommerzielle Kultur zwar auch den An­
spruch, Indikator eines religiösen Bedürfnisses zu sein, 56 bricht aber in 
der Weise der Durchführung dieses Anspruches radikal mit jenen als 
Dimension unbedingter Sinnmitteilung. 

Durch diesen ,quasireligiösen' Anspruch, nicht zuletzt aber auch 
durch offensichtliche Parallelen (wie die in der ,Star-W ars'-Trilogie 
ständig verwendete Gruß- und Segensformel "Möge die Macht mit dir · 
sein!" 57, die massiv an das "Der Herr sei mit euch!" im Gottesdienst 
erinnert) wird der Theologe herausgefordert, auch das inhaltliche 
Potential der besprochenen Produkte kritisch zu betrachten. Daß die 
Unterhaltungsindustrie nicht die Aufgabe und auch nicht die Absicht 
hat, in irgendeiner Weise ,Erste Philosophie' 58 oder gar Fundamental­
theologie zu sein, ist klar (zumal auch kein Konsument eine derartige 
Legitimierung einfordert); allerdings ist gerade dadurch die Frage nach 
dem Grund der prinzipiellen Präsenz essentiell wichtiger gemeinsamer 
Begriffe dieser Disziplinen der Unterhaltungsindustrie eine umso 
wesentlichere. Gottesfrage, Offenbarung, Erlöser/Erlösung und Sinnfra­
ge, ja sogar Eschatologie werden dort wie hier angesprochen. Die 
Unterhaltungsindustrie bedient sich also explizit oder implizit jener 
Begriffe, die für Fundamentaltheologie und Erste Philosophie essentiell 
sind. 

Neben jenen Differenzen, die sofort ins Auge fallen, ist wohl die Frage 
nach der Vorstellung von Transzendenz, die hier vermittelt wird, als 
zentral zu betrachten. Die ·Transzendenz - definiert als das absolut 
jenseits des Verfügbaren und Objektivierbaren existierende59 - gilt in 
der theologischen Tradition des Abendlandes als das, was die bedingte 
Wirklichkeit als Unbedingtes trägt; sie wurzelt in der Realität dessen, 
was als , Gott' bezeugt wird und ist in diesem aufgehoben. Bedingt 

56 Vgl. G. Larcher, Vom Hörer des Wortes als "homo aestheticus". Thesen zu einem 
vernachlässigten Thema heutiger Ftmdamentaltheologie, in: G. Larcher/K. Müller/ 
Th. Pröpper (Hg), Hoffnung, die Gründe nennt. Zu Hansjürgen Verweyens Projekt 
einer erstphilosophischen Glaubensverantwortung, Regensburg 1996, 103. 

57 Im Original: "May the force be withyou". 
58 Im Sinne von Verweyens Verwendnng dieses Wortes; vgl. ders., Gottes letztes Wort, 

Düsseldorf 1991, v.a. 196-203. 
59 Vgl. V. Drehsen u.a.. (Hg.), Wörterbuch des Christentums, Gütersloh-Zürich 1988, 

1273f. 

122 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

dadurch ist die Transzendenz letztlich personal zu denken. Sie ist nicht 
streng von der Immanenz geschieden, jedoch eindeutig von ihr abge­
grenzt: Gott ist gegenwärtig in der Weltwirklichkeit, jedoch nicht 
identisch mit ihr. Im Christusereignis überschneiden sich Transzendenz 
und Immanenz radikal: Der die Immanenz begründende gibt sich völlig 
und ein für allemal dieser hin, um sie zu retten. 60 

Eine solche Auffassung von Transzendenz existiert in den Produkten 
der Unterhaltungsindustrie nicht; ja, es gibt in diesen strenggenommen 
überhaupt keine Transzendenz als schlechthin unverfügbarer und die 
Immanenz begründender Existenz. Wo Ansätze dazu spürbar werden, 
wird sie durch Adaption auf die Immanenz entschärft bzw. völlig durch 
letztere vereinnahmt. ,Die Macht' der Star-Wars-Trilogie etwa wäre für 
sich ein Anknüpfungspunkt für eine Frage nach der Transzendenz; 
allein sie wird durch die sofortige Rückführung auf Ursachen sofort in 
die Immanenz verlagert: ,Die Macht' wird von allen lebenden Wesen der 
Galaxis erzeugt, ist also verursacht. Dies negiert die Forderung nach 
schlechthinniger U nverfügbarkeit der Transzendenz: Was erzeugt ist, 
ist letztendlich kontingent und damit verfügbar. Analoges gilt für das 
Mana in Ultima Underworld, ja sogar für die dort angebeteten Götter: Sie 
ähneln durch ihr von Aktionen des Menschen abhängiges ,Funktionie­
ren' eher einem Automaten als einer schlechthin anderen Person. 61 

Diese Abwesenheit oder besser Travestie von Transzendenz wirkt 
sich natürlich direkt auf alle damit verbundenen Ansätze aus. Die 
Abwesenheit eines Gottes- bzw. Schöpferbegriffes, das Fehlen einer 
Offenbarung, die auf das Politische eingeschränkte Dimension von 
Erlösung oder die Abwesenheit einer Eschatologie im Sinne endgültiger 
Heilsverheißung - all das läßt sich mit dem problematischen Transzen­
denzbegriff erklären. 

Praktisch heißt das jedoch, daß die Produkte der U nterhaltungsindu­
strie gerade durch dieses Defizit ein für allemal außerstande sind, 
einerseits selbst Horizonte letztgültigen Sinnes zu eröffnen, anderer­
seits selbst letztgültigen Sinn zu geben; beides tiefe Desiderate des 
Menschen.62 Sie erheben den oben beschriebenen Anspruch also zu 

60 Vgl. den Begriff der "traditio' bei H. Verweyen, in: ders., Gottes letztes Wort, 68-73, 
wobei dieser sowohl Inhalt als auch Form der ergangenen Offenbarung in Jesus 
Christus einschließt. 

öl Es soll am Rande angemerkt werden, daß andere Spiele dies noch weiter treiben, 
allerdings mit dem Spieler in der Rolle einer Gottheit und den (virtuellen) 
Spielfiguren als deren Verehrern, z.B. Populous I und II bzw. Powermonger. 

6Z Vgl. H. Verweyen, Anm. 58, 182-203. 

123 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

Unrecht.63 Und wie die gnostisch-esoterischen Tendenzen, die sich in 
den ,Neuapokryphen' ausdrücken, die Joachim Finger beschreibt,M die 
Skandala der Wundermacht, des Kreuzes und der Auferstehung in 
Frage stellen, tun dies auch die o.a. Produkte, indem sie diese Themen 
völlig ausklammern und suggerieren, ohne sie auskommen zu können. 
Doch sie werden - ebenso wie die Transzendenz -zu Funktionen der 
Immanenz transformiert: Die Auferstehung nach dem ,Tod' im Compu­
terspiel geschieht durch den Druck des ,Restart'-Knopfes, die Indienst­
uahme des Mana oder der ,Macht' in der Star-Wars-Trilogie durch 
Erlernen von Fähigkeiten und Handgriffen, durch mechanisches Befol­
gen von Ritualen. Die Grundfrage des Glaubens spielt keine Rolle mehr, 
denn alle Situationen der Existenz - auch extreme Grenzsituationen -
werden durch solche ,Mechanismen' abgedeckt. Darum fehlt in der 
obigen Begriffsaufzählung auch die fundamentaltheologische Grundka­
tegorie ,Glaube', da kein Vergleich zu irgendeiner Kategorie der ana­
lysierten Produkte möglich scheint. 

Provokation und Legitimität 

Es zeigt sich, daß der ohnehin sensible Berührungsbereich von Theo­
logie und Medien speziell im Bereich der Unterhaltungsindustrie dop­
pelt vorsichtig behandelt werden muß. Einerseits ist der Satz, daß sich 
aus "dem Genre des kommerziellen Hollywood-Films heraus höchst 
relevante theologische Induktionen ergeben können",ö5 richtig und 
sinngemäß auf andere Produkte der Unterhaltungsindustrie ebenso 
anwendbar. Andererseits jedoch ist klar, daß zwar die tatsächliche 
theologische Relevanz von Produkt zu Produkt, ja sogar von Betrachter 
zu Betrachter verschieden ist, im großen und ganzen jedoch von den 
Produktionsfirmen versucht wird, mit möglichst einfachen Mitteln 
möglichst große Umsätze zu erzielen, so daß auf die einfachsten und 
eingängigsten Lösungsschemata am häufigsten zurückgegriffen wird. 
Die Erfahrung zeigt, daß gerade diese am leichtesten und schnellsten 
vom Konsumenten angenommen werden. Und in genau diesen Produk­
ten der Unterhaltungsindustrie sind Soteriologie, die Theodizeeproble-

63 Wobei ich ausdrücklich anmerken möchte, daß die Funktion jener Produkte als 
,reine Unterhaltung' sehr wohl hohen Stellenwert haben darf, sofern diese 
Einschränkung dem Konsumenten bewußt gemacht wird. 

64 J. Finger, Jesus - Essener, Guru, Esoteriker? Neuen Evangelien und Apokryphen auf 
den Buchstaben gefiililt, Mainz 1993, bes. 117ff. 

65 G. Larcher, Anm. 16, 189. 

124 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


KOMMERZIELLE KULTUR 

matik und die Frage nach persönlicher Schuld und dem Umgang damit 
konstant präsent. 

Weist nicht gerade die hohe Akzeptanz, die sich in diesem Fall als 
Umsatz ausdrückt, auf etwas hin, das über die bloße Befriedigung des 
Bedürfnisses nach Unterhaltung weit hinausgeht? Und ist es nicht 
legitim, angesichts dessen von der Existenz eines echten metaphysi­
schen Problems zu sprechen, das in einem Übergewicht nicht (mehr) 
beantworteter Sinnfragen besteht und sich in Ermangelung anderer 
gleich leicht zugänglicher Antwortversuche durch hohe Rezeption und 
Konsumation von ,Unterhaltungsgütern' artikuliert? Die Umformulie­
rung klassischer metaphysischer Fragen durch die Unterhaltungsindu­
strie, die in der Applikation mythologischer Strukturen auf ihre Pro­
dukte faktisch erfolgt, ist m.E. ein starkes Indiz für ihr Eingehen auf 
eine derzeit existierende Suchbewegung des Menschen in der Krise der 
späten Moderne. Die brennende Frage nach dem, was menschlicher 
Existenz zugrundeliegt und sie trägt, was als ,letztgültiger Sinn' aus­
zumachen sei, stellt sich- nicht zuletzt bedingt durch die Dekonstrukti­
on der ehemals ,sinnvermittelnden Instanzen' - in vielfach schillernden 
Formen. Doch kann ein Versuch, sie zu beantworten, ohne letztlich 
transzendente Ansätze auskommen? Wohl nicht, da die Fragen selbst 
wesentlich transzendenzbezogen sind. 66 Da aber die Produkte der 
U nterhaltungsindustrie, wie oben gezeigt, Transzendenz auf Immanenz 
reduzieren, können sie diese Fragen letztlich auch nicht beantworten, 
sondern höchstens umformulieren, so daß sie ,immanent' beantwortet 
werden können. 

Die Präsenz von mythologischen Strukturen, Mythologemen und 
Theologumena in den erwähnten Produkten ist für die Theologie also 
zwar stets ein Stein, an dem schnell (und oft übereilt) Anstoß ge­
nommen wird, aber andererseits auch Provokation, Aufruf zur kriti­
schen Frage nach dem Hintergrund und den Bedingungen der Möglich­
keit dieser Präsenz sowie den Anforderungen, die daraus für die 
Theologie erwachsen. Für die Arbeit der Theologie mit den Produkten 
der Unterhaltungsindustrie wird daher zunächst wichtig sein, jene 
Unterschiede zwischen mythologischen und glorifizierten Erlösergestal­
ten und dem Gott der Kenosis, dem Erlöser Jesus Christus, hervorzuhe­
ben und einzuschärfen, die wesentlich sind: Selbst- oder Fremderlösung, 
Triumphalismus oder Selbsterniedrigung, Abschieben der Schuld auf 

66 So wäre es wohl kaum möglich, die vier Gnmdfragen menschlicher Existenz ,Woher 
ko=e ich; warum bin ich da; wozu bin ich da nnd wohin gehe ich?' als immanente 
zu betrachten, übersteigt doch die Fragestellung die menschliche Existenz und fragt 
dahinter zurück bzw. darüber hinaus. 

125 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

andere oder Übernahme der Schuld in ihrer ganzen Last. In der 
konkreten Nachfolge, der konkreten Betrachtung der Situation der 
Menschheit heute sollte sich das christliche gegenüber dem mythologi­
schen Gottesbild, der theologisch ausgewogene gegenüber dem rein 
anthropologischen Ansatz als ,glaub-hafter' erweisen. 

126 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

