Communicatio Socialis 30 (1997), Nr. 2: 101-126
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Christian Wessely | Theologie und kommerzielle
Kultur

Eine fundamentaltheologische Sichtung
kommerzieller Spielfilme und Computerrollen-
spiele

Daf sich die Theologie mit audiovisuellen Medien und den sogenannten
Neuen Medien (internetgestiitzte Kommunikationsformen bzw. Soft-
ware) befafdt, ist eine relativ neue Entwicklung. Daf® diese dariiber
hinaus als Ausdrucksformen menschlicher Kommunikation sowohl
inhaltlich als auch formal nicht nur in den Fichern der praktischen
Theologie, speziell im Pastoralbereich, sondern auch in den reflexiven
(Grundlagen-)F4chern und hier vor allem fiir die Fundamentaltheologie
zunehmende Bedeutung erlangen, liegt zunichst an ihrer Eigenschaft,
aufgrund des relativ einfach mefRbaren Erfolges, den sie aufweisen
(Verkaufszahlen, Besuchszahlen, Haufigkeit von Kopien), ein recht
zuverlissiger Parameter fiir die Interessenlage der Rezipienten zu sein.

Weiterhin stellt sich bei ndherer Betrachtung der Produkte der
Unterhaltungsindustrie, die sich der genannten Medien bedienen, un-
ausweichlich die Frage nach dem ,warum“ des Erfolges dieser Pro-
dukte. Auch diese Frage ist fiir die Fundamentaltheologie von Interesse:
Konnte es sein, dafd sich hinter der banalen Oberfliche dieser Produkte
ein religionstheoretisch hochst brisanter Stoff verbirgt?

Vorbemerkungen

In der Multikultur der realisierten Moderne, im Zeitalter eines neuen
»quod libet“, in der Vielfalt der herrschenden Meinungen und der immer
neu zutage tretenden Qualitdt der beliebigen technischen Machbarkeit
scheint es nur noch bedingt um die Frage zu gehen, wer und was der
einzelne an seinem Platz im Leben denn nun eigentlich ist und wozu er
gerade dort steht, wo er steht. Die Sinnfragen ,Woher - Warum - Wozu
- Wohin’ sind keine gern gehorten - denn mit dem wissenschaftstheore-
tischen Fortschritt und dem damit verbundenen Anstieg des kognitiven
Wissens ist es - vordergriindig gesehen - nicht mehr angebracht, solche
,metaphysischen Fragen zu stellen!

Wiewohl sich dieser Trend in den letzten Jahren ein wenig gewandelt
hat und sich teilweise wohl auch unterdriickte Sinnfragen im Wege von

1 Vgl. dazu P. Gross, Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt 1994.

101

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

Esoterik und Neognosis Bahn gebrochen (und zum Teil auch eine nicht
oder kaum mehr kontrollierbare Eigendynamik entwickelt) haben, sieht
sich die theologische Forschung mit einer undankbaren Situation
konfrontiert; sie fiihrt aus der Sicht vieler Vertreter der ,exakten
Naturwissenschaften’, aber auch und vor allem der Wirtschaft ein nicht
ausreichend ernstgenommenes Randdasein. Und wenn auch hier und
dort an einzelnen Stellen reger Austausch betrieben wird; der Regelfall
ist die hofliche, aber nicht weniger wirkungsvolle Abschottung in die je
eigenen (engen) Zustdndigkeitsbereiche der Teilnehmer an den ,wissen-:
schaftlichen und wirtschaftlichen Sprachspielen‘?2

Diese Abschottung und ihre Folgen wurde erstmals von J.-F. Lyotard
1979 in seinem Bericht ,Das postmoderne Wissen" analysiert. Ich
orientiere mich unter anderem an Lyotard, weil er sich ausdriicklich auf
die hochstentwickelten Gesellschaften bezieht, um die es sich im
deutschen Sprachraum Mitteleuropas handelt und die auch jenes
Publikum stellen, dessen Akzeptanz kommerzieller Kultur fiir meine
Thesen ausschlaggebend ist. Ich méchte versuchen, einige Aspekte in
der Existenz des Menschen unter dem Gesichtspunkt seiner Kultur -
genauer, seiner kommerziellen Kultur - zu beleuchten, um der Frage
nach deren Funktion und Sinn ein wenig nachzugehen.

Exemplarisch herangezogene Medien: kommerzieller Film
und Computerrollenspiele

Wenn auch der bewufite Umgang mit dem Medium Film der Theologie
nicht mehr fremd ist, so ist doch nach wie vor das Verhiltnis von Kultur
im allgemeinen und Theologie ein ungemein spannungsvolles, ein
,spannendes’ im wahrsten Sinne des Wortes. Erst recht trifft diese
Spannung - oberflichlich betrachtet - auf den Bereich der kommerziel-
len Kultur? zu; wiederum erst recht auf den des kommerziellen
Kinofilmes.

Auf den ersten Blick sieht es so aus, als sei hier keine oder kaum
eine Verbindung zu entdecken und eine wissenschaftliche Behandlung

2 Vgl J.-F. Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, Wien 1993, v.a. 36-41
sowie Z. Baumann, Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Frankfurt
1995, v.a. 103ff.

3 Héufig wird synonym auch der Ausdruck , Trivialkultur verwendet. Ich vermeide ihn
bewuflt, weil er mir negativ besetzt erscheint und ich eine Wertung von Kultur auch
in ihrer kommerzellen Form nicht vornehmen méchte. Ich bleibe daher fiir den
gesamten folgenden Text beim Ausdruck ,kommerzelle Kultur” oder kurz ,Kom-
merz*“,

102 ‘

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

des Themas ,Theologie und kommerzieller Film“ mithin miiRig. Ich
gehe aber von folgender Hypothese aus: Jeder Film, der kommerziell
erfolgreich ist, das heifit, eine groRe Zuschaunermenge mobilisiert, lange
Laufzeiten hat, von grofRen Teilen des Publikums mehrmals gesehen
wird und fiir den Menschen bereit sind, nicht unbetrdchtliche Mengen
Geld auszugeben, birgt - bei aller eventuellen Oberflichlichkeit, was
den Inhalt betrifft - einen Faktor in sich, der die Menschen betroffen
macht, der irgendetwas im Inneren des Zusehers anspricht und zum
Schwingen bringt, ihn in diesem Sinne ,anriihrt’,

Theologie - und besonders Fundamentaltheologie - als bedachte und
verantwortete Rede von Gott soll Gott zur Sprache bringen, ist also
auch der Versuch, zunichst zu bedenken, was gemeint ist, wenn von
Gott gesprochen wird, denn sie will den Grund oder besser die
Berechtigung fiir eine solche Rede darlegen. Die Frage nach diesem
Grund schliefdt ein, daf® Theologie von etwas spricht, das den Menschen
unmittelbar betrifft und somit ,betroffen machen’ soll. Diese Betroffen-
heit begegnet uns in unserer oft sehr sikularisierten Gesellschaft in
vielfaltiger Form, allerdings meist so subtil, da® sie kaum auffillt oder
zumindest nicht auf den ersten Blick zu sehen ist. Umso wichtiger ist es
daher fiir den wissenschaftlich arbeitenden Theologen, ihr umso eifriger
nachzuspiiren. Der vielleicht letzte grofke Meister der  klassischen’
Fundamentaltheologie, Heinrich Fries, meint dazu, daf® das ,jedermann’
(panti) in 1 Petr 3, 15, dem ,Leitsatz der Fundamentaltheologie‘ gerade
heute sehr ernst genommen werden muf. ,Die Beriicksichtigung des
Jjedermann‘ bringt es mit sich, da® die Fundamentaltheologie im
Zeichen der Relation, ja der Korrelation steht: Sie muf ihre Sache in der
Form der Antwort auf Fragen und in der Form der Fragen auf
Antworten einbringen, also in der Begegnung mit den Fragen und
Antworten, die den Menschen der jeweiligen geschichtlichen Stunde
bestimmen. Ohne diesen Fragehorizont gehen die Antworten ins
Leere. ¢

Der Mensch ist des mysterium tremendum et fascinosum verlustig
gegangen, und eine Nebenerscheinung der Sdkularisierung und Entmy-
thisierung, die das stolze spdte Ergebnis der Aufkldrung ist, scheint die
Verpontheit des ,sich beriihren lassen‘ im Horizont des Glaubens -ohne
den theologische Rede nicht bestehen kann - zu sein. Dennoch ist
gerade diese Betroffenheit etwas, dessen der Mensch zutiefst bedarf.
Auch wenn viele es nicht offen gestehen oder sogar vehement bestreiten

4 H. Fries, Fundamentaltheologie und dkumenische Theologie, in: J. B. Bauer (Hg.),
Entwiirfe der Theologie, Graz 1985, 129.

103

https//dol.org/10.5771/0010-3487-1867-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

- Betroffenheit, auch in Form von Sentimentalit4t durchaus im positiven
Sinne - ist ein Grundbediirfnis des Menschen.

Dieses Grundbediirfnis wird von den Produzenten kommerzieller
Kultur auch geschickt genutzt, um ein Produkt welcher Art auch immer
besser verkaufen zu konnen. Natiirlich geht es in diesem Text nur um
einen Teilbereich eben dieser Kultur (reprisentiert durch die Medien
Film und Computerspiel) dennoch sei mir folgender kleiner Exkurs in
die Szene der ,volkstiimlichen Musik‘ gestattet: Vom Jahr 1988, in dem
die Volksmusikinterpreten ,Das Naabtal-Duo‘ mit dem Titel ,Patrona
Bavariae 5 einen Hit landen konnten, bis 1994 war in der kommerziellen
Musik ein immenser Boom explizit religiéser Themen in den Liedtexten
zu verzeichnen. Die Verkaufszahlen von Titeln wie ,Die kloane Tiir zum
Paradies %, ,Die Rosen der Madonna'7 oder ,Da droben auf dem Berg
steht a Kircherl 8 gingen in die Millionen und ,problemorientierte Texte*
iiber persdnliche religiose Erlebnisse und Basisthemen menschlichen
Zusammenlebens lieRen Gruppen wie die ,Kastelruther Spatzen',? deren
musikalische Qualitit zumindest strittig ist, zu hochstbezahlten Akteu-
ren werden. Dies stellt einerseits eine Untermauerung der These dar,
da sich viele Themen, deren sich frither die Theologie angenommen
hat, heute zur Kultur verlagern, andererseits stidrkt es die Hypothese
vom Grundbediirfnis des Menschen nach etwas, das , betroffen macht* -
und dieses Etwas konnen die Theologie bzw. theologische Themen
implizit oder explizit in besonderer Weise sein,

Aber kehren wir zum kommerziellen Kinofilm als besonders geeigne-
tem Beispiel zuriick. Die Frage ist nun: Was ist es, das groRe Men-
schenmengen dazu bewegt, bestimmte Filme ofter anzusehen als
andere; was ldfst die Zuseher in bestimmten Filmen derart positive
Erfahrungen machen, daR sie diese sogar fiinfmal, siebenmal, zehnmal
ansehen und zu Kultfilmen hochstilisieren? Umgelegt auf Computerspie-
le miiRte formuliert werden: Was ist es, das groRe Menschenmengen
dazu bewegt, Stunden am Computer damit zu verbringen, eine virtuelle
Spielfigur durch einen virtuellen Raum zu steuern bzw. deren Rolle

5 Naabtal Duo auf VM, vom selben Interpretenduo auch ,Menschen haben auf Gott
vergessen”, VM CD 316 180.

¢ Patrick Lindner auf Virgin (VM) CD 261 005, vom selben Interpreten auch ,Der
liebe Gott hat immer Zeit*, Virgin CD 260 717.

7 Bianca auf VM CD 16 127, von derselben Interpretin und auf demselben Tontriger
auch ,Horst Du die Glocken von Stella Maria“.

8  Alpentrio Tirol auf Ariola (VM) CD 261 479.

9 Als Beispiel mochte ich hier die Tontréger ,Das erste Gebot ist die Liebe“ (Koch CD
323 530) oder ,Feuer im ewigen Eis* (Koch CD 322 400) anfilhren. Uber die
musikalische Qualitit bitte ich den Leser selbst zu urteilen.

104

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

selbst zu iibernehmen; was 14t sie ihre Grundbediirfnisse zuriicksetzen
und eventuell sogar strafbare Handlungen begehen?l0 Ich persénlich
vertrete die These, daf® Theologumena und Mythologeme von der
Unterhaltungsindustrie ,gewaltsam‘ vereinnahmt werden und dort
zweckentfremdet, aber dennoch héchst wirksam tradiert werden.

Der schliissigste Beweis fiir diese Ubernahme der ,religiésen Spra-
che‘ im Sinne von verbaler, aber auch symbolischer Kommunikation auf
allen verfiigbaren Ebenen (eben multimedial) ist m.E. die Erhaltung ihrer
Strukturen, die absolut nicht unbedingt aus der Sache selbst folgt,
sondern sich notwendig durch den Konsumenten - der ja die bestim-
mende GroRe fiir \kommerzielle Kultur’ ist - ergibt, und das so
wirkmichtig, da® den Produzenten eben dieser ,Kultur‘ nichts anderes
iibrig bleibt, als diese Strukturen einzuhalten, wollen sie nicht schlicht
und einfach pleite gehen. Eben diese ,Diktatur der Struktur im
Mainstreamkino ist m.E. zweifach interpretierbar - als Zeichen der
Hoffnung, daR unter der ungeheuren {berfrachtung unserer Kultur mit
Freizeit- und Zeitvertreibs-Beschiftigungen die Sehnsucht nach der
,0rdnung der Dinge‘ und dem ,betroffen Machenden' im Konsumenten
(noch) nicht verloren gegangen ist, aber auch als ernste Mahnung an
den bewuften Rezipienten, der mit nur geringer Miihe erkennen kann,
daR sich hinter der in dieser Weise praktizierten und geforderten
Abfubr von religiosen Grundbediirfnissen des Menschen stets das
Girardsche Modell von Gewalt und Ritual verbirgt, das - von den
Regelmechanismen der Zivilisation nur bedingt kontrollierbar - jeder-
zeit wieder an die Oberfliche dringen kann.

Methodik und Beispiele

Um ein wissenschaftlich relevantes Ergebnis zu erzielen, ist eine
methodisch klare und nachvollziehbare Medienanalyse notwendig. Diese
erfolgt beim Film prinzipiell iiber das sogenannte Shotprotokoll, in dem
Einstellung fiir Einstellung festgehalten wird und zur weiteren (auch
statistischen!) Auswertung bereitliegt. Dieses Hilfsmittel ist fiir das
Medium Computerspiel aus technischen Griinden verschlossen: Statisti-
sches Material in Form einer ,Sequenzanalyse’ zu erstellen, ist fiir das

10 Immerhin ist das Raubkopieren von Software in Osterreich spitestens seit dem
Urheberrechtsgesetz in der jetzt geltenden Fassung kein Kavaliersdelikt mehr. Sogar
der Besitz und die rein private Nutzung nicht lizensierter Software ist nun strafbar,
und ich behaupte, daf} dennoch mit Sicherheit ilber 50% der Spielsoftware, die auf
Computern in Osterreich installiert ist, raubkopiert ist.

105

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

Medium Computerspiel nicht moglich, da die Handlung und damit der
Spielverlanf interaktiv ist und daher an jeder beliebigen Stelle im
Geschehen verzweigen kann (so hat z.B. in Ultima Underworld I die
Entscheidung, ob ich die ,Goblins' im Level 1 bek4mpfe oder diploma-
tisch vorgehe, massiven Einfluf auf den ganzen restlichen Spielverlauf).
Es-wire daher eine Unzahl verschiedener Protokolle nétig, um den
kompletten Spielverlauf zu dokumentieren. Doch die vorikonografische,
die ikonografische und die symboltheoretische Analyse der optischen
Inhalte, die Anlage von Aktiogrammen und Soziogrammen sowie die
moglichst genaue Einbeziehung der akustischen Ebene (wenn méglich
sogar einer Musikanalyse) ist wieder fiir beide Medien unabdingbar.

Kommerzieller Film und Computerspiele sind prinzipiell darauf
ausgerichtet, bei einem moglichst breiten Publikum méoglichst grofen
Erfolg zu haben, was sich im finanziellen Ergebnis niederschligt. Es ist
also notwendig, Filme ausfindig zu machen, die einerseits genretypisch
sind und andererseits stark frequentiert werden. Fiir meine eigene
Arbeit im Rahmen der Dissertationl! fiel meine Wahl auf , Star Wars*
(Krieg der Sterne), eine Trilogie, die von Regisseuren inszeniert wurde,
die Meister ihres Faches sind, die mit Schauspielern besetzt ist, die zur
Elite gehoren, die von Millionen Menschen zum Teil mehrfach gesehen
wurde und zu den hochstausgezeichnetsten Werken der Filmgeschichte
zghlt.12

Obwohl ich davon ausgehe, daf® kein kommerzieller Film ohne zu-
mindest geschickt maskierten ,Transzendenzbezug’ - hier im Sinne von
Ausgriff anf etwas das Verstehen des Menschen schlechthin Uberstei-
gendes - auskommt, habe ich darauf Wert gelegt, direkten Zugriff auf
diese Teile zu haben, einen Zugriff, der ja auch nachpriifbar sein soll.
Um diese Nachpriifbarkeit zu gewdhrleisten, schien mir die Auswahl
von Filmen, die relevantes Material unverschliisselt enthalten, wichtig
zu sein,13

Was die Auswahl der Computerspiele betrifft, die fiir diese Arbeit

11 Chr. Wessely, Mythologische Strukturen in der Unterhaltungsindustrie. Zur Relevanz
mythologisch verschleierter Gewaltmechanismen im kommerziellen Film und Compu-
terrollenspiel (Dissertation), Graz 1996.

12 Die Star Wars-Trilogie erhielt 11 Oscars, obwohl sie nur fiir 10 nominiert wurde und
spielte von 1977-1992 allein im Kinoverleih ohne weitere Auswertung und
Merchandising 503,2 Millionen US-Dollar ein.

13 In vielen Féllen sind theologisch relevante Inhalte zwar vorhanden, aber nur in
verschlitsselter Form und so kryptisch, da® sie anf den ersten oder sogar zweiten
Blick schwer zu sehen sind. Meist ist ein Film um eine Heilands- und Erlsergestalt
zentriert, die recht gut christologisch interpretierbar ist. Beispiele dafilr sind etwa
Alien 3, Terminator 2, Der Kénig der Lowen usw.

106 |

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

analysiert wurden, habe ich mich zum Grof3teil wieder am kommerziel-
len Erfolg orientiert, der ja in diesem Fall in der Verbreitung (primir)
und den Verkaufszahlen (sekunddr) mefRbar ist. Die Unterscheidung
zwischen primdren und sekundidren MefRbarkeitsfaktoren ist hier
notwendig, da - realistisch betrachtet - nur ein bestimmter Teil der im
Einsatz befindlichen Computerspiele kiuflich erworben sind, der (unter
Umstdnden sogar groRere) andere Teil ist raubkopiert und daher iiber
Verkaufszahlen nicht feststellbar. Die Auswah! der Spiele richtet sich
daher nach der Intensitit der Rezeption derselben in Computernetzwer-
ken zur Zeit jhrer Auswahl (Beginn der Analysearbeit: 1993/94),
speziell im damals relevanten FIDO-Net und in den einschligigen
Newsgroups der NNTP-Server.

Die ausgewdhlten Spiele (Ultima Underworld und DOOM) waren das
Thema von etwa 64% des Mailverkehrs in Spiel-Folders der Domain
fidonet.org in den Jahren 1992 und 1993. Die restlichen 36% teilen sich
iiber 100 andere Spiele untereinander auf. Die Priferenz war damit fiir
mich klar, zumal Ultima Underworld - 4hnlich wie Star Wars im
Filmbereich - zusitzlich noch eine deutlich auszumachende ,mythologi-
sche‘ Ebene in Sujet und Benutzeroberfliche aufweist.

Das fundamentaltheologischelnteresse an den Medien

Im Rahmen des eben Gesagten stellt sich natiirlich die Frage, inwiefern
die Fundamentaltheologie als theologische Grundlagenwissenschaft fiir
diese Fragen denn iiberhaupt zustdndig und wenn ja, ob sie zu einer
Aufarbeitung des Problems befihigt ist, zumal Theologen wie Eberhard
Jiingel das ,Schielen der Theologen nach den Medien“ prinzipiell zu
verwerfen scheinenl4 Und wenn derselbe Autor im gleichen Atemzug
von der Selbstprofilierungssucht neuzeitlicher Theologen spricht, die in
dem Mafe wachse, wie die theologische Substanz verlorengehe,!s so ist
dies immerhin zunichst als ernste Anfrage an die Rolle zu verstehen,
die die Theologie mit und gegeniiber den Medien - die nun einmal eine
Erscheinung der Neuzeit sind - spielt.

Recht leicht zu beantworten scheint diese Anfrage zu sein, wenn man
sie auf den sogenannten ,Kunstfilm‘ (eine addquate Bezeichnung fiir
eine Untergruppe der Computerspiele ist mir nicht bekannt) ein-
schrankt. ,Sich mit den Mitteln der Spitzenkunst gegen die schlechte

14 E, Jiingel, Meine Theologie - kurz gefaRt. in: J. B. Bauer (Hg.): Entwilrfe der
Theologie, Graz 1985, 164. :
15 Ebd.

107

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

Asthetisierung der Postmoderne wenden, hieRe vor allem den entschei-
denden Zusammenhang von Ethik und Asthetik wieder verdeutlichen,
formuliert Gerhard Larcher und nennt im Filmbereich Robert Bresson,
Andrej Tarkowskij und Michael Haneke als Beispiele einer solchen
moglichen Verdeutlichung.1% Das Verhiltnis von anspruchsvoller Kunst
und Theologie ist ein spannungsgeladenes, aber fruchtbares, das auch
im Filmbereich bereits recht umfassend aufgearbeitet wird.1” Was hat
es denn aber nun mit der ,schlechten Asthetisierung der Postmoderne
auf sich, und wie geht man mit den diese reprisentierenden Produkten
um; was sind sie denn eigentlich fiir den Menschen?

Zunidchst zur Frage der Zustdndigkeit der Theologie - n&herhin der
Fundamentaltheologie - fiir die kritische Frage nach der kommerziellen
Kultur und ihren Produkten: Die ,mediale Megamaschine einer Weltzi-
vilisation als Erlebnisgesellschaft!® ist dabei, die letzten Winkel der
Industrieldnder zu vereinnahmen und beginnt schon in den Entwick-
lungsldndern Fu® zu fassen bzw. Wirkung zu zeigen. DaR dies die
menschliche Kultur vor allem sozial, aber auch ethisch und moralisch
massiv verindert, ist evident: Durch die Moglichkeit der ,Welt im
Wohnzimmer* etwa und die Dutzende Programme, aus denen der
Besitzer eines Fernsehers auswédhlen kann, bleibt dieser zuvor noch
gern besuchten Gemeinschaftsveranstaltungen eher fern, 148t soziale
Kontakte eher abreiffen und 4ndert seine Wertvorstellungen bzw. sein
Verhalten unter dem Einfluf® der sogenannten ,objektiven‘ Nachrichten
oder sogar der Serien und Spielfilme, die ihm gezeigt werden.

Die Medien verindern die Welt. Sie tun dies durch ihre bloRe
Prisenz und durch das Informationspotential, das durch sie gegeben ist
(und doch unméglich umfassend aktualisiert werden kann) und noch
mehr durch das, was sie vermitteln; also durch Form und Inhalt. Diese
Verdnderung darf von einer Theologie, die von der Mitverantwortung
des Menschen fiir seinen Nichsten und seiner Gesamtverantwortung fiir
die ganze Schopfung ausgeht, keinesfalls unbesprochen oder unhinter-
fragt hingenommen werden. Wie Jiirgen Moltmann formuliert: ,Weil ich
an das ewige Leben glaube, werde ich mich fiir das [irdische, Anm. d.

16 G, Larcher, Gewalt-Opfer-Stellvertretung. Asthetisch-theologische Spiegelungen im
zeitgendssischen Film, in: J. Niewiadomski/W. Palaver (Hg.), Vom Fluch und Segen
der Siindenbécke, Thaur 1995, 180.

17 Vgl etwa Z. Cavigelli/J. G. Hahn/Th. Henke/M. Kuhn (Hg.), Aus Leidenschaft zum
Leben. Film und Spiritualitit, Ziirich 1993; M. Kuhn/J. G. Hahn/H. Hoekstra (Hg.),
Hinter den Augen ein eigenes Bild. Film und Spiritualitit, Ziirich 1991; F.
Grabner/G. Larcher/Chr. Wessely (Hg.), Utopie und Fragment, Thaur 1996. In den
genannten Werken finden sich ausfiihrliche Listen weiterfiihrender Literatur.

18 G, Larcher, Anm. 16, 180.

108

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

Verf.] Leben des Volkes einsetzen.[...] In einer Kultur, die Erfolg und
Gliick verherrlicht und fiir das Leiden anderer blind wird, kann die
Erinnerung daran, daf im Zentrum des christlichen Glaubens ein
erfolgloser, leidender und in Schande sterbender Christus steht,
Menschen die Augen fiir die Wahrheit 6ffnen."19

Dieser - eigentlich auf die Theologie der Befreiung bezogene - Text
ist analog auf die Situation den Medien gegeniiber anwendbar. Wie die
gewaltsamen einstigen Eroberer und jetzigen Unterdriicker im Sinne
der kapitalistisch verabsolutierten Wirtschaftsordnung in den Entwick-
lungsldndern ihre Macht skrupellos einsetzen, um an ebendieser zu
bleiben, besteht die Gefahr, daR die Medienmaschinerie - erweitert
durch die absehbaren Entwicklungen im Multi-Media-BereichZ0 - die
schon jetzt zu einer (freilich sanften und unauffilligen) Eroberung der
ganzen Weltzivilisation angesetzt hat, diese dann auch zu unterdriicken
beginnt. Und aus einem absoluten Diktat des Mediums ist ein
Entkommen kaum méglich.2! Wie Barry Sanders beschreibt, verschiebt
sich durch den MedieneinfluR - Sanders bezieht sich allerdings schwer-
punktmiRig auf das Fernsehen - die kulturelle Verankerung der Ge-
sellschaft von der Sprach- und Schriftkultur hin zu einer ,informations-
berieselten’ Kultur: ,Der Fernsehapparat verhindert, da® das Kind
erlebt, was ein Kritiker des Mediums einmal als ,tote Zeit' bezeichnet
hat [...] Die Nachmittage, an denen es ,nichts zu tun‘ gab, zwangen
Kinder einstmals, sich Spiele oder sonstige interessante Be-
schiftigungen auszudenken |[...] Die Fernseh-Produktionsstudios neh-
men ihnen diese Arbeit ab. Das Fernsehen verkiindet die frohe
Botschaft: Du sollst niemals Einsamkeit und Langeweile fiihlen; nie soll

19 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung, in: J. B. Bauer (Hg.), Entwiirfe der Theologie,
Graz 1985, 243.

20 Auf die weiteren Entwicklungsméglichkeiten von virfual reality und cyberspace fiir
die Unterhaltungsindustrie wird in dieser Arbeit nicht eingegangen, obwohl die
ersten Headsets und Datagloves bereits im ,erschwinglichen’ Privatverkauf sind. Mit
ihrer marktwirksamen Einfithrung ist m.E. frithestens in fiinf Jahren zu rechnen, da
die Rechenleistungen der heute erschwinglichen Personalcomputer fiir eine (die
Sinne auch befriedigende) Emulation einer optischen und akustischen Realitit noch
nicht ausreichen. Immerhin stehen in ,Cybercafés’ etwa in Wien, Berlin oder London
bzw. als Attraktion auf Jahrmirkten schon recht grofe VR-Maschinen, die
zumindest Ergebnisse erzielen, die einen gewissen ,Spielreiz’ vermitteln. Vgl. dazu:
Chr. Wessely, Theologie und Virtual Reality, in: ThPQ 3 (1995}, bes. 236-239.

21 Was fitr Folgen eine umfassende Medienmaschinerie haben kénnte, hat sich in
Ansitzen schon in der ,gefilterten' Berichterstattung zum Golfkrieg gezeigt und ist
in verschiedenen (heute gar nicht mehr so utopischen) Utopien ausgebreitet worden:
Huxleys ,Schéne Neue Welt' oder George Lucas’ Debfitfilm ,THX 1138' sind
bekannte Beispiele dafiir.

109

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

es dir auch nur einen Moment lang an Unterhaltung fehlen.’ 22

Kann man denn davon ausgehen, da® die Medienkultur es notig
macht, mit den Worten Moltmanns, den ,Menschen die Augen fiir die
Wahrheit zu offnen‘? Was tut sie der Wahrnehmung des Menschen
denn genau an, daR fiir diese die Notwendigkeit einer ,Nachjustierung*
auftaucht?23

Zundchst gefdhrdet die ,Berieselungskultur’, die stindige Medien-
prdsenz, nach Sanders speziell im Kindesalter die Entwicklung des
Selbst. Ruhephasen und ,langweilige Zeiten‘ sind notwendige Bestand-
teile der Herausbildung des ego als sozialem Konstrukt. Sanders geht
sogar soweit, diese eigentlich psychologische Problematik auf physiolo-
gische Fakten zuriickzufiihren und stellt die Behauptung auf, da® das
limbische System bei Kindern, die sehr viel Zeit vor dem Fernseher
verbringen, sich anders strukturiert und die Bildwelt des Kindes, seinen
,Bildwortschatz’, vollig different aufbaut.2¢ Ferner: Da die Medienkultur
letztendlich eine kommerzielle, also auf Massenproduktion und Gewin-
ne ausgerichtete Kultur ist, muR sie ein Produkt bereitstellen, das
moglichst viele Menschen aus einer gegebenen Menge zu kaufen bereit
sind. Dieses Kaufen kann entweder direkt (Geld gegen Ware) wie bei
Computerspielen, Kinofilmen oder beitragspflichtigen bzw. Pay-TV-
Fernsehsendern oder aber indirekt (Geld gegen Ware iiber den Umweg
der Industrie) bei den sogenannten beitragsfreien Privatfernsehsendern
erfolgen.25 Gefordert wird die ,Kaufbereitschaft’ durch das Anbieten

22 B. Sanders, Der Verlust der Sprachkultur, Frankfurt 1995, 64f.

23 Zum Umfang der Problematik ein paar Zahlen, die sich auf die USA beziehen:
Zwischen ihrem sechsten und achtzehnten Lebensjahr verbringen Jugendliche ca.
16.000 Stunden vor dem Fernsehapparat, zusitzliche 4000 Stunden werden mit dem
Anhéren von Audiomedien und im Kino verbracht. In 20 Jahren ist der Fernsehkon-
sum der 6-18jdhrigen um 70 % (!) gestiegen. 73 % der Volksschiiler der sechsten
Klassen im Bundesstaat Oklahoma haben zu Hause ein Videospiel; 17 % einen PC.
Im Durchschnitt werden von ihnen 2 Stunden tédglich fiir Videospiele aufgewendet;
zusitzlich besuchen 52 % der Jungen und 35 % der Midchen regelmifig
Videospiethallen. Vgl. B. Sanders, a.a.0., 58. Lt. dem deutschen Media Control-
Institut verbringen deutsche Kinder der Altersstufe 3-13 Jahre am Tag zwischen 93
und 101 Minuten vor dem Fernseher. Vgl. H. Monkenbusch, Kein einig Fernsehland,
in: TV Spielfitm 4/96, 20. :

24 B, Sanders, Anm. 22, 62f.

25 Letztendlich finanziert doch der Konsument das Programm des Privatsenders: Er
kauft Produkte bei Firmen, die in diesem Sender werben. Damit dies funktioniert,
mufl die Werbung einprdgsam und hiufig sein (mit der Kreativitit der Werbeein-
schaltung hat dies leider nicht allzuviel zu tun) und der Werbespot selbst in einem
Block installiert werden, der in einen Film mit hohen Einschaltquoten hineinge-
schnitten wird. Diese Plazierung ist sehr teuer - und wird von der anpreisenden
Firma mit dem Geld beim Sender angekauft, das der Konsument (und Rezipient des

110

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

eines perfekt auf die Bediirfnisse des Kiufers zurechtgeschnittenen
Produktes; eine ,gute‘ (leichtverkdufliche) Produktpalette wird durch
hohen Marktanteil belohnt.

Und die Bediirfnisse des Kiufers scheinen dahin zu gehen, daR seine
- durch welche Umstdnde auch immer entstandenen - Defizite im
sozialen, emotionellen und religiésen Bereich méglichst angenehm und
zugleich mit moglichst wenig Aufwand fiir ihn selbst abgedeckt werden.
Die Institutionen, an die man sich in solchen Féllen wenden konnte,
verlieren an Boden und Einflu®}; die institutionsfreien Alternativen sind
zwar attraktiv, aber meist zu elitdr im Anspruch und/oder zuwenig
nachhaltig 26 Zudem sind beide Varianten relativ aufwendig fiir den, der
sie in Anspruch nimmt, da sie Eigenleistung ohne die Moglichkeit einer
nachtriglichen Anderung erfordern. Viel bequemer ist es da, die medial
aufbereiteten Konjunktive ,gliicklichen Lebens‘ einfach zu rezipieren
und mit Hilfe einer Identifikationsfigur quasi eigenhindig und doch
ohne Risiko dafiir zu sorgen, daf® ,das Gute’ (was auch immer dies im
Detail heifdt) siegt bzw. die ,Gerechtigkeit’ sich durchsetzt. Die Medien
- welcher Art auch immer - binden durch dies den Rezipienten an sich,
verindern damit jedoch nicht nur den Inhalt, sondern auch die Art
seiner Wahrnehmung. So ist zwischen Nachrichtensendungen in be-
stimmten Privatsendern und Ausschnitten aus Actionfilmen zum Teil
nicht mehr allzuviel Unterschied festzustellen; die Art der Prisentation
dieser Informationen beginnt auch die Grenzen zwischen Fiktion und
Wirklichkeit aufzuweichen2? Will man diese Aufweichung und Per-
spektivenverschiebung nicht mittragen - und die Theologie darf dies
m.E. nicht tun - ergibt sich die oben angesprochene Notwendigkeit
einer Neu- oder Nachjustierung von selbst. Es muf® also etwas getan
werden, auch wenn dieses Etwas zunidchst nur die Beobachtung der

Fernsehsenders) bei ihr ausgegeben hat. Ein klassischer Fall von Umwegrentabilitét
also.

% So nehmen etwa die Mitgliederzahlen von nichtinstitutionalisierten ,religiosen’
Vereinigungen nicht in dem Mafie zu, wie die institutionalisierten abnehmen. Der
Rest der die Institution verlassenden verschwindet jedoch nicht im religiésen
Niemandsland, sondern nimmt den von den Medien angebotenen ,Religionsersatz’ in
Anspruch. Vgl. dazu F.-W. Haack, Europas neue Religion. Sekten - Gurus -
Satanskult, Ziirich 1991, 511f.

27 Teile aus der Berichterstattung zum Biirgerkrieg in Bosnien in den Nachrichtensen-
dungen der Privatsender RTL, RTL2 oder PRO 7 konnten ohne weiteres Ausschnitte
aus ,Rambo I“ (Ted Kotcheff, USA 1982) gewesen sein. Dies ist eines der
Zentralthemen von Michael Hanekes Film ,71 Fragmente einer Chronologie des
Zufalls* (A 1994), der dies durchaus auch medienkritisch aufzubereiten versucht,
aber m.E. nicht zuletzt dadurch kommerziell nicht wirklich erfolgreich ist.

111

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

Fakten und der Versuch einer Erkldrung fiir ihr Vorhandensein ist. Die
Theologie ist also nicht nur berechtigt, sondern sogar aufgefordert, im
Sinne Moltmanns etwas zur Entschleierung jener Mechanismen beizu-
tragen, die die einseitige Blindheit der ,Gliicks- und Erfolgskultur’
mitbedingen.

In diesem Sinne ist die (Fundamental-)Theologie also durchaus
,zustdndig* fiir die Problemstellung. Ist sie aber auch fihig zu ihrer
Aufarbeitung?

Dariiber kann m.E. noch nichts Endgiiltiges ausgesagt werden.
Zundchst bewegt sich die Theologie nach Auschwitz insgesamt auf
diinnem Eis; und die Randerscheinungen der spiten (realisierten)
Moderne tragen nicht eben dazu bei, ihr die Orientierung zu erleichtern.
Das Kriterium der Niitzlichkeit muf® - so zeigt es sich - in gewissem
MaRe auf theologische Arbeit angewandt werden, wobei ,Niitzlichkeit'
hier wohlgemerkt im Sinne des Beobachtens der Frage ,Wohin fithrt
mich mein Ansatz, und was fiir Folgen hat er?* verstanden werden soll.
Andererseits ist die Entwicklung am Mediensektor rasend schnell; es
gibt noch nicht viele relevante Ansitze zum Umgang mit den  klassi-
schen Medien‘ (und darunter fallen inzwischen auch Fernsehen und
Kino); erst recht sind es noch wenige im Bereich der ,Neuen Medien‘.28
Aufgrund dieser Neuheit muR zunichst eine Voraussetzung fiir die
Méoglichkeit der Aufarbeitung im obigen Sinne geschaffen werden; und
diese Voraussetzung ist die Frage nach dem Grund des Erfolges der
Medien bzw. dem Grund der Hinwendung der Menschen zu ihnen.

Das Modell von Gewalt, Opfer und Stellvertretung, das René Girard29
seiner Arbeit zugrunde legt, bietet hier eine gute Orientierungshilfe.
Wenn seine These, dal ,das Heilige' letztendlich aus ,der Gewalt'
entsteht, richtig ist, dann kann man davon ausgehen, dafl die Ver-
ehrung, aber auch der Respekt bzw. die Furcht, die in der informatisier-
ten westlichen Welt dem Medium gezollt wird, in irgendeiner Form in
Gewalt griindet.30 Und dies nicht nur im banalen Zeigen von Gewaltta-
ten, sondern in einer Gewalt, die von der Struktur der Information
herkommt, die das Medium an den Empfinger herankommen 14#3t, die
auf der Weise griindet, wie die Information anfbereitet ist und die bei

28 Untersuchungen zur Nutzbarkeit und Relevanz von NNTP, IRC, FTP und WWW sind
von theologischer Seite zwar in Arbeit, werden bis zu ihrer Fertigstellung jedoch
noch lange Zeit brauchen. Vgl. A. Schwenzer, Bericht zum Kath.-Theol. Fakultiten-
tag in Erfurt 1996, in: NNTP/de.sci.theologie (09.02.1996) sowie F. BShmisch,
Mystische Welten. Religionen im Internet, in: c't 1/1996, 104.

29 Vgl. besonders R. Girard, Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt 1992.

30 Vgl. ebd., bes. 3771f.

112

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

genauer Betrachtung das Selbstverstindnis dessen, der das Medium
kontrolliert, als absolutistisch entlarvt. Strukturelle Gewalt also, die
wiederum andere strukturelle Gewalt - ndmlich die VerfaRtheit der
Gesellschaft als andere eigenniitzig miRbrauchende - tarnt? Jedenfalls,
denn der Gedanke an den leidenden anderen wird vom Medium nur
insoweit angesprochen, als er den eigenen Belangen niitzt: zur Hebung
von Verkauf und Einschaltquoten und zur Pflege des eigenen Images.
Ein Indiz dafiir ist die Art, wie in Filmen und Computerspielen mit den
Antagonisten der Heldenfiguren umgegangen wird.

Nach genauer Analyse der von mir exemplarisch ausgewdhlten
Beispiele aus der Unterhaltungsindustrie kann m.E. zunichst die These
von der Priasenz des Mythos in deren Produkten3! aufrechterhalten und
als tragfihige Arbeitsgrundlage bis auf weiteres verwendet werden,
wobei hier natiirlich noch eine zahlenmifdig eingeschrinkte Vergleichs-
basis verwendet wird, die ich in sp4terer Zeit erweitern zu konnen hoffe.
Wenn man allerdings die Anwesenheit mythologischer Strukturen und
einzelner Mythologeme in der Unterhaltungsindustrie als gegeben
akzeptiert und ernsthaft nach dem ,Warum‘ dieser Konstellation fragt,
so gilt es zundchst einen Blick auf die Frage nach der Entstehung des
Mythos zu werfen. Nach René Girard kann es als tragfihige These
gelten, daR der Mythos aus dem Opfer und den damit verbundenen
Vorgingen hervorgegangen ist.32 Die kathartische Wirkung des Opfers,
das von der Menge3?® gefordert wird, 4ndert Unheils- in Heilszust4nde;
betroffen ist oftmals eine Heldengestalt, jemand also, der vor seinem
,Absturz’ in die Opferrolle ein wichtiges Amt innehatte oder hoch
angesehen war, aber durch die rituelle Vorbereitung seiner Opferung
und den damit verbundenen Vorwiirfen sich mit der Opferrolle ideal zu
identifizieren, seine eigene Opferwiirdigkeit also zu glauben begann.34
Nach Girard deuten einige Indizien daranf hin, daf® in den oben be-
sprochenen Produkten der Unterhaltungsindustrie die Krise des Opfer-
kultes3S ihren Niederschlag findet.

Der Opfermechanismus ist nach Girard urspriinglich, wie oben
erwihnt, spontan und nicht ritualisiert; das Opfer wird also zundchst
niemandem bewuft gebracht bzw. zu niemandes Ehren getotet, sondern

31 Vgl Chr. Wessely, Auf den Spuren des Mythos in Computerspielen, in: ComSoc 28
{1995) 4, 349 -377.

32 R Girard, Anm. 29, 134ff.

33 Unter der ,Menge’ wird im folgenden im Sinne Girards eine soziale Gemeinschaft aus
mehreren bis vielen Menschen verstanden.

34 Vgl R Girard, Hiob. Ein Weg aus der Gewalt, Ziirich 1990, 93ff.

35 Vgl. R Girard, Anm. 29, 62ff.

113

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

rein funktionell als Zusammenhang von Ursache und Wirkung interpre-
tiert: Eine Unheilssituation ist entstanden, die den MiRmut der Menge
erregt; dieser MiRmut staut sich auf und entl3dt sich dann spontan anf
das Opfer hin; diese Entladung bewirkt Erleichterung und die Kanalisie-
rung der (sonst die Gemeinschaft zerstérenden) Aggressionen. Der
~Empiinger“, der Adressat, der NutznieRer des Opfers ist also zun4chst
die Menge. Im Falle des Filmes ist diese Uberlegung recht leicht
nachvollziehbar, ist doch im Zuschauerraum des Kinos (wenigstens
potentiell) eine groRe Ansammiung von Menschen prisent, der mit Hilfe
der Schilderung des ,Davor‘ bzw. der ersten Stationen des ersten Aktes
die Situation des Filmes und damit des Helden nahegebracht wird; diese
Menge autorisiert den Helden des Filmes durch Identifikation. Meine
These ist nun, daR dies auch im Medium Computerspiel so ist;
eigentlich paradoxerweise, sind doch praktisch alle gut gemachten
Spiele der hier diskutierten Klasse (noch) Spiele fiir Einzelspieler ohne
Teammodus.3® Dennoch ist der Faktor Menge zumindest virtuell
vorhanden, in erster Linie ndmlich in der Spielumgebung selbst. Wer
immer in der Rolle des Helden ein Spiel dieser Klasse startet, akzeptiert
damit implizit die Realitdtsvorgaben, die das Spiel ihm macht: Durch
Bild und Ton stimuliert, begibt er sich in eine virtuelle Realitit, die fiir
die Dauer des Spieles auch Wirklichkeitswert erlangt.3” Damit bekom-
men auch die Personen im Spiel eben diesen (begrenzten) Wirklich-
keitswert; die Menge ist also schon einmal (virtuell) gegeben. In zweiter
Linie liegt der Faktor Menge aber auch im Prinzip des freien Marktes
fiir das Computerspiel verborgen. Von diesen Spielen werden weltweit
zehntausende Exemplare verkauft, hunderttausende machen als Raub-
kopien die Runde: Die Menge der Benutzer des gleichen Spieles, also
jener, die die gleiche Spielumgebung erleben und die gleiche Spielerfah-
rung machen, ist also vielfach gréfier als die Zahl jener Personen, die
physisch an einer ,spontanen Opferung’ teilnehmen konnten - und sie
alle iibernehmen die Rolle derselben Heldengestalt, in Einzelfdllen mit

36 Ausgenommen die Teammodi von Doom, Heretic und anderen ID-Soft-Produkten, bei
denen ein gemeinsames Spiel von bis zu vier Teilnehmern iiber das Internet mdglich
wird. Doch auch filr diese Produkte gelten folgende Beschrankungen: Die Mitspieler
sind an je einem eigenen PC in Aktion, als rdumlich zumindest von der technischen
Struktur her getrennt; von Zusammenspiel im klassischen Sinne kann also schon nur
noch bedingt die Rede sein; und sie erscheinen am Bildschirm des je anderen
Mitspielers wiederum als Spielfigur und nicht dem Aussehen ihrer physischen
Existenz entsprechend, werden also in die Spielumgebung integriert und nicht als
Partner personalisiert.

37 Zur Frage von Virtualitit und Realitdt vgl. Chr. Wessely, Virtualitit und Realitit, in:
F. Grabner/G. Larcher /Chr. Wessely (Hg.), Utopie und Fragment, Thaur 1996.

114

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

leichten Abwandlungen, um in dieser Rolle die Unheilssituation zu
wenden.

Auffillig ist, da®® die Unterhaltungsindustrie - wie auch der Mythos -
Gewalt ,instrumentalisiert’. Nach Girard wird in einem genialen Schach-
zug des Unbewufiten die Gewalt gegen sich selbst eingesetzt; sie wird
zum Instrument gegen sich gemacht. Dies funktioniert folgendermafen:
Wenn in der sozialen Gemeinschaft eine nicht eindeutig identifizierbare
Krise auftritt, dann wird die kathartische Wirkung des Opfers erforder-
lich, damit nicht undifferenzierte und uneingeschrinkte Gewalt der
Gemeinschaft ein Ende bereitet. Die Gewalt (der Opfernden gegen das
Opfer) wird also zum Instrument gegen sich selbst (gegen die Gewalt
der Opfernden gegeneinander) gemacht und somit instrumentalisiert.
Das versthnende Opfer -das die Opfernden miteinander und nicht etwa
die Opfernden mit den ,Géttern‘ verséhnt! - ist zugleich Anfang aller
Strukturierung, weil es der Dekonstruktion und der Destrukturierung
Einhalt gebietet.38 Die gemeinsame Tat schafft Einheit - der Mord
(wenn es denn ein menschliches Opfer war) wird zum Griindungs-
ereignis einer vertieften Gemeinschaft, zum Griindungsmord; dieser
kann sogar zur Folge haben, daR das erst verhafite und verfolgte Opfer
nachher allgemein verehrt wird. Wenn nun der Mythos die nachtrdg-
liche Erzihlung der die Gewalttat (des Opfers) legitimierenden Umstén-
de und des Opfers selbst (freilich in erweiterter und kultisch iiberhohter
Form) ist, so ist er zugleich auch eine Positionierung dieser Gewalttat,
eine Legitimierung. Die Gewalttat wird damit relativiert und ist nicht
mehr Gewalt im eigentlichen Sinne: sie ist kontrolliert und kanalisiert
geworden.39

Solange sie dieses nicht ist, ist sie jedem sittlichen Verhalten
widerstrebend, im Gegenteil: sie erregt allseits Anstof, wenn sie
offenbar wird. Da ein Verbergen der Gewalt auf Dauer nicht durchfiihr-
bar ist, wird zur Legitimierung der Gewalt gegriffen. Diese schafft das
Problem zwar vorderhand aus der Welt, allerdings nicht nachhaltig,
denn auf Gewalt folgt wieder Gegengewalt - und diese ist wiederum
nicht legitimiert. Gewalt ist also auch stets rechtsvernichtend. Sie mufy
ein besonders definiertes und klar umrissenes Aktionsfeld haben, wenn
sie in einigermafien rechtlichem Rahmen gehalten werden soll, und
selbst diesem Aktionsfeld versucht sie konstant zu entrinnen. Ein
solches Aktionsfeld ist beispielsweise der Rechtsstaat; aber ein solches
Aktionsfeld ist - freilich auf anderer Ebene - auch der Mythos. Im Fall
der vorliegenden Beispiele geht es um die Ermdoglichung eines Reini-

38 R Girard, Anm. 29, 139.
39 Ebd., 367ff.

115

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

gungserlebnisses des Rezipienten: Der Kinobesucher erlebt die Absolut-
heit und die Macht des Bosen und erfreut sich an dessen Untergang;
der Computerspieler findet sich in einem Universum wieder, das
anderen Gesetzen unterliegt als das eigene und er muf® dort das Bose
selbst bekimpfen. Eben diese aktive Ubernahme der Heldenrolle und
damit des Auftrages, die Gewalttat legitim durchzufilhren, erhoht die
Attraktivitit des Spieles gegeniiber dem Film betrdchtlich, erméglicht
aber der strukturellen Gewalt des Mediums, ihr beschrinktes Aktions-
feld zu verlassen und sich dem Rezipienten aufzudringen. -

»(Es wird)... einem Kind, das mit Fernsehen und Kino und Videospie-
len aufwichst, einmal schwerfallen, sich eine Welt vorzustellen, in der
unpersonliche Gewalt nicht als das einzige Medium gilt, in dem sich
Geltungswille und gehobenes Lebensgefiihl authentisch artikulieren
konnen'40  Die wunderbare Vorstellung, daR® der Agressionsabbau in
der virtuellen Welt den Menschen in der realen Welt vor Gewalt
schiitzt, ist schlichtweg naiv und gefahrlich. ¢!

Mimesis und Identifikationsmoglichkeiten

Girards These von der Mimesis, der Nachahmung, beruht auf zwei
Voraussetzungen. Zunichst wire als solche zu nennen, daf die ,Krise
des Opferkultes'42 keine punktuelle, sondern eine sehr verbreitete
Gegebenheit sein muf, daR® also die Darbringung des Opfers per se
keine entsiindigende und gewalthemmende Wirkung mehr hat, sondern
vielmehr die Gewalt mit Macht anzieht. ,Ist die Krise des Opferkultes
ein allgemein verbreitetes Phdnomen, dann kann man sagen, daf® diese
Sicht der Dinge [daR es den normalen und gewaltlosen Wunsch gebe,
Anm. d. Verf] falsch ist. Auf dem Hohepunkt dieser Krise ist die Gewalt
gleichzeitig Instrument, Objekt und universelles Subjekt aller Wiinsche. Aus
diesem Grunde wdre jede soziale Existenz unméglich, gdbe es nicht das
versbhnende Opfer... An die Stelle des Teufelskreises der vollkommen
zerstbrerischen gegenseitigen Gewalt tritt dann der Kreislauf der
schopferischen und schiitzenden rituellen Gewalt.43 Als zweite Vor-
aussetzung muf} gelten, da®® das Verhiltnis von Subjekt und Objekt im
Modus des Begehrens (das Subjekt erstrebt das Objekt, weil dieses

40 B. Sanders, Anm. 22, 63.

41 N. Grundmann, Wenn Hitler am Computer gespielt hitte ..., in: TV Spielfilm 4/1996,
30.

42 R Girard, Anm. 29, 64f

43 Ebd., 213. Hervorhebung durch den Verf.

116|

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

begehrenswert ist) auf das Verhiltnis Subjekt - Objekt - Rivale (das
Subjekt erstrebt das Objekt, weil der Rivale es begehrt) erweitert wird,
wobei hier explizit darauf hinzuweisen ist, daft das Begehren mit dem
Erstreben nicht notwendig verkniipft ist, denn im letzteren Fall wird das
Objekt ja nicht um seiner selbst willen begehrt, sondern aus der Nach-
ahmung, der Mimesis, heraus.

Die letztere Voraussetzung ist einsichtig, die erstere bedenkenswert;
beide sind umstritten. Doch kénnen auch sie als tragfihige Hypothesen
gelten, weil sie eine ganze Palette der Erscheinungen erkldren, die die
Gewalt bedingen und/oder diese nach sich ziehen. Aus der Nachah-
mung und der Rivalit4t entsteht nun eine eigenartige Relation zwischen
dem Begehrenden und seinem Rivalen: ,Der Mensch kann dem iiberall
erténenden Befehl ,Imitiere mich!‘ nicht gehorchen, ohne sich sogleich
auf ein unerkldrliches ,Imitiere mich nicht!‘ zuriickgeworfen zu se-
hen.“44 Diese ,Sackgasse des double bind“, wie Girard sie nennt, trifft
den ,Nachahmenden“ ins Herz; und nur die kulturell sanktionierte
Umlenkung der agressiven Energien auf rituelle Formen erméglicht ihm
die Weiterexistenz 43

Nun ist es in den von mir analysierten Beispielen so, daf® das
Begehren des Rezipienten auf ein Ziel konzentriert wird: Im Mitvollzug
des Mythos ergreift er nicht nur Partei fiir den Helden, er identifiziert
sich sogar mit diesem und verfolgt dasselbe Ziel. Im Falle des
Computerspieles ist die Identifikation eindeutig festgelegt, im Film in
Grenzen variabel. Nun ist aber eben diese Identifikation mit einem ein
Objekt (,Das Ziel) begehrenden Subjekt nach Girard der Ursprung der
Mimesis und der durch sie ausgeldsten Gewaltmechanismen46 Denn im
Bestreben, dasselbe Ziel wie das Subjekt zu erreichen, versucht der
Rivale, dieselben Mittel einzusetzen wie dieses und wird ihm letztlich
dadurch immer #hnlicher. Doch im Hochstma® an Ahnlichkeit erreicht
der Rivale auch das Hochstmaf an Differenz: Er wird zum ,, monstrosen
Doppelginger 47 und als solcher zum verhaten Gegeniiber des Subjek-
tes und umgekehrt, wobei Girard betont, daf® Ha keineswegs als
ursichliche Bedingung anzusehen ist, sondern vielmehr erst aus der
Mimesis und der Rivalitit entsteht. Derselbe Mechanismus findet sich
in Fields Anleitung zur Verfassung von Screenplays: Begierde und
Mimesis halten die Handlung in Gang, machen den Film ,sehens-
wert“!48

44 Ebd,, 217.

45 Ebd., 219.

46 Vgl. ebd., 216ff.

47 Ebd., 2361

48 S, Field, Four Screenplays. Studies in American Screenplay, New York 1994, 211ff.

117

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

Die mimetische Theorie erkldrt vor allem (und zwar nachtriglich},
warum die Menge immer schuldlos und das Opfer schuldig war, indem
sie die ,mimetischen Rivalititen“ als Ergebnis der Degeneration
sozialer Gemeinschaften - also dessen, was die Menge zusammenhilt -
entschleiert4 Die Mimesis ist es aber auch, die letztlich zum Erhalt
eben dieser Gemeinschaft beitrigt: ,Durch ihre Steigerung und Ver-
schlimmerung wirkt die Mimesis immer ansteckender. SchluRendlich
kann sie aber das zusammenfiihren, was sie vorher zersetzte. Sie
vereinigt die Gemeinschaft gegen die ,Siindenbocke’, die nun als
verantwortlich fiir die Unordnung gelten."S0

Den Mythen eignet nun in ihrer Funktionalitit die Legitimierung des
Gewaltzusammenhanges, der sich aus der Krise des Opferkultes ergibt:
Im Mythos wird nach Girard die Opferung gerechtfertigt, das Opfer als
schuldig, die Menge als unschuldig und deren Delegierter - wenn es
eine nichtkollektive Opferung war - als zumindest der Verantwortung
entbunden dargestellt.>! Eben das passiert in beiden besprochenen
Beispielen, wie der obige Vergleich m.E. schliissig zeigt. An einer Stelle
in der Star-Wars-Trilogie wird - wohl unabsichtlich, aber dennoch sehr
aussagekriftig - das Mimesis-Motiv ausdriicklich angesprochen: In der
Priifungssequenz (Ho6hlensequenz) im zweiten Zyklus, von der im
folgenden kleinen Exkurs noch kurz die Rede sein soll.

Die Opfermechanik als Erfolgsprinzip?

Interessant ist, daR gerade das Diktat des freien Marktes den Nachweis
erbringt, daR die Einhaltung der mythologischen Struktur und offenbar
auch des Opfergedankens Bedingung fiir den kommerziellen Erfolg
eines Spieles, ja jeden medialen Produktes ist. Ein Spiel (aber auch z.B.
ein kommerzieller Kinofilm) muf verkanfbar sein, es unterliegt also dem
Diktat des Marktes (also eben wieder dem Diktat der Menge) - und
wenn es nicht nach den angefiihrten Regeln aufgebaut ist, dann ist es
kaum verkaufbar, erlangt also keine Verbreitung (wo der Reiz zum Kauf
fehlt, ist auch der Reiz zum Raubkopieren nicht gegeben) und wird
nicht gespielt (also als virtuelle Realitit akzeptiert).5?

49 R, Girard, Der Stindenbock, Ziirich 1988, 62f.

50 R Girard, Mimetische Theorie und Theologie, in: J. Niewiadomski/W. Palaver (Hg),
Vom Fluch und Segen der Siindenbdcke. Raymund Schwager zum 60. Geburtstag,
Thaur 1995, 15ff, hier: 19.

51 R. Girard, Anm. 49, 83.

52 Interessant kénnte in diesem Zusammenhang der kurze ,Briefwechsel’ mit der

118l

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

Eine gesicherte Erkldrung fiir diesen Umstand habe ich (noch) nicht
zu bieten; es scheint mir aber so zu sein, daf® der Bedarf an Kon-
fliktlosungsmechanismen hoch ist und der am leichtesten und schnell-
sten verfiighare in der realisierten Moderne wieder einmal (oder noch
immer) der des Opfers ist. Tatsichlich dringt sich durch die Hintertiire
der Massenmedien und unter der Grundfrage des ,was ldRt sich am
besten verkaufen‘ der kommerziellen Kultur wieder eigentlich sehr ar-
chaisches Verhalten an die Oberfliche unserer aufgeklarten und wis-
senschaftsdiktierten Lebenswelt.

Der Rezipient - Angehoriger der Menge - des Produktes akzeptiert
fiir die Daner der Konsumation dessen Regeln, er wird zugleich durch
die Identifikation mit der Heldengestalt auch Vollziehender einer ,seine
Gemeinschaft’ - im oben erwihnten doppelten Sinne der ,Menge’ -
rettenden Gewalttat. Fiir die Dauer des Filmes oder des Spieles, der
,sakralen’ Existenz, gelten andere Gesetze als in der profanen, all-
tiglichen Lebenswirklichkeit des Rezipienten. Im Rahmen dieser beson-
deren Zeit ist es ihm erlaubt, nicht nur den Mythos ,mitzutun‘, sondern
sogar in der Uberwindung des Antihelden (durch die Identifikationsfi-
gur) zum Erretter der Gemeinschaft zu werden und somit die die
Gemeinschaft schidigende Gewalt zumindest virtuell zu kanalisieren.
Doch die Differenz zwischen Virtualitit und Realitdt beginnt zuneh-
mend und mit steigender (zumindest technischer) Qualitit der Medien-
wirklichkeit zu verschwimmen!S3 In der Virtualitit kann - im Unter-
schied zur Realitit - Konfliktpotential risikolos und trotz massiven
Gewalteinsatzes weitgehend protestlos billig abgefithrt werden.

Dieses ,Abfiihrmittel’ deckt zwar leicht und schnell unmittelbaren
Bedarf,5¢ doch ist zu bedenken, daf es nur begrenzt wirksam ist. Wir

Herstellerfirma von ,Nethack’, einem AD&D-Computerspiel sein, den ich im Wege
von E-Mail gefiihrt habe. Der Anlaf fiir meine Anfrage war der Vermerk in einer
Update-Benachrichtigung, daR dem Spiel eine konsistente Mythologie ,ilbergezogen'
worden sei (,,A general ,mythology’ was adopted for the game. The various tasks in the
game are now articulated in the context of that mythology, and this gives the game a
greater coherence and unity”). Auf meine Anfrage, was der Zweck dieser - doch sehr
aufwendigen - Mafinahme gewesen sei, antwortete mir ein Mitglied der Herstellerfir-
ma, Janet Walz, daRl dies zur Integration der Spielinhalte und (sinngemif) zur
Anhebung des Spielreizes notig gewesen sei. Den Hinweis auf dieses Spiel und das
,mythologische Update‘ verdanke ich Andreas Polz.

53 Zu denken gibt in diesem Zusammenhang Virilios Zitat eines Besatzungsmitgliedes
des Atomflugzeugtrigers USS Nimitz: ,Unsere Arbeit hier ist vollig unwirklich; es
wire gut, wenn von Zeit zu Zeit Fiktion und Realitit mal wieder zusammenkimen,
um uns unsere Anwesenheit hier schlagend und unwiderlegbar zu beweisen ..." (P.
Virilio, Krieg und Kino. Logistik der Wahrmehmung, Frankfurt 1991, 145)

54 Daf} dieser unmittelbare Bedarf gegeben ist, halte ich fiir gesichert; kommerzieller
Erfolg ist ein Indikator dafiir.

119

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

haben oben gesagt, daR® der Mythos wihrend seiner Wiedergabe
realisiertes Geschehen war; daf® also die Reaktualisierung dessen, fiir
das der Mythos stand, zeitlich begrenzt, obschon im Vollzug zeitlos
giiltig ist. Dasselbe ist natiirlich auch - geht man von der Existenz des
Mythos in den Produkten der Unterhaltungsindustrie aus -fiir ebendiese
anzunehmen. Daraus folgt, da® die Begrenzung der ,kathartischen
Wirkung‘ der ritualisierten bzw. legitimierten Gewalttat im Film eine
uniiberwindliche ist; der Rezipient die ihm angebotene ,Problemlésung’
also nicht in das profane Leben mitnehmen kann. Eben hier liegt die
Gefahr dieser Mechanismen. Verfiihrt durch die leichte Verfiigharkeit
des Mediums und dessen analgetische Wirkung ist es ein leichtes, es
als ,Pseudo-Legitimierungsfaktor auch fiir die eigene profane Existenz
heranzuziehen. Dadurch besteht die Gefahr, daf® die Stabilisierungsme-
chanismen, die im Medium gute Dienste leisteten, auch im Alltag in
Betracht gezogen werden und daR in Ermangelung einer verldRlichen
Differenzierungsmoglichkeit in der Praxis eingesetzt wird, was im me-
dialen Mythos erfolgreich zu sein schien.

Die angefiihrten Indizien sprechen m.E. zundchst mit hoher Wahr-
scheinlichkeit dafiir, daf® Girards Theorie vom Zusammenhang zwischen
Opfer, Mythos und Gesellschaft zutreffend ist. Die Weiterfithrung der
Opfermechanismen in den neuen Medien ist dann nichts anderes als der
Beweis dafiir, daR das Gewaltpotential in unserer Gesellschaft trotz der
offiziellen ,Abschaffung’ des Mythos (oder dessen, was man darunter
verstand) in den letzten zweihundert Jahren und dem von Lyotard
prognostizierten Tod der Metaerzghlungen ungeheuer grofs ist und sich
billig und profitabel kanalisieren 14f3t, indem man alte Erzghl- und vor
allem Verhaltensmuster, die lingst ihrer Bedeutung beraubt sein
sollten, fiir kommerzielle Zwecke verwendet. Dafl sie gerade dies
tatsdchlich nicht sind und zumindest unterbewufit ihre grofle Bedeu-
tung behalten haben, zeigt der verldflichste Indikator der derzeitigen
Gesellschaft: Das Finanzvolumen, das durch diese Industrie umgesetzt
wird.

Die Unterhaltungsindustrie stellt den Anspruch, den Konsumenten
Wesentliches zu bieten; dieser Anspruch erweist sich an der Art, wie
diese Branche dem Konsumenten den Kauf ihrer Produkte nahelegt.
Dieses Wesentliche kann nun nicht - zumindest nicht nur - in den von
ihr angebotenen Produkten bestehen, die fiir sich gesehen der Branche
entsprechend trivial sind, zu einem Erkenntnisgewinn oder zur konkre-
ten Lebensbewdltigung also nichts beitragen kénnen. Daher wird mit
,quasireligidésem Verputz‘ nachgeholfen und den Produkten ein einfa-
ches, oft gnostisch-dualistisches Weltbild iibergestiilpt. Erst recht weit
entfernt von jedem Versuch, Ansidtze zu einer letzten Sinnbegriindung

120

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

kontingenter Existenz zu liefern, bieten diese Produkte dem Konsumen-
ten eine den Religionen &4hnliche, aber ins fratzenhafte verzerrte
Botschaft an: ,Fiirchtet euch nicht!“SS Es ist ein Wort des Trostes, das
in diesem Zusammenhang zu einer Werbebotschaft mutiert; es wirbt
also fiir ein Produkt. Das Produkt soll also die Furcht verhindern - aber
die Furcht wovor?

Furcht ist - im Unterschied zur Angst - etwas fakbares, an einem
Objekt orientiertes. Furcht ist auf ein konkretes ,zu fiirchtendes be-
zogen. Die Werbebotschaft unterstellt dem Menschen, den sie erreicht,
daf er sich fiirchte, ja sie suggeriert ihm dies nachdriicklich. Hier bietet
die Unterhaltungsindustrie Trost an, der in Wirklichkeit von ihr gar
nicht geliefert werden kann: Die letztlich bewegende Grundfrage nach
der eigenen Existenz, vor allem aber nach der eigenen Kontingenz kann
durch sie bestenfalls iibertont, nicht aber beantwortet werden. Das
JFirchtet euch nicht!“ Christi, das in der Zusage des Heiles die Ur-
sache der Furcht aufgehoben hat, soll durch das ,Fiirchtet euch nicht!“
der Unterhaltungsindustrie aufgehoben werden, das die Wirkung der
Furcht aufhebt; und ihre Zusage lautet: ,Wer meine Produkte heftig
konsumiert, wird keine Zeit haben, sich zu fiirchten”.

Es prasentiert sich ein wohldurchdachtes System, das dem Zweifeln-
den (dem ,Fiirchtenden}) bequeme und billige Denkvarianten zur
Verfiigung stellt, die jedoch im Ernstfall nicht tragen. Und genau das ist
der Punkt: Die Produkte und ihre Figuren, ihre Heldengestalten, haben
nur eine zeitlich genau begrenzte und ortlich genau definierte Wirk-
méchtigkeit, denn letztere sind eben mythologische Figuren, die fiir die
Dauer der Aktualisierung des Mythos zur Realitdt werden und dann
wieder im Medium ,untergehen‘. Im Rahmen ihrer Wirksamkeit jedoch
iiberdecken sie durch gelenkte und strukturierte Gewalt, durch die
Indienstnahme des Mythos, die wahren Probleme und die existentiellen
Fragen des Konsumenten; und damit 1§uten sie implizit die Renaissance
antiker Gotter- und auch naiver christlicher Gottesvorstellungen ein.
Durch die Definition von Schuld als etwas, was stets ein anderer tragt
und wofiir dieser andere dann auch zur Verantwortung gezogen wird,
kann sich der Mensch relativ schuldfrei machen. Aber diese Unbe-
schwertheit hat einen hohen Preis: Das wahre Wesen der Gewalt
verbirgt sich aufs Neue hinter der sorgfdltig behiiteten und glatten

55 Dieser Satz ist ein eindeutiges Zitat von Mt 14,27; 17,7; 28,5; 28,10; Mk 6,5; Lk
2,10; 12,7 sowie Joh 6,20. Er wurde in den letzten drei Jahren zumindest zweimal
(mit entsprechend pseudosakraler Aufmachung) in Werbespots verwendet: fiir
,Media Markt' (,Fiirchtet euch nicht! Ich komme!") und die ,A-Card’ (,Briider und
Schwestern, fitrchtet euch nicht!“).

121

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-1997-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

Fassade der dadurch hergestellten Ordnung und fiigt dieser schon bald
neue Risse zu, die wiederum iibertiincht werden miissen. Anders als
jene Kiinste, die man auch gern als ,ernstzunehmende‘ bezeichnet und
deren Werke man wegen ihres hohen Anspruches an die kritische
Rezeptionsfihigkeit des Betrachters nur mit Engagement wirklich be-
trachten kann, erhebt die kommerzielle Kultur zwar auch den An-
spruch, Indikator eines religitsen Bediirfnisses zu sein,36 bricht aber in
der Weise der Durchfiihrung dieses Anspruches radikal mit jenen als
Dimension unbedingter Sinnmitteilung.

Durch diesen ,quasireligiosen’ Anspruch, nicht zuletzt aber auch
durch offensichtliche Parallelen (wie die in der ,Star-Wars‘-Trilogie
stindig verwendete GruR- und Segensformel ,Moge die Macht mit dir
sein!“57, die massiv an das ,Der Herr sei mit euch!” im Gottesdienst
erinnert) wird der Theologe herausgefordert, auch das inhaltliche
Potential der besprochenen Produkte kritisch zu betrachten. DaR die
Unterhaltungsindustrie nicht die Aufgabe und auch nicht die Absicht
hat, in irgendeiner Weise ,Erste Philosophie 58 oder gar Fundamental-
theologie zu sein, ist klar (zumal auch kein Konsument eine derartige
Legitimierung einfordert); allerdings ist gerade dadurch die Frage nach
dem Grund der prinzipiellen Prisenz essentiell wichtiger gemeinsamer
Begriffe dieser Disziplinen der Unterhaltungsindustrie eine umso
wesentlichere. Gottesfrage, Offenbarung, Erléser/Erlosung und Sinnfra-
ge, ja sogar Eschatologie werden dort wie hier angesprochen. Die
Unterhaltungsindustrie bedient sich also explizit oder implizit jener
Begriffe, die fiir Fundamentaltheologie und Erste Philosophie essentiell
sind.

Neben jenen Differenzen, die sofort ins Auge fallen, ist wohl die Frage
nach der Vorstellung von Transzendenz, die hier vermittelt wird, als
zentral zu betrachten. Die Transzendenz - definiert als das absolut
jenseits des Verfiigharen und Objektivierbaren existierende’® - gilt in
der theologischen Tradition des Abendlandes als das, was die bedingte
Wirklichkeit als Unbedingtes trigt; sie wurzelt in der Realitit dessen,
was als ,Gott' bezeugt wird und ist in diesem aufgehoben. Bedingt

56 Vgl. G. Larcher, Vom Hérer des Wortes als ,homo aestheticus“. Thesen zu einem
vernachlissigten Thema heutiger Fundamentaltheologie, in: G. Larcher/K. Miiller/
Th. Prépper (Hg), Hoffnung, die Griinde nennt. Zu Hansjlirgen Verweyens Projekt
einer erstphilosophischen Glaubensverantwortung, Regensburg 1996, 103.

57 Im Original: ,May the force be with you*.

58 Im Sinne von Verweyens Verwendung dieses Wortes; vgl. ders., Gottes letztes Wort,
Diisseldorf 1991, v.a. 196-203.

59 Vgl. V. Drehsen u.a.. (Hg.), Worterbuch des Christentums, Glitersloh-Ziirich 1988,
1273f.

122 I

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

dadurch ist die Transzendenz letztlich personal zu denken. Sie ist nicht
streng von der Immanenz geschieden, jedoch eindeutig von ihr abge-
grenzt: Gott ist gegenwdrtig in der Weltwirklichkeit, jedoch nicht
identisch mit ihr. Im Christusereignis iiberschneiden sich Transzendenz
und Immanenz radikal: Der die Immanenz begriindende gibt sich vollig
und ein fiir allemal dieser hin, um sie zu retten.s0

Eine solche Auffassung von Transzendenz existiert in den Produkten
der Unterhaltungsindustrie nicht; ja, es gibt in diesen strenggenommen
iiberhaupt keine Transzendenz als schlechthin unverfiigbarer und die
Immanenz begriindender Existenz. Wo Ansitze dazu spiirbar werden,
wird sie durch Adaption auf die Immanenz entschirft bzw. vllig durch
letztere vereinnahmt. ,Die Macht‘ der Star-Wars-Trilogie etwa wire fiir
sich ein Ankniipfungspunkt fiir eine Frage nach der Transzendenz;
allein sie wird durch die sofortige Riickfithrung auf Ursachen sofort in
die Immanenz verlagert: ,Die Macht’ wird von allen lebenden Wesen der
Galaxis erzeugt, ist also verursacht. Dies negiert die Forderung nach
schlechthinniger Unverfiigbarkeit der Transzendenz: Was erzeugt ist,
ist letztendlich kontingent und damit verfiighar. Analoges gilt fiir das
Manain Ultima Underworld, ja sogar fiir die dort angebeteten Gotter: Sie
dhneln durch ihr von Aktionen des Menschen abhingiges ,Funktionie-
ren’ eher einem Automaten als einer schlechthin anderen Person.6!

Diese Abwesenheit oder besser Travestie von Transzendenz wirkt
sich natiirlich direkt auf alle damit verbundenen Ansitze aus. Die
Abwesenheit eines Gottes- bzw. Schopferbegriffes, das Fehlen einer
Offenbarung, die auf das Politische eingeschrdnkte Dimension von
Erlosung oder die Abwesenheit einer Eschatologie im Sinne endgiiltiger
Heilsverheiffung - all das 14t sich mit dem problematischen Transzen-
denzbegriff erkldren.

Praktisch heifdt das jedoch, daf die Produkte der Unterhaltungsindu-
strie gerade durch dieses Defizit ein fiir allemal auferstande sind,
einerseits selbst Horizonte letztgiiltigen Sinnes zu erdffnen, anderer-
seits selbst letztgiiltigen Sinn zu geben; beides tiefe Desiderate des
Menschen.52 Sie erheben den oben beschriebenen Anspruch also zu

60 Vgl. den Begriff der ,traditid’ bei H. Verweyen, in: ders., Gottes letztes Wort, 68-73,
wobei dieser sowohl Inhalt als auch Form der ergangenen Offenbarung in Jesus
Christus einschlieft.

6l Es soll am Rande angemerkt werden, daf® andere Spiele dies noch weiter treiben,
allerdings mit dem Spieler in der Rolle einer Gottheit und den (virtuellen)
Spielfiguren als deren Verehrern, z.B. Populous I und II bzw. Powermonger.

62 Vgl. H. Verweyen, Anm. 58, 182-203.

123

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

Unrecht.83 Und wie die gnostisch-esoterischen Tendenzen, die sich in
den ,Neuapokryphen‘ ausdriicken, die Joachim Finger beschreibt,5¢ die
Skandala der Wundermacht, des Kreuzes und der Auferstehung in
Frage stellen, tun dies auch die o.a. Produkte, indem sie diese Themen
vollig ausklammern und suggerieren, ohne sie auskommen zu konnen.
Doch sie werden - ebenso wie die Transzendenz -zu Funktionen der
Immanenz transformiert: Die Auferstehung nach dem ,Tod‘ im Compu-
terspiel geschieht durch den Druck des ,Restart’-Knopfes, die Indienst-
nahme des Mana oder der ,Macht’ in der Star-Wars-Trilogie durch
Erlernen von Fahigkeiten und Handgriffen, durch mechanisches Befol-
gen von Ritualen. Die Grundfrage des Glaubens spielt keine Rolle mehr,
denn alle Situationen der Existenz - auch extreme Grenzsitnationen -
werden durch solche ,Mechanismen‘ abgedeckt. Darum fehlt in der
obigen Begriffsaufzihlung auch die fundamentaltheologische Grundka-
tegorie ,Glaube‘, da kein Vergleich zu irgendeiner Kategorie der ana-
lysierten Produkte moglich scheint.

Provokation und Legitimitat

Es zeigt sich, daR® der ohnehin sensible Beriihrungsbereich von Theo-
logie und Medien speziell im Bereich der Unterhaltungsindustrie dop-
pelt vorsichtig behandelt werden muf. Einerseits ist der Satz, daR® sich
aus ,dem Genre des kommerziellen Hollywood-Films heraus hochst
relevante theologische Induktionen ergeben kénnen“S$5 richtig und
sinngemifd auf andere Produkte der Unterhaltungsindustrie ebenso
anwendbar, Andererseits jedoch ist klar, daR zwar die tats&chliche
theologische Relevanz von Produkt zu Produkt, ja sogar von Betrachter
zu Betrachter verschieden ist, im grofen und ganzen jedoch von den
Produktionsfirmen versucht wird, mit moglichst einfachen Mitteln
moglichst groRe Umsitze zu erzielen, so daf® auf die einfachsten und
eingingigsten Losungsschemata am hiufigsten zuriickgegriffen wird.
Die Erfahrung zeigt, da® gerade diese am leichtesten und schnellsten
vom Konsumenten angenommen werden. Und in genau diesen Produk-
ten der Unterhaltungsindustrie sind Soteriologie, die Theodizeeproble-

63 Wobei ich ausdriicklich anmerken méchte, day die Funktion jener Produkte als
reine Unterhaltung' sehr wohl hohen Stellenwert haben darf, sofern diese
Einschrankung dem Konsumenten bewufit gemacht wird.

64 J. Finger, Jesus - Essener, Guru, Esoteriker? Neuen Evangelien und Apokryphen auf
den Buchstaben gefiihlt, Mainz 1993, bes. 117ff.

65 G. Larcher, Anm. 16, 189.

124

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMERZIELLE KULTUR

matik und die Frage nach personlicher Schuld und dem Umgang damit
konstant prisent.

Weist nicht gerade die hohe Akzeptanz, die sich in diesem Fall als
Umsatz ausdriickt, auf etwas hin, das iiber die bloRe Befriedigung des
Bediirfnisses nach Unterhaltung weit hinausgeht? Und ist es nicht
legitim, angesichts dessen von der Existenz eines echten metaphysi-
schen Problems zu sprechen, das in einem Ubergewicht nicht (mehr)
beantworteter Sinnfragen besteht und sich in Ermangelung anderer
gleich leicht zugdnglicher Antwortversuche durch hohe Rezeption und
Konsumation von ,Unterhaltungsgiitern‘ artikuliert? Die Umformulie-
rung klassischer metaphysischer Fragen durch die Unterhaltungsindu-
strie, die in der Applikation mythologischer Strukturen auf ihre Pro-
dukte faktisch erfolgt, ist m.E. ein starkes Indiz fiir ihr Eingehen auf
eine derzeit existierende Suchbewegung des Menschen in der Krise der
spidten Moderne. Die brennende Frage nach dem, was menschlicher
Existenz zugrundeliegt und sie trégt, was als letztgiiltiger Sinn‘ aus-
zumachen sei, stellt sich - nicht zuletzt bedingt durch die Dekonstrukti-
on der ehemals ,sinnvermittelnden Instanzen‘ - in vielfach schillernden
Formen. Doch kann ein Versuch, sie zu beantworten, ohne letztlich
transzendente Ansdtze auskommen? Wohl nicht, da die Fragen selbst
wesentlich transzendenzbezogen sind.%¢ Da aber die Produkte der
Unterhaltungsindustrie, wie oben gezeigt, Transzendenz auf Immanenz
reduzieren, kdnnen sie diese Fragen letztlich auch nicht beantworten,
sondern hochstens umformulieren, so daf® sie ,immanent’ beantwortet
werden kénnen.

Die Prisenz von mythologischen Strukturen, Mythologemen und
Theologumena in den erwdhnten Produkten ist fiir die Theologie also
zwar stets ein Stein, an dem schnell (und oft {ibereilt) AnstoR ge-
nommen wird, aber andererseits auch Provokation, Aufruf zur kriti-
schen Frage nach dem Hintergrund und den Bedingungen der Méglich-
keit dieser Pridsenz sowie den Anforderungen, die daraus fiir die
Theologie erwachsen. Fiir die Arbeit der Theologie mit den Produkten
der Unterhaltungsindustrie wird daher zunichst wichtig sein, jene
Unterschiede zwischen mythologischen und glorifizierten Erlosergestal-
ten und dem Gott der Kenosis, dem Erléser Jesus Christus, hervorzuhe-
ben und einzuschirfen, die wesentlich sind: Selbst- oder Fremderlésung,
Triumphalismus oder Selbsterniedrigung, Abschieben der Schuld auf

6 So wire es wohl kaum mdoglich, die vier Grundfragen menschlicher Existenz ,Woher
komme ich; warum bin ich da; wozu bin ich da und wohin gehe ich?* als immanente
zu betrachten, iibersteigt doch die Fragestellung die menschliche Existenz und fragt
dahinter zurtick bzw. dariiber hinaus.

125

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

andere oder Ubernahme der Schuld in ihrer ganzen Last. In der
konkreten Nachfolge, der konkreten Betrachtung der Situation der
Menschheit heute sollte sich das christliche gegeniiber dem mythologi-
schen Gottesbild, der theologisch ausgewogene gegeniiber dem rein
anthropologischen Ansatz als ,glaub-hafter* erweisen.

126

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1887-2-101 - am 13.01.2026, 01:38:36. O —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

