1. Die Frage der Technologie

aus der Perspektive von Steinixten liegen Steine in einem Flussbett herum, die
keine Axte sind, und nur aus dieser Perspektive gibt es dort Hominiden, die
keine Jiger oder Krieger sind. Nur wenn es Axte gibt, kénnen andere Steine zu
Axten werden oder andere Hominiden zu Jigern. Wenn wir von der Grundidee
des logos oder der Sprache sprechen, ist es, wie bereits erwdhnt, eine Sprache,
die uns «hat», und nicht umgekehrt.” Wenn der Sinn einmal entstanden ist,
gibt es kein Zuriick mehr; nichts ist absolut bedeutungslos. Da nun alles eine
Bedeutung erhilt, erscheint nicht nur eine Axt, sondern eine ganze Welt. So-
bald die Welt entstanden ist, ist alles auf die eine oder andere Weise «in» der
Welt.

1.3 Technische Mediation und die Konstruktion
von Akteur-Netzwerken

Die Lehren, die wir aus dieser Art der Betrachtung der Urspriinge von Sein,
Sinn und Welt ziehen kénnen, sind, dass Akteur-Netzwerke weder subjektiv
noch objektiv, weder natiirlich noch sozial, weder materiell noch ideal sind.
Akteur-Netzwerke untergraben alle traditionellen Unterscheidungen der
westlichen Philosophie. Wenn wir uns nicht auf traditionelle Konzepte ver-
lassen kénnen, um zu beschreiben, wie die Dinge zustande kommen, welche
Alternativen gibt es dann? Latour nennt den Prozess, durch den Akteur-Netz-
werke konstruiert werden, «technische Mediation». Wir werden behaupten,
dass die Konstruktion eines Akteur-Netzwerks ein Prozess der technischen
Mediation ist. Um zu verstehen, wie Sein und Sinn entstehen und was der
Prozess des Vernetzens ist, wollen wir zu erkliren versuchen, was technische
Mediation bedeutet. Nach Latour (1994) ist technische Mediation ein Pro-
zess der Ubersetzung (Translation) und Einbindung (Envollment) menschlicher
und nichtmenschlicher Akteure in Akteur-Netzwerke, d.h. in kooperative
Handlungsprogramme. Latour ist sich dariiber im Klaren, dass der Begriff des
«Technischen» mehrdeutig ist; deshalb weist er sorgfiltig darauf hin, dass er
das Wort in einem besonderen Sinn verwendet.

Technik [...] bezeichnet eine sehr spezifische Art der Delegation, der Bewe-
gung, der Verschiebung, die sich mit Entitdten kreuzt, die ein anderes Ti-
ming, andere Eigenschaften, andere Ontologien haben, und die dazu ge-

15 Heidegger wird sagen: «Die Sprache spricht.»

- am 13.02.2026, 08:32:

45


https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

bracht werden, dass sie dasselbe Schicksal teilen, wodurch ein neuer Aktant
geschaffen wird. (Latour 1994:44)"

Die Geschichte der Steinaxt soll die Behauptung veranschaulichen, dass Sein
und Sinn zusammen mit und als Technologie erscheinen. Technologie ist nicht
etwas, das Menschen tun oder nicht tun kénnen. Die Herstellung von Werk-
zeugen, Artefakten, Transformationen von und Interaktionen mit der materi-
ellen Realitat aller Art sind nicht nur eine mehr oder weniger niitzliche Titig-
keit, die der Mensch ausiibt. Dariiber hinaus ist die Transformation der mate-
riellen Realitit, sodass Sinn entsteht, keine blofSe handwerkliche oder manu-
elle Arbeit in dem Sinne, wie Aristoteles techné betrachtete. Fiir Aristoteles war
techné eine Titigkeit, die zwar notwendig war, aber nicht das ist, wonach der
Mensch streben sollte, nimlich die Kontemplation wahren Wissens. Seit Pla-
ton und Aristoteles wird der Theorie, der Kontemplation von Ideen Vorrang vor
der Praxis eingerdumt. Die pragmatistische Tradition, in der Nachfolge von
Hegel und Marx, hat dieses Vorurteil zugunsten der Praxis korrigiert. Nichts-
destoweniger versteht der Pragmatismus Theorie bzw. Wissenschaft als eine
soziale Praxis. Aus der Perspektive der Akteur-Netzwerk-Theorie ist die Unter-
scheidung zwischen Theorie und Praxis nicht hilfreich, wenn man zu verste-
hen versucht, was technische Mediation bedeutet und wie Sinn entsteht. Was
die Steinaxt zeigt, ist, dass der Mensch und die Welt, in der er lebt, zusammen
mit der Technik zuerst itberhaupt erscheinen.”

Das Wort «technisch» in dem Sinne, wie wir es verwenden wollen, muss
sorgfiltig definiert werden. In der Formulierung «technische Mediation» be-
zieht sich der Begriff «technisch» auf die Tatsache, dass menschliches Handeln
immer mit nichtmenschlichen, materiellen und biologischen Wesen und de-
ren Moglichkeiten verbunden und verwoben ist. Im Gegensatz zur Unterschei-
dung von Aristoteles zwischen techné (Konstruktion von Artefakten) und episte-
me (Erkennen erster Prinzipien) impliziert technische Mediation, dass Wissen
nicht ohne Handeln entstehen kann. Wissen ist Tun, Machen, Konstruieren,

16 Weiter: «Technisches Geschick ist nicht nur dem Menschen eigen [..]. Fertigkeiten ent-
stehen in der Transaktionszone, sie sind Eigenschaften der Versammlung, die zwi-
schen menschlichen und nichtmenschlichen Technikern zirkulieren oder umverteilt
werden und sie zum Handeln befihigen und erméachtigen.» (Latour 1994:45)

17 Man konnte sagen, dass diese Einsicht die grundlegende Revision des Pragmatismus
ist, die Latour vorgenommen hat. Was der Pragmatismus den sozialen Praktiken als
Grundlage von Sinn zuschreibt, interpretiert Latour als technische Mediation, eine Pra-
xis, an der Nichtmenschen konstruktiv teilnehmen.

- am 13.02.2026, 08:32:


https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

und Konstruieren ist immer die Konstruktion von Sinn. Seit ihren Anfingen
hat sich die westliche Philosophie auf eine angenommene rein intellektuelle
Form des Wissens konzentriert und dabei fast vergessen, dass die erste und
urspriingliche Form des Wissens eine praktische und materielle Auseinander-
setzung mit der Welt war und immer noch ist. Selbst wenn wir nur mathema-
tische Gleichungen auf Papier schreiben, haben wir es mit Werkzeugen, Ar-
tefakten und Technologien zu tun, zu denen natiirlich auch die Technologien
der Zeichen gehoren. Wie die pragmatistische Tradition sagen wiirde, sind wir
unausweichlich und notwendigerweise in soziale Praktiken eingebunden. Wir
dirfen nicht tibersehen, dass die verhingnisvolle Unterscheidung zwischen
theoretischem Wissen und praktischem Wissen mehr als drei Millionen Jah-
re nach dem Auftauchen von Sein und Sinn erfolgt. Die Unterscheidung zwi-
schen Wissen um des Wissens willen (Theorie) und Wissen um der Verinde-
rung der Welt willen (Praxis) beschreibt das Geschehen in der Welt nur unzu-
reichend.

Nicht nur die traditionelle Unterscheidung zwischen Theorie und Praxis
fithrt uns in die Irre, wenn wir versuchen, Technologie zu verstehen, sondern
auch die traditionellen Vorstellungen von dem, was Praxis bedeutet, sind frag-
wiirdig. Unser Hominid hat sich nicht hingesetzt und dariiber nachgedacht,
wie man eine Axt herstellt. Er hatte keine intellektuelle Intuition einer plato-
nischen Form oder Idee. Er hat nicht zuerst einen Entwurf gemacht und dann
nach einem geeigneten Material gesucht, aus dem er die Axt fertigen konnte.
Solche «Dinge» oder «Ideen» gab es 3,3 Millionen Jahre vor Platon und Aristote-
les nicht. Zu diesem Zeitpunkt in der Geschichte des Seins konnen wir mit Si-
cherheit davon ausgehen, dass es weder Sprache noch Denken in der Form gab,
wie wir sie heute kennen. Das bedeutet, dass der Sinn der Axt nichts anderes
ist als die Axt selbst. Die Herstellung der Axt lisst sich nicht durch Verweis auf
intentionale Vorstellungen, freie Entscheidungen, immaterielle Formen oder
Ideen, klare Ziele, das Vorhandensein geeigneter Rohstoffe und praktisches
Fachwissen erkliren. Der Hominid hatte nicht die Absicht, eine Axt herzu-
stellen oder zu beschliefRen, ein Handwerker, Jiger oder Krieger zu werden.
Es sollte Millionen von Jahren und die Konstruktion unzihliger komplexer Ak-
teur-Netzwerke dauern, einschliefilich der riesigen Netzwerke von Zeichen,
die wir als Sprache erleben, bevor Platon reine Formen kontemplieren konn-
te oder Aristoteles die Muf3e hatte, auf die Idee zu kommen, dass die Dinge
das Ergebnis materieller, effizienter, formaler und finaler Ursachen sind. Der
Glaube, Ideen seien Entwiirfe oder Modelle fiir materielle Dinge, die entwe-
der von gottlicher oder menschlicher Hand konstruiert wurden, hat mit der

- am 13.02.2026, 08:32:

47


https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

urspriinglichen Entstehung von Sinn und Sein ebenso wenig zu tun wie die
Vorstellung, Ideen seien Produkte psychologischer Abstraktions- und Verall-
gemeinerungsprozesse.'®

Um zu verstehen, was Praxis bedeutet, sollten wir uns den Begriff «Kon-
struktion» genauer ansehen. Wir haben von der «Konstruktion» von Sinn
durch technische Mediation gesprochen. Viele Missverstindnisse entstehen,
weil wir keine angemessene Vorstellung davon haben, was «Konstruktion»
bedeutet. Das traditionelle Verstindnis des Begriffs «Konstruktion» verstellt
den Blick auf die urspriingliche Erfahrung der technischen Mediation. Latour
(2013:157) schreibt:

Zu sagen, dass etwas — eine wissenschaftliche Tatsache, ein Haus, ein Thea-
terstiick, ein Idol, eine Gruppe — «konstruiert» ist, bedeutet, mindestens drei
verschiedene Dinge gleichzeitig zu sagen, die wir vermitteln miissen.

Erstens ist die Aktivitit des Konstruierens seltsam «verdoppelt». Da an einem
Netzwerk immer mehr als ein Akteur beteiligt ist, ist es unklar, woher die Ak-
tivitit kommt. Von nur einem, von anderen, und wer war zuerst da? War es
der Stein, der dem Hominiden zuerst seine Verwendung als Axt suggerierte?
Oder war es der Hominid, der plotzlich erkannte, dass dieser spezielle Stein ei-
nen Nutzen haben kénnte? Oder war es der Feind, der den Hominiden zwang,
etwas zu tun, um sich zu verteidigen, oder war es das Holz, das gespalten wer-
den musste, oder das Tier, das get6tet und zerlegt werden musste? Handlung
kann nicht isoliert werden und nur einem der Akteure in einem Netzwerk zu-
geschrieben werden. Alle Akteure sind «symmetrisch» (Latour) in den Akt der
Konstruktion involviert. Es gibt keine unidirektionale Aktion von einem akti-
ven Subjekt zu einem passiven Objekt. Es gibt keine Form oder Idee, die einem
Rohmaterial aufgezwungen wird.

Jede Verwendung des Wortes «Konstruktion» eréffnet somit ein Ritsel hin-
sichtlich des Urhebers der Konstruktion: Wenn jemand handelt, setzen sich
andere in Bewegung, treten in Aktion. (Latour 2013:158)

18  Fir eine Interpretation der vier Ursachen des Aristoteles, die der modernen Vorstel-
lung von Handlung als Auferlegung von Form auf Materie kritisch gegeniibersteht, sie-
he Heideggers Die Frage nach der Technik.

- am 13.02.2026, 08:32:


https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Zweitens weifd man im Akt des Konstruierens nicht im Voraus, was am Ende
herauskommen wird. Wie Latour es ausdriicke, ist die «Trajektorie» der Hand-
lung ungewiss. Es gibt eine «Oszillation» zwischen verschiedenen Ergebnis-
sen oder Richtungen. Es gibt keine direkte Beziehung zwischen Ursache und
Wirkung oder zwischen Absicht und Handlung oder zwischen Handlung und
Ergebnis. Was eigentlich und am Ende getan wird, ist zu Beginn nie klar und
kann nur im Nachhinein festgestellt werden, und dieses Urteil unterliegt selbst
einer stindigen Revision, wihrend sich die Handlung entfaltet.

Der Pfeil kann in beide Richtungen gehen: vom Konstrukteur zum Konstru-
ierten oder umgekehrt, vom Produkt zum Produzenten, von der Schopfung
zum Schépfer. (158)

Latour fithrt das Beispiel eines Puppenspielers an, der sich von der Person-
lichkeit der Puppe leiten lisst, um die Fiden auf bestimmte Weise zu ziehen.
In dhnlicher Weise wird Michelangelo oft zitiert, wenn er sagt, dass die Statue
bereits im Marmor vorhanden ist und sein Schopfungsakt nur dazu dient, das,
was bereits vorhanden ist, in Erscheinung treten zu lassen. Als er begann, den
Stein zu bearbeiten, wusste unser Hominid nicht, dass daraus eine Axt werden
wiirde und dass er ein Jiger, ein Krieger oder ein Bauer werden wiirde. Ver-
mutlich hat auch der Stein dieses Ergebnis nicht geplant, und der Feind war
zweifellos tiberrascht, als er von einem Krieger mit einer Axt angegriffen wur-
de. Im Hinblick auf die Konstruktion wissenschaftlicher Fakten, die ein Lieb-
lingsthema Latours ist, ist es entscheidend, dass das Experiment so konstru-
iertist, dass nicht nur die Ideen, Absichten und Wiinsche des Wissenschaftlers
als Ergebnisse erscheinen, sondern das, was die untersuchten Dinge zum Er-
gebnis beitragen. Die Bedeutung von «Objektivitit» besteht gerade darin, dass
der Gegenstand selbst etwas tut und das Ergebnis zumindest mitbestimmt. Im
Gegensatz zu den Uberzeugungen des wissenschaftlichen Naturalismus stel-
len sich die sogenannten «Fakten» einem wissenden Subjekt nicht unmittel-
bar dar. Tatsachen liegen nicht einfach in der Umwelt herum, um durch un-
eigenniitzige Beobachtung «entdeckt» zu werden. Wie sowohl der Pragmatis-
mus als auch die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) argumentieren, ist die Wis-
senschaft eine soziale Praxis. Die ANT behauptet aufierdem, dass die Dinge
an der sozialen Konstruktion von Wissen beteiligt sind. Fir die ANT ist die
Konstruktion einer wissenschaftlichen Tatsache ein Prozess der technischen
Mediation durch Ubersetzung und Einbindung (Enrollment) der Akteure in die
Rollen, die sie innerhalb des Netzwerks spielen. Keiner der Akteure weifd vor

- am 13.02.2026, 08:32:

49


https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

dem Konstruktionsprozess, was aus ihm wird. Und die Aktivitit der Konstruk-
tion, d.h. das Vernetzen, ist fortlaufend, sodass jede vermeintliche Vollendung
einer Aufgabe revidierbar ist. Die typische kausale Darstellung des Handelns
als Absicht — Handlung — Ergebnis ist nicht geeignet, das Geschehen der Kon-
struktion und der technischen Mediation zu beschreiben. An jenem schick-
salhaften Tag vor drei Millionen Jahren machte sich unser Hominid nicht auf
den Weg, um ein Jiger zu werden. Der Stein hatte nicht die Absicht, eine Axt
zu werden oder ein Statussymbol, das einigen Hominiden bei der Partnersu-
che half, oder ein Kultobjekt, das in den Hinden der Schamanen den Kontakt
mit transzendenten Kriften vermittelte. Die Konstruktion ist, wie jedes Ver-
netzen, ergebnisoffen und kontingent. Das Ergebnis ist immer aufirgendeine
Weise iiberraschend und unerwartet. Wenn dies nicht der Fall ist, haben wir
es nicht mit einer Konstruktion im eigentlichen Sinne des Wortes zu tun, son-
dern mit einem mechanistischen Prozess der Vervielfiltigung.

Die dritte Komponente der Bedeutung der Konstruktion ist schlie8lich
das, was Latour als «Werturteil» bezeichnet. Wann immer etwas konstruiert
wird, kann es entweder als gut oder als schlecht konstruiert beurteilt werden.

Von einer Sache zu sagen, dass sie konstruiert ist, bedeutet, ein Werturteil
einzuftihren, nicht nur iber den Ursprung der Handlung, sondern auch tiber
die Qualitat der Konstruktion [..]. Es reicht nicht aus, dass der Experimenta-
tor Tatsachen durch Kunstgriffe konstruiert; die Tatsachen miissen ihn auch
zueinem guten Experimentator machen, dersich in derrichtigen Lage befin-
det, zum richtigen Zeitpunkt, und so weiter. Konstruiert, ja, natiirlich, aber
ist es auch gut konstruiert? (159)

Der Hominid und seine Kinder und deren Kinder haben wahrscheinlich zahl-
lose Steine ausprobiert, viele Arten, die Steine zu handhaben, und eine riesige
Vielfalt von Verwendungsmoglichkeiten fiir Steindxte, wobei sie immer beur-
teilten, ob es gut oder schlecht gemacht war. In diesem Sinne kénnte man sa-
gen, dass die Normativitit in die Realitit eingebaut ist und nicht als ein «Sol-
len» hinzugefiigt wird, etwas, das im Gegensatz zu dem steht, was ist."” Unter
den zeitgendssischen Philosophen ist es der Pragmatismus und vor allem Ro-
bert Brandom (1994; 2000; 2019), der den normativen Charakter von Erkennt-
nis und Wissen hervorgehoben hat. Brandom wies darauf hin, dass es Kant

19 Fiir eine Diskussion der ethischen Implikationen der Akteur-Netzwerk-Theorie siehe
Belliger/Krieger (2021).

- am 13.02.2026, 08:32:


https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

war, der in der Neuzeit fiir die Normativitit des Wissens und nicht nur des
Handelns argumentierte. Laut Brandom lehnte Kant die dualistische ontologi-
sche Trennung zwischen Geist und Welt (ves cogitans vs. res extensa) von Descar-
tes ab und fithrte die Unterscheidung zwischen einem Bereich der Notwendig-
keit und einem Bereich der Freiheit ein. Erkennen und Wissen sind menschli-
che Titigkeiten, ebenso wie die praktischen Titigkeiten, die der Mensch aus-
tibt. Als solche unterliegen sie normativen Regeln und nicht mechanistischen
Prozessen unter den newtonschen Gesetzen deterministischer Kausalitit. Die
Tatigkeiten des Verstandes, die Verwendung von Begriffen, ob um die Welt zu
beschreiben oder Handlungen moralisch zu beurteilen, ist daher etwas, das
normativ geregelt ist. Wenn man Urteile iiber die Welt fillt, sowohl iiber das,
was ist, als auch iiber das, was sein sollte, ist man, wie Brandom argumen-
tiert, verpflichtet, die kontextuellen und inferentiellen Bedingungen von ei-
nem verwendeten Begriff zu beachten. Wir miissen uns die normative Frage
stellen, ob wir das Konzept in der richtigen Situation, auf die richtige Wei-
se und mit den richtigen Konsequenzen verwenden. Der Pragmatismus, den
Brandom vorschligt, behauptet, dass weder die objektive Natur noch subjek-
tive Absichten eines Individuums diese normativen Fragen beantworten kon-
nen; nur die diskursiven Praktiken der Gemeinschaft konnen die normativen
Regeln des Erkennens und Handelns festlegen. Brandom fithrt diese Einsicht
auf Hegel zuriick. Er argumentiert, dass fir Hegel, wie fir Kant auch, nicht
nur das menschliche Handeln, sondern auch das Erkennen normativ geregelt
sind, aber fir Hegel ist es die Gemeinschaft und nicht individuelle Subjekti-
vitit, die normative Regeln kreieren und etablieren kann. Erkennen und Han-
deln sind Bestrebungen, die nur in einem Bereich der Freiheit stattfinden kon-
nen. Wenn wir uns daran erinnern, dass Kant als Vater des «Konstruktivismus»
angesehen werden kann, d.h. der Denkschule, die davon ausgeht, dass Wis-
sen durch den Verstand konstruiert wird und nicht nur durch Sinneserfahrung
oder unmittelbare Intuition gegeben ist, dann konnen wir verstehen, wie tief
der Begriff der Konstruktion und seine normativen Implikationen mit den Be-
griffen Sinn, Sein und Welt verwoben sind.

Erinnern wir uns daran, dass es uns darum geht, darauf zu bestehen, dass
die Entstehung von Sein, Sinn und Welt in eine Zeit zuriickreicht, bevor die
Idee von Ideen als etwas von den Dingen Unterschiedenes aufkam, bevor die
Unterscheidung zwischen Realitit und Erscheinung zu einer selbstverstindli-
chen Annahme geworden war, sogar bevor es notwendig wurde, zwischen ei-
nem Reich der Notwendigkeit und einem Reich der Freiheit zu unterscheiden,
und schlielich vor der Idee, dass das, was konstruiert ist, irgendwie «kiinst-

- am 13.02.2026, 08:32:

51


https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

lich» und nicht «wirklich» ist. Es geht uns darum, die selbstverstindlichen An-
nahmen der philosophischen Tradition so weit wie méglich zu vermeiden. Tat-
sichlich ist praktisch keines der traditionellen Konzepte und Probleme, die die
westliche Philosophie von den Griechen, der christlichen Theologie, der mo-
dernen Philosophie und sogar der postmodernen Kritik geerbt hat, von Nut-
zen, wenn es darum geht, die Entstehung von Sein, Sinn und Welt zu beschrei-
ben, wie wir dieses bedeutsame Ereignis nun aus der Perspektive unseres ar-
men Hominiden sehen, der die erste Steinaxt mitkonstruierte. Trotzdem ist
die philosophische Tradition alles, was wir haben, und wir miissen daher ver-
suchen, sie mit den uns zur Verfugung stehenden begrifflichen Materialien
und Werkzeugen von innen heraus neu zu gestalten. Dies erfordert, dass wir
den Leser und die Leserin immer wieder daran erinnern, dass wir Begriffe auf
ungewohnte Weise und mit ungewohnten Bedeutungen verwenden.

Da wir unsere Untersuchung von Sein, Sinn und Welt mit der Konstrukti-
on einer Steinaxt beginnen, also mit der Herstellung eines Werkzeugs, eines
Artefakts, und dieses Ereignis mithilfe von Latours Begriff der «technischen
Mediation» interpretieren, ist es wichtig zu erkliren, was wir mit Technik
meinen. Aristoteles unterschied bekanntlich schicksalhaft zwischen Dingen,
die aus sich selbst heraus entstehen und deshalb als «natiirlich» (physis) zu
betrachten sind, und Dingen, die gemacht oder konstruiert werden und des-
halb als «kiinstlich» (techné) zu verstehen sind. Felsen, Berge, Fliisse, Pflanzen
und Tiere entstehen aus sich selbst heraus, wihrend Helden- und Goéttersta-
tuen, Gebaude sowie alle Werkzeuge und Artefakte des tiglichen Lebens von
menschlichen Handwerkern hergestellt werden. Interessanterweise erklirt
Aristoteles die metaphysische Lehre von den vier Ursachen (materielle, effi-
ziente, formale und endgiiltige) am Beispiel eines Kiinstlers, der eine Statue
aus Bronze herstellt. Die Metaphysik orientiert sich an techné und nicht an
physis. Die vier Ursachen (aitia) liegen allen Dingen zugrunde und begriinden
ihre Existenz, ob sie nun natiirlich oder kiinstlich sind. Fiir Aristoteles sind
sie die ersten Prinzipien (arché) des Seins. Da sie sich sowohl auf das Natiir-
liche als auch auf das Kinstliche beziehen, ist die Unterscheidung zwischen
physis und techné nicht derart klar, wie spitere Philosophie und Wissenschaft
angenommen haben.

Konnte es sein, dass physis (Natur) auch als eine Art techné zu verstehen ist?
Aristoteles’ Lehrer, Platon, schlug vor, dass sogar die natiirlichen Dinge das
Werk eines gottlichen Handwerkers oder Kunsthandwerkers, des demiourgos,
sind. Und natiirlich geht die theologische Lehre von einem Schéopfergott im
Christentum davon aus, dass die Natur selbst ein Artefakt ist, wenn auch aus

- am 13.02.2026, 08:32:


https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

dem Nichts geschaffen. Aus der Sicht der Akteur-Netzwerk-Theorie, der wir
bei der Beschreibung der Konstruktion der Steinaxt folgen, sind Sein, Sinn
und Welt Konstruktionen. Sinn entsteht als ein Prozess der Konstruktion von
Akteur-Netzwerken durch technische Mediation. Aus diesem Grund wird die
Idee der Akteur-Netzwerke nicht nur mit der Technikphilosophie in Verbin-
dung gebracht, sondern auch mit dem, was man heute «materielle Kultur»
oder «materielle Semiotik» nennt.>® Wenn wir davon ausgehen, dass es bei
Sprache und semiotischer Kodierung nicht in erster Linie um Zeichensysteme
und deren Syntax, Semantik oder Pragmatik geht, sondern um technische
Mediation im metaphysischen Sinne als Prinzipien von Sein und Sinn, dann
bezieht sich die Idee einer materiellen Semiotik auf den Prozess, wie die
materielle Welt durch einen Konstruktionsprozess in Sinn verwandelt wird.
Wir schlagen vor, diesen Prozess der Konstruktion von Sinn «Vernetzen» zu
nennen. Durch das Vernetzen entstehen Sinn und natiirlich gleichzeitig Sein
und Welt als eine hihere Ebene emergenter Ordnung tiber die materiellen oder
biologischen Ebenen von Ordnung. Was bedeutet es, von Sinn (Sein und Welt)
als einer Ebene der emergenten Ordnung zu sprechen?

1.4 Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung

Wir haben die Begriffe Technik und Konstruktion sorgfiltig eingefiihrt, um
die Steinaxt zu beschreiben, und versucht, deutlich zu machen, dass diese
Begriffe anders zu verstehen sind als das, wie die westliche philosophische
Tradition Technik und das Kiinstliche verstanden hat. Wir werden nun einen
weiteren Begriff einfithren: «Emergenz». Die Idee der Emergenz stammt
aus der allgemeinen Systemtheorie. Er beschreibt, wie etwas auf eine Weise
entsteht, die sich nicht von dem ableiten lisst, was ihm vorausgeht. Wir
haben die ganze Zeit dariiber gesprochen, wie die Steinaxt aus einem Pro-
zess der Konstruktion eines Akteur-Netzwerks «entstanden» ist. Der Begriff
«Emergenz» ist nicht willkirlich gewahlt. Es gibt keine kausale Erkldrung fiir
emergente Phinomene. Emergentes Verhalten oder emergente Eigenschaften
werden Systemen zugeschrieben, wenn die Elemente des Systems oder ihre
Interaktionen das Verhalten oder die Eigenschaften, die das System als Gan-
zes charakterisieren, nicht erkliren konnen. In diesem Zusammenhang sollte

20 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture; zur materiellen Se-
miotik siehe Law (2019).

- am 13.02.2026, 08:32:

53


https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;
https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;

