
1. Die Frage der Technologie 45 

aus der Perspektive von Steinäxten liegen Steine in einem Flussbett herum, die 
keine Äxte sind, und nur aus dieser Perspektive gibt es dort Hominiden, die 
keine Jäger oder Krieger sind. Nur wenn es Äxte gibt, können andere Steine zu 
Äxten werden oder andere Hominiden zu Jägern. Wenn wir von der Grundidee 
des logos oder der Sprache sprechen, ist es, wie bereits erwähnt, eine Sprache, 
die uns «hat», und nicht umgekehrt.15 Wenn der Sinn einmal entstanden ist, 
gibt es kein Zurück mehr; nichts ist absolut bedeutungslos. Da nun alles eine 
Bedeutung erhält, erscheint nicht nur eine Axt, sondern eine ganze Welt. So
bald die Welt entstanden ist, ist alles auf die eine oder andere Weise «in» der 
Welt. 

1.3 Technische Mediation und die Konstruktion 
von Akteur- Netzwerken 

Die Lehren, die wir aus dieser Art der Betrachtung der Ursprünge von Sein, 
Sinn und Welt ziehen können, sind, dass Akteur-Netzwerke weder subjektiv 
noch objektiv, weder natürlich noch sozial, weder materiell noch ideal sind. 
Akteur-Netzwerke untergraben alle traditionellen Unterscheidungen der 
westlichen Philosophie. Wenn wir uns nicht auf traditionelle Konzepte ver
lassen können, um zu beschreiben, wie die Dinge zustande kommen, welche 
Alternativen gibt es dann? Latour nennt den Prozess, durch den Akteur-Netz
werke konstruiert werden, «technische Mediation». Wir werden behaupten, 
dass die Konstruktion eines Akteur-Netzwerks ein Prozess der technischen 
Mediation ist. Um zu verstehen, wie Sein und Sinn entstehen und was der 
Prozess des Vernetzens ist, wollen wir zu erklären versuchen, was technische 
Mediation bedeutet. Nach Latour (1994) ist technische Mediation ein Pro
zess der Übersetzung (Translation) und Einbindung (Enrollment) menschlicher 
und nichtmenschlicher Akteure in Akteur-Netzwerke, d.h. in kooperative 
Handlungsprogramme. Latour ist sich darüber im Klaren, dass der Begriff des 
«Technischen» mehrdeutig ist; deshalb weist er sorgfältig darauf hin, dass er 
das Wort in einem besonderen Sinn verwendet. 

Technik […] bezeichnet eine sehr spezifische Art der Delegation, der Bewe
gung, der Verschiebung, die sich mit Entitäten kreuzt, die ein anderes Ti
ming, andere Eigenschaften, andere Ontologien haben, und die dazu ge

15 Heidegger wird sagen: «Die Sprache spricht.» 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004 - am 13.02.2026, 08:32:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

bracht werden, dass sie dasselbe Schicksal teilen, wodurch ein neuer Aktant 
geschaffen wird. (Latour 1994:44)16 

Die Geschichte der Steinaxt soll die Behauptung veranschaulichen, dass Sein 
und Sinn zusammen mit und als Technologie erscheinen. Technologie ist nicht 
etwas, das Menschen tun oder nicht tun können. Die Herstellung von Werk
zeugen, Artefakten, Transformationen von und Interaktionen mit der materi
ellen Realität aller Art sind nicht nur eine mehr oder weniger nützliche Tätig
keit, die der Mensch ausübt. Darüber hinaus ist die Transformation der mate
riellen Realität, sodass Sinn entsteht, keine bloße handwerkliche oder manu
elle Arbeit in dem Sinne, wie Aristoteles techné betrachtete. Für Aristoteles war 
techné eine Tätigkeit, die zwar notwendig war, aber nicht das ist, wonach der 
Mensch streben sollte, nämlich die Kontemplation wahren Wissens. Seit Pla
ton und Aristoteles wird der Theorie, der Kontemplation von Ideen Vorrang vor 
der Praxis eingeräumt. Die pragmatistische Tradition, in der Nachfolge von 
Hegel und Marx, hat dieses Vorurteil zugunsten der Praxis korrigiert. Nichts
destoweniger versteht der Pragmatismus Theorie bzw. Wissenschaft als eine 
soziale Praxis. Aus der Perspektive der Akteur-Netzwerk-Theorie ist die Unter
scheidung zwischen Theorie und Praxis nicht hilfreich, wenn man zu verste
hen versucht, was technische Mediation bedeutet und wie Sinn entsteht. Was 
die Steinaxt zeigt, ist, dass der Mensch und die Welt, in der er lebt, zusammen 
mit der Technik zuerst überhaupt erscheinen.17 

Das Wort «technisch» in dem Sinne, wie wir es verwenden wollen, muss 
sorgfältig definiert werden. In der Formulierung «technische Mediation» be
zieht sich der Begriff «technisch» auf die Tatsache, dass menschliches Handeln 
immer mit nichtmenschlichen, materiellen und biologischen Wesen und de
ren Möglichkeiten verbunden und verwoben ist. Im Gegensatz zur Unterschei
dung von Aristoteles zwischen techné (Konstruktion von Artefakten) und episte
me (Erkennen erster Prinzipien) impliziert technische Mediation, dass Wissen 
nicht ohne Handeln entstehen kann. Wissen ist Tun, Machen, Konstruieren, 

16 Weiter: «Technisches Geschick ist nicht nur dem Menschen eigen […]. Fertigkeiten ent
stehen in der Transaktionszone, sie sind Eigenschaften der Versammlung, die zwi
schen menschlichen und nichtmenschlichen Technikern zirkulieren oder umverteilt 
werden und sie zum Handeln befähigen und ermächtigen.» (Latour 1994:45) 

17 Man könnte sagen, dass diese Einsicht die grundlegende Revision des Pragmatismus 
ist, die Latour vorgenommen hat. Was der Pragmatismus den sozialen Praktiken als 
Grundlage von Sinn zuschreibt, interpretiert Latour als technische Mediation, eine Pra
xis, an der Nichtmenschen konstruktiv teilnehmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004 - am 13.02.2026, 08:32:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 47 

und Konstruieren ist immer die Konstruktion von Sinn. Seit ihren Anfängen 
hat sich die westliche Philosophie auf eine angenommene rein intellektuelle 
Form des Wissens konzentriert und dabei fast vergessen, dass die erste und 
ursprüngliche Form des Wissens eine praktische und materielle Auseinander
setzung mit der Welt war und immer noch ist. Selbst wenn wir nur mathema
tische Gleichungen auf Papier schreiben, haben wir es mit Werkzeugen, Ar
tefakten und Technologien zu tun, zu denen natürlich auch die Technologien 
der Zeichen gehören. Wie die pragmatistische Tradition sagen würde, sind wir 
unausweichlich und notwendigerweise in soziale Praktiken eingebunden. Wir 
dürfen nicht übersehen, dass die verhängnisvolle Unterscheidung zwischen 
theoretischem Wissen und praktischem Wissen mehr als drei Millionen Jah
re nach dem Auftauchen von Sein und Sinn erfolgt. Die Unterscheidung zwi
schen Wissen um des Wissens willen (Theorie) und Wissen um der Verände
rung der Welt willen (Praxis) beschreibt das Geschehen in der Welt nur unzu
reichend. 

Nicht nur die traditionelle Unterscheidung zwischen Theorie und Praxis 
führt uns in die Irre, wenn wir versuchen, Technologie zu verstehen, sondern 
auch die traditionellen Vorstellungen von dem, was Praxis bedeutet, sind frag
würdig. Unser Hominid hat sich nicht hingesetzt und darüber nachgedacht, 
wie man eine Axt herstellt. Er hatte keine intellektuelle Intuition einer plato
nischen Form oder Idee. Er hat nicht zuerst einen Entwurf gemacht und dann 
nach einem geeigneten Material gesucht, aus dem er die Axt fertigen konnte. 
Solche «Dinge» oder «Ideen» gab es 3,3 Millionen Jahre vor Platon und Aristote
les nicht. Zu diesem Zeitpunkt in der Geschichte des Seins können wir mit Si
cherheit davon ausgehen, dass es weder Sprache noch Denken in der Form gab, 
wie wir sie heute kennen. Das bedeutet, dass der Sinn der Axt nichts anderes 
ist als die Axt selbst. Die Herstellung der Axt lässt sich nicht durch Verweis auf 
intentionale Vorstellungen, freie Entscheidungen, immaterielle Formen oder 
Ideen, klare Ziele, das Vorhandensein geeigneter Rohstoffe und praktisches 
Fachwissen erklären. Der Hominid hatte nicht die Absicht, eine Axt herzu
stellen oder zu beschließen, ein Handwerker, Jäger oder Krieger zu werden. 
Es sollte Millionen von Jahren und die Konstruktion unzähliger komplexer Ak
teur-Netzwerke dauern, einschließlich der riesigen Netzwerke von Zeichen, 
die wir als Sprache erleben, bevor Platon reine Formen kontemplieren konn
te oder Aristoteles die Muße hatte, auf die Idee zu kommen, dass die Dinge 
das Ergebnis materieller, effizienter, formaler und finaler Ursachen sind. Der 
Glaube, Ideen seien Entwürfe oder Modelle für materielle Dinge, die entwe
der von göttlicher oder menschlicher Hand konstruiert wurden, hat mit der 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004 - am 13.02.2026, 08:32:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ursprünglichen Entstehung von Sinn und Sein ebenso wenig zu tun wie die 
Vorstellung, Ideen seien Produkte psychologischer Abstraktions- und Verall
gemeinerungsprozesse.18 

Um zu verstehen, was Praxis bedeutet, sollten wir uns den Begriff «Kon
struktion» genauer ansehen. Wir haben von der «Konstruktion» von Sinn 
durch technische Mediation gesprochen. Viele Missverständnisse entstehen, 
weil wir keine angemessene Vorstellung davon haben, was «Konstruktion» 
bedeutet. Das traditionelle Verständnis des Begriffs «Konstruktion» verstellt 
den Blick auf die ursprüngliche Erfahrung der technischen Mediation. Latour 
(2013:157) schreibt: 

Zu sagen, dass etwas – eine wissenschaftliche Tatsache, ein Haus, ein Thea
terstück, ein Idol, eine Gruppe – «konstruiert» ist, bedeutet, mindestens drei 
verschiedene Dinge gleichzeitig zu sagen, die wir vermitteln müssen. 

Erstens ist die Aktivität des Konstruierens seltsam «verdoppelt». Da an einem 
Netzwerk immer mehr als ein Akteur beteiligt ist, ist es unklar, woher die Ak
tivität kommt. Von nur einem, von anderen, und wer war zuerst da? War es 
der Stein, der dem Hominiden zuerst seine Verwendung als Axt suggerierte? 
Oder war es der Hominid, der plötzlich erkannte, dass dieser spezielle Stein ei
nen Nutzen haben könnte? Oder war es der Feind, der den Hominiden zwang, 
etwas zu tun, um sich zu verteidigen, oder war es das Holz, das gespalten wer
den musste, oder das Tier, das getötet und zerlegt werden musste? Handlung 
kann nicht isoliert werden und nur einem der Akteure in einem Netzwerk zu
geschrieben werden. Alle Akteure sind «symmetrisch» (Latour) in den Akt der 
Konstruktion involviert. Es gibt keine unidirektionale Aktion von einem akti
ven Subjekt zu einem passiven Objekt. Es gibt keine Form oder Idee, die einem 
Rohmaterial aufgezwungen wird. 

Jede Verwendung des Wortes «Konstruktion» eröffnet somit ein Rätsel hin
sichtlich des Urhebers der Konstruktion: Wenn jemand handelt, setzen sich 
andere in Bewegung, treten in Aktion. (Latour 2013:158) 

18 Für eine Interpretation der vier Ursachen des Aristoteles, die der modernen Vorstel
lung von Handlung als Auferlegung von Form auf Materie kritisch gegenübersteht, sie
he Heideggers Die Frage nach der Technik. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004 - am 13.02.2026, 08:32:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 49 

Zweitens weiß man im Akt des Konstruierens nicht im Voraus, was am Ende 
herauskommen wird. Wie Latour es ausdrückt, ist die «Trajektorie» der Hand
lung ungewiss. Es gibt eine «Oszillation» zwischen verschiedenen Ergebnis
sen oder Richtungen. Es gibt keine direkte Beziehung zwischen Ursache und 
Wirkung oder zwischen Absicht und Handlung oder zwischen Handlung und 
Ergebnis. Was eigentlich und am Ende getan wird, ist zu Beginn nie klar und 
kann nur im Nachhinein festgestellt werden, und dieses Urteil unterliegt selbst 
einer ständigen Revision, während sich die Handlung entfaltet. 

Der Pfeil kann in beide Richtungen gehen: vom Konstrukteur zum Konstru
ierten oder umgekehrt, vom Produkt zum Produzenten, von der Schöpfung 
zum Schöpfer. (158) 

Latour führt das Beispiel eines Puppenspielers an, der sich von der Persön
lichkeit der Puppe leiten lässt, um die Fäden auf bestimmte Weise zu ziehen. 
In ähnlicher Weise wird Michelangelo oft zitiert, wenn er sagt, dass die Statue 
bereits im Marmor vorhanden ist und sein Schöpfungsakt nur dazu dient, das, 
was bereits vorhanden ist, in Erscheinung treten zu lassen. Als er begann, den 
Stein zu bearbeiten, wusste unser Hominid nicht, dass daraus eine Axt werden 
würde und dass er ein Jäger, ein Krieger oder ein Bauer werden würde. Ver
mutlich hat auch der Stein dieses Ergebnis nicht geplant, und der Feind war 
zweifellos überrascht, als er von einem Krieger mit einer Axt angegriffen wur
de. Im Hinblick auf die Konstruktion wissenschaftlicher Fakten, die ein Lieb
lingsthema Latours ist, ist es entscheidend, dass das Experiment so konstru
iert ist, dass nicht nur die Ideen, Absichten und Wünsche des Wissenschaftlers 
als Ergebnisse erscheinen, sondern das, was die untersuchten Dinge zum Er
gebnis beitragen. Die Bedeutung von «Objektivität» besteht gerade darin, dass 
der Gegenstand selbst etwas tut und das Ergebnis zumindest mitbestimmt. Im 
Gegensatz zu den Überzeugungen des wissenschaftlichen Naturalismus stel
len sich die sogenannten «Fakten» einem wissenden Subjekt nicht unmittel
bar dar. Tatsachen liegen nicht einfach in der Umwelt herum, um durch un
eigennützige Beobachtung «entdeckt» zu werden. Wie sowohl der Pragmatis
mus als auch die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) argumentieren, ist die Wis
senschaft eine soziale Praxis. Die ANT behauptet außerdem, dass die Dinge 
an der sozialen Konstruktion von Wissen beteiligt sind. Für die ANT ist die 
Konstruktion einer wissenschaftlichen Tatsache ein Prozess der technischen 
Mediation durch Übersetzung und Einbindung (Enrollment) der Akteure in die 
Rollen, die sie innerhalb des Netzwerks spielen. Keiner der Akteure weiß vor 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004 - am 13.02.2026, 08:32:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

dem Konstruktionsprozess, was aus ihm wird. Und die Aktivität der Konstruk
tion, d.h. das Vernetzen, ist fortlaufend, sodass jede vermeintliche Vollendung 
einer Aufgabe revidierbar ist. Die typische kausale Darstellung des Handelns 
als Absicht – Handlung – Ergebnis ist nicht geeignet, das Geschehen der Kon
struktion und der technischen Mediation zu beschreiben. An jenem schick
salhaften Tag vor drei Millionen Jahren machte sich unser Hominid nicht auf 
den Weg, um ein Jäger zu werden. Der Stein hatte nicht die Absicht, eine Axt 
zu werden oder ein Statussymbol, das einigen Hominiden bei der Partnersu
che half, oder ein Kultobjekt, das in den Händen der Schamanen den Kontakt 
mit transzendenten Kräften vermittelte. Die Konstruktion ist, wie jedes Ver
netzen, ergebnisoffen und kontingent. Das Ergebnis ist immer auf irgendeine 
Weise überraschend und unerwartet. Wenn dies nicht der Fall ist, haben wir 
es nicht mit einer Konstruktion im eigentlichen Sinne des Wortes zu tun, son
dern mit einem mechanistischen Prozess der Vervielfältigung. 

Die dritte Komponente der Bedeutung der Konstruktion ist schließlich 
das, was Latour als «Werturteil» bezeichnet. Wann immer etwas konstruiert 
wird, kann es entweder als gut oder als schlecht konstruiert beurteilt werden. 

Von einer Sache zu sagen, dass sie konstruiert ist, bedeutet, ein Werturteil 
einzuführen, nicht nur über den Ursprung der Handlung, sondern auch über 
die Qualität der Konstruktion […]. Es reicht nicht aus, dass der Experimenta

tor Tatsachen durch Kunstgriffe konstruiert; die Tatsachen müssen ihn auch 
zu einem guten Experimentator machen, der sich in der richtigen Lage befin
det, zum richtigen Zeitpunkt, und so weiter. Konstruiert, ja, natürlich, aber 
ist es auch gut konstruiert? (159) 

Der Hominid und seine Kinder und deren Kinder haben wahrscheinlich zahl
lose Steine ausprobiert, viele Arten, die Steine zu handhaben, und eine riesige 
Vielfalt von Verwendungsmöglichkeiten für Steinäxte, wobei sie immer beur
teilten, ob es gut oder schlecht gemacht war. In diesem Sinne könnte man sa
gen, dass die Normativität in die Realität eingebaut ist und nicht als ein «Sol
len» hinzugefügt wird, etwas, das im Gegensatz zu dem steht, was ist.19 Unter 
den zeitgenössischen Philosophen ist es der Pragmatismus und vor allem Ro
bert Brandom (1994; 2000; 2019), der den normativen Charakter von Erkennt
nis und Wissen hervorgehoben hat. Brandom wies darauf hin, dass es Kant 

19 Für eine Diskussion der ethischen Implikationen der Akteur-Netzwerk-Theorie siehe 
Belliger/Krieger (2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004 - am 13.02.2026, 08:32:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 51 

war, der in der Neuzeit für die Normativität des Wissens und nicht nur des 
Handelns argumentierte. Laut Brandom lehnte Kant die dualistische ontologi
sche Trennung zwischen Geist und Welt (res cogitans vs. res extensa) von Descar
tes ab und führte die Unterscheidung zwischen einem Bereich der Notwendig
keit und einem Bereich der Freiheit ein. Erkennen und Wissen sind menschli
che Tätigkeiten, ebenso wie die praktischen Tätigkeiten, die der Mensch aus
übt. Als solche unterliegen sie normativen Regeln und nicht mechanistischen 
Prozessen unter den newtonschen Gesetzen deterministischer Kausalität. Die 
Tätigkeiten des Verstandes, die Verwendung von Begriffen, ob um die Welt zu 
beschreiben oder Handlungen moralisch zu beurteilen, ist daher etwas, das 
normativ geregelt ist. Wenn man Urteile über die Welt fällt, sowohl über das, 
was ist, als auch über das, was sein sollte, ist man, wie Brandom argumen
tiert, verpflichtet, die kontextuellen und inferentiellen Bedingungen von ei
nem verwendeten Begriff zu beachten. Wir müssen uns die normative Frage 
stellen, ob wir das Konzept in der richtigen Situation, auf die richtige Wei
se und mit den richtigen Konsequenzen verwenden. Der Pragmatismus, den 
Brandom vorschlägt, behauptet, dass weder die objektive Natur noch subjek
tive Absichten eines Individuums diese normativen Fragen beantworten kön
nen; nur die diskursiven Praktiken der Gemeinschaft können die normativen 
Regeln des Erkennens und Handelns festlegen. Brandom führt diese Einsicht 
auf Hegel zurück. Er argumentiert, dass für Hegel, wie für Kant auch, nicht 
nur das menschliche Handeln, sondern auch das Erkennen normativ geregelt 
sind, aber für Hegel ist es die Gemeinschaft und nicht individuelle Subjekti
vität, die normative Regeln kreieren und etablieren kann. Erkennen und Han
deln sind Bestrebungen, die nur in einem Bereich der Freiheit stattfinden kön
nen. Wenn wir uns daran erinnern, dass Kant als Vater des «Konstruktivismus» 
angesehen werden kann, d.h. der Denkschule, die davon ausgeht, dass Wis
sen durch den Verstand konstruiert wird und nicht nur durch Sinneserfahrung 
oder unmittelbare Intuition gegeben ist, dann können wir verstehen, wie tief 
der Begriff der Konstruktion und seine normativen Implikationen mit den Be
griffen Sinn, Sein und Welt verwoben sind. 

Erinnern wir uns daran, dass es uns darum geht, darauf zu bestehen, dass 
die Entstehung von Sein, Sinn und Welt in eine Zeit zurückreicht, bevor die 
Idee von Ideen als etwas von den Dingen Unterschiedenes aufkam, bevor die 
Unterscheidung zwischen Realität und Erscheinung zu einer selbstverständli
chen Annahme geworden war, sogar bevor es notwendig wurde, zwischen ei
nem Reich der Notwendigkeit und einem Reich der Freiheit zu unterscheiden, 
und schließlich vor der Idee, dass das, was konstruiert ist, irgendwie «künst

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004 - am 13.02.2026, 08:32:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

lich» und nicht «wirklich» ist. Es geht uns darum, die selbstverständlichen An
nahmen der philosophischen Tradition so weit wie möglich zu vermeiden. Tat
sächlich ist praktisch keines der traditionellen Konzepte und Probleme, die die 
westliche Philosophie von den Griechen, der christlichen Theologie, der mo
dernen Philosophie und sogar der postmodernen Kritik geerbt hat, von Nut
zen, wenn es darum geht, die Entstehung von Sein, Sinn und Welt zu beschrei
ben, wie wir dieses bedeutsame Ereignis nun aus der Perspektive unseres ar
men Hominiden sehen, der die erste Steinaxt mitkonstruierte. Trotzdem ist 
die philosophische Tradition alles, was wir haben, und wir müssen daher ver
suchen, sie mit den uns zur Verfügung stehenden begrifflichen Materialien 
und Werkzeugen von innen heraus neu zu gestalten. Dies erfordert, dass wir 
den Leser und die Leserin immer wieder daran erinnern, dass wir Begriffe auf 
ungewohnte Weise und mit ungewohnten Bedeutungen verwenden. 

Da wir unsere Untersuchung von Sein, Sinn und Welt mit der Konstrukti
on einer Steinaxt beginnen, also mit der Herstellung eines Werkzeugs, eines 
Artefakts, und dieses Ereignis mithilfe von Latours Begriff der «technischen 
Mediation» interpretieren, ist es wichtig zu erklären, was wir mit Technik 
meinen. Aristoteles unterschied bekanntlich schicksalhaft zwischen Dingen, 
die aus sich selbst heraus entstehen und deshalb als «natürlich» (physis) zu 
betrachten sind, und Dingen, die gemacht oder konstruiert werden und des
halb als «künstlich» (techné) zu verstehen sind. Felsen, Berge, Flüsse, Pflanzen 
und Tiere entstehen aus sich selbst heraus, während Helden- und Göttersta
tuen, Gebäude sowie alle Werkzeuge und Artefakte des täglichen Lebens von 
menschlichen Handwerkern hergestellt werden. Interessanterweise erklärt 
Aristoteles die metaphysische Lehre von den vier Ursachen (materielle, effi
ziente, formale und endgültige) am Beispiel eines Künstlers, der eine Statue 
aus Bronze herstellt. Die Metaphysik orientiert sich an techné und nicht an 
physis. Die vier Ursachen (aitia) liegen allen Dingen zugrunde und begründen 
ihre Existenz, ob sie nun natürlich oder künstlich sind. Für Aristoteles sind 
sie die ersten Prinzipien (arché) des Seins. Da sie sich sowohl auf das Natür
liche als auch auf das Künstliche beziehen, ist die Unterscheidung zwischen 
physis und techné nicht derart klar, wie spätere Philosophie und Wissenschaft 
angenommen haben. 

Könnte es sein, dass physis (Natur) auch als eine Art techné zu verstehen ist? 
Aristoteles’ Lehrer, Platon, schlug vor, dass sogar die natürlichen Dinge das 
Werk eines göttlichen Handwerkers oder Kunsthandwerkers, des dēmiourgós, 
sind. Und natürlich geht die theologische Lehre von einem Schöpfergott im 
Christentum davon aus, dass die Natur selbst ein Artefakt ist, wenn auch aus 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004 - am 13.02.2026, 08:32:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 53 

dem Nichts geschaffen. Aus der Sicht der Akteur-Netzwerk-Theorie, der wir 
bei der Beschreibung der Konstruktion der Steinaxt folgen, sind Sein, Sinn 
und Welt Konstruktionen. Sinn entsteht als ein Prozess der Konstruktion von 
Akteur-Netzwerken durch technische Mediation. Aus diesem Grund wird die 
Idee der Akteur-Netzwerke nicht nur mit der Technikphilosophie in Verbin
dung gebracht, sondern auch mit dem, was man heute «materielle Kultur» 
oder «materielle Semiotik» nennt.20 Wenn wir davon ausgehen, dass es bei 
Sprache und semiotischer Kodierung nicht in erster Linie um Zeichensysteme 
und deren Syntax, Semantik oder Pragmatik geht, sondern um technische 
Mediation im metaphysischen Sinne als Prinzipien von Sein und Sinn, dann 
bezieht sich die Idee einer materiellen Semiotik auf den Prozess, wie die 
materielle Welt durch einen Konstruktionsprozess in Sinn verwandelt wird. 
Wir schlagen vor, diesen Prozess der Konstruktion von Sinn «Vernetzen» zu 
nennen. Durch das Vernetzen entstehen Sinn und natürlich gleichzeitig Sein 
und Welt als eine höhere Ebene emergenter Ordnung über die materiellen oder 
biologischen Ebenen von Ordnung. Was bedeutet es, von Sinn (Sein und Welt) 
als einer Ebene der emergenten Ordnung zu sprechen? 

1.4 Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung 

Wir haben die Begriffe Technik und Konstruktion sorgfältig eingeführt, um 
die Steinaxt zu beschreiben, und versucht, deutlich zu machen, dass diese 
Begriffe anders zu verstehen sind als das, wie die westliche philosophische 
Tradition Technik und das Künstliche verstanden hat. Wir werden nun einen 
weiteren Begriff einführen: «Emergenz». Die Idee der Emergenz stammt 
aus der allgemeinen Systemtheorie. Er beschreibt, wie etwas auf eine Weise 
entsteht, die sich nicht von dem ableiten lässt, was ihm vorausgeht. Wir 
haben die ganze Zeit darüber gesprochen, wie die Steinaxt aus einem Pro
zess der Konstruktion eines Akteur-Netzwerks «entstanden» ist. Der Begriff 
«Emergenz» ist nicht willkürlich gewählt. Es gibt keine kausale Erklärung für 
emergente Phänomene. Emergentes Verhalten oder emergente Eigenschaften 
werden Systemen zugeschrieben, wenn die Elemente des Systems oder ihre 
Interaktionen das Verhalten oder die Eigenschaften, die das System als Gan
zes charakterisieren, nicht erklären können. In diesem Zusammenhang sollte 

20 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture; zur materiellen Se
miotik siehe Law (2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-004 - am 13.02.2026, 08:32:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;
https://doi.org/10.14361/9783839416617-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;

