
238 Rezensionen

Anthropos  110.2015

nediktiner ihr Material untereinander austauschten, dar-
auf aufbauten, voneinander abschrieben oder auch immer 
wieder für die weitere Verbreitung durch Abschrift ko-
pierten, wobei auch editorische Veränderungen erfolgten 
(18–21). Dies entsprach nicht nur ihrem eigenen Interes-
se an der Kultur der zu Bekehrenden, sondern auch der 
offiziellen Linie der Kirche, die vor allem in der Kennt-
nis von Brauchtum und Aberglauben einen Anknüpfungs-
punkt für die Missionierung sah. Für ihre Quellenedition 
hat sich die Herausgeberin für Joachim Ammanns Manu-
skript “Sitten und Gebräuche der Wamwera” von 1933 
entschieden, das auf Ammanns eigenen Beobachtungen 
sowie seiner Kenntnis von Küsters’ Monografie beruht. 
Ihre Überlegungen zur Autorschaft (18–21) sind überaus 
spannend zu lesen und geben Einblick in die Forschungs-
arbeit der Benediktiner, die einerseits im Rahmen der Or-
densbruderschaft kollektive Züge trug, andererseits aber 
auch persönliche Ziele verfolgte. Dies zeigt sich auch in 
den Lebensläufen von Ammann OSB und Küsters OSB 
(22–26).

Auf die einleitenden Texte folgt die Quellenedition 
von Ammanns Manuskripten “Sitten und Gebräuche der 
Wamwera” (27–121) und “Die Pubertätsweihe Unyago” 
(123–161). Die Herausgeberin hat die enthaltenen ethno-
grafischen Informationen mit Hilfe einheimischer Infor-
manten in vielen Forschungsaufenthalten zwischen 1992 
und 2007 überprüft und ergänzt Ammanns Angaben durch 
klar gekennzeichnete Kommentare, zumeist in Fußnoten. 
Ammanns Interesse galt in erster Linie den Glaubensvor-
stellungen der Mwera, ihrem Schöpfergott und ihrer Ah-
nenverehrung, Schutzmagie und Schadenszauber, Orakel 
und Ordal sowie dem Lebenszyklus des Individuums. Ins-
gesamt beschreibt Ammann die Abläufe sehr genau, ver-
sucht sich aber wenig in der ethnologischen Deutung der 
beobachteten Phänomene. Das Manuskript zu den Reife
riten Unyago (1934) ist besonders detailliert und daher 
ein sehr wertvolles Dokument für jede weitere Erfor-
schung dieser komplexen und für die Matrilinearität der 
Mwera zentralen Institution.

Die Herausgeberin hat den Schriften Ammanns Aus-
züge aus Küsters Entwurf zur Monografie “Die Wam-
wera” (1931) angefügt, welche Aspekte behandeln, die 
in Ammanns Texten fehlen: Rechtsverhältnisse, Kriegs-
führung, Zeitrechnung sowie insbesondere Informationen 
zur materiellen Kultur, zu Musik, Tanz und Kinderspie-
len (165–191). Auch von Küsters angelegte Karteikarten 
zu Objekten im Magazin des Völkerkundemuseums Mün-
chen werden zitiert. Als Kustos der Afrika-Abteilung er-
warb Küsters fast zweihundert Objekte der materiellen 
Kultur der Mwera, denen er 1928/29 eine Sonderausstel-
lung im Münchner Museum widmete. Teilweise korres-
pondieren die Beschreibungen mit den Fotografien, die 
dem Band beigegeben sind und ihn besonders wertvoll für 
die Mwera-Forschung machen. Die Objekte wurden vom 
Fotografen des Museums 1928 aufgenommen. Direkt vor 
Ort bei den Mwera arbeitete Küsters mit dem Missionar 
Nikolaus von Holzen OSB zusammen, der entsprechend 
seiner Wünsche die Menschen bei ihren Tätigkeiten foto-
grafierte. Ein Großteil dieser Fotos ist dem Band beige-
geben (273–326). Aus den Feldaufnahmen spricht eine 

Nähe zwischen dem Fotografen und den Fotografierten, 
und sie bestechen darüber hinaus durch ihre hervorragen-
de Qualität und Ästhetik.

Ergänzt wird die Edition durch ein von der Herausge-
berin zusammengestelltes Glossar Kimwera-Kiswahili- 
Deutsch (230–247) zu den in den Quellen enthaltenen Be-
griffen, sowie einen Index und eine umfangreiche Liste 
weiterführender Literatur. Der Herausgeberin gebührt 
große Anerkennung für ihre sorgfältige Edition der Texte, 
ihre ergänzenden, teilweise mühsamen Recherchen und 
die Form der Präsentation. Es ist zu hoffen, dass das Werk 
ins Englische und Kiswahili übersetzt werden wird, um 
auch von den Mwera selbst rezipiert zu werden. Vorerst 
macht je eine Zusammenfassung in Englisch und in Kis-
wahili dieses bemerkenswerte Buch für ein internationa-
les, insbesondere auch tansanisches Publikum zugänglich.

Uta Reuster-Jahn

Kneitz, Peter (éd.)  : Fihavanana. La vision d’une 
société paisible à Madagascar. Perspectives anthropolo-
giques, historiques et socio-économiques. Halle  : Uni-
versitätsverlag Halle-Wittenberg, 2014. 326 pp. ISBN 
978-3-86977-092-5. (Schriften des Zentrums für Inter-
disziplinäre Regionalstudien, 4)

L’insaisissable concept de fihavanana (relation de pa-
renté) est invoqué à Madagascar depuis l’indépendance 
dans tous les discours politiques et médiatiques comme 
une norme à respecter ou un idéal à atteindre. Françoise 
Raison-Jourde rappelle dans l’avant-propos l’histoire ré-
cente de ce mot, à l’occurrence longtemps limitée aux 
proverbes et aux invocations rituelles, devenue une “caté-
gorie idéologique” omniprésente. Pour tenter de mieux le 
cerner, l’équipe réunie par Peter Kneitz croise les terrains 
ethnographiques et les méthodologies disciplinaires – an-
thropologie, histoire, économie. Kneitz présente le fihava-
nana comme une norme qui fait du consensus une valeur 
de premier plan et reprend la traduction qu’en a donnée 
Paul Ottino : un “ethos malgache du bon vouloir”, qui per-
met notamment aux corésidents “d’agir comme agissent 
des parents” et assure une “moralité des relations” qui 
autrement demeureraient “anomiques”. Élargie au cours 
du XXe siècle à la faveur de la résistance à la colonisa-
tion puis de l’indépendance, la notion voit ses “niveaux 
d’emprise supposée” (Raison-Jourde) atteindre la solida-
rité nationale, et participe enfin à l’herméneutique chré-
tienne de la “réconciliation”.

Les travaux d’anthropologie que Kneitz passe en revue 
ont, les uns, idéalisé cette norme, les autres, déconstruit 
la soi-disant harmonie sociale qu’elle reflèterait : les plus 
critiques dénoncent les manipulations qu’elle permet 
entre les parents, dans une société structurellement vio-
lente. Mais Kneitz développe une autre thèse : alors que 
les sociétés malgaches précoloniales étaient constamment 
en guerre, le développement récent du “fihavanana na-
tional” aurait fait de Madagascar une “société paisible”. 
Cette formule émane d’une nouvelle approche (dont les 
fondements théoriques ne sont pas précisés) qui recense 
les sociétés où sont valorisés les comportements consen-
suels et solidaires qui parviennent à limiter la violence. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-238 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-238


Rezensionen

Anthropos  110.2015

239

Les trois crises politiques majeures de 1972, 1991 et 
2009, au cours desquelles la violence ouverte de l’État 
(tirs sur la foule) a entraîné l’arrêt des affrontements et la 
destitution des présidents impliqués, illustreraient cette 
hypothèse. Kneitz convient cependant que “la paix du 
fihavanana” n’amène qu’un consensus de façade, pré-
vient l’éclatement des conflits sans les résoudre, et n’at-
teint jamais une dimension universelle.

Si l’idée d’un “tournant historique d’une île belli-
queuse vers la paix” est discutable, et le concept de “so-
ciété paisible” peu convaincant, les contributions, celle 
de Kneitz comprise, nous montrent en revanche quelques 
modes actuels d’existence de ce qu’on nomme fihavana-
na, entre discours, action rituelle, émotion collective et 
rhétorique politique.

Faranirina V. Rajaonah retrace les travaux de Paul Ra-
masindraibe sur les fondations du sentiment national que 
sont les notions de tanindrazana (terre ancestrale), de fo-
konolona (assemblée villageoise en principe égalitaire, où 
se construit le consensus), et de fihavanana dont il est une 
sorte de théoricien. Pour lui, elle se traduit par la récipro-
cité sans égalité, l’essentiel résidant dans l’échange. Sans 
annuler les hiérarchies, celle de l’âge notamment, elle as-
sure à chacun de pouvoir s’exprimer : il explique les ma-
nifestations étudiantes de 1972 comme des demandes de 
dialogue ignorées des leaders politiques qui ne respec-
taient plus eux-mêmes les principes du fihavanana. Il sou-
ligne que le consensus n’est pas la démocratie et ne s’ob-
tient pas par les mêmes procédures.

Mareike Späth a observé l’occurrence du mot dans 
les discours publics et dans les témoignages d’étudiants 
pendant la fête nationale de 2010 à Antananarivo. A la 
question de “ce qui est essentiel pour un Malgache”, les 
réponses recourent immédiatement aux concepts de cou-
tumes et de rituels funéraires ancestraux et à celui d’en-
traide fihavanana, que l’argent ferait diminuer. Elle dé-
crit les “actes de charité” organisés ce jour-là dans divers 
quartiers au nom du fihavanana national, qui laissent sup-
poser une solidarité quotidienne bien limitée.

L’article de Gabriel Scheidecker rappelle la diversité 
des sociétés de l’île. Son ethnographie menée chez les 
Bara éleveurs de zébus du Sud porte sur les nombreux 
conflits autour du bétail qui alimentent l’actualité des me-
dia malgaches. L’économie pastorale se passe des sys-
tèmes d’entraide qui s’imposent aux riziculteurs. Forte 
dans le patrilignage, la solidarité est plus faible dans la 
parentèle filongoa (équivalent, dans le reste de l’île, du 
fihavanana des Hautes Terres et de l’Est), et les rela-
tions entre non parents oscillent entre évitement et af-
frontement. Les jeunes hommes rivalisent en constituant 
des troupeaux de zébus. Les conflits entre pères et fils et 
entre demi-frères agnatiques au sujet des héritages, ou 
entre beaux-frères de lignages différents, provoquent l’en-
vie qui donne lieu à des vols de zébus organisés par des 
raids, hors parenté, avec la complicité de bandits. On fait 
appel aux gendarmes pour les conflits non résolus au ni-
veau lignager ou pour nuire indirectement à des proches 
jalousés. Introduits dans la situation, ceux-ci font payer 
en zébus leurs interventions. Chaque belligérant les utilise 
contre son adversaire, et leur prédation contribue, comme 

les vols, à niveler les trop grandes fortunes. Ainsi exer-
cée, la violence de l’État s’apparente, en brutalité, à celle 
des voleurs. On est donc loin de l’idée d’un fihavanana 
national.

Peter Kneitz décrit une épidémie de possession tou-
chant de jeunes filles dans un collège urbain de l’Ouest 
sakalava, interprétée par les uns comme sorcellerie amou-
reuse et par les autres comme revendication d’esprits de 
la nature dont l’école occuperait le terrain. L’implica-
tion progressive de plusieurs responsables dévoile les 
conflits opposant les groupes sociaux, religieux et poli-
tiques qu’ils représentent. Plusieurs rituels sont organi-
sés, dont un sacrifice explicitement “pour rétablir le fiha-
vanana”, révélant la pluralité des procédures de régulation 
des conflits. Ce cas illustre aussi la violence cachée des 
rapports de pouvoir qu’exprime l’idiome de la sorcelle-
rie. Si, comme le soulignait Kneitz dans l’introduction, 
Madagascar est à l’abri des conflits armés qui accablent 
l’Afrique, c’est peut-être dû à sa spécificité géographique 
plutôt que culturelle, et à d’autres égards, comme celui 
de la relation sorcellaire, elle peut sans doute lui être 
comparée.

Gabriel A. Rantoandro recentre le propos sur la mani-
festation la plus ancienne du fihavanana, le sacrifice de 
zébu. Commun à tout Madagascar, nommé tsaboraha 
dans l’Est betsimisaraka, il est observé ici à l’occasion 
d’un partage d’héritage. Le concept d’aina, plénitude de 
la vie, y est aussi central que celui de fihavanana. Trois 
cercles d’acteurs s’impliquent successivement : parenté 
proche, diaspora familiale et villageois corésidents et le 
partage des tâches est aussi structurant que celui, plus 
souvent décrit, de la viande. L’espace rituel est proche 
des tombeaux ancestraux ou du terroir rizicole. Que vau-
drait en effet tout cela sans ancêtres ou terroir communs ? 
Rantoandro doute de l’efficacité d’un sacrifice organisé à 
l’université de Tamatave, capitale régionale, pour apaiser 
les conflits entre étudiants venus de toute l’île. Pour lui, 
le rituel, où nulle référence au Dieu chrétien ne s’est in-
troduite, fait preuve d’une remarquable permanence his-
torique, et s’il s’adapte aux changements sociaux actuels, 
c’est en gardant sa capacité à renforcer les liens entre pa-
rents et alliés, en particulier quand une migration de plus 
en plus intense les éloigne.

Mariona Rosés définit le fihavanana comme une “cou-
tume juridique”, notion qu’elle emprunte à l’anthropo-
logie du droit. Les cas de conflits qui lui ont été rap-
portés dans un village du Betsileo montrent les limites 
de l’emprise concrète de cette coutume juridique : si le 
conflit entre une mère et ses fils a nécessité d’une part 
une longue négociation sur les compensations matérielles, 
d’autre part un rituel pour restaurer la relation de paren-
té, celui opposant deux familles autour d’un terrain pos-
sédé par l’une et occupé par l’autre n’a requis, dans sa 
difficile résolution, aucun rituel. Considérant ensuite le 
niveau national, elle constate que le mot figure en bonne 
place dans la constitution de 1992 ; dans les révisions de 
1998 et 2007, il est indexé aux “diversités culturelles mal-
gaches” que le fihavanana est censé unir. Dans la consti-
tution de 2010, il entre dans la composition du fanahy 
malagasy (l’âme malgache, ce qui fait des Malgaches ce 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-238 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-238


240 Rezensionen

Anthropos  110.2015

qu’ils sont). A cette époque, une nouvelle instance natio-
nale, le “Conseil des sages”, qui prit ensuite le nom de 
“Cercle de préservation du fihavanana”, avait proposé de 
promouvoir l’amnistie politique comme mode de restau-
ration des relations, sans succès. En tant que catégorie 
idéologique, le fihavanana reste assez indéfini pour être 
utilisable à loisir à des fins politiques.

Les travaux de Frédéric Sandron et de Frédéric Gan-
non, fondés sur le principe de l’enchâssement social 
de l’économie, s’intéressent aux pratiques concrètes 
d’échange dans les communautés rurales des Hautes 
Terres. Le fihavanana est identifié dans l’entraide pour le 
travail agricole au sein de groupes de parenté et d’inter-
connaissance, et comme mécanisme régulateur de redis-
tribution. Il peut difficilement subsister, estime Sandron, 
hors de cette échelle du groupe de production. Parfois 
contreproductif, il permet de grandes disparités de pres-
tige et de pouvoir, et freine l’innovation agricole qui ap-
pelle des initiatives individuelles menaçant l’équilibre 
collectif. Malgré l’introduction du salariat, les nouveaux 
rapports d’association, la création de clientèles, il reste 
toujours en milieu rural le dernier et précieux rempart 
contre le risque. Dans l’article suivant, Gannon souligne 
qu’il restreint la prise de risque individuelle ou familiale 
plus souvent qu’il n’agit comme garantie, comme l’il-
lustre la lente diffusion de la culture du riz en ligne sur les 
quarante dernières années. Les deux conceptions, positive 
et normative, du fihavanana, la première ancestrale et très 
locale, la deuxième élevée au niveau national et/ou chré-
tienne, ne sont donc pas en totale continuité pour ces au-
teurs. Du point de vue du “capital social”, forme sous la-
quelle Gannon a considéré le fihavanana pour étudier les 
réseaux et l’investissement social aux différentes échelles 
de son emprise supposée, son élargissement au niveau du 
bien commun, comme patrimoine national, ne représente 
rien de plus qu’une possibilité théorique.

Les ethnographies et les analyses apportent donc tout 
à la fois confirmations et démentis aux orientations in-
troduites par Kneitz. Trois idées dominent : les normes 
de solidarité du fihavanana émanent de sociétés rizicoles 
plutôt que pastorales, le concept s’est répandu dans toute 
l’île pour désigner les procédures de conciliation et de 
consensus, le passage à un fihavanana national, et/ou 
chrétien représente un saut cognitif. Le travail de produc-
tion du fihavanana comme réconciliation chrétienne dans 
la vie politique nationale est illustré par la contribution fi-
nale d’un théologien malgache. L’ensemble de l’ouvrage 
rend compte de l’historicité de la notion qui, en tant que 
norme, est adaptée à différents contextes, et montre à quel 
point subsiste la difficulté de son appréhension concrète. 
Le débat n’est pas clos et l’observation de la vie sociale 
et politique malgache continuera de l‘alimenter.

Il est fort dommage que, faute d’un travail d’édition, 
ce livre présente un certain nombre de fautes d’ortho-
graphe et de frappe, en français et en anglais, et que deux 
textes traduits de l’allemand soient présentés en un fran-
çais souvent maladroit qui nuit à la clarté des idées expo-
sées.  Sophie Blanchy 

Kummels, Ingrid (coord.): Espacios mediáticos. Cul-
tura y representación en México. Berlin: edition tranvía; 
Verlag Walter Frey, 2012. 410 pp., fotos. ISBN 978-3-
938944-62-2. Precio: € 36.00 

In this interdisciplinary and richly illustrated collec-
tion of essays, scholars from a variety of disciplines inter-
rogate the relationship between the global and the local, 
in this case by exploring the impact of media/mediation 
and on the production of space. Starting from the prem-
ise that global structures do not determine the local, but 
are themselves “anchored in specific territories and ex-
pressed locally” (12), the authors deal with the ways that 
different actors, rooted in specific geographies, appropri-
ate and manipulate technologies and symbols that circu-
late globally. Thirteen essays ( two in English, the rest in 
Spanish) are divided into four sections: “Movimientos y 
temporalidades de los espacios mediáticos en los siglos 
XX y XXI”; “Representaciones mediáticas de la nación 
y de la transnación”; “Espacios locales, sus actores y me-
dios de comunicación”; and “Nuevas colaboraciones y 
circulaciones.”

Several of the essays are connected by a focus on the 
discourse of indigenismo, inside or outside of Mexico, 
expressed and circulated through a variety of visual me-
dia. For example, Deborah Poole and Cristina Kahlo each 
analyze ethnic cross-dressing by elite mestizas in early-
20th-century photography (Frida Kahlo in the latter case, 
anonymous upper-class Oaxacans in the former) as a tech-
nology of nationalist self-representation. In a fascinating 
and complex piece, Paula López Caballero weaves to-
gether the history of visual representation, linguistic 
ideologies, and identity politics in Milpa Alta, a village 
(delegación) of Mexico City that stood in the early- and 
mid-20th century as a repository of “Aztec” culture, and 
that continues to figure as a site of contestation over in-
digenous identiy at the local level.

While the first section of the book concentrates on the 
circulation of indigenist imagery in Mexican nationalist 
self-imaginings, the second section treats the circulation 
of international circulation of indigenist (and more gen-
erally Mexican) tropes and the indigenization of cosmo-
politan tropes in Mexico. To that end, Deborah Dorotin-
sky Alperstein looks at the ways that early-20th-century 
theories of education were articulated through the visual 
representation of rural children, women, and school archi-
tecture in illustrated magazines. Maria Gaida and Bernd 
Hausberger focus, instead, on the appropriation of Mexi-
can images and imagery ourside of Mexico. Hausberger 
analyzes films about the Mexican Revolution (both Mexi-
can and foreign made) to argue that their central message 
had less to do with the Revolution than with the reinscrip-
tion of the hetero-monogamous patriarchal family for a 
non-Mexican audience. Gaida, the director of the depart-
ment of Mesoamerican collections at the Ethnologisches 
Museum of Berlin, instead looks at the 1960 purchase 
by that institution of a Classical Mayan stucco head that 
turned out to be a forgery. She interprets her predecessors’ 
failure to distinguish the forgery in light of the postwar 
German project of national revindication, reading their 
eagerness to acquire the object a symptom of their desire 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-238 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-238

