238

nediktiner ihr Material untereinander austauschten, dar-
auf aufbauten, voneinander abschrieben oder auch immer
wieder fiir die weitere Verbreitung durch Abschrift ko-
pierten, wobei auch editorische Veridnderungen erfolgten
(18-21). Dies entsprach nicht nur ihrem eigenen Interes-
se an der Kultur der zu Bekehrenden, sondern auch der
offiziellen Linie der Kirche, die vor allem in der Kennt-
nis von Brauchtum und Aberglauben einen Ankniipfungs-
punkt fiir die Missionierung sah. Fiir ihre Quellenedition
hat sich die Herausgeberin fiir Joachim Ammanns Manu-
skript “Sitten und Gebriduche der Wamwera” von 1933
entschieden, das auf Ammanns eigenen Beobachtungen
sowie seiner Kenntnis von Kiisters’ Monografie beruht.
Thre Uberlegungen zur Autorschaft (18-21) sind iiberaus
spannend zu lesen und geben Einblick in die Forschungs-
arbeit der Benediktiner, die einerseits im Rahmen der Or-
densbruderschaft kollektive Ziige trug, andererseits aber
auch personliche Ziele verfolgte. Dies zeigt sich auch in
den Lebensldufen von Ammann OSB und Kiisters OSB
(22-26).

Auf die einleitenden Texte folgt die Quellenedition
von Ammanns Manuskripten “Sitten und Gebriduche der
Wamwera” (27-121) und “Die Pubertitsweihe Unyago”
(123-161). Die Herausgeberin hat die enthaltenen ethno-
grafischen Informationen mit Hilfe einheimischer Infor-
manten in vielen Forschungsaufenthalten zwischen 1992
und 2007 tiberpriift und ergéinzt Ammanns Angaben durch
klar gekennzeichnete Kommentare, zumeist in Fuinoten.
Ammanns Interesse galt in erster Linie den Glaubensvor-
stellungen der Mwera, ihrem Schopfergott und ihrer Ah-
nenverehrung, Schutzmagie und Schadenszauber, Orakel
und Ordal sowie dem Lebenszyklus des Individuums. Ins-
gesamt beschreibt Ammann die Abldufe sehr genau, ver-
sucht sich aber wenig in der ethnologischen Deutung der
beobachteten Phinomene. Das Manuskript zu den Reife-
riten Unyago (1934) ist besonders detailliert und daher
ein sehr wertvolles Dokument fiir jede weitere Erfor-
schung dieser komplexen und fiir die Matrilinearitit der
Mwera zentralen Institution.

Die Herausgeberin hat den Schriften Ammanns Aus-
ziige aus Kisters Entwurf zur Monografie “Die Wam-
wera” (1931) angefiigt, welche Aspekte behandeln, die
in Ammanns Texten fehlen: Rechtsverhiltnisse, Kriegs-
fithrung, Zeitrechnung sowie insbesondere Informationen
zur materiellen Kultur, zu Musik, Tanz und Kinderspie-
len (165-191). Auch von Kiisters angelegte Karteikarten
zu Objekten im Magazin des Volkerkundemuseums Miin-
chen werden zitiert. Als Kustos der Afrika-Abteilung er-
warb Kiisters fast zweihundert Objekte der materiellen
Kultur der Mwera, denen er 1928/29 eine Sonderausstel-
lung im Miinchner Museum widmete. Teilweise korres-
pondieren die Beschreibungen mit den Fotografien, die
dem Band beigegeben sind und ihn besonders wertvoll fiir
die Mwera-Forschung machen. Die Objekte wurden vom
Fotografen des Museums 1928 aufgenommen. Direkt vor
Ort bei den Mwera arbeitete Kiisters mit dem Missionar
Nikolaus von Holzen OSB zusammen, der entsprechend
seiner Wiinsche die Menschen bei ihren Tétigkeiten foto-
grafierte. Ein Grofteil dieser Fotos ist dem Band beige-
geben (273-326). Aus den Feldaufnahmen spricht eine

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. ©
Inhalts Im 0

Rezensionen

Nihe zwischen dem Fotografen und den Fotografierten,
und sie bestechen dariiber hinaus durch ihre hervorragen-
de Qualitit und Asthetik.

Erginzt wird die Edition durch ein von der Herausge-
berin zusammengestelltes Glossar Kimwera-Kiswahili-
Deutsch (230-247) zu den in den Quellen enthaltenen Be-
griffen, sowie einen Index und eine umfangreiche Liste
weiterfiihrender Literatur. Der Herausgeberin gebiihrt
groBe Anerkennung fiir ihre sorgfiltige Edition der Texte,
ihre ergiinzenden, teilweise mithsamen Recherchen und
die Form der Présentation. Es ist zu hoffen, dass das Werk
ins Englische und Kiswabhili iibersetzt werden wird, um
auch von den Mwera selbst rezipiert zu werden. Vorerst
macht je eine Zusammenfassung in Englisch und in Kis-
wabhili dieses bemerkenswerte Buch fiir ein internationa-
les, insbesondere auch tansanisches Publikum zugénglich.

Uta Reuster-Jahn

Kneitz, Peter (éd.) : Fihavanana. La vision d’une
société paisible a Madagascar. Perspectives anthropolo-
giques, historiques et socio-économiques. Halle : Uni-
versititsverlag Halle-Wittenberg, 2014. 326 pp. ISBN
978-3-86977-092-5. (Schriften des Zentrums fiir Inter-
disziplindre Regionalstudien, 4)

L’insaisissable concept de fihavanana (relation de pa-
renté) est invoqué a Madagascar depuis 1’indépendance
dans tous les discours politiques et médiatiques comme
une norme a respecter ou un idéal a atteindre. Francoise
Raison-Jourde rappelle dans 1’avant-propos 1’histoire ré-
cente de ce mot, a 1’occurrence longtemps limitée aux
proverbes et aux invocations rituelles, devenue une “caté-
gorie idéologique” omniprésente. Pour tenter de mieux le
cerner, 1’équipe réunie par Peter Kneitz croise les terrains
ethnographiques et les méthodologies disciplinaires — an-
thropologie, histoire, économie. Kneitz présente le fihava-
nana comme une norme qui fait du consensus une valeur
de premier plan et reprend la traduction qu’en a donnée
Paul Ottino : un “ethos malgache du bon vouloir”, qui per-
met notamment aux corésidents “d’agir comme agissent
des parents” et assure une “moralité des relations” qui
autrement demeureraient “anomiques”. Elargie au cours
du XXe siecle a la faveur de la résistance a la colonisa-
tion puis de 1’indépendance, la notion voit ses “niveaux
d’emprise supposée” (Raison-Jourde) atteindre la solida-
rité nationale, et participe enfin a 1’herméneutique chré-
tienne de la “réconciliation”.

Les travaux d’anthropologie que Kneitz passe en revue
ont, les uns, idéalisé cette norme, les autres, déconstruit
la soi-disant harmonie sociale qu’elle refléterait : les plus
critiques dénoncent les manipulations qu’elle permet
entre les parents, dans une société structurellement vio-
lente. Mais Kneitz développe une autre these : alors que
les sociétés malgaches précoloniales étaient constamment
en guerre, le développement récent du “fihavanana na-
tional” aurait fait de Madagascar une “société paisible”.
Cette formule émane d’une nouvelle approche (dont les
fondements théoriques ne sont pas précisés) qui recense
les sociétés ou sont valorisés les comportements consen-
suels et solidaires qui parviennent a limiter la violence.

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-238

Rezensionen

Les trois crises politiques majeures de 1972, 1991 et
2009, au cours desquelles la violence ouverte de 1’Etat
(tirs sur la foule) a entrainé 1’arrét des affrontements et la
destitution des présidents impliqués, illustreraient cette
hypothése. Kneitz convient cependant que “la paix du
Jihavanana” n’amene qu’un consensus de facade, pré-
vient 1’éclatement des conflits sans les résoudre, et n’at-
teint jamais une dimension universelle.

Si I’idée d’un “tournant historique d’une 1ile belli-
queuse vers la paix” est discutable, et le concept de “so-
ciété paisible” peu convaincant, les contributions, celle
de Kneitz comprise, nous montrent en revanche quelques
modes actuels d’existence de ce qu’on nomme fihavana-
na, entre discours, action rituelle, émotion collective et
rhétorique politique.

Faranirina V. Rajaonah retrace les travaux de Paul Ra-
masindraibe sur les fondations du sentiment national que
sont les notions de tanindrazana (terre ancestrale), de fo-
konolona (assemblée villageoise en principe égalitaire, ol
se construit le consensus), et de fihavanana dont il est une
sorte de théoricien. Pour lui, elle se traduit par la récipro-
cité sans égalité, 1’essentiel résidant dans 1’échange. Sans
annuler les hiérarchies, celle de 1’age notamment, elle as-
sure a chacun de pouvoir s’exprimer : il explique les ma-
nifestations étudiantes de 1972 comme des demandes de
dialogue ignorées des leaders politiques qui ne respec-
taient plus eux-mémes les principes du fihavanana. 11 sou-
ligne que le consensus n’est pas la démocratie et ne s’ob-
tient pas par les mémes procédures.

Mareike Spith a observé 1’occurrence du mot dans
les discours publics et dans les témoignages d’étudiants
pendant la féte nationale de 2010 a Antananarivo. A la
question de “ce qui est essentiel pour un Malgache”, les
réponses recourent immédiatement aux concepts de cou-
tumes et de rituels funéraires ancestraux et a celui d’en-
traide fihavanana, que 1’argent ferait diminuer. Elle dé-
crit les “actes de charité” organisés ce jour-la dans divers
quartiers au nom du fihavanana national, qui laissent sup-
poser une solidarité quotidienne bien limitée.

L article de Gabriel Scheidecker rappelle la diversité
des sociétés de 1’1le. Son ethnographie menée chez les
Bara éleveurs de zébus du Sud porte sur les nombreux
conflits autour du bétail qui alimentent 1’actualité des me-
dia malgaches. L’économie pastorale se passe des sys-
temes d’entraide qui s’imposent aux riziculteurs. Forte
dans le patrilignage, la solidarité est plus faible dans la
parentele filongoa (équivalent, dans le reste de 1’1le, du
fihavanana des Hautes Terres et de 1’Est), et les rela-
tions entre non parents oscillent entre évitement et af-
frontement. Les jeunes hommes rivalisent en constituant
des troupeaux de zébus. Les conflits entre peres et fils et
entre demi-fréres agnatiques au sujet des héritages, ou
entre beaux-freres de lignages différents, provoquent 1’en-
vie qui donne lieu a des vols de zébus organisés par des
raids, hors parenté, avec la complicité de bandits. On fait
appel aux gendarmes pour les conflits non résolus au ni-
veau lignager ou pour nuire indirectement a des proches
jalousés. Introduits dans la situation, ceux-ci font payer
en zébus leurs interventions. Chaque belligérant les utilise
contre son adversaire, et leur prédation contribue, comme

Anthropos 110.2015

239

les vols, a niveler les trop grandes fortunes. Ainsi exer-
cée, la violence de 1’Etat s’ apparente, en brutalité, a celle
des voleurs. On est donc loin de I’idée d’un fihavanana
national.

Peter Kneitz décrit une épidémie de possession tou-
chant de jeunes filles dans un collége urbain de 1’Ouest
sakalava, interprétée par les uns comme sorcellerie amou-
reuse et par les autres comme revendication d’esprits de
la nature dont 1’école occuperait le terrain. L’ implica-
tion progressive de plusieurs responsables dévoile les
conflits opposant les groupes sociaux, religieux et poli-
tiques qu’ils représentent. Plusieurs rituels sont organi-
sés, dont un sacrifice explicitement “pour rétablir le fiha-
vanana”, révélant la pluralité des procédures de régulation
des conflits. Ce cas illustre aussi la violence cachée des
rapports de pouvoir qu’exprime 1’idiome de la sorcelle-
rie. Si, comme le soulignait Kneitz dans 1’introduction,
Madagascar est a 1’abri des conflits armés qui accablent
1’ Afrique, c’est peut-étre dii a sa spécificité géographique
plutot que culturelle, et a d’autres égards, comme celui
de la relation sorcellaire, elle peut sans doute lui étre
comparée.

Gabriel A. Rantoandro recentre le propos sur la mani-
festation la plus ancienne du fihavanana, le sacrifice de
zébu. Commun a tout Madagascar, nommé tsaboraha
dans 1’Est betsimisaraka, il est observé ici a 1’occasion
d’un partage d’héritage. Le concept d’aina, plénitude de
la vie, y est aussi central que celui de fihavanana. Trois
cercles d’acteurs s’impliquent successivement : parenté
proche, diaspora familiale et villageois corésidents et le
partage des taches est aussi structurant que celui, plus
souvent décrit, de la viande. L’espace rituel est proche
des tombeaux ancestraux ou du terroir rizicole. Que vau-
drait en effet tout cela sans ancétres ou terroir communs ?
Rantoandro doute de 1’efficacité d’un sacrifice organisé a
I’université de Tamatave, capitale régionale, pour apaiser
les conflits entre étudiants venus de toute 1’1le. Pour lui,
le rituel, ou nulle référence au Dieu chrétien ne s’est in-
troduite, fait preuve d’une remarquable permanence his-
torique, et s’il s’adapte aux changements sociaux actuels,
c’est en gardant sa capacité a renforcer les liens entre pa-
rents et alliés, en particulier quand une migration de plus
en plus intense les éloigne.

Mariona Rosés définit le fihavanana comme une “cou-
tume juridique”, notion qu’elle emprunte a 1’anthropo-
logie du droit. Les cas de conflits qui lui ont été rap-
portés dans un village du Betsileo montrent les limites
de I’emprise concrete de cette coutume juridique : si le
conflit entre une mere et ses fils a nécessité d’une part
une longue négociation sur les compensations matérielles,
d’autre part un rituel pour restaurer la relation de paren-
té, celui opposant deux familles autour d’un terrain pos-
sédé par 1’une et occupé par 1’autre n’a requis, dans sa
difficile résolution, aucun rituel. Considérant ensuite le
niveau national, elle constate que le mot figure en bonne
place dans la constitution de 1992 ; dans les révisions de
1998 et 2007, il est indexé aux “diversités culturelles mal-
gaches” que le fihavanana est censé unir. Dans la consti-
tution de 2010, il entre dans la composition du fanahy
malagasy (I’ame malgache, ce qui fait des Malgaches ce

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-238

240

qu’ils sont). A cette époque, une nouvelle instance natio-
nale, le “Conseil des sages”, qui prit ensuite le nom de
“Cercle de préservation du fihavanana”, avait proposé de
promouvoir 1’amnistie politique comme mode de restau-
ration des relations, sans succes. En tant que catégorie
idéologique, le fihavanana reste assez indéfini pour étre
utilisable a loisir a des fins politiques.

Les travaux de Frédéric Sandron et de Frédéric Gan-
non, fondés sur le principe de I’enchassement social
de I’économie, s’intéressent aux pratiques concretes
d’échange dans les communautés rurales des Hautes
Terres. Le fihavanana est identifié dans 1’entraide pour le
travail agricole au sein de groupes de parenté et d’inter-
connaissance, et comme mécanisme régulateur de redis-
tribution. Il peut difficilement subsister, estime Sandron,
hors de cette échelle du groupe de production. Parfois
contreproductif, il permet de grandes disparités de pres-
tige et de pouvoir, et freine 1’innovation agricole qui ap-
pelle des initiatives individuelles menacant 1’équilibre
collectif. Malgré 1’introduction du salariat, les nouveaux
rapports d’association, la création de clienteles, il reste
toujours en milieu rural le dernier et précieux rempart
contre le risque. Dans 1’article suivant, Gannon souligne
qu’il restreint la prise de risque individuelle ou familiale
plus souvent qu’il n’agit comme garantie, comme 1’il-
lustre la lente diffusion de la culture du riz en ligne sur les
quarante dernieres années. Les deux conceptions, positive
et normative, du fihavanana, la premiere ancestrale et trés
locale, la deuxiéme élevée au niveau national et/ou chré-
tienne, ne sont donc pas en totale continuité pour ces au-
teurs. Du point de vue du “capital social”, forme sous la-
quelle Gannon a considéré le fihavanana pour étudier les
réseaux et ’investissement social aux différentes échelles
de son emprise supposée, son élargissement au niveau du
bien commun, comme patrimoine national, ne représente
rien de plus qu’une possibilité théorique.

Les ethnographies et les analyses apportent donc tout
a la fois confirmations et démentis aux orientations in-
troduites par Kneitz. Trois idées dominent : les normes
de solidarité du fihavanana émanent de sociétés rizicoles
plutdt que pastorales, le concept s’est répandu dans toute
1’ile pour désigner les procédures de conciliation et de
consensus, le passage a un fihavanana national, et/ou
chrétien représente un saut cognitif. Le travail de produc-
tion du fihavanana comme réconciliation chrétienne dans
la vie politique nationale est illustré par la contribution fi-
nale d’un théologien malgache. L’ ensemble de 1’ouvrage
rend compte de 1’historicité de la notion qui, en tant que
norme, est adaptée a différents contextes, et montre a quel
point subsiste la difficulté de son appréhension concrete.
Le débat n’est pas clos et I’observation de la vie sociale
et politique malgache continuera de 1‘alimenter.

Il est fort dommage que, faute d’un travail d’édition,
ce livre présente un certain nombre de fautes d’ortho-
graphe et de frappe, en frangais et en anglais, et que deux
textes traduits de I’allemand soient présentés en un fran-
cais souvent maladroit qui nuit a la clarté des idées expo-
sées. Sophie Blanchy

Rezensionen

Kummels, Ingrid (coord.): Espacios mediaticos. Cul-
tura y representacion en México. Berlin: edition tranvia;
Verlag Walter Frey, 2012. 410 pp., fotos. ISBN 978-3-
938944-62-2. Precio: € 36.00

In this interdisciplinary and richly illustrated collec-
tion of essays, scholars from a variety of disciplines inter-
rogate the relationship between the global and the local,
in this case by exploring the impact of media/mediation
and on the production of space. Starting from the prem-
ise that global structures do not determine the local, but
are themselves “anchored in specific territories and ex-
pressed locally” (12), the authors deal with the ways that
different actors, rooted in specific geographies, appropri-
ate and manipulate technologies and symbols that circu-
late globally. Thirteen essays ( two in English, the rest in
Spanish) are divided into four sections: “Movimientos y
temporalidades de los espacios medidticos en los siglos
XX y XXI”; “Representaciones medidticas de la nacion
y de la transnacion”; “Espacios locales, sus actores y me-
dios de comunicacién”; and “Nuevas colaboraciones y
circulaciones.”

Several of the essays are connected by a focus on the
discourse of indigenismo, inside or outside of Mexico,
expressed and circulated through a variety of visual me-
dia. For example, Deborah Poole and Cristina Kahlo each
analyze ethnic cross-dressing by elite mestizas in early-
20th-century photography (Frida Kahlo in the latter case,
anonymous upper-class Oaxacans in the former) as a tech-
nology of nationalist self-representation. In a fascinating
and complex piece, Paula Lépez Caballero weaves to-
gether the history of visual representation, linguistic
ideologies, and identity politics in Milpa Alta, a village
(delegacion) of Mexico City that stood in the early- and
mid-20th century as a repository of “Aztec” culture, and
that continues to figure as a site of contestation over in-
digenous identiy at the local level.

While the first section of the book concentrates on the
circulation of indigenist imagery in Mexican nationalist
self-imaginings, the second section treats the circulation
of international circulation of indigenist (and more gen-
erally Mexican) tropes and the indigenization of cosmo-
politan tropes in Mexico. To that end, Deborah Dorotin-
sky Alperstein looks at the ways that early-20th-century
theories of education were articulated through the visual
representation of rural children, women, and school archi-
tecture in illustrated magazines. Maria Gaida and Bernd
Hausberger focus, instead, on the appropriation of Mexi-
can images and imagery ourside of Mexico. Hausberger
analyzes films about the Mexican Revolution (both Mexi-
can and foreign made) to argue that their central message
had less to do with the Revolution than with the reinscrip-
tion of the hetero-monogamous patriarchal family for a
non-Mexican audience. Gaida, the director of the depart-
ment of Mesoamerican collections at the Ethnologisches
Museum of Berlin, instead looks at the 1960 purchase
by that institution of a Classical Mayan stucco head that
turned out to be a forgery. She interprets her predecessors’
failure to distinguish the forgery in light of the postwar
German project of national revindication, reading their
eagerness to acquire the object a symptom of their desire

Anthropos 110.2015

IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:55:50. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-238

