Freiheit durch politische Reprasentation —
Lefort, Gauchet und Rosanvallon iiber die

Beziehung zwischen Staat und Gesellschaft

WIiM WEYMANS

Ziel dieses Artikels ist es, das Problem der politischen Reprisentation innerhalb
der Arbeiten von Lefort, Gauchet und Rosanvallon darzustellen. Der erste Blick
gilt Lefort, der argumentiert, dass eine demokratische Gesellschaft durch die
Spannung zwischen ihren abstrakten allgemeinen Leitprinzipien und der kon-
kreten sozialen Realitédt charakterisiert wird. Aufgabe der politischen Reprisen-
tation ist es dann, zwischen den Prinzipien und der Gesellschaft zu vermitteln.
Diese Reprisentationstheorie erlaubt Lefort, Gauchet und Rosanvallon nicht nur
die kritische Untersuchung vergangener und zeitgendssischer Diskurse, sondern
auch eine eigene, alternative Geschichtsschreibung. Allerdings hat die zuneh-
mende Individualisierung seit den 1980er Jahren die Spannung zwischen der in-
dividualisierten Gesellschaft und ihren allgemeinen Prinzipien vergroBert und
dadurch die politische Vermittlungsarbeit weiter erschwert. Der Artikel diskutiert
diese Diagnose und die von Gauchet und Rosanvallon entwickelten Losungsan-
sitze. Wihrend Gauchet eine interessante Diagnose stellt, aber skeptisch in be-
zug auf mogliche Losungen bleibt, bietet Rosanvallon eine konkrete Losung fiir
die heutige Krisis der politischen Reprisentation an.

1. Einleitung

Obwohl die meisten politischen Theoretiker darin tibereinstimmen, dass irgend-
eine Form politischer Reprédsentation (durch den Staat, politische Parteien oder

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | WiM WEYMANS

Regierungen) notwendig ist, glauben sie nur selten, dass sie Freiheit erzeugt, sei
es individuelle oder kollektive, negative oder positive Freiheit. (Berlin 2002)
Wihrend Anhénger negativer Freiheitstheorien die politische Reprisentation als
mangelhaftes und moglicherweise gefihrliches Substitut fiir das Handeln und die
Rechte freier Individuen fassen, argumentieren die Vertreter positiver Freiheits-
theorien, dass Verfahren politischer Représentation das ,,Volk* (definiert entwe-
der als verniinftig oder als Trager geteilter Werte) davon abhilt, sich wirklich
selbst zu regieren. Politische Reprisentation wird so als ein Zerrspiegel der Ge-
sellschaft gesehen. In Folge dessen wird den Reprisentationsinstanzen der Ge-
sellschaft wie politischen Parteien, Gewerkschaften oder Biirokraten vom Main-
stream der politischen Theorie wenig Aufmerksamkeit gewidmet, und falls doch,
dann werden sie meist als gefiahrliche ,Supplemente gesehen, die die Rechte und
den Willen des Volkes verzerren. In diesem Artikel mochte ich jedoch eine
Theorie untersuchen, die die politische Reprisentation durch den Staat nicht als
eine Einschrinkung der Freiheit, sondern vielmehr als deren eigentliche Mog-
lichkeitsbedingung sieht.

Es sollte keine Uberraschung sein, dass ich mich zur Untersuchung dieses
Problems nach Frankreich wende. Nirgendwo sonst wird der Staat (L’Etat) in
gleichem Male als direkter Ausdruck des Willens der Gesellschaft gesehen und
folgerichtig mit der Macht ausgestattet, im Interesse der Gesellschaft zu handeln.
Doch besitzt dieses Ideal eine ambivalente Struktur. Bestitigt wird dies durch die
Tatsache, dass seit Tocqueville die meisten franzosischen Denker (linke wie
rechte) den Staat dafiir an den Pranger stellen, dass er statt einer direkten Repré-
sentation des Willens des Volkes vielmehr nur eine verzerrte Darstellung dessel-
ben anbietet.

Die enorme Macht des Staates betriige und unterdriicke den Willen der Ge-
sellschaft eher, als dass sie ihn ausdriicke. Theoretiker wie Claude Lefort
(*1924), Francois Furet (1927-97) und ihre beiden wichtigsten Schiiler, Marcel
Gauchet (*1946) und Pierre Rosanvallon (*1948) sehen das anders. In ihren Ar-
beiten versuchen sie, die inhdrente Ambivalenz politischer Reprisentation durch
den Staat nicht ldnger anzuprangern, sondern sie zunichst zu verstehen, was ih-
nen erlaubt, sorgsam zwischen totalitiren und demokratischen Staaten zu unter-
scheiden.

Im Folgenden konzentriere ich mich auf das Werk Leforts und in geringerem
Umfang auch auf Gauchet und Rosanvallon. Ich behaupte, dass ihre Perspektive
auf diesen Gegenstand ihre tiber Frankreich hinausgehende Originalitit als politi-
sche Theoretiker ausmacht. Wahrend dem Werk Leforts bereits viele Artikel und
einige Biicher' gewidmet sind, haben nur wenige Kommentatoren die Wichtig-
keit der Theorie der politischen Reprisentation in seinen Arbeiten wahrgenom-

1 Poltier (1998); Flynn (1992) besonders Kapitel 6; Howard (1977) besonders Kapitel
9.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 187

men.? Ich méchte aufweisen, dass man Leforts Werk als einen interessanten Bei-
trag zur Debatte iiber die politische Représentation in und auflerhalb Frankreichs
lesen kann. Es soll gezeigt werden, inwiefern ihre Arbeit es erlaubt, zu einer an-
deren Einschdtzung des Staates als Reprisentant der Gesellschaft zu gelangen.
Des weiteren wird hervorgehoben, wie Gauchet und Rosanvallon Leforts Theorie
der Reprisentation im Lichte der aktuellen Krise der Reprisentation aufgenom-
men, historisiert und modifiziert haben. Wichtig wird dabei der bisher vernach-
lissigte Einfluss von Lefort auf Gauchet und Rosanvallon.’

2. Lefort liber Politische Reprasentation

Um Leforts Theorie politischer Représentation verstehen zu kénnen, muss man
sehen, gegen welche Theoriepositionen sie sich absetzt. Auch wenn Lefort oft-
mals als Liberaler gelesen wird, weist er trotzdem den Liberalismus zuriick, da
dieser den Staat lediglich als neutralen Garanten eines verniinftigen Konsenses
auffasst, der entweder aus einem Sozialvertrag oder einem selbstregulierenden
System, welche beide aus der menschlichen Natur oder dem autonomen Indivi-
duum abgeleitet werden, entsteht. (Lefort 1994; Lefort 1986) Obwohl Lefort
1958 mit dem Marxismus bricht,* stimmt er doch weiter der Marxschen Kritik
zu, die die liberalistische Behauptung eines vermeintlich neutralen Konsenses
demaskiert, in dem sie die faktische Ungleichheit, die Konflikte und die Herr-
schaftsformen nachweist, die der Konsens unterdriickt. Wahrend er mit dieser
Kritik {ibereinstimmt, verwehrt er sich strikt gegen die Marxsche Alternative, die
besonders im Frankreich der 1960er Jahre einflussreich war. Genau so wie Libe-
rale die politische Reprisentation auf biirgerliche Rechte und Interessen reduziert
hatten, reduzierte der Marxismus (oder Sozialismus) Politik auf ,reale‘, zugrun-
deliegende sozioskonomische Gesetze und Interessen.’

Liberale und Marxisten teilen so eine entscheidende Annahme, namlich dass
eine Gesellschaft letztendlich auf eine fundamentalere Realitiit, seien es formelle
juridische Prinzipien (gegebene Rechte und Verfahren, die in der menschlichen
Natur wurzeln) oder eine tieferliegende soziale Struktur (wie den Klassenkampf),
reduziert werden kann. Uberdies teilen Marxismus wie Liberalismus den libera-
len Traum von einer harmonischen Gesellschaft ohne Konflikte. (Lefort 1994:
88ff.) Im GroBlen und Ganzen bleibt der Politik innerhalb dieses Paradigmas sehr
wenig Autonomie, vom Staat ganz zu schweigen, der entweder die natiirlichen

2 Mit der Ausnahme von Doyle (2003), die sich mit diesem Thema auseinandersetzt
(etwa auf den Seiten 71, 74, 77-80, 89f.).

3 Auch hier bildet Doyle (2003) eine Ausnahme, da sie untersucht, wie Lefort Gau-
chet beeinflusst hat. Rosanvallon erwéhnt sie demgegentiber nicht.

4 Zu Leforts geistiger Biographie vgl. Lefort 1979a: 8-10 und 12-15; 1992: 337ff., so-
wie die beiden ersten Kapitel in Poltier 1998.

5 Lefort 1978; 1994: 77, 88-92, 146ff.; 1986: 10, 208f.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | WiM WEYMANS

Rechte schiitzt oder die tieferen Gesetze und Interessen der Gesellschaft wieder-
spiegelt. Ebenso weist Lefort die sozialen und politischen Wissenschaften in all
ihren Variationen zuriick, weil auch sie Politik und Gesellschaft auf ein En-
semble empirisch beobachtbarer Fakten reduzieren. (Lefort 1986: 19f., 254f,
258ft.)

Im Gegensatz zu all denjenigen Theoretikern, die voraussetzen, dass Gesell-
schaft sich auf Fakten reduzieren ldsst, welche von der Politik einfach gespiegelt
(reprasentiert) werden sollten, geht Lefort davon aus, dass man, um Gesellschaft
verstehen zu konnen, auch die allgemeinen Prinzipien (,Volkssouveranitit®,
,Gleichheit oder ,Menschenrechte), die eine faktische soziale Ordnung legiti-
mieren, die ihr Bedeutung und Legitimitit geben, berticksichtigen muss. Wie
Tocqueville setzt er voraus, dass diese Prinzipien genauso die Institutionen an-
leiten wie auch die Art und Weise, in der Menschen sich selbst und die Welt er-
fahren. (Lefort 1986: 8ff., 258) Das heilit nun aber nicht, dass diese leitenden
Prinzipien selbst ein letztes Fundament oder eine ,tiefere® Realitdt wéren, von der
sich die Gesellschaft ableiten liele. (Lefort 1978: 290)

Auch wenn sie die Realitdt anleiten, sind diese Prinzipien doch nicht die Rea-
litdt selbst. Im Gegenteil: Leforts Ausgangspunkt besteht genau darin, dass es
immer eine fundamentale Trennung zwischen der sozialen Realitédt und ihren lei-
tenden Prinzipien oder, in seiner eigenen Terminologie, eine Divergenz (écart)
zwischen dem ,Realen‘ (/e réel) und dem ,Symbolischen® (le symbolique — das
sind die Leitprinzipien) geben wird. (Lefort 1978: 282; 1986: 265, 268) Es ist al-
so weder moglich, eine komplexe soziale Realitdt auf ihre Prinzipien zu redu-
zieren, noch kann die Realitit ohne irgendwelche leitenden Prinzipien existieren.
All das impliziert, dass man beides berticksichtigen muss, um eine Gesellschaft
erkldren zu konnen: die soziale Realitéit (das ,Reale‘) und ihre leitenden Prinzi-
pien (das ,Symbolische‘), ohne jemals in der Lage zu sein, das eine auf das an-
dere reduzieren zu konnen (wie es der Liberalismus, der Marxismus und die So-
zialwissenschaften getan haben). Fiir Lefort bedeutet die Untersuchung der lei-
tenden ,Erzeugungsprinzipien® (principes générateurs) einer Gesellschaft, ihre
Form (forme de société) oder ihre symbolische Ordnung zu betrachten, die er als
,das Politische® (le politique), im Gegensatz zur partikularen Sphére der Politik,
bezeichnet. (Lefort 1986: 8f., 19f., 255ff.)

Leforts Verstdndnis der symbolischen Dimension sozialer Realitdt fiihrt zu
einer Neueinschitzung der Politik. Wenn die Gesellschaft Anleitung durch eine
Reihe von Prinzipien benétigt, dann benétigt sie auch einen Agenten, der diese
unsichtbaren Prinzipien fiir die Gesellschaft représentiert bzw. darstellt. Wenn
man wissen méochte, welches die leitenden Prinzipien eines bestimmten Typs von
Gesellschaft sind, dann geniigt es, sich die Art und Weise anzusehen, wie Macht
reprasentiert, ,aufgefiihrt’ und legitimiert wird, da dies ein Indikator dafiir ist,
wie eine Gesellschaft sich versteht und selbst organisiert. Macht ist fiir Lefort
nicht irgendein Ding, das empirisch gegeben ist, sondern bleibt immer mit ihrer
Reprisentation verbunden. (Lefort 1978: 285) Reprisentation bedeutet dann

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 189

nicht das passive Wiederspiegeln der Realitéit (wie bei den politischen Realisten
oder Positivisten), sondern steht fiir die Aktivitét, die die symbolischen Prinzi-
pien so arbeiten lédsst, dass eine ganze Gesellschaft Bedeutung und Legitimation
erwirbt. Fiir Lefort ist es die Essenz der Macht, ein Modell sozialer Organisation
auf der politischen Biihne sichtbar zu machen. (Lefort 1994: 96) Dies kann nicht
einfach ein Akt des Wiederspiegelns sein, da diese Prinzipien nicht als eine ge-
gebene, determinierte Realitédt existieren, sondern nur durch den politischen Akt
der Reprisentation selbst. (Lefort 1978: 282ff.)

Politische Représentation ist damit zweideutig. Auf der einen Seite miissen
Machthaber mittels politischer Reden, Ritualen und Symbolen stindig auf die
allgemeinen Prinzipien verweisen, auf Grund derer sie regieren, und indem sie
dies tun, wird der Gesellschaft dabei deutlich, was die ihr zugrundliegenden
Prinzipien sind. Das Faktum, dass Machthaber diese Prinzipien reprisentieren,
trennt sie in praktisch jeder Gesellschaft vom Volk. Auf der anderen Seite kon-
nen Machttrager nicht direkt mit den allgemeinen Prinzipien identifiziert werden,
die sie lediglich reprisentieren. Sie verhalten sich zu diesen Prinzipien wie
Schauspieler zu ihren Rollen. Ein Herrscher, der so tut, als ob er sich in volliger
Ubereinstimmung mit den allgemeinen Prinzipien befinde, auf Grund derer er re-
giert, wiirde jegliche Legitimation einbiiBen. Ahnlich wie ein Schauspieler ist ein
Herrscher gefangen zwischen dem Publikum (audience) und der Rolle, die er
spielt. Wahrend der Machttrager zeigt, wie diese Prinzipien die soziale Realitit
strukturieren, muss er gleichzeitig zeigen, dass diese Prinzipien selbst niemals
vollig mit einer gegebenen sozialen Realitit tibereinstimmen. (Lefort 1986: 268;
1992: 313; Lefort/Gauchet 1971: 14ff.)

Im Einklang mit der Tradition unterscheidet Lefort unterschiedliche Gesell-
schaftstypen entsprechend der Prinzipien, auf denen sie ,basieren‘. Wie Tocque-
ville (oder Marx) kontrastiert er zwei Gesellschaftsformen, namlich die, die man
als aristokratische Gesellschaften bezeichnen kann (Lefort spricht auch von theo-
logisch-politischen Regimes) und die demokratischen Gesellschaften. (Lefort
1986: 26f.; 1978: 293ff.) Wie unterscheiden sich beide Typen? Eine hierarchi-
sche aristokratische Gesellschaft, in der jeder und jede seinen bzw. ihren Platz
kennt, wird durch das Prinzip natiirlicher Ungleichheit geleitet, wiahrend eine
demokratische Gesellschaft umgekehrt auf dem Prinzip formaler Gleichheit ba-
siert. In demokratischen Gesellschaften ist die legitime Macht die Macht des
Volkes, wihrend sich diese Macht in aristokratischen Gesellschaften in den Hén-
den Gottes befand. Wahrend in aristokratischen Gesellschaften die Herrscher
zwischen gottlichen Prinzipien und einer hierarchischen Gesellschaft vermitteln,
vermitteln sie in demokratischen Gesellschaften zwischen dem Volk und seinen
demokratischen Prinzipien.

In beiden Gesellschaftsformen unterscheiden sich die Prinzipien von der be-
stehenden sozialen Realitdt, allerdings wird diese Differenz unterschiedlich arti-
kuliert. In aristokratischen Gesellschaften unterschieden sich die Prinzipien von
der Gesellschaft, weil sie letztlich die Prinzipien Gottes waren und nicht diejeni-

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | WiM WEYMANS

gen der Menschen. Die soziale Realitit dhnelte sehr einer substantiellen und gott-
lichen Ordnung, war aber offensichtlich nicht identisch mit derselben. In einer
Demokratie, in der das Volk zum Souveridn erkldrt wird, unterscheiden sich die
allgemeinen Prinzipien immer noch von der sozialen Realitit; nicht, weil sie von
Gott gemacht sind, sondern weil sie nicht mehr ldnger mit einer vorgegebenen, a
priori bestimmten Wirklichkeit {ibereinstimmen und deswegen abstrakt oder
formal werden, das heif3t, dass sie niemals vollstindig ,aktualisiert* oder ,reali-
siert® werden konnen. In einer Demokratie verlieren die allgemeinen Prinzipien
den konkreten und substantiellen Inhalt, den sie in einer géttlichen Ordnung noch
hatten und transzendieren deshalb die konkrete Gesellschaft. Obwohl de-
mokratische Gesellschaften angeleitet werden durch die Idee der Gleichheit oder
der Volkssouverinitit, gibt es letztendlich keine konkrete Realitit, die diesen
Prinzipien korrespondieren wiirde. Niemand weill genau, was es heif3t, ,Volks-
souverdnitit® oder ,Gleichheit® vollstindig zu verwirklichen. (Wer ist das Volk?
Was bedeutet Gleichheit wirklich?) Diese Prinzipien als solche kénnen nicht
mehr ldnger ,adidquat‘ reprisentiert werden. Nur durch unterschiedliche, mitein-
ander konfligierende Vorstellungen innerhalb der Arenen des Politischen kann es
eine ,Quasi-Reprisentation® (quasi-représentation) dieser Prinzipien geben. (Le-
fort 1979a: 26; 1986: 20, 27f., 257, 267-9) Da demokratischen Gesellschaften ein
bestimmtes a priori, ein Plan oder Referenzpunkt, fehlt, sind sie pluralistisch, wi-
derspriichlich und offen fiir radikalen Wandel. In Leforts beinahe ,existentialisti-
scher® Terminologie sind demokratische Gesellschaften durch eine radikale ,Un-
bestimmtheit® (indétermination) charakterisiert; ihre Identitét bleibt eine ,offene
Frage‘ ohne ,festgelegte* oder ,letzte* Antwort. Das ,Symbolische® (die abstrak-
ten allgemeinen Prinzipien) wird niemals vollig mit dem ,Realen‘ (der durch sie
geordneten vielfiltigen Realitdt) zusammenfallen. (Lefort 1979a: 27; 1986: 25,
29,215, 268)

Wihrend demokratische Prinzipien abstrakt und allgemein bleiben, leiten sie
dennoch demokratische Gesellschaften an, die ohne sie auseinanderfallen wiir-
den. Demokratische Gesellschaften sind, wie jede andere Gesellschaft auch, fiir
die Reprisentation der ihnen zugrundliegenden Prinzipien von Institutionen ab-
hingig. Hier kommt der Staat ins Spiel. Indem der Staat von der Gesellschaft wie
von den leitenden Prinzipien unterschieden bleibt, schiitzt er die gesellschaftli-
chen Leitprinzipien davor, jemals vollstindig ,verwirklicht® zu werden, und in-
dem er das tut, garantiert er, dass die demokratische ,Essenz‘ und Pluralitét auf-
recht erhalten bleiben.

Wie hat man das konkret zu verstehen? Wihrend im modernen Staat die
Herrscher noch immer heilige transzendente Prinzipien (Vernunft oder Gerech-
tigkeit) verkdrperten, welche mit einem apriorischen determinierten Plan korres-
pondierten, reprdsentierten die Herrscher im darauf folgenden demokratischen
Staat nur indeterminierte Abstraktionen (wie ,Volkssouverdnitit® oder ,Gleich-
heit‘). Je gleichberechtigter oder souverdner das Volk wurde, desto abhingiger
war es von einem immer weiter wachsenden Staat, der nun die Aufgabe zugewie-

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 191

sen bekam, die Interessen freier und gleicher Individuen, zu représentieren. (Le-
fort 1986: 40; 1994: 63f., 671f., 93f., 153f.) Durch die Gleichbehandlung eines je-
den reprisentierte der Staat jedoch offensichtlich nicht die Gesellschaft in ihrer
faktischen Diversitdt (in der jeder ungleich ist). Vielmehr folgte er einem ab-
strakten Gleichheitsprinzip. Der demokratische Staat war von Anfang an von der
,wirklichen® Gesellschaft ,entfremdet’. Dadurch garantiert der Staat nicht nur
Gleichheit vor dem Gesetz, sondern erinnert eine demokratische Gesellschaft
auch daran, dass ihre allgemeinen Leitprinzipien nicht v6llig mit der Wirklichkeit
iibereinstimmen.

Trotzdem haben Denker der Linken den Staat nicht nur dafiir kritisiert, dass
er nicht darauf achtet, wie die Individuen wirklich sind, sondern auch dafiir, dass
er faktische Ungleichheiten im Namen formaler Prinzipien rechtfertigt. Lefort
glaubt dagegen, dass nur dank dieser abstrakten formalen Gleichheit wirkliche
Ungleichheit sichtbar und kritisierbar wird. Soziale Ungleichheit wire in einer
Gesellschaft ohne Referenz auf unbestimmte formelle Gleichheit nicht einmal
wahrnehmbar. (Lefort 1978: 134) In der Tat haben sich iiber die Jahre viele
Gruppen im Namen der formalen Gleichheit von ihrer Ungleichbehandlung
emanzipiert. Obgleich der Emanzipationsprozess mit der Emanzipation der
Bourgeoisie begann, emanzipierte sich doch die Arbeiterklasse nur ein Jahrhun-
dert spiter, gefolgt von der Emanzipation der Frau und anderer marginalisierter
Gruppen. Gerade deswegen, weil die Idee der formalen Gleichheit eine unbe-
stimmte Abstraktion ist, wurde es moglich, dass eine (scheinbar ,,feststehende®)
Interpretation dessen, was Gleichheit zu einer bestimmten Zeit und an einem be-
stimmten Ort (sagen wir im 19. Jahrhundert) bedeutet, durch bestimmte Gruppen
(etwa die Arbeiter) kritisiert werden kann. Thre abstrakte Natur sorgt des weiteren
dafiir, dass immer neue Anspriiche auftauchen, da das Ideal der Gleichheit per
definitionem niemals vollstindig ,verwirklicht® werden kann. (Lefort 1979a:
11£; 1994: 711f.)

Nicht nur das Gleichheitsideal ldsst den Staat wachsen, sondern auch das
ebenso abstrakte Ideal der Volkssouverdnitit. In demokratischen Gesellschaften
gehort die Souverdnitit eher dem Volk als einem Gott oder absolutistischen
Herrschern. Doch diese Souverinitit wird, wie es das Wahlritual deutlich macht,
niemals vollstindig verwirklicht. An dem Punkt, wo das Volk seinen Willen aus-
driicken soll, wird klar, wie abstrakt dieser Wille ist, zerstreut iiber Millionen von
Individuen, ,ausgedriickt® in vollig abstrakten numerischen Wahlergebnissen.
Diese numerische Abstraktion wird durch politische Parteien, Gewerkschaften
und andere Verbidnde kompensiert. Vor und nach den Wahlen versuchen sie, der
hoch abstrakten Stimme des Volkes eine Form zu geben. (Lefort 1986: 28f.,
267f.; 1994: 148ff)

Keiner einzelnen Partei oder Gruppe ist es jedoch erlaubt, diese Abstraktion
vollstdndig zu iiberwinden. Es wird immer unterschiedliche Parteien geben, die
den Willen des Volkes unterschiedlich interpretieren, so dass keine einzelne Par-
tei mit der eigentlichen Macht zusammenfillt. Wihrend das Volk einen Staat be-

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | WiM WEYMANS

notigt, um sich selbst zu regieren, hindert die Kluft zwischen dem Staat und der
pluralistischen Gesellschaft das Volk zur gleichen Zeit daran, sich vollstindig
selbst zu regieren. Das ist der Grund dafiir, warum Lefort zu Folge in einer De-
mokratie der Platz der Macht, der Ort vollstindiger Souverinitit, ,leer*, das heifit
,abstrakt‘, unbestimmt oder rein ,symbolisch® bleibt. Wéhrend der Herrscher ei-
ner aristokratischen Gesellschaft diesen transzendenten Ort okkupieren konnte,
konnen sich Regierenden in einer demokratischen Gesellschaft nur durch einen
Reprisentationsprozess auf ihn beziehen. Die eigentliche Macht, der Staat, ist
nun in der Hand von jedem und keinem: Keine besondere Gruppe oder Klasse
kann einen privilegierten Zugang zur Macht fiir sich beanspruchen. Selbst die
Partei oder Koalition, die die Exekutivmacht innehat, besitzt diese nur auf Zeit
und muss die andauernde Kritik einer legitimen Opposition tolerieren. Das Volk
regiert sich so nie direkt selbst, da seine Souverinitit immer durch eine Vielzahl
politischer Parteien und anderer Gruppen reprisentiert oder vermittelt wird, von
denen keine beanspruchen kann, vollstindig mit dem Staat {ibereinzustimmen.
Fiir Lefort gibt es nicht nur eine Trennung zwischen dem Staat und der Gesell-
schaft: Auch der Staat selbst ist komplex und im Inneren gespalten. (Lefort 1986:
27, 165)

Viele Interpreten sehen in all dem eine bloBe Verhinderung der Demokratie.
Der Staat oder der Wahlvorgang hindere, wie oft beklagt wird, das Volk daran,
sich wirklich selbst zu regieren, sei es auch nur dadurch, dass er lediglich beste-
hende Herrschaftsverhéltnisse legitimiert. (Lefort 1994: 147f.) In der Tat haben
linken Denker und Denkerinnen wie Arendt beklagt, dass die moderne Demo-
kratie keine wirkliche Demokratie sei, da die Macht des Volkes nicht vollstindig
,aktualisiert® werde. (Vgl. Arendt 1998: 206f.) Lefort betont dagegen, dass ge-
rade die Nichtaktualisierung (oder Vermittlung) der Volkssouverinitit eine Ga-
rantie fiir Freiheit und Pluralitdt darstellt. Paradoxerweise wiirde die Elimination
aller Formen von Herrschaft oder ,formaler’ Demokratie nicht zur totalen Frei-
heit oder ,wirklichen® Demokratie fithren, sondern vielmehr zur totalen Herr-
schaft, wie es die totalitiren Regime gezeigt haben. (Lefort 1978: 303; 1986:
211f,; 1994: 81; 1992: 173)

Da Lefort zufolge keine einzelne Gruppe mit der wirklichen Macht koinzidie-
ren kann, bedeutet dies, dass sich unterschiedliche Bereiche wie Justiz, Wissen-
schaft, Zivilgesellschaft, Kunst und Politik alle nach ihren eigenen MaBstdben
frei entfalten konnen. Des weiteren konnen sie die Sphére der Politik, welche nun
begrenzt ist und die anderen Sphiren respektieren muss, kritisieren. Da keine
dieser Sphéren einen privilegierten Zugang zur Staatsmacht besitzt, kénnen sie
autonom arbeiten. Ein demokratischer Staat beriicksichtigt dies, um eine auto-
nome und differenzierte Zivilgesellschaft zu ermoglichen. (Lefort 1979a: 25;
1986: 27f., 266) Konflikt und Pluralitdt sind damit essentielle Eigenschaften der
Demokratie und kein Mangel, der in einer harmonischen klassenlosen Gesell-
schaft oder in einem verniinftigen Konsens (wie viele ,deliberative‘ Theoretiker
immer noch glauben) aufgeldst werden sollte. Dieser Konflikt ist legitim, da er

- am 14.02.2026, 14:28:01. o



https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 193

durch die Referenz auf allgemeine Prinzipien vermittelt ist und es sich damit
nicht um einen reinen Konflikt sachlicher Interessen handelt. Das ist der Grund,
warum eine pluralistische demokratische Gesellschaft politische Biihnen (Parla-
mente, Rite, 6ffentliche Debatten) benétigt, auf denen die Probleme unter Rekurs
auf abstrakte Prinzipien, die sicherstellen, dass diese Konflikte legitim erschei-
nen, dargestellt und représentiert werden. (Lefort 1994: 150ff.; 1986: 267) Lefort
unterscheidet zwischen dem ,symbolischen, durch leere Prinzipien vermittelten
Konflikt und dem ,realen‘ Konflikt (z.B. dem Biirgerkrieg), in dem alle legiti-
mierenden Prinzipien verschwunden sind, so dass alle Macht jegliche Legitima-
tion verliert und rein faktisch wird. Wahrend die erste Konfliktform zu einer
,symbolischen‘ Leere fiihrt, fithrt die zweite in eine ,reale‘ Leere. (Lefort 1986:
28, 30, 274; 1994: 92f.)

Die Feststellung, dass die Macht des Volkes letztlich eine formelle Abstrak-
tion bleibt, lasst sich auch flir deren Form und Identitit behaupten. Wiahrend in
aristokratischen Gesellschaften die Form der Gesellschaft die eines Organismus,
einer natiirlichen Gemeinschaft war, wird sie in demokratischen Gesellschaften
zur reinen Abstraktion oder sie wird, wie Lefort sagt, ,entkorpert*; sie besitzt
keine a priori festgelegte organische Einheit. In Demokratien beziehen sich Men-
schen in der Tat auf abstrakte unbestimmte symbolische Referenzpunkte wie
,Staat‘, ,Nation® oder ,Volk‘, denen keine substantielle, apriorische Realitét kor-
respondiert. (Lefort 1986: 28, 2711f.; 1994: 83) Es gibt hier einen Unterschied
zwischen dem Volk als abstraktem Prinzip und dem Volk in seiner konkreten,
vielfiltigen soziologischen Realitit. (Vgl. auch Rosanvallon 1998: 12ff.)

Viele Autoren lehnen diese abstrakte Konzeption ab, da sie nur Franzosen
und Amerikaner reprisentiert, aber keine Arbeiter oder Minoritéten, nur isolierte
Individuen, aber keine ,Mitglieder® einer wirklichen Gesellschaft. Ebenso wird
dem Staat vorgeworfen, eher Abstraktionen zu reprasentieren als wirkliche Men-
schen.® Lefort weist dagegen darauf hin, dass die notwendig abstrakte Konzep-
tion des Volkes auch Vorteile mit sich bringt. Zum einen erméglicht es der Be-
zug auf diese leeren Symbole, Individuen zu vereinigen, so dass sie sich als Teil
einer grofBeren Entitdt, zum Beispiel eines Nationalstaats, fithlen, da die soziale
Integration in einer Demokratie auf formaler Gleichheit basiert. (Lefort 1986: 28,
271ff.; vgl. auch Rosanvallon 1998: 91f.) Zudem verspricht ein abstraktes Natio-
nenkonzept ein gewisses Mafl an Kompensation fiir den Verlust der substantiel-
len Identitit der individualisierten Gesellschaft durch eine breite Palette von zi-
vilgesellschaftlichen Gruppierungen. Abgesehen davon, dass sie die Gesellschaft
,normalisiert’, fordert die Demokratie auch Heterogenitit. Das Volk als durch
den Staat vermittelte Abstraktion und das Volk in seiner durch unterschiedliche
gesellschaftliche Vereinigungen vermittelten konkreten vielféltigen Realitdt kon-
nen nebeneinander existieren: Man kann sich als Teil einer groleren Nation fiih-

6 Vgl. auch Pierre Rosanvallon ,Malaise dans la représentation‘, in: Furet/Julliard/
Rosanvallon 1988: 158ff; Rosanvallon 1998: 91f.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | WiM WEYMANS

len und gleichzeitig Mitglied einer konkreteren Klasse oder Gruppe sein. Gerade
der abstrakte Charakter des Volkes garantiert unterschiedliche konkrete Identité-
ten. (Lefort 1979a: 67; 1986: 25) Wire es einer Partei oder Gruppe dagegen
moglich, zu bestimmen, was ,,das Volk™ wirklich heilit, wiirde die konkrete Viel-
falt der Identitdten gefiihrdet werden, wie es die totalitdren Regime gezeigt ha-
ben.

Aus all dem wird klar, dass die Trennung zwischen dem Staat und einer viel-
faltigen Gesellschaft die demokratische Gesellschaft davor schiitzt, ihre Prinzi-
pien vollstindig umzusetzen. Lefort schreibt dem Staat einen Wert zu, weil er
dessen ,symbolische’ Funktion als Reprisentant allgemeiner Prinzipien aner-
kennt und ihn nicht, wie viele seiner Kritiker, auf ein Instrument oder Spiegel
,realer Interessen‘ reduziert. Eher als das Spiegeln sozialer Fakten ist es die Auf-
gabe des Staates zu verhindern, dass die Prinzipien auf reine Fakten reduziert
werden. Lefort glaubt, dass die Abschaffung des Staates oder der Reprisentation
durch die vollstindige Verwirklichung der abstrakten Prinzipien weniger und
nicht mehr Freiheit erzeugen wiirde. Folglich bleibt der Staat eine ferne und un-
vollstdndige Reprdsentation der Gesellschaft, wie sie ,wirklich® ist. Wie befrei-
end der Staat auch sein mag, so sieht Lefort trotzdem, dass er ,normalisierend®,
fern oder kalt scheinen kann, und dass die unvollstindige, abstrakte Natur der
demokratischen Prinzipien oft schwer zu akzeptieren ist. (Lefort 1979a: 24, 27,
1986: 23f., 40f.) Wie schwer dies ist, zeigt die franzgsische Geschichte und die
Schwierigkeiten, die es macht, sich mit der demokratischen Reprisentation abzu-
finden.

3. Die Leugnung der politischen Reprédsentation
in Frankreich

Bis hierhin ist klar geworden, wie ein demokratischer Staat Lefort zu Folge eine
vielfiltige Zivilgesellschaft durch die Reprédsentation unbestimmter und allge-
meiner Prinzipien erzeugen kann. Dies mag wenig revolutionér klingen, aber im
Frankreich der 1970er und 1980er Jahre war es definitiv revolutiondr. Warum
genau hat Frankreich solche Probleme damit, die politische Vermittlung des
Staates zwischen abstrakten und allgemeinen Prinzipien und einer vielfdltigen
Zivilgesellschaft zu akzeptieren? Hier kommen Gauchet und Rosanvallon ins
Spiel. Wie Lefort arbeiten sie an der Ecole des Hautes Etudes en Science Socia-
les (EHESS) im Raymond Aron Forschungszentrum.7 Gauchet und Rosanvallon
sind beide nicht nur stark von Lefort beeinflusst, sondern auch von dem Histori-
ker Furet. Eine Folge davon ist, dass Gauchet und Rosanvallon, mehr noch als
Lefort, sich nicht nur der Tatsache bewusst sind, dass Frankreich mit seiner Ab-

7 Vgl. weiterhin auch Pierre Rosanvallon, ,Le politique‘, in: Revel/Wachtel 1996:
299-311. Zu Rosanvallon vgl. auch Jainchill/Moyn 2004.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 195

weisung der ,normalen‘ demokratischen Reprisentation eine Ausnahme darstellt,
sondern auch die historische Dimension des Problems demokratischer Repri-
sentation beriicksichtigen. Wenn abstrakte Prinzipien nur mittels einer konkreten
Reprisentation in einem spezifischen Kontext existieren, dann muss es moglich
sein, eine Geschichte dieser unterschiedlichen Reprisentationen — besonders in
Frankreich — zu schreiben.

Werfen wir einen Blick darauf, wie Rosanvallon die Ausnahmeposition der
franzgsischen ,politischen Kultur® versteht und untersucht. Wahrend in England
und anderswo im Verlauf des 18. Jahrhunderts die alten feudalen Strukturen
langsam ,von unten‘ demokratisiert wurden, wurde in Frankreich die Feudalari-
stokratie durch den absolutistischen und zentralistischen Staat unterhéhlt. Nach
Ausbruch der Franzoésischen Revolution wurden die verbliebenen feudalen In-
stanzen weiter zerstort, so dass wirklich nur noch das Volk und der Staat ohne
die traditionellen feudalen Vermittlungsinstanzen tiibrigblieben. Die Frage ist,
wie eine Gesellschaft zusammengehalten werden kann, wenn sie zersplittert und
ihrer Vermittlungsinstanzen beraubt wurde, die ihr bisher eine konkrete Form
und Realitét gaben. (Rosanvallon 1988: 1611t.)

Ein Losungsangebot des 18. Jahrhunderts war der Liberalismus. Liberale wie
Hume und Smith glaubten, dass die privaten Interessen der Individuen, angeleitet
entweder durch ihren intéret bien-etendu oder die unsichtbare Hand, auch dem
Allgemeinwohl dienen. In diesem optimistischen Modell spielen Politiker oder
der Staat nur eine sehr eingeschriankte Rolle beim Ordnen der Gesellschaft, da
diese harmonische Ordnung von selbst entsteht. Wahrend Lefort, Gauchet und
Rosanvallon in der einen oder anderen Weise mit dem Liberalismus sympathisie-
ren, bleiben sie ihm gegeniiber trotzdem argwohnisch, da sie, anders als die mei-
sten Liberalen, glauben, dass eine Gesellschaft von Individuen nicht naturgege-
ben, sondern vielmehr Ergebnis der durch die politische Reprisentation vermit-
telten allgemeinen Leitprinzipien ist.”

Da sie nicht davon ausgehen, dass private Interessen spontan zur Steigerung
des Gemeinwohls fiithren, folgten die meisten Revolutiondre im Frankreich des
18. Jahrhunderts eher Republikanern wie Rousseau oder Sieyés als Liberalen wie
Hume oder Smith. Fiir sie war der einzige Weg, eine postfeudale demokratische
Ordnung auf den Weg zu bringen, die Uberfiihrung partikularer Interessen in das
Gemeinwohl. Die Individuen waren nun aufgerufen, ihre partikularen Priferen-
zen aufzugeben und sich vollstindig mit dem Gemeinwohl des Volkes zu
identifizieren, um eine wirkliche Volkssouverinitit und Gleichheit etablieren zu
konnen. All dies schien spontan wihrend der revolutiondren Ereignisse in den
Stralen von Paris zu geschehen. Nachdem diese voriiber waren, waren Schulen
und andere staatliche Organisationen dazu aufgerufen, die partikularen Einzel-
willen zu vereinen und sicherzustellen, dass sich der Einzelne als Biirger sah und

8 Rosanvallon 1999; Lefort/Gauchet 1971: 56ff.; Lefort 1994: 88f.; 1986: 198ff.,
273f. oder Gauchet 1985: 263.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | WiM WEYMANS

nicht nur als Individuum, so dass eine ,imagindre Transsubstantiation® des So-
zialen stattfinden konnte. (Rosanvallon 1998: 97) Die Jakobinischen Revolutio-
nire unterstellten daher, dass eine wahre Demokratie nur etabliert werden kénn-
te, wenn die abstrakten Prinzipien der Demokratie wie formale Gleichheit und
Volkssouverinitdt oder die Einheit des Volkswillens tatséchlich vollstindig reali-
siert (das hei3it ,aktualisiert oder ,materialisiert’) und nicht nur reprisentiert
wiirden. Wéhrend die Liberalen dachten, die soziale Realitit wire naturgegeben,
glaubte die franzosische politische Kultur, sie kénne nur entstehen, wenn die
Realitit vollstindig mit den abstrakten allgemeinen Prinzipien in Ubereinstim-
mung gebracht wiirde. Es ist keine Uberraschung, dass Lefort, Gauchet und Ro-
sanvallon beide Méglichkeiten ablehnen.

All dies fiihrte zu der typisch franzosischen, ,republikanischen® oder ,Jakobi-
nischen‘ politischen Kultur der Allgemeinheit, um Rosanvallons Terminologie zu
nutzen, die durch die Sehnsucht nach Konsens und Transparenz charakterisiert
ist. In diesem Traum vom Konsens gab es nur eine franzosische Nation von Glei-
chen, nicht Mitglieder einer partikularen Klasse oder Gruppe. In Folge dessen
wurde der normale politische Konflikt verunméglicht: Jede abweichende Mei-
nung wurde als Bedrohung der Einheit des Volkes wahrgenommen. Das Ideal
des Konsensus und der Einheit implizierte Transparenz, da man sich den Volks-
willen als unmittelbar gegeben vorstellte und nicht als abhéngig von den unter-
schiedlichen zivilgesellschaftlichen Institutionen oder dem Staat. Wenn im repu-
blikanischen Frankreich der Staat gelobt wurde, dann nur in der Gestalt des un-
mittelbaren Ausdrucks des Volkswillens. (Vgl. Rosanvallon 1988: 165ff; 1998:
34ff, 86ff.) Gleichzeitig wurden Staat, Biirokratie, politische Parteien und Ge-
werkschaften (und andere vermittelnde Institutionen) heftigst kritisiert, da sie als
Hindernisse gesehen wurden, die es dem Volk verunméglichten sich vollstindig
selbst zu regieren. (Rosanvallon 1988: 169ff., 177f.; 1990: 51-9, 276).

Schon wihrend des 19. Jahrhunderts vermischte sich diese typisch franzosi-
sche politische Kultur mit dem Widerstand der Arbeiter, die in ihrer partikularen
Identitdt als Arbeiter und nicht nur als ,,Franzosen wahrgenommen werden
wollten.” Auf eine radikale Art und Weise leisteten zum Beispiel lange vor dem
Mai 1968 die Syndikalisten Widerstand. Aus dieser Kritik entstand der franzosi-
sche Kommunismus, der wihrend des 20. Jahrhunderts vor allem unter den In-
tellektuellen verhidltnismaBig einflussreich bleiben sollte. Paradoxerweise inver-
tierte der Kommunismus jedoch einfach das von ihm kritisierte Jakobinische
Schema, indem er das Ideal einer franzdsischen klassenlosen Gesellschaft durch
das Ideal einer allgemeinen Klassenlosigkeit (und Staatenlosigkeit) ersetzen
wollte. (Rosanvallon 1998: 96; Lefort 1978: 302) In beiden Féllen wurde der
Versuch unternommen, abstrakte Prinzipien in die Realitdt umzusetzen, und Staat
und Gesellschaft zu einen, was in beiden Fillen auf die Abschaffung faktischer
Differenzen und der Pluralitét hinauslief.

9 Rosanvallon 1990: 173f.; 1998: 671f.; vgl. auch Lefort 1978: 303f.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o



https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 197

In den 1970ern begann der Zauber kommunistischer Alternativen in Frank-
reich zu schwinden, besonders nach der Verdffentlichung der franzgsischen
Ubersetzung von Solschenizyns ,,Archipel Gulag® 1974, das die Linke in eine in-
tellektuelle Krise stiirzte. Wie reagierten Leforts Zeitgenossen nachdem dass,
wortiber er seit Jahren schrieb, nun offensichtlich geworden war, ndmlich dass
kommunistische Regime Lager, Terror und Unterdriickung bedeuteten? Im Ge-
gensatz zu dem, was man erwarten sollte, fithrte dies nicht zu einer verspéteten
Neueinschitzung der demokratischen Politik oder des Staates — ganz im Gegen-
teil."

Auf politischer Ebene ist Lefort entsetzt von der Einstellung und dem Ver-
halten sowohl der sozialistischen als auch kommunistischen Parteien. In den
1970ern gab sich die Kommunistische Partei ein neues Etikett, das des Euro-
kommunismus, und verpflichtete sich vage den Menschenrechten. Die Soziali-
sten akzeptierten dies — wie Lefort beklagt — durch die Zusammenarbeit mit der
Kommunistischen Partei. Wie die Kommunisten sahen sie den Staat weiterhin
lediglich als ein Instrument, um partikulare Interessen durchzusetzen, und nicht
als Reprisentant allgemeiner Prinzipien. (Lefort 1979a: 17-21; 1994: 77, 90ft.,
1291f)) Auch linke Politiker teilen den typisch franzosischen Blick: Der Staat
sollte idealerweise ein unmittelbarer Ausdruck der gesellschaftlichen Interessen
sein.

Als Folge dessen haben viele linke Intellektuelle die offizielle sozialistische
und liberale Politik und den in zunehmenden Maf3e biirokratischen Wohlfahrts-
staat im allgemeinen heftigst kritisiert, da sie befiirchteten, der Staat kénnte mit
der Gesellschaft eins werden und so die Autonomie der Zivilgesellschaft zersto-
ren. (Lefort 1986: 37f.; 1994: 89, 93, 137) So nahm Foucault an, dass die Politik
aller modernen Staaten, egal ob kommunistisch oder nicht, durch ihre biirokrati-
sche panoptische Gesellschaftskontrolle totalitdr sei. Auch demokratische Re-
gime wiirden von einer anonymen, omniprasenten biirokratischen Disziplinar-
macht beherrscht, die Individuen hervorbringe, kontrolliere und normalisiere,
welche gegen die Maschinerie, die sie erzeugt hat, keinen Widerstand leisten
konnen. (Gauchet/Swain 1980: 109ff.; Lefort 1986: 11)

Wie also diesem protototalitidren Staat entkommen? Bekannterweise kam es
in den 1970ern zur plétzlichen Wiederentdeckung des liberalen Glaubens an die
Menschenrechte und moralische Prinzipien, der es erméglichte, der unschonen
Welt des Staatstotalitarismus zu entflichen und diese zu verdammen, zu verurtei-
len und abzulehnen. Die sogenannten Nouveaux Philosophes wie André Glucks-
mann und Bernard Henri-Lévy wurden tiber Nacht berithmt, indem sie in den
Medien eine ,moralische Kritik nicht nur des Totalitarismus, sondern der Staats-
biirokratie und der Politik als solcher feilboten. (Lefort 1979a: 21ff.; 1994: 47ft.,

10 Fir eine Analyse der Diskussionen dieser Zeit vgl. Lefort 1979a: 15-25 oder Gau-
chet 1988; weiter Gauchet/Swain 1980 oder Gauchet 2002; siche ferner Christoffer-
son 2004.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | WiM WEYMANS

130f.; 1986: 11) Politik und Staat wurden beide im Namen der Moral und der
universalen Menschenrechte abgelehnt.

Im Zuge des Mai 68 suchten viele Denker der sogenannten ,,neuen* oder
.zweiten Linken ebenfalls nach Alternativen, um die Autonomie der Gesell-
schaft gegen den biirokratischen Wohlfahrtsstaat zu verteidigen. Beispielsweise
gab es Castoriadis‘ Ideal einer autonomen Gesellschaft, die sich, vom Staat be-
freit, selbst instituieren kann. (Lefort 1976-1977: 185f.) Andere idealisierten die
sogenannten primitiven Gesellschaften, die den Staat ablehnen. Ebenso gab es
die Theorie (und Praxis) des ,Selbstmanagements® (autogestion). Dieses damals
auch von Rosanvallon geteilte (Rosanvallon 1988: 191f.; Lefort 1994: 77ff.) Ide-
al zielte beispielsweise auf eine von den Angestellten unabhingige Organisation
von Fabriken ab. Foucault selbst sympathisierte mit radikalen politischen Bewe-
gungen, wie den Levellers, die an den endlosen Kampf gegen die angeblich neu-
trale Staatsordnung glaubten. (Foucault 1997) Certeau setzte seine Hoffnungen in
den alltdglichen taktischen Widerstand des Verbrauchers, auch wenn er, wie
Foucault, nicht glaubte, dass dieser Widerstand die quasi-totalitdre Staats-
herrschaft wirklich brechen oder d&ndern konnte. (Certeau 1990: 217)

Wihrend Lefort, Gauchet und Rosanvallon, als Teil der ,Neuen Linken‘ darin
iibereinstimmen, dass der biirokratische Wohlfahrtsstaat es riskiere, die zivilge-
sellschaftliche Autonomie zu zerstéren, weisen sie gleichermallen die Dichoto-
mie zwischen der ,bosen’, ,statischen‘ totalitdren Politik und den (moralisch) gu-
ten Alternativen jenseits des Staates zuriick. Diese Dichotomie ruht auf einer
doppelten Annahme. Erstens, dass die Politik und der Staat einfach die faktische
Herrschaft reprasentieren und zweitens, dass man deswegen die Politik radikal
hinter sich zu lassen habe. Was ist das Wesen dieser Annahmen und wie konnen
Lefort, Gauchet und Rosanvallon sie widerlegen?

Die erste, von den Verteidigern des Staates und dessen Kritikern geteilte An-
nahme lautet, dass es dem Staat immer besser gelingt sich mit der Gesellschaft zu
vereinigen und sie zugleich zu dominieren. Seinen wesentlich zahlreicheren Kri-
tikern zu Folge ist der Staat deswegen per definitionem totalitér, unterdriickend
und beherrschend. Kurz, er wird als ,Monster* gesehen, das ,,alle Formen des
Bosen erklirt™."

Es wurde angenommen, dass der Staat ein rein quantitativer Agent sei, des-
sen Herrschaft einfach entweder ab- oder zunehmen konnte. Jede qualitative Un-
terscheidung zwischen demokratischen und totalitiren Staaten oder zwischen
seinen unterschiedlichen Funktionen (6konomisch, kulturell, sozial) wurde
schlicht ignoriert. (Rosanvallon 1990: 9ff.) Uberdies wurde angenommen, dass
der Staat nicht nur unterdriickerische Absichten habe, sondern dass er diese be-
reits vollstandig verwirklich habe. Paradoxerweise dachten sowohl die Vertreter

11 Lefort bezieht sich haufig (meistens ironisch) auf zeitgendssische Theorien des
Staates. Vgl. z. B. Lefort 1978: 7; 1979a: 22; 1979b: 37; 1986a: 11, 18 und 60. Vgl.
auch Gauchet/Swain 1980: 149-53.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 199

eines starken, vollstindig mit der Gesellschaft identischen Staates (wie die Jako-
biner und Marxisten) als auch diejenigen, die ihn ablehnten, dass der Staat wirk-
lich in der Lage sei, die Gesellschaft vollstindig zu kontrollieren (entweder um
sie zu befreien oder um sie zu beherrschen). (Lefort 1986: 215f.)

Wiéhrend sie das mit einem biirokratischen Staat verbundene Risiko durchaus
sahen, weisen Lefort, Gauchet und Rosanvallon diese Annahme nichtsdestotrotz
zuriick, da diese filschlicherweise den Staat auf seine faktische oder instrumen-
telle Funktion reduziert. Betrachtet man jedoch den Staat als einen Représentan-
ten unbestimmter abstrakter Prinzipien, wird es moglich, die entscheidende Dif-
ferenz zwischen totalitiren und demokratischen Staaten zu erkennen. Wahrend
der totalitire Staat versucht, die Prinzipien zu verwirklichen, (indem er sie ver-
korpert), schiitzt ein demokratischer Staat (durch Représentation), die Gesell-
schaft vor der (vollstindigen) Verwirklichung dieser Prinzipien, so dass er von
der Gesellschaft getrennt und von ihr abhingig bleibt. (Lefort 1994: 155f.) Lefort
schreibt ,,We must continue to stress that the modern State is not a despotic Sta-
te, wihrend Gauchet feststellt, dass ein biirokratischer Staat nicht notwendig
Unterwerfung impliziert. (Lefort 1976-77: 187; Gauchet 1985: 262) Die Vertei-
digung der (Zivil-)Gesellschaft bedeutet nicht, den Staat als solchen zu verdam-
men. Wie wir gesehen haben, erlaubt die Distanz zwischen Staat und Gesell-
schaft in Wirklichkeit die Entstehung einer Zivilgesellschaft mit einer Vielfalt
von Gruppen, Parteien und Individuen, die sich alle der staatlichen Kontrolle wi-
dersetzen und ihr entkommen.

Uberdies glauben Lefort, Gauchet und Rosanvallon, dass dieser Widerstand
gegen staatliche Beherrschung strukturell ist; sie weisen deshalb die damals
weithin akzeptierte Sichtweise zuriick, dass die Jakobinische oder panoptische
Rhetorik wirklich mit der Realitit {ibereinstimmen wiirde. (Lefort 1978: 299)
Nehmen wir zum Beispiel die Totalitarismusanalyse Leforts. Fiir Lefort repra-
sentiert der Totalitarismus den Versuch, eine Gesellschaft zu erzeugen, in der die
demokratischen Prinzipien vollstindig verwirklicht sind, in der das Volk wirklich
geeint, gleich, frei oder souverén ist. Lefort weist auf die Fehler und inhérenten
Widerspriiche hin, die ein solcher Versuch erzeugt. Ist eine transparente Gesell-
schaft moglich? Man denke nur an die Geheimnistuerei im Kontext totalitdrer bii-
rokratischer Entscheidungen. Ist es moglich, dass sich eine Gesellschaft wirklich
selbst regiert? Man denke an Einparteienherrschaften. Ist wahre und wirkliche
Gleichheit moglich? Man denke an den sich erweiternden Riss zwischen der
,Nomenklatura‘ und dem einfachen Volk. Kurz: Wihrend der Totalitarismus ver-
sucht, die Liicke zwischen Prinzip und Realitét, zwischen Staat und Gesellschaft
zu iiberwinden, erweitert er sie nur.'?

Wihrend Lefort hauptsichlich totalitire Regime untersucht, konzentrieren
sich Gauchet und Rosanvallon auf die Geschichte des Widerstands gegen den Ja-
kobinischen Diskurs in Frankreich, der ebenfalls glaubte, seine Prinzipien korre-

12 Lefort 1978: 3091f.; 1986: 276; 1994: 103, 106, 142f., 150; 1999: 371f.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | WiM WEYMANS

spondierten mit der Realitdt. Gauchet hat gezeigt, wie panoptische franzosische
Irrenanstalten, die Foucault als emblematisch fiir den totalitiren Jakobinischen
Staat betrachtete, auf faktischen Widerstand trafen und sich letztlich selbst un-
terminierten. Der panoptische Blick, schreibt Gauchet, mag als Idee existieren,
aber in der Praxis nicht, da er de facto nichts sieht. (Gauchet/Swain 1980: 149-
53) Rosanvallon schreibt eine Gegengeschichte, in welcher er die Realitét hinter
dem Jakobinischen Diskurs der Allgemeinheit und den Widerstand gegen ihn
zum Vorschein bringt. Wahrend der Diskurs in einer imagindren schizophrenen
Welt blieb, indem er die Pluralitit der Zivilgesellschaft einfach ignorierte (Ro-
sanvallon 1998: 39ff.), musste er diese Pluralitit in der Praxis zur Kenntnis neh-
men, obgleich nur indirekt (und langsam). Auch wenn die Zivilgesellschaft in ei-
ner schwachen Position verblieb, wurden politische Parteien, Gewerkschaften,
Sozialpartner und andere Vereinigungen doch stillschweigend anerkannt, was ei-
ner de facto Anerkennung des Pluralismus und der institutionenbasierten Ver-
mittlung gleichkam."? Zusammengefasst: Lefort, Gauchet und Rosanvallon glau-
ben, dass die totalitdren oder Jakobinischen Versuche, abstrakte Prinzipien voll-
standig zu verwirklichen, zum Scheitern verurteilt waren. Sie bezeichnen solche
Versuche aus diesem Grund als ,fiktional‘, ,imagindr‘, ,ideologisch® oder gar
,phantasmatisch’. (Lefort 1979a: 26; 1986: 212)

Die zweite Annahme der Staatskritiker folgt aus der ersten. Thr diisteres Bild
des Staates fiihrt zu einer idealisierten Sicht auf Gesellschaften ohne Staat oder
Politik. Wie Lefort jedoch gezeigt hat, ist diese zweite Annahme genauso zwei-
felhaft wie die erste. Er begriindet dies, indem er sich auf zwei exemplarische
Diskurse, die auf dieser Annahme beruhen, konzentriert: Die Idealisierung der
Gesellschaft gegeniiber dem Staat und der Glaube an die Menschenrechte.

In den 1960ern hatte der Lefort und Gauchet nahestehende Anthropologe Pi-
erre Clastres (1934-77) die wenigen in Siidamerika tibriggebliebenen ,primitiven
Gesellschaften® untersucht und war zu dem Schluss gekommen, dass es sich
nicht um riickwirtsgewandte Gesellschaften handelte, denen ein moderner Staat
»fehlte”, sondern vielmehr um Gesellschaften, die den Staat explizit zurtickwie-
sen, um ,Gesellschaften gegen den Staat‘."* Lefort fand im Werk Clastres Unter-
stiitzung flir seine These, dass eine Gesellschaft ihre tieferliegenden allgemeinen
Prinzipien durch politische Reprisentation versteht. Auch Gesellschaften, die
sich gegen den Staat wenden, brauchen einen Herrscher, wenn auch nur, um sie
oder ihn als explizit machtlos aufzuzeigen, so dass sich die Gesellschaft als eine
herrschaftsfreie Gesellschaft vollstindig Gleicher wahrnehmen kann. (Lefort
1992: 313f)

Wie wir gesehen haben, wurden wihrend der 1970er diese Gesellschaften
von vielen zur Unterstiitzung der These genutzt, dass wahre Freiheit und Gleich-

13 Rosanvallon 1998: 168ff.; 2004: 10ff. Vgl. auch Gauchet 1998: 42f.
14 Vgl. Clastres 1974: 303ff. Zum Leben und Werk Clastres siche beispielsweise
Moyn 2004: 55-80.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 201

heit bedeute, den Staat aufzuheben. Stirker als Clastres betont Lefort den enor-
men Preis, der fiir diese Abweisung des Staates entrichtet werden muss. Fiir Le-
fort ist es nur die Vermittlung des Staates zwischen den Prinzipien und der Ge-
sellschaft, die Freiheit, Widerspruch und Individualitit méglich macht. In Gesell-
schaften gegen den Staat wird diese Vermittlung jedoch abgelehnt, was bedeutet,
dass die heiligen Prinzipien durch Ubergangsrituale unmittelbar und wortwort-
lich in ihre Korper eingeschrieben werden, in denen die élteren Mitglieder der
Gesellschaft die Prinzipien der Gemeinschaft (,Alle sind gleich®) mit Messern in
das Fleisch der jungen Initiierten einschreiben, indem sie ihren Riicken vernarben
oder Teile des Korpers durchstechen. Ein Infragestellen der Prinzipien ist nicht
moglich, bzw. bedeutet den sofortigen Tod. Wirkliche Gleichheit und Abwesen-
heit des Staates sind also nur durch die radikale Abhdngigkeit von einer heiligen
zeitlosen Tradition, die unmittelbar die Prinzipien der Gesellschaft diktiert, mog-
lich. Anders als Clastres identifiziert Lefort den Staat nicht mit Knechtschaft und
Niedergang bzw. Verfall, sondern mit der Freiheit der Gesellschaft, ihre eigene
Geschichte zu bestimmen. (Clastres 1974: 315-26)

Die zweite Annahme zeigt sich ebenfalls in dem — fiir Frankreich neuen —
Widerstand gegen die totalitdren Regime und Politiken sowie den Staat im Allge-
meinen im Namen der liberalen individuellen Menschenrechte. (Rosanvallon
1988: 145) Der moralische Konsens der Menschenrechte wurde mit den in der
Politik herrschenden Zwingen (wie Konflikt und Herrschaft) kontrastiert. Die
Menschenrechte passten hervorragend zu der traditionellen, franzdsischen repu-
blikanischen Sehnsucht nach Konsens und Einheit. Auch wenn es Lefort zufrie-
den stellt, dass nach jahrzehntelanger Verurteilung des Staates durch linke Intel-
lektuelle die Menschenrechte in Frankreich schlussendlich ernstgenommen wur-
den, so ist er doch nicht mit der Weise einverstanden, wie sie interpretiert wer-
den. Fiir ihn diirfen die abstrakten Menschrechte nicht der Politik entgegenge-
setzt werden, sie konnen vielmehr tiberhaupt nur mittels Debatten und Konflikten
innerhalb der Gesellschaft und der Politik funktionieren. Beispielsweise werden
Streiks im Namen des Streikrechts legitimiert, was nicht heift, dass sich dieses
Recht jenseits sozialer und politischer Auseinandersetzungen und Konflikte be-
finden wiirde. Deshalb attackiert Lefort beide Seiten, Marxisten, die die formalen
Rechte im Namen soziologischer Fakten verurteilten, wie auch seine Zeitgenos-
sen, welche umgekehrt die faktische Politik als solche im Namen individueller
Menschenrechte verurteilen. Lefort wendet sich gegen beides, den Historizismus
und den einseitigen moralischen Universalismus oder Liberalismus, wie er noch
in der heutigen politischen Theorie weit verbreitet ist. Fiir ihn sind die Men-
schenrechten Prinzipien, die nicht vollstindig auf kontingente Fakten oder
menschliche Interessen (im Sinne des Historizismus) reduziert werden konnen,
aber auch nicht ,natiirlich gegeben® sind: Statt dass sie zu einem verniinftigen
Konsens (im Sinne einer normativen Interpretation der Menschenrechte) fiihren
wiirden, miissen sie vielmehr den konflikthaften politischen Debatten unterwor-
fen werden. Fiir Lefort sind Prinzipien und Realitit, Normen und Debatten, Men-

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | WiM WEYMANS

schenrechte und Politik wechselseitig von einander abhéngig und bleiben doch
getrennt. (Lefort 1986: 11f., 41ff.; 1994: 45-83)

4. Gauchet und Rosanvallon iiber die Krisis der
politischen Reprdsentation

Leforts Modell politischer Reprisentation setzt voraus, dass zwei Bedingungen
erfillt sind. Erstens, dass selbst wenn die bestehende Reprisentation der ab-
strakten Prinzipien von Individuen in Frage gestellt werden kann, eine solche
Herausforderung im Namen dieser Prinzipien erfolgen muss. Wéhrend Strei-
kende partikulare Interessen haben, so miissen sie diese doch durch den Bezug
auf unbestimmte abstrakte Prinzipien wie die Menschenrechte verteidigen. Zwei-
tens muss es Vermittlungsinstanzen wie Gewerkschaften oder politische Parteien
geben, die den Individuen helfen, ihren partikularen Hintergrund in Zu-
sammenhang mit einer abstrakteren Ebene zu sehen. Genau im Moment des Tri-
umphes der Demokratie iiber ihre totalitiren Rivalen in den 1970er und 1980er
Jahren wurden diese beiden Bedingungen von der Realitét einer sich immer wei-
ter individualisierenden (oder nach franzosischem MaBstab: ,liberalen‘) Gesell-
schaft unterhohlt. Wiahrend die Individualisierung auf den ersten Blick eine
Schwichung des Wohlfahrtsstaates bedeutet und damit mehr Freiheit fiir die Zi-
vilgesellschaft, zeigt sich auf den zweiten Blick, dass auch die zivilgesellschaftli-
chen Institutionen Stiick fiir Stiick unterminiert werden. Als Folge davon fiithlen
sich die Individuen nicht mehr ldnger verbunden mit und reprisentiert von ver-
mittelnden Vereinigungen wie Gewerkschaften und politischen Parteien."” Wie
kann diese sogenannte Krise der politischen Reprisentation erklart und gelost
werden?

Gauchet eroffnet hier einige interessante Perspektiven. [hm zu Folge konnten
sich demokratische Regime lange Zeit durch die Bedrohung entweder durch to-
talitdre Staaten oder (im laizistisch gepréigten Frankreich) durch die Kirche legi-
timieren. Diese Bedrohung legitimierte den republikanischen Vorrang des Ge-
meinwohls (Staat) gegeniiber den partikularen Interessen (Zivilgesellschaft). Als
sich diese Bedrohung im Laufe der 1970er aufldste, verlor der republikanische
Staat seine Legitimation. Wegen des Sieges iiber seine Widersacher biifite der re-
publikanische Staat seine raison d’étre ein. (Gauchet 1998: 64ff.) Folge davon
war, dass Menschenrechte oder abstrakte Prinzipien nicht mehr den Vorrang der
Nation vor dem Einzelnen bedeuteten, sondern einfach zu Werkzeugen fiir Indi-
viduen wurden, die ihre rein privaten Interessen durchsetzen wollten. (Gauchet
1998: 81ff.) Der Staat als Repriasentant der allgemeinen Prinzipien wurde nun
mehr denn je als ein Hindernis fiir die personliche Freiheit gesehen.

15 Vgl. Rosanvallon 2000: 96ff., Gauchet 1998: 67ff., 78ff.; 2002: 17ff.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 203

Paradoxerweise war der Staat so erfolgreich in seiner Produktion emanzipier-
ter Individuen (mittels Schulen, Wohlfahrtsleistungen, Gleichbehandlung), dass
die Individuen nun vom biirokratischen Staat befreit sein wollen, der ihre Freiheit
erst ermoglichte. Wahrend der Staat Opfer seines eigenen Erfolgs wird, beiflen
die Individuen die Hand, die sie fiittert, da sie nicht akzeptieren, dass ihre kon-
krete individuelle Freiheit einen Staat voraussetzt, der die allgemeinen Prinzipien
reprasentiert, welche eine Emanzipation der Individuen erst erlaubt. (Gauchet
2002: Iff., 246ff., 342ff.) Die Demokratie wendet sich so gegen sich selbst (con-
tre elle-méme). Folge davon ist, wie Gauchet in seinem Werk zeigt, dass es zu
einem drastischen Wandel von ,Politik, ,Individualitét®, ,Bildung und ,Gesell-
schaft* kommt. (Gauchet 2002; 1985: 264{f.; 1998: 65ff.) Trotzdem bleiben die
Individuen, auch wenn sie anderes glauben mogen, faktisch mehr denn je abhén-
gig von dem Staat, der sie erzeugt hat. In seinem Werk weist Gauchet immer
wieder auf die unterdriickten, aber notwendigen Bedingungen der Moglichkeit
von Individualitdt hin.

Soweit die Diagnose. Aber was ist mit der Losung? Traditionellerweise ver-
suchen Republikaner und Populisten, die Probleme einer individualisierten Ge-
sellschaft zu 16sen, indem sie nach mehr Einheit und nationaler Geschlossenheit
rufen. Fir Gauchet und Rosanvallon jedoch ist diese ,republikanische Regres-
sion eine Losung aus der Vergangenheit, die schlicht die Fakten ignoriert.'® Neu
fiir Frankreich war die Verteidigung von Gruppenidentititen als Losung fiir eine
verblassende Jakobinische Nation, die bisher nur abstrakte Individuen anerkannt
hatte. Gauchet und Rosanvallon zeigen jedoch, dass die Natur dieser Gruppen-
identitdten sich gewandelt hat: Sie bilden keine stabilen, ,natiirlich gegebenen*
Identititen mehr, die durch die Politik gespiegelt werden sollen, sondern sind das
Ergebnis einer individuellen Wahl. Diese Identititen sind damit eher Teil des
Problems als Teil der Losung.!” Abgesehen von diesen iiberholten Losungen gibt
es noch eine von beinahe allen (sogar in Frankreich) akzeptierte Losung: den Li-
beralismus. Wie kann man eine Gesellschaft aus sehr unterschiedlichen Indivi-
duen besser regulieren als iiber die Gesetze des Marktes? (Gauchet 1998: 85ft.;
Rosanvallon 1988: 144ff.) Da aber der Liberalismus der Illusion anhéngt, dass
die Gesellschaft vollstindig autonom und in der Lage sei, sich zur Génze selbst
Zu organisieren, ist er wiederum eher ein Symptom als ein Heilmittel.

Gegen den Liberalismus, der glaubt, Politik sei ein Spiegel der Gesellschatft,
zeigt Gauchet, dass die liberalistischen Versuche, diese Spiegelung zu leisten —
beispielsweise durch Meinungsumfragen — immer deutlicher machen, wie ,unre-
présentierbar‘ eine individualisierte Gesellschaft ist. Als Folge davon klafft der
Riss zwischen Staat und Gesellschaft nur noch weiter auf, wie die aktuelle Krise
politischer Représentation deutlich macht. Der Versuch des Liberalismus, den
Riss zwischen der Gesellschaft und ihren Leitprinzipien mittels der Idee einer

16 Rosanvallon 1988: 140ff.; 1998: 340ff.; Gauchet 1998: 65.
17 Gauchet 1998: 89ff.; Rosanvallon 1988: 147ff., 154ff.; 1998: 347-54.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | Wim WEYMANS

sich selbst regulierenden Gesellschaft zu schlielen, schldgt daher fehl. Dartiber
hinaus sind auch liberale Gesellschaft abhingig von einem Leitprinzip, ndmlich
dem einer radikal unvorhersehbaren und offenen Zukunft, welche sich von der
bestehenden Gesellschaft unterscheidet und sie doch anleitet. (Gauchet 1998:
125ff.) Der Staat versucht eher, der Gesellschaft aktiv bei der Bewiéltigung der
unbestimmten Zukunft zu helfen, als dass er sie einfach wiederspiegeln wiirde.
Beispielsweise werden im Bildungsbereich Kinder zunehmend auf die ,neuen
Herausforderungen® der Zukunft vorbereitet und weniger dazu angeleitet, sich
mit den Ideen der Vergangenheit zu beschiftigen. (Gauchet 1985: 255f., 258f.,
264ft., 276f.; 2002: 109ff.) Und noch in einer weiteren Hinsicht ist die Gesell-
schaft abhéngig vom Staat: Die Individuen rufen den Staat an, um ihn (auf eine
fast schmittianische Art und Weise) entscheiden zu lassen, welche individuellen
Vorlieben vertretbar sind und welche nicht. (Gauchet 1998: 98ff., 117f.) Das
Problem ist jedoch, dass die Individuen und die ,liberale Ideologie‘, der sie fol-
gen, davon ausgehen, dass die Gesellschaft sich vollstindig selbst regulieren
kann und die Individuen ihre Abhéngigkeit von allgemeinen Prinzipien und de-
ren Institutionen daher nicht mehr in den Blick bekommen. (Gauchet 2002: XXI,
XXVI) Wenn die liberalistische Losung also falsch ist, welche anderen Alterna-
tiven gibt es dann fiir Gauchet? Fiir ihn kénnen wir nichts anderes tun als darauf
warten, dass die inhdrenten (vom Liberalismus unterdriickten und von Gauchet
aufgedeckten) Widerspriiche unserer Demokratien sich dermaBien verschérfen,
dass die demokratischen Gesellschaften gezwungen sind, sich zu wandeln.

Rosanvallon ist hier weniger quietistisch. Wie Gauchet sieht er die Indivi-
dualisierung als Gefahr, nicht nur, weil sie die Solidaritit und den ,sozialen Ze-
ment* zerstort, sondern auch, weil sie die Individuen von der Gesellschaft trennt,
die ihre Individualisierung moglich macht (Rosanvallon 2000). Eher als Gauchet
schliagt Rosanvallon positive Losungen fiir dieses Problem vor. Wer kann es also
16sen? Auch wenn er Verbindungen zu den Gewerkschaften hatte und fiir die
Selbstverwaltung der Zivilgesellschaft eintrat, glaubt er doch nicht mehr linger
daran, dass vermittelnde Institutionen wie die Gewerkschaften wieder zu der
Macht kommen konnten, die sie einst besallen. Statt dessen setzt er seine Hoff-
nungen in den Staat und in die Sozialwissenschaftler als privilegierte Agen-
ten/Aktoren, die es den Individuen moglich machen miissen, sich wieder mit den
Prinzipien verbunden zu fiihlen, die ihre Freiheit und Gleichheit garantieren.
(Rosanvallon 1990: 278; 1995: 37-40)

Wie konnen sie dies erreichen? Zuerst miissen Politiker und Sozialwissen-
schaftler ihre Kategorien an die individualisierte Gesellschaft anpassen. Wéhrend
der (Wohlfahrts-)Staat Individuen bisher als homogene Gruppen oder Klassen
auffasste, muss er diese Kategorien nun individualisieren, indem er Lebensldufe
und variable individuelle Situationen mitberiicksichtigt. Er muss seine Bezug-
nahme auf allgemeine Prinzipien, wie etwa die Gleichheit vor dem Gesetz, mit
individualisierten begrifflichen Werkzeugen verbinden. (Rosanvallon 2000:
96ff.; 1998: 354ff.) Rosanvallon ist sich bewusst, dass dieses Paradox eines ,in-

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 205

dividualisierten Rechts‘ an die Grenzen der Idee der ,Gleichheit vor dem Gesetz*
stoft, die notwendig die Abstraktion vom einzelnen Fall impliziert. Er glaubt je-
doch nichtsdestotrotz, dass es noch Raum fiir eine Form der Individualisierung
gibt, die die Allgemeinheit als Basis der Gesellschaft nicht gefihrdet. (Rosan-
vallon 2000: 50f., 83, 104f.)

Rosanvallon geht — wie auch Gauchet — davon aus, dass politische Repri-
sentation heute nicht einfach das Widerspiegeln der Gesellschaft bedeuten kann,
da in einer hochgradig individualisierten Gesellschaft, die wortwortlich ,unrepré-
sentierbar® geworden ist, nur wenig zum Spiegeln {ibrigbleibt. Des weiteren wei-
sen beide Autoren die liberale Idee, dass sich eine Gesellschaft gleichsam auto-
matisch selbst ordnen kann, zuriick. Aber wo Gauchet skeptisch im Hinblick auf
alternative Formen politischer Reprisentation bleibt, schligt Rosanvallon die
Aufwertung der kognitiven Aspekte der Reprisentation vor. Statt passiv eine
,nicht reprisentierbare® Gesellschaft zu spiegeln, sollten Politiker und Sozialwis-
senschaftler aktiv nach neuen Wissensformen einer individualisierten Gesell-
schaft suchen; beispielsweise durch das Schreiben einer kollektiven Gesell-
schaftserzahlung, welche gleichzeitig ein ,Tagebuch® des Individuellen wire und
so die abstrakten und allgemeinen Prinzipien wieder mit der konkreten und indi-
vidualisierten sozialen Realitét versohnen wiirde. (Rosanvallon 2000: 101; 1995:
41f.; 1998: 356-61) Rosanvallon verweist auch auf die Eigenverantwortung des
Individuums dafiir, sich wieder in die Gesellschaft einzufligen — zum Beispiel,
indem es aktiv nach einer Arbeit als Mittel sozialer Integration sucht. (Rosan-
vallon 2000: 66, 82ff., 88f.) Im GroBen und Ganzen schreibt Rosanvallon jedoch
den Politikern und Sozialwissenschaftlern, die sich auf die neue Realitit der in-
dividualisierten Gesellschaft einstellen miissen, eine sehr viel groBere Verant-
wortung zu.

5. Schluss

Lefort, Gauchet und Rosanvallon versuchen zu zeigen, dass der Staat als Repra-
sentant der allgemeinen Prinzipien fiir eine pluralistische demokratische Gesell-
schaft notwendig ist und dass er als Reprisentant von der Gesellschaft getrennt
bleiben muss. Anders als andere franzosische Theoretiker betonen sie deswegen
die Wichtigkeit von Vermittlungsinstanzen (Staat, politische Parteien, Gewerk-
schaften etc.), die nicht darauf reduziert werden diirfen, unmittelbarer Ausdruck
einer gegebenen Gesellschaft zu sein. Thre Theorie der Reprisentation unter-
scheidet sie auch von den liberalen politischen Theoretikern der anglophonen
Welt. Trotzdem bleiben sie in mindestens zwei Hinsichten in der von ihnen so
heftig kritisierten franzosischen politischen Kultur verwurzelt. Erstens bleiben sie
in ihrer Einstellung zur Zivilgesellschaft und zum Staat ambivalent: Wahrend sie
die Autonomie der Zivilgesellschaft begriiflen, glauben sie nichtsdestotrotz, dass
diese in letzter Instanz von der Politik oder dem Staat abhéngig ist. Umgekehrt

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | WiM WEYMANS

sehen sie trotz ihrer Kritik des Wohlfahrtsstaates den Staat als privilegierten Re-
préasentanten abstrakter und allgemeiner Prinzipien. Aber kann die vielfiltige Zi-
vilgesellschaft keine groflere Rolle spielen als diese Autoren annehmen? Zwei-
tens, und in Bezug dazu, fragt man sich, ob diese Autoren nicht vorschnell die
Rolle der Medien als ,Vermittlungsagenten®, die eine Gesellschaft mit den ihr
zugrundeliegenden Prinzipien verbinden kénnten, abwerten. Sicher, die Medien
spiegeln allzu oft vor, mit der Gesellschaft zusammenzufallen, anstatt sie zu re-
prisentieren.'® Trotzdem konnen die Medien im Prinzip eine sehr wichtige Rolle
beim Wiederherstellen des sozialen Bandes spielen. Die Tatsache, dass Politiker
zunehmend gezwungen sind, den ,,Gesetzen der Medien® zu folgen, belegt dies.
Und ist umgekehrt nicht eines der Probleme welches die Europdische Union
heimsucht, dass es ihr trotz ihrer vermittelnden Institutionen an den notwendigen
Medien mangelt, um ihre Politik und ihre Prinzipien der Bevolkerung nahezu-
bringen?

(Aus dem Englischen von Reinhard Heil)"

Literatur

Arendt, Hannah (1998): The Human Condition Chicago and London: University
of Chicago Press.

Berlin, Isaiah (2002): ,Two concepts of liberty‘, in: ders. (2002): Liberty, Ox-
ford: Oxford University Press, 166-217.

Certeau, Michel de (1990): L’Invention du quotidien. I. Arts de faire, ed. Luce
Giard, Paris: Gallimard.

Christofferson, Michael Scott (2004): French Intellectuals Against The Left. The
Antitotalitarian Moment of the 1970s, New York — Oxford: Berghahn Books.

Clastres, Pierre (1974): La société contre 1’état, Paris: Les éditions de minuit.

Doyle, Natalie (2003): ,Democracy as socio-cultural project of individual and
collective sovereignty‘, Thesis Eleven, 75: 69-95.

Flynn, Bernard (1992): Political Philosophy at the Closure of Metaphysics, Lon-
don — New Jersey: Humanities Press.

Foucault, Michel (1997): “Il faut défendre la société, Paris: Seuil-Gallimard.

Furet, Francois/Julliard, Jacques/Rosanvallon, Pierre (1988): La République du
centre. Paris: Calmann-Lévy.

Gauchet, Marcel (1985): Le Désenchantement du monde, Paris: Gallimard.

Gauchet, Marcel (1988): ,Totalitarisme, libéralisme, individualisme‘, Le Débat
50.

Gauchet, Marcel (1998): La Religion dans la démocratie, Paris: Gallimard.

18 Lefort 1978: 318ff., Gauchet 2002 : 362f. ; Rosanvallon 1988: 181; 1998: 346.
19 Der Ubersetzer dankt Julia Schleinkofer und Andreas Hetzel fiir ihre Unterstiitzung.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT DURCH POLITISCHE REPRASENTATION | 207

Gauchet, Marcel (2002): La démocratie contre elle-méme, Paris: Gallimard.

Gauchet, Marcel/Swain Gladys (1980): La pratique de 1’esprit humain, Paris:
Gallimard.

Howard, Dick (1977): The Marxian Legacy, London — Basingstoke: Macmillan.

Jainchill, Andrew/Moyn, Samuel (2004): ,French Democracy between totalitari-
anism and solidarity: Pierre Rosanvallon and revisionist historiography*,
Journal of Modern History 76: 107-154.

Lefort, Claude (1976-77): ,An interview with Claude Lefort* in: Telos, 30.

Lefort, Claude (1978): Les formes de I’histoire, Paris: Gallimard.

Lefort, Claude (1979a): Eléments d’une critique de la bureaucratie, Paris: Galli-
mard.

Lefort, Claude (1979b): ,La communication démocratique‘ in: Esprit, 9-10.

Lefort, Claude (1986): Essais sur le politique, Paris: Seuil.

Lefort, Claude (1992) : Ecrire, Paris: Calmann-Lévy.

Lefort, Claude (1994): L’Invention démocratique, 2™ ed (zuerst 1981), Paris:
Fayard.

Lefort, Claude (1999): La complication, Paris: Fayard.

Lefort, Lefort/Gauchet, Marcel Gauchet (1971): ,Sur la démocratie: le politique
et ’institution du social‘, Textures 2-3.

Moyn, Samuel (2004): ,Of savagery and civil society: Pierre Clastres and the
transformation of French political thought‘, Modern Intellectual History 1,
55-80.

Poltier, Hugues (1998) : Passion du politique, Genéve: Labor et fides.

Revel, Jacques/Wachtel, Nathan (Hg.) (1996): Une Ecole pour les Sciences So-
ciales, Paris: Cerf and EHESS.

Rosanvallon, Pierre (1988): ,Autogestion‘, Le Débat 50.

Rosanvallon, Pierre (1990): L’Etat en France. De 1789 a nos jours, Paris: édi-
tions du Seuil.

Rosanvallon, Pierre (1995): ,Faire I’histoire du politique‘, Esprit, Nr. 209 (Fe-
bruar), 37-40.

Rosanvallon, Pierre (1998): Le peuple introuvable. Histoire de la représentation
démocratique en France, Paris: Gallimard.

Rosanvallon, Pierre (1999): Le capitalisme utopique, Paris: Seuil.

Rosanvallon, Pierre (2000): The new social question, Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Rosanvallon, Pierre (2004): Le modele politique frangais. La société civile contre
le jacobinisme de 1789 a nos jours, Paris: Editions du seuil.

- am 14.02.2026, 14:28:01. o


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 14.02.2026, 14:28:01.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

