
IV. Zweck an sich selbst

,,[D]ie Frage von der Möglichkeit der Freiheit" und 
mit ihr die Frage, ob es ein sinnvolles Unternehmen 
ist, den Menschen als Zweck an sich selbst zu denken, 
muß,

„da sie auf dialektischen Argumenten der bloß reinen Ver­
nunft beruht, samt ihrer Auflösung lediglich die Transzen­
dentalphilosophie beschäftigen" (KrV B 563).

Die Würde des Menschen ist - (transzendental-)philo- 
sophisch betrachtet - Sache eines Grenzdiskurses.
Kant deutet menschliches Handeln unter dem Ge­
sichtspunkt der Kausalität und als bestimmte Form 
von Kausalität. Kausalitätsverhältnisse sind Be­
dingungsverhältnisse. Soweit sie die Erklärung von 
Geschehnissen, zu denen Kant das Handeln rechnet, 
betreffen, erachtet er zwei und nur zwei Kausalitäts­
typen für denkmöglich und -notwendig.

„Man kann sich nur zweierlei Kausalität in Ansehung des­
sen, was geschieht, denken, entweder nach der Natur, oder 
aus Freiheit“ (KrV B 560)

Wie Kants Ausführungen zur dritten Antinomie leh­
ren, entgeht die Vernunft einem Widerspruch mit sich 
selbst nur dann, wenn sie die beiden Kausalitätstypen 

269

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch unterschiedlichen Geltungsbereichen zuordnet, 
Naturkausalität der Sinnenwelt, Freiheit einer intelli- 
giblen Welt.
Der Gedanke einer Kausalität nach Naturgesetzen be­
greift jeden Zustand1 in der Sinnenwelt als Wirkung 
einer wirkenden Ursache (causa efficiens), als Beding­
tes einer dieser Welt zugehörigen Bedingung, welche 
selbst wiederum bedingt und mit einer Bedingung zu 
verknüpfen ist usf. Der Gedanke der zweiten Kausali­
tät besteht dagegen auf einer Instanz, die von sich aus 
immer wieder Ursache einer Wirkung in der Sinnen­
welt sein kann, ohne selbst zu ihr zu gehören und 
ohne nach Art des ersten Kausalitätstyps bedingt oder 
verursacht zu sein (KrV B 561). Eine antizipierte Wir­
kung wird dabei, begrifflich gefaßt, zum bestimmen­
den Grund der Aktivierung jener wirkenden Ursa­
chen, die dann das Antizipierte tatsächlich verwirkli­
chen können.2 Das Vermögen des spontanen Initials 
(i. S. von Verursachung) naturkausaler Prozesse nennt 
Kant Freiheit. Über dieses Anfangenkönnen reicht 
eine Kausalität dieses Typs nicht hinaus. Jenseits der 
Sphäre bloßen Wollens herrscht wieder eine Betrach­
tungsweise des ersten Typs, die - wie die naturwissen­
schaftlichen Paradigmen des 18. Jahrhunderts es wol­
len - allein den Kausalgesetzen der Mechanik folgt.
Das zweite Bedingungsverhältnis, das unter dem Titel 
Freiheit geführt wird, erborgt sein Initial von der Vor­
stellung seines Endes. Darum heißt die Ursache im 

1 Cf. KrV B 472 u. 560; cf. B 564.
2 Cf. MS 381 u. KU 426. Cf. Paton, The Categorical Imperative 
(1971) 166/(1962) 201.

270

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rahmen dieses Kausalitätstyps Endursache (causa fi- 
nalis), der Typ selbst Zweckkausalität.
Bedingungsverhältnisse wecken nach Kant ein Bedürf­
nis der Vernunft, sich zu einem für gegeben angesehe­
nen Bedingten die vollständige Reihe der ihm vorange­
henden Bedingungen zu denken. Und um diesem Ge­
danken einen Abschluß und einen Halt zu geben, 
stellt sie dieser Reihe ein nurmehr Bedingendes, selbst 
gänzlich Unbedingtes voran.
Im Fall der Zweckkausalität ist das Unbedingte, das 
das Bedingungsverhältnis einer Reihe von Zweck-Mit­
tel-Relationen der Idee nach abschließt, im Grenzbe­
griff von einem Wesen gedacht, das eine Würde be­
sitzt, das „an sich selbst Zweck ist und zwar ein sol­
cher, an dessen Statt kein anderer Zweck gesetzt wer­
den kann“, welchem es „bloß als Mittel zu Diensten 
stehen“ sollte (GMS 42827_29).
Die negativen Begriffe des Zwecks an sich selbst und 
der Würde des Menschen gleichen sich bis in die Wört­
lichkeit. Der Sache nach folgt aus der Parallelität der 
beiden Gedanken: Wer nicht akzeptiert, daß sich die 
Voraussetzung eines Zwecks an sich selbst philoso­
phisch rechtfertigen läßt, muß auch auf den Gedan­
ken der Menschenwürde als der Idee eines unbeding­
ten Werts, der dem von bedingten Werten ausgehen­
den Regressus einen Abschluß gibt, verzichten. Ohne 
das Unbedingte aber werden, sofern die Voraussetzun­
gen gelten, die durch jenes Totalitätsbedürfnis der Ver­
nunft in Anschlag gebracht werden, auch der beding­
te Zweck und der bedingte Wert als solche unverständ­
lich.

271

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Die Vernunft fordert dies nach dem Grundsätze: wenn das 
Bedingte gegeben ist, so ist auch die ganze Summe der Bedin­
gungen, mithin auch das schlechthin Unbedingte gegeben, 
wodurch jenes allein möglich war.“ (KrV B 436)

Ich werde in diesem Kapitel
1) den methodischen Status des angezeigten Verfah­
rens, das zur Voraussetzung eines Zwecks an sich 
selbst und der eines absoluten Wertes zu zwingen be­
ansprucht, untersuchen, und zwar in der Form, in der 
es in der ersten Kritik und den Prolegomena prototy­
pisch für alle transzendentalen Ideen vorgezeichnet 
ist, um dann die Bedeutung der absoluten Metaphern 
,Zweck an sich selbst* und ,absoluter Wert* (Men­
schenwürde) als
2) deren teleologische und praktische Funktion zu 
erläutern, was des näheren
3) die Funktion einer analytischen sowie syntheti­
schen Einheit und
4) eine moralische Funktion ist.

1. Bedingtes, Bedingung und Unbedingtes.
7,um Prototyp regressiver Synthesis

,Bedingung* ist Kants weitester Begriff für Relationen 
der Dependenz aller Art.3 Nun unterwirft der Ver­
stand alle Erscheinungen der synthetischen Einheit 
Bedingungen (KrV B 436)4 und versteht mithin alles, 

3 Cf. Wolff, Kant’s Theory of Mental Activity (1963) 49.
4 Zur Konstruktion des ersten Satzes von KrV B 436 (= III 28315_21) 
cf. den Kommentar des Herausgebers Erdmann, III 578.

272

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was in der Sinnenwelt vorkommt, als bedingt. Die De- 
pendenzen sollen dabei so gedacht werden, daß sie 
sich von einem Bedingten ausgehend zu einer Reihe 
(nicht zu einem Aggregat) fügen, in der Bedingung 
auf Bedingung lückenlos folgt, wenn jede Bedingung 
als Bedingtes einer weiteren Bedingung und jedes Be­
dingte als Bedingung eines weiteren Bedingten gedeu­
tet werden kann.5 Solche Reihen können progressiv 
bzw. absteigend verfolgt werden, indem man von 
einer Bedingung ausgehend deren consequentia unter­
sucht, oder regressiv bzw. aufsteigend, indem man 
den antecedentia eines Bedingten nachgeht.
Ein Bedürfnis der Vernunft nach der Vollständigkeit 
einer solchen Dependenzreihe besteht Kant zufolge 
nur hinsichtlich des Regressus. Nur in ihm denkt sie 
sich eine Totalität, sucht sie Halt an einem Unbeding­
ten. Reine Vernunft konkurriert dagegen nicht mit 
dem Laplaceschen Dämon, der aus der vollständigen 
Kenntnis der Bedingungen die Fähigkeit zur Vorher­
sage jedes weiteren Weltzustands als eines Bedingten 

5 KrV B 387 f.: „Nun läßt sich eine jede Reihe, deren Exponent (des 
kategorischen oder hypothetischen Urteils) gegeben ist, fortsetzen; 
mithin führt ebendieselbe Vernunfthandlung zur ratiocinatio poly- 
syllogistica, welches eine Reihe von Schlüssen ist, die entweder auf 
der Seite der Bedingungen (per prosyllogismos), oder des Bedingten 
(per episyllogismos), in unbestimmte Weiten fortgesetzt werden 
kann.“ Cf. Jäsche-Logik § 86, 13334—1342: „Ein zusammengesetzter 
Schluß, in welchem die mehreren Vernunftschlüsse nicht durch blo­
ße Coordination, sondern durch Subordination^ d. h. als Gründe 
und Folgen miteinander verbunden sind, wird eine Kette von Ver­
nunftschlüssen genannt (ratiocinatio polysyllogistica)“ - Die Lük- 
kenlosigkeit wird durch vier Grundsätze der Vernunft eingefor­
dert: in mundo non datur hiatus, non datur saltus, non datur casus, 
non datur fatum (cf. KrV B 282 u. R 5377, XVIII 166).

273

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Bedingungen gewinnt.6 Es ist ihr sogar gleich­
gültig, ob eine Folgenreihe abbricht oder nicht. Un­
möglich gleichgültig aber können ihr die Bedingun­
gen zu einem gegebenen Bedingten sein. Das Ver­
nunftinteresse ist eines an Ursprüngen. Darum inter­
essiert sie der Quell von Zwecksetzungen und Wer­
ten, nicht deren Folgen.
Das Argument, das die regressive Ausrichtung der 
Vernunft in ihrem Ausgang bestimmt, ist ein logisch­
semantisches. Da sie die Begriffe, von denen sie tran­
szendentalen Gebrauch macht, nicht selber generiert, 
sondern zu diesem Gebrauch die Kategorien des Ver­
standes zu Ideen transformiert,7 hat sie sich - zumin­
dest im Sinne einer Richtschnur - an den Bedeutun­
gen, die die Ausdrücke unter Verstandesregeln besit­
zen, zu orientieren.
Nun ist aber das Verhältnis von Bedingtem und Bedin­

6 Cf. zu diesem Gedanken in praktischer Rücksicht KrV B 577 f.
7 Cf. KrV B 435 f. Nicht jeder Begriff, der sich auf der Kategorienta­
fel (KrV B 106) findet, taugt zur Transformation in eine Idee, son­
dern nur derjenige, dessen Synthesisregel eine unverzweigte Folge 
von Dependenzen organisiert oder, mit Kant, eine Reihe „der einan­
der untergeordneten (nicht beigeordneten) Bedingungen zu einem 
Bedingten.“ (KrV B 436) Dieser Anforderung wird aus jedem der 
vier Titel der Kategorientafel jeweils nur ein Kandidat gerecht. Zur 
Verwandlung in eine transzendentale und, wie wir mit Rücksicht 
auf den systematischen Ort, an dem Kant seinen Gedanken entwik- 
kelt, sagen müssen, kosmologische Idee eignen sich 1) unter dem Ti­
tel Quantität Zeit und (hinsichtlich seiner Begrenzung (cf. KrV B 
440) auch) Raum, 2) unter dem der Qualität Materie qua Realität, 3) 
unter dem der Relation Kausalität und 4) dem der Modalität das Zu­
fällige als Bedingtes einer nach Verstandesregeln notwendigen Be­
dingung. - Zur Begrenzung der Anzahl der Ideen nach dem Kriteri­
um der Bildung einer Reihe in der Synthesis des Mannigfaltigen cf. 
KrV B 442 u. 490.

274

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung analytisch, so, daß jedes Bedingte als solches 
nicht seine Folgen, sondern eine Bedingung (conditio 
sine qua non) voraussetzt, ohne die es nicht bedingt 
wäre. So verweisen auch Mittel auf Zwecke, Werte auf 
Maßstäbe (Äquivalente). Um ein Bedingtes als sol­
ches zu verstehen, reicht es, irgendeine Bedingung an­
zugeben, „denn das Bedingte bezieht sich analytisch 
(...) auf irgendeine Bedingung“ (KrV B 364).
Kant aber nimmt die Semantik des relationalen Be­
griffs der Bedingung nur zum Leitfaden der Erklä­
rung eines bestimmten gegebenen Bedingten, von 
dem es nun heißt, daß die Bedingungen „in Ansehung 
des gegebenen Bedingten schon vorausgesetzt und 
mit diesem auch als gegeben anzusehen“ (KrV B 
436 f.) seien.

„Es sei die Reihe m, n, o, worin n als bedingt in Ansehung 
m, aber zugleich als Bedingung von o gegeben ist, die Reihe 
gehe aufwärts von dem bedingten n zu m (1, k, i, etc.), imglei- 
chen abwärts von der Bedingung n zum bedingten o (p, q, r, 
etc.), so muß ich die erstere Reihe voraussetzen, um n als ge­
geben anzusehen, und n ist nach der Vernunft (der Totalität 
der Bedingungen) nur vermittelst jener Reihe möglich, seine 
Möglichkeit beruht aber nicht auf der folgenden Reihe o, p, 
q, r, die daher auch nicht als gegeben, sondern nur als dabilis 
angesehen werden könne.“ (KrV B 437 f.)

Die Bedingungen, die ein gegebenes Bedingtes mög­
lich machen, sind nicht mehr bloß notwendige (condi- 
tiones sine qua non), sondern hinreichende Bedingun­
gen. Sie sind die hinreichenden Prämissen in einem 
Schluß, der das Bedingte zur Konklusion hat.8 Nun 

8 Cf. Wolff, Kant’s Theory of Mental Activity (1963) 52.

275

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führt zwar das analytische Verhältnis von Bedingtem 
und Bedingung von jedem Bedingten auf „irgend­
eine“ Bedingung und, sofern diese wiederum bedingt 
ist, auf eine Reihe von Bedingungen. Doch verhindert 
dieselbe Analytizität zugleich einen Abschluß dieser 
Reihe. Die konsequent durchgeführte regressive Syn­
thesis,9 die nach Kants Auskunft durch diese Analyti­
zität „aufgegeben“ ist (KrV B 526), führt nach Regeln 
des Verstandes in einen infiniten Regreß, „denn das 
Bedingte bezieht sich analytisch zwar auf irgendeine 
Bedingung, aber nicht aufs Unbedingte“ (KrV B 364). 
Setzt nun aber ein gegebenes Bedingtes die Vollstän­
digkeit seiner antecedentia voraus, dann kann ohne ei­
nen archimedischen Endpunkt des Regresses, der aus 
demselben Grund nicht zur Reihe gehören darf und 
unter dem Titel ,Unbedingtes4 firmiert, nicht einmal 
mehr erläutert werden, was ein gegebenes Bedingtes 
sein soll.
Aus der Perspektive eines von einem Vernunftinteres­
se noch unberührten Verstandes - wenn wir einen sol­
chen isoliert denken dürfen - gibt es hier keinerlei 
Schwierigkeit. Die Vernunft dagegen, die den infini­
ten Regreß mit ihrem Totalitätsbedürfnis dem Ver­
stand erst aufgibt, ist in eins diejenige, die einen sol­
chen Regreß nicht duldet und nicht dulden darf.10 Dar­
um denkt sie sich ein Unbedingtes, das als Regulati- 

9 KrV B 438: „Ich will die Synthesis einer Reihe auf der Seite der Be­
dingungen, also von derjenigen an, welche die nächste zur gegebe­
nen Erscheinung ist, und so zu den entfernteren Bedingungen, die 
regressive (...) nennen.“
10 Meiner Ansicht nach überanstrengt Kant die Analytizität von Be­
dingtem und Bedingung, wenn er KrV B 526 sagt: „Zuerst ist folgen­

276

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vum sowohl den Verstand zum Regreß anhält als auch 
in seinen Erklärungsansprüchen begrenzt, zugleich 
aber eine Hypothese als denknotwendig vertritt, die 
die Verstandestätigkeit allererst sinnvoll macht.11 
Darüber, wie Vernunft sich ein Unbedingtes denken 
darf, scheiden sich die Geister. Gegenstand der Ent­
zweiung ist die Frage, ob die Vollständigkeit der Be­
dingungen zu einem Bedingten als durch letzteres zu 
ermitteln aufgegeben oder, wie der von Kant dialekti­
sches Argument* genannte Schluß es will, als bereits 
gegeben angesehen werden darf. Uber die Zulässig­
keit bzw. Unzulässigkeit der Verfahren zu entschei­
den, ist Sache vernünftiger Selbstprüfung oder diskur­
siver Polizei.12
Sei (p) die Totalität der Bedingungen zu einem Beding­
ten und (q) dieses Bedingte. Statt in einem Konditio­

der Satz klar und ungezweifelt gewiß: daß, wenn das Bedingte gege­
ben ist, uns eben dadurch ein Regressus in der Reihe aller Bedingun­
gen zu demselben aufgegeben sei; denn dieses bringt schon der Be­
griff des Bedingten so mit sich, daß dadurch etwas auf eine Bedin­
gung, und, wenn diese wiederum bedingt ist, auf eine entferntere Be­
dingung, und so durch alle Glieder der Reihe bezogen wird. Dieser 
Satz ist also analytisch und erhebt sich über alle Furcht vor eine tran­
szendentale Kritik. Er ist ein logisches Postulat der Vernunft: dieje­
nige Verknüpfung eines Begriffs mit seinen Bedingungen durch den 
Verstand zu verfolgen und soweit als möglich fortzusetzen, die 
schon dem Begriffe selbst anhängt.“ Cf. KrV B 545 f. Auf eine Reihe 
von Bedingungen bezieht sich Bedingtes nur dann, wenn es vom 
Totalitätsbedürfnis der Vernunft schon infiziert ist.
11 KrV B 545: ,,[D]er Grund des regulativen Prinzips der Vernunft 
[ist] der Satz: daß im empirischen Regressus keine Erfahrung von 
einer absoluten Grenze, mithin von keiner Bedingung, als einer sol­
chen, die empirisch schlechthin unbedingt sei, angetroffen werden 
könne.“ Cf. KU 16722-1685.
12 Cf. KrV B 739.

277

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nalschluß13 nach dem modus tollendo tollens (Smt) zu 
schließen, daß, wenn p nicht gegeben ist, auch q nicht 
gegeben ist, sucht das dialektische Argument nach 
dem modus ponendo ponens (Smp) von einem Beding­
ten auf die Vollständigkeit seiner Bedingungen zu 
schließen.
Das (zulässige) erste Argument besitzt folgendes Sche­
ma:

(Smt) Wenn —■/>, dann —i q.
_______________

und heißt erläutert: Wenn die Totalität der Bedingungen zu 
einem Bedingten nicht gegeben ist, so ist auch das 
Bedingte nicht gegeben. Nun liegt aber das Beding­
te vor, folglich usw. In diesem Schluß ist p notwen­
dige Bedingung, conditio sine qua non für q.

q muß unter der Voraussetzung der Vollständigkeit 
seiner Bedingungen gedacht werden.
Das Schema des (unzulässigen) dialektischen Argu­
ments sieht dagegen, wenn wir die Kürzel in der Be­
deutung von (q) für das Bedingte und (p) für die Voll­
ständigkeit seiner Bedingungen übernehmen, folgen­
dermaßen aus:

(Smp) Wenn q, dann p.
___________

13 Cf. zum Folgenden Schönrich, Kategorien und transzendentale 
Argumentation (1981) 184f.

278

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant formuliert das Argument, auf dem die „ganze Antino­
mie der reinen Vernunft“ beruhe, so: „Wenn das Bedingte ge­
geben ist, so ist auch die ganze Reihe aller Bedingungen des­
selben gegeben: nun sind uns Gegenstände der Sinne als be­
dingt gegeben, folglich usw.“ (KrV B 525) In diesem Schluß 
ist q zureichende Bedingung fürp.

Wird p, welches, wie vorausgesetzt, notwendige Be­
dingung für q ist, in den Konditionalschluß (Smp) einge­
setzt, dann nimmt es formal nunmehr die Stelle des Be­
dingten (Konsequens) ein, während q in ebendemsel­
ben Schluß die zureichende Bedingung (Antecedens) 
für p ist. Daraus folgt, daß mittels eines Schlusses im 
modus ponendo ponens die Möglichkeitsbedingung 
eines Bedingten aus dem Bedingten selbst, und das 
heißt mit Kants Worten, aus etwas, das uns als Gegen­
stand „der Sinne als bedingt gegeben“ ist, geschlossen 
wird.
Das aber ist abwegig, denn eine logische Folgerung 
aus einem empirischen Satz ist selbst ein empirischer 
Satz.14 Die notwendige Möglichkeitsbedingung eines 
Bedingten wäre Resultat eines zwar wahren, doch 
nicht a priori oder, was für Kant gleichbedeutend ist,15 
notwendig wahren Satzes, p kann jedoch, wie Kant 
ihn einführt, kein empirischer Satz sein, weil absolute 
Vollständigkeit kein Begriff ist, der sich durch Erfah­
rung gewinnen ließe. - Geschlossen werden darf von 
den Folgen auf die Gründe mithin nur im modus tol- 
lendo tollens.16

14 Cf. Stegmüller, Gedanken (1972) 28 u. Rohs, Transzendentale 
Logik (1976) 66.
15 Cf. KrV B 3, 101 et passim.
16 KrV B 819: „Der modus tollens der Vernunftschlüsse, die von 

279

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur ein nach Regeln des Verstandes Unmögliches 
kann Bedingung der Möglichkeit geregelten Verstan­
desgebrauchs werden. Das Unbedingte ist nicht mehr 
unter den Dingen zu suchen, sondern ein Gedanke, 
der sich einzig im Regressus selbst als einer Tätigkeit 
des Verstandes findet. Zulässig ist der Schluß von 
einem Bedingten auf die vollständige Reihe seiner Be­
dingungen und auf ein Unbedingtes nach Kant auch 
nur dann, wenn sowohl das Bedingte als auch seine Be­
dingungen als Noumena betrachtet werden, als sol­
ches, was nur im Regreß als einer geistigen Leistung, 
nicht aber in der Sinnenwelt vorkommt. Denn nur so 
ist garantiert, daß das Bedingte im Ober- und Unter­
satz des Schlusses in derselben Bedeutung gebraucht 
wird.17

,,[W]enn das Bedingte sowohl, als seine Bedingung, Dinge 
an sich selbst sind, so ist, wenn das Erstere gegeben worden, 
nicht bloß der Regressus zu dem Zweiten aufgegeben, son­
dern dieses ist dadurch wirklich schon mit gegeben, und, 
weil dieses von allen Gliedern der Reihe gilt, so ist die voll­
ständige Reihe der Bedingungen, mithin auch das Unbeding­
te dadurch zugleich gegeben, oder vielmehr vorausgesetzt, 
daß das Bedingte, welches nur durch jene Reihe möglich 
war, gegeben ist.“ (KrV B 526; die letzten beiden Herv. v. mir)

Da es weder möglich ist, aus einem gegebenen Beding­
ten jeweils nur auf ein einziges bestimmtes notwendi­

den Folgen auf die Gründe schließen, beweist nicht allein ganz stren­
ge, sondern auch überaus leicht.“
17 ... und nicht „der Obersatz des kosmologischen Vernunftschlus­
ses das Bedingte in transzendentaler Bedeutung einer reinen Katego­
rie, der Untersatz aber in empirischer Bedeutung eines auf bloße Er­
scheinungen angewandten Verstandesbegriffs“ (KrV B 527) nimmt.

280

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ges Antecedens zu schließen, noch das Bedingte aus 
einer einzigen eindeutig festgelegten hinreichenden 
Bedingung abzuleiten,18 muß bereits die Struktur der 
Reihe als Desiderat des Vernunftinteresses verstanden 
werden. Innerhalb eines Aggregats von Mitteln und 
Zwecken legt sich der Rekurs auf einen Zweck an sich 
selbst ebensowenig nahe, wie innerhalb eines von Wer­
ten und ihren Äquivalenten - im Rahmen einer 
Tauschgesellschaft etwa - der auf einen absoluten 
Wert. Das Bestreben, für ein Bedingtes mittels eines 
analytisch-regressiven Verfahrens sowohl notwendi­
ge als auch hinreichende Bedingungen anzugeben, ver­
langt einen massiven Eingriff der Vernunft, wie er nur 
im transzendentalen Grenzdiskurs vorkommt. Die­
ser setzt ein Bedürfnis voraus, das außerhalb seiner 
nicht angetroffen wird.
Das entscheidende Dokument dazu liefert (deutlicher 
noch als KrV B 526) eine Fußnote zum Paragraphen 5 
der Prolegomena:

„Analytische Methode, sofern sie der synthetischen entge­
gengesetzt ist, ist ganz was anderes als ein Inbegriff analyti­
scher Sätze: sie bedeutet nur, daß man von dem, was gesucht 
wird, als ob es gegeben sei, ausgeht und zu den Bedingungen 
aufsteigt, unter denen es allein möglich.“ (Prol § 5, 27628-32; 
Herv. v. mir)

Hinreichende Bedingungen, unter denen etwas allein 
möglich ist, sind eben zugleich notwendige Bedingun­
gen. Auf dergleichen Bedingungen verweist ein gege­
benes Bedingtes allenfalls im Rahmen einer Semantik 

18 Cf. Wolff, Kant’s Theory of Mental Activity (1963) 53.

281

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


transzendentaler Begriffe. Deren Interpretation hat 
mit Hilfe normalsprachlicher Ausdrücke zu erfolgen. 
Interpretieren heißt hier: ihre Funktion angeben.
Zulässig kann der angezeigte Begriffs- und Regelge­
brauch nur in heuristischer Absicht innerhalb des 
Grenzdiskurses sein. Kein Anspruch auf objektive Er­
kenntnis wird erhoben. In der Sphäre des Noumena- 
len, das selbst einen durch Erklärungsbedürfnisse der 
Vernunft legitimierten hypothetischen Charakter be­
sitzt (als mögliche Perspektive des Denkens), geht es 
nicht mehr primär um die vollständige Deutung von 
gegebenem Bedingtem, sondern um das Vernunftin­
teresse selbst: die Absicherung ihrer Regeln mittels 
,letzter Regeln4, die in einem Unbedingten als der Idee 
absoluter Absicherung terminiert. Das Dynamische19 
und Operationale dieser Vernunft (und dieser Philoso­
phie) gilt zuletzt wiederum ihr selbst.

Die Vernunft sucht „in ihrem logischen Gebrauche die allge­
meine Bedingung ihres Urteils (des Schlußsatzes), und der 
Vernunftschluß ist selbst nichts anderes als ein Urteil, ver­
mittelst der Subsumtion seiner Bedingung unter eine allge­
meine Regel (Obersatz). Da nun diese Regel wiederum eben 
demselben Versuche der Vernunft ausgesetzt ist, und da­
durch die Bedingung der Bedingung (vermittelst eines Pro­
syllogismus) gesucht werden muß, so lange es angeht, so 
sieht man wohl, der eigentümliche Grundsatz der Vernunft 
überhaupt (im logischen Gebrauche) sei: zu dem bedingten 
Erkenntnisse des Verstandes das Unbedingte zu finden, wo­
mit die Einheit desselben vollendet wird. Diese logische Ma­
xime kann aber nicht anders ein Prinzipium der reinen Ver­
nunft werden, als dadurch, daß man annimmt: wenn das Be­

19 Cf. R 5363 (1776-78), XVIII 162.

282

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dingte gegeben ist, so sei auch die ganze Reihe einander un­
tergeordneter Bedingungen, die mithin selbst unbedingt ist, 
gegeben“ (KrV B 364).

Logischer Vernunftgebrauch verweist nach subjekti­
ven Maximen auf transzendentalen. Dieses Denken, 
der regulative Gebrauch der Ideen oder der hypotheti­
sche Gebrauch der Vernunft,20 für das Kant in der drit­
ten Kritik - und nur dort - den metaphorischen Aus­
druck reflektierende Urteilskraft4 findet,21 über­
schreitet den Rahmen einer Argumentation kat’an- 
thröpon22 freilich so wie Kant sie versteht, nicht.

20 KrV B 674 f.: „Wenn die Vernunft ein Vermögen ist, das Besonde­
re aus dem Allgemeinen abzuleiten, so ist entweder das Allgemeine 
schon an sich gewiß und gegeben, und alsdann erfordert es nur Ur­
teilskraft zur Subsumtion, und das Besondere wird dadurch not­
wendig bestimmt. Dieses will ich den apodiktischen Gebrauch der 
Vernunft nennen. Oder das Allgemeine wird nur problematisch an­
genommen, und ist eine bloße Idee, das Besondere ist gewiß, aber 
die Allgemeinheit der Regel zu dieser Folge ist noch ein Problem; so 
werden mehrere besondere Fälle, die insgesamt gewiß sind, an der 
Regel versucht, ob sie daraus fließen, und in diesem Falle, wenn es 
den Anschein hat, daß alle anzugebenden besonderen Fälle daraus 
abfolgen, wird auf die Allgemeinheit der Regel, aus dieser aber nach­
her auf alle Fälle, die auch an sich nicht gegeben sind, geschlossen. 
Diesen will ich den hypothetischen Gebrauch der Vernunft nen­
nen.“
21 Eine Ausnahme bilden die Paragraphen 81-84 in der von Gott­
lob Benjamin Jäsche nach Kants Anweisungen verfaßten Logik; 
Jäsche-Logik, IX 131-133. Zum ersten Gebrauch des Ausdrucks cf. 
KU 17919_26. - Daß sich die Parallele nicht nur auf die theoretische 
Philosophie Kants erstreckt, zeigt seine Rede von praktisch reflek­
tierender Urteilskraft, KU § 88, 45612_i4; cf. KU 45522_24 u. den Ge­
brauch des Terminus ,moralische Teleologie*, KU § 87, 44721i27f>32, 
4487f et passim.
22 Cf. KrV B 767. Cf. Model, Metaphysik und reflektierende Ur­
teilskraft bei Kant (1987) 203.

283

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sowohl die Vollständigkeit der Reihe als auch das sie 
begrenzende Unbedingte müssen als Ideen für das 
Denken betrachtet werden. Sie können keinerlei ob­
jektive Realität beanspruchen, sondern werden zur 
Orientierung für das regressive oder analytische Me­
thode genannte Verfahren, Bedingtes auf seine Bedin­
gungen hin zu untersuchen, vorausgesetzt.23 Ihre 
Wirklichkeit ist die des Ermöglichungsgrundes eines 
bestimmten Denkens. Ihre Notwendigkeit hat die Un- 
verzichtbarkeit des durch sie ermöglichten Denkens 
zur Voraussetzung. Dies verlangt eine „transzendenta­
le Überlegung“,24 die sich durch die Eigentümlichkeit 
eines universell geführten und universell gültigen ad- 
homin em-Arguments auszeichnen soll:

„Ein Beweis (...), der auf Überzeugung angelegt ist, kann 
(...) zwiefacher Art sein, entweder ein solcher, der, was der 
Gegenstand an sich sei, oder was er für uns (Menschen über­
haupt) nach den nothwendigen Vernunftprincipien seiner 
Beurtheilung sei (ein Beweis kat’aletheian oder kat’an- 
thröpon^ das letztere Wort in allgemeiner Bedeutung für 
Menschen überhaupt genommen), ausmachen soll (...) Im 
letztem Falle kann er, auf bloß theoretischen Principien be­
ruhend, niemals auf Überzeugung wirken; legt er aber ein 
praktisches Vernunftprincip zum Grunde (welches mithin 
allgemein und nothwendig gilt), so darf er wohl auf eine in 
reiner praktischer Absicht hinreichende, d. i. moralische, 
Überzeugung Anspruch machen.“ (KU § 90, 46235 - 4639)25

23 Cf. Prol § 5, 276 Fn. R 5923 (1783/84), XVIII 38513f : „Ideen (...) 
können zwar angenommen werden als Hypothesen, aber nicht als 
erweislich gelten.“
24 Cf. KrV KrV B 317, 319, 325, 351. KrV B 319: „transzendentale 
Reflexion“; auch transzendentales Argument*, KrV B 617: „Dieses 
Argument, ob es gleich in der Tat ein transzendentales ist, (...)“
25 Zur Deutung transzendentaler als ad-hominem-Argumente in 

284

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Zweck an sich selbst
als teleologisch und praktisch Unbedingtes

Ich werde hier, soweit zulässig, den Unterschied zwi­
schen Überlegungen zu praktischen und teleologi­
schen Zwecken vernachlässigen, die mir, sofern sie 
von einem Unbedingten Gebrauch machen, mutatis 
mutandis auf dasselbe zu zielen scheinen. Das heißt, 
ich behandle teleologisch und praktisch reflektieren­
de Urteilskraft als analoge Vermögen. Dabei ist im 
Praktischen von einem Zweck an sich selbst die Rede, 
der als Ursprung aller absichtsvollen (praktischen) 
Zwecke gedacht wird, in der Teleologie von etwas, 
das „den höchsten Zweck selbst in sich“ (KU § 84, 
43527f.) hat, von einem Zweck, der der Natur unter­
stellt wird, obgleich sie ihn selbst prinzipiell nicht sel­
ber hervorbringen kann, da es zwar eine Vermittlung, 
nicht aber einen Übergang eines Kausaltätstyps in 
einen anderen geben kann.
Es sind zunächst teleologische Überlegungen, die auf 
die Idee eines Zwecks an sich selbst verweisen und in­
nerhalb deren diese Metapher eine ausweisbare Funk­
tion besitzt. Reflektierende Urteilskraft26 bedarf so­
wohl als teleologisch als auch qua praktisch reflektie­
rende eines Unbedingten, in dem ihre Spekulation ter­
miniert und von dem her diese zu stützen ist.

der sprachanalytischen Philosophie cf. Phillips Griffiths, Transcen- 
dental Arguments (1969) 172 u. Rorty, Transcendental Arguments, 
Self-Reference, and Pragmatism (1979) 82, 89, 99.
26 KU 19424: „Die teleologische ist kein besonderes Vermögen, son­
dern nur die reflectirende Urteilskraft überhaupt“.

285

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„In dem Verhältnisse der Ursache zur Wirkung ist die Erste 
Ursache der Grenzbegriff, der kein causatum alterius ist." 
(Metaphysik L„ XXVIII, 1 19516f.)

Ist Naturkausalität das Verknüpfungsprinzip einer 
Reihe von Bedingungen, so entwirft die Vernunft die 
regulative Hypothese (cf. KrV B 675) vom jenseitigen 
Verursacher der Reihe, für die dieser die Bedingung, 
an sich selbst betrachtet aber notwendiges Wesen - 
„Ens a se“ (NF 132114) - sein muß.27 „In der Reihe der 
wirkenden Ursachen ist ein ens ab alio, aber endlich 
muß ich doch an ein ens a se kommen.“ (NF 13212i f.) 
Denkt sich die Vernunft dagegen ein Unbedingtes zu 
einer durch Zweckkausalität bestimmten Reihe, so ge­
winnt sie die regulative Hypothese von einem Wesen, 
das von sich aus sich selbst Zwecke setzen kann.
Die erste Hypothese führt auf das Modell, nach dem 
die jüdisch-christliche Tradition sich den Ursprung 
einer Würde des Menschen denkt.28 Die Welt ist da­
nach als ein Bedingtes auf einen Schöpfergott zurück­
zuführen. Das letzte Glied seiner Schöpfung, das letz­
te in der Reihe der lebendigen Wesen, wie sich der 
zweite biblische Schöpfungsbericht ausdrückt,29 
zeichnet sich vor den anderen durch eine ihm aner­

27 Metaphysik LI, XXVIII, 1 21636_39: „Der Anfang der Natur ist 
nur die Bedingung, unter der die Begebenheiten in der Welt gesche­
hen können. Demnach ist die Schöpfung keine Begebenheit, son­
dern nur das, wodurch die eventus geschehen.“
28 Daß Würde mit der imago dei des Menschen anerschaffen ist, ist 
in der lateinischen christlichen Philosophie spätestens seit Ambro­
sius (339-397) offizielle Lehre. Cf. Ambrosius, De dignitate condi- 
tionis humanae, PL 17, 1105-1107.
29 Cf. Gen. 2,7; 1. Kor. 15,45.

286

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaffene Ebenbildlichkeit mit dem Schöpfer aus,30 
bleibt aber gleichwohl wie jedes Nachbild mit Rück­
sicht auf sein Urbild ein Bedingtes.
Von dieser Begründungstradition hat sich der Theorie­
typ, den Kant vertritt, verabschiedet. Wenn eine Wür­
de des Menschen zu denken ist, dann nur nach einem 
zweiten Modell, das ein Implikat der Zweckkausalität 
ist - sofern ein Totalitätsinteresse der Vernunft sich 
auf sie bezieht. Wenn es denn ein biblisches Motiv 
gibt, das die Kantsche Theoriebildung mit prägt, so ist 
es der Herrschaftsauftrag, wie er nach dem ersten 
Schöpfungsbericht dem ersten Menschenpaar erteilt 
wird.31 Im Anklang an das Bibelwort beginnt in der 
Nachschrift Gottfried Feyerabends Kants Natur­
rechtsvorlesung aus dem Jahr 1784, die erste Ausarbei­
tung einer Philosophie der menschlichen Würde sei­
ner sogenannten kritischen Zeit:

„Für den Willen des Menschen ist die ganze Natur unter­
worfen, soweit seine Macht nur reichen kann, außer andre 
Menschen und vernünftige Wesen. Die Dinge in der Natur 
durch Vernunft betrachtet, können nur als Mittel zu Zwek- 
ken angesehen werden, aber bloß der Mensch kann als 
Zweck selbst angesehen werden. Ich kann mir bei andern 

30 Cf. Gen. 1,26 f.
31 Gen. 1,28-30: „Seid fruchtbar und mehret euch und füllet die 
Erde und machet sie euch untertan und herrschet über die Fische im 
Meer und über die Vögel unter dem Himmel und über das Vieh und 
über alles Getier, das auf Erden kriecht. Und Gott sprach: Sehet da, 
ich habe euch gegeben alle Pflanzen, die Samen bringen, auf der gan­
zen Erde, und alle Bäume mit Früchten, die Samen bringen, zu eu­
rer Speise. Aber allen Tieren auf Erden und allen Vögeln unter dem 
Himmel und allem Gewürm, das auf Erden lebt, habe ich alles grü­
ne Kraut zur Nahrung gegeben.“

287

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dingen keinen Werth denken, als wenn ich sie als Mittel zu 
andern Zwecken betrachte zE: der Mond hat für uns einen 
Werth, sofern er die Erde beleuchtet, Ebbe und Fluth etc. 
hervorbringt. Das Daseyn der unvernünftigen Dinge hat kei­
nen Werth, wenn nichts da ist, das sich dessen bedienen 
kann d:i: wenn kein vernünftiges Wesen sie als Mittel ge­
braucht.“ (NF 13192_io)32

Die Teleologie betrachtet die Natur als ein System 
von Zweck-Mittel-Relationen und denkt es auf einen 
Zweck hin gedeutet, der Umdeutungen in ein Mittel, 
wie sie in jedem anderen Fall möglich sind, wider­
steht.33 Sie tut das mit der Legitimation, mit der dort, 
wo Naturwissenschaft als rein theoretische Wissen­
schaft, obgleich das Erkenntnisinteresse keineswegs 
schon gestillt ist, an prinzipielle Grenzen, die die von 
wissenschaftstheoretischen Grundsätzen gezogenen 
Grenzen sind, stößt, Vernunftprinzipien (der Vollstän­
digkeit, Denkökonomie, Einheit und Konstanz34) 
Leitfaden der Forschung werden dürfen.
Kant bezieht sich auf den wissenschaftstheoretischen 
Grundsatz,

„daß alles in einer Naturwissenschaft natürlich müsse er­
klärt werden, weil es sonst zu dieser Wissenschaft nicht ge­
hören würde (...) Allein ebenderselbe Grundsatz, daß alles 
in der Naturwissenschaft natürlich erklärt werden müsse, 
bezeichnet zugleich die Grenzen derselben.“ (Über den Ge­
brauch teleologischer Principien, VIII 17812 f. u. 23 f.)

32 Cf. KpV 8716_i9 u. R 6908, XIX 2036 f.
33 Cf. GMS 43632 Anm., 42828f.
34 Cf. Gerhardt, Interesse (1976) 488.

288

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So beruft sich Kant auf eine

„Befugniß, ja Bedürfniß, von einem teleologischen Princip 
auszugehen, wo uns die Theorie verläßt“ (Über den Ge­
brauch teleologischer Principien, VIII 15916f ),

was nach unserer Lesart heißen muß, daß er eine Be­
fugnis auf ein Bedürfnis gründet, so daß sowohl der 
Dispens von der theoretischen Begründung, den sich 
die Vernunft selber erteilt, als auch der Status der Prin­
zipien ein subjektiver sein muß.
Daß sich die Natur zu einem System der Zwecke fügt 
und es darum in der Natur Zweckmäßiges vom äußer­
lich Zweckmäßigen, d. h. als Mittel Tauglichen, bis 
hin zu den organisierten Wesen geben muß, in denen 
„Alles wechselseitig als Zweck und Mittel aufeinan­
der in Beziehung steht“ und die, weil Zweckmäßig­
keit Bedingung ihrer Möglichkeit ist, allein als Zweck­
system zu verstehen sind:35 das alles ist lediglich ein 
Ordnungsprinzip des Denkens.36

Die „Vorstellungsart nach Endursachen“ ist „nur eine sub- 
jective Bedingung unseres Vernunftgebrauchs (...), wenn 
sie die Beurtheilung der Gegenstände nicht bloß als Erschei­
nungen angestellt wissen will, sondern diese Erscheinungen 
selbst sammt ihren Principien auf das übersinnliche Sub­
strat zu beziehen verlangt, um gewisse Gesetze der Ein­

35 Über den Gebrauch teleologischer Principien, VIII 17910f. Zur 
Unterscheidung von äußerer und innerer Zweckmäßigkeit cf. KU 
§ 82, 425.
36 Die Metapher des Leitfadens findet sich an vielen Stellen: cf. z. B. 
KrV B 91, 810; GMS 3 903; Idee zu einer allgemeinen Geschichte, 
VIII 18i2>25, 1915, 308,30.

289

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit derselben möglich zu finden, die sie sich nicht anders 
als durch Zwecke (wovon die Vernunft auch solche hat, 
die übersinnlich sind) vorstellig machen kann.“ (KU § 82, 
42917_24)

Was sich dieser Sicht entzieht und dem Interesse an sy­
stematischer Einheit widersetzt, gilt dann für das Un­
zweckmäßige, das nicht gesetzmäßig, sondern zufäl­
lig ist und das, sofern es nicht nur zwecklos, sondern 
sogar zweckwidrig ist, der Vernunft widerstreitet.37 
Und die reine Vernunft, deren Hypothese eines Sy­
stems der Zwecke sich einer praktischen bzw. morali­
schen Absicht verdankt, antwortet auf das Zwecklo­
se, Zweckwidrige und Wilde, soweit es Menschen an­
geht, mit moralischer Restriktion bis hin zum vernich­
tenden Urteil.38
Wo dagegen der Gegenstand der Perspektive der 
Zweckmäßigkeit gerecht wird, ist jedes Naturding 
einem anderen ein taugliches Mittel. In der Reihe sub­
ordinierter Bedingungen, die zugleich die der Subordi­
nation der Begründungen für ein Bedingtes im Rah­
men der Polysyllogismen reiner Vernunft ist, ist alles 
auch als bedingt zu betrachten.
Ich denke nun, daß wir im Rahmen einer Diskussion 
des Zwecks an sich selbst ,Bedingung4 ohne weiteres 
in ,Zweck4 und ,Bedingtes4 in ,Mittel4 übersetzen dür­
fen, so daß sich in der Tat die zu übertragenden Begrif­
fe als Prototypen für jede regressive Synthesis bewäh­

37 Cf. GMS 3954_27.
38 Cf. GMS 42237-42316; Rel 27\ f ; Recension der J. G. Herderschen 
,Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit4, VIII 65j _9; 
R 1500, XV 7855_9. Cf. Sutter, Kant und die ,Wilden4 (1989).

290

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren. Dementsprechend läßt sich ein Kantsches Theo­
riestück, das wir in die Darstellung des Prototyps be­
reits aufgenommen haben, nun folgendermaßen um­
formulieren:

,Es sei die Reihe m, n, o, worin n als Mittel zum Zweck m, 
aber zugleich als Zweck von o gegeben ist, die Reihe gehe 
aufwärts vom Mittel n zum Zweck m (1, k, i, etc.), imglei- 
chen abwärts vom Zweck n zum Mittel o (p, q, r, etc.), so 
muß ich die erstere Reihe voraussetzen, um n als gegeben, 
d. h. als Mittel anzusehen, und das Mittel n ist nach der Ver­
nunft (der Totalität der Zweck-Mittel-Relationen) nur ver­
mittels jener Reihe möglich/

Der Begriff ,Zweck* ermöglicht den des ,Mittels*, 
ohne Zweck ist nichts ein Mittel. Die Mittel aber reali­
sieren den Zweck. Ohne Mittel bleibt es bei der blo­
ßen Antizipation der Wirkung oder, wie Kant sagt, 
beim bloßen Wünschen. Das logisch-semantische Ver­
hältnis von Zweck und Mittel verhält sich in Ascen- 
denz und Descendenz reziprok zum Verhältnis der 
Realisierung von Zwecken durch Mittel: Der Zweck 
verwirklicht nicht die Mittel, aber ohne den Zweckbe­
griff verschwindet der relationale Begriff des Mittels. 
Der Begriff des Mittels dagegen gehört, anders als 
Kant das will, nicht zur Semantik von ,Zweck*, aber 
ohne Mittel läßt sich kein Zweck verwirklichen.
Eine Reihe „unentbehrlich nothwendigefr] Mittel“ 
(GMS 4176f.) analytisch aus einem Zweck abzuleiten, 
erweist sich als unmöglich,39 und ist überdies, wenn 

39 GMS 41715f : „die Mittel selbst zu einer vorgesetzten Absicht zu 
bestimmen, dazu gehören allerdings synthetische Sätze“.

291

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir Transzendentalphilosophie zu Recht als ein Ver­
fahren zur Absicherung letzter Regeln bestimmt ha­
ben, nicht deren eigentliches Geschäft, da „absolute 
Totalität (...) von der Vernunft nur sofern gefordert 
[wird], als sie die aufsteigende Reihe der Bedingungen 
zu einem gegebenen Bedingten angeht“ (KrV B 436).40 
Wie aber läßt sich nun für die Idee eines Zwecks an 
sich selbst argumentieren?

„Ein Ding in der Natur“, heißt es in der Vorlesung über Na­
turrecht, „ist ein Mittel dem andern; das läuft immer so fort, 
und es ist nothwendig, am Ende ein Ding zu denken, das 
selbst Zweck ist, sonst würde die Reihe kein Ende haben.“ 
(NF 132118_20)41

In der Grundlegungsschrift wird diese Behauptung te­
leologischer Notwendigkeit durch ihre axiologischen 
und ethischen Konsequenzen zu stützen gesucht. Ein 
objektiver Zweck, der an sich selbst Zweck ist, sei er­
forderlich,

„weil ohne dieses überall gar nichts von absolutem Werthe 
würde angetroffen werden; wenn aber aller Werth bedingt, 
mithin zufällig wäre, so könnte für die Vernunft überall kein 
oberstes praktisches Princip angetroffen werden.“ (GMS 
42829-33)

40 NF 132128_30: „Es liegt schon in der Natur der menschlichen Ver­
nunft, daß sie nie etwas anders, als bedingt, einsehen kann, nie etwas 
ohne Grund einsehen kann“.
41 NF 132123 f_: „Ein Ding ist Mittel des andern, daher muß zuletzt 
ein Ding seyn, das kein Mittel mehr, sondern Zweck an sich selbsten 
ist.“

292

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun mag es stimmen, daß ein moralisches Gesetz 
einen absoluten Wert präsupponiert, der seinerseits et­
was präsupponieren muß, das in jeder Hinsicht 
Zweck und in keiner Mittel ist, ohne welches wieder­
um die Reihe von Mitteln und Zwecken kein Ende hät­
te. Doch keiner dieser Schritte steuert ein Argument 
für die Hypothese eines Zwecks an sich selbst bei. 
Warum die Reihe, in der jeder Zweck auch als Mittel 
zu einem weiteren Zweck interpretiert werden kann, 
ein Ende haben sollte, dafür müßte zumindest ein 
Grund genannt werden können. So könnte ein Skepti­
ker, der sich auf eine Diskussion einläßt und überdies 
zumindest so entgegenkommend ist, nicht das Ver­
nunftinteresse überhaupt in Abrede zu stellen, einkla­
gen, daß es eben auch für den Einsatz dieses Interesses 
eines Arguments bedarf, das es vom Vorwurf des Dog­
matismus freispricht; und wenn es ein solches Argu­
ment nicht gibt, dann gibt es ebensowenig einen 
Grund dafür, daß dergleichen Zweck-Mittel-Reihen 
enden, ja enden müssen - sofern es um die Rechtferti­
gung einer Notwendigkeitsbehauptung geht -, dann 
gibt es eben nichts, was von absolutem Wert ist, und 
nichts, was moralisch absolut verpflichtet.

Die Idee eines Zwecks an sich selbst mag in einer 
Theorie der menschlichen Würde noch so nachdrück­
lich als absoluter Wert etc. dargestellt werden, für die­
se Theorie selbst ist sie es keineswegs. Hier wird sie ge­
braucht, sofern sie etwas zu erklären taugt. Von der 
Dignität des zu Erklärenden fällt nichts auf die Erklä­
rung ab; sowenig wie die Rede vom Heiligen - Kant: 
die „Heiligkeit des Willens“ (KpV 3235; cf. GMS 4146, 

293

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43929f.) - den philosophischen Text zur Heiligen 
Schrift macht. Darum kann eine analytisch-regressive 
Methode nicht darauf abzielen, eines ihrer Theoreme 
als Selbstzweck zu feiern. Nötig ist es vielmehr zu se­
hen, ob die Idee eines Zwecks an sich selbst zur Inter­
pretation von Mittel-Zweck-Verhältnissen als sol­
chen etwas beiträgt oder sogar unverzichtbar ist. Dies 
ist - gegen Schopenhauer42 - zumindest die interes­
santere Lesart.

Ein Argument für die Hypothese eines Zwecks an 
sich selbst kann sich darum nur am Modell des Schlus­
ses im modus tollendo tollens (Smt) orientieren. „Wäre 
kein Zweck, so wären auch die Mittel umsonst und 
hätten keinen Werth“, heißt es in der bisweilen etwas 
kryptischen Vorlesungsnachschrift Naturrecht Feyer- 
abend (NF 131919 f.), was etwa soviel sagt wie: Gäbe es 
keinen letzten Zweck, der in jeder Hinsicht Zweck ist, 
so wäre die Rede von Mitteln bar jeglicher Rechtferti­
gung, desgleichen die von bedingten bzw. relativen 
Werten.43

(Sm *) Wenn es kein Unbedingtes gibt, das an sich 
selbst Zweck ist, dann gibt es auch kein Mit­
tel. Nun gibt es aber solches, was wir als Mit­
tel verstehen und gebrauchen, d. h. wir kön­
nen das Faktum einer Praxis reklamieren. 

42 Cf. Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 523.
43 Cf. Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 135: „Soll 
daher jene Mittel/Zweck-Beziehung sich auch nur in ihrem Relati­
ven* und ,bedingten* Sinne aufrechterhalten lassen, so ist ,notwen­
dig, am Ende ein Ding zu denken, das selbst Zweck ist* [NF 1321 ,?].**

294

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folglich müssen wir etwas unterstellen, was 
Zweck an sich selbst ist.

Will man auf diese praktischen und teleologischen Ka­
tegorien nicht verzichten, muß die Idee eines Zwecks 
an sich selbst unterstellt werden.
Analog, wenngleich minder elegant und, wie ich fürch­
te, auch minder schlüssig, läßt sich so auch für eine 
Würde des Menschen argumentieren.

(Smt**) Wenn es nicht etwas (jemanden) gäbe, dem al­
les einen Wert und in bezug auf das alles über­
haupt erst einen Wert haben kann und hat, so 
wäre nichts von Wert, diese Kategorie fehlte 
überhaupt. Nun gibt es aber das Faktum ei­
ner wertenden Praxis, folglich muß dafür 
auch ein ,Subjekt aller Werte* unterstellt wer­
den, dem, obgleich nach den Regeln eben je­
ner (relativ) wertenden Praxis einzig nicht zu 
entscheiden ist, ob es einen Wert besitzt oder 
nicht,44 das metaphorische Prädikat ,absolu­
ter Wert* oder eine Würde zugesprochen 
wird.

,Besitzt einen absoluten Wert* steht dann für ,Subjekt 
aller Werte* und fungiert als regulativer Begriff im 

44 Denn an eine dem Subjekt ebenfalls mögliche Selbstwertstif­
tung, sich genau dadurch wert zu sein, daß es sich in jeder seiner 
Handlungen (auch) als Mittel benutzt, und einen absoluten Wert zu 
besitzen, weil dieses Sich-als-Mittel-Benutzen für jede Handlung 
unverzichtbar ist, ist offensichtlich nicht gedacht. Es kommt zu kei­
ner Theorie eines Mittels an sich selbst, er wird nicht als Grenzbe­
griff in Erwägung gezogen. - Zum unendlichen Regreß eines Von- 
sich-selbst-Gebrauch-Machens in realistischer Konzeption cf. 
Prauss, Für sich selber praktische Vernunft (1989) 261.

295

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rahmen einer Deutung wertender Praxis auf die Be­
dingung ihrer Möglichkeit hin.45
Das zeigt, wenn es etwas zeigt, zumindest, daß eine 
Philosophie, die transzendental argumentiert, einen 
Selbstzweck und eine Würde des Menschen nicht gera­
dewegs konzipiert und beweist, sondern sich aus 
einer Erklärungsnot zu ihrer Hypothese gedrungen 
sieht, die gegen den Verdacht, daß ihr „vielleicht bloß 
hochfliegende Phantasterei ingeheim zum Grunde lie­
ge“ (GMS 39436f ), zu verteidigen ist. In der Metapher 
,Zweck an sich selbst4 drückt sich diese Erklärungs­
not aus. In einer dem Normalsinn der Wörter nach pa­
radoxen Wendung zeigt sich ihre Funktion an, die 
zwei Regeln gibt:
1) Auf der Ebene, auf der dieser Normalsinn herrscht - 
das ist für Kant die des Verstandes - ist im Regressus 
stets fortzufahren.
2) Die Vernunft hat einen Fixpunkt zu denken (focus 
imaginarius), der den Elementen im Regressus des 
Verstandes Halt und Bedeutung gibt. - Sie tut das mit 
Hilfe eines Ausdrucks, der semantisch abweichend ist 
und damit nicht mehr den Operationen des Verstan- 
dens zufallen kann.

45 Anders Prauss, der den absoluten Wert als ein realistisches Kon­
zept eines Sich selbst wert Seins zu verstehen scheint. Prauss, Kant 
über Freiheit als Autonomie (1983) 137: „Daß eben dadurch aber 
der Mensch einen ,Wert‘, ja sogar einen ,inneren* und ,absoluten* 
Wert darstellt, bedeutet lediglich, daß er als theoretisches und prakti­
sches Selbstverhältnis jeweils immer zunächst einmal ,sich selber 
wert ist*.** Dem Sich selbst wert Sein ist, so denke ich, aber ebenso 
wie einem Sich selbst Wollen argumentativ zu begegnen. Cf. Kap. 
IV, 3.1.

296

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das zeigt zudem, daß der regulative Begriff, mit des­
sen Hilfe es zu einer Art Letztbegründung kommen 
soll, eine Begründung nur relativ und im Rückgriff 
auf ein zu Begründendes faktischer Natur leisten kann. 
Das zeigt aber zuletzt, daß das Problem, auf das tran­
szendentale Überlegungen eine Antwort geben, ohne 
die von ebendenselben Überlegungen unterstellte Be­
dürfnisstruktur der Vernunft gar nicht bestünde.
Darum lautet der Kantsche Refrain in dieser Sache:

„Wie aber ein Wesen an sich selbst bloß Zweck seyn kann, 
und nie Mittel, ist eben so unbegreiflich, als wie in der Reihe 
der Ursachen ein nothwendiges Wesen seyn müsse. Indes­
sen müssen wir beides annehmen, wegen des Bedürfnisses 
unsrer Vernunft, alles vollständig zu haben.“ (NF 132l24-2s)

Menschliche Praxis gewinnt in der Kantschen Kon­
zeption ihre Möglichkeitsbedingung und zugleich 
ihren Halt nicht in deren Gemeinschaftlichkeit und 
Wechselseitigkeit unter Menschen, sondern in einer 
reinen Vernunftidee, von der regulativer Gebrauch zu 
machen ist.

Die Möglichkeit, naturteleologische und praktische 
Überlegungen parallel zu führen, hat ihre Grenzen. 
Die Annahme natürlicher Zwecke kann sich des Re­
kurses auf empirische Data niemals entschlagen. Mit 
Hilfe teleologischer Hypothesen wird die Natur neu 
gedeutet, wenn das Interpretament einer Naturkausa­
lität nicht zureicht. Was gedeutet wird, ist stets die Na­
tur als etwas empirisch Bedingtes.
Anders die Theorie der Praxis, die, wie in Kapitel I aus­
geführt, von aller Empirie entbunden ist und ein Ver­

297

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunftprinzip enthält, dem sie alle möglichen Zwecke 
unterwirft. Soweit diese Zwecke den Rahmen bloßer 
Gesinnung überschreiten und ,in der Welf realisiert 
werden sollen, wird die reine praktische Teleologie 
eine natürliche voraussetzen, die die Natur als prakti­
schen Zwecken angemessen denkt (cf. Kap. III, 
4.1.2).46 Dieses Verfahren ist, weil es nur zwei Betrach­
tungsweisen überhaupt miteinander in Verbindung 
bringt (und diese Verbindung deutet), empirisch unbe­
lastet und damit weiterhin „reine Zweckslehre“.

,,[R]eine praktische Teleologie, d. i. eine Moral“ oder „reine 
Zweckslehre“, kann nach Kant „keine andere als die der Frei­
heit sein“ (Über den Gebrauch teleologischer Principien 
VIII 182f.).

Wir werden darum eine weitere Funktionsbedeutung 
der absoluten Metapher ,Zweck an sich selbst4 in der 
Kantschen Freiheitslehre zu suchen haben.

3. Zweck an sich seihst als Einheitsfunktion

Da auf dem Wege regressiver Synthesis des Verstan­
des nur frühere Bedingungen, niemals aber ein Ur­
sprung und mithin

„keine absolute Totalität der Bedingungen im Kausalverhält­
nisse herauszubekommen ist, so schafft sich die Vernunft 

46 Cf. Über den Gebrauch teleologischer Principien, VIII 18228 - 
1839. GMS 43632 f: »Die Teleologie erwägt die Natur als ein Reich 
der Zwecke, die Moral ein mögliches Reich der Zwecke als ein 
Reich der Natur.“

298

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Idee einer Spontaneität, die von selbst anheben könne zu 
handeln, ohne daß eine andere Ursache vorangeschickt wer­
den dürfe, sie wiederum nach Gesetzen der Kausalverknüp­
fung zur Handlung zu bestimmen.“ (KrV B 561)

Im Prozeß der Begründung einer Reihe einen End­
punkt zu präsupponieren, um mit den Elementen der 
Reihe sinnvoll operieren zu können und mit dem End­
punkt der Begründung in der Sache über einen absolu­
ten Anfangspunkt zu verfügen, - das kann einer Theo­
rie der Praxis unmöglich schon ausreichen. Sie hat die­
sen Punkt selbst noch zu deuten und will ihn als den 
Ursprung aller Praxis bzw. als Rechtfertigungsgrund 
ihrer Deutung denken. Als Grenzdiskurs geht sie bis 
zum Äußersten und bestimmt diesen Ursprung der 
Praxis als eine Grenze, die zuletzt mit der Bedingung 
der Möglichkeit von Grenzdiskursen zusammenfällt. 
Wir werden dies Schritt für Schritt auffalten.
Am Anfang unserer Rekonstruktion nehmen wir eine 
These vor, die wir bereits kennen:

„Nun sage ich: der Mensch und überhaupt jedes vernünftige 
Wesen existirt als Zweck an sich selbst“; dieses „Dasein“ hat 
„an sich selbst einen absoluten Werth“ (GMS 4287f.u.3f.)-

Wie diese Behauptung zu verstehen ist, läßt sich bes­
ser als durch die Grundlegungsschrift mit einigen Pas­
sagen aus der Naturrechtsvorlesung deutlich machen. 
Dort wird zunächst das Selbstbewußtsein, wie es für 
das theoretische Selbstverhältnis des Menschen gilt, 
als notwendige, wenn auch nicht hinreichende Bedin­
gung für eine Würde des Menschen vorgestellt:

299

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ohne Vernunft kann ein Wesen nicht Zweck an sich selbst 
seyn; denn es kann sich seines Daseyns nicht bewußt seyn 
(...) Die Vernunft aber giebt uns nicht die Würde.“ (NF 
13222fu6)47

Wir müssen hier lesen: die theoretische Vernunft gibt 
uns keine Würde, obgleich sie die conditio sine qua 
non einer Würde des Menschen ist. Einer Vernunft, 
die rein theoretisch bleibt und kein Moment von Prak- 
tizität enthält, kann weder zugedacht werden, daß sie 
einen Begriff von Zweck oder Wert ausbildet, noch 
daß sie wertstiftend tätig wird. Stattdessen ist dafür 
die Freiheit sowohl oberste als auch hinreichende Be­
dingung (cf. NF 132222 f).

- „Die Freyheit des Menschen ist die Bedingung, unter der 
der Mensch selbst Zweck seyn kann (...) Soll der Mensch 
also Zweck seyn; so muß er einen eignen Willen haben“ (NF 
13202f,u5).

- „Des Menschen innrer Werth beruht auf seiner Freiheit, 
daß er einen eignen Willen hat. Weil er der letzte Zweck 
seyn soll, so muß sein Wille von nichts mehr abhängen.“ 
(NF 131937_3048

47 Cf. NF 1319h f : „Auch die Thiere haben an sich keinen Werth, 
denn sie sind sich ihres Daseyns nicht bewußt“.
48 Cf. NF 1322n-u: „Aber die Freiheit, nur die Freiheit allein, 
macht, daß wir Zweck an sich selbst sind. Hier haben wir Vermö­
gen, nach unsrem eignen Willen zu handeln“; NF 132217_19: „Die 
Freiheit des Wesens muß ich voraussetzen, wenn es soll ein Zweck 
vor sich selbst seyn. Ein solches Wesen muß also Freiheit des Wil­
lens haben“; NF 132636_38: „Ein vernünftiges Wesen als Zweck an 
sich selbst muß seinen eigenen Willen haben, und daher muß dieser 
Wille frei seyn.“

300

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweck an sich selbst zu sein und eine Würde zu besit­
zen, setzt beide Male Freiheit voraus. Zwei Ideen, 
zwei Grenzbegriffe, präsupponieren eine dritte Idee. 
Dieses Dritte, die Freiheitsidee, fällt mit dem Gedan­
ken zusammen, daß der Mensch einen Willen hat, 
einen „eigenen“ Willen, wie Kant zu präzisieren sich 
genötigt sieht.
Der „eigene“, das ist der freie Wille, und jeder Wille 
ist stets jemandes eigener Wille. Letzteres zumindest 
scheint aber nur eine Trivialität festzuhalten, und es 
ist unklar, warum Kant es mehrfach wiederholt. 
Denn, wie er es sieht, heben weder der ,Gleichklang4 
der Willen noch bestimmte Zwänge und Verpflichtun­
gen den jeweiligen Willen als eigenen auf: Wollen 
zwei dasselbe, dann will es doch jeder jeweils mit sei­
nem Willen. Und niemand kann den Willen eines ande­
ren haben, sosehr er ihn auch beherrschen mag.
Wollen, lautet das Argument, welches als formales 
subjektivitätsphilosophisches und nicht als empiri­
sches zu verstehen ist, muß der andere selber, wie sehr 
er sich auch anpaßt, verleugnet, wie weitgehend sein 
Wille auch gebrochen ist. Kant hatte sich bereits in ei­
ner Reflexion der 1770er Jahre auseinandergelegt, daß 
ein anderer auch nur dann zu etwas verpflichtet wer­
den kann, wenn dieser die Verpflichtung aus Freiheit 
sich selbst verpflichtend49 adoptiert und selber, wie 
,widerwillig4 auch immer, in sie einwilligt.50 Und 

49 Da für Kant Freiheit nichts ist, in dem es graduelle Abstufungen 
gibt (cf. R 4229, XVII 46712_i4), können wir hier nicht sagen: aus zu­
mindest einem Rest an Freiheit.
50 MS 3816_9: „Nun kann ich zwar zu Handlungen, die als Mittel 
auf einen Zweck gerichtet sind, nie aber einen Zweck zu haben von

301

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn er dann in jener Naturrechtsvorlesung des Jah­
res 1784 die Rede vom eigenen Willen zur Unterschei­
dung des Menschen vom Tier nutzt, welches zwar ei­
nen Willen, aber eben keinen eigenen, sondern den 
der Natur habe (cf. NF 131939-13202), so macht das 
die Rede von einem eigenen Willen keineswegs plau­
sibler. Die Metapher vom Willen der Natur verdeckt 
nur, daß Kant den Tieren in Wahrheit überhaupt kei­
nen Willen,51 sondern einen „Instinct“ (NF 132028) - 
„diese Stimme Gottes, der alle Thiere gehorchen“ 
(Muthmaßlicher Anfang, VIII 1114) - zuschreibt. Mit­
hin ist die Charakterisierung des Willens als eines eige­
nen überflüssig, sobald die lediglich schmückende Me­
tapher vom Willen der Natur weggelassen oder er­
setzt wird.52
Was Kant an dieser Stelle aber meint, wird gleichwohl 
deutlich: Der menschliche Wille ist ein eigener und in­
sofern freier, als er „nicht von Triebfedern bestimmt“ 
wird - nicht mit kausalmechanischen Metaphern er­
läutert werden kann -, „denn alsdenn wäre er nicht 
frei, sondern wie die Thiere.“ (NF 132638f.) Der eigene 
Wille ist der freie, insofern er von nichts mehr abhängt 

anderen gezwungen werden, sondern ich kann nur selbst mir etwas 
zum Zweck machen“ Ebenso MS 3813O_35. - R 6954 (1776-78), XIX 
213! f; Man kann „niemals den andern obligiren, als vermittellst des­
selben eignen Willen.“ In dieser Reflexion macht Kant allerdings zu­
gleich deutlich, daß er dadurch, daß eine Verpflichtung, die zu 
Recht anerkannt ist, auf einem allgemeinen Willen fußt, den einzel­
nen (eigenen) Willen als dem allgemeinen subsumierbar immer 
schon als verpflichtet denken kann. Der eigene Wille ist verpflich­
tet, insofern er idealerweise ein Fall von allgemeinem Willen ist.
51 Cf. NF 13198f u. 13203.
52 So auch Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 131.

302

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(cf. NF 131939), d.h. unbedingt ist. Das Wort ,eigen4 
macht somit Anzeige darauf, daß ein freier Wille nicht 
fremd-, sondern selbstbestimmt (autonom) ist; an­
dernfalls gibt er „sich nicht selbst, sondern ein frem­
der Antrieb giebt ihm“ das Gesetz (GMS 44425 0, was 
den Gedanken des Willens in unmetaphorischer Be­
deutung aufhöbe.53 Ist ein eigener Wille derjenige, der 
sich selbst bestimmt, kann das Wort ,eigen4 nicht 
mehr in ausschließlich besitzanzeigender Bedeutung 
verstanden werden.
Ich setzte mich zur weiteren Klärung der Frage, was 
ein Zweck an sich selbst ist, mit einem Deutungsvor­
schlag von Gerold Prauss auseinander. Sein Verdienst 
ist es, sich, nach meinem Kenntnisstand, erstmalig de­
tailliert auf semantische Probleme des Ausdrucks 
Zweck an sich selbst eingelassen, statt sich, wie der 
überwiegende Teil der Literatur, ohne Problematisie­
rung seiner appellativen Kraft überlassen zu haben.54 
Meine Schwierigkeiten mit der Interpretation von 
Prauss rühren daher, daß er dem Ausdruck eine be­
stimmte semantische Tiefenstruktur unterstellt, die er 
nicht besitzt und, wie ich es sehe, nicht besitzen kann. 
Ich möchte dagegen Zweck an sich selbst als eine abso­

53 Der Wille erhält sich als solcher, wie bereits Augustinus zu seiner 
Rettung vorschlägt, indem er sich die Begierde propria uoluntate an­
eignet. Augustinus, De libero arbitrio III 2.8, CC 29, 275; cf. I 21.75, 
CC 29, 225. Cf. Kap. I, 2.2.1.1, Fn. 33. Der Ausdruck ,eigener Wille‘ 
kann dann als Übersetzung dieses Gedankens gelten.
54 Zum Eindruck, den diese Kraft auf ihn mache, bekennt sich 
Wolff, The Autonomy of Reason (1973) 175 und gesteht zugleich, 
nicht genau zu verstehen, was der Ausdruck an bestimmten Stellen, 
wie z. B. in der sog. Zweck-Formel, meine.

303

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lute Metapher deuten, die sich nur so interpretieren 
läßt, daß wir ihre Funktionsbedeutung angeben.

3.1 Praktische Reflexivität

Prauss hat die These vertreten, daß Kant vom Wort 
,eigen* nicht nur possessiven, sondern auch reflexiven 
Gebrauch mache, wie er sich zwar in keinem Dictio- 
naire nachweisen, wohl aber der Sache nach und auch 
wörtlich bei Kant belegen lasse. Ja, diese reflexive Be­
deutung von ,eigen* sei dem Gedanken nach sogar die 
ursprünglichere, weil sie - aus subjektivitätsphiloso­
phischer Sicht - die possessive erst begründe.55 In der 
Betonung des Willens als eines eigenen ist primär ein 
menschliches Selbstverhältnis angezeigt, das nicht das 
Eigene in Auseinandersetzung mit und Abhebung 
zum Fremden gewinnt, sondern aus einem prakti­
schen Für sich Sein (Reflexivität) die Möglichkeit der 
Abhebung gegen anderes gewinnt. So wie Kant von 
einem „eigenen Bewußtsein“ (GMS 44814) spricht, wo 
er Selbstbewußtsein meint, und „eigene Gesetzge­
bung“ (GMS 45023; cf. GMS 43229f., 44910f.) sagt, wo es 
Selbstgesetzgebung oder eben Autonomie heißen 
müßte, meine er auch mit ,eigener Wille*, so Prauss, 
„dergleichen wie ,Selbstwille* oder ,Selbstwollen*“. 
Da aber ein vergleichbares Wort zu Selbstbewußtsein, 
wie es als Name für das theoretische Selbstverhältnis 
des Menschen zur Verfügung steht, für das praktische 

55 Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 129 f., 131 f. u. 
ders., Für sich selber praktische Vernunft (1989) 253 f. Cf. Wenzel, 
Anthroponomie (1992) 170.

304

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverhältnis des Menschen in unserer Sprache 
fehlt, könne dieses Verhältnis praktischer Reflexivität 
nur mit Wendungen wie „Wille zu sich selbst“ oder 
„Wollen seiner selbst“ umschrieben werden.56
Kants eigene Formulierung, mit der er in der Tat un­
zweideutig anzeigt, daß er vom Wort,eigen* (auch) re­
flexiven Gebrauch macht, ist etwas vorsichtiger und 
besagt, daß „jeder Person ihr eigener“ ein „auf sie 
selbst gerichteter Wille“ sei (KpV 8722).57 Das sagt 
nicht, daß die Person, der ein solcher Wille eignet, mit­
tels dieses Willens sich selbst will oder bezweckt, son­
dern - schwächer -, daß der Wille einer Person ein ihr 
eigener ist, indem er (bei allem, was er will, auch) auf 

56 Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 130, 136, 138.
57 Die Passage lautet bei Kant: „Eben um dieser [der Freiheit] wil­
len ist jeder Wille, selbst jeder Person ihr eigener, auf sie selbst ge­
richteter Wille[,] auf die Bedingung der Einstimmung mit der Auto­
nomie des vernünftigen Wesens eingeschränkt“ (KpV 8721 -24; das er­
gänzte Komma findet sich in der Weischedel-Ausgabe). Das könnte 
einfach heißen: jede meiner Handlungen, auch eine, die, wie es den 
Anschein hat, nur mich selbst betrifft, weil sie allein mir gelten soll, 
untersteht der möglichen Beurteilung durch das Sittengesetz. Ich 
darf mit mir nicht alles anstellen. - Der auf sie selbst gerichtete Wil­
le einer Person wäre demnach ein Sonderfall von Willen. Prauss 
aber wählt eine lectio difficilior, die die Phrase hinter dem ,eigener' 
als Explikation jeglichen Kantschen Gebrauchs des Wortes ,eigen', 
sofern es in Zusammenhang mit ,Willen' gebraucht wird, versteht 
und jeden Willen als einen eigenen. Ersteres scheint mir die Stelle zu 
überanstrengen. Da aber letzteres, unabhängig von aller Kantphilo­
logie, unter subjektivitätsphilosophischen Vorzeichen nicht von 
der Hand zu weisen ist und die Deutung des ,eigen', wenn auch nur 
schwer dieser Passage zu entnehmen, damit ihre Berechtigung er­
hält, folge ich, diesen Ansatz darstellend, der - spekulativen - Les­
art von Prauss.

305

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Person „gerichtet“ ist.58 Wir können das folgen­
dermaßen umformulieren: In allem, was die Person 
will, ist sie Subjekt ihres Willens genau so, daß dieser 
sich (auch) ,irgendwie* auf es zurückbezieht. Ich ver­
stehe das ,gerichtet auf dann nicht wörtlich, nicht als 
Ausdruck einer Intention, sondern als Anzeige einer 
noch interpretationsbedürftigen Beziehung.
Prauss ändert auslegend die Kantsche Wendung, in­
dem er das Ziel der Gerichtetheit des Willens aus­
tauscht. Aus der Person, deren Wille (auch) auf sie, 
d. h. auf diese Person selbst gerichtet ist, wird ein Wil­
le, der ein „auf sich selbst gerichteter Wille“ ist,59 aus 
dem Verhältnis des Willens zur Person ein „prakti­
sches Selbstverhältnis“60 des Menschen „als so etwas 
wie Wille“.61 Das führt den Gedanken der Reflexivität 
noch enger, zwingt aber spätestens hier dazu, genauer 
zu sagen, worin diese Reflexivität besteht und was 
man sich mithin unter der Auf sich selbst Gerichtet­
heit des Willens zu denken hat.
Die Überlegung, die Prauss dazu anstellt, hält zwei 
Antworten bereit, auch wenn alle Anzeichen darauf 

58 Und im Kontext heißt es, daß auch dieser Wille, wie er nur die 
wollende Person selbst betrifft und ein praktisches Selbstverhältnis 
darstellt, dem kategorischen Imperativ untersteht. Weitergehend da­
gegen die Vorlesungsnachschrift Moral Mrongovius II (1784/85), 
XXIX 6109-],: „moralischer Wille ist sein eigener Gegenstand, denn 
ein solcher Wille ist nicht bedingt, sondern unbedingt.“ Das aber 
meint einen Willen, „der zugleich sich selbst als allgemein gesetzge­
bend zum Gegenstände haben könnte“ (GMS 43221 f ).
59 Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 130. Herv. v. 
mir.
60 Ebd. 132.
61 Ebd. 135.

306

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hindeuten, daß er diese selber für ein und dieselbe 
nimmt. Ich indes unterscheide sie nach den Titeln 
,Sich selbst Wollen4 und ,Für sich selbst Wollen4.62 

1) Sich selbst Wollen
Die erste ist eine Antwort im Sinne des bereits zitier­
ten Wollens seiner selbst, ergänzt um die Gedanken 
des Selbstzwecks und der Selbstverwirklichung:

„Was auch immer er wollen mag, so ist der Mensch doch 
eben dieses Wollen jeweils nur dadurch, daß er in allem, was 
er will, grundsätzlich zunächst einmal sich selber will; und 
was auch immer er zu einem Zweck oder zu einem Mittel 
für Zwecke erheben mag, so ist dies alles Mittel oder Zweck 
doch ausschließlich insofern, als der Mensch in allen Mitteln 
oder Zwecken grundsätzlich zunächst einmal sich Selbst­
zweck ist. Und was er zur Befriedigung seiner Bedürfnisse 
an Objekten auch immer verwirklichen mag, ein Wollen 
oder Handeln ist solche Verwirklichung von Anderem sei­
ner selbst doch immer nur insofern, als der Mensch dadurch 
gerade Verwirklichung seiner selbst erstrebt.“63

Ein Wille, der sich selbst will: das wäre eine verlocken­
de, eine zu verlockende Lösung des Problems eines 
Zwecks an sich selbst. Insofern das, was ein Wille will, 
sein Zweck ist, wäre in der Tat der Wille, der es auf 
sich selbst absehen könnte und sich zu bezwecken ver­
möchte, Selbstzweck oder an sich selbst Zweck, ja ein 

62 Cf. ebd. 135 f.
63 Ebd. 135 f. Cf. ebd. 136: Etwas ist „sein Wille oder seine Hand­
lung oder sein Zweck prinzipiell nur dadurch, daß es lediglich die 
ganz bestimmte Art und Weise bildet, wie ein solcher Mensch sich 
Selbstzweck oder Wille zu sich selber ist.“

307

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweck an und für sich selbst.64 Wir hätten dann ge­
zeigt, wie Freiheit, insofern sie sich in einem eigenen 
als einem selbstreflexiven Willen dokumentiert, einen 
Zweck an sich selbst und damit die Würde des Men­
schen begründet.
Doch der Gedanke trägt nicht. Denn, so haben wir zu 
fragen: was will der Wille, der sich selbst will, was der 
Mensch, der als Wille Wille zu sich selbst ist? Was be­
zweckt der, der sich selbst bezweckt? Was verwirk­
licht der, der sich selbst verwirklicht? Einen Willen zu 
denken, der sich selbst will oder sich selbst bezweckt, 
einen Menschen zu denken, der als Wille, und das 
muß hier immer heißen: als transzendentales Ich, ein 
Gleiches tut, - das ist, wörtlich verstanden, keine sinn­
volle Verstehensanweisung.65 Ist es bloß die Anzeige 
auf ein Unvordenkliches, dann trägt sie nichts zu 
einem nachvollziehbaren Verständnis von Zweck an 

64 Eine Bemerkung Kants zur Heiligkeit stützt diese selbstreflexive 
Figur mit einer selbstprädikativen Überlegung: Das moralische Ge­
setz als Maßstab aller Heiligkeit soll danach etwas sein, „was an sich 
heilig ist“ (KpV 13125). Hat der Maßstab, um das herauszufinden, 
sich demnach an sich selbst angelegt, um sich selbst zu messen? - 
Cf. dagegen Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 50: 
„Man kann von einem Ding nicht aussagen, es sei 1 m lang, noch, es 
sei nicht 1 m lang, und das ist das Urmeter in Paris. - Damit haben 
wir aber diesem natürlich nicht irgend eine merkwürdige Eigen­
schaft zugeschrieben, sondern nur seine eigenartige Rolle im Spiel 
des Messens mit dem Metermaß gekennzeichnet.“
65 Mitunter ist es die bloße geistige Verführung, die geradezu da­
von lebt, daß sie mit Verstehensanweisungen operiert, die keine, zu­
mindest keine sinnvollen, sind, wenngleich sich auch die appellati- 
ven Züge, die in ihnen liegen, interpretierend erschließen lassen. Cf. 
z. B. Heidegger, Die Selbstbehauptung der deutschen Universität 
(1983) 19: „Wir wollen uns selbst.“

308

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich selbst bei. Sollen wir dabei aber an einen bestimm­
ten, nämlich besonderen Gegenstand des Willens den­
ken, ist auch bereits die strenge Reflexivität, auf die es 
der Rede vom sich selbst Wollen ankommt, verspielt. 
Auch Nicolai Hartmanns Gedanke der intentio oblt- 
qua, wie Prauss ihn sich aneignet und ihn verwan­
delt,66 befreit nicht von den Schwierigkeiten, die sich 
mit dem Sich selbst Wollen stellen, sondern wieder­
holt sie. Deuten wir diese reflexive Intention im Sinne 
strenger Reflexivität als ein Es auf sich selbst Absehen 
bzw. Sich selbst Bezwecken („Wollen seiner selbst“) 
oder eben in wörtlichem Sinne als Zweck an sich 
selbst, so fragt sich von neuem, was denn, ist der 
Mensch nunmehr als Intentionalität gedeutet, eine In­
tention eigentlich intendiert, wenn sie sich selbst in­
tendiert.
Nach den Regeln der Semantik sind wir gehalten, In­
tention so zu verstehen, daß sie als solche auf etwas an­
deres als sie selbst aus ist. Jede Intention, die, wörtlich 
verstanden, ihren Namen verdient, ist eo ipso intentio 
recta. Eine intentio obliqua ist dann ebensowenig eine 
Intention, wie Zweck an sich selbst ein Zweck ist.67 

66 Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie [1935] (1948) 49 f. 
mit Fn. Prauss, Die Welt und wir 1/1 (1990) 20 f., 55 f., 85-87 et pas­
sim.
67 Cf. dagegen Prauss, Die Welt und wir 1/1 (1990) 20. Prauss 
spricht dort in Absetzung gegen die „natürliche intentio recta“ von 
einer ,,unnatürliche[n] intentio obliqua“, was ihm daran festzuhal­
ten erlauben und auch seinen Leser zu denken verpflichten soll, daß 
intentio obliqua eine, wenn auch unnatürliche, Intention sein kön­
ne. Die Rede von intentio recta als sog. natürlicher Einstellung fin­
det sich gleichfalls bei Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie 
(1948) 48-51.

309

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn es einen möglichen sinnvollen Gebrauch von 
beiden gibt, dann muß es ein metaphorischer sein. Sie 
anders zu verstehen hieße, eine Metapher wörtlich 
und deskriptiv mißzuverstehen.
Eine wesentlich bessere Lösung der Frage, was 
Zweck an sich selbst heißen kann, ist für den subjekti­
vitätsphilosophischen Rahmen m. E. mit der zweiten 
Antwort gefunden.

2) Für sich selbst Wollen
Praktische Reflexivität ist hier nicht mehr als „Wille 
zu sich selbst" oder „Wollen seiner selbst" gedeutet. 
Die Auf sich selbst Gerichtetheit des Willens ist nun­
mehr so ausgelegt, daß dieser genau dadurch eigener 
Wille ist, daß er alles, was er will, für sich will. Dem 
vermöchte sich auch das selbstloseste Wollen nicht zu 
entziehen. Auch beim Altruisten sei dessen

„Altruismus eine dem Willen desselben zurechenbare Hand­
lung doch lediglich als eine Weise, wie er jeweils für sich 
selbst will, wie er nämlich immer schon für sich (...) sich sel­
ber altruistisch will.“68

Das Für sich selbst Wollen, so sehen wir, erzeugt aller­
erst die Zurechenbarkeit der Handlungen.69 Daß der 
Wille einer Person ein (auch) auf sie gerichteter ist, ist 
somit nichts Beiläufiges, sondern konstituiert erst die 

68 Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 136.
69 Vorarbeiten zur Metaphysik der Sitten, XXIII 24510: „Freyheit 
ist die Zurechnungsfähigkeit“.

310

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person,70 die ihrer Definition nach das Subjekt aller 
ihrer Handlungen, d.h. der Adressat von deren Zu­
rechnung (imputatio) ist (cf. MS 22324f., 22721).

„Nur indem Wille zunächst einmal als ,eigener* in der Weise 
auftritt, daß er alles, was er will, grundsätzlich reflexiv für 
sich selbst will, steht er überhaupt als Adressat bereit, dem al­
les das, was er in diesem Sinne will, dann auch in dieser Wei­
se als ,eigener* sich zuschreiben läßt, daß es possessiv sein 
Wille, seine Handlung, sein Verdienst oder seine Schuld 
ist**.71

Eine Person - wie Subjektivitätsphilosophie sie sieht - 
kann mit sich eine bestimmte Absicht haben. Sie kann 
z. B. wollen, altruistisch zu sein. Und wenn sie dies 
will, so will sie es für sich. Ja, es kann gesagt werden, 
daß nur dann davon die Rede sein kann, daß sie es ist, 
die etwas will, wenn sie es für sich will. Das kann je­
doch unmöglich schlüssig so zu Ende gedacht wer­
den, daß sie etwas Bestimmtes will und dann auch 
noch einmal das Für sich des Wollens Gegenstand 
eines ,zweiten* Willens ist, der zwar nichts Bestimm­
tes, wohl aber die Zurechenbarkeit alles bestimmten 
oder ,ersten* Wollens will. Das Für sich ist nicht noch 

70 GMS 42821-24: „[Vernünftige Wesen [werden] Personen genannt 
(...), weil ihre Natur sie schon als Zwecke an sich selbst (...) aus­
zeichnet“.
71 Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 132. Cf. ebd.: 
„Der bekannte ,Täter seiner Taten' ist er überhaupt nur dadurch, 
daß er alles, was er tut, im Grunde für sich selber tut, und zwar in 
einem Sinn, daß dadurch nicht etwa ein ,Tun für andere' ausge­
schlossen wäre, weil auch alles, was er ,für andere tut', sein Tun über­
haupt nur ist, indem es grundsätzlich ein Tun für sich selbst ist.“

311

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einmal ein separater Wille neben oder zugleich mit 
dem Willen, der etwas Bestimmtes will.
Zwar halte ich - immer auf den Rahmen eines subjek­
tivitätsphilosophischen Ansatzes eingeschränkt - das 
Für sich Wollen für die elegantere Lösung der Frage, 
was mit dem Ausdruck ,Zweck an sich selbst* gemeint 
sein könnte, doch scheint mir alles wieder verloren zu 
sein, sobald diese Wendung mit Hilfe von Antwort 1) 
zu erklären versucht wird, so daß das Für sich im Sich 
selbst aufgeht.
Daß im Sich selbst Wollen ,wollen* abweichend ge­
braucht ist, zeigt sich bereits daran, daß das Wort, lie­
ße sich tatsächlich ein reflexiver Gebrauch von ihm 
machen, nicht mehr negiert werden kann.72 Die Per­
son kann die Reflexivität, die sie konstituiert, nicht 
willentlich aufkündigen, ohne daß sie das für sich täte, 
womit sie von ebenderselben Reflexivität auch schon 
wieder eingeholt worden wäre.73 Der Adressat kann 

72 In der geistig verführenden Rede zeigt sich das noch, wenn sie 
nur scheinbare Alternativen der Wahl zwischen Sich-Wollen und 
Sich-nicht-Wollen aufbaut. So ist die Frage, die Heidegger und Hit­
ler 1933 den deutschen Männern und Frauen vorlegen, „ob es - das 
ganze Volk - sein eigenes Dasein will oder ob es dieses nicht will“, 
unmöglich zu verneinen, wenn „die junge und jüngste Kraft des Vol­
kes, die über uns schon hinweggreift [der Nationalsozialismus], 
(...) darüber bereits entschieden“ hat. Heidegger, Deutsche Männer 
und Frauen! [Aufruf zugunsten Hitlers und der nationalsozialisti­
schen Partei im Hinblick auf die Volksabstimmung und die Reichs­
tagswahl vom 12. Nov. 1933], in: Schneeberger, Nachlese zu Heideg­
ger (1962) 145. Cf. Heidegger, Deutsche Lehrer und Kameraden!, 
ebd. 148 u. ders., Die Selbstbehauptung der deutschen Universität 
(1983) 19.
73 Cf. im Paralogismen-Kapitel der KrV B 404: „Durch dieses Ich 
(...), welches denkt, wird nun nichts weiter, als ein transzendentales 

312

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich nicht willentlich als solcher negieren. (Daß er sich 
deswegen auch nicht physisch vernichten darf, war 
Kants Gedanke, wie er sich im Selbstmordverbot nie­
derschlägt.)
Wir aber sagen nun: er kann - streng reflexiv - auch 
unmöglich sich selbst wollen. Die Selbstaffirmation 
des Willens, wenn es das ist, worauf es der reflexive 
Wille abgesehen hat, kann nicht mehr als etwas vom 
Willen Gewolltes gedeutet werden. Sie läßt sich nicht 
demonstrieren, sondern ist vorauszusetzen, damit - 
regiert der Subjektbegriff das Nachdenken - von 
einem Willen gesprochen werden kann.
Sagen wir vom Willen, er wolle - streng reflexiv - sich 
selbst, so können wir nicht mehr sagen, was er will, 
wenn er sich selbst will (dann will er nichts und ist so­
mit auch kein Wille). Will er aber etwas Bestimmtes, 
dann ist die gesuchte Reflexivität, die ihn seiner Zwek- 
ke und Handlungen zurechenbar macht, verlorenge­
gangen. Wäre das Für sich des Für sich Wollens selbst 
ein gewolltes, dann stellte sich das Problem des Adres­
saten bei diesem ,zweiten4 Willen nur aufs neue. In der 
Grundlegung heißt es, der Mensch müsse, insofern er 
Zweck an sich selbst sei,

„in allen seinen sowohl auf sich selbst, als auch auf andere 
vernünftige Wesen gerichteten Handlungen jederzeit zu­
gleich als Zweck betrachtet werden.“ (GMS 4289_n)

Subjekt der Gedanken vorgestellt = x, welches nur durch die Gedan­
ken, die seine Prädikate sind, erkannt wird, und wovon wir, abge­
sondert, niemals den mindesten Begriff haben können; um welches 
wir uns daher in einem beständigen Zirkel herumdrehen, indem wir 
uns seiner Vorstellung jederzeit schon bedienen müssen, um irgend 
etwas von ihm zu urteilen“.

313

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wäre dieses Sich zugleich als Zweck Betrachten nun 
seinerseits eine auf sich selbst gerichtete Handlung, 
müßte der Mensch sich auch in dieser wiederum zu­
gleich als Zweck betrachten können, usf. Das trägt 
zwar, wie ,egologische Reflexionen* zeigen, struktu­
rell ab der zweiten Stufe nichts mehr ein,74 läßt sich 
aber prinzipiell beliebig wiederholen.
Daß der Zweck an sich selbst nunmehr als ein Zweck 

74 Cf. Asemissen, Egologische Reflexion (1958/59) 268 f.: „War in 
der Entwicklung der Reflexion das erste Ich das reflektierte, das 
zweite das reflektierende, so ist das dritte dasjenige, dem beide als 
solche thematisch werden. Damit ist erstmalig und ein für allemal 
die Stufe der Reflexion auf die Reflexion, der ,Reflexion zweiten 
Grades* (Lask u. a.) erreicht, über die hinaus im System der Refle­
xion keine Entwicklung möglich ist, weil alle weiteren Reflexionen 
keinen höheren Grad als den zweiten erlangen können und so - nur 
scheinbar ,Reflexionen höherer Stufe* - den auf der Stufe der Refle­
xion auf die Reflexion erreichten Status immer wieder bloß erneu­
ern.** Cf. Fink, Die phänomenologische Philosophie Edmund Hus­
serls (1933) 355 f. - Zur prinzipiellen Iterierbarkeit unabhängig von 
struktureller Wiederholung cf. Husserl, Ideen zu einer reinen Phä­
nomenologie und phänomenologischen Philosophie (1952) 101: 
„Zum Wesen jedes cogito gehört es generell, daß ein neues cogito 
von der Art, die wir ,Ich-Reflexion* nennen, prinzipiell möglich ist, 
welches auf Grund des früheren, sich dabei phänomenologisch wan­
delnden, das reine Subjekt desselben erfaßt. Somit gehört es, wie 
wir auch sagen können (da auch für dieses reflektive cogito natür­
lich dasselbe gilt), zum Wesen des reinen Ich, sich selbst als das, was 
es ist und wie es fungiert, erfassen und sich so zum Gegenstand ma­
chen zu können.“ Dazu noch einmal Asemissen, Egologische Refle­
xion (1958/59) 264: „Auch bei beliebig häufiger Wiederholung der 
Reflexion aber bleibt das reflektierende Ich als reflektierendes unre­
flektiert und wird als solches nie mit dem reflektierten Ich der Refle­
xion in strengem Sinne identifizierbar (...) Das Ich käme nie zum 
Bewußtsein seiner selbst, wenn es dieses Bewußtsein erst reflektie­
rend erwerben müßte, um es zu besitzen. Das Selbstbewußtsein 
kann nicht aus der Reflexion resultieren. Die Reflexion kann nicht 
Bedingung der Möglichkeit des Selbstbewußtseins sein.“

314

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für sich selbst expliziert werden kann, was die Reflexi­
vität, um nicht zu sagen Zirkularität75 des Begriffs dy­
namisiert, hebt seine Widersprüchlichkeit, sofern wir 
ihn als Verstandesbegriff nehmen, nicht auf. Daß wir 
ihn anders zu denken haben, zeigt Prauss an. Eine An­
zeige dessen, wie wir ihn zu denken haben, steht aus.76 
Mit der Kantauslegung von Prauss wiederholt sich so­
mit die Frage nach einem Grenzdiskurs und danach, 
wie er zu führen (und zu rechtfertigen) sei. Das 
zwingt uns, das Für sich, wie es jeden freien Willen be­
gleiten können muß, neu zu deuten.
Im Grenzdiskurs, so sagten wir, muß Zweck an sich 
selbst für eine Metapher genommen werden: als eine 
paradoxe Formulierung, die Anzeige auf ein Für sich 

75 Cf. Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 132, 135.
76 Prauss, Die Welt und wir 1/1 (1990) 20 f.: „Und schwierig ist das, 
weil es nicht einfach bedeutet, diese unnatürliche intentio obliqua 
bloß als rückgewendet-höherstufige natürliche intentio recta zu 
vollziehen: Eben dadurch unterläuft gerade eine grundverfehlte 
Selbstverdinglichung des nichtempirischen Subjekts, worin es, statt 
im Selbstverhältnis zu sich selbst als solches Nichtempirische sich 
auch zu treffen, sich in einem Quasi-Fremdverhältnis zu sich selbst 
als Quasi-Anderes oder Quasi-Empirisches vielmehr entgeht. Dies 
heißt recht eigentlich, die Art und Weise der natürlichen intentio rec­
ta aufzugeben und die unnatürliche intentio obliqua dafür auszubil­
den, als grundsätzlich andere Art und Weise der intentio reflectiva, 
deren Eigentümlichkeit nicht schon von vornherein gegeben ist, 
sondern sich nur ergeben kann, indem sie durch die Tat gelingt, näm­
lich als Theorie der Subjektivität im Sinne von Intentionalität auch 
Herr wird.“ Cf. ebd. 86 f. - Doch Philosophie steht auf einem ,miß­
lichen Standpunkt4, wenn sie eine intentio obliqua zeigen muß, statt 
sie bloß - zu Erklärungszwecken und auch dann nur auf letzter un­
hintergehbarer Stufe - vorauszusetzen; denn es könnte sich heraus­
stellen, daß wir zwar sehr wohl immer wieder philosophieren, daß 
es dabei aber niemals auch nur zu einer einzigen intentio obliqua 
kommt.

315

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wollen macht. Als Idee oder regulativer Begriff ent­
hält sie die Regel, daß man sich etwas denken müsse, 
das bei allem Wollen stets dasselbe Subjekt dieses Wol­
lens sei, so daß es als sein Wollen und der Wille als der 
eigene bzw. freie betrachtet und zugerechnet werden 
kann, damit sich ein Begriff menschlicher Praxis, wie 
Subjektivitätsphilosophie ihn entwickelt und für ein­
zig möglich sowie allgemein verbindlich erklärt, auf­
rechterhalten läßt. Mehr als diese Anzeige ist dem 
Grenzdiskurs nicht möglich. Darum kann mit ihm 
auch nicht behauptet werden, das streng reflexive, in 
keinerlei intentio recta weiterer Stufe auflösbare 
Selbstverhältnis liege aller Praxis „immer schon zu­
grunde“.77 Es muß es vielmehr - einem Schluß im mo- 
dus tollendo tollens gemäß - als zugrundeliegendes 
präsupponieren, was ein Unterschied ums Ganze ist 
im Hinblick darauf, was von einer transzendentalen 
Überlegung erwartet werden darf.
Was sich der Grenzdiskurs indes zutraut, ist die Mög­
lichkeit, die Notwendigkeit dieser Hypothese nachzu­
weisen. Das macht sein Programm bescheidener und 
unbescheiden zugleich. Wenn er diesen Anspruch auf­
gibt, nicht aber auf eine Antwort auf seine Fragen ver­
zichten kann, so

„wird durch die beständige Nachfrage nach der Bedingung 
die Befriedigung der Vernunft nur immer weiter aufgescho­
ben. Daher sucht sie rastlos das Unbedingt-Nothwendige 
und sieht sich genöthigt, es anzunehmen, ohne irgend ein 
Mittel, es sich begreiflich zu machen; glücklich gnug, wenn 

77 Prauss, Die Welt und wir 1/1 (1990) 20; cf. ebd. 85.

316

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie nur den Begriff ausfindig machen kann, der sich mit die­
ser Voraussetzung verträgt.“ (GMS 46316_2i; Herv. v. mir)

Dasselbe gilt auch für die Freiheit, wie sie den Men­
schen zum Zweck an sich selbst macht.

„Die Freiheit des Wesens muß ich voraussetzen (...) Wie ich 
sie begreifen kann, weiß ich nicht; es ist doch aber eine noth- 
wendige Hypothesis, wenn ich vernünftige Wesen als Zwek- 
ke an sich denken soll.“ (NF 132217_21)

Die Freiheit „gilt nur als nothwendige Voraussetzung der 
Vernunft in einem Wesen, das sich eines Willens (...) be­
wußt zu sein glaubt.“ (GMS 4599_14)78

Diese präsupponierte Freiheit als die von uns umrisse- 
ne vorauszusetzende Reflexivität des eigenen Willens 
ist es, was Kant mit einer Idee der Menschenwürde 
gleichsetzt. „Die Würde der Menschheit in seiner eig­
nen Persohn“, notiert Kant in einer Reflexion der 
1780er Jahre,

„ist die Persönlichkeit selbst, d. i. die freyheit; denn er ist 
nur Zwek an sich selbst, so fern er ein wesen ist, daß sich 
selbst Zweke setzen kan“ (R 7305, XIX 3O72o_22; Herv. v. 
mir),79

was - um es zu wiederholen - eben nicht heißt, sich 
selbst als Zweck zu setzen.80 Weil die Relata prakti­

78 Cf. GMS 4563_9, 45836-4592, 46132_37.
79 R 6856, XIX 1814: „Die würde der Menschlichen Natur liegt blos 
in der freyheit“.
80 Cf. NF 132137_40: „Wenn jemand was bei mir deponirt, und er will 
es wieder haben, ich gebe es ihm aber nicht, und sage, ich kann es 

317

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Reflexivität als koinzidierende nicht substitu­
iert werden können, ohne eine ganz andere Relation 
zu erzeugen, besitzen sie in einem gleichfalls regulativ 
gedachten Reich der Zwecke eine Würde (cf. GMS 
43431_34). Die Würde des Menschen, ein absoluter 
Wert, ist sowenig ein Wert, wie der Zweck an sich 
selbst an sich selbst ein Zweck ist, obgleich andere ihn 
sich vielleicht zum Zweck machen können.81 Auch 
der Würde kommt lediglich ein Präsuppositionscha- 
rakter als regulativer Begriff zu, etwas, das Vernunft 
anzunehmen sich genötigt sieht, wenn sie sich Befrie­
digung verschaffen will, d. h. wenn Totalitätsbedürf­
nis und Widerspruchsfreiheit in vernünftiger Einstim­
migkeit Zusammengehen sollen.
Den Menschen als Zweck an sich selbst und als mit 
einer Würde ausgestattet zu verstehen - auch das über­
schreitet somit den Rahmen des Hypothetischen 
nicht. Das bleibt, um ein bestimmtes Verständnis 
menschlicher Praxis zu begründen, ein kat’anthröpon- 
Argument, freilich so, daß kat’anthröpon oder ad ho- 
minem hier gerade soviel bedeuten soll wie: für alle 
Menschen gültig und verbindlich; für alle Menschen, 
sofern sie vernünftige Wesen, d. h. maßgeblich durch 
Vernunft qualifiziert sind. Es erläutert denjenigen 
Menschen ihr Subjektsein in praktischer Hinsicht, die 
sich bereits als Subjekte verstehen oder davon über­

mehr zum Weltbesten nützen als er, so brauche ich sein Geld und 
ihn bloß als Mittel. Soll er Zweck seyn; so muß sein Wille auch den 
Zweck als ich haben“, - nicht aber er sich als Zweck.
81 Das jedenfalls scheint der kategorische Imperativ in der Zweck­
formel (GMS 42910_|2) zu gebieten. Cf. GMS 43024-27-

318

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeugen lassen, daß sie welche sind, und es unterstellt, 
daß alle Menschen dies tun.

3.2 Praktische Einheit - Zweck an sich selbst
als Apperzeption der Selbsttätigkeit

Meine - nicht ganz neue82 - These lautet: Das Lehr­
stück vom Zweck an sich selbst stellt eine exakte Paral­
lele zur Lehre vom reinen oder ursprünglichen Selbst­
bewußtsein (transzendentale Apperzeption (cf. KrV 
B 132)) dar. Zum transzendentalen „Ich denke“, das 
„alle meine Vorstellungen begleiten können“ muß 
(KrV B 131),83 haben wir ein transzendentales ,Ich 
will, das alle meine Handlungen (Zwecksetzungen) 
muß begleiten können , hinzuzudenken, zum „Sub­
jekt des Denkens" (KrV A 350)84 ein „Subject aller 
Zwecke" (GMS 43113).85
Person, eigener Wille, Freiheit und menschliche Wür­
de: das sind allesamt Begriffe, die - ihrer Kantschen 
Konzeption nach - einem Einheitsgedanken zum 
Ausdruck verhelfen, der in einer reflexiven Struktur 

82 Eine Andeutung dieses Sachverhalts findet sich bei Heidegger, 
Logik. Die Frage nach der Wahrheit [1925/26] (1976) 227 u. bei Rit­
zel, Immanuel Kant (1985) 369 f. Nähere Ausführungen bei Som­
mer, Die Selbsterhaltung der Vernunft (1977) 97 f. u. 158; Benton, 
The Transcendental Argument in Kants Groundwork of the Meta- 
physic of Moral (1978) 230 u. Wenzel, Anthroponomie (1992) 170.
83 Bedeutsam ist das ,können*, das Kant im Druck hervorhebt. Cf. 
KrV B 812: „das bloße Bewußtsein, welches in allem Denken enthal­
ten ist, oder wenigstens sein kann“.
84 KrV B 429: „Subjekt der Gedanken“. R 5811, XVIII 36023f : Das 
„Ich (...) als Subiect des Denkens“.
85 Das Ich des Ich will ist wie das des Ich denke stets das transzen­
dentale, nicht empirische Ich.

319

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründet. Zuletzt handelt es sich bei diesen um ver­
schiedene Namen und verschiedene Aspekte ein und 
desselben: des (praktischen) Selbstbewußtseins der 
praktischen Vernunft als für sich selbst praktischer. 
Person, eigener Wille, Freiheit und menschliche Wür­
de: darin wird jeweils neu das Selbstbewußtsein der 
praktischen Vernunft gedacht.86
So kann es, wie Kant es in einer Reflexion festgehalten 
hat, heißen:

„Die apperception (...) der selbstthätigkeit ist die Persohn.“ 
(R 6861, XIX 18317f.)

Ebenso gilt dann aber auch die Freiheit als eine Art rei­
nen oder ursprünglichen praktischen Selbstbewußt­
seins.87

„Die Freyheit, so fern sie ein Vernunftbegrif ist, ist unerklär­
lich (auch nicht objectiv); so fern sie ein Begrif von der 
thatigkeit und causalitaet der Vernunft selbst ist, kann sie 
zwar auch nicht als ein erstes princip erklärt werden, ist aber 
ein Selbstbewustseyn a, priori“ (R 5440 (1776-78), XVIII 
18216_19)

Letztlich ist dies wiederum auf die Idee eines Selbstbe­
wußtseins der reinen praktischen Vernunft oder, wie 
wir gesagt haben, der reinen Vernunft, insofern sie 

86 So lese ich als Extrakt aus der Stelle KpV 632_36 Fn. heraus: Wird 
„Causalität als Freiheit“ in einem „Subjecte“ gedacht, muß dieses 
„als Wesen an sich selbst“ verstanden werden, welches „im reinen 
(...) Bewußtsein vorzustellen“ ist.
87 R 6860, XIX 18314 f : „Die apperception seiner selbst als eines in- 
tellectuellen wesens, was thätig ist, ist freyheit.“ R 4220, XVII 
46223 f: „Freyheit ist eigentlich nur die Selbstthätigkeit, deren man 
sich bewußt ist.“

320

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich als Praktizität weiß, zurückzuführen. Als solche 
liegt sie allem sowohl theoretischen als auch prakti­
schen Vernunftgebrauch zugrunde.88
Darum denkt der Grenzdiskurs sie als eine Vernunft, 
die „mit ihrem eigenen Bewußtsein“ (GMS 44813f.) 
oder eben Selbstbewußtsein sich selbst als diese „reine 
Selbstthätigkeit“, als „Urheberin ihrer Principien“ 
(GMS 4529f., 44817) oder Autonomie durchschaut. - 
Und er muß sie so denken, weil er sich anders um sei­
ne eigene Möglichkeit brächte. Dagegen könnte man 
in Betracht ziehen, daß der Grenzdiskurs zugleich 
sich mit seinem Gegenstand auf letztbegründende 
Weise stützte, wenn er - apagogisch - die Denkun­
möglichkeit des Gegenteils aufzeigen könnte, weil 
der Beweis des Gegenteils sich entweder in einen Wi­
derspruch verstrickt oder eine petitio tollendi be­
geht,89 weil er auf das, was er bestreitet, um es über­
haupt bestreiten zu können, zurückgreifen muß.
In praktischer Absicht ist Freiheit das Wort des Selbst­
bewußtseins der praktischen Vernunft: das Ich will 

88 Wenzel, Anthroponomie (1992) 171: „Die ihrer selbst bewußte 
Vernunft ist der Begriff, der ihrem theoretischen wie praktischen 
Gebrauch zugrunde liegt: Vernunft als Urheberin ihrer Prinzipien, 
als Vermögen der Autonomie“ Cf. dagegen Paton, The Categorical 
Imperative (1971) 218/(1962) 270 f.
89 Der Begriff stammt von Hans Lenk, Philosophische Logikbe­
gründung und rationaler Kritizismus (1970) 203: „Es wäre ein Ge­
genstück zu der berühmten petitio principii, dem Zirkelargument. 
Während die petitio principii Regeln oder Sätze benutzt, die gerade 
erst bewiesen werden sollen, so verwendete dieses negative Argu­
ment Regeln, die mit ihm selbst verworfen werden. Daher könnte 
man es die petitio tollendi - die Beanspruchung des gerade Aufzuhe­
benden - nennen.“

321

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für mich,, das alle meine Handlungen muß begleiten 
können. Die Notwendigkeit dieser Möglichkeit hat, 
dem Ich denke analog, zwei Rechtfertigungsgründe, 
insofern es eine analytische und eine synthetische Ein­
heit des Ich will gibt.90

3.2.1 Die analytische Einheit des Zwecks 
an sich selbst

Analytizität ist eine Eigenschaft von Urteilen. Gleich 
dem Ich denke ist aber vom Ich will als dem Ausdruck 
für den auf sie selbst gerichteten Willen einer jeden 
Person eigentlich nicht einmal zu sagen, daß es ein Be­
griff oder ein Urteil sei, - wir verstehen nunmehr: es 
kann sich nicht um einen konstitutiven Begriff han­
deln.91 Vielmehr hat es jeweils für ein „bloßes Bewußt­
sein“ zu gelten, das hier alle Handlungen wie dort „al­
le Begriffe begleitet“ (KrV B 404). Das Ich will ist kei­
ne Handlung und kein Wille, der Zweck an sich selbst 
nichts Bezwecktes, sondern eine Regel, die dort, wo 
sich deskriptiv nichts mehr klären läßt, gebietet, reine 
Praktizität zu unterstellen, ein „Vehikel“ (KrV B 399) 
aller Handlung, die Bedingung ihrer Möglichkeit, 
und zugleich das Daß (cf. KrV B 157) allen Für sichs,92 
das Subjekt aller Zwecke. Und dies nicht, um ihn 

90 Zur Analytizität des Ich denke cf. Reich, Die Vollständigkeit der 
Kantischen Urteilstafel (1986) 29 u. Hossenfelder, Kants Konstitu­
tionstheorie und die Transzendentale Deduktion (1978) 100.
91 Cf. KrV B 404. Weniger radikal KrV B 399: „der Begriff, oder, 
wenn man so will, das Urteil: Ich denke“.
92 KrV A 400: „Ich sage nur, daß ich etwas ganz einfach denke, weil 
ich wirklich nichts weiter, als bloß, daß es etwas sei, zu sagen weiß.“ 

322

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch noch irgendwie an sich selbst zu erläutern, son­
dern um menschliche Praxis als die von Subjekten ver­
stehen zu können.
Die Grundlegung macht es auch im Wortlaut offen­
kundig: Die Menschheit - wir erinnern: das Vermö­
gen, sich überhaupt Zwecke setzen zu können (cf. MS 
3876 f, 392i f) — ist

„nicht als Zweck des Menschen (subjectiv), d. i. als Gegen­
stand, den man sich von selbst wirklich zum Zwecke macht, 
sondern als objectiver Zweck, der, wir mögen Zwecke ha­
ben, welche wir wollen, als Gesetz die oberste einschränken­
de Bedingung aller subjectiven Zwecke ausmachen soll“ 
(GMS 4314_8),

vorzustellen. Nach diesem Prinzip ist

„Subject aller Zwecke (...) jedes vernünftige Wesen, als 
Zweck an sich selbst“ (GMS 43113f ).

Von diesem Ich oder dem Subjekt als der Menschheit 
des Menschen ist nichts weiter zu prädizieren. Es ist 
eine „einfache und/är sich selbst an Inhalt gänzlich lee­
re Vorstellung“ (KrV B 404; Herv. v. mir) und fungiert 
- wie es in Kants psychologischer Ausdrucksweise 
heißt - als „bloßes Selbstbewußtsein“ oder - wie wir 
sagten - als Regel, genauer: als letzte Regel oder 
Grundsatz einer Einheit, die, obgleich unerklärbar, so 

- Schönrich, Kategorien und transzendentale Argumentation 
(1981) 229: „Das ,Ich denke* ist bloß das ,Vehikel* allen Kategorien- 
und Zeichengebrauchs; es zeigt sich nur als das ,Daß* der einigen­
den Handlungen des Denkens.**

323

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch zu denken notwendig ist.93 Wollte das Subjekt 
sich versichern, daß auch tatsächlich es selbst es ist, 
das da etwas will, wäre sein Selbstbewußtsein sogleich 
ein empirisches, nicht reine Apperzeption, sondern 
Apprehension {„empirische Apperception“),94 und da­
mit im letzten so ungewiß und falsifizierbar wie jedes 
andere Urteil.
Doch Kant nennt den Grundsatz der notwendigen 
Einheit der Apperzeption einen analytischen Satz (cf. 
KrV B 135, 138). Soll an dieser Regel der Einheit ein 
analytisches Moment festgehalten werden, dann muß, 
wenn Analytizität eine Urteilseigenschaft ist,95 das 
Ich will sprachlich - für einmal - nicht als Ellipse ge­
nommen werden, die, um ein beurteilbares Gebilde, 
nämlich wahr oder falsch, zu werden, um eine Aus­
kunft darüber ergänzt werden muß, was denn gewollt 
wird. Tun wir also für einmal - was wir sonst nicht 
tun sollten96 - so, als sei Ich will oder, wie Kant sagt, 
das „ich handele“ oder „ich thue“ (Metaphysik Lb 

93 Cf. GMS 46330_33: Wir „begreifen aber doch seine Unbegreiflich­
keit, welches alles ist, was billigermaßen von einer Philosophie, die 
bis zur Grenze der menschlichen Vernunft in Principien strebt, ge­
fordert werden kann.“
94 Anthropologie § 4, VII 134 Fn.; cf. ebd. § 7, VII 141 f. Cf. auch 
Prauss, Die Welt und wir 1/1 (1990) 78-83 über die Unmöglichkeit 
selbstprädikativer Aussagen.
95 Das Kriterium der Analytizität von Grundsätzen, wie in GMS 
417 dargelegt (cf. Kap. III, 4.3.2), kann im Hinblick auf eine sog. 
letzte Regel m. E. nicht zum Zuge kommen.
96 Das gilt ebenso für Wendungen, mit denen Schwur-, Gelöbnis-, 
Trauungs- oder Glaubensformeln beantwortet und bekräftigt wer­
den: Ich schwöre, ich gelobe, ich will, ich glaube, ich widersage etc., 
von: ich zeige, ich bin, ich lüge, nicht zu reden. (Zum Ich lüge cf. 
Marten, Existieren, Wahrsein und Verstehen (1972) 165 f.) Um über 

324

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


XXVIII, 1 2695u 9) ein vollständiger Satz. Dann ist der 
Elementarsatz subjektivitätsphilosophisch verstande­
ner Praxis analytisch wahr aufgrund seines Bestehens 
vor dem Satz vom Widerspruch.97 Der Handelnde 
kann ihn um den Preis des Selbstwiderspruchs nicht 
negieren, denn sonst wären seine Zwecke nicht von 
ihm gewollt.
„Das Ich beweiset“, behauptet Kant, damit indes we­
niger einen Beweis als ein moralphilosophisches Po­
stulat einholend, in einer Vorlesung vom Ende der 
1770er Jahre,98

„daß ich selbst handele; ich bin ein Princip und kein princi- 
piatum; ich bin mir bewußt der Bestimmungen und Hand­
lungen; und ein solches Subject, das sich seiner Bestimmun­
gen und Handlungen bewußt ist, das hat libertatem absolu- 
tam.“ (Metaphysik Lb XXVIII,1 26835.39)

So stellt sich die Alternative:

„Wenn ich sage: ich denke, ich handele usw.; dann ist entwe­
der das Wort Ich falsch angebracht, oder ich bin frei.“ (Meta­
physik Lb XXVIII,1 2695f)

Ich konstruiere analog zum locus classicus der Tran­

die performative Funktion hinaus auch als vollständige Sätze hin­
sichtlich ihres propositionalen Gehalts deutbar zu werden, müßten 
sie im Grunde in einem Nachsatz die Formel wieder aufnehmen. 
Anders die Wendungen: Ich rede, ich laufe.
97 Cf. Hossenfelder, Kants Konstitutionstheorie und die Transzen­
dentale Deduktion (1978) 101.
98 Menzer datiert vor 1781, genauer 1778/79 oder 1779/80; cf. 
XXVIII, 2.2 1345.

325

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


szendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegrif­
fe in der Ausgabe von 1787:"
,Das: Ich will, muß alle meine Zwecke (Handlungen) 
begleiten können, oder: ich muß alles, was ich will, sel­
ber und für mich wollen können, denn sonst würde et­
was von mir gewollt, was gar nicht gewollt werden 
könnte, welches ebensoviel heißt, als daß der Zweck 
(die Handlung) entweder unmöglich oder wenigstens 
nichts für mich wäre. Also hat die ganze Mannigfaltig­
keit der Zwecke, sofern ich sie meine nennen kann, 
eine notwendige Beziehung auf das Ich will als ihr ge­
meinsames Subjekt/ - Das ist die conditio sine qua 
non eines subjektivitätsphilosophischen Handlungs­
begriffs.

Daß der Mensch Zweck an sich selbst ist, kann unmög­
lich demonstriert werden, doch läßt sich auffalten, 
was präsupponiert werden muß, wenn er als unerläß­
liches Interpretament der Bedingung menschlicher 
Praxis vorausgesetzt werden muß:
1) daß das Ich will oder der Zweck an sich selbst von 
allem zu unterscheiden ist, was „wirklich“ gewollt 
und bezweckt wird,
2) daß es Subjekt aller Zwecke ist,
3) daß es analytisch, wenn nicht elliptisch, und ein­
fach (cf. KrV B 135) ist, d. h. ein Bewußtsein, das zwar 
ohne Inhalt ist, aber eine Regel der Einheit anzeigt, 
welche nicht wieder geregelt,  sondern spontan oder 99100

99 KrV B 131 f.
100 Cf. KrV A 401: Das „Selbstbewußtsein überhaupt [ist] die Vor­
stellung desjenigen, was die Bedingung aller Einheit, und doch 
selbst unbedingt ist.“

326

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbsttätig zu denken ist, so daß Regel und Urteils­
kraft koinzidieren (cf. GMS 44813_16), und
4) daß es als das begleiten können Müssende stets das­
selbe ist (cf. KrVB 135).101
So müssen die notwendigen Bedingungen menschli­
chen Handelns aussehen, wenn ein Modell vorausge­
setzt wird, das Praxis allem zuvor aus einem metho­
disch primären Für sich eines einzelnen, seinem We­
sen nach allgemeinen (nicht besonderen) Subjekts zu 
deuten sucht.

3.2.2 Die synthetische Einheit des Zwecks 
an sich selbst

Das Ich will oder Ich will für mich realisiert sich nicht 
an sich selbst. Es ist, wenn es ein analytischer Satz 
(oder eine unhintergehbare Regel) ist, nichts, was sich 
analytisch verwirklichte.102 So wie das Ich denke^ das 
alle meine Vorstellungen begleiten können muß, der 
Vorstellungen bedarf, die es begleiten kann, so ist ein 
Ich will ohne die Zwecke, die es begleiten können 
muß, nicht zu denken. Die Funktion der Einheit be­

101 Cf. Reich, Die Vollständigkeit der Kantischen Urteilstafel 
(1986) 28.
102 Cf. Reich, Die Vollständigkeit der Kantischen Urteilstafel 
(1986) 32. Schönrich, Kategorien und transzendentale Argumenta­
tion (1981) 230: „Durch die Handlung des Verbindens allein 
kommt keine Einheit zustande. Ohne die analytische Einheit als 
Woraufhin des urteilenden Verbindens müßte eine Verbindung der 
Verbindung und so in infinitum gedacht werden. Umgekehrt kann 
sich diese analytische leere Einheit als identischer Bezugspunkt 
nicht selbst verwirklichen. Sie ist auf den synthetisierenden Urteils­
vollzug angewiesen.“

327

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darf, um sich Realität zu verschaffen, des zu Vereinheit­
lichenden. Ohne Handlungen keine Einheit der prakti­
schen Apperzeption, kein Zweck an sich selbst, ohne 
Einheit der Apperzeption hingegen keine Zurechen­
barkeit von Handlungen, kurz: keine Handlungen.
Daß sich das Ich will für mich an sich selbst verwirk­
lichte, steht bereits dem Erklärungsanspruch und Er­
klärungsziel der Vernunfthypothese, die es metho­
disch darstellt, entgegen. Zwar stellt es, wie die Theo­
rie es denkt, einen Zweck an sich selbst dar und soll 
ihm so ein absoluter Wert zukommen, für diese Theo­
rie selbst ist es jedoch, wie gezeigt, kein Selbstzweck, 
sondern Mittel der Deutung des Ursprungs menschli­
cher Praxis, der Deutung dieser Praxis auf die Bedin­
gungen ihrer Möglichkeit hin, für die es eine Regel 
oder einen Grundsatz darstellt.
Der „Grundsatz, der notwendigen Einheit der Apper­
zeption“, heißt es in der ersten Kritik im Hinblick auf 
eine transzendentale Kategoriendeduktion,

„ist nun zwar selbst identisch, mithin ein analytischer Satz, 
erklärt aber doch eine Synthesis des in der Anschauung gege­
benen Mannigfaltigen als notwendig, ohne welche jene 
durchgängige Identität des Selbstbewußtseins nicht gedacht 
werden kann.“ (KrV B 135)

Und:

„Also nur dadurch, daß ich ein Mannigfaltiges gegebener 
Vorstellungen in einem Bewußtsein verbinden kann, ist es 
möglich, daß ich mir die Identität des Bewußtseins in diesen 
Vorstellungen selbst vorstelle, d. i. die analytische Einheit 
der Apperzeption ist nur unter der Voraussetzung irgend­
einer synthetischen möglich.“ (KrV B 133)

328

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine zweite, komplementäre Notwendigkeit einer 
Möglichkeit ist zu denken: Nur wenn - und weil - 
das Mannigfaltige im Bewußtsein und durch dieses sei­
nerseits eine Einheit bildet, kann das Ich des Ich den­
ke sich als ein in dieser Mannigfaltigkeit identisches 
bewußt sein und ist ein Begleitenkönnen möglich. 
Hier ist noch keine Handlung der Vereinheitlichung 
gedacht, sondern allein eine Einheit vorausgesetzt: die 
transzendentale Supposition einer „ursprünglich-syn­
thetischen Einheit6' (KrV B 131 ),103 unter der dann „al­
le mir gegebenen Vorstellungen stehen, aber unter die 
sie auch durch eine Synthesis gebracht werden müs­
sen.“ (KrV B 135 f.; Herv. v. mir)
Zur synthetischen Einheit der Apperzeption gehört 
somit auch die Idee der Totalität (universalitas). Das 
Ich denke muß überhaupt alle möglichen Vorstellun­
gen begleiten und alle gegebenen Vorstellungen zu 
meinen machen können. „Der Begriff der Allgemein­
heit aber gedacht als Bedingung der Synthesis über­
haupt ist der Begriff des Ganzen.“104

Wie steht es nun mit der Parallelisierung des Ich den­

103 KrV B 132 f.: „Denn die mannigfaltigen Vorstellungen (...) wür­
den nicht insgesamt meine Vorstellungen sein, wenn sie nicht insge­
samt zu einem Selbstbewußtsein gehörten, d. i. als meine Vorstellun­
gen (ob ich ihrer gleich nicht als solcher bewußt bin) müssen sie 
doch der Bedingung notwendig gemäß sein, unter der sie allein in 
einem allgemeinen Selbstbewußtsein zusammenstehen können, 
weil sie sonst nicht durchgängig mir angehören würden.“ Cf. auch 
KrV B 135 u. 138. Cf. Hossenfelder, Kants Konstitutionstheorie 
und die Transzendentale Deduktion (1978) 102.
104 Reich, Die Vollständigkeit der Kantischen Urteilstafel (1986) 
36. Reich verweist dazu auf KrV B 379.

329

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ke mit der Idee des Menschen als eines Zwecks an sich 
selbst oder eines Ich will für mich?
Zwecke sind nichts Gegebenes. Zwecke werden gene­
riert oder gegebenenfalls adoptiert, wobei Adoption 
eine Art Nachgenerieren ist. Entsprechend wäre ihre 
Einheit nicht als die von Gegebenem zu denken, son­
dern als die Einheit und Totalität von etwas, was wir 
selber spontan produzieren. Die Frage ist aber, ob 
und inwiefern im Praktischen auch diese Einheit pro­
duziert werden muß, damit Freiheit, und d. h. damit 
Praxis möglich wird. Bejahen wir diese Frage, so gilt: 
Die analytische Einheit des Zwecks an sich selbst ist 
die absolute Spontaneität des Subjekts aller Zwecke 
und seine Identität im bloßen unbegleiteten Begleiten- 
können. Die synthetische Einheit, die erstere ermög­
licht, ist dann ein System der Totalität nicht miteinan­
der kollidierender Zwecke - ein Reich der Freiheit 
oder der Zwecke (cf. GMS 433) -, das nach bestimm­
ten Regeln zu wahren oder herzustellen ist.105 In be­
zug auf dieses Reich ist Freiheit nicht jene bloße spon- 
taneitas absoluta, sondern Wahlfreiheit (liberum arbi- 
trium), ist eine Freiheit, die nur dann nicht Gefahr 
läuft, sich im schrankenlosen Freiheitsgebrauch sel­
ber aufzuheben, wenn sie gesetzlich geregelt ist.106 
Kant scheint in der Tat zeitweilig der Ansicht gewe­
sen zu sein, daß die Identität des Ich der praktischen 

105 Hartmann, Transzendentale Argumentation (1984) 19 f.: „Das 
Subjekt ist aus Synthesen konstruiert: selbst Inbegriff von Synthe­
sen, ist es, anders gewendet, Ausgangspunkt von Synthesen.“
106 Zum Unterschied von absoluter Spontaneität und Wahlfreiheit 
cf. Vorarbeiten zur Einleitung in die MS, XXIII 248 f. Cf. dagegen 
Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 112 f.

330

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Apperzeption nur dadurch ermöglicht wird, daß es 
nur diejenigen Zwecke zu begleiten hat und nur sie zu 
begleiten vermag, die zu einer widerspruchsfreien 
Ganzheit von Zwecken gehören. Wer widersprechen­
de Zwecke miteinander zu verknüpfen suchte, gefähr­
dete sein praktisches Ich, die Einheit seines Willens. 
Kant spricht von „transcendentalefr] Einheit im Ge­
brauch der freyheit“ (R 7204, XIX 2847).107

„Ich kan nur, wenn ich nach principien a, priori handle, im­
mer eben derselbe in der Art meiner Zweke seyn (...) Die 
freyheit nach principien empirischer Zweke hat keine durch­
gängige Einstimmung mit sich selbst; ich kan mir daraus 
nichts zuverläßiges in ansehung meiner selbst vorstellen. Es 
ist keine Einheit meines willens. Daher sind restringirende 
Bedingungen des Gebrauchs derselben absolut nothwen- 
dig.“ (R 7204, XIX 2844fu.I0_14).

Die Einheit der Zwecke ist für die des Willens als 
eines eigenen, der, um Wille zu sein, auch ein Für sich 
Wollen sein können muß, unerläßlich.
Was eine Einheit oder Totalität gefährdet, ist deren 
mögliche unversöhnliche innere Widersprüchlich­
keit.108 Eine Einheit aller meiner Zwecke darf somit 
keine Zwecke enthalten, die einander unversöhnlich 
widerstreiten, weil das Ich will für mich sie sonst nicht 

107 R 7260, XIX 29627-2972: „Das Principium der Einheit der frey­
heit unter Gesetzen stiftet ein analogon mit dem, was wir Natur nen­
nen (...) Die Einheit der intelligibeln Welt nach practischen Princi­
pien, so wie der Sinnenwelt nach physischen Gesetzen.“
108 Widersprüche, die sich durch einen Perspektivenwechsel dialek­
tisch aufheben lassen, erfüllen diesen Parameter nicht, sind - an ihm 
gemessen - keine echten Widersprüche und stellen ein anderes Pro­
blem.

331

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begleiten könnte. Ein Wille, der nicht nur faktisch, 
sondern prinzipiell nicht und niemals einem anderen 
widerstreitet und somit einer Einheit bedenkenlos an­
gehören kann, ist ein universalgesetzlicher. Dieser Wil­
le stünde auch zu niemand anderes universalgesetz­
lichem Willen in Widerstreit. Dies wäre eine

„(allgemeine) durchgängige Einheit aller Zweke eines Ver­
nünftigen Wesens so wohl in ansehung seiner selbst als an­
drer, mithin die formale Einheit im Gebrauche unserer frey- 
heit“ (R 7204, XIX 2838_1O).109

Und in einer umfangreichen Reflexion aus den 1780er 
Jahren besteht Kant darauf, daß Freiheit (d. h. Wahl­
freiheit) unter einschränkenden Vernunftgesetzen ste­
hen muß, weil ich mir andernfalls als Subjekt meiner 
Zwecke abhanden käme,

„sonst von meinem eigenen Willen nicht sagen kan (...), 
und ich keinen sicheren Grund habe, auf mich selbst zu rech­
nen“. Deshalb ist ein Gesetz vonnöten, unter dem „(der Wil­
le) mit sich selbst zusammen stimmt.“ (R 7202, XIX 281 i4_2o)

Die Vereinheitlichungsleistung, wie sie der prakti­
schen Vernunft aufgetragen und einzig ihr zugetraut 
wird, dient, mit den Worten der zweiten Kritik, nicht 
dazu,

„das Mannigfaltige der (sinnlichen) Anschauung unter ein 
Bewußtsein a priori zu bringen, sondern (...) das Mannig­

109 Sie durchzusetzen ergeht Forderung: „Daß alle Zweke in einer 
Einheit liegen oder alle freyheit durch Beziehung auf Zweke über­
haupt nothwendige Einheit habe.“ (R 6868, XIX 18628 c)

332

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faltige der Belehrungen der Einheit des Bewußtseins einer 
im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft 
oder eines reinen Willens a priori zu unterwerfen“ (KpV 
6522_26).

Es geht um die Einheit des (Selbst-)Bewußtseins der 
praktischen Vernunft,110 um die Garantie des Beglei­
tenkönnens allen Begehrens und aller Zwecke durch 
das (Selbst-)Bewußtsein eines Willens a priori, durch 
das Ich will. Die Lehre vom Zweck an sich selbst ent­
deckt sich uns als eine Kohärenztheorie der mensch­
lichen Würde.
Die Regeln der Einheit, die einen Zweck an sich selbst 
und eine Würde des Menschen subjektivitätsphiloso­
phisch zu denken erlauben sollen, sind mit denjeni­
gen, die wir in Kapitel I als moralische Regeln kennen­
gelernt haben, identisch:

Die „durchgängige Einheit aller Zweke eines Vernünftigen 
Wesens so wohl in ansehung seiner selbst als andrer, mithin 
die formale Einheit im Gebrauche unserer freyheit, d. i. die 
moralität“, „Moralitaet aus dem principio der Einheit.“ (R 
7204, XIX 2838_10 u. 28415)

,,[A]lso ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen Ge­
setzen einerlei.“ (GMS 4476f )

Im Praktischen gibt es, wenn es nach Kant als Kausali­
tät verstanden wird,111 nur einen Kausalitätstyp (nach 

110 Cf. Paton, The Categorical Imperative (1971) 220/(1962) 273.
111 KpV 65ii-15: Die Kategorien der Freiheit „sind insgesammt modi 
einer einzigen Kategorie, nämlich der der Causalität, so fern der Be­
stimmungsgrund derselben in der Vernunftvorstellung eines Geset­
zes derselben besteht, welches als Gesetz der Freiheit die Vernunft 
sich selbst giebt und dadurch sich a priori als praktisch beweiset.“

333

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KrV B 560), der, wie Kausalität überhaupt, - analy­
tisch (cf. GMS 44615f ) - eine Kausalität nach Gesetzen 
ist. Ja, der freie Wille kann, sofern er eine „Art von 
Kausalität“ repräsentiert, unmöglich gesetzlos sein 
(GMS 44618_21).
Nun hat Philosophie als Grenzdiskurs sparsam bei 
der Wahl ihrer Prinzipien zu sein; und Sparsamkeit in 
Ansehung der Prinzipien ist bekanntlich selbst ein 
Vernunftprinzip. So gibt es für die Kausalität des Wil­
lens auch nur ein Gesetz, ein Gesetz der Selbsterhal­
tung des Willens und der Freiheit, d. h. der Vermei­
dung des Selbstwiderspruchs im Lichte einer zu den­
kenden Totalität, auf die uns das Bedürfnis bzw. Inter­
esse der Vernunft verweist. Dieses Gesetz der Selbster­
haltung des Willens, das eines der „Selbsterhaltung 
der Vernunft“112 (cf. Kap. III, 4.3.1) ist, aber ist exakt 
das Moralgesetz. Damit ein Gesetz zum Sittengesetz 
taugt, kommt zum Gedanken der Widerspruchsfrei­
heit, der formalen Einheit als Einheitlichkeit, nichts 
hinzu. Es ist, hier wie dort, der Gedanke bloßer Ge­
setzlichkeit, bloßer Regelhaftigkeit als solcher.
Hat es mit dieser Sicht der Dinge seine Richtigkeit, 
dann kann es eine „moralneutrale Autonomie“113 
nicht geben (sofern es überhaupt ein Sittengesetz 
gibt). Darum kann auch nicht argumentiert werden: 
Sicher laufe bei Kant am Ende alles auf Moralität hin­
aus, doch sei es der Philosophie erlaubt, in der Refle­

112 Was heißt: Sich im Denken orientiren?, VIII 1479f Fn.
113 Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 137, 235 f. et 
passim; ders., Der Mensch als ,Zweck an sich selbst' (1984) 72, cf. 
70, 71.

334

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xion das in der Sache Verbundene zu unterscheiden, 
denn: es gibt hier nichts zu unterscheiden. Die Struk­
turen, auf die eine solche Reflexion hier wie da nur sto­
ßen kann, sind jeweils dieselben. Freiheits- und Moral­
gesetz sind identisch, oder, anders gesagt: wenn Frei­
heit Freiheit unter einem Gesetz ist, dann gibt es für 
dieses Gesetz nur einen einzigen Kandidaten. Im Prak­
tischen, wie es als eine Art Kausalität verstanden wird, 
gibt es nur ein Gesetz,114 das, sofern es ein Sittengesetz 
geben soll, mit diesem identifiziert werden muß. 
Dann folgt:

„moral ist die Wissenschaft, welche die principien der Ein­
heit aller möglichen Zweke vernünftiger Wesen a priori ent­
hält. 1. Bedingungen dieser Einheit. 2. Praktische nothwen- 
digkeit dieser Einheit.“ (R 7205, XIX 2 842I_23)

Das Sittengesetz ist insofern ein „synthetischer Satz a 
priori6 (KpV 3127 Anm.), als er die Synthesis des Man­
nigfaltigen der Begehrungen in einem einheitlichen 
Bewußtsein a priori leistet.115’116

114 GMS 4478_10: „Wenn also Freiheit des Willens vorausgesetzt 
wird, so folgt die Sittlichkeit sammt ihrem Princip daraus durch blo­
ße Zergliederung ihres Begriffs.“ KpV 4730 f_: „Das moralische Ge­
setz ist in der That ein Gesetz der Causalität durch Freiheit“.
115 R 7029, XIX 23029_3): „Das regulativ geht vorher, und nichts 
muß ihm wiederstreiten; sonst ist unter dem Manigfaltigen kein Zu­
sammenhang, keine Sicherheit. Es ist alles tumultarisch.“
116 Sommer, Ist Selbsterhaltung ein rationales Prinzip? (1976) 367: 
„Durch den kategorischen Imperativ als einem synthetischen Satz 
a priori‘ verknüpft die Vernunft Handlungsmaximen in einen Kon­
text und reguliert durch diese Verknüpfung zugleich eine Selektion 
aus der Überfülle des Möglichen, reduziert das heterogene Mannig­
faltige auf das ihr Erträgliche“.

335

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem liegt in Wahrheit nicht darin, mit wel­
chem Gesetz Freiheit verbunden ist, sondern daß Frei­
heit - wie Kant es will - überhaupt eine Art von Ge­
setzlichkeit sein soll, was nur im Rekurs auf eine Prak- 
tizität der Vernunft - als ein Drittes in der Argumenta­
tion (cf. GMS 447) - plausibel gemacht werden kann.

4. Zweck an sich seihst in moralischer Funktion

4.1 Bedingung oder Bedingtes?

Was die Metapher eines Zwecks an sich selbst zum 
Verständnis und zur Erklärung von Moralität beizu­
tragen hat, das scheint - halten wir uns an die Grund­
legung zur Metaphysik der Sitten - uneindeutig, ja wi­
dersprüchlich zu sein und damit das gesamte Konzept 
eines Zwecks an sich selbst in Frage zu stellen.117 Das 
Drama dieses Widerspruchs trägt sich im zweiten Teil 
der Grundlegung binnen weniger Seiten zu (GMS 
427-435) und ist schnell erzählt.
Was dem Willen, so er sich als freier selbst bestimmen 

117 Zu einem Widerspruch hinsichtlich der Erklärungsmächtigkeit 
der Idee des Zwecks an sich selbst in der GMS cf. Prauss, Kant über 
Freiheit als Autonomie (1983) 138-143. - Bereits früher und häufi­
ger diskutiert ist die damit verwandte Frage, wie dann, wenn Frei­
heit und moralische Gesetzgebung Wechselbegriffe sind, unmorali­
sche Handlungen noch frei genannt und damit zurechenbar sein 
können. Cf. Johann August Heinrich Ulrich, Eleutheriologie oder 
über Freiheit und Notwendigkeit, Jena 1788; Reinhold, Briefe über 
die Kantische Philosophie [1792] (1923) 465-529; Prauss, Kant 
über Freiheit als Autonomie (1983) 83-100; Schulte, radikal böse 
(1988) 28-32.

336

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann, als objektiver und damit dijudikabler „Grund“ 
(GMS 42722) solcher Selbstbestimmung dient, heißt 
Zweck. Soll es ein Gesetz geben, das jeden und jeder­
manns Willen gleichförmig (objektiv) zu bestimmen 
vermag, so muß es etwas geben, das für jeden und je­
dermanns Willen Zweck ist. Subjektive Zwecke, die 
die besondere Interessen- und Bedürfnislage einzel­
ner Menschen spiegeln und stets relativ auf diese sind, 
taugen dazu nicht, wenn das Prinzip der Autonomie 
gewahrt bleiben und Zwecke nicht einfach oktroyiert 
werden sollen. Ein Gesetz, das jeden Willen durch 
denselben Zweck bestimmen will, hat somit auf etwas 
zu rekurrieren, das nicht relativ zu einem bestimmten 
Interesse oder Begehren - so aber verhält es sich bei je­
dem wörtlich verstandenen Gebrauch von ,Zweck4118 
-, sondern an sich selbst Zweck ist. Der Kandidat da­
für: der Mensch als vernünftiges Wesen. Weil er als sol­
cher Person ist und alles, was er will, selber und für 
sich will, ist er „Grund“ des praktischen Gesetzes, ver­
fügt er über diejenige Vernunfteigenschaft, aus der ein 
praktisches Gesetz deduzieren zu können subjektivi­
tätsphilosophische Hoffnung ist.
Als Zweck an sich selbst, behauptet Kant, stelle

„sich nothwendig der Mensch sein eignes Dasein vor; so 
fern ist es also ein subjectives Princip menschlicher Handlun­
gen. So stellt sich aber auch jedes andere vernünftige Wesen 
sein Dasein zufolge eben desselben Vernunftgrundes, der 
auch für mich gilt, vor; also ist es zugleich ein objectives Prin-

118 Schopenhauer, Grundlage der Moral (1988 a) 517: „Jeder 
Zweck ist es nur in Beziehung auf einen Willen, dessen Zweck, d. h., 
wie gesagt, dessen direktes Motiv er ist.“ (Herv. v. mir) 

337

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cip, woraus als einem obersten praktischen Grunde alle Ge­
setze des Willens müssen abgeleitet werden können.“ (GMS 
4293_9; erste Herv. v. mir)

Da sich von meinen subjektiven Vorstellungen, und 
seien es die von mir als einem Zweck an sich selbst, 
nicht auf deren Verallgemeinerung schließen läßt, so 
daß auch bei anderen, oder sogar bei allen anderen, 
ebendiese subjektive Vorstellung nachzuweisen wäre, 
kann die Objektivität des Prinzips nur dann behaup­
tet werden, wenn es eine Notwendigkeit für vernünfti­
ge willensbegabte Wesen als solche ist, sich als Zweck 
an sich selbst vorzustellen. So stellt sich der Mensch 
sein eigenes Dasein nur vor, insofern er sich als rein 
vernünftiges Wesen, insofern er sich nach Grenzbe­
griffen als Grenze der Praktizität betrachtet.
Eine empirische Überprüfung kommt deswegen gar 
nicht in Frage, und es handelt sich strenggenommen 
auch nicht um eine Verallgemeinerung (Generalisie­
rung), denn bereits ich stelle mir mein eigenes Dasein 
als Zweck an sich selbst allein kraft meiner Gattungs­
zugehörigkeit zu den vernünftigen willensbegabten 
Wesen, die im Argument zu einem Vernunftgrund 
(GMS 4296) wird, vor:

„ich (...) als vernünftiges Wesen überhaupt, mithin auch da­
durch alle anderen mit Vernunft begabten Wesen“ (GMS 
449n_13).

Das in Rede stehende Prinzip heißt subjektiv nach sei­
nem Geltungsbereich, da es Subjekte als solche be­
trifft. Und es heißt zugleich objektiv nach seinem Gel­
tungsmodus: es gilt universell, ohne Ansehen irgend­

338

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welcher individuierter Subjekte, für das transzenden­
tale Subjekt.
Die notwendige Vorstellung, das unabweisbare Selbst­
verständnis des Subjekts in praktischer Rücksicht, hat 
einen universellen Charakter und ist aufgrund begriff­
licher Bestimmungen gattungsweit verbindlich. Und 
nur daher kann die Notwendigkeit dieser Vorstellung 
rühren, die Kant an der zitierten Stelle lediglich be­
hauptet, später aber zu begründen verspricht.119 Wer 
sich als vernünftiges mit einem Willen begabtes We­
sen denken kann, der muß sich auch schon notwendig 
so denken, kann sich nicht (mehr) anders denken und 
beweist so, aus subjektiver Notwendigkeit, seine Zu­
gehörigkeit zu ebendieser Gattung.
Vernünftige Wesen wissen, daß ihr Handeln die prakti­
sche Vernunft als solche, andere Menschen hingegen 
nur insofern tangiert, als sie vernünftige Wesen sind, 
so daß auch in ihnen einzig ebendiese Vernunft be­
rührt wird. Anders ist es auch nicht denkbar, daß die­
ses Prinzip Grund eines objektiven Gesetzes wechsel­
seitiger Achtung sein könnte, des kategorischen Impe­
rativs nach seiner Zweck-Formel (cf. GMS 42910_i2). 
Denn warum sollte ich, wenn ich mich als Zweck an 
sich selbst denke, die anderen, die das ebenfalls tun, 
achten? Dadurch daß auch sie selber für sich wollen 
können, wird ja vielmehr allererst die Möglichkeit er­
öffnet und erklärt, daß ihre Pläne durchkreuzt und sie 
in ihrem Selbstzweck Sein mißachtet werden können. 
Indes: achte ich in mir das vernünftige Wesen als sol­
ches oder die Menschheit als solche, bar jeder Indivi­

119 Cf. Kap. V, 1.

339

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dualität, sind die anderen, die an dieser Gattungseigen­
schaft partizipieren, als vernünftige Wesen sogleich 
mitgeachtet, so wie ich in meiner Mißachtung ihrer als 
vernünftiger Wesen sogleich mit mißachtet bin.

„Hiedurch aber entspringt eine systematische Verbindung 
vernünftiger Wesen durch gemeinschaftliche objective Ge­
setze, d. i. ein Reich, welches, weil diese Gesetze eben die Be­
ziehung dieser Wesen auf einander als Zwecke und Mittel 
zur Absicht haben, ein Reich der Zwecke (freilich nur ein 
Ideal) heißen kann.“ (GMS 43328_33)

An diesem Punkt aber scheint Kant den Versuch auf­
zugeben, die Gattungseigenschaft zum Grund morali­
scher Gesetze zu machen, um nun vielmehr diese Ge­
setze in den Grund der Denkmöglichkeit dieser Gat­
tungseigenschaft zu verkehren. Im Verhältnis vernünf­
tiger Wesen zueinander nämlich müsse jeder Wille je­
des Wesens als gesetzgebend gedacht werden, um die­
se Wesen als Zwecke an sich selbst denken zu können. 
Damit ändert sich auch das Subjekt der Würde. Ist es 
zuerst der Mensch, insofern er sich selbst Zwecke set­
zen kann, der eine Würde besitzt, so kommt sie ihm 
nunmehr allein deswegen zu, weil er sich selbst ein 
Moralgesetz gibt, das es ihm erst erlaubt, vernünftige 
Wesen als Zwecke an sich selbst zu denken.
Das Begründungsverhältnis, danach sieht alles aus, 
hat sich schlicht umgekehrt. Zwei Passagen, die wir 
hier konstrastieren, führen das noch einmal unmittel­
bar vor Augen:

a) „Gesetzt aber, es gäbe etwas, dessen Dasein an sich selbst 
einen absoluten Werth hat, was als Zweck an sich selbst ein 

340

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grund bestimmter Gesetze sein könnte, so würde in ihm 
und nur in ihm allein der Grund eines möglichen kategori­
schen Imperativs, d. i. praktischen Gesetzes, liegen (...) 
Wenn es denn also ein oberstes praktisches Princip und in 
Ansehung des menschlichen Willens einen kategorischen 
Imperativ geben soll, so muß es ein solches sein, das aus der 
Vorstellung dessen, was nothwendig für jedermann Zweck 
ist, weil es Zweck an sich selbst ist, ein objectives Princip des 
Willens ausmacht, mithin zum allgemeinen praktischen Ge­
setz dienen kann. Der Grund dieses Princips ist: die vernünf­
tige Natur existirt als Zweck an sich selbst'1 (GMS 4283_6u. 
42834-4293)
b) „Nun ist Moralität die Bedingung, unter der allein ein ver­
nünftiges Wesen Zweck an sich selbst sein kann, weil nur 
durch sie es möglich ist, ein gesetzgebend Glied im Reiche 
der Zwecke zu sein. Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, 
so fern sie derselben fähig ist, dasjenige, was allein Würde 
hat.“ (GMS 4355_9)

Bedingung und Bedingtes sind vertauscht worden. 
Der Zweck an sich selbst, zuerst als unbedingte Bedin­
gung zur Deutung menschlicher Praxis vorausge­
setzt, ist damit selbst an eine Bedingung geknüpft. Ver­
knüpfen wir nun a) und b), so ergibt sich, daß Grund 
des praktischen Gesetzes etwas ist, was nur noch un­
ter der Voraussetzung dieses Gesetzes denkbar ist (cf. 
GMS 43424f.), während umgekehrt dieses Gesetz Be­
dingung für dasjenige ist, was es als seinen Grund prä- 
supponieren muß und aus dem es deduziert werden 
sollte. Diese Argumentation ist zirkulär, wenn nicht 
einfach widersprüchlich, ohne daß Kant selbst darauf 
reflektiert, ja dies überhaupt zur Kenntnis genommen 
hätte. So droht das Drama des Widerspruchs auf die­
sen Seiten zu einem der Kantschen Menschenwürde­
philosophie insgesamt zu werden, für die es mit eine 

341

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der bedeutsamsten Passagen darstellt. Und die Würde 
des Menschen, auf deren Begründung es uns an­
kommt, hängt, zumindest in ihrer Kantschen Version, 
völlig in der Luft.
Ich sehe drei Möglichkeiten des Umgangs mit diesem 
Problem.
1) Der Widerspruch oder Zirkel wird konstatiert und 
Kants Philosophie der Menschenwürde an dieser Stel­
le und aus diesem Grund verabschiedet.
2) Der Widerspruch oder Zirkel wird gesehen, aber 
wir suchen ihn zu entschärfen und zumindest tenden­
ziell aufzuheben, indem wir eine Seite des zirkulären 
oder widersprüchlichen Arguments marginalisieren. 
Respekt vor dem Autor oder eigene systematische Ab­
sichten sind mögliche Motive für ein solches Vorge­
hen.
Die Rede von moralneutraler Autonomie scheint mir, 
soweit sie nicht überhaupt einen eigenen Ansatz vor­
legt, sondern auslegend verfährt, solch eine Marginali­
sierungsstrategie zu verfolgen. In auslegender Ab­
sicht aber wird diese Strategie, mit den ,Resultaten4 
Kantschen Nachdenkens konfrontiert, brüchig. Ihr 
Urteil fällt dann umso härter aus:120

„Im Hinblick auf das Vorige jedoch liegt darin nicht allein 
formal ein Widerspruch, dies ist vielmehr auch inhaltlich 

120 Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 140: „Damit 
aber ist ein Äußerstes an Unverständlichkeit heraufbeschworen. 
Denn von dem moralneutralen Wesen des Menschen als ,Zweck an 
sich selbst' oder,eigenem Willen', das entsprechend auch von eigen­
tümlich moralneutraler Autonomie sein müßte, ist hier nichts mehr 
übrig geblieben.“

342

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlechterdings nicht zu verstehen: Was nämlich sollte es 
wohl heißen, sich Selbstzweck könne der Mensch nur unter 
der Bedingung sein, daß er zunächst einmal die anderen 
Menschen als Selbstzwecke sich selber zum Zweck macht? 
Denn gerade letzteres kann als zurechenbare Handlung aus 
Willensfreiheit heraus überhaupt nur insoweit verständlich 
sein, als der Mensch auch dabei im genannten Sinne grund­
sätzlich zunächst einmal sich Selbstzweck ist.“121

Die mögliche Aufklärung dieses Paradoxons aber er­
öffnet, wie ich es sehe, einen dritten Weg.
3) Die dritte Möglichkeit verweigert sich einer hemds­
ärmeligen Lösung, wie sie in 1) propagiert wird, sie 
möchte aber auch nicht wie 2) um der Kohärenz der 
Lesart willen marginalisieren, solange hermeneuti­
sche Lösungen erwogen werden können, die Kohä­
renz anders zuwege bringen. Da sie sich dabei - wie 
auch die Rede von moralneutraler Autonomie - zum 

121 Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 139. Im Grun­
de geht Kant noch weiter, wenn er nicht nur dazu auffordert, sich 
das sich Selbstzweck Sein anderer zum Zweck zu machen, sondern 
dies auch gerade so erfüllt sieht, daß man sich die Zwecke der ande­
ren zu eigen mache. GMS 43024_2fe: „Denn das Subject, welches 
Zweck an sich selbst ist, dessen Zwecke müssen, wenn jene Vorstel­
lung bei mir alle Wirkung thun soll, auch, so viel möglich, meine 
Zwecke sein.“ Das aber heißt nichts weiter als dies: Als allgemein 
vernünftige Wesen haben alle Menschen bei vollständiger Entfal­
tung ihrer Talente (Kultur) dieselben gemeinverträglichen Zwecke, 
wie sie sich etwa einer „Operation der Reflexion“ (KU § 40, 2948 f) 
entdecken. Denn das sei sogar Sache der Würde des Menschen, wie 
Kant sie für einmal als Rangauszeichnung vor anderen Wesen („Prä­
rogativ“ (GMS 43813)) versteht, „seine Maximen jederzeit aus dem 
Gesichtspunkte seiner selbst, zugleich aber auch jedes andern ver­
nünftigen als gesetzgebenden Wesens (die darum Personen heißen) 
nehmen zu müssen.“ (GMS 43813_16) - Cf. die Vorlesung Meta­
physik der Sitten Vigilantius, XXVII, 2.1 54412_15.

343

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geringsten Teil auf Kantsche Wörtlichkeit stützen 
kann, muß die dritte Möglichkeit Mutmaßung blei­
ben, die sich allein auf systematische Überlegungen 
stützen kann.122
Wir orientieren uns dazu an unseren bisherigen Aus­
legungen des regulativen Vernunftbegriffs eines 
Zwecks an sich selbst. Dieser, so sagten wir, muß vor­
ausgesetzt werden, um menschliche Praxis als Lei­
stung von Subjekten auslegen zu können. Zweck an 
sich selbst als analytische Einheit ist absolute Sponta­
neität, das Vermögen einer nicht-naturalen Kausalität. 
Jede Kausalität ist eine nach Gesetzen. Halten die Ge­
genstände der Naturkausalität das Terrain des Hetero­
nomen schon vollständig besetzt, so daß sie naturkau­
sal bestimmt und heteronom von Kant als Synonyme 
gehandelt werden können, so kann die Freiheit des 
Willens nichts anderes sein „als Autonomie, d. i. die Ei­
genschaft des Willens, sich selbst ein Gesetz zu sein“ 
(GMS 447i f_). Das eben ist Freiheit als Autonomie: 
Grund und Gegenstand eines eigenen Gesetzes zu sein. 
Nun verwirklicht sich der Mensch als Zweck an sich 
selbst, sofern damit eine analytische Einheit prakti­
scher Apperzeption gedacht ist, nicht an sich selbst. 
Er muß Zwecke setzen, um Zweck an sich selbst sein 
zu können. Das Begleitenkönnen des Ich will bedarf 
des zu Begleitenden, was insofern keine Schwierigkeit 
darstellt, als an eine epoche im Handeln (Tun und Las­
sen) nicht zu denken ist.

122 Mutmaßung, die wie Kants Überlegungen zu einem mutmaßli­
chen Anfang der Menschengeschichte (cf. VIII 107-124) systema­
tisch orientierte und gestützte Mutmaßungen darstellen.

344

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Findet aber das Begleiten^ozwerc seine Grenze an der 
Disparatheit des zu Begleitenden, so auch die Einheit 
der Person als synthetische Einheit bzw. als Einheit 
der praktischen Synthesis überhaupt; ein Problem, 
das sich deswegen stellt, weil der Mensch als Zweck 
an sich selbst oder Freiheit diese Freiheit nicht nur - 
analytisch - im Sinne absoluter Spontaneität oder, 
nach der Unterscheidung der Metaphysik der Sitten^ 
als Wille, sondern auch - synthetisch - als Wahlfrei­
heit oder Willkür besitzt. Darum kann das Gesetz, 
wie es, selbst nichts anderem als dem Einheitsgedan­
ken entsprungen, Moralität aus dem Prinzip der Ein­
heit ist und eine Einheit der Zwecke zu denken er­
laubt, zugleich als Bedingung für einen Zweck an sich 
selbst angesehen werden.
Wenn, was Handlung und was Freiheit und Würde 
sind, an einem einzigen vernünftigen Subjekt erklärt 
werden kann, dann gilt: Ich kann nur von einem 
eigenen Willen, Freiheit und Würde sprechen, wenn 
auch das Gewollte sich unter einem Einheitsprinzip 
betrachten und beurteilen läßt. Zweck an sich selbst 
als analytische Einheit des Ich will für mich ist dann 
tatsächlich der „Grund“ des Gesetzes, seine hinrei­
chende Bedingung123 - wie sie in einem unhintergeh­
baren Grenzbegriff gedacht wird dieses selbstgege­
bene Gesetz aber ist die Bedingung für die Realisie­
rung des Selbstzwecks als synthetische Einheit.

„Diesem Gesetze“, so Kant in jener bereits zitierten umfang­
reichen Reflexion aus den 1780er Jahren, „kan ich nicht ent­

123 Cf. Allison, Kant’s Preparatory Argument (1989) 315 f.

345

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagen, ohne meiner Vernunft zu wiederstreiten, welche al­
lein practische Einheit des Willens nach principien festset­
zen kan.“ (R 7202, XIX 28120_22)124

4.2 Zweck an sich selbst -
unter oder nach moralischen Gesetzen?

Wie Kant behauptet, gilt „unstreitig“,

„daß jedes vernünftige Wesen als Zweck an sich selbst sich 
in Ansehung aller Gesetze, denen es nur immer unterwor­
fen sein mag, zugleich als allgemein gesetzgebend müsse an­
sehen können, weil eben diese Schicklichkeit seiner Maxi­
men zur allgemeinen Gesetzgebung es als Zweck an sich 
selbst auszeichnet“ (GMS 4388_I2; Herv. v. mir).

Wenn der Mensch nur mittels eines Gesetzes Zweck 
an sich selbst sein kann, das er sich zugleich eben als 
Zweck an sich selbst oder eigener Wille oder prakti­
sche Vernunft selber gibt, ist dann nur die Handlung 
nach einer schicklichen, weil universalisierbaren Maxi­
me, nur die gesetzestreue, ja am Ende allein die um die­
ses Gesetzes willen gewollte, moralische Handlung 
frei? Kann nur derjenige Zweck an sich selbst sein, der 
moralisch handelt? Ist nur der gute Wille frei? Zer­
stört Unmoral die Person, weil kein Ich will für mich 
ein Aggregat einander widersprechender Maximen, 
stets dasselbe Ich bleibend, begleiten könnte? Und 
entsprechend: Besitzt dann nur der moralisch Han­
delnde eine Würde?

124 „Allein“ - das kann heißen, einzig die Vernunft vermag dies, 
oder, das ist das einzige, was praktische Vernunft vermag.

346

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solche Fragen erhalten Nahrung und, wie es prima fa- 
cie aussieht, auch Antwort, wenn wir in der Metaphy­
sik der Sitten (Tugendlehre § 9) lesen, der Lügner ver­
letzte „die Würde der Menschheit in seiner eigenen 
Person“. Und weiter:

„Die Lüge ist die Wegwerfung und gleichsam Vernichtung 
seiner Menschenwürde. Ein Mensch, der selbst nicht glaubt, 
was er einem Anderen (wenn es auch eine blos idealische 
Person wäre) sagt, hat einen noch geringeren Werth, als 
wenn er blos Sache wäre; denn von dieser ihrer Eigenschaft 
etwas zu nutzen, kann ein anderer doch irgend einen Ge­
brauch machen, weil sie etwas Wirkliches und Gegebenes 
ist; aber die Mittheilung seiner Gedanken an jemanden 
durch Worte, die doch das Gegentheil von dem (absichtlich) 
enthalten, was der Sprechende dabei denkt, ist ein der natür­
lichen Zweckmäßigkeit seines Vermögens der Mittheilung 
seiner Gedanken gerade entgegen gesetzter Zweck, mithin 
Verzichtthuung auf seine Persönlichkeit und eine blos täu­
schende Erscheinung vom Menschen, nicht der Mensch 
selbst.“ (MS 42916u.23_34)

Wer lügt, mißbraucht sich als „Sprachmaschine“ (MS 
43016), ist bloße Chimäre eines Menschen, suspendiert 
die Person. Wer auf Selbstmord sinnt, disponiert über 
das Subjekt aller Zwecke gleich einem Mittel (cf. MS 
422 f.) und tut damit ein gleiches; ebenso, wer sich 
selbst befriedigt. Das Argument, das den „Vernunftbe­
weis“ (MS 42520) für letzteres stützen soll, will es so: 
der sich selbst befriedigende Mensch gibt seine Per­
sönlichkeit auf (cf. MS 42524f.).125

125 Bereits Augustinus schilt die Lüge als zweckwidrigen Sprachge­
brauch. Cf. ders., Enchiridion VII 22; CC 46, 62.

347

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschenwürde ist, soweit sie in moralische Überle­
gungen eingeht, in der Kantschen Konzeption aus­
schließlich die Sache eines einzelnen Subjekts und sei­
ner Pflichten gegen sich selbst. Die Würde, auch die 
der anderen, zu achten, ist eine Pflicht gegen mich 
selbst als vernünftiges Wesen. Verletze ich diese 
Pflicht, achte ich die Würde anderer nicht, indem ich 
sie z. B. belüge oder bestehle oder sonstwie bloß als 
Mittel gebrauche, dann verlieren nicht sie, die nicht 
Gewürdigten, ihre Würde, sondern ich. Die Würde 
des Menschen kann nur durch die eigene Handlung 
verloren werden.126 So ist es mit Kant nicht denkbar, 
daß man andere durch entsprechendes Verhalten um 
ihre Würde brächte, wogegen diese dann zu klagen 
hätten, noch durch andere um sie gebracht würde, wo­
gegen man selbst Klage erheben könnte.
Damit wird das Problem aufgeworfen, inwieweit die 
Kantsche Menschenwürdekonzeption im Ganzen in 
die moderne Diskussion um Menschenwürde und 
Menschenrechte eingebracht werden kann. Zwar ha­
ben sich Rechtswissenschaftler wie Dürig in ihren 
Theorien menschlicher Würde, Artikel 1 I GG ausle­
gend, auf Kant berufen und den Praktikern mit der 
sich an Kant anlehnenden Formel, niemand dürfe 
zum bloßen Objekt staatlicher Gewalt gemacht wer­
den, eine hermeneutische Hilfe an die Hand gege­

126 Brülisauer, Moral und Konvention (1988) 296 fragt, an der 
Schlüssigkeit der Kantschen Überlegungen zweifelnd, danach, wie 
es überhaupt zu denken sei, daß die Würde eines homo noumenon 
verletzt werden könne.

348

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben,127 doch sagt Kant keineswegs, daß der als bloßes 
Objekt oder bloßes Mittel Betrachtete und Behandel­
te vom Verlust seiner Würde bedroht ist. Vielmehr ist 
es der Mißbrauchende, der, weil er die Menschheit in 
seiner und des anderen Person mißachtet, seine Wür­
de verliert.128 Und diese verdient dann keinen Schutz. 
Doch wer so spricht, setzt auf die appellative Kraft sei­
ner Rede, die indes problematisch bleibt, da sie kaum 
schlüssig nachzuvollziehen ist. Denn daraus ist nun­
mehr nicht bloß zu schließen, daß nur der moralisch 
Gesonnene oder Handelnde eine Würde besitzt, son­
dern darüber hinaus, daß, zumindest im schwerwie­
genden Fall, die unmoralische Handlung den Adressa­
ten der Zurechenbarkeit dieser Handlung als solchen 
selbst tangiert. Das jedoch berührt dann auch den 
Handlungsbegriff unmittelbar, denn suspendiert die 
unmoralische Maxime oder Handlung die Person, der 
sie zuzuschreiben wäre, indem sie sie als Person auf­

127 Dürig, Kommentar zu Art. 1 Abs. 1 GG (1983) 17, Randnum- 
mer 34. (1983) 15 Randnummer 28: „Die Menschenwürde ist getrof­
fen, wenn der konkrete Mensch zum Objekt, zu einem bloßen Mit­
tel, zur vertretbaren Größe herab gewürdigt wird.“ Offensichtlich 
ist die Patenschaft Kants ebenfalls bei Josef Wintrich, Zur Problema­
tik der Grundrechte (Art. 1 Abs. 1 und Art. 2 Abs. 1 GG), in: Ar­
beitsgemeinschaft für Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen 
71 (1957) 20, den Dürig (1983) 14 Randnummer 28 Fn. 3 zitiert: 
„Der Mensch muß immer Zweck an sich selbst bleiben“.
128 So auch Spaemann, Uber den Begriff der Menschenwürde 
(1987) 299: „Die Würde des Menschen ist in dem Sinne unantastbar, 
daß sie von außen nicht geraubt werden kann. Man kann nur selbst 
die eigene Würde verlieren (...) Wer sie nicht respektiert, nimmt 
nicht dem anderen seine Würde, sondern er verliert die eigene. 
Nicht Maximilian Kolbe und nicht Kaplan Popieluszko haben ihre 
Würde verloren, sondern deren Mörder.“ Cf. ebd. 304.

349

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hebt, dann liegt in ihr auch bereits kein Fall von Hand­
lung mehr vor.
Wir müßten dann sagen: Weil der Mensch hier nicht 
mehr Zweck an sich selbst sein kann, so ist er auch 
nicht mehr als frei anzusehen, nicht mehr als das Sub­
jekt seiner Zwecke betrachtbar. Daraus resultierte: 
Böse Handlungen sind - zumindest wenn sie die Per­
son selbst tangieren - nicht zurechenbar und strengge- 
nommmen keine Handlungen. Wer handelt, nämlich 
frei handelt, handelt folglich gut. Sind aber nur noch 
gute Handlungen als Handlungen anzusehen, er­
übrigt sich überhaupt die Unterscheidung von morali­
scher und unmoralischer Handlung.129 Will dagegen 
eine Moralphilosophie, da ihr diese Konsequenz inak­
zeptabel erscheinen muß, auch die böse Handlung als 
Handlung verstehen, so muß sie auch für diese den 
Menschen als Zweck an sich selbst, als Grenze alles 
Praktischen, voraussetzen, mithin all das, was ihm 
eine Würde verleiht.130 Wörtlich genommen, beginge 
die Rede von der Wegwerfung der Menschenwürde 
dann eine petitio tollendi. Die Handlung, mit der der 
Verlust der Person einhergehen soll, setzt, um zure­
chenbar zu sein, den Menschen als Zweck an sich 
selbst voraus. Sofern dies ein Widerspruch ist, kann er

129 Cf. Schulte, radikal böse (1988) 29. Zur ,Karriere des Bösen‘ bei 
Kant cf. Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 81-100, 
111-115.
130 Moral Mrongovius I, XXVII, 2.2 14436_9: „alles Moralische 
böse entspringt doch aus der Freyheit, denn sonst wäre es ja kein 
Moralisches Böses, und so sehr vielen Hang auch die Natur dazu 
hat, so entspringen doch die bösen Handlungen aus der Freyheit, 
weswegen sie uns auch als Laster angerechnet werden“, d. h. zuge­
rechnet, nicht bloß zugeschrieben werden.

350

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch keiner sein, der geistig abermals mit einem Ver­
lust der Menschenwürde geahndet werden könnte. - 
Ich schlage vor, die Rede vom Verlust der Würde im 
Rahmen einer Debatte über Pflichten gegen sich 
selbst einer moralisierenden Rhetorik zuzurechnen. 
Pflichten gegen sich selbst gehören nicht zum Grenz­
diskurs, indizieren aber Schwierigkeiten, die sich für 
eine Moraltheorie ergeben, die Fragen der Menschen­
würde an einem einzigen Subjekt diskutieren will.
Wichtiger ist es zu sehen, ob nicht doch bereits, wie in 
der Literatur vertreten, die Nähe (oder gar Identität), 
in die Kant Freiheit und Moral rückt,131 seinen An­
satz, Zweck an sich selbst und Menschenwürde eine 
sinnvolle Funktionsbedeutung zu geben, wieder zu­
nichte macht.
Kant hat, wie ich ihn lese, mit Sicherheit eine Nähe 
von Freiheit und Moral hergestellt, zugleich aber, zu­
mindest an systematisch interessanten Stellen der 
Grundlegung und in dem Nachklang, den diese Uber- 

131 Cf. Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie (1983) 99: „Die 
eigentliche Schwierigkeit, mit welcher Kant zu kämpfen hat, liegt 
(...) weder im Problem des Guten als solchen noch im Problem des 
Bösen als solchen. Sie liegt vielmehr ausschließlich in der Radikali­
tät selbst, mit welcher Kant sogar das Gute des Moralgesetzes be­
reits ,radikal4, das heißt an der ,Wurzel4 von Freiheit angesetzt hatte 
(...): in jener Radikalität als der Identität oder Analytizität des Ver­
hältnisses zwischen Freiheit des Willens als praktischer Vernunft 
und deren Moralgesetz, zwischen Autonomie und Moralität.44 Cf. 
ebd. 82. Cf. schon Reiner, Pflicht und Neigung (1951) 69: Der „letz­
te Grund der Unhaltbarkeit von Kants Deduktion des Sittengeset­
zes ist seine darin vorausgesetzte Gleichsetzung von Sittlichkeit im 
positiven Sinne (als sittlich guten Handelns) mit Freiheit und mit 
Autonomie. In Wahrheit ist Sittlichkeit weder einfach gleich Frei­
heit noch schlechthin gleich Autonomie.44

351

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legungen spät noch in der dritten Kritik finden, einer 
Identifizierung von freiem und sittlichem Handeln 
vorgebaut. In der Grundlegung heißt es: „also ist ein 
freier Wille und ein Wille unter sittlichen Gesetzen 
einerlei.“ (GMS 4476f; Herv. v. mir)132 Und entspre­
chend ist in der Kritik der Urteilskraft zu lesen:

„wenn überall ein Endzweck, den die Vernunft a priori ange­
ben muß, Statt finden soll, dieser kein anderer, als der 
Mensch (ein jedes vernünftige Weltwesen) unter morali­
schen Gesetzen sein könne.“ (KU § 87, 44831_34)

Und weil Kant Mißverständnisse vermeiden möchte, 
reicht er in einer Fußnote nach:

„Ich sage mit Fleiß: unter moralischen Gesetzen. Nicht 
nach moralischen Gesetzen, d. i. ein solcher, der sich ihnen 
gemäß verhält, ist der Endzweck der Schöpfung.“ Und 
dann noch einmal: „Nur vom Menschen unter moralischen 
Gesetzen können wir, ohne die Schranken unserer Einsicht 
zu überschreiten, sagen: sein Dasein mache der Welt den 
Endzweck aus.“ (KU § 87, 44835-449! mit 44923f.)

Lassen sich die Prädikate ,unter .. .‘ und ,nach morali­
schen Gesetzen4, und sei es auch in anderem Zusam­
menhang, wie Kant es tut, gegeneinander ausspielen, 
können freies Handeln unter und moralisches Han­
deln nach diesen Gesetzen nicht einfach zusammenfal­
len.

132 Cf. auch GMS 4502l: „unter sittlichen Gesetzen“; GMS 45022: 
„diesen Gesetzen unterworfen“; MS 22326: „unter moralischen Ge­
setzen“. Cf. R 7202, XIX 277, „ 281 „ l u l7_20.

352

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meine These lautet darum: Nicht die Befolgung der 
Regel, sondern pure Regelhaftigkeit überhaupt, das 
ist es, was im transzendentalen Grenzdiskurs den 
Menschen als Zweck an sich selbst, als ein Wesen, das 
eine Würde besitzt, denken läßt. Er ist das Subjekt al­
ler seiner Zwecke im Sinne ihrer Zurechenbarkeit (im- 
putatio facti), sofern er sie allesamt unter ein und dem­
selben von ihm selbst gegebenen Gesetz betrachten 
kann. Dem ,unter Gesetzen* entspricht das ,Begleiten 
können . Dieses Vermögen setzt Kant für alle Men­
schen an, sofern sie vernünftige Wesen sind. Davon 
gibt die Kasuistik des kategorischen Imperativs Zeug­
nis. Wie der Transzendentalpragmatiker sich mit dis­
kursethischen Richtlinien und Argumenten an diejeni­
gen wendet - und realistischerweise auch nur an dieje­
nigen wenden kann -, die, obgleich sie zum Teil skepti­
sche Positionen vertreten, „ernsthaft“ diskutieren 
wollen und die somit, statt zum Argumentativen 
noch erst bewogen und, was unmöglich ist, argumen­
tativ (nicht appellativ) aufs Argumentieren verpflich­
tet werden zu müssen, immer schon argumentativ ver­
nünftig, nämlich Vernunftargumenten zugänglich, 
sind,133 so entwirft Kant für seine Anwendungsbei­
spiele solche Kandidaten, denen stets zumindest so­
viel Vernunft und d. h. Regelhaftigkeit eignet oder ge­
blieben ist, daß sie sich unter einer (akzeptierten) Re­
gel denken und nach dieser beurteilen können und tat­
sächlich auch beurteilen.

133 Cf. Kuhlmann, Diskursethik - Probleme der Begründung und 
Anwendung (1991) 108, 109, 110, 112. Cf. ders., Solipsismus in 
Kants praktischer Philosophie (1990) 280, 281.

353

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Er „ist noch soweit im Besitze seiner Vernunft, daß er sich 
selbst fragen kann, ob .. “ (GMS 421 f.).

„(...) aber hat er noch soviel Gewissen, sich zu fragen“ 
(GMS 42219).134

„Noch frägt er aber: ob ...“ (GMS 4234). - „Denn als ein ver­
nünftiges Wesen will er nothwendig, daß .. “ (GMS 42313 f_).

Diese Sicht erstreckt sich bis zum ,,ärgste[n] Böse­
wicht, wenn er nur sonst Vernunft zu brauchen ge­
wohnt ist“ (GMS 4542i f), und betrifft durchweg sol­
che Personen, die, obgleich sie es faktisch übertreten, 
aufgrund ihrer Vernünftigkeit „dies Gesetz für sie ver­
bindend erkennen“ (KpV 4730), d. h. anerkennen.135 
Für die Einheit des Menschen als Zweck an sich selbst 
aber genügt der Rekurs auf solche Regelhaftigkeit 
überhaupt. Die Würde des Menschen, wie sie sich im 
Grenzdiskurs entdeckt, ist die Würde des vernünfti­
gen Subjekts als einer Grenze, welche als etwas Prakti­
sches, als letzte Regel gedacht werden muß. Nur das 
Gesetz als solches ist die synthetische Einheit der Per­
son. Handlungen, seien sie moralisch oder unmora­
lisch, sind bloß kontingent und schaffen aus sich kei­
ne Einheit.136 Sie gehören nicht zur Grenze und bedin­

134 Zur Identität von Gewissen und praktischer Vernunft cf. Kap. I, 
2.2.5.2.
135 Henrich, Die Deduktion des Sittengesetzes (1975) spricht von 
einer ,,faktische[n] Selbstgewißheit des sittlichen Wesens“ (ebd. 86) 
und der „Voraussetzung des sittlichen Bewußtseins“ (ebd. 99). Cf. 
ebd. 82 et passim.
136 Dennoch kann sich jede Person, wenngleich nicht mit letzter 
Gewißheit, ihrer praktischen Einheit vergewissern, wenn sie das Sit­
tengesetz auf ihre Maximen anwendet.

354

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen sie nicht. So beschränkt sich der Grenzdiskurs auf 
die Frage nach einem „möglichen synthetischen Ge­
brauch der reinen praktischen Vernunft“, was eine 
„Kritik dieses Vernunftvermögens“ (GMS 445n_13) er­
forderlich macht. Diese Kritik gipfelt in einer Deduk­
tion, der Rechtfertigung der Grenzbegriffe, die in eins 
eine Selbstrechtfertigung des Grenzdiskurses darstellt.

355

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269 - am 17.01.2026, 14:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Bedingtes, Bedingung und Unbedingtes. Zum Prototyp regressiver Synthesis
	2. Zweck an sich selbst als teleologisch und praktisch Unbedingtes
	3. Zweck an sich selbst als Einheitsfunktion
	3.1 Praktische Reflexivität
	3.2 Praktische Einheit - Zweck an sich selbst als Apperzeption der Selbsttätigkeit
	3.2.1 Die analytische Einheit des Zwecks an sich selbst
	3.2.2 Die synthetische Einheit des Zwecks an sich selbst


	4. Zweck an sich selbst in moralischer Funktion
	4.1 Bedingung oder Bedingtes?
	4.2 Zweck an sich selbst - unter oder nach moralischen Gesetzen?


