
§ 3. Ironie der Legalität

Die vorliegende Arbeit negiert zwei Möglichkeiten, über das Verhält­
nis von liberalem Recht und Freiheit nachzudenken. Die erste Mög­
lichkeit neigt dazu, unterkomplex aufzutreten. Sie lässt rechtliche 
Form und Freiheit unmittelbar zusammenfallen. Freiheit artikuliert 
sich als rechtliche Freiheit bzw. Freiheit liegt in der Ausübung eines 
Rechts. Die zweite Verhältnisbestimmung ist komplexer. In ihrer 
Kurzform besagt sie ungefähr Folgendes: Die rechtliche Form stellt 
die conditio sine qua non der Freiheit dar, das Recht ist demnach 
(lediglich) die Möglichkeit der Freiheit. Wenn sich auch beide The­
sen unterscheiden fasse ich diese affirmative Verhältnisbestimmung 
von rechtlicher Form und Freiheit, als die Identitätsthese des Libera­
lismus zusammen.

Man muss dem liberalen Recht eine Sache zugestehen. Wenn 
nach Cassirer die Aufgabe der Form darin liegt, den Menschen über 
seine bloße Endlichkeit zu erheben, an einen Ort, an dem sich 
Freiheit erst einstellen kann,904 so kommt es im Folgenden darauf 
an, das Scheitern des liberalen Rechts präzise zu bestimmen. Denn 
die Form liberalen Rechts vermittelt nicht bloße Endlichkeit. Der 
Liberalismus scheitert wohlverstanden, so die hier vertretene These, 
auf höherer Stufe. Der Liberalismus bringt Unendlichkeit hervor. Es 
handelt sich dabei jedoch – und darin besteht im präzisen Sinne das 
Scheitern des Liberalismus – um die schlechte Unendlichkeit ironi­
scher Subjektivität. Darin liegen zugleich Fortschritt und Misslingen 
des liberalen Rechts.

Um meine These des Scheiterns des liberalen Rechts an der Her­
vorbringung wahrer Unendlichkeit zu plausibilisieren, nehme ich 
zunächst mit der Legalität einen Aspekt der Form liberalen Rechts 
in den Blick (I.). Denn bei dieser Legalität handelt es sich um 
eine Urteilspraxis, die ich in einem nächsten Schritt als ironisch 
ausweisen werde. Bedeutsam für die kritische Auseinandersetzung 

904 Ritter/Bollnow (1991), S. 286.

249

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem liberalen Recht ist aber vor allem meine darauf aufbauende 
These, dass die Ironie ein missglücktes Naturverhältnis darstellt. Die 
Korrektur dieses Verhältnisses erfolgt klassisch entlang der Grundli­
nien, die uns Hegel mit dem Konzept der Sittlichkeit (II.) gewiesen 
hat. Die Arbeit schlägt in einem dritten (III.) Schritt eine andere 
Möglichkeit zur Aufhebung der Ironie vor. Denn die Ironie der Le­
galität (nicht ihre Tragik) besteht darin, dass die Legalität sich bisher 
nur in ihrer liberalen, d. h. ironischen, Form gezeigt hat. Dieser 
Blick liberaler Legalität auf ihre eigene Ironie führt begrifflich zu 
ihrer Überschreitung, zu ihrer Selbstironisierung, einer Aufhebung 
der Ironie durch sich selbst, einer Ironisierung der Ironie. Diese 
Struktur werde ich am Ende des Kapitels auf den Begriff einer nicht 
mehr liberalen, sondern befreiten, d. h. im bestens Sinne modernen, 
Legalität bringen.

I. Die Natur der Ironie

1. Legalität

Die Moderne dreht das Verhältnis von Allgemeinem und Besonde­
rem in zuvor unvorstellbarer Art um,905 d. h. politisch: „Das Indivi­
duum ist zur einzigartigen Legitimationsquelle geworden.“906 Recht­
lich gesprochen handelt es sich um eine Vorordnung der Rechte 
vor das Recht,907 gleichzeitig und untrennbar damit verbunden ent­
wickelt sich das Recht zum „Formalrecht der Neuzeit“.908 Diese Er­
zählung ist soweit bekannt.909 Wie wird nun diese Vorordnung der 
Rechte vor das (Formal-)Recht operationalisiert?910 Menke geht da­
von aus, dass im Zentrum allen Rechts eine Lücke klafft. Nun besteht 

905 Mensching (1992), S. 304.
906 Zabel (2019a), S. 34.
907 Auer nennt dieses Momentum die „erste Moderne“, vgl. dazu Auer (2014), S. 14.
908 Habermas (2017), S. 110.
909 Dagegen allerdings, „[g]egen Unterstellungen der souveränen Disponibilität 

moderner Rechtsordnungen und der Zentrierung subjektiver Willkür in den­
selben“ unter dem Begriff der Fremdheit, vgl. Vischer (2021), S. 27.

910 Zum Verhältnis des Besonderen zum Allgemeinen auch Auer: Das „Privatrecht 
als Privatrecht entsteht erst, wenn das Private im Gegensatz zum Allgemeinen 
zum Problem wird.“ Auer (2014), S. 165.

§ 3. Ironie der Legalität

250

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das vormoderne Recht auf der Schließung der Lücke im Recht, sei 
es durch Erziehung oder durch Befehl. Das Auseinanderfallen recht­
licher Allgemeinheit und einzelner Performanz kann vom traditio­
nellen Recht, so die überzeugende Rekonstruktion Menkes, nicht 
bestehen bleiben. Das Allgemeine hat im antiken Recht vor dem 
Besonderen. Den Grund zur zwangsweisen Schließung dieser Lücke 
findet das traditionelle Recht typischerweise in den Begriffen der 
Gerechtigkeit oder der Sittlichkeit. Soweit eine kurze Rekapitulation 
bisheriger Einsichten.911

Ich nähere mich nun den entscheidenden Fragen dieses abschlie­
ßenden Kapitels entlang Kants Begriff der Legalität. Kant „nennt die 
bloße Übereinstimmung oder Nichtübereinstimmung einer Hand­
lung mit dem Gesetz, ohne Rücksicht auf die Triebfeder derselben, 
die L e g a l i t ä t“912 und führt darin einen Bruch in der Normativi­
tät herbei. Denn die moderne Vorordnung der Rechte vor das Recht 
bringt Normativität völlig anders hervor, ab sofort wird die Legalität 
zum modus operandi der Normativität. Diese Freigabestruktur habe 
ich im ersten Kapitel (§ 1) ausführlich untersucht.

Mein Interesse gilt zum Abschluss dieser Arbeit dem Umstand, 
dass diese neue Normativität sich durch die Legalität in ein neues 
Verhältnis zur Natur setzt – und zwar in doppeltem Sinne. Das wird 
verständlich, sobald die kantische Legalität nicht bloß als Frage nach 
der „inneren“ Motivationslage, d. h. der Triebfeder bei der Befolgung 
von Rechtsansprüchen oder Normen aufgefasst wird. Ich erinnere 
an Hermann Cohens Kritik an der kantischen Legalität:

„Dahingegen darf es für den Menschen keine andere Triebfeder als die 
der Pflicht aus dem Sittengesetze geben. Der Mensch verliert seinen 
menschlichen Charakter, wenn ihm diese alleinige Triebfeder abhanden 
kommt […].“913

Durch den Verlust der sittlichen Triebfeder zugunsten der Willkür 
verliert der Mensch für Cohen seinen menschlichen Charakter, 
denn für ihn folgt daraus eine notwendige Verbindung zwischen der 
Willkür als naturalistischer Verfallsform der Autonomie und dem 

911 Besprochen im Kapitel zur rechtlichen Form in dieser Studie, vgl. § 1.
912 Kant (1900aff.), S. 219.
913 Cohen (2001), S. 401.

I. Die Natur der Ironie

251

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


äußeren Zwangsmoment im Recht.914 Oder aber, wie Menke diesen 
Gedanken für die Willkür in seiner Formkritik reformuliert: „Die 
subjektiven Rechte ermächtigen durch ihre Form das Subjekt dazu, 
was immer es will – seinen Eigenwillen – als Tatsache geltend zu 
machen.“915

Die kantische Legalität bringt also nicht nur die rechtliche Ord­
nung völlig andersartig hervor, sondern auch das Verhältnis von 
Recht und Natur und dies in ebenfalls doppelter Hinsicht: einmal 
durch einen Akt der Selbsteinschreibung des quasi-natürlichen Ei­
genwillens in die Form der Rechte, einmal als äußeres Zwangsrecht. 
Die nun folgende Beschreibung der liberalen Legalität als einer iro­
nischen Struktur soll helfen, diese Selbstnaturalisierung liberalen 
Rechts in Form von Willkür und Zwang begrifflich besser zu fassen 
und, wenn möglich, zu überschreiten.

2. Ironie

Ironisch ist, wer über die Differenz von Wesen und Erscheinung 
entscheidet. Denn, wie Kierkegaard bemerkt, wenn „ich rede, ist der 
Gedanke, der gemeinte Sinn das Wesen, und das Wort die Erschei­
nung.“916 Das Subjekt ironischer Rede disponiert im Modus der Lust 
über die Differenz zwischen eigentlichem Sinn und gesprochenem 
Wort sowie über den Zeitpunkt ihrer Identität. Es genießt das, was 
schon die Etymologie (gr. eirōneía) nahelegt, die Möglichkeit der 
Verstellung.917 In diesem Spiel mit der Differenz zwischen Wesen 
und Erscheinung, Sinn und Wort, wähnt sich das ironische Subjekt 
frei. Diese Freiheit macht Reiz wie Gefahr ironischer Rede aus. 
Einerseits lockt uns die Ironie mit dem Imago freien Kommandos, 
dem inneren Vorbehalt, dem ungefährdeten Standpunkt des a priori. 
Andererseits ist die ironische Freiheit keine geteilte Freiheit, sondern 
esoterisch. Denn allein das ironische Subjekt ist in die Entscheidung 
über die Differenz zwischen Wesen und Erscheinung, Gedanke und 

914 Dazu auch Habermas (2017), S. 111. Eine (feuilletonistische) Würdigung der 
Willkür gibt z. B. Dreier (2012).

915 Menke (2018d), S. 206.
916 Kierkegaard (1976), S. 243.
917 Ich danke RiLG A. Follner für diesen Hinweis.

§ 3. Ironie der Legalität

252

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wort, eingeweiht, kurz: Die Freiheit des ironischen Subjekts ist 
privat. Aber diese ironische Freiheit hat für das Subjekt auch eine 
Kehrseite. Es bezahlt dieses abstrakte Weltverhältnis mit seiner Isola­
tion und geht daran zugrunde, ja das „Ich implodiert in der roman­
tischen Interpretation“.918 Die schöne Seele des ironischen Subjekts 
ist so stets der Verlockung ausgesetzt, seine Abstraktheit absolut zu 
setzen, d. h. terroristisch zu werden und sich, wie Hegel erkannt hat, 
an der „Zertrümmerung aller bestehenden gesellschaftlichen Ord­
nung“ zu versuchen.919 Für dieses Umschlagen der Abstraktion in die 
Tat, diese Dialektik der Distanz, liefert die Gegenwart hinreichend 
Anschauungsmaterial. Mit anderen Worten, die Ironie ist nicht nur 
ein sprachliches, sondern ein sozialphilosophisches Problem par 
excellence.

Worin besteht die Verbindung der Ironie zur Rechtsphilosophie, 
zur Frage der Rechte und der Legalität? Diese Verbindung ist am 
besten über den Begriff des Urteilens einsichtig zu machen. Denn 
nicht nur die Ironie, d. h. das Urteil über die (Nicht-)Identität von 
Wesen (Sinn) und Erscheinung (Wort), stellt einen Urteilsakt dar. 
Vielmehr handelt es sich auch bei jedem rechtlichen Vollzug um ein 
Urteil, ein Urteil im Modus der Legalität. Unser gesamtes Gemein­
wesen kann demnach als eine wechselseitige Bezugnahme durch 
Urteile und Schlüsse aufeinander vorgestellt werden.920 Schon Hegel 
hat diese Urteilsformen ausdifferenziert, vom endlich-negativen Ur­
teil des bürgerlichen Rechtsstreits, dem negativ-unendlichen Urteils 
des Verbrechers oder dem positiv-unendlichen des Betrügers bis hin 
zur Urteils- bzw. Schlusspraxis der Gerichte. Doch was erlaubt es, 
die Legalität als ironisch zu beschreiben?

Ironie und Legalität teilen gleich mehrere Merkmale. Beide setzen 
auf die willkürliche Entscheidung des Subjekts. Die Ironie lebt von 
der willkürlichen Entscheidung, die Differenz von Wesen und Er­
scheinung entweder aufrechtzuerhalten oder aufzuheben; die Legali­
tät kultiviert geradezu den inneren Vorbehalt des Subjekts, sich zu 
den eigenen Ansprüchen, Rechten oder dem Gemeinwesen mal so, 
mal anders zu verhalten. Sowohl Ironie als auch Legalität beschrei­
ben diese Struktur als lustvolle Erfahrung der Freiheit. Die Willkür 

918 Heyde (1999), S. 32.
919 Hegel (1986b), § 5.
920 Kneip (i.E.).

I. Die Natur der Ironie

253

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird geradezu zum Kern liberaler Freiheit (v)erklärt, eine Freiheit 
ohne Willkür scheint heute undenkbar. Gleichzeitig handelt es sich 
bei Ironie und Legalität um traurige, weil einsame Formen prakti­
scher Freiheit, denn sie sind bloß privat selbst noch in ihrem Recht 
auf politische Teilhabe. Diese Form trauriger Freiheit kann sich nur 
durch den Gedanken an die eigene Souveränität beruhigen. Das 
ironische Subjekt ist in dieser ironischen Freiheit absolut, d. h. losge­
löst, souverän. Genauso souverän ist das liberale Rechtssubjekt. In 
den Worten der Zivilrechtsdogmatik nennen wir das „Privatautono­
mie“. Ironie und Legalität verhalten sich darin aber abstrakt zu ihrem 
Grund. Das ironische Subjekt steht jenseits der Gründe. Es handelt 
bloß aus der Motivation eines kurzzeitigen Lustgewinns und zeigt 
darin bisweilen Suchtverhalten, wenn man Sucht als unabweisbares 
Verlangen nach einem (letztendlich körperlichen) Erlebniszustand 
versteht.

Auch am Grund der Rechte liegt ein solch somatisches Moment. 
Denn auch das Subjekt ironischer Legalität findet seinen letzten 
Grund in der somatischen Lusterfahrung pseudo-souveräner Dispo­
sition. Darin markiert die Willkür ein Verhältnis zur Natur des Sub­
jekts. Die Tragik dieses ironischen Subjekts liegt auf der Hand. Es 
kann diese Lust strukturell nicht auf Dauer stellen. Seine Aneignung 
von Lust, der eros der Rechte, bliebt seriell.921

Aus gutem Grund wurde die Ironie dann auch als sozialphilo­
sophisches Problem ernstgenommen. Noch Böckenfördes Frage da­
nach, worauf sich der Staat am Tag der Krise stützen können, d. h. 
in dem Moment, in dem es ernst wird, ist antiironisch durch und 
durch und darin noch, wenngleich negativ, auf die Ironie als Prob­
lem verwiesen. Die Ironie bildet in den Hegel’schen Grundlinien 
den Abschluss des Moralitätskapitels und gleichzeitig den Übergang 
von der Moralität als „Recht des subjektiven Willens“922 hin zum 
zentralen Gedanken der Sittlichkeit, in der gerade die (bloße) Abs­
traktheit des subjektiven Willens aufgehoben werden soll.923 Aber 

921 Menke (2022), S. 501f.
922 Hegel (1986b), § 107.
923 Es ist an sich selbstverständlich, sei nur noch einmal betont: es handelt sich 

bei diesem Übergang nicht um eine Verwerfung der (kantischen) Moralität 
zugunsten eines (ggf. aristotelischen) Sittlichkeitskonzepts, sondern um die 
Aufhebung im „präzisen Sinne“, vgl. dazu treffend Schwenzfeuer (2019), S. 73.

§ 3. Ironie der Legalität

254

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Ironie stellt nicht irgendeinen logischen Übergang in der Sphäre 
des subjektiven Willens dar. Die Ironie stellt für Hegel vielmehr 
das größte Übel einer übersteigerten Subjektivität dar und wird 
im absoluten Geist (dort in der Ästhetik)924 sowie im objektiven 
Geist auf der Stufe der Moralität verworfen.925 Denn für Hegel gilt: 
Der „moralische Standpunkt ist daher in seiner Gestalt das Recht 
des subjektiven Willens. Nach diesem Rechte anerkennt und ist der 
Wille nur etwas, insofern es das Seinige, er darin sich als subjekti­
ves ist.“926 Gleichzeitig ist der subjektive Wille zunächst „abstrakt, 
beschränkt und formell“927 und steht so zwar „in einem allgemei­
nen Normhorizont“928; dieser wird aber erst mit dem Übergang 
in die Sittlichkeit für das Subjekt relevant, d. h. beim Abgleich mit 
einem allgemeinen Ethos.929 Damit ist schon einmal eine Differenz 
markiert, weil der subjektive Wille zunächst von dem „Begriffe des 
Willens“930 geschieden ist. Derbolav schreibt dazu: „Der Wille hat 
hier also noch die Struktur der Endlichkeit, d. h. er steht noch im 
Gegensatz zur Objektivität, in die hinein er sich handelnd auszule­
gen hat […].“931 Dadurch enthält der subjektive Wille aber die Gefahr 
des Scheiterns in sich beschlossen, d. h. „dem Begriffe [des Willens, 
S. K.] nicht angemessen zu sein“.932

Spielt man diese Gedanken noch einmal in den Kategorien der 
Hegel’schen Logik durch, ist schnell einzusehen, warum für Hegel 
der subjektive Wille der Moralität als eine für sich seiende Unend­
lichkeit, ein solches Problem darstellt.933 Der sich in der Moralität 
durchsetzende subjektive Wille kann aus dieser Unendlichkeit der 
Subjektivität sowohl zu einem wahren Begriff der Unendlichkeit 
kommen wie auch in einer schlechten Unendlichkeit gefangen blei­
ben. Die Entscheidung über das Gelingen oder Scheitern der Wil­

924 Potepa (1999).
925 Zur Ironie als eines Falles der „dynamischen Funktionalisierung“ des Bösen 

bei Hegel, vgl. Hermanni (1995), S. 31.
926 Hegel (1986b), § 107.
927 Hegel (1986b), § 108.
928 Derbolav (1965), S. 214.
929 Stekeler-Weithofer (2019), S. 52.
930 Hegel (1986b), § 108.
931 Derbolav (1965), S. 213.
932 Hegel (1986b), § 111.
933 Hegel (1986b), § 105.

I. Die Natur der Ironie

255

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lensäußerung ist auf der Ebene der Moralität jedoch kontingent und 
kann keineswegs garantiert, nicht einmal seinem Inhalte nach beur­
teilt werden.934 Auf den subjektiven Willen, die Willkür des Subjekts, 
ist, darin ist Hegel zuzustimmen, kein Verlass.

Anders als die wahrhafte Unendlichkeit, welche die Einheit der 
Endlichkeit und der Unendlichkeit erkennt, weil das Endliche „zur 
Bestimmung des Unendlichen nicht entbehrt werden“ kann,935 hält 
sich die schlechte Unendlichkeit für Hegel gerade frei von der End­
lichkeit und scheitert darin zugleich.936 Denn „es wird sich ergeben, 
daß eben, indem das Unendliche vom Endlichen rein und entfernt 
gehalten werden soll, es nur verendlicht wird.“937 Die schöne Seele 
verendet, denn sie „trocknet aus und hinterläßt eine Leere, in der nur 
noch Raum für Sehnsucht ist.“938 Dieser Versuch eines Sich-Freima­
chens von der Last der Endlichkeit ist für Hegel die Haltung des Iro­
nikers, dieser damit ein Exponent der schlechten Unendlichkeit.939 

Nach dieser Reformulierung des Problems anhand der logischen 
Kategorien ergibt sich die Hegel’sche Bestimmung der Ironie von 
selbst, wenn er auch das Problem der Ironie nicht am subjektiven 
Recht, sondern am Gesetz illustriert:

„Ihr nehmt ein Gesetz in der Tat und ehrlicherweise als an und für sich 
seiend, Ich bin auch dabei und darin aber auch noch weiter als Ihr, ich 
bin auch darüber hinaus und kann es so oder so machen. Nicht die 
Sache ist das Vortreffliche, sondern Ich bin der Vortreffliche, und bin 
der Meister über das Gesetz und die Sache, der damit, als mit meinem 
Belieben, nur spielt, und in diesem ironischen Bewußtsein, in welchem 
Ich das Höchste untergehen lasse, nur mich genieße.“940

Der Ironiker steht also beständig über den Gegenständen, als Ironi­
ker des Sittlichen damit auch über den Gegenständen des Rechts, 
der Politik und des Staates, und macht diese zum Gegenstand seiner 
Selbstsucht, und verhält sich „wesentlich sekundär, vielleicht sogar 

934 Zabel (2007), S. 89.
935 Hegel (2008), S. 143.
936 Diese schlechte Unendlichkeit affirmiert hingegen Somek (2018), S. 109.
937 Hegel (2008), S. 135.
938 Heyde (1999), S. 32.
939 Heyde (1999), S. 33.
940 Hegel (1986b), § 140. Zur aktuellen Kritik der Ironie z. B. durch Simon Strauß – 

„Die Gegner sind die zynischen Ironiker“, vgl. das Interview Strauß/Sedlmaier 
(2018).

§ 3. Ironie der Legalität

256

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


parasitär“941 zu selbigen. Als Ironiker des Sittlichen kann man aber 
nicht leben, zumindest nicht, wenn man für die Ironie gerade wieder 
auf die Momente des Sittlichen zurückgreifen muss, denen man sich 
ironisch enthoben fühlt.942 Die Ironikerin lebt für Hegel schlicht 
von Voraussetzungen, die sie selbst nicht ironisieren kann.

Nun habe ich diesen kleinen Umweg über die Hegel’sche Kritik an 
der Ironie genommen, um zu zeigen, wo der Riss zwischen Sittlich­
keit und Moralität, d. h. „von objektivem und subjektivem Moment 
der Freiheit“943 verläuft und zudem besonders deutlich hervortritt. 
Der Ironiker ist also für Hegel ein Problem übersteigerter Subjektivi­
tät, ein Problem jedoch, das sich durch die Einbettung in die Sphäre 
der Sittlichkeit (Familie, bürgerliche Gesellschaft, Staat) beherrschen 
lässt.944 Diese Aufhebungsversuche werde ich im zweiten Teil dieses 
Kapitels (§ 3 II) betrachten.

3. Natur

Ich spitze das Problem weiter mit Blick auf den Begriff der Natur zu. 
Bei der Legalität handelt es sich nicht nur um eine Form des Urtei­
lens im Modus der Ironie, sondern zudem um ein Naturverhältnis. 
Deshalb ist die Legalität für die vorliegende Arbeit von so großem 
Interesse. In der ironischen Legalität kreuzen sich Urteil und Natur. 
Nirgendwo wird diese Verbindung so augenscheinlich wie beim 
Problem der Gewalt oder, wie die juristische Dogmatik es nennt, 
der rechtlich verfassten Gewalt, dem Zwang. Denn die Kategorie des 
Zwangs ist die zunächst verdrängte, dann aber scheinbar notwendig 
in die Sphäre des Rechts wiederkehrende Natur als Kraft. So heißt es 

941 Heyde (1999), S. 34.
942 Eine ähnliche Kritik übt Schmitt am Bourgeois als „politische Nullität“ im An­

schluss an Hegel (und diesen damit zitierend). So heißt es bei ihm: „Bei Hegel 
findet sich dann auch die erste polemisch-politische Definition des Bourgeois, 
als eines Menschen, der die Sphäre des unpolitisch risikolos Privaten nicht 
verlassen will […].“ Vgl. Schmitt (2015a), S. 58; zur „Selbstvernichtung“ des 
Ironikers wiederum Heyde (1999), S. 34.

943 Zabel (2007), S. 93, Fn. 270.
944 Jhering dreht diese Überlegung um und kommt somit nur zu einer Auflösung 

des Egoismus in eine objektive Sittlichkeit, was ohne Zweifel daran liegt, dass 
er vom Zweck statt von der (subjektiven) Freiheit her das Recht bestimmt. Vgl. 
Jhering (1970b), S. III–IV.

I. Die Natur der Ironie

257

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Kants Rechtslehre in § D unter dem Titel „Das Recht ist mit der 
Befugnis zu zwingen verbunden“ folgendermaßen:

„Der Widerstand, der dem Hindernisse einer Wirkung entgegengesetzt 
wird, ist eine Beförderung dieser Wirkung und stimmt mit ihr zusam­
men.“945

Bei diesem Satz handelt es sich um ein Theorem aus Kants eigenen 
frühen naturphilosophischen Schriften, die er später, d. h. zur Zeit 
der Abfassung der Rechtslehre, aufgreift und für das Recht operabel 
macht. Hermann Cohen hat sich darüber zwar bitter beklagt, aber 
nicht gewundert. Kant war für ihn nur konsequent, denn „[i]n der 
Legalität selbst steckt schon der Zwang.“946

Und wir sehen auch, warum ironische Legalität konstitutiv mit 
dem äußeren Zwang verknüpft ist. Denn der Zugriff auf die Natur 
bliebt in der ironischen Legalität abstrakt. Die Lust freien Disponie­
rens stellt nichts anderes dar, als die serielle Selbstnaturalisierung 
des Subjekts und kann in dieser Konstellation, so denkt es das 
liberale Recht, nur durch die externe Unlusterfahrung des Zwangs 
eingehegt werden, d. h. durch die handfeste Einwirkung auf die 
Interessen des Subjekts im Modus instrumenteller Kraftentfaltung, 
m. a. W. mit Gewalt in Form von Kriminalstrafe, polizeilichem 
Zwang und der Zwangsvollstreckung im Rahmen des Zivilprozesses. 
Insofern ist dem liberalen Recht zuzugestehen, dass es über einen 
kohärenten Naturbegriff verfügt, wenngleich dieser auch doppelsei­
tig instrumentell ist, einmal als Hervorbringung eigener Lust an der 
Dispositionsfähigkeit (1. Naturmoment), einmal als Einsatz natürli­
cher Kraftentfaltung zur Begrenzung dieser Lusterfahrung im juris­
tischen Programm intendierter Unlustzufügung (2. Naturmoment). 
Die Strafe ist in diesem Sinne ein Naturverhältnis, nämlich als inten­
tionale Übelszufügung oder wie Günther Jakobs die Strafe treffend 
charakterisiert: Man unterwirft das zu bestrafende Subjekt in der 
intentionalen Übelszufügung den Regeln der Natur.947

Ich fasse das Naturverständnis zusammen: Das Verhältnis zur 
Natur, welches die Ironie konstituiert, zeigt sich in zwei Momen­
ten. Einer internen Hervorbringung der Natur als Lusterfahrung an 
der eigenen Dispositionsfähigkeit einerseits und einer dadurch not­

945 Kant (1900aff.), S. 231.
946 Cohen (2001), S. 400.
947 Jakobs (2008a), S. 134.

§ 3. Ironie der Legalität

258

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendig hervorgebrachten Begrenzung dieser Lust durch Momente 
der Unlusterfahrung – eine externe (angedrohte) Einwirkung auf 
die Natur des Subjekts. Die ironische Legalität kommt also über 
ein instrumentelles Verhältnis zur Natur nicht hinaus. Hermann Co­
hen schlägt deshalb vor, das Problem rechtlichen, d. h. äußerlichen 
Zwangs durch die Verabschiedung der Legalität zu beheben. Das 
Recht muss für ihn unter dem Sittengesetz, d. h. dem kategorischen 
Imperativ, stehen. Auch wenn ich Cohen in vielen Punkten gefolgt 
bin, schlage ich vor, das Problem der Legalität nicht wie er von Seite 
des Geistes aus zu lösen. Vielmehr ist eine Lösung des Legalitätspro­
blems vom Begriff des Leibes aus zu unternehmen. Diese Einfüh­
rung der Leiblichkeit soll in meiner Arbeit ein anderes Verhältnis zur 
Natur vermitteln und damit am Grund der Legalität ansetzen, um 
diese nicht vollständig der Rückkehr zum kategorischen Imperativ 
opfern zu müssen. Es ist mir dabei aber nicht um die Einführung 
weiterer Gründe in einen Diskurs zu tun, seien diese nun leiblicher 
oder anderer Art. Der Leibbegriff stellt insofern nicht mehr als einen 
Türöffner für eine Differenz- und Verhältnisbestimmung dar und 
zwar des Verhältnisses von Recht und Natur.

Die Frage lautet also: Wie greifen wir durch das Recht auf Unver­
fügbares, d. h. die eigene Natur als Leib in Form der Erziehung oder 
der Strafe, auf die erste Natur als Lebensgrundlage durch subjektive 
Rechte, z. B. das Eigentum, und auf die zweite Natur als bereits 
geleistete Auseinandersetzung mit der ersten Natur (z. B. Wissen­
schaftsfreiheit)948 zu? Bevor ich mich diesen Fragen im letzten Teil 
dieses Kapitels widme (§ 3 III), diskutiere ich im Folgenden drei 
Konzepte, die auf je eigene Weise dem Problem der Ironie abzuhel­
fen versuchen.

948 Kneip (2024).

I. Die Natur der Ironie

259

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Und sie sind da.”949

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

Nachdem Jhering den ersten Band seiner Schrift zum Zweck im 
Recht fertiggestellt hatte, stand er vor einem Problem. Er entdeckte 
an seinem Forschungsgegenstand einen irreparablen Mangel. Dieser 
Mangel bot sich ihm in Form einer Lücke dar, denn er musste kon­
statieren, dass das Recht eine Lücke hat. Denn der von ihm rechtlich 
abgesicherte und so auch bezeichnete Egoismus im Recht wirft Fra­
gen auf, die das Recht selbst nicht lösen kann. Das Eingangszitat 
aus dem zweiten Band beginnt daher mit einer Anrufung, nämlich 
der Anrufung sittlicher Kräfte. Jedenfalls sieht Jhering, dass es bei 
der reinen Verfolgung von Individualinteressen nicht bleiben kann. 
Denn

„die Erkenntnis seiner [des Egoismus, S. K.] Unzulänglichkeit für die 
vollständige Lösung der gesellschaftlichen Aufgabe wird uns den Über­
gang zum Sittlichen bahnen: in die Lücke, die er übriggelassen hat, greift 
das Sittliche ein.“950

Erkenntnis und Lösung eines Problems fallen zwar nicht zusammen, 
doch es zeichnet Jhering aus, dass er an dieser Stelle redlich bleibt. 
Er hat das Problem der Lücke im Recht ernstgenommen. Die von 
ihm ausgearbeitete Konzeption einer Sittlichkeit ist qualitativ weit 
von der philosophischen Ausarbeitung in den Hegel’schen Grund­
linien entfernt,951 aber wir halten fest, dass Jhering etwas erkannt 
hat. Er hat erkannt, dass das liberale Recht aus sich heraus nicht 
bestehen kann. Die von ihm als „egoistisch“ beschriebene, besser 
aber als ironisch zu beschreibende Freiheit aus dem ersten Band 
des Zwecks im Recht, lässt eine Lücke oder besser: sie bringt eine 
Lücke hervor. Im Folgenden werde ich drei Vorschläge diskutieren, 
welche die Lücke, die die ironische Legalität geschlagen hat, zu 

949 Gemeint sind die sittlichen Triebfedern jenseits des Egoismus, weil nicht sein 
kann, was nicht sein darf: sie sind da! Jhering (1970a), S. 9.

950 Jhering (1970a), S. 3 [Hervorhebung von mir, S. K.].
951 Zum Beispiel schließt der zweite Teil des Zwecks im Recht mit zwei gut ge­

meinten Kapiteln zu Höflichkeit und Anstand. Jhering bleibt auf der Ebene 
empirischer Sittenlehre stehen.

§ 3. Ironie der Legalität

260

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließen versuchen. Es handelt sich also bei allen Vorschlägen um 
Antworten auf eine ironische Grundkonstellation und in allen Fällen 
soll die Freiheit entsetzt werden, entsetzt von der Ironie. So stimmen 
alle Positionen darin überein, dass wahre Freiheit nur eine Freiheit 
sein kann, welche die Ironie entsetzt hat. Alle Konzepte, das sei 
vorab gesagt, scheitern auf ihre je eigene Weise. Sie scheitern aber 
jeweils so, dass sich aus ihrem Scheitern etwas lernen lässt. Diesen 
Ertrag werde ich im letzten Abschnitt (§ 3 III) aufgreifen und um 
eigene Überlegungen erweitern. Die drei Begriffe, unter denen eine 
Entsetzung der Ironie vollzogen werden soll, lauten: Sittlichkeit, 
Arbeit und Vertrauen. Bei Hegel und in daran anschließender Lek­
türe Honneths soll die Anerkennung auf den verschiedenen Stufen 
des Sittlichen die Möglichkeit der Freiheit in die Wirklichkeit der 
Freiheit verwandeln. Spannender ist jedoch die Antwort des Rechts 
darauf, dass diese sittlichen Ressourcen Honneths möglicherweise 
gar nicht bestehen. Diese Antwort besteht in einer Selbstkorrektur 
des Rechts. Ganz anders setzt Ernst Jünger in Der Arbeiter an. Dort 
ruft er ein neues, technisches Zeitalter des heroischen Realismus 
aus, welches die Freiheit nicht mehr als ironische Freiheit, sondern 
lediglich als durch den Arbeitsbegriff vermittelte Einsicht in die Not­
wendigkeit verstehen will. Auch Robert Brandom sieht die Moderne 
in einer ironischen Distanzhaltung gefangen und beginnt seine Ent-
Setzung entlang der Hegel’schen Dialektik aus Geständnis, Verzei­
hen und Versöhnung aus dem Schluss der Phänomenologie des Geis­
tes. Diesen Gedanken Hegels ausbauend, schlägt er einen Anspruch 
des handelnden Individuums auf zukünftiges Verzeihen gegenüber 
der normativen Gemeinschaft vor, für den notwendig eintretenden 
Fall, dass das Individuum an der Erfüllung einer Norm scheitert. Er 
nennt diesen anti-ironischen Ernst, der sich in einem Anspruch des 
Individuums gegen das Gemeinwesen auf ein zukünftige Verzeihen 
materialisiert, Vertrauen.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

261

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Aufhebung der Ironie

„Schlimmer als die Verkennung ist die Anerkennung.“952

a. Hegels Sittlichkeit

Die Ironie ist für Hegel nicht primär das Ende der Moralität (wel­
ches sie auch ist), sie ist vor allem der Ausgangspunkt und damit der 
Beginn der Sittlichkeit. Die bis in das negative Extrem der Ironie ge­
triebene Moralität des subjektiven Willens, findet in der schlechten 
Unendlichkeit ironischer Rede ihren Untergang. Damit unterläuft 
die Ironie als Form der Verstellung jeden Weg in eine halbwegs ge­
ordnete Sozialität und bedarf, um es etwas grob zusammenzufassen, 
ihrer Aufhebung in der Sphäre der Sittlichkeit. Dass es sich bei der 
Hegel’schen Darstellung in den Grundlinien nicht um eine chrono­
logische Nacherzählung der einzelnen Momente handelt, sondern 
um eine systematische Entwicklung des Gedankens der Freiheit, ist 
unstrittig. Nicht von selbst versteht sich allerdings für den heutigen 
Leser Hegels die Aufhebung der ins Extrem gesteigerten Moralität 
in seinem Konzept Sittlichkeit. Das wiederum hat mit der Sittlich­
keit selbst zu tun. Denn für Hegel ist die Sittlichkeit als Sphäre 
des objektiven Geistes nichts anderes als geronnene Freiheit. Es ist 
eine Freiheit, die den Einzelnen jeweils in einen sozialen Kontext 
einbettet, der von diesem als gegenständlicher Ausdruck der eigenen 
Freiheit anerkannt werden kann, nämlich im Kontext von Familie, 
bürgerlicher Gesellschaft und Staat. Diese Konstellation hebt die 
Legalität im strengen Sinne auf, d. h. es vernichtet diese nicht, macht 
sie aber zu einem Moment des sittlichen Ganzen. Die Aufhebung 
der Legalität bedeutet nicht die Vernichtung der Legalität. Aber die 
Legalität verliert ihre (vermeintliche) Absolutheit, sie wird zu einem 
Moment und bleibt darin bewahrt, d.h. im strengen Sinne, sie wird 
aufgehoben.

Und so ist es auch zeitgenössischen Hegelianern durchaus klar, 
dass sich aus der Legalität allein zunächst kein sittliches Ganzes 
ergibt. Darin liegt die Pointe von Axel Honneths Ansatz, nämlich die 
ironische Legalität als bloße „Möglichkeit“ der Freiheit zu verstehen. 

952 Badiou (2010), S. 24.

§ 3. Ironie der Legalität

262

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So schreibt Honneth über die individuelle Freiheit (unter die wir 
hier einmal die Legalität subsumieren können), dass diese individu­
elle, man könnte sagen: abstrakte Freiheit, gerade „keine neuen sub­
stantiellen Handlungszusammenhänge“ generiere.953 Erst im „Wir“ 
also der durch Anerkennungsbeziehungen vermittelten Ebene des 
Hegel’schen Geistes, sieht Honneth die Freiheit verwirklicht, wenn 
er auch Hegels Sittlichkeitstrias aus Familie, bürgerliche Gesellschaft 
und Staat dem Zeitgeist anpasst und sie als persönlichen Beziehun­
gen, dem marktwirtschaftlichen Handeln und der demokratischen 
Willensbildung neu fasst. Es ist hier nicht der Ort, diese möglichen 
Verwirklichungen sozialer Freiheit im Einzelnen zu diskutieren.

Gängig ist hier die Erzählung vom Übergreifen des ökonomischen 
Prinzips auf die anderen beiden möglichen Orte sozialer Freiheit, 
d. h. um es mit Honneth zu sagen, auf persönliche Beziehungen und 
demokratische Willensbildung. Ähnliches gilt für das Übergreifen 
der Marktwirtschaft auf die Sphäre der Politik. Auch für die „Markt­
wirtschaft“ als solche muss man Honneth nicht zustimmen, dass 
es sich potentiell um eine Sphäre zur Verwirklichung der Freiheit 
handelt, wie er das kürzlich in seiner Studie Arbeitende Souverän 
dargelegt hat.954 Aber auch jenseits einer zugestandenen Erzählung 
von einer Expansion des Ökonomischen, kann man sich die Frage 
stellen, ob die von Honneth ausgemachten Formen als solche tat­
sächlich Orte freiheitlicher Assoziation sind. Ebenso wenig dürfte 
die Rolle des Staates so unschuldig sein, wie das gerne behauptet 
wird.955

Mein Einwand gegen diese Aufhebung der Ironie ist anderer Art. 
Jedes Sittlichkeitskonzept, welches die Legalität als solche unange­
tastet lässt und nur auf die Hegel’sche Aufhebung in sittlichen Zu­
sammenhängen (wie auch immer man diese bezeichnen mag) setzt, 
entkommt dem von mir beschriebenen Naturverhältnis nicht. Es 
kann den verfehlten Zugriff auf Natur durch die ironische Legalität, 
die Lust an der Disposition einerseits und das Unlustprogramm der 
Lustbeschränkung andererseits, immer nur korrigieren, reformieren, 
abschwächen, abgewöhnen, einschränken usw. usf.

Das Rechtspraxis und -Wissenschaft haben auch unlängst er­
kannt, dass sie die notwendigen Korrekturen an der Legalität selbst 

953 Honneth (2011a), S. 222.
954 Honneth (2023).
955 Dagegen: Abensour (2012).

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

263

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorzunehmen haben und dass die Frage einer Entsetzung der Ironie 
ein Teil des Rechts selbst werden muss, möchte das Recht nicht stän­
dig auf das Eingreifen einer vielbeschworenen Sittlichkeit warten.

Zwar kann man meinen, „dass es sinnvoll ist, sich an ein mi­
nimales, ‚formales‘ Verständnis des Privatrechts zu halten“,956 nur 
wird man dann im Zweifelsfall von den erhofften sittlichen Kräften 
enttäuscht oder präziser: man verkennt, dass die Form des Rechts 
auf die sittlichen Kräfte zurückspielt. Die altbekannte Rechnung 
aus „Formalrecht plus Sittlichkeit“ denkt das Verhältnis zwischen 
ironischem Formalrecht und Sittlichkeit unterkomplex. Das Formal­
recht, so die hier verfolgte These, verunmöglicht die Herausbildung 
einer neuen Sittlichkeit. Nur wenn man aufhört, das Formalrecht als 
erlösungsbedürftiges Objekt der Sittlichkeit zu denken, wendet sich 
der Blick auf die Form des Rechts zurück und nimmt die Form des 
Formalrechts, d. h. seine ironische Struktur, in den Blick.

Besonders prägnant ist die Konstellation im Strafrecht, das sich in 
den letzten Jahrzehnten zum Kohärenzrecht schlechthin entwickelt 
hat. Benno Zabel hat diese Konstellation in Die Ordnung des Straf­
rechts auf den Punkt gebracht:

„Wir können auch von einem ‚Kohärenzstrafrecht‘ sprechen, um zu 
verdeutlichen, dass das Strafrecht mit seiner symbolischen und sinnin­
tegrativen Kraft Aufgaben übernommen hat, die im späten 18., 19. und 
frühen 20. Jahrhundert Religion, Moral oder der Familie zugewiesen 
waren. […] Kohärenz oder Kohärenzstimmungen in einer Gesellschaft 
zu erzeugen, die als zunehmend inhomogene und kulturell ausdiffe­
renzierte über vergleichsweise wenige gemeinsame Wertüberzeugungen 
verfügt, wird zum Markenzeichen des Strafrechts.“957

Aber nicht nur das Strafrecht, auch die anderen beiden dogmati­
schen Fächer wissen darum, dass Handlungsvollzüge, anders als bei 
Hegel, Honneth oder Loick, keine sittliche Einhegung mehr erfah­
ren, wie auch immer man diese im Detail ausbuchstabieren mag. 
Diese Selbsterkenntnis des Rechts, das Wissen des Rechts darum, 
dass es mit diesem Problem fehlender Sittlichkeit alleingelassen 
wird, kann man in der juristischen Dogmatik an zwei Stellen schön 
illustrieren: Einmal anhand der Diskussion um eine „Theorie“ der 
Grundrechte und einmal anhand der Diskussion über die Grenzen 

956 Kervégan (2018), S. 378.
957 Zabel (2017), S. 707.

§ 3. Ironie der Legalität

264

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vertragsfreiheit oder römisch-rechtlich gewendet, dem Problem 
eines Selbstverkaufs in die Sklaverei.

b. Selbstkorrektur des Rechts I: Grundrechtstheorie

Grundrechte räumen dem Einzelnen Rechte ein und artikulieren 
darin, gleichsam im Modus performativer Selbstbeschreibung des 
Rechts, Freiheit. Dies ist jedenfalls die Perspektive der liberalen 
Rechtswissenschaft. Nun fällt es der Rechtswissenschaft schwer, den 
Begriff der Freiheit zu „definieren“ da es sich bei dieser offenbar um 
einen Begriff handele, der „höchste Werte oder letzte Dinge“ ange­
ben soll.958 Die Verlegenheit um die Definition des Begriffs Freiheit 
ist wenig verwunderlich, entziehen sich Gegenstände der Vernunft 
doch üblicherweise der Behandlung durch eine Verstandesoperati­
on, z. B. dem Definieren. Man muss auch diese eschatologische 
Aufwertung der Freiheit zu einem Gegenstand der „letzten Dinge“ 
nicht mittragen und kann dennoch zur Güte darauf verweisen, dass 
Freiheit immer einer Form bedarf oder, um es im Sinne Cassirers zu 
sagen: Es gibt keine unmittelbare Berührung mit dem Unendlichen. 
Die erforderliche Form findet die Freiheit in der Bundesrepublik 
Deutschland in den Grundrechten des Grundgesetzes. Die Grund­
rechte formieren die Freiheit. Damit ist einiges, aber noch nicht 
alles über die Freiheit des Grundgesetzes gesagt. Denn die Grund­
rechte fallen in ihrer verschriftlichen Form notorisch knapp aus, die 
Bezeichnung der Grundrechte als Programmsätze muss hier nicht 
wiederholt werden. Aber die Probleme liegen auf der Hand: Wer 
entscheidet darüber, was eine Meinung, Kunst, Handlungsfreiheit 
usf. sein soll? Steht dies im Belieben des Subjekts oder gibt es so 
etwas wie eine vorgeformte Freiheit? Reicht meine Freiheit so weit, 
mich meiner Freiheiten zu begeben? Muss ich von meinen Freihei­
ten Gebrauch machen oder ist es Ausdruck der Freiheit, nicht von 
meiner grundrechtlich verbürgten Freiheit Gebrauch zu machen? 
Wer verhilft mir zu meiner Freiheitsverwirklichung und gibt es so 
etwas wie einen freiheitsbeschränkenden Freiheitsgebrauch?959 Die 
Grundrechte verhalten sich zu diesen Fragen, wenn überhaupt, nur 

958 Lepsius 2024, S. 297.
959 Den Primat der Rechte vor demokratischen Entscheidungen kritisierte so z. B. 

jüngst Schorkopf (2025).

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

265

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


äußerst knapp, m. a. W., die Verfassung lässt hier eine Lücke. Die 
Handhabung der Grundrechte – über diese Problembeschreibung 
herrscht Einigkeit – erfordert daher eine übergreifenden Perspektive, 
eine „Theorie“. In diese Lücke, welches das Gesetz gelassen hat, stößt 
die Grundrechtstheorie und sie muss – auch darin sind sich alle 
Diskussionsteilnehmer einig – die Kontrastfolie zeichnen, vor der 
die Grundrechte überhaupt erst eine sinnvolle Anwendung finden 
können. So haben sich im Laufe der Zeit verschiedene Theorien her­
ausgebildet, die alle für sich in Anspruch nehmen, den im Grundge­
setz niedergelegten Rechten die richtige Deutung zu geben.

Mit Blick auf das hier aufgeworfene Problem ironischer Legalität 
und einer möglichen Antwort durch die Verfassungslehre lasse ich 
zunächst Ernst-Wolfgang Böckenförde zu Wort kommen. Er bringt 
das klassisch liberale Verständnis der Grundrechte und damit, wie 
wir sehen werden, das Problem der Ironie, auf den Punkt. Die 
Grundrechte sollen demnach, das ist soweit unumstritten, Freiheit 
gewährleisten. Die Formbestimmung der liberalen Theorie liegt nun 
an der Grenze zur Formlosigkeit, denn sie sichert etwas ab, was 
Böckenförde Freiheit schlechthin nennt. Denn, so führt er für die 
liberale Theorie aus, die

„durch die einzelnen Grundrechte gewährleistete Freiheit ist, als Fol­
ge des Ausgrenzungscharakters der Grundrechte, Freiheit schlechthin, 
nicht Freiheit zu bestimmten Zielen und Zwecken (Förderung des 
demokratisch-politischen Prozesses, Werteverwirklichung, Integration 
des politischen Gemeinwesens u. ä.). Ob, aus welchen Motiven und 
zu welchen Zwecken die Grundrechtsträger von ihrer grundrechtlichen 
Freiheit Gebrauch machen, ist – im Rahmen der allgemein festgelegten 
Verträglichkeitsgrenzen der Freiheit – ihre Sache und Entscheidung; es 
kann daher nicht Gegenstand rechtlicher Bewertung durch den Staat 
und ebenso wenig Anknüpfungspunkt für eine rechtliche Differenzie­
rung des Freiheitsumfangs sein.“960

Das klassisch-liberale Verständnis setzt das Subjekt also in zweierlei 
Hinsicht frei. Es darf erstens willkürlich darüber entscheiden, ob 
es von einem Grundrecht Gebrauch macht und zweitens, zu wel­
chen Zwecken bzw. mit welchen Motiven. Dogmatisch bedeutet dies, 
dass die verfassungsgerichtliche Überprüfung eines Eingriffes in den 
Schutzbereich eines Grundrechts zunächst das Selbstverständnis 

960 Böckenförde (1974), S. 1530f. [Hervorhebung im Original].

§ 3. Ironie der Legalität

266

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Grundrechtsträgers zugrunde legt. Es handelt sich um einen 
klassischen Ausdruck ironischer Legalität, Freiheit schlechthin. Und 
wegen dieser unbestimmten Freisetzung, hat dieses Verständnis der 
(Grund-)Rechte, Hegel zu folgender Kritik veranlasst:

„Wenn man sagen hört, die Freiheit überhaupt sei dies, daß man tun 
könne, was man wolle, so kann solche Vorstellung nur für gänzlichen 
Mangel an Bildung des Gedankens genommen werden, in welcher sich 
von dem, was der an und für sich freie Wille, Recht, Sittlichkeit u.s.f. ist, 
noch keine Ahnung findet.“961

Eine Freiheit schlechthin ist gerade die abstrakte Freiheit, der Hegel 
mit seinem Konzept Sittlichkeit begegnete. Ist die liberale Theorie 
also alles, was die Verfassungslehre uns mitzuteilen hat? Wäre dem 
so, würde sie das Problem der Ironie lediglich in sich wiederholen, 
anstatt ihm abzuhelfen.

Man kann die Grundrechte aber auch anders verstehen. Sie stel­
len möglicherweise eher die Markierung einer institutionell und 
normativ immer schon ausgestalteten Freiheit dar, an der die Grund­
rechtsträgerin dann (lediglich) partizipieren kann. Die intellektuell 
und praktisch etwas anspruchslose Freiheit schlechthin der liberalen 
Grundrechtstheorie, bestünde dann nicht mehr darin, einen dem 
Staat vorausliegenden Freiheitsbereich absichern, sondern dem Sub­
jekt die Teilhabe an einer schon vorgeprägten, d. h. verfassungsrecht­
lich niedergelegten Freiheit ermöglichen. Damit wird, wie Luhmann 
ausführt, dem Subjekt in gewisser Weise der Primat über „die 
Entscheidung darüber, was als Inhalt solcher Rechte [der Grund­
rechte, S. K.] legitimiert“ werden soll,962 genommen. Gleichzeitig 
liegt darin liegt die Abkehr von einer naturrechtlichen Begründung 
der Grundrechte,963 zugunsten eines funktionalen Sinns.964 Dieses 
Grundrechtsverständnis hat nach Böckenförde folgende Konsequen­
zen:

„Hier ist in der Tat die rechtliche undefinierte liberale Freiheit als Inhalt 
der Grundrechte nicht mehr gemeint. An ihre Stelle eine ‚objektivierte‘, 
bereits normativ und institutionell gestaltete und geordnete Freiheit. 
Damit erhalten die grundrechtlichen Freiheitsgewährleistungen einen 

961 Hegel (1986b), § 15.
962 Luhmann (1999), S. 209.
963 Luhmann (1999), S. 38–52.
964 Luhmann (1999), S. 208–209.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

267

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prinzipiell anderen Sinn und Inhalt als in der liberalen Grundrechts­
theorie.“965

Damit setzt sich dieses Verständnis der Grundrechte insofern von 
der liberalen Theorie ab, als die Ausgestaltung der Freiheit selbst 
nicht der Freiheit des Subjekts, jedenfalls nicht allein, obliegt. Die 
Eingrenzung ironischer Freiheit erfolgt zwar nicht auf der Ebene, 
ob ein Recht in Anspruch genommen wird, die Zwecke sind dem 
Grundrechtsträger aber nicht (gänzlich) anheimgestellt. Aber im 
innersten Gefüge einer institutionalisierten Freiheit, ergibt sich eine 
interessante Spannung zur liberalen Theorie der Grundrechte, der 
Freiheit schlechthin.

Bei allen Differenzen, die im Einzelnen zwischen den beiden, 
kursorisch dargestellten Theorien bestehen mögen, scheint mir in 
Bezug auf die hier verfolgte Frage der Ironie(-Begrenzung) keine 
echte Differenz zu liegen. Vielmehr ergeben sich ungeahnte Allian­
zen. Nur auf den ersten Blick überrascht die Verteidigung der libera­
len Grundrechtstheorie von Seiten der systemtheoretisch informier­
ten Rechtstheorie, die eigentlich ein institutionelles Verständnis der 
Grundrechte vorgetragen hat.966 Verständlich wird diese Verteidi­
gung der liberalen Grundrechtstheorie, wenn man sich ihr über den 
Begriff des Wissens annähert. Dass der Gesetzgeber sich selten auf 
der Höhe des in den Teilsystemen zirkulierenden Wissens befindet, 
führt bei Karl-Heinz Ladeur zu einer Erneuerung der klassisch-libe­
ralen Perspektive. Dies erfolgt aber diesmal nicht primär, um dem 
Individuum gegenüber dem Staat einen Vorrang einzuräumen. Viel­
mehr basiere die liberale Ordnung „auf der dauerhaft in Gang gehal­
tenen gesellschaftlichen Erzeugung neuer Unterscheidungen […].“967 

Um diese treffen zu können, bedarf es der Opposition gegen einen 
vermeintlichen Wissensanspruchs des in Wahrheit, so verstehe ich 
Ladeur, schlecht informierten Gesetzgebers. Deutlicher gesprochen: 
Der Gesetzgeber ist nicht mehr in der Lage, den teils hochspeziali­
sierten Diskursen der Teilsysteme noch sinnvoll zu folgen, geschwei­
ge denn etwas Wertvolles dazu beizutragen. Aus dieser Perspektive 
ist die liberale Grundrechtstheorie durchaus ein geeignetes Mittel, 
um den Einfluss des epistemologisch übergriffigen Gesetzgebers 

965 Böckenförde (1974), S. 1532.
966 Gegen die liberale Theorie: Luhmann (1999), S. 38–52.
967 Ladeur (2006), S. 354.

§ 3. Ironie der Legalität

268

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einzuschränken. Darin liegt dann auch, unter Verschiebung der Per­
spektive, vom Individuum hin zum Teilsystem, die schon von Carl 
Schmitt so treffend beschriebene Metaphysik des Liberalismus: Das 
Wohl (aller) qua Freisetzung968 im Ökonomischen, im politischen 
Diskurs oder im Rahmen der Wissenschaftsfreiheit.969 Aus dieser 
Perspektive, d. h. einer größtmöglichen Freisetzung der Teilsysteme, 
darf der Staat hier nicht „eine eigene Rationalität des Entscheidens 
gegen die privat erzeugten Beziehungsnetzwerke und Regeln durch­
setzen […]“970 Es ist Ladeur also gegen das im Verdacht der norma­
tiven Übergriffigkeit stehende Abwägungsmodell der Grundrechts­
theorie und -Praxis um einen „a-zentrischen, über die Grundrechte 
abgesicherten Selbstorganisationsprozeß der Gesellschaft“ zu tun.971 

Hierin liegt die erwähnte dialektische Spannung. Die institutionelle 
Theorie sieht die grundrechtliche Freiheit einerseits immer schon 
durch eine eigenständige Verfassung der Teilsysteme vorgeformt,972 

bedient sich aber der Verteidigung dieser Präfiguration genau desje­
nigen Mittels, welchem sie begegnen wollte, nämlich dem subjekti­
ven Recht im Sinne einer Freiheit schlechthin. Sie kann diese Span­
nung nie lösen, sondern nur ausspielen. Ihr Motto lautet: Mit der 
ironischen Freiheit gegen die ironische Freiheit.

Demgegenüber versteht die Werttheorie die Grundrechte noch 
in einem ganz anderen Sinne. Die Grundrechte sind demnach Aus­
druck objektiver Wertentscheidungen unseres Gemeinwesens. Die 
reflektierende Urteilskraft der Verfassungslehre könnte demnach 
konkrete Freiheitsrechte auf objektive Werte zurückführen, die ein­
zelnen Rechte wären dann (nur) die gesetzliche Positivierung dieser 
Werte; eine Verfassung hinter der Verfassung, m. a. W.: Wir hätten es 
mit einer Metaphysik des Grundgesetzes zu tun. In Bezug auf die hier 
aufgeworfene Frage des Umgangs mit ironischer Freiheit, kommt es 
aber, anders als die Rede von objektiven Wertentscheidungen es na­
helegt, nicht auf eine Korrektur eines ironischen Freiheitsgebrauchs 

968 Schmitt (2017), S. 47–48.
969 „Die Wissenschaftsfreiheit liefert also einen ‚grundrechtsimmanenten Drittnut­

zen‘, der sich dann idealerweise verwirklicht, wenn Erkenntnis und Verbreitung 
wissenschaftlichen Wissens tatsächlich frei sind.“ – Dürig/Herzog/Scholz/
Gärditz, 103. EL Januar 2024, GG Art. 5 Abs. 3 Rn. 18.; a. A. vgl. 1. Kor. 1, 25.

970 Ladeur (2006), S. 379.
971 Ladeur (2006), S. 380.
972 Teubner (2012).

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

269

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an. In dem berühmten Lüth-Urteil des BVerfG stellte das Gericht 
fest, dass die Meinungsfreiheit nicht nur gegenüber dem Staat, 
sondern auch im Verhältnis zwischen Privaten, geschützt werden 
muss. Denn auch Zivilgerichte sind nach Ansicht des Gerichts, z. B. 
bei einer Schadensersatzklage wegen einer Meinungsäußerung, an 
die Berücksichtigung der Grundrechte im Verhältnis der Bürger un­
tereinander gebunden und können diese Ausübung durch Zuerken­
nen einer Schadensersatzforderung (oder Unterlassungserklärung) 
verletzen. Diese grundrechtstheoretische Wendung gegen das „Straf­
recht im Zivilrecht“ in Form der Schadensersatzforderung geschah 
also im Sinne der liberalen Theorie der Grundrechte. Freiheit wird 
damit nicht nur vertikal, sondern auch horizontal geschützt, die 
Ironie wird multidirektional.

Nicht unerwähnt bleiben darf in diesem Zusammenhang die 
sozialstaatliche Grundrechtstheorie. Denn bei aller Ironie der klas­
sisch-liberalen Theorie ist zu bedenken, dass der Freiheitsgebrauch 
selbst eine materielle und nicht nur eine formelle Basis benötigt. 
Für den Sozialstaat kommt es darauf an zu erkennen, dass er für 
seine eigenen Grundlagen zu sorgen hat. So betont Böckenförde, 
dass die rechtlichen Freiheiten der Verfassung mit ihrer formalen 
Einsetzung noch lange nicht tatsächlich ins Werk gesetzt werden. 
Die Erklärung, es bestünde eine Freiheit, läuft ins Leere, wenn die 
materiellen Voraussetzungen fehlen, diesen Anspruch einzulösen. 
Die Differenz zwischen Anspruch und Wirklichkeit wird darin the­
matisch. Deshalb sei der Staat beständig „zur Intervention in die 
‚freien‘ gesellschaftlichen Abläufe gehalten […].“973 Dass diese her­
vorbringende Intervention im Sinne der klassisch liberalen Theorie 
geschieht, ist wenig überraschend. Hegels spöttische Hoffnung auf 
den Herrgott, der zum Amt immer auch den nötigen Verstand mit­
liefere, erfährt hier ihre säkulare und materielle Wendung. Wem 
der Staat ein Recht gibt, dem gibt er auch die Mittel. Oder wie 
der Titel einer Monographie es so schön formuliert: Der Sozialstaat 
im Dienst der Freiheit.974 Die Ironie wird nach dieser Theorie also 
ebenfalls weniger begrenzt, eingehegt oder aufgehoben als vielmehr 
ganz gezielt hervorgebracht.

973 Böckenförde (1974), S. 1538.
974 Heinig (2008).

§ 3. Ironie der Legalität

270

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An einem entscheidenden Punkt sind sich daher alle Theorien 
einig. Ob überhaupt und falls ja, in welchem Umfang eine Grund­
rechtsträgerin von ihrem Grundrecht gebraucht macht, bleibt dem 
Recht entzogen. Allein ein Gedanke lässt Böckenförde aufschrecken. 
Eine einzige Grundrechtstheorie, von ihm als demokratisch-funktio­
nal beschrieben, bricht mit einem liberalen Tabu. Zunächst betrach­
tet diese demokratisch-funktionale Theorie die Grundrechte ganz 
harmlos, vor allem mit Blick auf ihre Funktion für den Prozess de­
mokratischer Willensbildung. Böckenförde bemerkt durchaus, dass 
es dieser Theorie auch um die angemessene Form der Freiheits­
verfassung zu tun wäre. Denn auch die demokratisch-funktionale 
Theorie will Grundrechte als Freiheitsmöglichkeiten absichern. Der 
entscheidende Punkt ist die Frage, wem die Entscheidung darüber, 
ob ein Recht ausgeübt wird, zukommen soll. Etwa dem Subjekt? Wa­
ren sich alle Theorien bislang einig, dass diese Frage in die Willkür 
des Subjekts gestellt sein muss, bricht der demokratisch-funktionale 
Ansatz mit diesem Tabu, indem er die Entschließungsfreiheit selbst 
für negotionabel erachtet. Böckenförde dazu:

„Neben Inhalt und Umfang der grundrechtlichen Freiheit wird auch 
ihre Freiwilligkeit, d.h. die Entschließungsfreiheit über das ‚Ob‘ des 
Freiheitsgebrauchs, relativiert.[…] Ist Freiheit mit rechtlicher Relevanz 
um der Ermöglichung und Sicherung einer öffentlichen, politisch not­
wendigen Funktion willen gewährleistet, so kann ihre Ausübung nicht 
(mehr) im subjektiven Belieben des Freiheitsträgers stehen; sie wird ein 
Amt, wird auch zur Pflicht.“975

In Rede stehen hier die Thesen Herbert Krügers, welcher der libe­
ralen Grundrechtstheorie wegen ihres Verzichts auf einen zweckhaf­
ten, d. h. qualitativ bestimmten Gebrauch der Rechte zu Recht einen 
(bloß) quantitativen Freiheitsbegriff unterstellt.976 Krüger sieht einen 
direkten Konnex zwischen einer rein quantitativen Bestimmung des 
Freiheitsbegriffes, d. h. die Rechte unterliegen keinem Zweck, und 
einer Funktionslosigkeit der Rechte. Wer sollte den Rechten denn 
eine solche Funktion zuweisen, wenn darüber das Subjekt disponie­
ren darf ? Aus dieser Funktionslosigkeit, darin ist Krüger zumindest 
analytisch zuzustimmen, folgt zwanglos die liberale These, der zufol­

975 Böckenförde (1974), S. 1535.
976 Krüger (1964), S. 538.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

271

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge den Rechten „auch die Befugnis innewohnen soll, von der von 
ihnen umschriebenen Freiheit keinen Gebrauch zu machen.“977

Dass es gerade der historisch nicht unbelastete Krüger war, der 
den Verfassungspatriotismus, d. h. das formalistische Sittlichkeitsan­
gebot der alten Bundesrepunlik, schon Mitte der 1960er Jahre unmit­
telbar aus den Grundrechten ableitete, ja dass es gerade eine Funkti­
on der Grundrechte sei, als Spender nationaler Gefühle zu dienen, 
ist bemerkenswert.978 Dieser alten Variante des Verfassungspatrio­
tismus ist dann auch eine jede ironische Haltung des Defätismus 
verdächtig, die für sich in Anspruch nimmt, von den grundrechtli­
chen Freiheiten gerade keinen Gebrauch zu machen. Die ironische 
Distanz wird dann bei Krüger zwar nicht direkt gebrochen, d. h. mit 
Sanktionen belegt, allerdings gibt es für ihn bei der Frage nach dem 
Ob des Grundrechtgebrauchs keine zwei Meinungen: „Der Bürger 
hat von seinen Grundrechten Gebrauch zu machen.“979

Von dieser Pflicht zur Geltendmachung seiner Rechte gibt es 
allerdings eine Ausnahme, die sich unmittelbar aus dem Verständ­
nis der Grundrechte als Faktoren der Staatshervorbringung ergibt: 
das Grundrecht auf Kriegsdienstverweigerung.980 Denn das Recht 
auf Kriegsdienstverweigerung ist der wunde Punkt jeder liberalen 
Theorie, der Krieg ist mit einer ironischen Distanz des Subjekt nur 
schwer zu vereinbaren. Hierin liegt die eigentliche Bedeutung des 
Böckenförde-Diktums: Am Tag der Krise muss sich der Staat auf die 
Opferbereitschaft seiner Bürger stützen. Spricht er ihnen ein Grund­
recht auf Kriegsdienstverweigerung zu, dann muss er darauf hoffen, 
dass sie nicht in wesentlicher Zahl Gebrauch davon machen. Vor al­
lem darin liegt das Wagnis, das er mit Art. 4 III S. 1 GG eingegangen 
ist. Schon Hegel wusste, bei ihm bezogen auf die mangelde Bereit­
schaft religiöser Sekten (Quäker, Wiedertäufer) zur Verteitigung des 

977 Krüger (1964), S. 539.
978 „Die Grundrechte sind aber nicht nur Anlaß für verstandesmäßige Überlegun­

gen, die zum Staate führen. Sie sind zweitens und zwar sehr viel stärker als 
Spender von nationalen Gefühlen zu werten. Die Völker haben seit jeher ihren 
Stolz darein gesetzt, freie Völker zu sein, und sie haben es sich zum Ruhme 
gerechnet, wenn sie bereit waren, um der Freiheit willen selbst ihr Leben zu 
opfern.“ Vgl. Krüger (1964), S. 539.

979 Krüger (1964), S. 543.
980 Krüger (1964), S. 551.

§ 3. Ironie der Legalität

272

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Staates, dass sich nur ein starker Staat in diesen Fragen liberal geben 
kann.981

Was bleibt von der Grundrechtstheorie? Egal welcher Grund­
rechtstheorie man sich zurechnet, solange man nicht in Krüger’sches 
Fahrwasser gerät, bleibt es mehr oder weniger bei einem Primat der 
liberalen Theorie der Grundrechte. Am Grunde der Rechte, so der 
Befund, verbirgt sich nicht viel anderes, als das lustvolle Verfügen 
des Subjekts, unabhängig von der objektiven Werteordnung, insti­
tutionellen oder sozialstaatlichen Grundrechtstheorie, wonach „die 
Freiheit des einzelnen prinzipiell unbegrenzt, während die Befugnis 
des Staates zu Eingriffen in diese Sphäre prinzipiell begrenzt ist.“982 

Aber diese unbegrenzte Freiheit des Subjekts ist gekennzeichnet 
durch ein quantitatives Verständnis von Freiheit.

Abzulesen ist das quantitative Verständnis schon daran, dass die 
Verfassungsdogmatik ihre Zentralbegriffe Schutzbereich und Ein­
griff im Modus des Raumes denkt. Das folgt zunächst der liberalen 
These von den Freiheitssphären, die sich entlang von Besitz und Ei­
gentum entwickelt haben. Aber dieser Raumbegriff der Verfassungs­
lehre ist quantitativ, nicht qualitativ bestimmt. Daran ändert auch 
das sog. „Klimaurteil“ des Bundesverfassungsgerichts nichts. Hier 
wird zwar vordergründig eine zeitliche Dimension der Grundrechte 
entwickelt, diese soll sich aber dann wieder entlang quantitativer 
Mengenbestimmungen entfalten. Nicht umsonst heißt es paradigma­
tisch im 5. Leitsatz des Beschlusses: „Der Gesetzgeber muss die 
erforderlichen Regelungen zur Größe der für bestimmte Zeiträume 
insgesamt zugelassenen Emissionsmengen selbst treffen.“983 Größe, 
Zeitraum, Menge: Freiheit als die Emissionsmenge der einen, gegen 
die Emissionsmenge der anderen. Zur Lösung des hier gestellten 
Problems der Ironie haben wir von der Grundrechtstheorie bis auf 
Weiteres nichts zu erwarten, das Staatsrecht hört hier auf. Wir wen­
den uns in der Hoffnung auf weitere Antworten auf das Problem der 
Ironie der Vertragstheorie zu.

981 Hegel (1986b), § 270.
982 Schmitt (2003), S. 126.
983 BVerfG Beschluss vom 24.3.2021 – 1 BvR 2656/18 [Hervorhebung von mir, 

S. K.].

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

273

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c. Selbstkorrektur des Rechts II: Vertragstheorie

Das Problem meines Schlusskapitels (§ 3 I.) besteht in der inhären­
ten Ironie rechtlicher Legalität. In diesem Unterkapitel (§ 3 II. 1.) 
beschäftige ich mich mit schon bestehenden Lösungsvorschlägen, 
die diese ironischen Struktur der Rechte überwinden wollen. Nun 
habe ich im vorangegangenen Abschnitt mit der Grundrechtstheorie 
den Blick noch einmal auf das Recht gelenkt und gefragt, ob nicht 
das Recht selbst eine geeignete Korrektur, eine Selbstkorrektur des 
Rechts, anbieten kann. Die Verfassungstheorie hat jedoch in ihrem 
Nachdenken über die Bedeutung der Grundrechte auf das Problem 
der Ironie nur unzureichend geantwortet.

Ich wende mich deshalb nun einem Rechtsgebiet zu, das vielleicht 
noch mehr als die Grundrechte für die ironische Struktur der Mo­
derne steht, nämlich dem Vertragsrecht. Zwar sichert auch hier der 
Staat, dass das pacta sunt servanda im Zweifelsfalle nicht ungehört 
verhallt. Aber bis dahin gilt im Zivilrecht insgesamt und im Vertrags­
recht in besonderem Maße, dass es auf die Willkür des Subjekts 
ankommt; die ironische Lust der Subjekte an der Disposition ist 
hier gleichsam Programm. Darüber, dass in dieser Lust ein Problem 
liegen könnte, muss das Vertragsrecht nicht belehrt werden. Gregor 
Albers hat mit dem Selbstverkauf in die Sklaverei ein solches Problem 
des Vertragsrechts ausführlich gewürdigt, die folgenden Überlegun­
gen beziehen sich auf seinen gleichnamigen Aufsatz.984

In diesem Aufsatz räumt Albers zunächst ein, dass es zwei For­
men der Selbstversklavung auch im liberalen Recht geben kann. 
Bei der Verpflichtung als Unfreiheit steht demnach die Qualität der 
vertraglichen Verpflichtung im Vordergrund, die Albers zentral im 
schuldrechtlichen Erfüllungszwang aufbewahrt sieht. Denn wenn 
ich die Erfüllung des Vertrages nicht in Geld leisten darf, sondern 
der Schuldner ein Recht auf die Ausführung der Handlung hat, dann 
könne man das als Nachklang einer der Sklaverei nachempfundenen 
Rechtsmacht des Schuldners begreifen.985 Von dieser qualitativ be­
stimmten Unfreiheit kann eine quantitative Dimension abgegrenzt 
werden, der Selbstverkauf in ein Sklavenverhältnis im engeren Sin­
ne, die Verpflichtung zur Unfreiheit. Diese Dimension der Sklaverei 

984 Albers (2025).
985 Albers (2025), S. 398–400.

§ 3. Ironie der Legalität

274

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezieht sich auf die qualitative Verpflichtungskraft des rechtlichen 
Willens, z. B. in Form überlanger Verträge.

Ohne die Argumentation nun im Einzelnen nachzuzeichnen, 
liegt das Problem auf der Hand, soweit „der Makel des Sklavereiver­
trags die Verbindlichkeit von Verträgen im Allgemeinen in Zweifel 
zieht.“986 Denn dann wäre der Vertrag zwar auch ein Instrument 
der Freiheit, aber ein Instrument, welches vom vermeintlichen Ge­
genteil der Freiheit gar nicht mehr oder nur schwer abzugrenzen 
ist. Dieser Befund lässt zwei Schlüsse zu. Entweder handelt es sich 
bei der Vertragsfreiheit, d. h. der zivilrechtlichen Variante der Selbst­
gesetzgebung,987 nicht um eine Form der Freiheit. Jeder Vertrag 
wäre Sklaverei, die Verabschiedung des Vertrages als Mittel wechsel­
seitiger Bezugnahme im Recht wäre die logische Konsequenz. Oder 
dem Vertrag wohnt lediglich die Möglichkeit inne, in Sklaverei um­
zuschlagen. Dann käme es darauf an, Kriterien zu finden, die ein 
solches Umschlagen in Sklaverei verhindern. Diesem zweiten Weg 
folgt der Beitrag Albers’, der zwar davon ausgeht, der Vertrag drohe 
per se, in die Sklaverei zu führen, es aber noch die Möglichkeit gebe, 
Verträge zu schließen, die nicht als Sklaverei zu qualifizieren sind. 
Es geht um nicht mehr und nicht weniger, als um die Rettung des 
Vertrages. Es stellt sich also für die Vertragstheorie die Frage, wie 
mit ihrem ureigensten Gegenstand, dem Vertrag, umzugehen ist. In 
meinen Worten reformuliert bedeutet es, die Frage zu beantworten, 
wie man verhindern kann, dass die in der Vertragsfreiheit (oder 
Privatautonomie) angelegte ironische Freiheit nicht zu einem Um­
schlag führt, der die Ironie in die Selbstaufhebung, d. h. die Sklaverei 
überführt.

Man könnte sogar sagen, dass der höchste Akt der ironischen 
Freiheit darin liegt, sich selbst in die Sklaverei zu verkaufen. Der 
Zusammenhang zwischen Ironie und Sklaverei mag sich zunächst 
nicht unmittelbar einstellen, immerhin konfligiert die Ironie mit der 
Bindung. Sobald das ironische Subjekt sich bindet, verliert es seine 
Souveränität, es kann das Wechselspiel aus Wesen und Erscheinung, 
jedenfalls in bedeutendem Maße, nicht mehr spielen, der Rückzug 
in den privaten Innenraum wird durch eine Bindung jeglicher Art 

986 Albers (2025), S. 396.
987 Es steht hier der idealtypische Vertrag zur Diskussion. Dass es viele Formen 

„unfreiwilliger“ Verträge gibt oder Verträge, die mit unterlegenem Wissen ab­
geschlossen wurden, ist ein nachrangiges Problem.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

275

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verkompliziert, wenn nicht gar verhindert. Deshalb noch einmal: 
Was ist ironisch am Selbstverkauf in die Sklaverei?

Auf diese Frage gibt es zwei Antworten, eine theoretische und 
eine psychologische. In theoretischer Hinsicht treibt der Selbstver­
kauf in die Sklaverei die dem Subjekt eingeräumte Souveränität auf 
die Spitze. Ich hatte die Ironie eingangs als das „Imago freien Kom­
mandos“ bezeichnet, das Subjekt erfährt in seinem lustvollen Spiel 
mit der Differenz zwischen Wesen und Erscheinung eine ungeahnte 
Machtfülle. Es kommt bei dem Spiel mit dieser Differenz nur auf 
den Willen des Subjekts an. Dieser Machtrausch des Subjekts kann 
eigentlich nur durch eine ganz besondere Entscheidung, die wohl 
gewaltigste Entscheidung, die ein Subjekt treffen kann, überboten 
werden, nämlich die Entscheidung über die Form der eigenen Frei­
heit.

Weshalb sollte der Ironiker eine solche Entscheidung treffen, 
hebt sie doch seine eigene Freiheit auf ? Dies deutet schon in die 
psychologische Richtung einer Antwort. Aber schon allein unter 
theoretischem Gesichtspunkt ist das Problem durchsichtig. Die For­
mentscheidung über die eigene Freiheit ist noch im Selbstverkauf 
durch die ironische Struktur eines Auseinanderfallens von Wesen 
und Erscheinung überdeterminiert. Wesen (ich bin frei, meine Frei­
heit abzuschaffen) und Erscheinung (ich werde Sklave) könnten 
nicht weiter auseinanderfallen als in diesem Akt des Selbstverkaufs. 
Es ist der höchste, finale Punkt der Ironie. Aber so, wie das ironische 
Subjekt in seinen bisherigen Erscheinungen völlig abstrakt, d. h. 
losgelöst von seinem sozialen Zusammenhang, agiert, so abstrahiert 
es im Akt des Selbstverkaufs in die Sklaverei noch einmal von den 
konkreten Umständen seines eigenen Lebens.

Gleichzeitig hatte ich schon auf den traurigen Aspekt ironischer 
Freiheit hingewiesen und wende mich damit der psychologischen 
Erläuterung zu, welche die theoretische Begründung um eine Mo­
tivation ergänzen soll. Dazu greife ich Hegels eigenhängie Anmer­
kung zu § 140 seiner Grundlinien über die Ironiker auf, bei diesen 
herrsche eigentlich ein „Schmachten nach Objektivität – ins andere 
Extrem – Katholisch werden“ vor.988 Denn in diesem Schmachten 
nach Objektivität – was erscheint dem Subjekt objektiver als die 

988 Hegel (1986b), S. 284.

§ 3. Ironie der Legalität

276

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigene Beherrschung? – liegt mehr als nur eine abfällige Bemerkung, 
sondern eine tiefere Einsicht.

Das Schmachten entsteht im Moment der Entbehrung, des Man­
gels. Worin besteht dieser Mangel im Falle der Ironie? Es handelt 
sich um genau diese schlechte Unendlichkeit, welcher der Ironiker 
ausgeliefert ist. Die eigenen Vollzüge führen nicht zur Erfüllung, 
d. h. zu wirklicher Freiheit, sondern nur zum Surrogat einsamer, 
d. h. trauriger Freiheit. Aus dieser Perspektive erscheint es für das 
ironische Subjekt sinnvoll, eine Entscheidung über die eigene Form 
der Freiheit zu treffen. Das ironische Subjekt ist somit stets auf 
dem Sprung, dem Mangel der ironischen Form abzuhelfen, indem 
sie diese mangelhafte Form verlässt. In dieser Mangelerfahrung ruft 
die Ironie einen Gemütszustand hervor, der der Ironie in vielerlei 
Hinsicht gar nicht unähnlich ist, nämlich die Melancholie. Denn 
auch der Melancholiker denkt aus der Position des Mangels, meist 
in Bezug auf einen zeitlich vorangegangenen, tatsächlich erfahrenen 
oder bloß imaginierten Verlust. Aber darin erschöpft sich die Ge­
meinsamkeit zwischen Ironie und Melancholie noch nicht. Beide 
Zustände sind ihrer Form nach ewig unabgeschlossen, es handelt 
sich um die ewige Addition nicht untereinander sinnvoll zu verbin­
dender Momente, schlechte Unendlichkeit oder in anderen Worten: 
„Ironie und Melancholie verbindet, dass Bedeutung in der Schwebe 
bleibt, weil die Suche nach Eindeutigkeit ins Endlose weitergeführt 
werden kann.“989

Die Lust der Ironie wird zum Schmerz der Melancholie. Aber der 
Schritt in die Melancholie ist der erste Schritt in den Untergang. 
Nicht umsonst steht die Melancholie in ihrem selbst negatorischen 
Zug der Todessehnsucht nahe. Die Sklaverei stellt demgegenüber 
zwar nicht den baldigen physischen, doch wohl den sozialen Tod 
dar.990 Der Übergang von der Ironie zu Melancholie und zum Tod 
bzw. zur Sklaverei kann als solcher lustvoll antizipiert werden oder 
wie es in einem Liebesdrama so schön hieß: In dem wogenden 
Schwall, in dem tönenden Schall, in des Welt-Atems wehendem All 
ertrinken, versinken – unbewusst – höchste Lust!

Wenn nun das ironische Subjekt stets auf dem Sprung in die Skla­
verei steht, dann stellt sich für die Vertragstheorie selbstredend die 

989 Brandt/Hobus (2012), S. 115.
990 Patterson (1982).

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

277

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herausforderung, wie es gelingen könnte, „freie Bindung von skla­
venhafter Unfreiheit abzugrenzen.“991 Albers bietet dazu eine Lösun­
gen an, denn er sieht die einzige Rettung des Vertrages in einer Ver­
ringerung der Verpflichtungskraft des rechtlichen Willens.992 Diese 
Verringerung kann sich in verschiedenster Hinsicht bemerkbar ma­
chen, z. B. im Verzicht des Rechts darauf, dass der Gläubiger die 
tatsächliche Vornahme einer schuldrechtlich vereinbarten Handlung 
wirklich einklagen kann. Dem Subjekt der Privatautonomie bliebe es 
demnach versagt, eigene Handlungen zum Objekt zu machen, denn, 
so Albers, „[s]eine Handlungen hat der Mensch nicht, er lebt sie“.993 

Wenn das Leben aber als freie Entfaltung von Differenz zu verstehen 
ist, dann kann eine solche Entfaltung im Sinne einer Handlung 
niemals zum einklagbaren Gegenstand eines Vertrages werden, ohne 
sich jedenfalls begrifflich selbst aufzuheben. Selbige Verringerung 
der Verpflichtungskraft des Willens kann sich dann, so Albers weiter, 
auch auf die Frage von Sexarbeit, den Verzicht auf Freizeit im Kon­
text von Erwerbsarbeit oder die zeitliche Dimension von Verträgen 
erstrecken. Mit den Begrifflichkeiten dieser Studie gesprochen, kann 
man sagen, dass das ironische Subjekt unter den hier dargebrachten 
Vorschlägen, d. h. einer Verringerung der rechtlichen Verpflichtungs­
kraft des Willens, nicht mehr alles und vor allem nicht mehr in 
jeglicher Form zum Gegenstand der eigenen Souveränität machen 
kann. Die Ironie endet nicht erst im äußerlichen Verbot, sondern 
es gehörte für Albers schon gar nicht zur Verpflichtungskraft des 
Willens, sich in die Sklaverei (oder ähnliche Zustände) zu verkaufen. 
Damit endet die Ironie nicht durch äußerlichen Zwang, sondern 
an ihrem Grund, dem rechtlichen Willen, der willkürlichen Ent­
scheidung. In der Person Gregor Albers stellt das Zivilrecht somit 
erfolgreicher als die Grundrechtstheorie Überlegungen an, wie das 
Problem der Ironie gelöst werden kann. Ob in dieser Verringerung 
der Verpflichtungskraft des rechtlichen Willens schon ein anderes 
Naturverhältnis angelegt ist, dem von mir ausgemachten Hauptpro­
blem ironischer Legalität, lasse ich zunächst offen, um diese Frage 
am Ende dieser Studie aufzugreifen. Zuvor behandele ich zwei weite­
re Versuche, die Freiheit von der Ironie zu entsetzen: die Arbeit und 
das Vertrauen.

991 Albers (2025), S. 398.
992 Albers (2025), S. 402.
993 Albers (2025), S. 403.

§ 3. Ironie der Legalität

278

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Arbeit gegen die Ironie (Ernst Jünger)

„Es ergibt sich vielmehr die Notwendigkeit neuer Ordnungen, in die das 
Außerordentliche einbezogen ist – von Ordnungen, die nicht auf den 
Ausschluß des Gefährlichen berechnet, sondern die durch eine neue 
Vermählung des Lebens mit der Gefahr erzeugt sind.“994

Ernst Jünger geht in seiner Schrift Der Arbeiter zunächst von einem 
richtigen Befund aus. Für ihn zeichnet sich der Bürger, Subjekt 
des Liberalismus, vor allem dadurch aus, alles zum „unerschöpf­
liche[n] Gegenstand seiner Ironie“ machen zu können.995 Gegen 
diese bürgerliche Ironie empfiehlt Jünger eine Einbettung des Men­
schen in das Elementare, die Natur, welche sich vor allem durch 
ihr strenges Gesetz der Notwendigkeit auszeichnet.996 Allein diese 
Gegenüberstellung von Ironie und Notwendigkeit macht die Ausein­
andersetzung mit Jünger noch nicht interessant. Vielmehr verknüpft 
er diesen Ausgangsbefund liberaler Ironie mit einem Punkt, den ich 
zu Beginn dieses Schlusskapitels als zentral für das Verständnis der 
Ironie markiert habe. Es handelt sich bei der Ironie, wie bei seiner 
Einbettung des Menschen in das Elementare, um ein bestimmtes 
Verhältnis zur Natur.

Um diese Beobachtung zu erläutern, nähere ich mich über eine 
(kunst-)ästhetische Konsequenz, die Jünger aus seinen Überlegun­
gen zieht. Die höchste Form der Kunst in der neuen Epoche des 
Arbeiters liegt nämlich für Jünger in der Landschaftsgestaltung.997 

Dieses Ergebnis überrascht nur auf den ersten Blick. Der Begriff 
Landschaft stellt immer schon eine Differenz zur Natur dar oder wie 
Joachim Ritter es treffend beschreibt: „Landschaft wird Natur erst 
für den, der in sie ‚hinausgeht‘ […]“.998 Dieses Hinausgehen in die 
Natur ist doppeldeutig. Die offenkundige Bedeutung liegt in dem 
Moment des Naturgenusses. Der liberale Bürger, Subjekt ironischer 
Freiheit, geht in die Natur hinaus, um diese als Gegenstand seiner 
Lust anzueignen. Darin bleibt dem liberalen Subjekt die Natur selbst 
äußerlich, sie wird ihm zur bloßen Landschaft oder anders: Man 

994 Jünger (2014), S. 61.
995 Jünger (2014), S. 123.
996 Den Gegensatz zwischen Notwendigkeit und der jüdisch-christlichen Offenba­

rung betonend: Schestow (1994).
997 Jünger (2014), S. 109.
998 Ritter (1963), S. 13.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

279

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann in der Moderne nur in die Landschaft gehen, aber nie in die 
Natur. Gerade in diesem Fehlgehen einer lustvollen Aneignung von 
Natur liegt die zweite Bedeutung des Hinausgehens in die Natur. 
Denn das liberale Subjekt verfehlt die Natur, wenn es sie als Land­
schaft konsumiert; es geht in der Landschaft über die Natur hinaus, 
es verfehlt die Natur.

Jünger weiß, dass es keine unberührte Natur gibt und diese Er­
kenntnis ist ihm auch kein Ärgernis. Im Gegenteil, es komme gerade 
nicht darauf an, „dem Fortschritt die untergeordneten Mittel der 
romantischen Ironie entgegenzustellen […],“999 sondern in der neuen 
Zeit, die durch den Typus des Arbeiters geprägt sein soll, die Posi­
tion des abstrakten Konsumenten aufzugeben. An die Stelle einer 
schlecht-romantischen Zivilisationskritik, welche die Natur bloß ab­
strakt (und deshalb melancholisch) genießt, tritt ein gänzlich ande­
res ästhetisches Verhältnis. Denn die neue Zeit, die Zeit des Arbeiters 
und der Technik, revolutioniere auch die Kunst. Die neue Zeit des 
Arbeiters habe kein Verständnis mehr für den bürgerlichen Kunstge­
nuss. Bei Jünger verhallt der Ruf nach Befreiung nicht mehr im Ap­
plaus, er artikuliert sich im Baulärm des Landschaftsarchitekten. Die 
ästhetische Bearbeitung der Natur wird zur höchsten Ausdrucksform 
des Menschen. Mit anderen Worten: Jünger kann sich die Natur nur 
dadurch aneignen, dass er den Bruch mit der Natur vertieft – ein ge­
wagtes Unterfangen. Dass Jünger aber die Überwindung der Ironie 
mit einem neuen Verhältnis zur Natur zusammenbringt, macht seine 
Schrift Der Arbeiter vorliegend für meine Studie interessant, liegt er 
doch zumindest methodisch ganz auf der Linie des hier verfolgten 
Vorhabens, nämlich die sozialen und rechtlichen Beziehungen, und 
insofern den Geist, mit Blick auf dessen Verhältnis zur Natur zu 
betrachten und zu kritisieren.

Was ist das aber für eine neue Zeit, die selbst die Kunst nicht 
unberührt lässt? Die neue Zeit Jüngers sucht den Bruch mit der 
Ironie des Liberalismus entlang eines neuen Menschentyps, eines 
neuen sittlichen Weltverhältnisses, als dessen Repräsentant der Ar­
beiter auftritt und der vermittels der Technik und im Zeichen der 
Notwendigkeit ein neues Verhältnis zur inneren und äußeren Natur 
einnimmt. Das hat rechtsphilosophische Konsequenzen, denen ich 
mich in einem zweiten Schritt widmen werde. Denn Jünger bringt 

999 Jünger (2014), S. 22 [Hervorhebung von mir, S. K.].

§ 3. Ironie der Legalität

280

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter Ablehnung bürgerlicher Kategorien ein neues, antiironisches 
Konzept des Sozialen hervor, dass ich zum Abschluss kritisch würdi­
gen werde.

Doch zunächst beginne ich mit einem Blick auf die Gestalt des Ar­
beiters. Der Arbeiter steht kraft seiner Position im Produktionspro­
zess in einem besonderen Verhältnis zur Natur oder, wie Jünger dies 
nennt, den elementaren Mächten oder dem Elementar(ischen).1000 

Was verbirgt sich hinter dem Begriff des Elementaren? Es handelt 
sich um einen politischen, d. h. polemischen, Begriff1001 und so bietet 
es sich an, kurz festzuhalten, wogegen dieser Begriff gerichtet ist. 
Jünger bringt das Elementare gegen eine bürgerliche Vernunft in 
Anschlag, denn das Elementare beschreibt all jene Kräfte innerer 
und äußerer Natur, mit denen das Bürgertum weder theoretisch 
noch praktisch fertig zu werden scheint, z. B. die Leidenschaften, 
der Krieg, der Hunger des Pöbels1002 oder die Urelemente (Feuer, 
Wasser, Erde Luft) sowie das Irrationale oder das Unvernünftige.1003 

Diese Einbettung des Menschen in das Elementare als innere und 
äußere Natur hält Jünger ausdrücklich fest:

„Der Mensch lebt elementar, ebensowohl insofern er ein natürliches als 
auch insofern er ein dämonisches Wesen ist. Kein Vernunftschluss kann 
den Schlag des Herzens oder die Tätigkeit der Nieren ersetzen, und es 
gibt keine Größe, und sei es die Vernunft selbst, die sich nicht zuzeiten 
den niederen oder stolzen Leidenschaften des Lebens unterstellt. Die 
Quellen des Elementaren sind zweifacher Art. Sie liegen einmal in der 
Welt, die immer gefährlich ist, so wie das Meer auch während der 
tiefsten Windstille die Gefahr in sich verbirgt. Sie liegen zum zweiten im 
menschlichen Herzen, das sich nach Spielen und Abenteuern, nach Haß 
und Liebe, nach Triumph und Abstürzen sehnt […].“1004

Das Bürgertum der Frühaufklärung, z. B. in Gestalt des Juristen 
und Philosophen Christian Thomasius, glaubte, im Zwangsrecht 

1000 Jünger verwendet alle Ausdrücke synonym, insbesondere das Elementare und 
das Elementarische.

1001 Schmitt (2015a), S. 29.
1002 Jünger (2014), S. 21–23. Frank Ruda hat gezeigt, dass das Bürgertum (in der 

Person Hegels) dem Hunger des Pöbels, d. h. sein artikuliertes Recht auf 
Subsistenz, tatsächlich keinen philosophischen Ort zuweisen kann, vgl. Ruda 
(2011).

1003 Jünger (2014), S. 51.
1004 Jünger (2014), S. 54f.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

281

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Antwort auf diese natürlichen Leidenschaften gefunden zu ha­
ben.1005 Darin kann Jünger aber letztlich nur die Furcht des Bürgers 
vor dem Elementaren erblicken, den Versuch die elementarischen 
Kräfte einem (praktischem) Sekuritätsbedürfnis zu unterwerfen. Der 
Bürger denkt das Elementare im Modus der Angst: „Die Linke ist 
die Hand der Verteidigung.“1006 Etwas sympathischer ist Jünger die 
preußische, d. h. degenerationstheoretische, Perspektive. Diese hat 
für Jünger das Problem des Elementaren immerhin so ernst genom­
men, dass sie nicht nur das Zwangsrecht gegen die Leidenschaften 
in Stellung bringt, sondern außerdem die „strenge Zucht“, die sich 
anschickt, eine „Bändigung des Elementaren“ zu vollziehen.1007

Aber selbst bei sorgsamstem Versuch, das Elementare, die Gefahr, 
aus dem bürgerlichen Leben auszuschließen, wird sie „in dem glei­
chen Maße drohender und tödlicher, in dem die Ordnung sie aus 
sich auszuscheiden verstand.“1008 Jünger bestreitet also, dass der 
Liberalismus überhaupt etwas von der Ordnung verstanden hat, 
sogar davon, wie Ordnungen geordnet werden. Ordnung ohne das 
Elementare zu denken, ist für Jünger schlichtweg unzureichend. Und 
eine Ordnung, die ihr Gegenteil nicht denken will oder denken 
kann, muss untergehen. Wo steht nun der Arbeiter? Der Arbeiter 
ist nach Jünger kein Preuße, d. h. degenerationstheoretischer Zucht­
meister des Elementaren, sondern er lebt in einem anderen Verhält­
nis zum Elementaren, er „schließt das Elementare nicht aus, sondern 
ein […].“1009 Die elementaren Kräfte also nicht bloß zu begrenzen, 
züchtigen, einzuschränken etc., sondern sich diesen zu überlassen, 
darin liegt die Macht des Arbeiters, darin liegt sein für Jünger über­
legenes Verständnis von Ordnung überhaupt. Denn „die Gefahr will 
nicht nur Anteil an jeder Ordnung haben, sondern sie ist auch die 
Mutter jener höchsten Sicherheit, deren der Bürger niemals teilhaftig 
werden kann.“1010 Im Bereich des Elementaren geht es jedoch für 
Jünger um andere Kategorien als im bürgerlichen Zustand. Werde in 
diesem der Fortschritt als säkulare Heilserzählung betont, so kennt 

1005 Vgl. ebenfalls die sehr erhellende Studie zum Verhältnis der Frühaufklärung 
zur Emotion und zum Affekt: Mulsow (2025).

1006 Jünger (2014), S. 50.
1007 Beide Stellen: Jünger (2014), S. 71.
1008 Jünger (2014), S. 53.
1009 Jünger (2014), S. 71.
1010 Jünger (2014), S. 53.

§ 3. Ironie der Legalität

282

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Arbeiter, der im Produktionsprozess nahe am Elementaren lebt, 
diesen Freiheitsbegriff i. S. e. zukünftigen Befreiung nicht. Freiheit ist 
Arbeit am und im Elementaren, Freiheit wird Anspruch auf Arbeit, 
Teilhabe an der Notwendigkeit des Elementaren.

Da die Arbeit als kollektive Auseinandersetzung mit der Natur 
immer politisch ist, zieht Jünger aus seinen Überlegungen auch 
rechtsphilosophische Konsequenzen. Die dualistischen Gegenüber­
stellungen Jüngers zwischen Liberalismus und der neuen Zeit des 
Arbeiters lauten in der Subjektposition auf Bürger vs. Arbeiter, in 
der Form auf Vertrag vs. Opfer und in logischen Kategorien auf 
Zufälligkeit vs. Notwendigkeit.

Diese Hochschätzung der Notwendigkeit durch Jünger ist wenig 
überraschend, betrachtet man ihren vermeintlichen Gegensatz, die 
Zufälligkeit. Denn Zufall herrscht auch in der Sphäre des Sozialen. 
Hegel benennt sehr präzise den Ort dieser Zufälligkeit im Sozialen, 
denn „so ist die Willkür die Zufälligkeit, wie sie als Wille ist.“1011 Die­
se ironische, zufällige Willkür des Liberalismus hat Jünger im Blick, 
wo er die Zeit bürgerlicher Freiheiten für erledigt erklärt. Aber der 
Liberalismus scheint, Jünger zufolge, die Deutungshoheit über die 
neue Zeit behalten zu wollen. Darin liegt für ihn eine Gefahr, denn 
der Liberalismus versucht, dem Arbeiter den bürgerlichen Freiheits­
begriff andienen zu wollen. Die „Erziehungskunst des Bürgers am 
Arbeiter bestand darin, dass er ihn zu einem Verhandlungspartner 
erzog“,1012 aber der neuen Zeit, den „Verhältnissen, die hier auftreten, 
gehört man nicht mehr auf Kündigung, sondern durch existenzielle 
Einbeziehung an.“1013 Der Vertrag, das freie Disponieren, darin er­
kennt Jünger den großen Gegner seiner neuen Zeit. Zentral ist daher 
die Volte gegen die ironische Freiheit des Liberalismus:

„Diese Art der Einbeziehung [des Arbeiters, S. K.] kennt keine Ausnah­
men. […] Man konnte sich dafür entscheiden, Bürger zu sein oder 
nicht; diese Freiheit des Entschlusses ist jedoch nicht mehr gegeben in 
bezug auf den Arbeiter.“1014

Nun berechtigt diese negative Abgrenzung Jüngers gegen den libera­
len Freiheitbegriff als „Freiheit des Entschlusses“ zur Frage, was Frei­

1011 Hegel (1986b), § 15.
1012 Jünger (2014), S. 19.
1013 Jünger (2014), S. 74.
1014 Jünger (2014), S. 74.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

283

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit – Jünger verwirft die Kategorie explizit nicht – dann bedeutet. 
Der Begriff des Entschlusses liefert hier einen ersten Hinweis, jeden­
falls wenn man die freisetzende Bedeutung des Begriffes betont: Ent-
Schließen als Öffnung eines geschlossenen Zusammenhangs. Die 
liberale Freiheit als Entschließungsfreiheit zu beschreiben, betont 
das Moment der Aufkündigung eines Zusammenschlusses. Liberale 
Entschließungsfreiheit ist demnach für Jünger die Freiheit, sich eines 
sozialen Zusammenhangs zu entledigen, die Wahl zu treffen einen 
Zusammenschluss zu verlassen, ihn für mich aufzuschließen. Hier 
setzt Jüngers Übergang in die Epoche des Arbeiters ein. Der Arbeiter 
findet seine Freiheit nicht mehr in der Dispension des Sozialen, son­
dern in der Vertiefung der sozialen Situation. Diese soziale Situation 
ist die der Arbeit, d. h. der Auseinandersetzung mit der Natur oder, 
wie Jünger es nennt, dem Elementaren. Jüngers Freiheitsbegriff ist 
folglich eng an die Sozialität geknüpft, er ist sogar sozial überdeter­
miniert. Wie sieht diese Freiheit als Vertiefung des Sozialen aus? 
Dazu Jünger:

„Sie setzt voraus, daß der Mensch nicht isoliert, sondern eben einbezo­
gen erscheint. Damit aber bedeutet Freiheit nicht mehr ein Maß, dessen 
Urmeter durch die individuelle Existenz des Einzelnen gebildet wird, 
sondern Freiheit besteht in dem Grade, in dem in der Existenz dieses 
Einzelnen die Totalität der Welt, in die er einbezogen ist, zum Ausdruck 
kommt.“1015

Woran können wir den Grad der Freiheit mit Jünger bestimmen? Es 
kommt darauf an, wie sehr der Einzelne sich als Einzelner auflöst 
und in die Arbeit als einen kultischen Vorgang bereits integriert ist. 
Im Kult verliert der Einzelne sein Gesicht, er verliert seine Position 
als Individuum und wird zur Maske, zum Repräsentanten eines 
Typus und seine „Tugend liegt darin, daß er ersetzbar ist und daß 
hinter jedem Gefallenen bereits die Ablösung in Reserve steht.“1016 

Der Verweis auf die Gefallenen deutet bereits an, dass diese Struktur 
ausdrücklich am Soldaten orientiert ist, der nicht nur seine Tugend, 
sondern auch seine Freiheit darin findet, ersetzbar zu sein, sich zu 
opfern. Dieses Opfer ist, darin liegt Jüngers Grundüberzeugung, 
notwendig, mögen auch Ort und Zeit dieses Opfers kontingent 
sein. Der Zufall liegt bei Jünger damit (anders als im Liberalismus) 

1015 Jünger (2014), S. 153.
1016 Jünger (2014), S. 155.

§ 3. Ironie der Legalität

284

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht mehr am Grunde einer a-sozialen Entschließung des Subjekts, 
sondern in den Mächten des Elementaren. Die Naturalisierung des 
Eigenwillens wird zum Eigenwillen der zweiten Natur, d. h. zum 
gesellschaftlichen Fatum.

Was ist an diesen drastischen Überlegungen für eine kritische 
Auseinandersetzung mit einem bürgerlichen Freiheitsbegriff zu ret­
ten? Ist nicht Jünger das beste Beispiel dafür, dass nur der Liberalis­
mus ein tragfähiges Konzept von Freiheit denken und praktizieren 
kann? Ich schlage eine andere Lesart vor, eine Lesart die Jünger als 
eine Radikalisierung des Liberalismus interpretiert, d. h., ich werde 
versuchen nachzuweisen, dass Jüngers Thesen nicht das Gegenteil, 
sondern das Produkt des bürgerlichen Freiheitsbegriffs sind. Wenn 
dem aber so ist, dann kann der Liberalismus den Faschismus – um 
nichts anderes geht es bei Jünger – nicht als externes Problem be­
trachten und von sich abspalten. Oder in meiner Terminologie: Das 
faschistische Programm der Ironie-Vernichtung (so muss man es bei 
Jünger bezeichnen), bewegt sich selbst noch im Bannkreis liberaler, 
ironischer Freiheit. Jünger bleibt folglich in seinem kollektivistischen 
Eifer negativ auf die Ironie verwiesen, er hat sie keineswegs über­
wunden und noch sein abstraktes Selbstopfer bleibt (analog zum 
Selbstverkauf in die Sklaverei) ein höchst ironischer Akt, er wird 
zum Camp.

Ich skizziere diesen Zusammenhang kurz. Jünger stellt das Opfer 
des Arbeiters dem Vertrag des Bürgers gegenüber. Der Arbeiter ist 
in die technische Verwandlung der Welt existenziell eingebunden 
und kann sich aus dieser Einbindung (und des darin geforderten 
Opfers) nicht lösen. Er kann sich deshalb nicht entziehen, weil seine 
Existenz nicht auf einem Vertragsabschluss gründet. Dem Arbeiter 
kommt, das hatten wir bereits gesehen, keine Entschließungsfreiheit 
mit Blick auf die Teilnahme am und seine Position im Gemeinwesen 
zu. Anders ist es beim Bürger, der über seine soziale Situation zu 
disponieren vermag. In dieser schematischen Erzählung übernimmt 
Jünger die Thesen eines vulgären Liberalismus, auch wenn er glaubt, 
diese Thesen gegen den Liberalismus selbst zu wenden. Wir haben 
bereits in Gregor Albers’ Beitrag gesehen, dass in der internen Logik 
des Vertrags, die strikte Trennung zwischen einem einwandfreien 
Vertrag auf der einen Seite und dem Selbstverkauf in die Sklave­
rei (also das Opfer) auf der anderen Seite, nicht durchzuhalten 
ist. Mit anderen Worten: Der opferlose Vertrag ist eine Utopie im 

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

285

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strengen Sinne, ein gedanklicher Nicht-Ort. Aber diese Erkenntnis 
ist keineswegs neu. Die Dialektik der Aufklärung spricht in diesem 
Zusammenhang vom Zivilisationsprozess als einer Geschichte der 
Introversion des Opfers,1017 insbesondere mit Blick auf den Tausch. 
Denn schon der Vertrag selbst ist eine Kultur-Technik,1018 d. h. eine 
‚listige‘ Auseinandersetzung mit der Natur. Hegel beschreibt diese 
List der Vernunft mit Blick auf die äußere Natur des Menschen 
folgendermaßen:

„Welche Kräfte die Natur auch gegen den Menschen entwickelt und 
losläßt, Kälte, wilde Tiere, Wasser, Feuer – er weiß Mittel gegen sie, und 
zwar nimmt er diese Mittel aus ihr, gebraucht sie gegen sie selbst; und 
die List seiner Vernunft gewährt, daß er gegen die natürlichen Mächte 
andere natürlichen Dinge vorschiebt, diese jenen zum Aufreiben gibt 
und sich dahinter bewahrt und erhält.“1019

Aber schon der Vertrag ist ein listiges „Vorschieben“ gegen natür­
liche Mächte. Anders als bei der Bearbeitung der äußeren Natur 
wird im Vertrag nicht bearbeitete Natur, d. h. ein Werkzeug, listig 
gegen die Natur in Stellung gebracht. Vielmehr liegt die List des 
Vertrages in der praktisch wirksamen Vorstellung, ich könne mich 
selbst für die Zukunft binden, ein Versprechen an das mich die 
Rechtsordnung gegebenenfalls handfest erinnert. Nur die souveräne 
Undankbarkeit des Geistes kann verleugnen, dass dieser Vorgang 
etwas mit einer Bezugnahme auf Natur zu tun hat. Noch einmal 
in den Worten der Kritischen Theorie formuliert: „Das identisch 
beharrende Selbst, das in der Überwindung des Opfers entspringt, 
ist unmittelbar doch wieder ein hartes, steinern festgehaltenes Op­
ferritual, das der Mensch, indem er dem Naturzusammenhang sein 
Bewußtsein entgegensetzt, sich selbst zelebriert.“1020 Nirgendwo ist 
das identisch beharrende Subjekt stärker präsent als im Vertrag. 
Jünger darf das aber nicht zur Kenntnis nehmen, hängt doch seine 
ganze Opposition zum bürgerlichen Zeitalter an der Differenz von 
liberaler Disposition und elementarischer Einbezogenheit. Die be­
rechtigte Kritik an der bürgerlichen Ironie schlägt hier im Zuge einer 

1017 Horkheimer/Adorno (2016), S. 62.
1018 Zu diesem Verständnis von Recht, insbesondere Normen, vgl. Steinhauer 

(2015).
1019 Hegel (1986a), § 245 [Z].
1020 Horkheimer/Adorno (2016), S. 61.

§ 3. Ironie der Legalität

286

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewaltsamen begrifflichen Operation in ihr Gegenteil um. Anstatt 
den Zusammenhang zwischen Opfer und Vertrag in den Blick zu 
nehmen, löst Jünger das Opfer aus dem Verhältnis zum Vertrag ge­
waltsam heraus und fordert das reine Opfer ohne die Restriktionen 
des Vertrags und zwar zugunsten eines schicksalhaften Elementaren. 
Anstatt also tatsächlich dem Elementaren, der Naturhaftigkeit des 
Menschen, Gerechtigkeit wiederfahren zu lassen, opfert Jünger das 
Individuum einem schicksalhaften Naturzusammenhang. Jünger hat 
alle Begrifflichkeiten zur Hand: Vertrag, Natur, Opfer, Individuum – 
nur anstatt im Vertrag ein Opfer des Individuums zu Ungunsten der 
je eigenen Natur zu sehen, gefällt er sich in der Geste des Radikalen, 
der jede Vermittlung ausschaltet: Das Individuum muss sich der 
Natur unmittelbar, d. h. ohne vorherigen Vertragsabschluss, opfern. 
Darin aber wird deutlich, dass das Opfer des Jünger’schen Arbeits­
soldaten nicht das Andere des Vertrags ist, sondern die missglückte 
Radikalisierung seines stets noch mythologischen Zusammenhangs. 
Darin überführt Jünger immerhin die liberale These der Nichtiden­
tität von Vertrag und Opfer der Lüge. Dieses Leugnen einer Identität 
von Vertrag und Opfer ist ideologisch im besten Sinne.

Gleichzeitig verfällt er selbst der ideologischen Versuchung, näm­
lich der von der Notwendigkeit einer Opferung, wo es eigentlich 
keines Opfers mehr bedürfte. Andreas Arndt beschreibt die Katego­
rie der Arbeit bei Hegel, d. h. der Auseinandersetzung mit der Natur, 
zutreffend als „Einheit von Bestimmtwerden durch die Natur und 
Bestimmen der Natur.“1021 Darin liegt sicherlich noch ein gewaltiges 
Stück bürgerlicher Ideologie. Nur kommt es als Absetzbewegung 
vom Liberalismus darauf an, wie man sich zur Natur in ein neues 
Verhältnis setzt. Jünger entscheidet sich statt für die Befreiung, für 
die doppelte Unterwerfung, das doppelte Opfer. Der Arbeiter unter­
wirft sich unter die Technik, die wiederum die Natur gnadenlos 
unterwirft. Dieses Unterwerfung ist dann zwar nicht mehr ironisch, 
aber wenn die Utopie, wie Klaus Günther Adorno zitiert,1022 in der 
„opferlosen Nichtidentität“ liegt, muss Jünger dieses Ziel immer un­
terlaufen.

1021 Arndt (2023), S. 113.
1022 Günther (2024), S. 159.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

287

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Vertrauen gegen die Ironie (Robert Brandom)1023

Ich schließe mit einem dritten Versuch, die ironische Grundstruktur 
der liberalen Moderne zu entsetzen. Diesen Versuch unternimmt 
Robert Brandom in seinem Werk Im Geiste des Vertrauens. Das 
Vertrauen beschreibt einen herbeizuführenden Zustand, in dem die 
Mängel unserer modernen Zeit überwunden sind, einen Zustand 
sittlicher Praxis. Doch worin liegt der Mangel unserer Zeit? Der 
Untertitel des dritten und zentralen Teils seiner Arbeit spricht er 
es deutlich aus. Er lautet: „Von der Ironie zum Vertrauen.“ Der Man­
gel unserer Zeit liegt für Brandom also darin, dass wir uns unter 
dem Primat der Ironie zueinander verhalten. Doch damit ist die 
Ironie noch unterbestimmt. Ich werde deshalb im Folgenden kurz 
erläutern, inwiefern Brandom von unserer Zeit als einer ironischen 
Zeit spricht, bevor ich Brandoms Begriff des Vertrauens einführe, 
um im Anschluss eine Verbindung zu den hier angestellten Überle­
gungen einer Kritik der Legalität herzustellen. Da Brandom diese 
gesamte Frage entlang einer Lektüre der Phänomenologie des Geistes 
unternimmt, werde ich ihm darin folgen.1024

Brandom stellt also die Frage nach der Praxis, d. h. einer gelun­
genen, wechselseitigen Bezugnahme einzelner Vollzüge. Eine gelun­
gene Praxis bezeichnet Brandom als „sittlich“. Fehlt es an dieser 
Sittlichkeit, ist eine Praktik (!) entfremdet. Ob wir es mit einer 
sittlichen oder mit einer entfremdeten Situation zu tun haben, kann 
man laut Brandom am Umgang mit moralischen und rechtlichen 
Normen ablesen. Den sittlichen Zustand beschreibt Brandom so: 
„Die Institutionen und Praktiken, in denen die Normen implizit ent­
halten sind, sind sittlich, wenn diese Normen praktisch Wirklichkeit, 
Autorität und Wirksamkeit zugestanden wird.“ Daran mangelt es 
laut Brandom in der Moderne. Denn Brandoms Zeitdiagnose lautet, 
dass unser Verhältnis zu den Normen in der Moderne entfremdet ist. 
Erst eine auf die Moderne folgende Postmoderne als eine Zeit des 
Vertrauens wird wieder einen sittlichen, nicht mehr entfremdeten 
Zustand hervorbringen. Was charakterisiert den gegenwärtigen ent­

1023 Ich danke Klaus Günther für den Hinweis auf R. Brandom in seinem Zweit­
gutachten.

1024 Eine konzise Darstellung dieses Abschnitts findet sich in einem Beitrag Klaus 
Günthers, auf den ich bei Bedarf zur Lektüre verweise: Günther (2024), 
S. 161–167.

§ 3. Ironie der Legalität

288

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fremdeten Zustand? Dieser besteht, insofern „sich die praktischen 
Einstellungen der Individuen in ironischer Distanz zu den begriff­
lich gehaltvollen Normen befinden, durch die diese Individuen ge­
bildet werden.“ Der Zustand der Entfremdung ist also ein Zustand 
ironischer Distanz zur Norm. Dem Recht ist dieses distanzierte 
Verhältnis zur Norm nicht unbekannt, wir nennen diese Distanz 
seit Kant Legalität. Da Brandom sich aber nicht nur auf rechtliche, 
sondern auch auf moralische Normen bezieht, werde ich weiterhin 
von einer „ironischen Distanz zur Norm“ oder von „Entfremdung“ 
sprechen, wenn ich Brandoms Ausgangsthese einer ironischen Dis­
tanz zur Norm diskutiere. Brandom arbeitet nun dieses ironische 
Verhältnis zur Norm entlang der Phänomenologie des Geistes heraus, 
um anhand dieser Lektüre seinen Begriff sittlich-postmodernes Ver­
trauen zu entwickeln.

Betrachten wir den Hegel’schen Abschnitt zum Bösen und seiner 
Verzeihung, dann stellt laut Brandom eine Figur unser Verhältnis 
zur Norm ganz besonders auf die Probe, nämlich der Kammerdie­
ner. Der Kammerdiener ist bestens vertraut mit der Sphäre des 
Allzumenschlichen, denn er „zieht dem Helden die Stiefel aus, hilft 
ihm zu Bette, weiß, daß er Champagner trinkt usf.“1025 Aber damit 
nicht genug, er zersetzt die Norm in einer höchst kunstvollen, vor 
allem aber sehr wirksamen Art. Für ihn gibt es keine (moralische) 
Handlung, denn er weiß, dass „der besten Tat ein unehrenhaftes 
Motiv unter[ge]schoben werden“ kann.1026 Diese unehrenhaften Mo­
tive findet er in der Wirklichkeit des Individuums.1027 Darin ist er 
nicht zu widerlegen, denn er assoziiert, vermutet, meint, deutet, 
raunt. Das Resultat ist jedenfalls eindeutig: Wo der Kammerdie­
ner eine Handlung bewertet, da bleibt hinterher keine intentionale 
Normerfüllung, sondern bloßer natürlicher Trieb. Wir haben es bei 
dieser Figur des Kammerdieners also ganz augenscheinlich mit der 
Frage nach dem Verhältnis von Geist und Natur zu tun, denn auf 
die Frage Brandoms, wie „Normen in die Natur hineinpassen“,1028 

antwortet der Kammerdiener: schlecht. Damit ist das Hauptthema 
des Kammerdieners, darin stimme ich Brandom zu, „der reduktive 

1025 Hegel (2017), S. 48.
1026 Stekeler-Weithofer (2014), S. 708.
1027 Hegel (1988), S. 437.
1028 Brandom (2021), S. 861.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

289

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturalismus gegenüber der Normativität.“1029 Und „diese Art von 
Naturalismus“, so Brandom weiter, „ist die größtmögliche Herausfor­
derung für die kantische Auffassung von uns als normative Lebewe­
sen, als die wir uns vom bloß Natürlichen unterscheiden, weil wir 
uns Normen unterwerfen […]“.1030 Der „reduktive Naturalismus ist 
die Krönung der modernen Entfremdung.“1031

Der Naturalismus des Kammerdieners macht die Norm zu einer 
leeren Hülle, es „wird sogar die Idee der Norm unverständlich 
[…].“1032 Nun ist die Hegel’sche Lösung bekannt, nämlich der Pro­
zess aus Geständnis, Verzeihen und Versöhnung, der diese Differenz 
in dem, was Hegel Geist nennt, aufzuheben versucht. Brandom ent­
wickelt mit dem Vertrauen ein Konzept, das er bei Hegel angelegt 
sieht, hat der Einzelne demnach doch einen Anspruch auf ein zu­
künftiges Verzeihen für sein noch in der Zukunft liegendes Scheitern 
an der Norm. Dieses Wissen um ein zukünftiges Verzeihen nennt 
Brandom Vertrauen, welches die Mitglieder in eine völlig neue Situa­
tion versetzt:

„Sie stimmen der Autorität von Normen zu, gestehen das Ausmaß ihrer 
Unfähigkeit ein, von Normen beherrscht zu werden, stimmen ihrer Ver­
antwortung zu, diese Unfähigkeit bei anderen erinnernd zu verzeihen, 
gestehen das Ausmaß der Unzulänglichkeiten ihrer Bemühungen, erin­
nernd und behebend zu verzeihen, und vertrauen darauf, dass ein Weg 
gefunden wird, auf dem diese Unfähigkeiten und Unzulänglichkeiten 
Verzeihung erfahren werden.“1033

Nun soll uns im Weiteren gar nicht interessieren, ob es sich um ein 
gelungenes Konzept handelt oder ob ein Anspruch auf Verzeihen 
mit dem Begriff des Vertrauens gut beschrieben ist. Mich interessiert 
vorliegend allein der von Brandom angestoßene Naturalisierungsdis­
kurs. Denn, wie ich schon gezeigt habe, sieht Brandom in diesem 
reduktiven Naturalismus des urteilenden Kammerdieners das Kains­
mal der Entfremdung. Damit nicht genug, denn das „Nonplusultra 
der Entfremdung“1034 sieht Brandom nicht in den Naturalisierungs­

1029 Brandom (2021), S. 860.
1030 Brandom (2021), S. 860.
1031 Brandom (2021), S. 912.
1032 Brandom (2021), S. 911.
1033 Brandom (2021), S. 1163f.
1034 Brandom (2021), S. 911.

§ 3. Ironie der Legalität

290

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


argumenten des bloß urteilenden Kammerdieners, sondern in der 
„reduktive[n] naturalistische[n] Charakterisierung des eigenen Tuns 
[…]“,1035 d. h. in der Selbstnaturalisierung des eigentlich Handelnden, 
der die Naturalisierungen des Kammerdieners als Selbstbeschreibung 
übernimmt.

Doch bevor ich abschließend zu der Parallele zwischen einem 
entfremdeten, d. h. ironischen Verhalten zur Norm und der ironi­
schen Struktur der Rechte komme, möchte ich eine Rückfrage an 
Brandoms Konzeption stellen. Denn möglicherweise ist das zu ver­
zeihende, naturhafte Scheitern an der Norm in der Problematisie­
rung Brandoms selbst das Problem. Vielleicht sollte die Dialektik 
aus Natur/Begierde vs. Geist/Norm nicht so beginnen, dass das 
handelnde Bewusstsein auf Drängen des Kammerdieners die, so 
Brandom, „Zufälligkeit [seiner] Einstellungen gesteht.“1036 Vielleicht 
müsste die Norm mit einem Geständnis beginnen, nämlich mit dem 
Geständnis der von ihr selbst hervorgebrachten Nicht-Erfüllbarkeit. 
Das ist die Perspektive des Paulus aus dem Römerbrief, mit der He­
gel meines Erachtens auf eine seltsame und dunkle Weise spielt, die 
aber bei Brandom keinen Platz findet. Brandom verlangt vielmehr 
etwas von uns, und zwar dass wir uns für die Norm verantwortlich 
zeigen:

„Das praktische Zustimmen zur Autorität von Normen über Einstellun­
gen nennt Hegel ‚Sittlichkeit‘, also das, was die traditionelle vormoderne 
Form des Geistes richtig verstanden hat. Als wir verstanden hatten, dass 
wir für unsere Normen verantwortlich sind, haben wir Hegel zufolge 
den entscheidenden Sinn aus den Augen verloren, wonach wir ihnen 
gegenüber auch verantwortlich sind.“1037

Aber nach meiner Auffassung sind die Normen auch uns gegenüber 
schuldig: Die Schuld, nicht die vielbeschworene Möglichkeit der 
Normen. Hier ergibt sich zwanglos die Verbindung zum Opfer der 
Vertrages, welches sich Ernst Jünger nicht eingestehen wollte.1038 

1035 Brandom (2021), S. 911.
1036 Brandom (2021), S. 914.
1037 Brandom (2021), S. 996.
1038 Vgl. § 3 II Nr. 2 in dieser Studie.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

291

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn auch die Norm fordert Opfer, darin liegt ihre Schuld.1039 

In genau dieser Konstellation bezog sich der bereits zitierte Klaus 
Günther auf Adorno, der die opferlose Nichtidentität des Subjekts 
zur Utopie erklärt.1040 Denn das Opfer, so Günther, liegt in der „leib­
lich-reale[n] Erfahrung des gebrochenen Widerstands des Einzelnen 
[…].“1041

Handelt es sich bei dieser Opferung im Dienste der Norm um 
einen grundsätzlichen Mangel der Norm? Brandom würde das so 
verstehen, deshalb bedarf es des Verzeihens. Bei Günther klingt 
die Hoffnung auf eine Beseitigung der Differenz zwischen Natur 
und Norm an, nämlich dann, wenn es „keine Differenz mehr gäbe, 
weil ich als MitgesetzgeberIn in meiner ganzen ethischen Freiheit 
anerkannt wäre […].“1042 Gibt es einen Weg jenseits eines strukturell 
resignativen Verzeihens des Normbruchs mit Brandom auf der einen 
und einer Hoffnung auf eine perfektibilistische Norm im Sinne Gün­
thers auf der anderen Seite? Gibt es einen Weg, der zudem nicht auf 
die Anwendung künstlicher Intelligenz zur Beseitigung möglicher 
Differenzen zwischen Subjekt und Norm setzt?1043

Ich wende mich vom Gesetzesbegriff ab und kehre noch einmal 
zur Frage dieser Arbeit, d. h. der Frage nach den Rechten zurück, 
insbesondere zur Frage, was Brandoms Im Geiste des Vertrauens zur 
Kritik einer ironischen Grundstruktur der Legalität beitragen kann. 
Die Parallelen zwischen Brandoms Konstellationen einer ironischen 
und daher entfremdeten Distanz zur Norm und meinem Vorschlag, 
die Legalität als Ironie ernst zu nehmen, habe ich schon kurz ange­
deutet. Brandom sieht das Nonplusultra der verfehlten Einstellung 
gegenüber Normen in der Selbstnaturalisierung des Handelnden 
im Moment seines Geständnisses. In diesem Moment zerfällt die 
Norm, wird doch vom Subjekt selbst explizit eingeräumt, dass es 
keine Allgemeinheit, sondern nur natürliche Individualität gibt. In 
dieser ironischen Distanz zur Norm liegt die Entfremdung der Mo­
derne. Die Rechte kennen diese Selbstnaturalisierung ebenfalls, ja in 

1039 Brandom räumt das auch ein, wenn er vom Subjekt im Zuge des Verzei­
hens die Aufopferung der eigenen Einstellungen verlangt, vgl. z. B. Brandom 
(2021), S. 939.

1040 Günther (2024), S. 159.
1041 Günther (2024), S. 158.
1042 Günther (2024), S. 159.
1043 Vielleicht ist dies durch das Gebot zu leisten, vgl. dazu Menke (2024).

§ 3. Ironie der Legalität

292

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Legalität wird dieses Absehen von jeder Allgemeinheit und die 
Naturalisierung des Wollens zum Prinzip, sollen die Rechte nicht 
zur Pflicht werden. In der Folge sind die liberalen Rechte die konse­
quente Universalisierung des Kammerdieners: ein reduktiver (hier 
Teile ich Brandoms Kritik) Verweis auf Natur. Das bürgerliche Recht 
findet seinen Ausdruck in Gesetz und Rechten. Das moderne Sub­
jekt verhält sich auf je unterschiedliche Art zu und in ihnen ironisch, 
beim Gesetz in ironischer Distanz zur Norm, bei den Rechten im 
ironischen Spiel mit Wesen und Erscheinung des eigenen Wollens. 
Doch eint Gesetz und Rechte nicht nur die geteilte Ironie, sondern 
die Ironie verweist jeweils auch auf die Natur bzw. die Natürlichkeit.

An diesem Punkt setzt der Übergang zum letzten Abschnitt dieser 
Studie ein. Aber ich deute schon an, wo ich eine mögliche Lösung 
des hier gestellten Problems einer Ironie der Legalität sehe. Denn 
die Überlegungen Brandoms fordern in gewisser Hinsicht zu der 
Frage heraus, ob diesem ironischen Verweis auf die Natur, zunächst 
auch in der defizitären Form des liberalen Naturalismus, nicht et­
was abgewonnen werden kann. Ist die einzige Lösung wirklich die 
Sittlichkeit in ihrer Form geteilter Normen und ein zugesichertes 
Verzeihen des Normbruchs? Die Selbstnaturalisierung des liberalen 
Rechts ist vielleicht nicht wegen ihres Verweises auf die Natur als 
solche falsch, sondern weil sie halbherzig ist. Die Freisetzung, die 
das liberale Recht im Zuge seiner Selbstnaturalisierung unternimmt, 
macht sich gegenüber den Subjekten, die diese Freisetzung leben sol­
len, schuldig. Denn die Freisetzung konstituiert nur eine ironische, 
d. h. esoterische Freiheit.1044 Und weil diese liberale Freigabe schul­
dig ist, muss sie zurückgenommen werden. Aber nicht unter dem 
Primat einer Norm, dem kategorischen Imperativ, wie Hermann 
Cohen das Verhältnis denkt, sondern die Rücknahme ironischer 
Freigabe erfolgt als eine Vertiefung des Naturverweises. Im Rahmen 
der Rechte bedeutet dies, dass die Leiblichkeit des Subjekts in den 
Vordergrund rückt. Denn die Leiblichkeit als konsequente Selbstna­
turalisierung der Rechte lässt einen Blick auf die Möglichkeit der 
Rechte zu, die dann nicht mehr ironisch verstellt wären. Für die, mit 
Brandom gesprochen, postmoderne Legalität und darin nicht mehr 
entfremdete, nicht mehr ironische Legalität, würde dies bedeuten, 
dass wir die Selbstnegation eines ironischen Naturverhältnisses den­

1044 Vgl. dazu in dieser Studie § 3 I, Die Natur der Ironie.

II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit

293

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ken müssen: die Selbstnegation der Willkür. Dass diese Selbstnegati­
on der Willkür weder als externe Pflicht, noch als die Auslöschung 
derselben zu denken ist, versuche ich nun zu entfalten. Darin wird 
deutlich, dass die Aufhebung ironischer Legalität im Sinne einer 
konsequenten Selbstnaturalisierung der Rechte unter dem Begriff 
der Leiblichkeit nur in einem Modus denkbar ist, nämlich im Mo­
dus einer Ironisierung der Ironie.

III. Die Ironisierung der Ironie

Die liberalen Rechte konstituieren in ihrem Modus ironischer Frei­
setzung, d. h. ihrem lustvollen Disponieren, ein Verhältnis des Geis­
tes zur Natur. Folgt man der in dieser Arbeit untersuchten Rechtkri­
tik, so fällt auf, dass die Praxis des Urteilens in allen Ansätzen zen­
tral ist. Versteht man nun richtigerweise die Legalität als ironische 
Urteilspraxis, stellt uns diese Frage vor die Aufgabe, dem Subjekt 
ein vernünftiges, d. h. nicht–ironisches Naturverhältnis, zu ermögli­
chen. Auch die drei kursorisch durchlaufenen Entsetzungsversuche 
ironischer Freiheit weisen in diese Richtung. Deshalb werde ich im 
Folgenden das Problem der Ironie als Frage nach der Subjektkonsti­
tution verhandeln. Die Frage der Ironie als entfremdetes Naturver­
hältnis im Sinne einer Subjektkonstitution zu denken, bedeutet aber, 
über die Leiblichkeit des Subjekts nachzudenken.

„Ich schaue nicht auf die Gegenstände; und die Gegenstände schauen 
mich an!“1045

1. Innenwelthypothesen

Das liberale Recht hat eine Lücke. Nicht nur Jhering und Menke be­
tonen das, sondern auch Hermann Schmitz spricht (völlig unberührt 
von einer Lektüre Menkes) im Hinblick auf die Willkür subjektiver 

1045 Handke (1972), S. 32.

§ 3. Ironie der Legalität

294

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechte und der Vermittlung mit einem allgemeinen Gesetz von einer 
„Lücke im Rechtsverständnis“.1046 Wie ist mit dieser Lücke umzuge­
hen? Denkt man das Recht antik, kommt es auf eine politisch-impe­
rative Schließung der Lücke im Recht an. Die Form des modernen 
Rechts besteht hingegen in dem Versuch, diese Lücke im Recht nicht 
zu schließen, sondern zu überbrücken, denn die Lücke des Rechts ist 
das Subjekt.

Die Lücke des modernen Formalrechts soll in Absicherung der 
Subjektivität nicht permanent geschlossen, sondern durch die Form 
der Rechte reflexiv abgesichert werden. Darin liegt der Fortschritt 
der Moderne. Ihr Nachteil liegt darin, dass in der liberalen Moderne 
die Form der Rechte als subjektive Rechte gedachte werden. Durch 
den Verweis der subjektiven Rechte auf die ironische Freiheit des 
Subjekts, läuft die Reflexion jedoch im wahrsten Sinne des Wortes 
ins Leere, das liberale Recht bricht, so Menke, die Reflexion durch 
die Naturalisierung des Eigenwillens ab. Es ist für Menke daher 
eine Selbstreflexion des jeweiligen Subjekts vonnöten, geleistet durch 
einen „Prozeß der nachdenkenden Umwandlung sinnlicher, affekti­
ver Evidenz“.1047 Die Legalität wird daher nicht durch eine inhaltlich 
ausgearbeitete Sittlichkeit eingeschränkt, die einen Rückfall in quasi 
antike Rechtsverhältnisse bedeuten würde, sondern durch den radi­
kalen Vollzug der Selbstreflexion des einzelnen Subjekt. Wie könnte 
diese Selbstreflexion aussehen? Nach Menke kommt es auf das Den­
ken der eigenen Affektionen an.

Ich würde an genau dieser Stelle die von mir so bezeichnete Lust 
der Rechte verorten. Denn die Rechte vermitteln dem Subjekt die 
Lust am ironischen Spiel mit der Verstellung und nehmen darin Be­
zug auf die Natur des Subjekts. Was es bedeutet diese Lusterfahrung 
im Recht zu denken, werde ich am Ende dieser Studie darlegen. 
Zwar legt Menke seiner Konzeption die von mir hier eingeführte 
Lust der Rechte nicht zugrunde, dennoch folge ich ihm in dem 
Vorschlag, die durch das liberale Recht vermittelten Affektionen zu 
denken. Denn dieser Vorschlag Menkes führt mich zu dem Begriff 
Leiblichkeit, der ein anderes Naturverhältnis andeutet.

Wie verhält sich das Recht jenseits der Lust der Rechte zu den 
Affekten? Dem Recht sind, ganz allgemein gesprochen, die Affekte 

1046 Schmitz (2017), S. 55.
1047 Menke (2018d), S. 377.

III. Die Ironisierung der Ironie

295

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erst einmal fremd. Eine Ausnahme zur Bestätigung dieser Regel 
stellt neben einigen anderen Normen der § 33 StGB dar, der eine 
Überschreitung der Notwehr entschuldigt, soweit diese Überschrei­
tung „nicht-zornbedingt“,1048 sondern gem. dem Wortlaut auf „Ver­
wirrung, Furcht oder Schrecken“ beruht. Diese gemeinhin als as­
thenische Affekte beschriebenen Regungen werden, anders als die 
sthenischen – Nietzsche nennt sie „tonisch“1049 – Affekte, durch das 
Recht durchaus prozessiert. Dies belegt eine etwas altertümliche, 
aber recht anschauliche Definition:

„Sthenisch nennen wir die Menschen, die von Selbstsicherheit getragen 
mit tatkräftiger Energie den Kampf mit dem Leben aufnehmen; Men­
schen, die von dem Trieb beseelt sind, sich um jeden Preis, selbst gegen 
den Widerstand von Umwelt und Mitmenschen, durchzusetzen. Es sind 
die zähen, eigensinnigen, egoistischen Kampfnaturen, die sich nur zum 
Herrschen geboren fühlen. Als asthenisch wollen wir die Naturen be­
zeichnen, deren Eigenart durch ein kampfloses, stumpfes Sichbeugen 
unter Schicksal und Mitwelt charakterisiert ist; zarte, sensible, duldsa­
me Menschen, die im Dienen ihr Ideal verwirklicht sehen.“1050

Das Recht schützt die sog. „Schwächeaffekte“1051 im Rahmen der 
„Grenzen personaler Selbstkontrolle in Extremsituationen“.1052 Auch 
der § 20 StGB, welcher den Schuldausschluss bei fehlender Unrecht­
seinsicht aufgrund einer Selbststeuerungsverhinderung regelt, kann 
mit Blick auf die Affekte gedeutet werden, soweit diese so sehr in 
die Selbststeuerung des Subjekts eingreifen, dass eine Einsicht in 
das Unrecht der konkreten Handlung nicht mehr angenommen wer­
den kann. Die Fälle affektiver Betroffenheit im Rahmen des § 20 
StGB sind zwar denkbar, praktisch allerdings nicht relevant und füh­
ren regelmäßig nicht zum Ausschluss der Schuldfähigkeit.1053 Aber 
deshalb ist das Nachdenken des Strafrechts über die Probleme der 
Affekte für mich vorliegend interessant. Denn es geht dem Strafrecht 
gar nicht um das reflexive Aufgreifen der eigenen Affektionen, viel­
mehr wird aus der Perspektive eines strafrechtlichen (Schuld-)Vor­

1048 Paeffgen/Zabel 2023, Rn. 274.
1049 Nietzsche (1988b), S. 172.
1050 Hoffmann (1923), S. 4 [Hervorhebung im Original, S. K.].
1051 Zabel (2020), S. 354. Vgl. ebenfalls Montenegro (2023), S. 5.
1052 Zabel (2020), S. 361.
1053 Schild/Zabel (2023), Rn. 95.

§ 3. Ironie der Legalität

296

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurfs auf die fehlende Affektkontrolle eines (vermeintlichen) Täters 
geblickt. Im Gegenteil geht „die hA [herrschende Ansicht, S. K.] 
davon aus, dass grundsätzlich jeder geistig gesunde Mensch seine 
Affekte beherrschen müsse“.1054 So kann wie üblich am Strafrecht 
als Grenzwissenschaft einmal mehr sehr schön abgelesen werden, 
was die Gesellschaft von sich selbst erwartet. Die Berücksichtigung 
der Affekte im Strafrecht dient so keinem verändernden Aufgreifen 
affektiver Momente, sondern nur der Herstellung der allgemeinen 
Norm. Diese allgemeine Norm besteht in der „personalen Selbst­
kontrolle“.1055 Hierin kann eine Selbstreflexion des Rechts nicht zu 
suchen sein.1056 Der Affekt ist für das liberale Recht eigentlich Ana­
thema.1057 Das Recht hätte kein Wort über den Affekt zu verlieren, 
beschäftigte es sich nicht doch noch mit Menschen, d. h. Lebewesen, 
die gelegentlich bei ihrer Affektsteuerung versagen. Dennoch leitet 
mich dieser Komplex der strafrechtlichen (Nicht-)Berücksichtigung 
affektiver Zustände vor dem Hintergrund eines Primats der Selbst­
beherrschung zu meinem eigentlichen Punkt. An entscheidender 
Stelle in der Kritik der Rechte formuliert Menke eine Kritik an 
Arendts Lektüre der kantischen Urteilskraft. Ich zitiere noch einmal 
die kritische Stelle bei Hannah Arendt:

„Nur das, was einen in der Vorstellung berührt, affiziert, und zwar 
dann, wenn man nicht mehr durch seine unmittelbare Gegenwart affi­
ziert wird […]. Erst dann spricht man vom Urteil und nicht mehr vom 
Geschmack, weil man nun, obwohl noch wie von einer Angelegenheit 
des Geschmacks affiziert, mittels der Vorstellung den angemessenen 
Abstand hergestellt hat […]. Indem man den Gegenstand wegräumt, hat 
man die Bedingung für die Unparteilichkeit geschaffen“.1058

Menkes Kritik bezog sich vor allem auf den Aspekt der Distanz, 
den der Einzelne zu dem Gegenstand des Denkens aufzubringen 

1054 Schild/Zabel (2023), Rn. 88.
1055 Zabel (2020), S. 361.
1056 So auch in einer neueren Studie zu dem Verhältnis von Affekt, Schuld und 

Strafrecht und unter Hinweis auf den unterkomplexen Umgang des Rechts 
mit dem Feld der Emotionen und unter Plädoyer für eine rationale Aneig­
nung der Emotionen unter Rückgriff auf deren Intentionalität als „urteils­
empfindliche Einstellungen“: Montenegro (2023), S. 3–4, S. 121–146.

1057 Im Rahmen der Urteilsfindung hingegen für ein „affektives Momentum“ of­
fen: Müller-Mall (2023), S. 236.

1058 Arendt (1985), S. 90.

III. Die Ironisierung der Ironie

297

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


habe.1059 Hierin halte sich bis zuletzt noch die herrische Scheidung 
des Aristoteles in Geist und Körper durch.1060 Diese richtige Ein­
sicht bewegt sich in den bekannten Bahnen der Dialektik der Aufklä­
rung,1061 welche das Bürgertum als eine fragwürde Erfolgsgeschichte 
unterdrückter Sinnlichkeit nacherzählt. Sein erster Vertreter ist der 
listenreiche Odysseus. Menke will diese Distanzierung brechen und 
zwar durch das Denken der sinnlichen Affektionen. Dieser Bruch 
der Distanzierung soll wiederum gelingen durch ein neues Urteilen, 
welches die Selbstreflexion des modernen Rechts wirklich vollzieht 
und nicht wie das liberale, subjektive Recht, diese Reflexion durch 
eine Naturalisierung des Willens verhindert. Für das liberale Recht 
endet die Selbstreflexion des modernen Rechts beim Subjekt, ab hier 
ist für es alles Natur, d. h. Nicht-Recht. An dieser vermeintlichen 
Natur setzt Menke an, hier soll das Denken der eigenen Affektionen 
ansetzen. Aber bei der Frage nach der Affektion bleibt Menke vage, 
wie dies schon bei Adorno der Fall war, dessen Ausführungen zum 
Affekt ebenfalls mehr Fragen aufwerfen, denn Antworten bieten.1062 

Es ist nicht nur unklar, welche Affektionen überhaupt gemeint sein 
könnten, sondern auch, wie diese zu denken sind.1063

Welche Lösung bietet sich noch an? Was nimmt sich noch grund­
sätzlicher aus, als Menkes Rückgriff auf die Geschichte unterdrück­
ter Sinnlichkeit? Arendt schreibt in aller Klarheit von dem „Gegen­
stand“, der gedanklich wegzuräumen sei, und Menke stört sich an 
dieser herzustellenden Distanz zum Gegenstand des Nachdenkens. 
Wie wäre aber die Frage zu stellen, enthielte schon der Gegenstand, 

1059 Bezogen auf das juridische Urteil betont auch Müller-Mall den subjektiv-all­
gemeinen Charakter des Urteilens. Dieses sei „gerecht“, wenn der Urteilen­
de eine „quasi-sinnliche“ Erfahrung der Lust mache, welche von „Distanzie­
rungsübungen“ gerade Abstand nehme. Diese Überlegungen werden entlang 
den Kategorien der Kritik der Urteilskraft entwickelt. Vgl. Müller-Mall (2023), 
S. 202–210.

1060 Waldenfels (2000), S. 17.
1061 „Die Distanz des Subjekts zum Objekt, Voraussetzung der Abstraktion, 

gründet in der Distanz zur Sache, die der Herr durch den Beherrschten 
gewinnt.“ Vgl. Horkheimer/Adorno (2016), S. 19.

1062 Besonders zu nennen wäre der gerade dieser Thematik gewidmete Text, der 
aber sonderbar opak bleibt, vgl. Adorno (1998).

1063 Zu dieser Kritik vgl. ebenfalls bereits Kneip (2023).

§ 3. Ironie der Legalität

298

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d. h. die Gegenständlichkeit des Denkens selbst, das hier vorliegende 
Problem?1064

Ich greife an dieser Stelle auf Überlegungen von Hermann 
Schmitz zurück, den ganz ähnliche Probleme beschäftigt haben. 
Auch er sieht im Übergang zwischen den beiden homerischen Epen 
einen entscheidenden Wandel eintreten, der uns Europäer bis heu­
te wesentlich prägt und der aus Sicht von Schmitz einer Revision 
bedürfe.1065 Ähnlich wie Adorno (und viele andere)1066 deutet er 
diesen Wandel inhaltlich als Errichtung eines Primats der Selbst­
beherrschung über „bloß“ sinnliche Erfahrungen und Regungen. 
Er vermag es jedoch, diesen Umstand auf ein paar recht präzise 
umrissene Momente zurückzuführen, die ich in diesem Zusammen­
hang des Urteilens für diskussionswürdig halte.1067 Der gedankliche 
Hintergrund bei Schmitz ist stets die Revision einer von ihm so 
bezeichneten „europäischen Abstraktionsbasis“, wobei diese Abstrak­
tionsbasis als Summe der kulturell geprägten Vorentscheidungen der 
Wahrnehmung zu verstehen ist. Diese Abstraktionsbasis fällt in jeder 
eigenständigen Kultur anders aus, hat sich aber für Schmitz spätes­
tens seit Platon für den europäischen Kulturraum als Entscheidung 
zwischen Empedokles und Demokrit zugunsten des letzteren erge­
ben und besteht seitdem fort.1068 Bevor die von Schmitz bestimmten 
Merkmale der europäischen Abstraktionsbasis dargestellt werden, 
ist auf das Programm hinzuweisen, auf das Schmitz hinarbeitet. 
Die europäische Abstraktionsbasis soll „tiefer in die unwillkürliche 
Lebenserfahrung“ verlegt werden.1069 Man kann diesen Ansatz von 
Schmitz in das Projekt einer Selbstbefreiung des Denkens von der 
abendländischen Tradition einordnen, wie dies seit Heidegger regel­

1064 So auch Heidegger in seiner Unterscheidung zwischen meisterndem und 
wesentlichem Wissen. Das erste sei ein „Überrennen des Seienden. Das alles 
vollzieht sich in der Weise der Vergegenständlichung. Das wesentliche Wissen 
dagegen, die Achtsamkeit, ist das Zurücktreten vor dem Sein.“ Heidegger 
(1982), S. 5.

1065 Schmitz (1978), S. 223.
1066 Zur Destruktion der transzendentalen Subjektivität des Neukantianismus bei 

Heidegger und das Vorhaben Nietzsches, vgl. Gadamer (1958), S. 1307.
1067 Die genuin rechtsphilosophischen Aussagen von Schmitz (1973) halte ich 

hingegen im Hinblick auf die Problemanalyse für weniger relevant vgl. dazu 
insbesondere Schmitz (2017).

1068 Schmitz (1988), S. 358–360.
1069 Schmitz (1998), S. 7.

III. Die Ironisierung der Ironie

299

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mäßig in Angriff genommen wird und sich seit der Mitte des letzten 
Jahrhunderts auch in dekolonialen Forderungen wiederfindet.1070 Es 
geht der Sache nach darum – und hier sind Schmitz Überlegungen 
von denen Menkes nicht zu trennen –, die „klaffende Spanne zwi­
schen Begreifen und Betroffensein“ zu überbrücken und das „Betrof­
fensein der Besinnung anzueignen“.1071 Menkes „Denken der eigenen 
Affektionen“ dürfte hierin ganz gut aufgehoben sein. Was schlägt 
Schmitz also vor?

Schmitz nennt folgende Punkte, welche die bis heute gültige eu­
ropäische Abstraktionsbasis ausmachen sollen. Im Zuge der Selbst- 
und Weltbemächtigung sei es, hierin stimme ich Schmitz zu, zu 
einer folgenschweren Entscheidung gekommen, die alte (empoklei­
sche) Abstraktionsbasis, die „aus vollständigen Eindrücken, die nicht 
mit mechanischer Exaktheit reproduziert, sondern nur durch ein­
fühlsame Intuition verallgemeinerungsfähig eingeprägt werden kön­
nen“, bestand,1072 zugunsten einer „brutale[n] Einseitigkeit des Den­
kens und Wollens“ zu ersetzen.1073 Diese ergibt sich für Schmitz 
aus dem Streben nach personaler Machtergreifung im Sinne eines 
Kampfes gegen den Thymos1074 sowie der Beherrschung der Natur 
durch die Reduktion der Umwelt auf ein paar Begriffe mit „bequem 
identifizierbarer und manipulierbarer Beschaffenheit“.1075 Nietzsche 
wird diesbezüglich deutlich: „Hybris ist heute unsre ganze Stellung 
zur Natur, unsre Natur-Vergewaltigung mit Hülfe der Maschinen 
[…].“1076

Hier schneiden sich Kunst- und Rechtstheorie. Als Beispiel mag 
die platonische Dichterkritik dienen, welche die Aufgabenteilung der 
neuen Zeit gut dokumentiert. Der ganze Bereich menschlichen Erle­
bens, der sich nicht auf die Manipulation der Umwelt festlegen lässt, 
bleibt den Dichtern überlassen (die dann von Platon dafür abgestraft 
werden). Es geht mithin darum, die seit Platon allein dem Bereich 
der Kunst zugeordnete Sphäre der Ergriffenheit, Begeisterung, Affek­
tion, etc. auch für Bereiche zurückzugewinnen, die nicht der Sphäre 

1070 Paradigmatisch z. B. Mignolo (2019).
1071 Schmitz (1998), S. 8.
1072 Schmitz (1988), S. 382.
1073 Schmitz (1993), S. 9.
1074 Schmitz (2011), S. 139f.
1075 Schmitz (1993), S. 9.
1076 Nietzsche (2020), S. 357.

§ 3. Ironie der Legalität

300

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Kunst zugehörig sind. Dieser Reduktionismus der Außenwelt, 
den Schmitz als gegenständliches Denken bezeichnet und welcher 
ganz zwanglos der griechischen Seinsfrage entspringt, d. h. der Fra­
ge, unter welchen Umständen dieses Prädikat „an Begegnendes 
verliehen werden darf “,1077 führte zu der genannten Aussonderung 
bestimmter Erfahrungen aus dem Bereich der Erkenntnis, die fortan 
exklusiv von den Künstlern bearbeitet werden.1078 Menke greift die­
sen Punkt auf, indem er festhält: „Für Sokrates läßt diese Einsicht 
nur den Ausweg offen, das Kunstwerk aus der menschlichen Sphäre, 
die er als Sphäre gemeinsamer, vernünftiger Praxis versteht, auszu­
schließen.“1079 Für Schmitz ist mit dieser Abspaltung aber noch mehr 
verbunden. Um die Hausmacht des Subjekts zu organisieren, welche 
nötig ist, um in dem „Konzert von Regungsherden“,1080 in denen der 
Mensch sonst steht, bedarf es der „Innenwelthypothese“, d. h. der 
Möglichkeit eines Punktes, von dem aus die unwillkürlichen Regun­
gen kontrolliert werden können.1081 Der Ausdruck ändert sich, sei es 
„Seele“, „Gewissen“ oder „Selbstbewusstsein“, die Konzepte dahinter 
bleibt in dieser Hinsicht ähnlich.1082 Dass für die Entstehung des mo­
dernen Gewissens gerade wieder die Technik, d. h. die Manipulation 
der Außenwelt, verantwortlich zeichnet, hat Kittsteiner in seiner un­
vergleichlichen Studie herausgearbeitet, indem er unter anderem die 
Erfindung des Blitzableiters für die Internalisierung der Strafinstanz 
als Gewissen verantwortlich macht, nachdem die Furcht vor dem 
Gewitter als Ausdruck des Zorn Gottes verschwunden ist.1083 Besser 
ist das dialektische Verhältnis der Manipulation der Außenwelt und 
der Anreicherung der abgesonderten Innenwelt nie dargestellt wor­
den, Technik und Innenwelthypothese gehen hier Hand in Hand.1084 

1077 Schmitz (1988), S. 388.
1078 Mit Blick auf die Abgrenzung des Gegenstandsbegriffes vom Mythos: Hübner 

(1987), S. 254.
1079 Menke (2019), S. 38.
1080 Schmitz (1998), S. 10.
1081 So auch die Rekonstruktion bei Schulz (1972). Ebenso unter Rückgriff auf 

Nietzsche: Loick (2014), S. 63.
1082 Unter dem Begriff das Göttliche noch in der zweiten Abhandlung: Locke 

(2020), § 241.
1083 Kittsteiner (2015), S. 31–100.
1084 Auch wenn Kittsteiner die Zusammenhänge anhand des Materials eher er­

ahnt, denn den innersten Zusammenhang selbiger darzulegen.

III. Die Ironisierung der Ironie

301

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Ergebnis ist: „Die Gefühle werden in private Seelenzustände 
umgedeutet.“1085 Dieser Gedanke ist für Schmitz eine ideologische 
Erfindung der Griechen, um Herr zu werden über die Regung, vor 
allem die „leiblichen und die durch sie eingreifenden Gefühle“.1086 

Ein anschauliches Beispiel bietet Goethe in den Wahlverwandtschaf­
ten, als Eduard seine (offensichtlich zerstörerische) Liebe zu Otti­
lie und seine daraus resultierende offen vorgetragene Verzweiflung 
gegenüber dem Mittler rechtfertigt, der ihn zu Ermannung, d. h. 
Selbstbeherrschung, auffordert. So sagt Eduard mit verdecktem Hin­
weis auf die Tränen des Achill und dessen Darstellung bei Homer:

„Verschmäht doch ein edler Grieche, der auch Helden zu schildern 
weiß, keineswegs, die seinigen bei schmerzlichem Drange weinen zu 
lassen. Selbst im Sprüchwort sagt er ‚Tränenreiche Männer sind gut.‘ 
Verlasse mich jeder, der trockenen Herzens, trockener Augen ist! Ich 
verwünsche den Glücklichen, denen der Unglückliche nur zum Spekta­
kel dienen soll. Er soll sich in der grausamsten Lage körperlicher und 
geistiger Bedrängnis noch edel gebärden, um ihren Beifall zu erhalten, 
und, damit sie ihm bei Verscheiden noch applaudieren, wie ein Gladia­
tor mit Anstand vor ihren Augen umkommen.“1087

Zuständig für die Bearbeitung dieses ausgesonderten Feldes unmit­
telbarer Ergriffenheit ist der Künstler. Klar ausgesprochen und dabei 
ganz unfreiwillig illustriert, wird dieses Meisterstück europäischen 
Umgangs mit den vermeintlich eigenen Affektionen von Sir Paul 
McCartney, indem er im gleichnamigen Stück der Beatles gleich 
zu Beginn wie selbstverständlich kundtut: „I’ve got a feeling – A 
feeling deep inside“. Hier muss man mit Schmitz skeptisch werden. 
Da man ein feeling nämlich nicht eigentlich besitzt und vor allem 
nicht deep inside (wo wäre das auch?), sondern es erst, so die These 
Schmitz’, nachträglich zu seinem Gefühl macht, nachdem man es 
sich in reduktionistischer Manier vorab versagt hat, dies als taugli­
che Erkenntnis anzunehmen. So widerfährt Paul McCartney das 
Unvermeidliche, da es zwei Zeilen später heißt: „I’ve got a feeling 

1085 Schmitz (1978), S. 231; zu diesem Punkt des Gefühls vgl. ebenfalls Hübner 
(1987), S. 246.

1086 Schmitz (2011), S. 5.
1087 Goethe (2005), S. 355–356. Gerade für diesen Hemmungscharakter der Form 

gegenüber der Ergriffenheit und damit gegen die griechische Variante eines 
Zulassens von Emotionalität spricht sich freilich aus: Plessner (2002), S. 91.

§ 3. Ironie der Legalität

302

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(soweit bekannt) a feeling I can’t hide“. Nun ist es geschehen. Das 
Gefühl, welches man für sein Eigentum gehalten hat (insofern man 
es hat), drängt mit aller Macht nach draußen. Dieses Hinausdrän­
gen geschieht in einer Form, die sich für einen Gegenstand, den 
man sein Eigen nennt, eigentlich nicht schickt, nämlich mit Gewalt. 
Es bleibt nichts weiter zu sagen als „oh no“. Hat sich das in die 
Privatheit vermeintlich sicher abgeschobene Gefühl für sein Heraus­
schießen entschieden, lässt es seinem ehemaligen Inhaber bloß noch 
eine Statistenrolle zukommen.1088 Für McCartney als Künstler ist das 
kein Problem, es ist sogar höchst wünschenswert, um die von den 
Künstlern geforderte Bearbeitung des Feldes der Emotionen bewerk­
stelligen zu können. Für den Rest der Menschheit ist diese Form 
der plötzlichen Wiederkehr von zuvor dem Erkennen entzogenen 
Umständen höchst misslich.1089

Ich komme zurück zur Kritik der Affektionen. Ich hatte festgestellt, 
dass Menke in der Kritik der Rechte an diesem entscheidenden Punkt 
der Affektionen etwas abstrakt bleibt. Verharrt man beim Denken der 
ansonsten  vernachlässigten  Situationen  affektiver  Betroffenheit, 
nimmt diese Ratlosigkeit Menkes wenig Wunder, bewegt er sich doch 
mit dem Rückgriff auf die Kritische Theorie Adornos in einem ge­
danklichen Rahmen, der über Affektionen eigentlich wenig zu berich­
ten weiß. Der von Adorno im Hinblick auf das Problem der Idiosyn­
krasie zentrale Text, trägt zur Beantwortung der Frage, was Adorno 
sich  eigentlich  unter  seiner  „nervlichen“  Reaktion vorstellt,  wenig 
bei.1090 Auch der für die Konzeption Menkes offenbar einflussreiche 
Terminus Martin Seels, entwickelt in der gleichnamigen Studie Sich 
bestimmen lassen, schlägt einen erwartbaren Bogen von der Notwen­
digkeit der Moderation eigener Antriebe und Affinitäten1091 zu einem 
„Sinn für Moral“, der sich aus der Ansprechbarkeit durch andere ergibt 

1088 Ob man daraus eine Faschismustheorie machen sollte, bleibt eine andere Frage. 
Schmitz glaubt den Nationalsozialismus als aufgestaut und dann falsch hinaus­
geratene Triebunterdrückung lesen zu können, vgl. Schmitz (1998), S. 8.

1089 Es geht mir – ich hoffe, dass diese Betonung überflüssig ist – ausdrücklich 
nicht um den Rekurs auf Gefühle im Sinne Humes und anderer, d. h. eines 
sensualistischen Konzepts. Diese sind als subjektive Tatsachen für die vorlie­
gende Betrachtung uninteressant. Eine Einordnung diesbezüglich findet sich 
bei Zabel (2019a), S. 29–31.

1090 Adorno (1998).
1091 Seel (2002), S. 292.

III. Die Ironisierung der Ironie

303

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und worin explizit ein Gedanke von Anerkennung und Gleichheit 
angelegt ist.1092

Nach der Lektüre Schmitz’ ist die Ratlosigkeit der Kritischen 
Theorie aber durchaus kein Mangel, sondern findet ihren Grund 
darin, dass Stimmungen, Atmosphären oder sonstige affektive Zu­
stände dem Subjekt nicht unmittelbar gehören und es sie nicht sein 
Eigen nennen kann. Insofern ist es von vornherein fraglich, ob es 
dieses Denken der eigenen Affektionen überhaupt geben kann. Das 
Nachdenken über die Affektionen des Subjekts, wird zum Nachden­
ken über die Limitationen der Perzeption des Subjekts und seiner 
ihm eigenen Form der „Innenwelthypothese“ und eröffnet den Blick 
auf die Leiblichkeit.

2. Leiblichkeit

Die Leiblichkeit beschreibt nicht nur einen Akt des Denkens über 
die eigenen Affektionen, sondern einen ganz anderen Blick auf 
das abendländische Subjekt selbst. Zum Konzept Autonomie hält 
Schmitz daher fest:

„Diese Konzeption ist nicht ganz falsch, aber zu einfach und bedarf der 
Korrektur durch die Einsicht, dass die Person nur Person sein kann, 
wenn sie zugleich präpersonal existiert, eingetaucht ins leiblich-affektive 
Betroffensein.“1093

Auch hier bewegt Schmitz sich in Bahnen, die auch von Menke so 
gezeichnet werden. Menke deutet seine Figur der Selbstreflexion als 
Rückgang hinter das Subjekt, d. h. die Sphäre der Vermögen und 
Fähigkeiten:

„Durch die ästhetische Selbstreflexion zerfällt daher die Einheit des Ver­
mögens, die Instanz des Subjekts. Zurück bleibt: die ästhetische Natur 
des Menschen, das Spielen dunkler Kräfte.“1094

Aber die „ästhetische Natur des Menschen“ ist sein Leib. Bei der 
Feststellung, dass der hier verwendete Begriff Leib nicht identisch 
mit dem (bloßen) Körper ist, dürfte es sich um eine Trivialität han­

1092 Seel (2002), S. 297f.
1093 Schmitz (2017), S. 57.
1094 Menke (2017), S. 82.

§ 3. Ironie der Legalität

304

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deln; diese Differenz sei dennoch kurz erläutert. Damit ist nun aber 
lediglich in negativer Absicht etwas über den Leib gesagt, nämlich, 
dass er im Begriff Körper nicht aufgeht. Man muss sich der Beschrei­
bung des Leibes, z. B. bei Merleau-Ponty, als „Medium einer Weltha­
be“1095 und „Verankerung in einer Welt“1096 nur vergegenwärtigen, 
um zu sehen, worauf es bei der Unterscheidung zwischen Körper 
und Leib ankommt. Während der Körper als (biologischer) bloßer 
Gegenstand unter Gegenständen betrachtet, gemessen, begutachtet 
oder behandelt werden kann, soll unter dem Begriff Leib hier die si­
tuative Einbindung des Körpers in seine Umgebung verstanden wer­
den, in welcher er von einer „Durchstimmtheit“1097 getragen ist, die 
sich nicht sensualistisch über die Sinne erschließen lässt.1098 Erst aus 
dieser Perspektive ist ersichtlich, dass die „nervlichen Reaktionen“ 
Adornos das hoffnungslose Unterfangen darstellen, eine Situation zu 
beschreiben, derer man mit dem (medizinisch-biologischen) Begriff 
der Nerven, egal, wie allegorisch dieser gemeint sein mag, nicht 
beizukommen vermag. Denn Nerven habe ich nur für mich, die 
nervliche Reaktion findet nur im Subjekt selbst statt. Adorno kommt 
hier selbst aus der Innenwelthypothese nicht hinaus (als Theoretiker 
des freien Subjekts möchte er das vielleicht auch gar nicht); er ver­
harrt bei einem Begriff des Körpers und seines Subjekts.

Ein emphatischer Begriff der Leiblichkeit ist damit aus dem Ge­
danken der Offenheit für Stimmungen, Emotionen oder Gefühlen 
heraus entwickelt und setzt die Fähigkeit voraus, sich von diesen 
betreffen, d. h. berühren, zu lassen. Im Begriff Berühren liegt der Ge­
danke eines nicht bloß innerlichen Vorhandenseins dieser Umstän­
de, sondern der, wenn auch gerade nicht körperliche Gestalt anneh­
menden, Existenz jenseits des bloß subjektiven Erlebens. So ist zwar 
zu sehen, dass der Leib nicht etwas grundsätzlich anderes ist als 
der Körper. Die Betroffenheit durch den körperlichen Schmerz ist 
gerade immer auch Erfahrung des Leibes. Aber auch die nicht-kör­
perlichen Momente situativer Gebundenheit fallen unter den Begriff 
Leib, der sich damit der rein biologischen Betrachtung entzieht. Da­
rin liegt die Wahrheit der oft zitierten, aber dennoch bedeutsamen 

1095 Waldenfels (2019), S. 354.
1096 Waldenfels (2019), S. 355.
1097 Schmitz (1978), S. 227.
1098 So ebenfalls Schmitz (1998).

III. Die Ironisierung der Ironie

305

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aussage Nietzsches von der großen Vernunft des Leibes, des Selbst, 
die der kleinen Vernunft des Geistes, der sich Ich nennt, vorangeht: 
„Dein Selbst lacht über dein Ich und seine stolzen Sprünge.“1099 

Lachen kann es aus einem bestimmten Grund, denn für Nietzsche 
ist das leibliche Selbst das „Gängelband des Ich’s und der Einbläser 
seiner Begriffe.“1100 Für Nietzsche ist klar, dass die Eitelkeit, der Stolz 
des Geistes, der sich in seiner (vermeintlichen) Selbsterkenntnis 
als den Grund aller Empfindung setzt,1101 gebrochen werden muss 
durch das Wissen darum, dass der Geist lediglich ein Werkzeug des 
leiblichen Selbst ist. Diesem eitlen Stolz des Geistes, ist mit Schmitz 
ein anderer Stolz, ein vitaler Stolz entgegenzusetzen. Der im Selbst, 
d. h. dem Leib, sich durchsetzende Wille zum Leben bedarf nämlich 
der Einbettung in die den Menschen umgebenden Kontexte. Dieser 
vitale Stolz ist nicht der Stolz des Geistes, der sich zu „stolzen Sprün­
ge[n]“1102 hinreißen lässt, er ist das Gegenteil souveräner Undankbar­
keit des Geistes.1103 Dazu sei auf eine kurze Interpretation Schmitz’ 
des Bamberger Reiters hingewiesen, die sehr deutlich macht, worin 
der Fortschritt des Leibbegriffes für eine kritische Theorie des Sub­
jekts liegt:

„Wichtig für die Verankerung des Lebenswillens in der Gegenwart, die 
allein dem Leerlauf der Projektionen ein Ende setzen kann, ist die 
Ermutigung des vitalen Stolzes, der sich nicht mehr von oben, aus der 
Herrschaft der Vernunft über die Triebe, speist, sondern im leiblichen 
Selbstgefühl seinen Sitz hat. Dieser vitale Stolz, der sich entfalten kann, 
wenn der Mensch lernt, ohne Scham und ohne Übermut seinen Kopf 
hoch zu tragen und sich dem Schicksal seines Leiblichseins mit allen 
Chancen und Gebrechen anzuvertrauen, trägt in sich ein Regulativ 
der Haltung, der Formfindung und des Maßes, etwas im Sinne der 
griechischen Sophrosyne, ehe Platon diese zum anspruchslosen Gehor­
sam der Triebe gegen die Vernunft entwürdigte. Dies ist die Botschaft 
des Bamberger Reiters, der im vitalen Stolz des Reitens und des Einver­

1099 Nietzsche (1988a), S. 40.
1100 Nietzsche (1988a), S. 40.
1101 Nietzsche (1988a), S. 39.
1102 Nietzsche (1988a), S. 40.
1103 Kalatzis (2014).

§ 3. Ironie der Legalität

306

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständnisses von Mensch und Tier entspannt sitzt und ohne Anmaßung, 
aber mit gelassener Selbstsicherheit blickt und die Zügel hält.“1104

Wo aber liegt die Bedeutung der Affektionen und des Leibes für 
die hier intendierte Kritik ironischer Legalität? Die Kritik der Affek­
tionen eröffnet den Blick auf den Leib des Menschen und dieser 
Leib lacht bei Nietzsche laut über stolzen Sprünge des Ich. Dieses 
Lachen kann rechtsphilosophisch formuliert werden. Denn die stol­
zen Sprünge des Ich sind nichts anderes als dessen Urteile. Und 
die Urteile des Subjekts ironischer Legalität sind nichts anderes als 
der praktische Vollzug der Rechte, denn jede Ausübung eins Rechts 
ist ein Urteil. Lacht nun also der Leib zu Recht über die Urteile 
des ironischen Subjekts, kommt es für die Rechtsphilosophie darauf 
an, diesem Lachen Geltung zu verleihen. Dieser Aufgabe widme ich 
mich in dem letzten Kapitel dieser Arbeit, wenn ich nach der Praxis 
und damit der Handlung der Rechtsgenossen frage.

3. Nietzsches Lachen

Wir nehmen also die „stolzen Sprünge“ des Subjekts in den Blick, 
d. h. seine Urteile und damit seine Praktiken. Aber hat es in seinen 
Praktiken auch eine Praxis? Die „Lücke im Recht“, die „Legalität“ 
oder das „Formalrecht“ – all dies sind Beschreibungen für die offen­
kundige Tatsache, dass ein Begriff Handlung (und damit Praxis) im 
klassischen Sinne für die Moderne nicht mehr besteht.1105 Wer noch 
unbefangen von Handlungen spricht, meint entweder bloße „Tätig­
keiten“ oder hängt einem vormodernen Handlungsbegriff an, der 
das Bestehen einer sittlichen Substanz (fälschlicherweise) unterstellt. 
Der Schwund sittlicher Konzeptionen ist eins mit dem Untergang 
eines emphatischen Handlungsbegriffes. Insofern ist es bemerkens­
wert, wenn Kalthöner in seiner Studie zur Verteidigung des liberalen 
Rechts schreibt, dass

1104 Schmitz (1993), S. 11–12. Diese Figur ähnelt Schlegels Begriff der Anmut, denn 
diese ist „korrektes Leben; Sinnlichkeit, die sich selbst anschaut, und sich 
selbst bildet.“ Vgl. Schlegel (1967), S. 149.

1105 Bubner (1976), S. 288–289.

III. Die Ironisierung der Ironie

307

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„das Recht Handlungen ermöglicht, zeigt sich insbesondere an den 
Grundrechten in ihrer Funktion als subjektive Abwehr-, Freiheits-, 
Gleichheits- oder Gewährleistungsrechte oder den verschiedenen 
Rechtsinstituten, wie dem Eigentum, das auf dem Boden relativ klarer 
Zuordnungsregeln errichtet ist.“1106

Hier können Handlungen nur als „Tätigkeiten“ begriffen werden, die 
der Einzelne in seinem Leben so unter Zuhilfenahme des Rechts 
vornimmt: man kauft ein Auto oder ein Lastenrad, man wählt eine 
progressive oder regressive Partei, man ist Eigentümer eines Einfa­
milienhauses am Stadtrand. Das sind sicherlich alles Tätigkeiten, 
aber im strengen Sinne keine Handlungen, denn Handlungen gibt 
es nur in einer sittlichen Praxis. Verstünde man sie dennoch als 
Handlungen, dann bliebe zu fragen, in welches Handlungskonzept 
die von Kalthöner beschriebenen subjektiven Eigentumsrechte ein­
gebettet sind, damit von einer Handlung gesprochen werden kann. 
Dass diese sittliche Einbettung nicht wiederum durch die Verfassung 
mit ihren subjektiven, d. h. ironischen Rechten garantiert werden 
kann, scheint mir nach dem bereits Gesagten evident. Die Sittlich­
keit der Rechte liegt nicht in den Rechten selbst.1107 Bleibt man 
deshalb intellektuell redlich, dann muss man Luhmanns These einer 
fehlenden Substanz, jedenfalls im Sinne eines sinnvollen Bezugs von 
Handlungen aufeinander,1108 zunächst akzeptieren:

„Der Systembegriff rückt damit in das Zentrum jenes Spannungsfeldes, 
das durch die Auslegung von Sein und Zeit konstituiert ist. Er ver­
drängte den Begriff der Substanz. Und deshalb wird es notwendig, die 
vom Substanzbegriff her konzipierte, wenn auch längst von ihm abge­
löste und verselbstständigte Theorie des Handlungszweckes durch eine 
Theorie der Zweckfunktionen in Handlungssystemen zu ersetzen.“1109

Um diesen zentralen Punkt noch einmal zu betonen, sei gesagt: Es 
ist hier nicht um die Rückkehr zu einer Substanz zu tun, hingegen 
um eine Kritik der Legalität. Diese Kritik der Legalität kann die 
Abdankung des Handlungsbegriffes zugunsten einer liberalen Kon­

1106 Kalthöner (2021), S. 146.
1107 a.A. der Verfassungspatriotismus.
1108 Um die negative Vermittlung der Individuen unter dem Kapital zu beschrei­

ben, ist der Substanzbegriff nach wie vor aktuell, vgl. dazu Ruschig (2017).
1109 Luhmann (1968), S. 34.

§ 3. Ironie der Legalität

308

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellation, in der „alles erlaubt sei, was nicht verboten ist […]“1110 

zwar als Zustandsbeschreibung, nicht aber als Desiderat begreifen, 
d. h. die Kritik der Legalität wird den subjektiven Rechten, anders 
als Kalthöner, keine Handlungsqualität zuschreiben. Die Lektüre 
Luhmanns beugt an dieser Stelle liberalem Selbstbetrug vor.

Ich schlage daher einen anderen Weg, jenseits von Liberalität und 
klassischer Sittlichkeit vor, und zwar eine Ironisierung der Ironie. 
Dazu greife ich das von Nietzsche beschriebene Lachen noch einmal 
auf. Nietzsche postuliert eine Spaltung des Subjekts in ein leibliches 
Selbst und ein urteilendes Ich, wobei das leibliche Selbst über die 
stolzen Sprünge des Ich in ein Gelächter ausbricht: „Dein Selbst 
lacht über dein Ich und seine stolzen Sprünge.“1111 Man darf sich 
dieses Lachen aber nicht als ein höhnisches, sondern vielmehr als 
ein befreiendes Lachen vorstellen: Nietzsche lacht mit uns über das 
permanente Scheitern an unserer ironischen Freiheit – und das zu 
Recht, da es sich um eine zutiefst komische Konstellation handelt.

Genau das scheint Thomas Khurana zu meinen, wenn er mit Blick 
auf eine Fotografie, die festhielt, wie Autos, die durch ein Hochwas­
ser in aberwitzige Positionen versetzt wurden bemerkt, dass hier 
die Natur als „Installationskünstlerin“ auftrete, „die sich gleichsam 
über uns lustig macht.“1112 Als ästhetisches Programm fordert er da­
zu auf, den Gedanken einer falschen Versöhnung zwischen erster 
und zweiter Natur, die sich klassischerweise als das Schöne oder 
Erhabene zeigt, zugunsten eines anderen Verständnisses aufzugeben. 
Khurana zufolge seien die „Spannungen und Ironie im Verhältnis 
von Geist und Natur“ auszutragen.1113 Dieses neue Verhältnis nennt 
er das komisch Erhabene und die Komik ergibt sich aus der Vertau­
schung von Objekt und Subjekt, Notwendigkeit und Freiheit, welche 
die Komik ausmacht.1114 Indem die Natur sich nach Khurana über 
uns lustig macht, nimmt sie ein freies Verhältnis ein, wird Subjekt, 
während der Mensch plötzlich der Kategorie der Notwendigkeit 
unterworfen ist. Die Rollen zwischen freiem Subjekt und schicksal­
hafter Natur werden aufgebrochen und vertauscht. Dadurch gerät 

1110 Luhmann (1968), S. 11.
1111 Nietzsche (1988a), S. 40.
1112 Khurana (2023), S. 188.
1113 Khurana (2023), S. 184.
1114 Schelling (1990), S. 355.

III. Die Ironisierung der Ironie

309

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die strikte Trennung zwischen beiden zu einem unmöglichen Unter­
fangen.

Um diese Spannung zwischen erster und zweiter Natur jedoch 
nicht zu versöhnen, sondern auszutragen, bedarf es eines weiteren 
Begriffes, der die in dieser Spannung angelegte Reflexion vollziehen 
kann. Am Beispiel des Vertragsrechts hatte Gregor Albers schon da­
rauf hingewiesen, welchen Unterschied es macht, ob ich als Schuld­
ner zur Leistung einer Handlung in natura gezwungen werden kann 
oder ihm nur der billige Ersatz in Geld zusteht. Für Albers liegt 
darin der Unterschied zwischen Autonomie und Sklaverei. Er führt 
den entscheidenden Gegenbegriff für einen entfremdeten Vollzug 
ein, indem er festhält: „Seine Handlungen hat der Mensch nicht, er 
lebt sie.“1115 Das Leben bedarf also, so können wir die These Albers’ 
reformulieren, eines Schutzes vor den Rechten der Vertragsparteien. 
Man kann, so Albers, eine Handlung in letzter Konsequenz nicht 
zum Gegenstand des Rechts machen. Lässt das Recht dies trotzdem 
zu, verstößt es gegen diesen Begriff des Lebens und verfehlt seinen 
Zweck. Mit anderen Worten: Das Recht spricht in einem solchen 
Fall ein negativ-unendliches Urteil über sich selbst aus, weil es, so 
verstehe ich Albers, den anspruchsvollen Begriff Recht verfehlt.

Aber was heißt leben? Beginnt man mit einem ersten Verständnis, 
dann bedeutet Leben die Entfaltung von Differenz.1116 Dieser Begriff 
des Lebens ist aber kein vulgärer Naturalismus, sondern er artiku­
liert jene „Spannung von zweiter und zweiter Natur“1117 und zwar im 
Hinblick, auf ihr Verhältnis zur ersten Natur. Ist dieses Verhältnis 
der zweiten zur ersten Natur befreiend oder ist es entfremdet? Wie 
verhalten wir uns zum komisch Erhabenen der Natur im Recht? 
Darin ist der Begriff Leben reflexiv, weil er sich auf die Sozialität und 
„gegen die ihr eigene Grausamkeit und Verletzlichkeit“ richtet.1118 

Diese Grausamkeiten des liberalen Rechts haben wir bereits kennen­
gelernt: Es sind die melancholische Lust ironischer Freiheit und 
das Opfer. Das Opfer stellt begrifflich die erzwungene Einheit (oder 

1115 Albers (2025), S. 403 [Hervorherbung von mir, S. K.].
1116 Diesen Gedanken, das Lebens als Entfaltung der Differenz zu verstehen, 

verdanke ich C. Menke, der diesen in seiner Frankfurter Vorlesung im WiSe 
2024/25 eingeführt hat.

1117 Diese Formulierung mit Bezug auf Marx‘ Begriff des Gattungswesens findet 
sich bei Khurana (2024), S. 904.

1118 Khurana (2022a), S. 398.

§ 3. Ironie der Legalität

310

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität) dar, die sich das Leben nur unter Anwendung von Gewalt 
abpressen lässt. Wir haben diese Zusammenhänge bei Ernst Jünger 
und anhand des vertragsrechtlichen Problems des Selbstverkaufs in 
die Sklaverei nachvollzogen. Leben und Opfer sind damit kontradik­
torisch ineinander verschränkt, sie gewinnen aus ihrem komplexen 
Gegensatz ihren jeweiligen Sinn, nur aus der Absetzbewegung des 
Lebens vom Opfer kann das Leben wie das Opfer verstanden wer­
den. Ähnliches gilt für die ironische Freiheit, die ebenfalls in Kon­
flikt mit dem Begriff des Lebens gerät, weil sie den Zugriff auf 
Natur nur als suchthafte Lust des Subjekts kennt und darin einen 
anspruchsvollen Bezug auf die Natur verfehlt. Ich habe auf diesen 
Punkt mehrfach hingewiesen.

Ob Opfer oder ironisches Urteil – ein rechtliches Begehren, wel­
ches sich gegen die Entfaltung der Differenz wendet, ist eine sinn­
lose Aussage, ein unendliches Urteil. Hier schließt sich der Kreis 
zur Diskussion des Verhältnisses von Geist und Natur. Wenn die 
Rechte in ihrer ironischen Distanz alles überfliegen, dann liegt darin 
der Grund für Nietzsches Lachen über die „großen Sprünge“ des 
Ich. Die schon bei Albers angeklungenen Ansatzpunkte für eine 
Begrenzung der rechtlichen Bindungskraft des Willens als (teilwei­
ser) Verabschiedung einer ironischen Urteilspraxis sind hier aus der 
thematischen Verbindung mit dem Vertragsrecht zu lösen und für 
die Diskussion der Rechte allgemein fruchtbar zu machen.

Das ist nur zu leisten, wenn die Kritik der ironischen Legalität auf 
die Form der Rechte selbst zurückwirkt. Denn das ironische Subjekt 
hat sein Urteilen im Modus der Legalität nicht einfach so, sondern 
das Recht bringt das Wollen des Subjekts im Recht selbst hervor, 
indem es dem Wollen eine Form gibt. Was bedeutet dies für eine 
neue Form jenseits ironischer Legalität? Es bedeutet, dass das Recht 
die Verantwortung für den eros der Rechte übernehmen muss. Es 
trägt nicht die Verantwortung für die inhaltliche Ausgestaltung des 
Wollens, sondern für das, was über die Form ausgetragen werden 
kann. Dieser Gedanke ist dem bürgerlichen Recht eigentlich nicht so 
fremd. Das Begehren des Subjekts ist, jedenfalls dort, wo Rechte in 
Rede stehen,1119 sein ureigenster Gegenstand. Im Verwaltungsrecht, 

1119 Nach dem Verwaltungsrecht haben die subjektiven Rechte sich nun auch das 
Strafrecht vorgenommen und zwar in Person von Hirsch (2021). Die liberale 
Utopie rückt damit näher, d. h. alles wird Vertrag.

III. Die Ironisierung der Ironie

311

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei den Grundrechten, im gesamten Zivilprozess – alles dreht sich 
um das Begehren des Subjekts.

Aber dieser Lusterfahrung der Rechte, steht eine andere Erfah­
rung entgegen, die Unlusterfahrung der Strafe. Im Begriff (Un-)Lust 
kreuzen sich die dogmatischen Fächer. Denn beide Zugriffe auf die 
Lusterfahrung des Subjekts, privatautonome Dispositionslust und 
Kriminalstrafe, sind auf die Natur des Subjekts gerichtet. Darin liegt 
das doppelte Naturverhältnis ironischer Freiheit: Lusterfahrung in 
der Disposition, Unlusterfahrung in der intentionalen Einwirkung 
auf die Natur des Subjekts durch die Strafe. Um diesen Zugriff des li­
beralen Rechts auf die Natur vollständig darzustellen, werde ich kurz 
auf die Strafe und die darin praktizierte Unlusterfahrung eingehen.

a. Brothers in Crime – Brüder im Nebel

Das Strafrecht ist in doppelter Hinsicht an die Ironie gebunden. 
Einerseits kann man sich zu den strafrechtlichen Normen ganz 
im Sinne ironischer Legalität verhalten, d. h. im Sinne Brandoms 
in entfremdeter Art und zwar dann, wenn man den Normen zwar 
äußerlich folgt (ggf. aus Sorge vor Strafe), diese aber nicht zur Trieb­
feder des eigenen Handelns erhebt. Das gilt selbst noch für den 
Moment eines Strafausspruches. Im Falle einer Verurteilung hat sich 
das Subjekt zwar ganz praktisch für seine „Handlung“ zu verantwor­
ten, aber schon mit der Urteilsverkündung kann das Subjekt die 
ironische Spannung wieder aufbauen, denn es muss keine Reue zu 
zeigen, sondern allein den Urteilsspruch zur Kenntnis nehmen.1120 

Bisherige Versuche, eine (rechtliche) Reue in den Strafprozess zu im­
plementieren, waren erfolglos. Zu weiteren Handlungen im Rahmen 
des Prozesses wird das Subjekt nicht gezwungen. Dieser Aspekt des 
Verhältnisses von Strafe und Ironie wird mich im Folgenden nicht 
weiter interessieren.

Interessanter ist es jedoch, die Strafe als die Existenzbedingung 
ironischer Freiheit zu verstehen. Die Strafe ist darin nicht das An­
dere der Ironie, sondern die Bedingung ihrer Möglichkeit. Nicht 

1120 Hirsch geht von der Möglichkeit einer rein rechtlichen Reue aus. Dies wird 
m. E. aber durch das Verwischen des Unterschieds zwischen Verständnis 
in die rechtliche Bewertung und (moralische) Einsicht der Richtigkeit der 
Normen erkauft. Vgl. dazu Hirsch (2021), S. 229, Fn. 105.

§ 3. Ironie der Legalität

312

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umsonst sind die Grenzen der (grund-)rechtlichen Freiheiten häufig 
durch das Strafrecht markiert. Man kann hier schöne Begriffspaare 
bilden, z. B. Meinungsfreiheit und Beleidigungsdelikte, Eigentums­
freiheit bzw. Privatautonomie und Vermögensdelikte (Diebstahl, 
Betrug, Raub), Handlungsfreiheit und Nötigung. Zu jeder Freiheit 
findet sich ein passender Straftatbestand, das Strafrecht ist die Kehr­
seite der bürgerlichen Freiheiten. Diese Einsicht in eine gegenseitige 
Verwiesenheit von Strafrecht und Freiheitsrechten hatten wir schon 
dem Zitat Benno Zabels entnommen, wonach das Strafrecht fortlau­
fend zur Sittlichkeitsproduktion – und das bedeutet hegelianisch 
gesprochen zur Freiheitsproduktion – berufen ist.

Aber die Mängel des ironischen Freiheitsbegriffs schlagen auch 
hier voll durch, nämlich der Zugriff auf die Natur. Denn schon 
eine ganze Generation bevor der Philosoph Ludwig Feuerbach das 
sinnliche Wesen in seiner Auseinandersetzung mit Hegel „entdeck­
te“ und zur Befreiung desselben aufrief, hatte sein Vater, Strafjurist 
und Rechtsphilosoph, Paul Johann Anselm von Feuerbach, das sinn­
liche Wesen schon längst für das Strafrecht nutzbar gemacht. Diese 
„sinnliche Familie“ Feuerbach war von Anfang an mit einem Fluch 
belegt, den der Vater heraufbeschwor, als er mit der Sinnlichkeit 
des Menschen dessen schwächsten Punkt ausmachte, um diesen 
dann planmäßig zu exploitieren. Wenn es so etwas wie eine „Einheit 
der Rechtsordnung“ geben sollte, dann liegt sie in diesem instru­
mentellen Naturbegriff, ob als Lust an der Disposition im Sinne 
eines Eros der Rechte oder als Abschreckung des sinnlichen Wesens 
im Strafrecht. Dabei kommt der Feuerbach’sche Zwang gegen die 
Sinnlichkeit zunächst ganz aufgeklärt daher. Dieser Zwang werde, 
so Feuerbach Senior, zunächst nur angedroht. Bei einer Drohung 
kommt es auf die freie Entscheidung des Subjekts an, diese Drohung 
niemals aus der Latenz zu holen. Wohlwollend könnte man die Idee 
also so formulieren: Die Drohung mit dem Schmerz der Strafe, über­
windet den Schmerz der Strafe. Die ursprüngliche Intention dieses 
Spiels mit der Latenz der Drohung möchte ich hier nicht bewerten, 
es hat den Strafschmerz, d. h. die intentionale Übelszufügung, jeden­
falls bis heute nicht beseitigt. Vielmehr noch, es ist uns gleichsam 
eingeschrieben die Strafe als körperliches Übel zu denken.1121 Für das 
Strafrecht und seinen Strafschmerz gilt die alte These Mc Luhans, 

1121 Abraham (2018), Günther (2004) und Zabel (2025).

III. Die Ironisierung der Ironie

313

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn auch hier gilt the medium is the message. Darin liegt der 
hier relevante Verstoß des Strafrechts, es verstößt gegen den hier 
eingeführten Begriff Leben, denn der Strafe ist das Opfer inhärent 
und das Opfer der Strafe ist der Täter. Diesen Gedanken kann man 
wiederum nur entlang der dem Strafrecht bis heute eigenen Theatra­
lität1122 erfassen.

Die szientistische Kälte, welche die Analysen des großen Straf­
rechtlers Günther Jakobs zu dem hier verhandelten Thema durch­
dringt, hat weniger mit einer wissenschaftlichen Objektivität zu 
tun denn mit der andächtigen Strenge eines Priesters kurz vor der 
rituellen Opferung. So operationalisiert er den Naturbegriff auf dop­
pelte Art. Zunächst wird in der strafrechtlichen Zurechnung „Hand­
lung von Natur getrennt“,1123 d. h. der Zufall begrifflich als Natur 
ausgeschieden. Denn verurteilt wird man nur wegen der „freien“ 
Handlungen, nicht wegen der „natürlichen“ Zufällen (man denke 
an Ödipus, wie hätte er es wissen sollen). In einem zweiten Schritt 
wendet Jakobs die im höchst aufwendigen Prozess strafrechtlicher 
Zurechnung ausgeschiedene Natur wiederum auf das Subjekt an, 
indem es, mit Feuerbach gesprochen, „den Regeln der Natur unter­
worfen“, d. h. auf seinen Leib, seiner Natur (heute in Form der Frei­
heitsstrafe), strafend zugegriffen wird.1124 Die Abspaltung der Natur 
ermöglicht erst deren Erscheinung. So dialektisch ist die Moderne. 
Wir haben diese Figur einer Aneignung durch Abspaltung schon 
bei Ernst Jünger festgestellt. Die zwangsläufige Erscheinung der zu­
nächst verdrängten Natur im Strafschmerz ist schicksalhaft, d. h. wir 
sind in diesem Verhältnis zur Strafe unfrei.

Ist diese Trennung von Natur und Handlung in der strafrechtli­
chen Zurechnung und die anschließende Unterwerfung unter die 
Natur in der Strafe aber wirklich nötig bzw. ist sie vernünftig? 
Vernünftig ist jedenfalls die Kritik an der Strafe, wenn sie sich als 
Aufklärung über eine mythologische Praxis versteht, die Praxis der 
strafrechtlichen Übelszufügung, die planmäßige Unterwerfung eines 
Subjekts unter die Regeln der Natur. Die vermeintlichen Gründe für 
diese bis heute gängige Praxis sind so verschieden, wie je für sich 

1122 Ich verwende diesen Begriff ausdrücklich in Abgrenzung zur (dramatischen) 
Tragödie, vgl. dazu Bayer (2021).

1123 Jakobs (2008a), S. 134.
1124 Jakobs (2008a), S. 134.

§ 3. Ironie der Legalität

314

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unhaltbar.1125 Man hat nicht wenig zur Verteidigung der Strafe ins 
Feld geführt: Vergeltung, Abschreckung, Normstabilisierung, Opfer­
unterstützung, Reue, Triebabfuhr, Artikulation eines anthropologi­
schen Strafbedürfnisses, neuerdings sogar (vermeintlich auf der Hö­
he der Soziologie): Strafe als Ausdruck von Resonanz.1126 Diese Auf­
zählung ist nicht abschließend, man wird sich immer neue Gründe 
für die Übelszufügung im Rahmen der Strafe einfallen lassen. Dabei 
soll nicht bestritten werde, dass sich mit der wechselnden Begrün­
dung der Strafe auch deren Form verändert. Aber sie ändert sich an 
einem entscheidenden Punkt nicht, nämlich der intentionalen Un­
terwerfung des Subjekts unter die Regeln der Natur. Welche Schlüsse 
sind daraus zu ziehen? Wir wollen die Strafe als Überstellung an 
die Natur nicht deshalb, weil sie vernünftig ist, sondern weil es dem 
instrumentellen, bürgerlichen Naturbegriff entspricht. Dieser Bezug 
der Strafe auf die Natur ist mythologisch geschickt abgesichert und 
deshalb, so die These, gar nicht auf dem Wege einer argumentativen 
Widerlegung der Straftheorien zu überwinden. Deshalb werde ich 
im Folgenden die Punkte benennen, an denen die Mythologie dieses 
schmerzhaften Naturbegriffs ins Strafrecht hineinragt.

Als Einstieg dient mir die Habilitationsschrift Bernhard Haffkes, 
in der er sich mit einer psychoanalytischen Kritik der Strafe ausein­
andersetzt, welche die Funktion der Strafe wesentlich über den Neid 
erklärt:

„Noch mobilisiert das Verbrechen unsere Affekte und Ängste, weil wir 
dem Delinquenten die Freiheit, die er sich gegenüber den sozialen 
Erwartungen herausgenommen hat, im Grunde neiden.“1127

Diese Kritik sieht die Strafe als klassisches Sühneopfer, in dessen ri­
tueller Opferung das Gemeinwesen sich mit sich selbst versöhnt. Die 
Exponenten dieser Kritik, z. B. Eduard Naegeli oder Karl Mennin­
ger, arbeiten wenig überraschend aus einer christlichen Perspektive 
an einer Sublimierung des Opfers. Aber selbst wenn man diesen psy­
choanalytischen Ansatz nicht teilt, wendet er den Blick weg vom Tä­
ter, hin zur Gemeinschaft. Ernst Jünger hat diesen Zusammenhang 
betont, denn für ihn ist am „Morde nicht der individuelle Anteil 

1125 Ausführlich gewürdigt hat das Abraham (2018).
1126 Rostalski (2024).
1127 Haffke (1976), S. 163.

III. Die Ironisierung der Ironie

315

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Mörders gefährlich, sondern das Kollektive, das ihm mit allen 
anderen gemeinsam ist.“ Denn jeder Mord mache den Blick frei auf 
Gründe, „die alle bedrohen, weil sie in jedem verborgen sind.“1128 

Erst von hier aus kann dann das Subjekt des Normbruchs überhaupt 
als Opfer der Gemeinschaft erkannt werden. Deutlich wird das in 
Shakespeares Kaufmann von Venedig.

Denn ohne hier den Inhalt des Stücks zu referieren, kommt es im 
Laufe der Handlung zu einer entscheidenden juristischen Operation. 
Der Kaufmann hat zwar das Recht auf ein Stück Fleisch seines 
Schuldners, allerdings nicht, so die Bedingung, auf das darin befind­
liche Blut. Eine unmögliche Operation. Denn diese Verweigerung 
des Zugriffs auf (christliches) Blut ist entscheidend. Denn offenbar 
ist es nicht jedermann verboten, sich ein Stück seines Schuldners 
bei dessen Nichtleistung aus diesem herauszuschneiden; verboten ist 
es aber dem Juden Shylock. Es besteht also zwischen Shylock und 
der christlichen Bevölkerung eine Differenz und diese Differenz sagt 
mit Blick auf die Frage, wer, wann, wo und wie Blut vergießen darf, 
etwas über die Strafe selbst aus.

Was hat nun das liberale Strafrecht mit dem Blutvergießen zu tun? 
Ich würde behaupten: eine Menge. Denn im Begriff Strafschmerz 
(wie er z. B. bei Jakobs prominent verwendet wird) ist die blutige 
Variante der Strafe noch aufbewahrt oder wie Daria Bayer festhält: 
„Auch ohne Geständnis und Todesstrafe wollen wir heute noch Blut 
sehen, zumindest in sublimierter, symbolisch gehegter Form […].“1129 

Wir haben diese Form des Blutvergießens heutzutage vermittelt, 
d. h., es sind verschiedene Vermittlungsschritte erfolgt, die Schmer­
zen werden nicht mehr unmittelbar, sondern auf Umwegen zugefügt. 
Das ist der zivilisatorische Punkt in der Freiheitsstrafe; Zivilisation 
heißt einfach nur: Vermittlungssteigerung. Aber man darf über jeden 
Fortschrittsoptimismus nicht die Strafpraxis vergessen. Die Strafpra­
xis ist professionelle Leid- und Schmerzzufügung. Nichts anderes 
meint die Rede von der „Unterwerfung unter die Regeln der Natur“, 
man blutet, wenn man verletzt wird. Das ist die älteste Regel der 
Natur. Mehr kann man als leibliches Wesen den Regeln der Natur 
nicht unterworfen sein. Der Schmerz vergisst die Wunde, die Wun­
de das vergossene Blut nicht. Akzeptiert man diese These, wonach 

1128 Jünger (1954), S. 66.
1129 Bayer (2025), S. 10.

§ 3. Ironie der Legalität

316

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Strafschmerz das Blutvergießen aufbewahrt ist, ist ein weiterer 
Schritt zum Verständnis der mythologischen Praxis des Strafens 
erforderlich. Denn das Blut wird nicht einfach nur vergossen. Das 
wäre aus mythologischer Perspektive auch eine unverzeihliche Ver­
schwendung, sondern es muss sich rituell angeeignet werden.

Einer der hellsichtigsten Denker in diesem Zusammenhang ist 
Einar Schleef. Denn er verbindet zwei Aspekte miteinander, die 
das heutige Strafrecht verkörpern, den Chor und die gemeinsame 
Drogeneinnahme in Form des Blutes. Der Chor ist eindeutig charak­
terisiert:

„Figuren rotten sich zusammen, stehen dicht bei dich, suchen Schutz 
beieinander, obwohl sie einander energisch ablehnen, so, als verpeste 
die Nähe des anderen Menschen einem die Luft. Damit ist die Gruppe 
in sich gefährdet, sie wird jedem Angriff auf sich nachgeben, akzeptiert 
voreilig angstvoll ein notwendiges Opfer, stößt es auf, um sich freizu­
kaufen. Obwohl sich der Chor des Verrats bewußt ist, korrigiert er seine 
Position nicht, bringt vielmehr das Opfer in die Position des eindeutig 
Schuldigen. Das ist nicht nur ein Aspekt des antiken Chors, sondern ein 
Vorgang, der sich jeden Tag wiederholt.“1130

Der Chor erhält sogar eine formelle Inkorporation in den Strafpro­
zess, denn das „Urteil ergeht im Namen des Volkes“, § 286 Abs. 1 
Strafprozessordnung. Aber mit dem Chor ist nur die erste Bedin­
gung dieses mythologisch-rituellen Vollzuges beschrieben. Denn 
zum Chor gehört für Schleef noch mehr. „Drogeneinnahme und 
Chor-Bildung gehören zusammen, bedingen einander.“1131 Denn die 
Droge, so Schleef, ist notwendig, um eine gesellschaftliche Utopie 
zu verwirklichen und dieses Abendmahl-Motiv lässt seit 2000 Jahren 
eigentlich nur eine Substanz als Droge zu, das Blut.1132

Aus dieser Perspektive ist die Rede vom Strafschmerz die letzte 
mythologische Bastion einer Erinnerung an die Möglichkeit rituel­
len Blutvergießens. Ist das Strafrecht also der letzte Gesamt-Chor 
der BRD? Das wäre nicht weit von der bereits mehrfach erwähnten 
Einschätzung des Strafrechts als Kohärenzstrafrecht entfernt. Viel­
leicht müsste man diese rationale Erzählung von der kohärenzstif­
tenden Funktion des Strafrechts, um die soeben eingeführte, etwas 

1130 Schleef (1997), S. 14.
1131 Schleef (1997), S. 18.
1132 Schleef (1997), S. 7.

III. Die Ironisierung der Ironie

317

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düstere, mythologische Erzählung, ergänzen. Die ungeheure Spann­
kraft, der es bedarf, um mit dem Strafrecht die ihm aufgebürdete 
Kohärenz herzustellen, muss sich möglicherweise mythologischen 
Materials bedienen. Dazu gehörte die Geschichte vom blutigen Op­
fer, das wir noch in der Rede vom Strafschmerz wiederentdecken 
können und uns deshalb auch des Strafschmerzes nicht entledigen 
können. Man sollte sich gelegentlich an die Aufschrift auf einem 
Aktenordner des Kölner Erzbistums erinnern. Denn auf diesem für 
die Missbrauchstäter ordnungsgemäß angelegten Ordner stand fol­
gende sehr instruktive Aufschrift: Brüder im Nebel. Möglicherweise 
überfordert diese radikale Haltung, den bzw. die andere(n) als Bru­
der bzw. Schwester zu sehen, eine ausdifferenzierte, hochmoderne 
Gesellschaft. Die Bruder- oder Schwesternschaft ruft zwar auch noch 
leise die Erinnerung an ein Naturverhältnis (das Geschwisterverhält­
nis) wach. Aber diese Brüder sind Brüder im Geiste und dazu: im 
Nebel. Die Überlegungen Brandoms zum Vertrauen dürften hier an 
der richtigen Stelle verortet sein.1133

b. Eigentum, Opfer, Pöbel

Kehren wir zurück zur Frage nach der Lust der Rechte. Ich erläutere 
die relevanten Probleme anhand des subjektiven Rechts schlechthin, 
dem Eigentum. Denn im Eigentum kreuzt noch ein drittes Natur­
moment die Konstellation. Nicht nur die Lust des Subjekts und 
die äußerliche Begrenzung derselben im Strafschmerz (Stichwort: 
Diebstahl) spielen hier eine Rolle, sondern auch die Bearbeitung 
der äußeren, ersten Natur. Da in jüngerer Zeit wieder vermehrt die 
Frage des Eigentums diskutiert wird,1134 greife ich diese Diskussion 
zum Abschluss dieser Arbeit auf und verbinde diese einerseits mit 
Anregungen Ernst Jüngers und andererseits mit einer entschiedenen 
Einsicht, die in der Rechtstheorie der DDR gewonnen wurde. Begin­
nen werde ich mit der eingangs zitierten Aussage Kalthöners. Denn 
seine Verteidigung des liberalen Rechts stützt er ausdrücklich auf 
den Gedanken, Rechtsinstitute wie das Eigentum, würden Handlun­
gen ermöglichen. So schreibt er, dass

1133 Eine Rezeption Brandoms für die Straftheorie steht noch aus, hätte sich aber 
gut eingefügt in das Konzept einer Refiduzierung bei Abraham (2018), S. 267–
269.

1134 Angebauer/Blumenfeld/Wesche (2025).

§ 3. Ironie der Legalität

318

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„das Recht Handlungen ermöglicht, zeigt sich insbesondere an […] den 
verschiedenen Rechtsinstituten, wie dem Eigentum, das auf dem Boden 
relativ klarer Zuordnungsregeln errichtet ist.“1135

Das Eigentum steht also auf dem Boden klarer Regeln. Rhetorisch 
beleiht Kalthöner hier geschickt den grundsoliden Klang, der im 
Wort „Boden“ mitschwingt. Aber damit nicht genug. Auf diesem 
soliden Grund werden nun relativ klare Zuordnungsregeln errichtet. 
Ist also alles solide, klar und deutlich im Reich des Eigentums? 
Oder käme es nicht auf die präzisere Frage an, welches Eigentum, 
d. h. welche Eigentumsform, uns die von Kalthöner beschriebenen 
Handlungen ermöglicht?

Aber um dem erwartbaren Einwand der Verflüssigungsromantik 
direkt entgegenzutreten, sei gesagt: Dem Wunsch nach einer ein­
deutigen Zuordnung körperlicher Gegenstände, ist gar nicht zu wie­
dersprechen. Doch alleine eine solche Zuordnung ermöglicht dem 
Subjekt noch keine Handlung. Dass eine verlässliche Strukturierung 
der Dinge im Raum mir als Subjekt eine Orientierung erlaubt, 
Möglichkeiten zur Entäußerung in und Aneignung von Welt bietet 
sowie in gewissen Grenzen Verantwortlichkeiten regelt, ist nicht 
zu beanstanden. Damit ist aber noch nicht sonderlich viel darüber 
gesagt, welche Lebensform diese „relativ klaren Zuordnungsregeln“ 
des Eigentums uns ermöglichen. Betrachten wir daher zur Erhellung 
des Problems die einschlägige Norm, § 903 S. 1 BGB:

„Der Eigentümer einer Sache kann, soweit nicht das Gesetz oder Rechte 
Dritter entgegenstehen, mit der Sache nach Belieben verfahren und 
andere von jeder Einwirkung ausschließen.“

Zunächst lässt der Regelungsort erkennen, dass es sich um (1) Pri­
vateigentum handelt. Wir haben (2) den Eigentümer, d. h. das Sub­
jekt des Eigentums und (3) eine Sache, Gegenstand des Eigentums. 
Wir haben (4) das Recht des Eigentümers, mit der Sache nach Belie­
ben zu verfahren und andere auszuschließen. Dem kann höchstens 
(5) das Gesetz oder (6) Rechte Dritter entgegenstehen. An welchem 
Punkt muss also die hier entwickelte Kritik der Legalität ansetzen, 
um die ironische Struktur liberaler Rechte aufzubrechen? Ich begin­
ne bei der Kategorie des Privateigentums.

1135 Kalthöner (2021), S. 146.

III. Die Ironisierung der Ironie

319

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es gibt im deutschen Recht ausschließlich Privateigentum. Da es 
neben dem Privateigentum kein anderes Eigentum gibt, ist § 903 
BGB mit Eigentum überschrieben, kurz: Das Eigentum nach deut­
schem Recht ist das Privateigentum. Wer Privateigentum sagt, legt 
dadurch nahe, es gäbe noch eine andere Art des Eigentums. Diese 
andere Art des Eigentums gibt es aber im positiven Recht nicht. 
Das kann man als „monistischen Eigentumsbegriff“ des deutschen 
Rechts bezeichnen. Von dieser Frage des Privateigentums strikt zu 
trennen, ist die später noch zu behandelnde Frage, wer Eigentümer 
einer Sache sein kann. Diese Frage betrifft die Subjektposition des 
Eigentümers. Der Staat kann z. B. Eigentümer sein, ohne darin die 
Form des Privateigentums zu überschreiten. Bloß weil kein Individu­
um (juristisch: eine natürliche Person) Eigentümer ist, ändert sich 
nicht die Form des Privateigentums.

Allerdings ist es nicht ganz richtig, dass es im deutschen Recht 
keine andere Form als die des Privateigentums gäbe bzw. gegeben 
hat und zwar aus zwei Gründen. Ersten wegen § 4a des Hambur­
gischen Wassergesetzes und zweitens wegen den §§ 17 ff. des Zivil­
gesetzbuches der DDR. Beide Gesetze sehen einen anderen Eigen­
tumsbegriff vor, der dem in § 903 BGB unterschieden ist. Zunächst 
zu § 4a HaWG. Diese Norm des Hamburgischen Landesrechts stellt 
in § 4 a Abs. 1 S. 1 HaWG fest, dass bestimmte Hochwasserschutzan­
lagen in öffentlichem Eigentum stehen. Die Existenz dieser Rechts­
form eines „öffentlichen Eigentums“ wird von der Norm vorausge­
setzt, der folgende zweite Absatz stellt noch einmal fest, was diese 
Rechtsform ausmacht:

„Das öffentliche Eigentum begründet eine hoheitliche Sachherr­
schaft. Die in öffentlichem Eigentum stehenden Gegenstände sind dem 
Rechtsverkehr entzogen. Die Vorschriften des bürgerlichen Rechts, ins­
besondere über den Besitz und das Eigentum, werden nicht angewen­
det.“1136

Die Norm hat ausweislich ihres Normtextes überwiegend negieren­
den Charakter, da sie sich gegen die Anwendung der Vorschriften 
des bürgerlichen Rechts stellt. Der zweite Satz hält insbesondere fest, 
dass die Gegenstände des öffentlichen Eigentums extra commercium 
sind. Eine Erklärung darüber, was das öffentliche Eigentum jenseits 

1136 § 4a Abs. 2 HaWG.

§ 3. Ironie der Legalität

320

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer hoheitlichen Sachherrschaft genau sein soll, bleibt die Norm 
jedoch schuldig. Insofern ist Hans-Jürgen Papier zuzustimmen, der 
erklärt, es handele sich bei der Einführung dieses „öffentlichen Ei­
gentums“ Mitte der 1960er Jahre um einen „Etikettenschwindel“, sei 
doch nicht klar, wodurch der Begriff des öffentlichen Eigentums, 
jenseits der Abgrenzung zum bürgerlichen Recht, rechtlich struktu­
riert sei.1137 Es wäre sicherlich lohnenswert, diese Rechtsform des 
öffentlichen Eigentums mit einigen rechtlichen Bestimmungen zu 
versehen und dadurch überhaupt erst zum Leben zu erwecken. Ernst 
Forsthoff, ebenfalls kein Freund der Rechtsform des öffentlichen 
Eigentums, verwies im Zuge dieser Diskussion auf einen Artikel des 
Schweizer Zivilgesetzbuches (Art. 664 S. 2), wonach an öffentlichen 
Gewässern und kulturunfähigem Land kein „Privateigentum“ beste­
hen kann.1138 Dass diese Abkehr vom Privateigentum nicht unbe­
dingt förderlich sein muss, zeigt der nächste Satz der Norm, wonach 
das kantonale Recht über die „Aneignung des herrenlosen Landes, 
die Ausbeutung und den Gemeingebrauch der öffentlichen Sachen“ 
entscheidet. Es scheint dasselbe Problem wie beim Hamburger Was­
sergesetz zu bestehen: Ohne eine Festlegung darüber, was öffentli­
ches Eigentum ausmacht, setzt sich die Logik des Privateigentums 
in der Ausübung des „öffentlichen Eigentums“ durch. Es gibt, so 
ist festzuhalten, bislang kein Konzept des öffentlichen Eigentums 
im bundesdeutschen Recht (zum Eigentum an öffentlichen Sachen 
sogleich), da es kein nennenswertes öffentliches Eigentum in der 
deutschen Rechtsordnung gibt.

Neben dem Schweizer Zivilgesetzbuch und § 4a des HaWG kann­
te auch das Zivilgesetzbuch der DDR einen dualistischen Eigen­
tumsbegriff. Die §§ 17 ff. regelten dort das „sozialistische Eigentum“, 
welches in § 18 Abs. 1 ZGB als das „Volkseigentum, das Eigentum so­
zialistischer Genossenschaften und das Eigentum gesellschaftlicher 
Organisationen der Bürger“ beschrieben wird. Sinn und Zweck des 
sozialistischen Eigentums war es gem. § 17 ZGB, die ökonomische 
Grundlage für die materielle und kulturelle Entwicklung von Gesell­
schaft und Bürgern bereitzustellen. Die §§ 19 – 21 ZGB stellen dann 
eine Trias aus Befugnis, Schutz und Benutzung dieser neuen Eigen­
tumsform auf. Wenn der Zweck in der Beförderung der „schöpferi­

1137 Papier (1984), S. 8.
1138 Forsthoff (1966), S. 350.

III. Die Ironisierung der Ironie

321

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Kräfte“ (§ 17 Abs. 2 ZGB) liegt, dann kann die Befugnis zum 
Umgang nur an diesem Zweck orientiert sein. Ähnlich wie in § 4a 
HaWG und Art. 664 des Schweizer ZGB ist auch nach § 20 Abs. 3 
ZGB die Schutzfunktion als Veräußerungsverbot ausgestaltet, wäh­
rend § 21 ZGB einen Nutzungsanspruch der Bürger konstituiert. Erst 
diesem sozialistischen Eigentum ist dann das persönliche (nicht das 
private) Eigentum nachgeordnet: „Das sozialistische Eigentum, seine 
Mehrung und sein Schutz sind Grundlage für die Entwicklung des 
persönlichen Eigentums.“ (§ 22 Abs. 1 S. 1 ZGB). Dieses persönliche 
Eigentum war dann wiederum auf bestimmte Gegenstände begrenzt, 
z. B. Arbeitseinkünfte, Gegenstände des persönlichen Bedarfs oder 
das Wohneigentum. Die Absicht ist bekannt, es galt, das Eigentum 
an Produktionsmitteln gerade nicht mehr als Privateigentum auszu­
gestalten.

Bietet sich eine solche Differenz im Eigentumsbegriff, entweder 
in öffentliches und Privateigentum bzw. sozialistisches und persön­
liches Eigentum auch heute noch an? Diese Frage werde ich am 
Ende noch einmal aufgreifen. Denn ohne einen Blick auf das Subjekt 
und sein Urteilen zu werfen, kann die Frage nach der Sinnhaftig­
keit eines dualistischen Eigentumsbegriffs nicht beantwortet werden. 
Klar ist aber, dass die Spaltung des Eigentumsbegriffs nur dann 
überhaupt im Sinne der hier vorgebrachten Kritik erfolgreich sein 
kann, wenn sich in ihr ein anderer Freiheitsbegriff zeigt. Dieser ist 
aber, auch das habe ich bereits mehrfach betont, von einem zugrun­
de liegenden Naturbegriff nicht zu trennen. Wenn am Ende doch 
wieder nur ein instrumenteller Zugriff auf Natur abgesichert wird, 
auf fremde Sterne also nun wieder unter Anleitung des Staates, statt 
unter dem Kommando Elon Musks eingestürmt wird, dürfte wenig 
mit einer weiteren Eigentumsform gewonnen sein. Solange man al­
so annimmt, dass „Maschinen […] neutral den Klassen gegenüber 
sind, wie die Sprache, und ebenso einem kapitalistischen System wie 
einem sozialistischen dienen können“,1139 sollte man sich nicht allzu 
viel von der Einführung einer weiteren Eigentumsform erwarten.

Verbleiben wir bei § 903 BGB, so wird deutlich, dass grundsätz­
lich jede Person Eigentum erlangen kann, auf die faktische Erlan­
gung desselben kommt es nicht an. Aber neben einzelnen Personen 
kommt eine Vielzahl anderer Subjektkonstellationen im Rahmen des 

1139 Stalin (1968), S. 26.

§ 3. Ironie der Legalität

322

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Privateigentums in Frage: Miteigentum, Gesamthandseigentum bei 
Gesellschaften, in der Ehe, die Miterbengemeinschaft oder die neue 
Form eines Verantwortungseigentums.1140 Auch öffentlich-rechtliche 
Körperschaften können Eigentümer im Sinne des Gesetzes sein. Sie 
sind z. B. Eigentümer von Sachen im Gemeingebrauch (Straßen, 
Plätze etc.),1141 aber als Eigentümer im Sinne von § 903 BGB. Darin 
liegt der Unterschied zum „öffentlichen Eigentum“, welches nicht an 
diese Norm gebunden ist. All diesen Subjekten ist jedenfalls eigen, 
dass sie einen Willen bilden können und in der Lage sind, ihr Eigen­
tumsrecht zu artikulieren, d. h. auszuüben.

Gegenstand des Eigentums ist jede Sache. Darin zeigt sich die 
Differenz zum Zivilrecht der DDR. Denn § 903 BGB erlaubt ohne 
Weiteres das Eigentum auch an Produktionsmitteln, welches in der 
DDR nach § 18 Abs. 2 i. V. m. § 23 ZGB ausgeschlossen war. Aber 
diese Fragen sind vorliegend nur mittelbar von Bedeutung, die Kritik 
der Legalität setzt nicht bei der Einschränkung des Privateigentums 
zugunsten einer kollektiven Eigentumsform an, sondern bei einer 
Begrenzung des Eigentums durch die Rechte Dritter und das dem 
Eigentümer eingeräumte „Belieben“ im Umgang mit der Sache, noch 
einmal der entsprechende § 903 S. 1 BGB:

„Der Eigentümer einer Sache kann, soweit nicht das Gesetz oder Rechte 
Dritter entgegenstehen, mit der Sache nach Belieben verfahren und 
andere von jeder Einwirkung ausschließen.“

Diese beiden Punkte die Rechte Dritter und das willkürliche Verfü­
gen über die Sache, sind zusammenzulesen. Dogmatisch sind die 
im Gesetz genannten Rechte Dritter eng begrenzt und betreffen 
beschränkte dingliche Rechte an der Sache, z. B. Nießbrauch an 
einem Grundstück oder Pfandrechte an einer Sache. Verlassen wir 
aber den engen dogmatischen Zugriff auf diese in § 903 S. 1 BGB 
erwähnten Rechte Dritter, dann bieten sich uns andere Perspektiven, 
z. B. die Lektüre des Hegel’schen Notrechts bei Thomas Khurana 
und die Deutung des Hegel’schen Pöbels durch Frank Ruda. Beide 
Ergebnisse dieser Lektüren gehören zusammen, denn dort zeigt sich 
für Khurana 1. ein Recht des Lebens gegen das formale Recht des 
Eigentümers und für Ruda 2. ein unendliches Urteil des Pöbels, wel­

1140 Reiff (2024).
1141 MüKoBGB/Brückner, 9. Aufl. 2023, BGB § 903 Rn. 16–19.

III. Die Ironisierung der Ironie

323

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cher sich in dieser Urteilsform den üblichen Kategorien des liberalen 
Rechts entzieht.

Khurana sieht in dem Hegel’schen Begriff der Rechte eine Span­
nung angelegt und zwar im Hegel’schen Absatz zum Notrecht, § 127 
der Grundlinien. Dieses Notrecht soll der Lebensgefahr des Einen 
ein Recht des Lebens gegen das Recht des Eigentümers einer Sa­
che geben, stünde doch einerseits im Falle des Todes die „totale 
Rechtslosigkeit“1142 (wie soll man den Tod besser beschreiben?) ge­
gen die Verletzung eines einzelnen Rechts des Eigentümers. Gegen 
ein „Recht auf Rechte“ möchte Khurana hier also ein Recht gegen 
Rechte, ein Recht des Lebens gegen das formelle Recht des Eigentü­
mers setzen. Das bürgerliche Recht kennt diese Konstellation des 
Notrechts bis heute, geregelt direkt nach dem Eigentum in § 904 S. 1 
BGB:

„Der Eigentümer einer Sache ist nicht berechtigt, die Einwirkung eines 
anderen auf die Sache zu verbieten, wenn die Einwirkung zur Abwen­
dung einer gegenwärtigen Gefahr notwendig und der drohende Scha­
den gegenüber dem aus der Einwirkung dem Eigentümer entstehenden 
Schaden unverhältnismäßig groß ist.“

Und Khurana erkennt auch die Schwäche dieses Notrechts, denn 
einerseits ist es nur ein Notfall-Recht und andererseits ist es selbst 
wiederum ein individuelles, subjektives Recht, welches sich nur auf 
eine konkrete Situation und auf eine konkrete Person beziehen kann. 
Das liberale Recht individualisiert den Konflikt strukturell:

“In this sense, this ‘right against rights’ does not concern a more general 
entitlement to sustainable conditions of living, independent of immedi­
ate threats to survival, and it does not concern our collective and shared 
right to such conditions.”1143

Diese Konstellation erinnert an die Analyse Frank Rudas zu Hegels 
Pöbel. Denn auch dort produzieren die Eigentumsverhältnisse einen 
menschlichen Rest, der nach Rudas Lesart ein Recht auf Subsistenz 
einklagt, ohne dies in der klassischen Rechtsform des individuellen 
Anspruchs artikulieren zu wollen. Der Pöbel formuliert gerade kei­
nen Anspruch auf Mundraub (in Köln: Fringsen) oder Sozialhilfe, 
sondern er verweigert sich den Urteilsformen des Rechts. Es han­

1142 Hegel (1986b), § 127.
1143 Khurana (2022b), S. 162.

§ 3. Ironie der Legalität

324

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


delt sich weder um ein positives Urteil im Sinne eines Anspruchs 
(„Dies steht mir zu“) noch um das einfach-negative Urteil, mit dem 
ein Rechtsanspruch bestritten wird. Es handelt sich auch nicht um 
die unendlichen Urteile von Verbrechen und Betrug, d. h. weder 
um ein „negativ-unendliches Urteil […] – er ist kein Verbrecher 
– noch ein positiv-unendliches Urteil, sondern vielmehr eine Art 
unendlich-unendliches Urteil […].“1144 Der Pöbel stelle sich mit die­
sem unendlich-unendlichen Urteil ins Un-Recht, denn das „Recht 
ohne Recht des Pöbels ist ein Un-Recht in der Weise, dass es noch 
die Unterscheidung von Recht und Unrecht unterminiert […].“1145 

Gleichzeitig handele es sich um ein Recht, „das die bestimmungslose 
Vorhandenheit als einzigen Ausgangspunkt nimmt […].“1146 Darin ist 
nichts anderes zu sehen, als ein Aufbegehren des Lebens gegen das 
formale Recht des Eigentums.

Das Recht des Lebens im Sinne Khuranas und das unendlich-
unendliche Urteil des Pöbels im Sinne Rudas, sind der Einspruch 
des Lebens gegen das Recht in nicht mehr rein rechtlicher Form. 
Deshalb kann das Recht sie auch nicht verstehen, sie können an 
die Kommunikation des Rechtssystems nicht anschließen, für das 
Recht sind sie sinnlos. Das Recht kann zwar die Performanz dieses 
Einspruches vernehmen, allerdings nur als Verbrechen, d. h. als ver­
meintlich negativ-unendliches Urteil über das Recht. Aber dieser 
Einspruch möchte kein Einspruch gegen die Sphäre des Rechts als 
solche sein, sondern gegen diese rechtliche Ordnung. Indem der 
Liberalismus diesen Punkt übersieht, immunisiert er sich gegen jede 
wahrhafte Kritik mit den Mittel des Strafrechts. Kritik an den Rech­
ten wird so zur Kritik an den Rechten an sich imaginiert. Nirgends 
ist der Liberalismus ideologischer als an dieser Stelle. Es mag ein 
Recht auf Rechte geben, der Liberalismus kennt aber nur sein Recht 
auf subjektive Rechte.

Worauf kann aber ein nicht mehr nur formales Recht des Ei­
gentums gegründet werden, welches die Einsprüche Khuranas und 
Rudas vernehmen kann? Ernst Jünger hatte für ein neues Natur­
verhältnis unter dem Begriff des Elementaren geworben, denn in 
dieses Elementare sei der Arbeiter existenziell einbezogen. Jedenfalls 

1144 Ruda (2011), S. 199.
1145 Ruda (2011), S. 200.
1146 Ruda (2011), S. 200.

III. Die Ironisierung der Ironie

325

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann eine Einbettung des Menschen in die Natur nicht geleugnet 
werden, wir sind auch Teil der Natur und an sie gebunden. Aber 
Jünger versteht dasjenige, worin wir einbezogen sind, falsch. Für 
ihn sind wir allein einem Prozess der Verschmelzung aus Technik 
und natürlichen Mächten unterworfen und zwar unter dem Primat 
der Notwendigkeit, des Schicksals und damit des Opfers. Dieser 
Naturbegriff ist für einen ehemaligen Stoßtruppführer biographisch 
erklärbar, gedanklich ist er, gelinde gesagt, nicht zwingend. Aber 
richtig bleibt die Betonung einer elementaren Einbezogenheit, die 
gegen ein liberales, d. h. ironisches Verhältnis zur Natur in Stellung 
gebracht wird. Jünger bestimmt lediglich den Ansatzpunkt der Kri­
tik falsch, indem er den Vertrag der elementaren Einbeziehung 
entgegenstellt. Denn noch dem bürgerlichen Vertrag lag das Opfer 
zugrunde. Aber gäbe es nicht auch einen Vertrag ohne Opfer? Eine 
Rettung des Vertrages, wie Gregor Albers sie vorzunehmen versucht?

Dazu muss man festhalten, was der Vertrag überhaupt bewirkt. 
Im klassisch-liberalen Verständnis begründet der Vertrag ein Rechts­
verhältnis, welches zuvor nicht bestand. In den Worten der Zivil­
rechtswissenschaft: „Regelmäßig können Schuldverhältnisse ohne 
Weiteres [!] durch Vertrag begründet werden, § 311 I (sog. Vertrags­
freiheit).“1147 Hier ist die Kritik Gregor Albers zu verschärfen. Albers 
schlug vor, die Bindungskraft rechtlichen Wollens abzuschwächen, 
d. h. den Willen u. a. mit Blick auf die Möglichkeit einer Selbstver­
pflichtung zeitlich zu begrenzen.1148 Das begrenzt die „sog. Vertrags­
freiheit“ in quantitativer Hinsicht. Genügt das? Indem für die Zivil­
rechtsdogmatik ein Rechtsverhältnis „ohne Weiteres“ (!) durch Ver­
trag begründet werden kann, so zeigt sich in diesem lapidaren Attri­
but das ganze Problem der Ironie. In dem „ohne Weiteres“ liegt die 
ganze abstrakte Urteilspraxis schlechter Unendlichkeit. Verschärft 
wird die Kritik Albers’ daher, wenn man die Verpflichtungskraft 
des Willens auch in qualitativer Hinsicht einschränkt. Das gelingt, 
indem man im Vertrag nicht die Begründung eines Verhältnisses 
sieht, sondern lediglich dessen Ausgestaltung. So sahen es Teile der 
sozialistischen Kritik am Vertragsrecht. Nach Oberländer kann der 

1147 Medicus/Petersen (2024), S. 41.
1148 Mit Konsequenzen einer zeitlichen Begrenzung für das Erbrecht vgl. Gose­

path (2025).

§ 3. Ironie der Legalität

326

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vertrag das ihm vorgängige Verhältnis nur gestalten,1149 nach Posch 
kann er dieses lediglich konkretisieren.1150 Dieses auszugestaltende 
Verhältnis, auf welches sich die Ausübung von Rechten überhaupt 
nur beziehen kann, ist unser gemeinsames (d. h. politisches) Verhält­
nis zur Natur und unser arbeitsteiliger Bezug auf diese. Genau davon 
muss man aber abstrahieren (wollen), wenn man „ohne Weiteres“ 
zwischen zwei Subjekten ein Vertragsverhältnis entstehen lassen 
möchte.

Zwar war die rechttheoretische Diskussion in der DDR jedenfalls 
in den Fällen latent kollektivistisch überdeterminiert, in denen die 
Rechte allein als Ausdruck ökonomischer Verhältnisse angesehen 
wurden.1151 Die daraus gezogene Forderung „[d]er Gegensatz zwi­
schen Individuum und Gesellschaft wird aufgehoben“1152 soll aller­
dings nicht übernommen werden. Die These Poschs und Oberlän­
ders von der qualitativ begrenzten Wirkungskraft des Vertrages ist 
davon jedoch nicht betroffen, sondern bleibt ein gewichtiger Ein­
wand, der sogar noch auszuweiten ist. Er gilt nicht nur für den 
Vertrag, sondern für jedes subjektive Recht, nicht zuletzt für das Ei­
gentumsrecht in § 903 BGB. Denn die Rechte Dritter sind diejenigen 
Umstände, von denen man nach der liberalen Rechtswissenschaft 
mit dem Vertrag so kühn und „ohne Weiteres“ zu abstrahieren ver­
mag. Versteht man diesen „Dritten“ im Vertrag weiter als es die 
Dogmatik tut, d. h. im Sinne Khuranas und Rudas, dann steht jedes 
rechtliche Urteil eines Subjekts unter dem Vorbehalt, dass es nicht 
von dem abstrahiert, was es ermöglicht. Tut es dies dennoch, han­
delt es sich bei diesem Urteil um eine unsinnige Aussage, ein negativ 
(oder positiv) unendliches Urteil, bei dem Subjekt und Prädikat un­
widerruflich auseinanderfallen, nämlich in das Recht und das Recht 
auf Leben.

c. Eros der Rechte

Daraus erwächst ein Anspruch der Kritik. Die Rechte können ein 
gesellschaftliches Verhältnis gestalten, aber nicht begründen. Genau 

1149 Oberländer (1961), S. 14.
1150 Posch (1959), S. 838.
1151 Zum Wiederaufleben des subjektiven Rechts mit Einführung des ZGB vgl. 

Zabel (2018), S. 158.
1152 Posch (1959), S. 841.

III. Die Ironisierung der Ironie

327

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darin liegt die Ironisierung der (ironischen) Rechte. Denn die Ver­
stellung der Verstellung bewirkt nicht die Aufhebung der Rechte, 
sondern deren Korrektur. Das zwingt die Rechte zu einer Selbstre­
flexion, die nicht schon in ihrer Materialisierung liegt, sondern im 
Blick auf das Verhältnis, welches den Rechten zugrunde liegt, zu 
suchen ist. In der Diskussion des Eigentums ist das allein über eine 
Verdoppelung des Eigentumsbegriffs in Privat- und Gemeineigen­
tum wohl nicht zu leisten. Denn es ist juristisch recht einfach, einen 
Gegenstand dem ironischen Urteil des Privatrechts zu entziehen. 
Allein diese Verschiebung löst das Problem nicht, wenn nicht gleich­
zeitig die Urteilspraxis des handelnden Subjekts verändert wird, sei 
es eine natürliche oder eine juristische Person, z. B. der Staat.

Die Urteilspraxis des Subjekts hängt mit etwas zusammen, was ich 
als den eigentlichen Grund der Rechte bezeichnet habe, es ist die 
Lust des ironisch disponierenden Subjekts. Loick kam dem Problem 
auf anderem Wege sehr nahe, als er dem Recht statt dem kantischen 
Rechtszwang, die Freude entgegenhalten wollte. Nicht mehr der 
Zwang sollte herrschen, sondern die Freude an der Gesetzesbefol­
gung; ich habe diesen Punkt ausführlich diskutiert.1153 Darin berührt 
Loick ohne die hier entwickelten Zusammenhänge vorauszusetzen 
zwei entscheidende Fragen: Was ist der Zentralbegriff des liberalen 
Rechts und was setze ich diesem Konzept entgegen? Loick sah den 
Zentralbegriff des Rechts im „Zwang“ und wollte diesen Zwang mit 
dem Konzept Freude überwinden. Aber dem rechtlichen Zwang 
die Freude an der Gesetzesbefolgung entgegenzuhalten, geht fehl. 
Denn der Kern des liberalen Rechts ist nicht der Rechtszwang, 
sondern die ironische Lust. Diese Kategorie der Lust kann gegen 
den Liberalismus selbst gewendet werden, indem man statt der Lust 
das griechische Wort eros verwendet. Denn der griechische Begriff 
verweist, anders als der deutsche Begriff, eindeutig auf eine Form 
der Liebe. Im Ergebnis hat Marietta Auer durchaus Recht, indem sie 
sagt, „Privatrecht ist doch wie Liebe.“1154 Setzt man also beim Begriff 
des eros an, liegt die kritische Operation in einer Transformation des 
Liebesbegriffes, der dem Recht zugrunde liegt.

1153 Vgl. in dieser Studie, § 2 II. Nr. 3, „Freude statt Zwang“.
1154 Auer (2017), S. 117 [Hervorhebung im Original]. Ich danke Jakob Knapp für 

seinen Hinweis auf diese Textstelle.

§ 3. Ironie der Legalität

328

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Genau eine solche Verschiebung macht Žižek zu Recht in Wag­
ners Ring aus, wenn er dort die Verwandlung des eros zur agape 
abgebildet sieht. Denn im Ring kann die erotische Liebe das Gesetz 
nicht überwinden,1155 genau wie die Lust des bürgerlichen Rechts 
nicht bei sich bleiben kann, seriell ist und schließlich melancholisch 
wird. Die Transformation der Lust zur agape scheint hier im Recht 
wie im Ring nötig zu sein, denn „Agape ist das, was bleibt, nachdem 
wir die Konsequenz des Scheiterns des Eros angenommen haben.“1156 

In der Frage der Rechte haben wir dieses Scheitern ironischer Lust 
als Eros der Rechte ausführlich nachvollzogen. Der Eros der Rech­
te muss abgelöst werden und er wird abgelöst werden durch eine 
agape. Denn zwischen eros und agape besteht ein relevanter Unter­
schied: Der eros bezieht sich auf die Spezies, die agape bezieht sich 
auf die Gattung, die, wie Žižek es beschreibt, „sich selbst als ihre Art 
umfasst“.1157

Dass die liberalen Rechte als eros aber nur auf den Menschen als 
Spezies rekurrieren, hält Khurana überzeugend im Zusammenhang 
mit den Menschenrechten als Paradigma subjektiver Rechte fest:

„Menschenrechte sprechen von angeborenen Rechten, so als gründeten 
diese Rechte in unserer biologischen Spezieszugehörigkeit; die subjekti­
ven Rechte adressieren den Einzelnen, so als ginge es in ihnen um ein 
im Grunde asoziales Wesen […].“1158

Die neuen Rechte, denen nicht mehr der eros und damit die Spezies 
zugrunde liegt, d. h. nicht zuvorderst auf das „Tier“ in der Rede vom 
Menschen als sozialem Tier abgestellt wird, müssen sich auf die Gat­
tung beziehen, soweit ein Gattungswesen „den allgemeinen Charak­
ter aller Spezies erkennt und im Ausgang von und im irreduziblen 
Rückbezug auf seine besondere Spezies eine Lebensform anderer 
Art konstituiert: die Lebensform eines Gattungswesens.“1159 Khurana 
möchte den Gattungsbegriff zu Recht als Reflexionsfigur auf die 
soziale Praxis verstanden wissen.1160 Greift man diesen Gedanken 
auf und liest ihn mit der Transformation der ironischen Lust zur 

1155 Žižek (2010), S. 166.
1156 Žižek (2010), S. 166.
1157 Žižek (2010), S. 166.
1158 Khurana (2022a), S. 396f.
1159 Khurana (2022a), S. 385.
1160 Khurana (2022a), S. 398.

III. Die Ironisierung der Ironie

329

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


agape zusammen, dann ist diese Anwendung des Gattungsbegriffs in 
der Urteilspraxis der Rechte zu verorten. Das heißt, die neue Lust 
am Grunde einer Urteilspraxis der Rechte ist die politische Liebe zur 
Gattung. Dieses neue Urteilen, damit holen wir die Ausgangsthese 
ein, erkennt, dass die Rechte ein Verhältnis nicht begründen, son­
dern nur gestalten können, weil sie sich der Perspektive der Spezies 
zugunsten der Gattung verweigern. Subjektive Rechte werden zu 
Gattungsrechten.

§ 3. Ironie der Legalität

330

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249 - am 18.02.2026, 02:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989166-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 3. Ironie der Legalität
	I. Die Natur der Ironie
	1. Legalität
	2. Ironie
	3. Natur

	II. Drei Entsetzungsversuche ironischer Freiheit
	1. Die Aufhebung der Ironie
	a. Hegels Sittlichkeit
	b. Selbstkorrektur des Rechts I: Grundrechtstheorie
	c. Selbstkorrektur des Rechts II: Vertragstheorie

	2. Die Arbeit gegen die Ironie (Ernst Jünger)
	3. Das Vertrauen gegen die Ironie (Robert Brandom)

	III. Die Ironisierung der Ironie
	1. Innenwelthypothesen
	2. Leiblichkeit
	3. Nietzsches Lachen
	a. Brothers in Crime – Brüder im Nebel
	b. Eigentum, Opfer, Pöbel
	c. Eros der Rechte




