
Teil III:
Eine europäische Erinnerungskultur?

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

Manfred Weinberg

Transnationalität, Kultur, Politik, Erinnerung

Im Falle mancher Themen finden sich Begriffe zusammen, die allesamt
von besonderen Unschärfen geprägt sind, was allerdings ganz und gar
nicht gegen diese Themen spricht, nur zu einer besonderen Vorsicht bei
ihrer Behandlung mahnt. Die im Titel1 dieses Beitrags stehenden Begriffe
seien von daher zunächst auf eben diese Unschärfen hin befragt.

Transnationalität

Zu einem 2019 erschienenen Handbuch zu „Literatur & Transnationali-
tät“ verspricht die Ankündigung auf der Homepage des de Gruyter-Ver-
lags: „Das Handbuch führt erstmals systematisch und historisch die aktuell
diskutierten Forschungsperspektiven und den in verschiedener Hinsicht
erprobten besonderen Erkenntniswert des Begriffs der Transnationalität –
etwa gegenüber Internationalität und Transkulturalität – für die kulturwis-
senschaftlich fundierte Literaturforschung zusammen.“2 Es scheint mir

1.

1.1.

1 Die Begriffe sind dabei jene, die sich die internationale und interdisziplinäre Som-
meruniversität „Erinnerungskultur in Mittel- und Osteuropa. Nationalsozialismus
und Kommunismus in Politik und Literatur“, auf die dieser Sammelband zurück-
geht, als Thema gegeben hat. Man las zur knappen Profilierung auf dem Flyer zur
Sommeruniversität: „In den Ländern Mittel- und Osteuropas sind die nationalso-
zialistische und die kommunistische Vergangenheit umstrittene Themen, die so-
wohl in politischen Debatten als auch in der Literatur präsent sind. Bemerkens-
wert ist, dass trotz des engen thematischen Bezugs die Auseinandersetzung mit der
Erinnerungspolitik und -kultur in der Politik- und Literaturwissenschaft bislang
weitgehend getrennt erfolgt.“ Dabei fokussiere ich in diesem Beitrag mit Bedacht
auf die Frage von „Erinnerungskultur und -politik“ und damit auf die Frage nach
einem wie auch immer vorab ‚Gegebenen‘ und einem aktiv Gestalteten, was eben
auch zur Frage nach den Akteuren des Gegebenen wie der Gestaltung führt.

2 „Übersicht“ zum „Handbuch Literatur & Transnationalität“ unter: https://www.de
gruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview (Stand 27.10.2020). Bischoff,

197

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview


symptomatisch, dass ein Mehrwert des Konzepts der Transnationalität hier
zwar versprochen, aber noch nicht einmal knapp konkretisiert wird.

Schaut man sich im Internet weiter nach griffigen Bestimmungen von
Transnationalität um, findet man etwa die nachstehende in einem ‚userwi-
ki‘ zur Sozial- und Kulturanthropologie der Freien Universität Berlin:
„Transnationalität beschreibt ein von informellen Akteur*innen aufgebau-
tes Netzwerk und den organisierten Austausch zwischen Akteur*innen in
verschiedenen Ländern. / [...] / Transnational kann in Abgrenzung zu dem
Begriff international verstanden werden, bei dem es vor allem um die Be-
ziehung zwischen Staaten und weniger um Akteur*innen in den einzelnen
Ländern geht. Transnationale Netzwerke setzen sich also über die staatli-
chen Ländergrenzen hinweg.“3

Das erklärt immerhin die Differenz zum auch in der Handbuch-Ankün-
digung benannten Begriff der Internationalität, der eben eine Kooperation
von Nationen meint, bleibt aber seinerseits in Widersprüchen verfangen.
Transnationalität soll sich über „staatliche[] Ländergrenzen“ hinwegsetzen;
definiert wird sie aber als „organisierte[r] Austausch zwischen Akteur*in-
nen in verschiedenen Ländern“, so dass das Konzept der Nationen/Länder
zur Voraus-Setzung seiner transnationalen Überschreitung wird, anders ge-
sagt: Transnationalität doch als abhängig von den Nationen bestimmt
wird.4

Ich selbst habe mich an diesem Handbuch mit einem Beitrag zur
„Transnationalität in den Böhmischen Ländern“ beteiligt. Darin heißt es
zu Beginn:

„Die spezifische Interkulturalität der Böhmischen Länder bis zur Ver-
treibung der Deutschen aus ihnen nach dem Zweiten Weltkrieg ist immer
wieder auf die Formel eines Zusammenlebens von ‚Tschechen, Deutschen,
Juden‘ gebracht worden [...]. Diese Formel scheint zunächst einem Katego-
rienfehler geschuldet: zwei nationalkulturellen Attribuierungen steht eine
religiöse Attribuierung zur Seite. Doch ist diese Diagnose in mehrfacher
Hinsicht falsch, denn erstens waren ‚die‘ Deutschen ja keine Staatsangehö-
rigen des Deutschen Reiches, sondern – wie ‚die‘ Tschechen – solche der k.

Doerte/Komfort-Hein, Susanne (Hrsg.): Handbuch Literatur & Transnationalität,
Berlin: de Gruyter, 2019.

3 Transnationalität, in: Userwikis der Freien Universität Berlin, Sozial- und Kultur-
anthropologie, unter: https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=
45482012#space-menu-link-content (Stand: 27.10.2020).

4 Man kann es auch als Zeichen für die Unschärfe resp. für das noch Offene des Be-
griffs nehmen, dass der Begriff der ‚Transnationalität‘ in diesem ‚userwiki‘ der als
letzter noch einmal überarbeitete ist.

Manfred Weinberg

198

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content


u. k.-Monarchie Österreich-Ungarn, so dass beide ‚Gruppen‘ bis 1918 na-
tional gesehen Österreicher waren und nur bezogen auf ihre Mutterspra-
chen Deutsche und Tschechen. Zweitens war ‚jüdisch‘ ab einem bestimm-
ten Zeitpunkt doch auch eine nationale Kategorie, weil in den Volkszäh-
lungen der Ersten Tschechoslowakischen Republik ab 1920 die Möglich-
keit bestand, sich eine jüdische Nationalität zuzuschreiben.“5

Nach der Definition im ‚userwiki‘ der FU Berlin wäre diese Transnatio-
nalität im Übrigen gar keine, denn sie geht nicht über „staatliche Länder-
grenzen“ hinweg, weswegen ich in meinem Beitrag zum Handbuch „Lite-
ratur & Transnationalität“ auch immer wieder an Grenzen der Anwend-
barkeit des Konzepts der Transnationalität auf die Interkulturalität der
Böhmischen Länder gestoßen bin.6

Das Verhältnis der drei benannten Gruppen wurde übrigens früher als
strikt gegeneinander abgegrenztes verstanden, was sich – bezogen auf die
Autoren der sogenannten ‚Prager deutschen Literatur‘ – etwa auch in der
Rede von ihrem Leben in einem ‚dreifachen Ghetto‘7 niederschlug: als
Deutsche unter Tschechen, Juden unter Christen und sozial Höhergestellte
unter sozial niedriger Gestellten. Neuere Forschungen8 betonen dagegen
den Austausch zwischen diesen Gruppen und rücken – so z.B. das „Hand-

5 Weinberg, Manfred: Transnationalität in den Böhmischen Ländern, in: Bischoff,
Doerte/Komfort-Hein, Susanne (Hrsg.): Handbuch Literatur & Transnationalität,
Berlin: de Gruyter, 2019, S. 341–350, hier S. 341.

6 Von daher verweise ich in meinem Beitrag zum Handbuch „Literatur & Transna-
tionalität“ durchaus programmatisch auf Johannes Urzidils Begriff der ‚Hinterna-
tionalität‘: In Urizidils „oft zitierter, aber selten theoretisch ernst genommener Be-
schreibung seines Lebens als Junge in Prag liest man“: „‚Ich bin hinternational‘,
pflegte er zu sagen. Hinter den Nationen – nicht über- oder unterhalb – ließ sich
leben und durch die Gassen und Durchhäuser streichen‘ [...]. Urzidil bringt durch
die Absage ans ‚[Ü]ber- oder [U]nterhalb‘ nicht nur die kulturelle Vielfalt Prags in
ein Nebeneinander, sondern etabliert durch das Anfügen nur eines Buchstabens an
das gebräuchliche ‚international‘ eine Doppelheit von vordergründiger national-
kultureller Trennung und hintergründiger, so aber grundlegender Gemeinsam-
keit.“ (Weinberg, Transnationalität in den Böhmischen Ländern, S. 345. Zitat im
Zitat: Urzidil, Johannes: Predella. Relief der Stadt, in: ders.: Prager Triptychon. Er-
zählungen. München: Langen-Müller, 1960, S. 7–27, hier S. 11; Hervorh. i. Orig.).

7 Eisner, Paul/Pavel: Německá literatura na půdě Československé republiky, in: Čes-
koslovenská vlastivěda, Bd. 7: Písemnictví, Praha: Sfinx, 1933, S. 325–377. (Deut-
sche Übersetzung: Die deutsche Literatur auf dem Boden der ČSR von 1848
bis 1933, in: Jahrbuch des Adalbert Stifter Institutes des Landes Oberösterreich
9,10 [2002/2003], S. 124–199).

8 Vgl etwa: Čapková, Kateřina: Ceši, Nemci, Zidé? Národní identita Zidu v Cechách
1918–1938, Prag: Paseka Nakladatelstvi Publishing House, 2005 (inzwischen auch
auf Englisch: Czechs, Germans, Jews? National Identity and the Jews of Bohemia,

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

199

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


buch der deutschen Literatur Prags und der Böhmischen Länder“9 – eben
das „Netzwerk“ der „informellen Akteur*innen“ im Bereich der Literatur
der Böhmischen Länder hervor, das die Grenzen der Volksgruppen über-
schritt.

Ungeklärt bleibt auch durch die Definition des ‚userwikis‘ die Differenz
der Transnationalität zur Interkulturalität. Offenbar geht es beim behaup-
teten Mehrwert von ‚Transnationalität‘ aber um einen grundsätzlichen
Mehrwert des ‚Trans-‘ gegenüber dem ‚Inter-‘, den auch Wolfgang Welsch
für sein Konzept der Transkulturalität in Anspruch genommen hat:

„Die begriffliche Revision, die das Konzept der Transkulturalität vor-
schlägt, bezieht sich […] vor allem […] auf die extensionale Bedeu-
tungsdimension von ‚Kultur‘. Es rät, diese Extension anders zu verste-
hen als traditionell. Nämlich nicht mehr nach dem alten Modell klar
voneinander abgegrenzter Kulturen, sondern nach dem Modell von
Durchdringungen und Verflechtungen. Und zwar deshalb, weil Kul-
tur heute – so die Behauptung – de facto derart permeativ und nicht
separatistisch verfasst ist.“10

Dieter Heimböckel und ich haben dies in unserem programmatischen
Aufsatz „Interkulturalität als Projekt“ dahingehend kommentiert, „dass
Welsch die Komplexität vorangegangener Kulturmodelle und eines frühe-
ren In-, Gegen- und Miteinanders von Kulturen vorsätzlich und sträflich
unterschätzt“11, weil er offensichtlich davon ausgeht, dass Kulturen erst
„heute“ permeativ verfasst seien. Grundsätzlicher haben Andreas Langen-
ohl, Ralph Poole und ich in unserer Einleitung zum Sammelband „Trans-
kulturalität. Klassische Texte“ die große Geste Welschs kritisiert, mit dem

New York: Berghahn Books, 2013) – sowie: Koeltzsch, Ines: Geteilte Kulturen.
Eine Geschichte der tschechisch-jüdisch-deutschen Beziehungen in Prag (1918–
1938). München: Oldenbourg, 2012.

9 Becher, Peter/Höhne, Steffen/Krappmann, Jörg/Weinberg, Manfred (Hrsg.):
Handbuch der deutschen Literatur Prags und der Böhmischen Länder, Stuttgart:
Metzler, 2017.

10 Welsch, Wolfgang: Was ist eigentlich Transkulturalität?, in: Kimmich, Dorothee/
Schahadat, Schamma (Hrsg.): Kulturen in Bewegung. Beiträge zur Theorie und
Praxis der Transkulturalität, Bielefeld: transcript 2012, S. 25–40, hier: S. 26.

11 Heimböckel, Dieter/Weinberg, Manfred: Interkulturalität als Projekt, in: Wuts-
dorff, Irina/Zbytovský, Štěpán (Hrsg): Themenheft „Übersetzen. Praktiken kultu-
rellen Transfers am Beispiel Prags“ der Zeitschrift für interkulturelle Germanistik,
Bielefeld: transcript, 2014, S. 119–144.

Manfred Weinberg

200

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


Konzept der „Transkulturalität“ bisher „unerblicktes Neuland“12 zu betre-
ten, sowie die Behauptung, die permeative Verfasstheit von Kulturen lasse
sich „im Rahmen der ‚Interkulturalität‘ nicht denken“13.

Kultur

1952 haben die beiden Anthropologen Alfred L. Kroeber und Clayd
Kluckhohn einen schmalen Band mit dem Titel „Culture“ publiziert und
mit ihm – so der Untertitel – eine „Critical Review of Concepts and Defi-
nitions“14 von Kultur vorgelegt. Sie kamen auf 240 unterschiedliche Defi-
nitionen von Kultur! Auch beim Konzept ‚Kultur‘ haben wir es also mit
etwas zu tun, das sich offenbar kaum bestimmen lässt.

Schon 1871 hat Edward B. Tylor, der Begründer der Sozialanthropolo-
gie, es mit dieser Definition versucht: Kultur sei „that complex whole
which includes knowledge, belief, art, morals, law, custom and any other
capabilities and habits acquired by man as a member of society“15. Tylor
weist damit darauf hin, dass Kultur den Menschen als Teil einer Gesell-
schaft betrifft. Gesellschaften haben Kultur, nicht Individuen – oder anders
gesagt: Kultur habe ich niemals für mich allein. Damit scheint auch bezüg-
lich dieses Begriffes etwas auf, das oben schon bei der Betrachtung des
Konzepts der Transnationalität begegnet: Wenn einesteils von Ländern/
Nationen/Gesellschaften, andernteils vom „Austausch zwischen Akteur*in-
nen“ die Rede ist, dann wird auf der einen Seite ein Konzept in Anschlag
gebracht, das die Einzelnen zugunsten eines wie auch immer gearteten
‚Gesamt‘ übersteigt, auf der anderen aber eben auf diese Einzelnen als „Ak-
teur*innen“ rekurriert. Darauf wird sowohl bezüglich des Konzepts der
Politik als auch und besonders bezogen auf das Erinnern zurückzukom-
men sein.

In seinem Buch „Spurenlesen. Der Ethnologe und das Entgleiten der
Fakten“ hat Clifford Geertz folgende kleine Geschichte des Kulturbegriffs
formuliert:

1.2.

12 Langenohl, Andreas/Poole, Ralph/Weinberg Manfred: Vorwort, in: dies. (Hrsg.):
Transkulturalität. Klassische Texte, Bielefeld: transcript, 2015, S. 9–18, hier: S. 14.

13 Ebd., S. 17.
14 Kroeber, Alfred/Kluckhohn, Clyde: Culture. A Critical Review of Concepts and

Definitions, New York: Vintage Books, 1952.
15 Tylor, Edward: Primitive Culture, New York: G.P. Putnam’s sons, 1920 (Erstaus-

gabe: 1871), S. 1.

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

201

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


„Einstmals vor nicht allzu langer Zeit, als das Abendland über erheb-
lich größere Selbstgewissheit verfügte und sich über das, was es war
und was es nicht war, viel sicherer war, hatte der Kulturbegriff eine fes-
te Form und bestimmte Konturen. Zunächst grenzte er einfach, global
und evolutionär, das Abendland – rational, historisch, fortschrittlich,
fromm – vom Nicht-Abendland – abergläubisch, statisch, archaisch,
magisch – ab. Später, als dies aus einer Vielzahl von ethischen, politi-
schen und gedankenschwer wissenschaftlichen Gründen zu grob er-
schien und zu offen, entstand das Bedürfnis nach einer exakteren, an-
erkennenderen Darstellung der Welt anderswo und der Begriff ver-
schob sich in Richtung auf die Form, die uns heute vertraut ist – Le-
bensweise eines Volkes. Inseln, Stämme, Gemeinschaften, Nationen,
Zivilisationen [...] am Ende auch Klassen, Regionen, ethnische Grup-
pen, Minderheiten, Jugendliche [...] hatten Kulturen: Arten und Wei-
sen, wie man etwas tut, ausgeprägt und charakteristisch; jeder hatte
eine für sich. Wie die meisten Ideen in den Humanwissenschaften
wurde diese Vorstellung praktisch in demselben Augenblick attackiert,
in dem sie artikuliert wurde. […] Schon allein auf die Vorstellung von
einem kulturellen Schema hagelte es Fragen, und sie hageln immer
noch. Es gab Fragen im Hinblick auf die Kohärenz von Lebensweisen
und das Ausmaß, in dem sich zusammenhängende Ganzheiten bilden.
Es gab Fragen hinsichtlich ihrer Homogenität und des Ausmaßes, in
dem allen Angehörigen eines Stammes, einer Gemeinschaft oder sogar
einer Familie (von einer Nation oder einer Zivilisation ganz zu schwei-
gen) ähnliche Glaubensvorstellungen, Praktiken, Gewohnheiten und
Empfindungen gemeinsam sind. Es gab Fragen zur Diskretheit, zu der
Möglichkeit, einen Punkt anzugeben, an dem die eine Kultur, sagen
wir die lateinamerikanische, aufhört und die nächste, sagen wir die in-
dianische, anfängt. Es gab Fragen [...] im Hinblick auf die schiere Mög-
lichkeit, dass jemand, ob von innen oder außen, etwas so Gewaltiges
wie eine ganze Lebensweise erfasst und die Worte zu ihrer Beschrei-
bung findet. Die Anthropologie – oder jedenfalls die Sorte, die Kultu-
ren erforscht – geht ihren Weg unter dem Vorwurf der Belanglosig-
keit, Befangenheit, Illusion und Undurchführbarkeit.“16

Am Anfang des Abendlands hatte der Kulturbegriff also eine feste Form:
Die antiken Griechen haben in diesem Sinne zwischen sich und den Bar-
baren unterschieden – und es war ihnen der Unterschied zwischen Kultur

16 Geertz, Clifford: Spurenlesen. Der Ethnologe und das Entgleiten der Fakten,
übersetzt von Martin Pfeiffer, München: C.H. Beck, 1997, S. 53f.

Manfred Weinberg

202

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


und Unkultur. Schon in Herodots „Historien“ aus dem 5. Jahrhundert vor
Christus findet sich jedoch die Bestimmung, er lege seine Forschungen
dar, damit „das Andenken an große und wunderbare Taten“17 von Helle-
nen und Barbaren nicht erlösche, womit er anerkennt, dass nicht nur die
Griechen, sondern eben auch die Barbaren Bewahrenswertes, also Kultur
hatten. Dies ist der erste Schritt zu einer Pluralisierung des Kulturbegriffs,
den Geertz dann bei der Bestimmung der Kultur als „Lebensweise eines
Volkes“ enden lässt, um gleich noch weiter zu pluralisieren: auch „Klassen,
Regionen, ethnische Gruppen, Minderheiten, Jugendliche“ hätten Kultu-
ren – ausgeprägte und charakteristische Arten und Weisen, „wie man etwas
tut“. Mit der benannten Pluralisierung ist aber immer noch die Unterstel-
lung der inneren Einheitlichkeit der so nebeneinander gestellten Kulturen
verbunden, die auch Wolfgang Welsch als „ein internes Homogenitätsge-
bot und ein externes Abgrenzungsgebot“18 gegeneinander abgegrenzter
Kulturen benannt hat. Gerade diese Einheitlichkeit aber wird dann von
Geertz radikal befragt: Kann man wirklich voraussetzen, dass allen Mitglie-
dern einer Gemeinschaft „ähnliche Glaubensvorstellungen, Praktiken, Ge-
wohnheiten und Empfindungen gemeinsam sind“? Wenn nicht, muss
man von einer inneren Pluralität von Gesellschaften ausgehen, die dann
aber auch jede Rede von der Einheit ihrer Erinnerungskultur in Frage
stellt. Und: Kann man überhaupt angeben, wo die eine Kultur aufhört und
die andere beginnt, also Kulturen tatsächlich voneinander abgrenzen?
Wenn nicht, wird nicht nur das Konzept der Transkulturalität obsolet
(man müsste dann eine noch weitergehende Permeativität denken), son-
dern auch – auf der Ebene des Nationalen, das unter dieser Voraussetzung
ebenfalls nicht mehr als Einheit, sondern als Vielheit erscheint – das Kon-
zept der Transnationalität, was erneut zeigt, wie sehr dieses von den vor-
aus-gesetzten Nationen abhängig ist.

Politik

Hier halte ich mich kurz: Klaus Schubert und Martina Klein haben in dem
von ihnen herausgegebenen „Politiklexikon“ definiert, Politik bezeichne
„jegliche Art der Einflussnahme und Gestaltung sowie die Durchsetzung
von Forderungen und Zielen, sei es in privaten oder öffentlichen Berei-
chen.“ Weiter ist vom „Handeln des Staates und [...] Handeln in staatli-

1.3.

17 Herodot: Historien, übersetzt von August Horneffer, Stuttgart: Kröner, 1971, S. 1.
18 Welsch, Transkulturalität, S. 27.

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

203

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


chen Angelegenheiten“ die Rede und von der „aktive[n] Teilnahme an der
Gestaltung und Regelung menschlicher Gemeinwesen“19. Man hat es also
auch bei der Politik mit einem Feld zu tun, das einerseits von einem jewei-
ligen ‚Gesamt‘ bestimmt ist (Staat/Gemeinwesen) und andererseits von
‚Teilnehmenden‘, also „Akteur*innen“, somit jenen, die, wenn sie sich
nicht im Rahmen eines Staates engagieren, sondern dessen Grenzen über-
schreiten, zu den Grundbestimmungen des Transnationalen gehören.

Erinnerung

Die Ausführungen zur Politik konnten auch deshalb so kurz bleiben, weil
das, was für das gestellte Thema interessant ist, nämlich die Frage nach der
Bedeutung des ‚Gesamt‘ und der ‚Einzelnen‘ noch prägnanter in Bezug auf
das Erinnern vorgeführt werden kann.

Maurice Halbwachs‘ Begründung seines Modells des kollektiven Ge-
dächtnisses fokussiert ja eben dies, wenn er ausführt, dass das Individuum
in seinen Erinnerungen gezwungen sei, sich auch auf Dinge zu beziehen,
„die außerhalb seiner selbst liegen und von der Gesellschaft festgelegt wor-
den sind“20. Dies zeigt aber die Untrennbarkeit der beiden Bereiche an: In
meinen individuellen Erinnerungen beziehe ich mich unhintergehbar
auch auf Dinge, die „von der Gesellschaft festgelegt worden sind“. Das
heißt allerdings eben auch umgekehrt: Auch das kollektive Gedächtnis fin-
det notgedrungen in meinen individuellen Erinnerungen statt. Interessant
ist dabei, dass Halbwachs von einem aktiven ‚Festlegen‘ der Inhalte des
kollektiven Gedächtnisses schreibt, denn so rückt er sein Konzept in die
Nähe dessen, was im Titel dieses Beitrags ‚Erinnerungspolitik‘ genannt
wird: das vorsätzlich zu künftigem Erinnern/Gedenken Zugerichtete. Zu-
dem wird die ‚Gesellschaft‘ hier offenbar ihrerseits zu einem ‚Akteur‘, auch
wenn ganz und gar nicht klar ist, wie ein Gesamt der Vielen überhaupt –
jenseits der Einzelnen – agieren kann.

Die Grundthese meiner Habilitationsschrift „Das ‚unendliche Thema‘.
Erinnerung und Gedächtnis in der Literatur/Theorie“21 besagt, dass man
eigentlich über das Erinnern – das individuelle wie das kollektive – über-

1.4.

19 Schubert, Klaus/Klein, Martina: Das Politiklexikon, 4. Auflage., Bonn: Dietz,
2006, S. 230.

20 Halbwachs, Maurice: Das kollektive Gedächtnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1985,
S. 35.

21 Weinberg, Manfred: Das „unendliche Thema“. Erinnerung und Gedächtnis in der
Literatur/Theorie, Tübingen: Francke, 2006.

Manfred Weinberg

204

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


haupt nichts sagen kann. Da zuletzt alles Erinnern ist, führt der Versuch,
etwas zu Erinnerung und Gedächtnis zu sagen, zwangsläufig zu einer An-
wendung des Erinnerns auf sich selbst. Solche Selbstanwendung endet im-
mer in einem regressus ad infinitum, der klare Bestimmungen nicht zulässt.
Wie kann man aber 700 Seiten über ein Thema schreiben, von dem man
behauptet, dass es eigentlich nichts Präzises dazu zu sagen gibt? Nun zeigt
die Länge meines Buches, dass sich zu Erinnerung und Gedächtnis tatsäch-
lich allerhand sagen lässt. Die Rede von Erinnerung und Gedächtnis kann
sich nur nicht befreien von jenem Mit- und Gegeneinander von Verein-
deutigung und Unendlichkeit, das schon jeden einfachen Akt des Erin-
nerns (ja, eigentlich schon der Wahrnehmung) bestimmt. Wenn man sich
an etwas erinnert, macht man zwangsläufig aus der Unendlichkeit/Unfass-
barkeit eines Geschehens eine fassbare und somit erzählbare Geschichte –
was ja übrigens auch für das, was man Erinnerungskultur nennt, gilt: aus
der unendlich komplexen Geschichte einer Gemeinschaft/Gesellschaft/
eines Volkes werden erzählbare Geschichten, die zur Identifikation auffor-
dern. Solche fassbaren Geschichten sind aber alles andere als stabil. Mag
die erste Erinnerung noch bloß die Frage aufwerfen, wie sie sich zum ori-
ginalen Ereignis verhält (und dies tut sie niemals als adaequatio memoriae
ad rem, also als das Ereignis ‚wahrhaftig‘ wiederholende), so wird, wenn
man sich des gleichen Ereignisses noch einmal erinnert, diese Erinnerung
allein dadurch schon verändert worden sein, dass man sich nun auch da-
ran erinnert, sich schon einmal daran erinnert zu haben – vor allem, wenn
dies unter irgendwelchen besonderen Umständen erfolgt ist. Dies aber
heißt auch, dass die Erinnerung an ein Ereignis mit unendlich vielen ande-
ren Erinnerungen an unendlich viele andere Ereignisse verknüpft ist und
nicht als unabhängig von diesen gedacht werden kann.

Dieses Mit- und Gegeneinander von Vereinheitlichung und Unendlich-
keit betrifft aber nicht nur das individuelle Erinnern, sondern auch das
kulturelle Gedächtnis. Dieses hat Jan Assmann als eine ausdrückliche
‚Überlieferung‘ beschrieben, als „den jeder Gesellschaft und jeder Epoche
eigentümlichen Bestand an Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern und -Riten“,
„in deren ‚Pflege‘ sie ihr Selbstbild stabilisiert und vermittelt“22. Er hat
hinzugefügt, dass die Frage, welche Vergangenheit die Gesellschaft darin
„in der Wertperspektive ihrer identifikatorischen Aneignung hervortreten

22 Assmann, Jan: Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität, in: Ders./
Hölscher, Tonio (Hrsg.): Kultur und Gedächtnis, Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
1988, S. 9–19, hier S. 15.

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

205

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


lässt“, etwas sagt über das, „was sie ist und worauf sie hinauswill“23. Die
Doppelformel vom ‚so sein‘ und auf etwas ‚hinauswollen‘ entspricht übri-
gens wiederum der Zweiheit von ‚Erinnerungskultur und -politik‘. Das ‚so
[S]ein‘ steht für das (auf welchen Wegen auch immer) üblich Gewordene,
das ‚[H]inauswollen‘ für das aktive Herbeiführen, das als Wesensmerkmal
der Politik und damit auch der Erinnerungspolitik gilt.

Man kann an Jan Assmanns Konzept des kulturellen Gedächtnisses, so
kanonisiert es inzwischen auch ist, durchaus noch Fragen richten – im Be-
sonderen an den Singular, mit dem sich – in der Tradition Halbwachs‘ –
hier ‚die‘ Gesellschaft als Akteur, der auf etwas hinauswill, benannt findet.

Herr Cohn und das „Denken-wie-üblich“

In ihrem Text „We Refugees“ hat Hannah Arendt 1943 unter anderem von
Herrn Cohn berichtet. Man liest: „Eines Tages wird jemand die wahre Ge-
schichte dieser jüdischen Auswanderung aus Deutschland [gemeint ist der
Gang jüdischer Deutscher ins Exil auf der Flucht vor den Nationalsozialis-
ten; M.W.] schreiben; und er wird mit der Beschreibung jenes Herrn Cohn
aus Berlin, der immer ein 150prozentiger Deutscher, ein deutscher Super-
patriot war, beginnen müssen. 1933 fand Herr Cohn Schutz in Prag und
wurde recht schnell zu einem überzeugten tschechischen Patrioten – ein
so wahrhaftiger und treuer tschechischer Patriot, wie er ein deutscher ge-
wesen war. Die Zeit verging, und ungefähr 1937 begann die tschechische
Regierung, schon unter einigem Druck von den Nazis, die jüdischen
Flüchtlinge zu verjagen, unabhängig davon, dass diese sich so energisch als
zukünftige tschechische Bürger fühlten. Unser Herr Cohn ging nach
Wien; um sich dort einzufügen, brauchte es einen entschiedenen österrei-
chischen Patriotismus. Die deutsche Invasion zwang Herrn Cohn, dieses
Land zu verlassen. Er kam zu einem ungünstigen Zeitpunkt nach Paris
und erhielt nie eine reguläre Aufenthaltsgenehmigung. Da er nun schon
große Begabung im Wunschdenken ausgebildet hatte, weigerte er sich,
bloße Verwaltungsmaßnahmen ernst zu nehmen, und war überzeugt, dass
er sein zukünftiges Leben in Frankreich verbringen würde. Daher bereitete
er seine Anpassung an die französische Nation dadurch vor, dass er sich
mit ‚unserem‘ Vorfahren Vercingetorix identifizierte. Über die weiteren

2.

23 Ebd., S. 16.

Manfred Weinberg

206

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


Abenteuer von Herrn Cohn sollte ich mich wohl besser nicht verbreiten,
schätze ich.“24

Wenn Herr Cohn sozusagen aus dem Stand einen tschechischen, öster-
reichischen oder französischen Patriotismus simulieren kann, dann muss
der Erinnerungskultur, die einen solchen Patriotismus ermöglicht, eben
doch eine wiedererkennbare Homogenität eignen, d.h. es muss einen
Grundbestand geben, der sich überhaupt simulieren lässt.

Die Möglichkeit, diesen einfach zu übernehmen, lässt sich allerdings
mit einem ungefähr aus der gleichen Zeit stammenden Text von Alfred
Schütz – „Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch“ – gleich auch
wieder relativieren. Auch Schütz‘ Text handelt von den vor den National-
sozialisten geflohenen Exilanten, vergrundsätzlicht jedoch die mit deren
Schicksal aufgeworfene Frage bezüglich des Versuchs einer Beschreibung,
was es überhaupt heißt, sich in eine fremde Gesellschaft zu integrieren.
Man liest: „Der Handelnde in der sozialen Welt erlebt sie [die Welt; M.W.]
[...] primär als ein Feld seiner aktuellen und potentiellen Handlungen und
nur sekundär als ein Objekt seines Denkens. Insofern er an Kenntnis seiner
sozialen Welt interessiert ist, organisiert er diese Kenntnis nicht in Begrif-
fen eines wissenschaftlichen Systems, sondern in Begriffen der Relevanz
für seine Handlungen.“25 Das bedeutet nichts anderes, als dass wir um die
Gründe für unser Handeln gar nicht wirklich wissen, sondern eben ein-
fach handeln. Dafür führt Schütz den Begriff „Denken-wie-üblich“26 ein,
was aber eben kein Denken, sondern bloß eine Gewissheit meint, mit un-
seren Handlungen in unserer eigenen Gesellschaft ‚durchzukommen‘.
Schütz folgert, dass das „Wissen des Menschen, der in der Welt seines tägli-
chen Lebens handelt und denkt, nicht homogen ist; es ist erstens inkohä-
rent, zweitens nur teilweise klar und drittens nicht frei von Widersprü-
chen.“27 Solches Wissen habe aber „für die Mitglieder der in-group den
Schein genügender Kohärenz, Klarheit und Konsistenz, um jedermann eine
vernünftige Chance zu geben, zu verstehen und selbst verstanden zu wer-
den. Jedes Mitglied, das in der Gruppe geboren oder erzogen wurde, ak-
zeptiert dieses fix-fertige standardisierte Schema kultureller und zivilisato-

24 Arendt, Hannah: Wir Flüchtlinge, übersetzt von Andreas Langenohl, in: Langen-
ohl/Poole/Weinberg: Transkulturalität, S. 33–44, hier S. 40f.

25 Schütz, Alfred: Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch, in: Langenohl/
Poole/Weinberg: Transkulturalität, S. 45–59, hier S. 46. Erstveröffentlichung un-
ter dem Titel: The Stranger. An Essay in Social psychology, in: American Journal
of Sociology 49/6 (1944), S. 499–507.

26 Schütz: Der Fremde, S. 49 et passim.
27 Ebd., S. 47.

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

207

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


rischer Muster, das ihm seine Vorfahren, Lehrer und Autoritäten als eine
unbefragte und unbefragbare Anleitung für alle Situationen übermittelt
haben, die normalerweise in der sozialen Welt vorkommen.“28 Das erfüllt
ja recht genau den Tatbestand einer Erinnerungskultur.

Kommt man nun in eine fremde Gesellschaft, muss man feststellen,
dass das einem gewohnte „Denken-wie-üblich“ dort nicht mehr taugt, weil
dort ein ganze anderes „Denken-wie-üblich“ herrscht. Man kann dieses
fremde „Denken-wie-üblich“ auch nicht simulieren, wie Arendt es voraus-
setzt (aber zuletzt ja ebenfalls scheitern lässt). Allerdings glaubt Schütz da-
ran, dass man es erlernen kann – durch eine bewusste Aneignung von Wis-
sen. Was den anderen selbstverständlich und sozusagen in Fleisch und
Blut übergegangen ist, muss sich der Fremde äußerst mühsam aneignen:
„Die Angleichung des Neuankömmlings an die in-group, die ihm zuerst
fremd und unvertraut erschien, ist ein kontinuierlicher Prozess, in wel-
chem er die Kultur- und Zivilisationsmuster der fremden Gruppe unter-
sucht. Dann werden diese Muster und Elemente für den Neuankömmling
eine Selbstverständlichkeit, ein unbefragbarer Lebensstil, Obdach und
Schutz. Aber dann ist der Fremde kein Fremder mehr, und seine besonde-
ren Probleme wurden gelöst.“29 Diesen Optimismus über die Möglichkei-
ten einer Integration in eine fremde Gesellschaft muss man nicht teilen –
und auch Schütz stellt sie im Text durchaus mehrfach in Frage, etwa wenn
er schreibt: „Um eine Sprache frei als Ausdrucksschema zu beherrschen,
muß man in ihr Liebesbriefe geschrieben haben; man muß in ihr beten
und fluchen und die Dinge mit jeder nur möglichen Schattierung ausdrü-
cken können, so wie es der Adressat und die Situation verlangen. Nur Mit-
glieder der in-group haben das Ausdrucksschema echt in der Hand und be-
herrschen es frei innerhalb ihres ‚Denkens-wie-üblich‘.“30 Es bleibt also
auch bei Schütz eine Differenz zwischen den Angehörigen einer Gesell-
schaft von Geburt aus und den später Hinzugekommenen.

Ist transnationales Erinnern möglich?

Für das hier behandelte Thema ist aber wichtiger, was sich aus der Anwen-
dung von Schütz‘ Konzept eines ‚Denkens-wie-üblich‘ für die Frage nach
Erinnerungskultur und -politik ergibt, denn im Grunde stellen Schütz‘

3.

28 Ebd., S. 48f.
29 Ebd., S. 57.
30 Ebd., S. 52.

Manfred Weinberg

208

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


Ausführungen die Möglichkeit eines transnationalen Erinnerns radikal in
Frage: Wir alle sind in einem „Denken-wie-üblich“ befangen; der Weg aus
diesem hinaus kann nur unter der großen Anstrengung eines sich anzueig-
nenden Wissens vom Anderen stattfinden. Dieses aber ist wiederum so
schwer zu erwerben, weil der ‚Andere‘ über dieses Wissen ja auch nicht als
Wissen verfügt, sondern als internalisierte Handlungsgewissheit. Kein
Deutscher, Ungar, Pole oder Tscheche kann also wirklich Auskunft geben
über die Inhalte der Erinnerungskultur seiner Nation! Jeder von ihnen lebt
in deren Horizont und hält ihn für selbstverständlich; wenn er nicht für
länger in die Fremde gerät, muss er daran ja auch nichts ändern. Eine
transnationale Erinnerungskultur wäre also nur als sozusagen ‚harte‘ Erin-
nerungspolitik möglich, als unnachgiebiges Einfordern des Erwerbs eines
Wissens um das andere „Denken-wie-üblich“ der Anderen.

Aus Schütz‘ Argumenten ergeben sich weitere Fragen: Kann man von
der inneren Einheit einer etwa ungarischen, polnischen, tschechischen
oder deutschen Erinnerungskultur überhaupt sprechen, wenn diese gar
nicht zu Bewusstsein kommt? Und kann man eine gegebenenfalls für Un-
garn behauptete einheitliche Erinnerungskultur tatsächlich trennscharf
von der deutschen, tschechischen und polnischen abgrenzen? Das ist im
Übrigen noch einmal eine der Fragen von Clifford Geertz, nun ins Erinne-
rungskulturelle gewendet.

Und um in diese Richtung gleich weiter zu fragen: Wie viel gemeinsam
Europäisches steckt aufgrund der Geschichte, in der der europäische Kon-
tinent ja nicht immer schon in Nationen und Völker eingeteilt worden ist,
in einer behauptet einheitlichen ungarischen oder deutschen Erinnerungs-
kultur? Wieder anders aber: Ist das möglicherweise gemeinsame Europäi-
sche im Horizont der als Einheit behaupteten polnischen Erinnerungskul-
tur wirklich das Gleiche, wie in der ihrerseits als Einheit behaupteten
tschechischen Erinnerungskultur?

Über die transnationale Erinnerbarkeit des Holocaust

In einem Beitrag zu einem „internationalen Handbuch zur Linguistik als
Kulturwissenschaft“ zum Lemma ‚Erinnerungskultur‘ habe ich zur ‚Trans-
nationalisierung‘ des Erinnerns an den Holocaust geschrieben:

„Im Gefolge des Falls des Eisernen Vorhangs 1989, der ja auch noch ein-
mal in neuer Weise die Völker ehemaliger Täter und ehemaliger Opfer des
2. Weltkriegs konfrontierte, fanden sich Bestrebungen, das Gedenken an
den Holocaust zu europäisieren/internationalisieren [...] − so auf der Inter-
nationalen Holocaust-Konferenz Anfang 2000 in Stockholm oder durch

4.

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

209

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


die Deklarierung des 27. Januar als Tag der Befreiung des KZ Auschwitz
als offizieller Gedenktag durch viele Staaten der Europäischen Union. Al-
lerdings gestaltet sich eine solche Vereinheitlichung angesichts des bisheri-
gen je ganz unterschiedlichen Umgangs mit diesem Ereignis durchaus
schwierig − auch, weil es von anderen, wiederum unterschiedlich bewerte-
ten Ereignissen (im Fall von Deutschland einerseits und Polen/Tschechien
andererseits: der Vertreibung [...]) überlagert wird. Zu fragen bleibt auch,
ob eine Universalisierung der Erinnerung an den Holocaust nicht vor al-
lem eine Entkonkretisierung des Gedenkens zur Folge hat. Nach dem Un-
tergang des Kommunismus sehen sich die Länder des ehemaligen War-
schauer Paktes vor das Problem gestellt, einen angemessenen Rückbezug
auf diesen an die Stelle des bisher noch vorherrschenden Verdrängens und
Verschweigens zu setzen [...], was gelegentlich von der Mahnung begleitet
wird, über den Holocaust die im Namen des Stalinismus begangenen Ver-
brechen nicht zu vergessen. Während zuletzt von einer europäischen Kul-
tur nur die Rede sein kann, wenn es auch ein einheitliches Erinnern ent-
scheidender gemeinsamer historischer Ereignisse gibt [...], so steht dem
doch die jeweils ganz andere Rolle einzelner Staaten in dieser Geschichte
entgegen, deren Unterschiedlichkeit durch eine solche Vereinheitlichung
vergessen (gemacht) würde.“31

Mehr Stammtische!

Man kann allerdings dieser pessimistischen Diagnose durchaus noch eine
positive Wendung geben. Der tschechische Autor Jaroslav Rudiš hat schon
mehrfach „‚Mehr Stammtische für Europa‘ gefordert, an denen wir uns un-
sere unterschiedlichen Herkünfte und deren Besonderheiten erklären
könnten.“32 Das hört sich zunächst nach der Marotte eines Autors an, mit
dem es sich immer lohnt, ‚auf ein Bier zu gehen‘, wie es im Tschechischen
heißt, wobei die Zahl der Biere damit nicht festgelegt ist. Tatsächlich aber
kommen in diesem Vorschlag die beiden Seiten zusammen, die vorste-
hend als zentrale Unschärfen von Transnationalität, Kultur, Politik und Er-

5.

31 Weinberg, Manfred: Erinnerungskulturen, in: Jäger, Ludwig/Holly, Werner/
Krapp, Peter/Weber, Samuel (Hrsg.): Sprache – Kultur – Kommunikation. Ein in-
ternationales Handbuch zur Linguistik als Kulturwissenschaft, Berlin, New York:
de Gruyter, 2016, S. 571–577, hier S. 575.

32 Ebbinghaus, Uwe: Mit Kafka in der Kneipe, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung
vom 14.10.2017, unter: http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka
-in-der-kneipe/67761.html/ (Stand 27.10.2020).

Manfred Weinberg

210

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html


innerung benannt worden sind: das unklare Verhältnis von ‚Gesamt‘ und
Einzelnem. Am Stammtisch nämlich kommen Einzelne zusammen. Wenn
sie sich aber ihre „unterschiedlichen Herkünfte und deren Besonderhei-
ten“, anders gesagt: ihr jeweiliges „Denken-wie-üblich“ vermitteln, tun sie
das als Interpreten jenes ‚Gesamt‘, aus dem sie stammen. Auch wenn es,
wie oben ausgeführt, nach Alfred Schütz kaum möglich ist, dass wir das
„Denken-wie-üblich“ des/der Anderen in einem (Kneipen-)Gespräch wirk-
lich verstehen, wäre damit aber immerhin doch ein Anfang gemacht. Klar
wäre dann, dass wir als Angehörige verschiedener Gesellschaften/Natio-
nen/(Erinnerungs-)Kulturen eben nicht gleich sind, sondern uns sehr vie-
les unterscheidet. Von da aus könnte man immerhin dem ‚Anders-Den-
ken-wie-für-mich-üblich“ des Anderen Raum geben, und es könnte sich
zwar kein gemeinsames transnationales Erinnern, immerhin aber eine zur
Kenntnis genommene Vielfalt der Stimmen ergeben, deren Kakophonie
sich vielleicht in einem sicher langen Prozess abschwächen ließe. Transna-
tionales Erinnern wäre dann kein gemeinsam gleiches Erinnern, sondern
ein vielfältiges als Ausdruck der verschiedenen Erinnerungskulturen, die es
eben immer nur im Plural gibt.33 Als Erinnerungspolitik aber wären die
Stammtische nicht der Versuch der Vereinheitlichung und sozusagen
‚Gleichschaltung‘, sondern eines Miteinander des Vielen. Sie entsprächen
somit Johannes Urzidils Konzept des ‚Hinternationalen‘ als „Doppelheit
von vordergründiger nationalkultureller Trennung und hintergründiger,
so aber grundlegender [europäischer] Gemeinsamkeit“34 – ein demokrati-
sches Konzept von Erinnerungspolitik, das durchaus daraufhin zu befra-
gen wäre, ob es nicht auch das bessere Modell für Europa wäre, in dem
dann eben auch die westeuropäischen und ostmitteleuropäischen Stim-
men endlich gleichberechtigt zu vernehmen wären.

33 Ein gemeinsam gleiches Erinnern ist zumindest bei den oben erwähnten Maß-
nahmen zu einer gesamteuropäischen Erinnerung an den Holocaust intendiert,
aber auch etwa vom Museum für europäische Geschichte in Brüssel, das die Ge-
schichte Europas eben aus einer gesamteuropäischen Perspektive und nicht als
Summe seiner nationalen Geschichten zeigen will. An welche Grenzen das gerät,
macht die heftige Invektive der polnischen Regierung deutlich, die dem Museum
unter anderem vorwirft, es huldige dem Kommunismus.

34 Weinberg, Transnationalität in den Böhmischen Ländern, S. 345.

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

211

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195


Literatur

Arendt, Hannah: Wir Flüchtlinge, übersetzt von Andreas Langenohl, in: Langen-
ohl, Andreas/Poole, Ralph/Weinberg Manfred (Hrsg.): Transkulturalität. Klassi-
sche Texte, Bielefeld: transcript, 2015, S. 33–44.

Assmann, Jan: Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität, in: Ders./Hölscher,
Tonio (Hrsg.): Kultur und Gedächtnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1988, S. 9–
19.

Becher, Peter/Höhne, Steffen/Krappmann, Jörg/Weinberg, Manfred (Hrsg.): Hand-
buch der deutschen Literatur Prags und der Böhmischen Länder, Stuttgart:
Metzler, 2017.

Bischoff, Doerte/Komfort-Hein, Susanne (Hrsg.): Handbuch Literatur & Transna-
tionalität, Berlin: de Gruyter, 2019.

Čapková, Kateřina: Ceši, Nemci, Zidé? Národní identita Zidu v Cechách 1918–
1938, Prag: Paseka Nakladatelstvi Publishing House, 2005 (inzwischen auch auf
Englisch: Czechs, Germans, Jews? National Identity and the Jews of Bohemia,
New York: Berghahn Books, 2013).

Ebbinghaus, Uwe: Mit Kafka in der Kneipe, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung,
vom 14.10.2017, unter: http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kaf
ka-in-der-kneipe/67761.html/ (Stand 27.10.2020).

Eisner, Paul/Pavel: Německá literatura na půdě Československé republiky, in: Čes-
koslovenská vlastivěda, Bd. 7: Písemnictví, Praha: Sfinx, 1933, S. 325–377. (Deut-
sche Übersetzung: Die deutsche Literatur auf dem Boden der ČSR von 1848
bis 1933, in: Jahrbuch des Adalbert Stifter Institutes des Landes Oberösterreich
9,10 [2002/2003], S. 124–199).

Geertz, Clifford: Spurenlesen. Der Ethnologe und das Entgleiten der Fakten, über-
setzt von Martin Pfeiffer, München: C.H. Beck, 1997.

Halbwachs: Maurice: Das kollektive Gedächtnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1985.
Heimböckel, Dieter/Weinberg, Manfred: Interkulturalität als Projekt, in: Wuts-

dorff, Irina/Zbytovský, Štěpán (Hrsg): Themenheft „Übersetzen. Praktiken kul-
turellen Transfers am Beispiel Prags“ der Zeitschrift für interkulturelle Germa-
nistik, Bielefeld: transcript, 2014, S. 119–144.

Herodot: Historien, übersetzt von August Horneffer, Stuttgart: Kröner, 1971.
Koeltzsch, Ines: Geteilte Kulturen. Eine Geschichte der tschechisch-jüdisch-deut-

schen Beziehungen in Prag (1918–1938), München: Oldenbourg, 2012.
Kroeber, Alfred/Kluckhohn, Clyde: Culture. A Critical Review of Concepts and

Definitions, New York: Vintage Books, 1952.
Langenohl, Andreas / Poole, Ralph / Weinberg Manfred: Vorwort, in: dies. (Hrsg.):

Transkulturalität. Klassische Texte, Bielefeld: transcript, 2015, S. 9–18.
Schubert, Klaus/Klein, Martina: Das Politiklexikon, 4. Auflage., Bonn: Dietz, 2006.
Schütz, Alfred: Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch, in: Langenohl/

Poole/Weinberg: Transkulturalität, S. 45–59. Erstveröffentlichung unter dem Ti-
tel: The Stranger. An Essay in Social Psychology, in: American Journal of Sociol-
ogy 49/6 (1944), S. 499–507.

Manfred Weinberg

212

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html


Transnationalität, in: Userwikis der Freien Universität Berlin, Sozial- und Kultur-
anthropologie, unter: https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageI
d=45482012#space-menu-link-content (Stand: 27.10.2020).

Tylor, Edward: Primitive Culture, New York: G.P. Putnam’s sons, 1920 (Erstaus-
gabe: 1871).

„Übersicht“ zum „Handbuch Literatur & Transnationalität“, unter: https://www.de
gruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview (Stand 27.10.2020).

Urzidil, Johannes: Predella. Relief der Stadt, in: ders.: Prager Triptychon. Erzählun-
gen. München: Langen-Müller, 1960, S. 7–27.

Weinberg, Manfred: Das „unendliche Thema“. Erinnerung und Gedächtnis in der
Literatur/Theorie, Tübingen: Francke, 2006.

Weinberg, Manfred: Erinnerungskulturen, in: Jäger, Ludwig/Holly, Werner/Krapp,
Peter/Weber, Samuel (Hrsg.): Sprache – Kultur – Kommunikation. Ein interna-
tionales Handbuch zur Linguistik als Kulturwissenschaft, Berlin, New York: de
Gruyter, 2016, S. 571–577.

Weinberg, Manfred: Transnationalität in den Böhmischen Ländern, in: Bischoff,
Doerte/Komfort-Hein, Susanne (Hrsg.): Handbuch Literatur & Transnationali-
tät, Berlin: de Gruyter, 2019, S. 341–350.

Welsch, Wolfgang: Was ist eigentlich Transkulturalität?, in: Kimmich, Dorothee/
Schahadat, Schamma (Hrsg.): Kulturen in Bewegung. Beiträge zur Theorie und
Praxis der Transkulturalität, Bielefeld: transcript 2012, S. 25–40.

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

213

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview


https://doi.org/10.5771/9783845290539-195 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

	1. Transnationalität, Kultur, Politik, Erinnerung
	1.1. Transnationalität
	1.2. Kultur
	1.3. Politik
	1.4. Erinnerung

	2. Herr Cohn und das „Denken-wie-üblich“
	3. Ist transnationales Erinnern möglich?
	4. Über die transnationale Erinnerbarkeit des Holocaust
	5. Mehr Stammtische!
	Literatur

