Teil I11:
Eine europaische Erinnerungskultur?

https://doi. 216.73.216.36, am 20.01.2026, 1953:46. ©
a des Inhahts Im f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

hitps://dol. 216.73.216.38, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
\a des Inhatts Im

10r oder In KI-Sy: Y


https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

Manfred Weinberg

1. Transnationalitit, Kultur, Politik, Erinnerung

Im Falle mancher Themen finden sich Begriffe zusammen, die allesamt
von besonderen Unscharfen geprigt sind, was allerdings ganz und gar
nicht gegen diese Themen spricht, nur zu einer besonderen Vorsicht bei
ihrer Behandlung mahnt. Die im Titel' dieses Beitrags stchenden Begriffe
seien von daher zunichst auf eben diese Unschirfen hin befragt.

1.1. Transnationalitdt

Zu einem 2019 erschienenen Handbuch zu ,Literatur & Transnationali-
tat“ verspricht die Ankiindigung auf der Homepage des de Gruyter-Ver-
lags: ,Das Handbuch fithrt erstmals systematisch und historisch die aktuell
diskutierten Forschungsperspektiven und den in verschiedener Hinsicht
erprobten besonderen Erkenntniswert des Begriffs der Transnationalitit —
etwa gegentber Internationalitdt und Transkulturalitit — fur die kulturwis-
senschaftlich fundierte Literaturforschung zusammen.“? Es scheint mir

1 Die Begriffe sind dabei jene, die sich die internationale und interdisziplinire Som-
meruniversitit ,Erinnerungskultur in Mittel- und Osteuropa. Nationalsozialismus
und Kommunismus in Politik und Literatur®, auf die dieser Sammelband zurtick-
geht, als Thema gegeben hat. Man las zur knappen Profilierung auf dem Flyer zur
Sommeruniversitit: ,In den Landern Mittel- und Osteuropas sind die nationalso-
zialistische und die kommunistische Vergangenheit umstrittene Themen, die so-
wohl in politischen Debatten als auch in der Literatur prasent sind. Bemerkens-
wert ist, dass trotz des engen thematischen Bezugs die Auseinandersetzung mit der
Erinnerungspolitik und -kultur in der Politik- und Literaturwissenschaft bislang
weitgehend getrennt erfolgt.“ Dabei fokussiere ich in diesem Beitrag mit Bedacht
auf die Frage von ,Erinnerungskultur und -politik und damit auf die Frage nach
einem wie auch immer vorab ,Gegebenen® und einem aktiv Gestalteten, was eben
auch zur Frage nach den Akteuren des Gegebenen wie der Gestaltung fiihrt.

2 ,Ubersicht“ zum ,Handbuch Literatur & Transnationalitat“ unter: https:/www.de
gruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview (Stand 27.10.2020). Bischoff,

197

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview

Manfred Weinberg

symptomatisch, dass ein Mehrwert des Konzepts der Transnationalitit hier
zwar versprochen, aber noch nicht einmal knapp konkretisiert wird.

Schaut man sich im Internet weiter nach griffigen Bestimmungen von
Transnationalitit um, findet man etwa die nachstehende in einem ,userwi-
ki® zur Sozial- und Kulturanthropologie der Freien Universitit Berlin:
»ransnationalitit beschreibt ein von informellen Akteur*innen aufgebau-
tes Netzwerk und den organisierten Austausch zwischen Akteur*innen in
verschiedenen Landern. / [...] / Transnational kann in Abgrenzung zu dem
Begrift international verstanden werden, bei dem es vor allem um die Be-
ziehung zwischen Staaten und weniger um Akteur*innen in den einzelnen
Landern geht. Transnationale Netzwerke setzen sich also Gber die staatli-
chen Landergrenzen hinweg.*?

Das erklart immerhin die Differenz zum auch in der Handbuch-Ankin-
digung benannten Begriff der Internationalitit, der eben eine Kooperation
von Nationen meint, bleibt aber seinerseits in Widerspriichen verfangen.
Transnationalitat soll sich iber ,staatliche[] Landergrenzen® hinwegsetzen;
definiert wird sie aber als ,organisierte[r] Austausch zwischen Akteur*in-
nen in verschiedenen Lindern“, so dass das Konzept der Nationen/Lander
zur Voraus-Setzung seiner transnationalen Uberschreitung wird, anders ge-
sagt: Transnationalitit doch als abhingig von den Nationen bestimmt
wird.4

Ich selbst habe mich an diesem Handbuch mit einem Beitrag zur
»Transnationalitit in den B6hmischen Landern® beteiligt. Darin heifSt es
zu Beginn:

»Die spezifische Interkulturalitit der Bohmischen Linder bis zur Ver-
treibung der Deutschen aus ihnen nach dem Zweiten Weltkrieg ist immer
wieder auf die Formel eines Zusammenlebens von ,Tschechen, Deutschen,
Juden® gebracht worden [...]. Diese Formel scheint zunichst einem Katego-
rienfehler geschuldet: zwei nationalkulturellen Attribuierungen steht eine
religidse Attribuierung zur Seite. Doch ist diese Diagnose in mehrfacher
Hinsicht falsch, denn erstens waren ,die‘ Deutschen ja keine Staatsangeho-
rigen des Deutschen Reiches, sondern — wie ,die‘ Tschechen — solche der k.

Doerte/Komfort-Hein, Susanne (Hrsg.): Handbuch Literatur & Transnationalitit,
Berlin: de Gruyter, 2019.

3 Transnationalitat, in: Userwikis der Freien Universitat Berlin, Sozial- und Kultur-
anthropologie, unter: https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageld=
45482012#space-menu-link-content (Stand: 27.10.2020).

4 Man kann es auch als Zeichen fiir die Unscharfe resp. fir das noch Offene des Be-
griffs nehmen, dass der Begriff der ,Transnationalitit® in diesem ,userwiki® der als
letzter noch einmal Giberarbeitete ist.

198

hitps://dol. 216.73.216.38, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In



https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -polittk

u. k.-Monarchie Osterreich-Ungarn, so dass beide ,Gruppen‘ bis 1918 na-
tional gesehen Osterreicher waren und nur bezogen auf ihre Mutterspra-
chen Deutsche und Tschechen. Zweitens war ,judisch® ab einem bestimm-
ten Zeitpunkt doch auch eine nationale Kategorie, weil in den Volkszah-
lungen der Ersten Tschechoslowakischen Republik ab 1920 die Méglich-
keit bestand, sich eine judische Nationalitat zuzuschreiben.“

Nach der Definition im ,userwiki‘ der FU Berlin ware diese Transnatio-
nalitat im Ubrigen gar keine, denn sie geht nicht tber ,staatliche Lander-
grenzen“ hinweg, weswegen ich in meinem Beitrag zum Handbuch ,Lite-
ratur & Transnationalitat® auch immer wieder an Grenzen der Anwend-
barkeit des Konzepts der Transnationalitit auf die Interkulturalitit der
Bohmischen Lander gestofSen bin.

Das Verhiltnis der drei benannten Gruppen wurde tbrigens frither als
strikt gegeneinander abgegrenztes verstanden, was sich — bezogen auf die
Autoren der sogenannten ,Prager deutschen Literatur® — etwa auch in der
Rede von ihrem Leben in einem ,dreifachen Ghetto” niederschlug: als
Deutsche unter Tschechen, Juden unter Christen und sozial Hohergestellte
unter sozial niedriger Gestellten. Neuere Forschungen® betonen dagegen
den Austausch zwischen diesen Gruppen und riicken — so z.B. das ,Hand-

5 Weinberg, Manfred: Transnationalitit in den Bohmischen Lindern, in: Bischoff,
Doerte/Komfort-Hein, Susanne (Hrsg.): Handbuch Literatur & Transnationalitt,
Berlin: de Gruyter, 2019, S. 341-350, hier S. 341.

6 Von daher verweise ich in meinem Beitrag zum Handbuch ,Literatur & Transna-
tionalitit“ durchaus programmatisch auf Johannes Urzidils Begriff der ,Hinterna-
tionalitdt’: In Urizidils ,oft zitierter, aber selten theoretisch ernst genommener Be-
schreibung seines Lebens als Junge in Prag liest man®: ,,Ich bin hinternational’,
pflegte er zu sagen. Hinter den Nationen — nicht tiber- oder unterhalb — lief sich
leben und durch die Gassen und Durchhauser streichen® [...]. Urzidil bringt durch
die Absage ans ,[Ulber- oder [Ulnterhalb® nicht nur die kulturelle Vielfalt Prags in
ein Nebeneinander, sondern etabliert durch das Anfiigen nur eines Buchstabens an
das gebrauchliche ,international® eine Doppelheit von vordergriindiger national-
kultureller Trennung und hintergrindiger, so aber grundlegender Gemeinsam-
keit.“ (Weinberg, Transnationalitit in den Béhmischen Landern, S.345. Zitat im
Zitat: Urzidil, Johannes: Predella. Relief der Stadt, in: ders.: Prager Triptychon. Er-
zahlungen. Miinchen: Langen-Miiller, 1960, S. 7-27, hier S. 11; Hervorh. i. Orig.).

7 Eisner, Paul/Pavel: Némeckd literatura na ptidé Ceskoslovenské republiky, in: Ces-
koslovenskd vlastivéda, Bd. 7: Pisemnictvi, Praha: Sfinx, 1933, S.325-377. (Deut-
sche Ubersetzung: Die deutsche Literatur auf dem Boden der CSR von 1848
bis 1933, in: Jahrbuch des Adalbert Stifter Institutes des Landes Oberésterreich
9,10 [2002/2003], S. 124-199).

8 Vgl etwa: Capkové, Katefina: Cesi, Nemci, Zidé? Ndrodn{ identita Zidu v Cechdch
1918-1938, Prag: Paseka Nakladatelstvi Publishing House, 2005 (inzwischen auch
auf Englisch: Czechs, Germans, Jews? National Identity and the Jews of Bohemia,

199

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Manfred Weinberg

buch der deutschen Literatur Prags und der Bohmischen Linder® — eben
das ,Netzwerk® der ,informellen Akteur*innen® im Bereich der Literatur
der Bohmischen Lander hervor, das die Grenzen der Volksgruppen tiber-
schritt.

Ungeklart bleibt auch durch die Definition des ,userwikis‘ die Differenz
der Transnationalitdt zur Interkulturalitit. Offenbar geht es beim behaup-
teten Mehrwert von ,Transnationalitit’ aber um einen grundsitzlichen
Mehrwert des ,Trans- gegeniiber dem ,Inter-, den auch Wolfgang Welsch
fir sein Konzept der Transkulturalitit in Anspruch genommen hat:

»Die begriffliche Revision, die das Konzept der Transkulturalitit vor-
schldgt, bezieht sich [...] vor allem [...] auf die extensionale Bedeu-
tungsdimension von ,Kultur‘. Es rat, diese Extension anders zu verste-
hen als traditionell. Namlich nicht mehr nach dem alten Modell klar
voneinander abgegrenzter Kulturen, sondern nach dem Modell von
Durchdringungen und Verflechtungen. Und zwar deshalb, weil Kul-
tur heute - so die Behauptung — de facto derart permeativ und nicht
separatistisch verfasst ist.“1°

Dieter Heimbockel und ich haben dies in unserem programmatischen
Aufsatz ,Interkulturalitit als Projekt® dahingehend kommentiert, ,dass
Welsch die Komplexitit vorangegangener Kulturmodelle und eines frithe-
ren In-, Gegen- und Miteinanders von Kulturen vorsatzlich und striflich
unterschatze“!!, weil er offensichtlich davon ausgeht, dass Kulturen erst
Lheute“ permeativ verfasst seien. Grundsitzlicher haben Andreas Langen-
ohl, Ralph Poole und ich in unserer Einleitung zum Sammelband ,, Trans-
kulturalitdt. Klassische Texte® die grofSe Geste Welschs kritisiert, mit dem

New York: Berghahn Books, 2013) — sowie: Koeltzsch, Ines: Geteilte Kulturen.
Eine Geschichte der tschechisch-jiidisch-deutschen Beziehungen in Prag (1918-
1938). Minchen: Oldenbourg, 2012.

9 Becher, Peter/Hohne, Steffen/Krappmann, Jorg/Weinberg, Manfred (Hrsg.):
Handbuch der deutschen Literatur Prags und der Bohmischen Linder, Stuttgart:
Metzler, 2017.

10 Welsch, Wolfgang: Was ist eigentlich Transkulturalitat?, in: Kimmich, Dorothee/
Schahadat, Schamma (Hrsg.): Kulturen in Bewegung. Beitrige zur Theorie und
Praxis der Transkulturalitit, Bielefeld: transcript 2012, S. 25-40, hier: S. 26.

11 Heimbockel, Dieter/Weinberg, Manfred: Interkulturalitit als Projekt, in: Wuts-
dorff, Irina/Zbytovsky, Stépén (Hrsg): Themenheft ,Ubersetzen. Praktiken kultu-
rellen Transfers am Beispiel Prags® der Zeitschrift fir interkulturelle Germanistik,
Bielefeld: transcript, 2014, S. 119-144.

200

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

Konzept der , Transkulturalitdt“ bisher ,unerblicktes Neuland“!? zu betre-
ten, sowie die Behauptung, die permeative Verfasstheit von Kulturen lasse
sich ,,im Rahmen der ,Interkulturalitat® nicht denken“13.

1.2. Kultur

1952 haben die beiden Anthropologen Alfred L. Kroeber und Clayd
Kluckhohn einen schmalen Band mit dem Titel ,,Culture® publiziert und
mit ihm - so der Untertitel - eine ,,Critical Review of Concepts and Defi-
nitions“!* von Kultur vorgelegt. Sie kamen auf 240 unterschiedliche Defi-
nitionen von Kultur! Auch beim Konzept ,Kultur® haben wir es also mit
etwas zu tun, das sich offenbar kaum bestimmen lasst.

Schon 1871 hat Edward B. Tylor, der Begriinder der Sozialanthropolo-
gie, es mit dieser Definition versucht: Kultur sei ,that complex whole
which includes knowledge, belief, art, morals, law, custom and any other
capabilities and habits acquired by man as a member of society“!S. Tylor
weist damit darauf hin, dass Kultur den Menschen als Teil einer Gesell-
schaft betrifft. Gesellschaften haben Kultur, nicht Individuen — oder anders
gesagt: Kultur habe ich niemals fiir mich allein. Damit scheint auch bezig-
lich dieses Begriffes etwas auf, das oben schon bei der Betrachtung des
Konzepts der Transnationalitit begegnet: Wenn einesteils von Landern/
Nationen/Gesellschaften, andernteils vom ,,Austausch zwischen Akteur*in-
nen® die Rede ist, dann wird auf der einen Seite ein Konzept in Anschlag
gebracht, das die Einzelnen zugunsten eines wie auch immer gearteten
,Gesamt® Gbersteigt, auf der anderen aber eben auf diese Einzelnen als ,,Ak-
teur*innen® rekurriert. Darauf wird sowohl beztglich des Konzepts der
Politik als auch und besonders bezogen auf das Erinnern zuriickzukom-
men sein.

In seinem Buch ,Spurenlesen. Der Ethnologe und das Entgleiten der
Fakten“ hat Clifford Geertz folgende kleine Geschichte des Kulturbegriffs
formuliert:

12 Langenohl, Andreas/Poole, Ralph/Weinberg Manfred: Vorwort, in: dies. (Hrsg.):
Transkulturalitat. Klassische Texte, Bielefeld: transcript, 2015, S. 9-18, hier: S. 14.

13 Ebd., S.17.

14 Kroeber, Alfred/Kluckhohn, Clyde: Culture. A Critical Review of Concepts and
Definitions, New York: Vintage Books, 1952.

15 Tylor, Edward: Primitive Culture, New York: G.P. Putnam’s sons, 1920 (Erstaus-
gabe: 1871), S. 1.

201

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Manfred Weinberg

»Einstmals vor nicht allzu langer Zeit, als das Abendland tGber erheb-
lich grofere Selbstgewissheit verfigte und sich dber das, was es war
und was es nicht war, viel sicherer war, hatte der Kulturbegriff eine fes-
te Form und bestimmte Konturen. Zunichst grenzte er einfach, global
und evolutionar, das Abendland — rational, historisch, fortschrittlich,
fromm - vom Nicht-Abendland - abergldubisch, statisch, archaisch,
magisch — ab. Spiter, als dies aus einer Vielzahl von ethischen, politi-
schen und gedankenschwer wissenschaftlichen Griinden zu grob er-
schien und zu offen, entstand das Bedurfnis nach einer exakteren, an-
erkennenderen Darstellung der Welt anderswo und der Begriff ver-
schob sich in Richtung auf die Form, die uns heute vertraut ist — Le-
bensweise eines Volkes. Inseln, Stimme, Gemeinschaften, Nationen,
Zivilisationen [...] am Ende auch Klassen, Regionen, ethnische Grup-
pen, Minderheiten, Jugendliche [...] hatten Kulturen: Arten und Wei-
sen, wie man etwas tut, ausgeprigt und charakteristisch; jeder hatte
eine fir sich. Wie die meisten Ideen in den Humanwissenschaften
wurde diese Vorstellung praktisch in demselben Augenblick attackiert,
in dem sie artikuliert wurde. [...] Schon allein auf die Vorstellung von
einem kulturellen Schema hagelte es Fragen, und sie hageln immer
noch. Es gab Fragen im Hinblick auf die Kohédrenz von Lebensweisen
und das Ausmaf, in dem sich zusammenhingende Ganzheiten bilden.
Es gab Fragen hinsichtlich ihrer Homogenitit und des Ausmafes, in
dem allen Angehorigen eines Stammes, einer Gemeinschaft oder sogar
einer Familie (von einer Nation oder einer Zivilisation ganz zu schwei-
gen) dhnliche Glaubensvorstellungen, Praktiken, Gewohnheiten und
Empfindungen gemeinsam sind. Es gab Fragen zur Diskretheit, zu der
Moglichkeit, einen Punkt anzugeben, an dem die eine Kultur, sagen
wir die lateinamerikanische, aufthort und die nachste, sagen wir die in-
dianische, anfangt. Es gab Fragen [...] im Hinblick auf die schiere Mog-
lichkeit, dass jemand, ob von innen oder auflen, etwas so Gewaltiges
wie eine ganze Lebensweise erfasst und die Worte zu ihrer Beschrei-
bung findet. Die Anthropologie — oder jedenfalls die Sorte, die Kultu-
ren erforscht — geht ithren Weg unter dem Vorwurf der Belanglosig-
keit, Befangenheit, Illusion und Undurchfiihrbarkeit.“1¢

Am Anfang des Abendlands hatte der Kulturbegriff also eine feste Form:
Die antiken Griechen haben in diesem Sinne zwischen sich und den Bar-
baren unterschieden — und es war ihnen der Unterschied zwischen Kultur

16 Geertz, Clifford: Spurenlesen. Der Ethnologe und das Entgleiten der Fakten,
ubersetzt von Martin Pfeiffer, Minchen: C.H. Beck, 1997, S. 53f.

202

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

und Unkultur. Schon in Herodots ,Historien“ aus dem $. Jahrhundert vor
Christus findet sich jedoch die Bestimmung, er lege seine Forschungen
dar, damit ,das Andenken an grofle und wunderbare Taten“!” von Helle-
nen und Barbaren nicht erlésche, womit er anerkennt, dass nicht nur die
Griechen, sondern eben auch die Barbaren Bewahrenswertes, also Kultur
hatten. Dies ist der erste Schritt zu einer Pluralisierung des Kulturbegriffs,
den Geertz dann bei der Bestimmung der Kultur als ,Lebensweise eines
Volkes® enden lasst, um gleich noch weiter zu pluralisieren: auch ,,Klassen,
Regionen, ethnische Gruppen, Minderheiten, Jugendliche“ hitten Kultu-
ren — ausgepragte und charakteristische Arten und Weisen, ,wie man etwas
tut“. Mit der benannten Pluralisierung ist aber immer noch die Unterstel-
lung der inneren Einheitlichkeit der so nebeneinander gestellten Kulturen
verbunden, die auch Wolfgang Welsch als ,ein internes Homogenititsge-
bot und ein externes Abgrenzungsgebot“!® gegeneinander abgegrenzter
Kulturen benannt hat. Gerade diese Einheitlichkeit aber wird dann von
Geertz radikal befragt: Kann man wirklich voraussetzen, dass allen Mitglie-
dern einer Gemeinschaft ,dhnliche Glaubensvorstellungen, Praktiken, Ge-
wohnheiten und Empfindungen gemeinsam sind“? Wenn nicht, muss
man von einer inneren Pluralitit von Gesellschaften ausgehen, die dann
aber auch jede Rede von der Einheit ihrer Erinnerungskultur in Frage
stellt. Und: Kann man tiberhaupt angeben, wo die eine Kultur aufhért und
die andere beginnt, also Kulturen tatsichlich voneinander abgrenzen?
Wenn nicht, wird nicht nur das Konzept der Transkulturalitit obsolet
(man musste dann eine noch weitergehende Permeativitit denken), son-
dern auch - auf der Ebene des Nationalen, das unter dieser Voraussetzung
ebenfalls nicht mehr als Einheit, sondern als Vielheit erscheint — das Kon-
zept der Transnationalitdt, was erneut zeigt, wie sehr dieses von den vor-
aus-gesetzten Nationen abhéngig ist.

1.3. Politik

Hier halte ich mich kurz: Klaus Schubert und Martina Klein haben in dem
von ihnen herausgegebenen ,Politiklexikon® definiert, Politik bezeichne
sjegliche Art der Einflussnahme und Gestaltung sowie die Durchsetzung
von Forderungen und Zielen, sei es in privaten oder offentlichen Berei-
chen.“ Weiter ist vom ,,Handeln des Staates und [...] Handeln in staatli-

17 Herodot: Historien, iibersetzt von August Horneffer, Stuttgart: Kroner, 1971, S. 1.
18 Welsch, Transkulturalitat, S. 27.

203

hitps://dol. 216.73.216.38, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Manfred Weinberg

chen Angelegenheiten die Rede und von der ,aktive[n] Teilnahme an der
Gestaltung und Regelung menschlicher Gemeinwesen“!®. Man hat es also
auch bei der Politik mit einem Feld zu tun, das einerseits von einem jewei-
ligen ,Gesamt® bestimmt ist (Staat/Gemeinwesen) und andererseits von
,Teilnehmenden’, also ,Akteur*innen®, somit jenen, die, wenn sie sich
nicht im Rahmen eines Staates engagieren, sondern dessen Grenzen tber-
schreiten, zu den Grundbestimmungen des Transnationalen gehoren.

1.4. Erinnerung

Die Ausfithrungen zur Politik konnten auch deshalb so kurz bleiben, weil
das, was fir das gestellte Thema interessant ist, nimlich die Frage nach der
Bedeutung des ,Gesamt® und der ,Einzelnen‘ noch prignanter in Bezug auf
das Erinnern vorgefithrt werden kann.

Maurice Halbwachs® Begriindung seines Modells des kollektiven Ge-
dachtnisses fokussiert ja eben dies, wenn er ausfiihrt, dass das Individuum
in seinen Erinnerungen gezwungen sei, sich auch auf Dinge zu bezichen,
»die auflerhalb seiner selbst liegen und von der Gesellschaft festgelegt wor-
den sind“?°. Dies zeigt aber die Untrennbarkeit der beiden Bereiche an: In
meinen individuellen Erinnerungen beziehe ich mich unhintergehbar
auch auf Dinge, die ,von der Gesellschaft festgelegt worden sind“. Das
heifSt allerdings eben auch umgekehrt: Auch das kollektive Gedachtnis fin-
det notgedrungen in meinen individuellen Erinnerungen statt. Interessant
ist dabei, dass Halbwachs von einem aktiven ,Festlegen der Inhalte des
kollektiven Gedachtnisses schreibt, denn so rickt er sein Konzept in die
Nihe dessen, was im Titel dieses Beitrags ,Erinnerungspolitik® genannt
wird: das vorsitzlich zu kinftigem Erinnern/Gedenken Zugerichtete. Zu-
dem wird die ,Gesellschaft® hier offenbar ihrerseits zu einem ,Akteur, auch
wenn ganz und gar nicht klar ist, wie ein Gesamt der Vielen tberhaupt —
jenseits der Einzelnen — agieren kann.

Die Grundthese meiner Habilitationsschrift ,Das ,unendliche Thema“.
Erinnerung und Gedéchtnis in der Literatur/Theorie“?! besagt, dass man
eigentlich Gber das Erinnern — das individuelle wie das kollektive — iiber-

19 Schubert, Klaus/Klein, Martina: Das Politiklexikon, 4. Auflage., Bonn: Dietz,
2006, S. 230.

20 Halbwachs, Maurice: Das kollektive Gedachtnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1985,
S. 35.

21 Weinberg, Manfred: Das ,unendliche Thema®. Erinnerung und Gedichtnis in der
Literatur/Theorie, Tiibingen: Francke, 2006.

204

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -polittk

haupt nichts sagen kann. Da zuletzt alles Erinnern ist, fithrt der Versuch,
etwas zu Erinnerung und Gedachtnis zu sagen, zwangslaufig zu einer An-
wendung des Erinnerns auf sich selbst. Solche Selbstanwendung endet im-
mer in einem regressus ad infinitum, der klare Bestimmungen nicht zulésst.
Wie kann man aber 700 Seiten tber ein Thema schreiben, von dem man
behauptet, dass es eigentlich nichts Prazises dazu zu sagen gibt? Nun zeigt
die Linge meines Buches, dass sich zu Erinnerung und Gedichtnis tatsich-
lich allerhand sagen lasst. Die Rede von Erinnerung und Gedichtnis kann
sich nur nicht befreien von jenem Mit- und Gegeneinander von Verein-
deutigung und Unendlichkeit, das schon jeden einfachen Akt des Erin-
nerns (ja, eigentlich schon der Wahrnehmung) bestimmt. Wenn man sich
an etwas erinnert, macht man zwangsliufig aus der Unendlichkeit/Unfass-
barkeit eines Geschehens eine fassbare und somit erzdhlbare Geschichte —
was ja Ubrigens auch fiir das, was man Erinnerungskultur nennt, gilt: aus
der unendlich komplexen Geschichte einer Gemeinschaft/Gesellschaft/
eines Volkes werden erzahlbare Geschichten, die zur Identifikation auffor-
dern. Solche fassbaren Geschichten sind aber alles andere als stabil. Mag
die erste Erinnerung noch blof die Frage aufwerfen, wie sie sich zum ori-
ginalen Ereignis verhalt (und dies tut sie niemals als adaequatio memoriae
ad rem, also als das Ereignis ,wahrhaftig® wiederholende), so wird, wenn
man sich des gleichen Ereignisses noch einmal erinnert, diese Erinnerung
allein dadurch schon verindert worden sein, dass man sich nun auch da-
ran erinnert, sich schon einmal daran erinnert zu haben - vor allem, wenn
dies unter irgendwelchen besonderen Umstinden erfolgt ist. Dies aber
heifSt auch, dass die Erinnerung an ein Ereignis mit unendlich vielen ande-
ren Erinnerungen an unendlich viele andere Ereignisse verknipft ist und
nicht als unabhingig von diesen gedacht werden kann.

Dieses Mit- und Gegeneinander von Vereinheitlichung und Unendlich-
keit betrifft aber nicht nur das individuelle Erinnern, sondern auch das
kulturelle Gedichtnis. Dieses hat Jan Assmann als eine ausdriickliche
,Uberlieferung* beschrieben, als ,den jeder Gesellschaft und jeder Epoche
eigentiimlichen Bestand an Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern und -Riten®,
»in deren ,Pflege’ sie ihr Selbstbild stabilisiert und vermittelt“22. Er hat
hinzugefiigt, dass die Frage, welche Vergangenheit die Gesellschaft darin
»in der Wertperspektive ihrer identifikatorischen Aneignung hervortreten

22 Assmann, Jan: Kollektives Gedachtnis und kulturelle Identitit, in: Ders./
Holscher, Tonio (Hrsg.): Kultur und Gedachtnis, Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
1988, S. 9-19, hier S. 15.

205

hitps://dol. 216.73.216.38, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Manfred Weinberg

lasst, etwas sagt iber das, ,was sie ist und worauf sie hinauswill“?3. Die
Doppelformel vom ,so sein‘ und auf etwas ,hinauswollen entspricht ibri-
gens wiederum der Zweiheit von ,Erinnerungskultur und -politik‘. Das ,so
[Slein® steht fir das (auf welchen Wegen auch immer) tblich Gewordene,
das ,[H]inauswollen® fiir das aktive Herbeiftihren, das als Wesensmerkmal
der Politik und damit auch der Erinnerungspolitik gilt.

Man kann an Jan Assmanns Konzept des kulturellen Gedichtnisses, so
kanonisiert es inzwischen auch ist, durchaus noch Fragen richten — im Be-
sonderen an den Singular, mit dem sich - in der Tradition Halbwachs® —
hier ,die® Gesellschaft als Akteur, der auf etwas hinauswill, benannt findet.

2. Herr Cobn und das ,,Denken-wie-iiblich“

In ihrem Text ,,We Refugees® hat Hannah Arendt 1943 unter anderem von
Herrn Cohn berichtet. Man liest: ,,Eines Tages wird jemand die wahre Ge-
schichte dieser jiidischen Auswanderung aus Deutschland [gemeint ist der
Gang jidischer Deutscher ins Exil auf der Flucht vor den Nationalsozialis-
ten; M.W.] schreiben; und er wird mit der Beschreibung jenes Herrn Cohn
aus Berlin, der immer ein 150prozentiger Deutscher, ein deutscher Super-
patriot war, beginnen missen. 1933 fand Herr Cohn Schutz in Prag und
wurde recht schnell zu einem iberzeugten tschechischen Patrioten — ein
so wahrhaftiger und treuer tschechischer Patriot, wie er ein deutscher ge-
wesen war. Die Zeit verging, und ungefihr 1937 begann die tschechische
Regierung, schon unter einigem Druck von den Nazis, die jidischen
Flichtlinge zu verjagen, unabhangig davon, dass diese sich so energisch als
zukiinftige tschechische Biirger fithlten. Unser Herr Cohn ging nach
Wien; um sich dort einzufiigen, brauchte es einen entschiedenen Osterrei-
chischen Patriotismus. Die deutsche Invasion zwang Herrn Cohn, dieses
Land zu verlassen. Er kam zu einem ungunstigen Zeitpunkt nach Paris
und erhielt nie eine reguldre Aufenthaltsgenehmigung. Da er nun schon
grofle Begabung im Wunschdenken ausgebildet hatte, weigerte er sich,
blole Verwaltungsmafinahmen ernst zu nehmen, und war tGberzeugt, dass
er sein zukinftiges Leben in Frankreich verbringen wiirde. Daher bereitete
er seine Anpassung an die franzosische Nation dadurch vor, dass er sich
mit ,unserem‘ Vorfahren Vercingetorix identifizierte. Uber die weiteren

23 Ebd,, S. 16.

206

hitps://dol. 216.73.216.38, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -polittk

Abenteuer von Herrn Cohn sollte ich mich wohl besser nicht verbreiten,
schatze ich.“%*

Wenn Herr Cohn sozusagen aus dem Stand einen tschechischen, oster-
reichischen oder franzdsischen Patriotismus simulieren kann, dann muss
der Erinnerungskultur, die einen solchen Patriotismus ermoglicht, eben
doch eine wiedererkennbare Homogenitat eignen, d.h. es muss einen
Grundbestand geben, der sich Gberhaupt simulieren lasst.

Die Moglichkeit, diesen einfach zu tibernehmen, lasst sich allerdings
mit einem ungefihr aus der gleichen Zeit stammenden Text von Alfred
Schiitz - ,Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch“ — gleich auch
wieder relativieren. Auch Schiitz Text handelt von den vor den National-
sozialisten geflohenen Exilanten, vergrundsitzlicht jedoch die mit deren
Schicksal aufgeworfene Frage beziiglich des Versuchs einer Beschreibung,
was es Gberhaupt heifst, sich in eine fremde Gesellschaft zu integrieren.
Man liest: ,Der Handelnde in der sozialen Welt erlebt sie [die Welt; M.W.]
[...] primar als ein Feld seiner aktuellen und potentiellen Handlungen und
nur sekundir als ein Objekt seines Denkens. Insofern er an Kenntnis seiner
sozialen Welt interessiert ist, organisiert er diese Kenntnis nicht in Begrif-
fen eines wissenschaftlichen Systems, sondern in Begriffen der Relevanz
fir seine Handlungen.“?* Das bedeutet nichts anderes, als dass wir um die
Griinde fir unser Handeln gar nicht wirklich wissen, sondern eben ein-
fach handeln. Dafiir fithrt Schitz den Begriff ,Denken-wie-tiblich“%¢ ein,
was aber eben kein Denken, sondern blof§ eine Gewissheit meint, mit un-
seren Handlungen in unserer eigenen Gesellschaft ,durchzukommen’.
Schiitz folgert, dass das ,,Wissen des Menschen, der in der Welt seines tigli-
chen Lebens handelt und denkt, nicht homogen ist; es ist erstens inkohé-
rent, zweitens nur teilweise klar und drittens nicht frei von Widerspra-
chen.“?” Solches Wissen habe aber ,fur die Mitglieder der in-group den
Schein geniigender Kohirenz, Klarheit und Konsistenz, um jedermann eine
verninftige Chance zu geben, zu verstehen und selbst verstanden zu wer-
den. Jedes Mitglied, das in der Gruppe geboren oder erzogen wurde, ak-
zeptiert dieses fix-fertige standardisierte Schema kultureller und zivilisato-

24 Arendt, Hannah: Wir Fliichtlinge, Gibersetzt von Andreas Langenohl, in: Langen-
ohl/Poole/Weinberg: Transkulturalitit, S. 33—44, hier S. 40f.

25 Schitz, Alfred: Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch, in: Langenohl/
Poole/Weinberg: Transkulturalitit, S. 45-59, hier S. 46. Erstveroffentlichung un-
ter dem Titel: The Stranger. An Essay in Social psychology, in: American Journal
of Sociology 49/6 (1944), S. 499-507.

26 Schitz: Der Fremde, S. 49 et passim.

27 Ebd., S.47.

207

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Manfred Weinberg

rischer Muster, das ihm seine Vorfahren, Lehrer und Autorititen als eine
unbefragte und unbefragbare Anleitung fir alle Situationen tGbermittelt
haben, die normalerweise in der sozialen Welt vorkommen.“28 Das erfullt
ja recht genau den Tatbestand einer Erinnerungskultur.

Kommt man nun in eine fremde Gesellschaft, muss man feststellen,
dass das einem gewohnte ,,Denken-wie-ublich® dort nicht mehr taugt, weil
dort ein ganze anderes ,,Denken-wie-tiblich® herrscht. Man kann dieses
fremde ,,Denken-wie-tiblich® auch nicht simulieren, wie Arendt es voraus-
setzt (aber zuletzt ja ebenfalls scheitern lasst). Allerdings glaubt Schitz da-
ran, dass man es erlernen kann — durch eine bewusste Aneignung von Wis-
sen. Was den anderen selbstverstindlich und sozusagen in Fleisch und
Blut tibergegangen ist, muss sich der Fremde duferst mithsam aneignen:
»Die Angleichung des Neuankdmmlings an die in-group, die ihm zuerst
fremd und unvertraut erschien, ist ein kontinuierlicher Prozess, in wel-
chem er die Kultur- und Zivilisationsmuster der fremden Gruppe unter-
sucht. Dann werden diese Muster und Elemente fiir den Neuankémmling
eine Selbstverstindlichkeit, ein unbefragbarer Lebensstil, Obdach und
Schutz. Aber dann ist der Fremde kein Fremder mehr, und seine besonde-
ren Probleme wurden gelost.“? Diesen Optimismus tiber die Moglichkei-
ten einer Integration in eine fremde Gesellschaft muss man nicht teilen —
und auch Schiitz stellt sie im Text durchaus mehrfach in Frage, etwa wenn
er schreibt: ,Um eine Sprache frei als Ausdrucksschema zu beherrschen,
muf§ man in ihr Liebesbriefe geschrieben haben; man muf in ihr beten
und fluchen und die Dinge mit jeder nur moglichen Schattierung ausdri-
cken konnen, so wie es der Adressat und die Situation verlangen. Nur Mit-
glieder der in-group haben das Ausdrucksschema echt in der Hand und be-
herrschen es frei innerhalb ihres ,Denkens-wie-tiblich.“3? Es bleibt also
auch bei Schiitz eine Differenz zwischen den Angehorigen einer Gesell-
schaft von Geburt aus und den spater Hinzugekommenen.

3. Ist transnationales Erinnern moglich?
Fir das hier behandelte Thema ist aber wichtiger, was sich aus der Anwen-

dung von Schiitz* Konzept eines ,Denkens-wie-tiblich® fiir die Frage nach
Erinnerungskultur und -politik ergibt, denn im Grunde stellen Schitz*

28 Ebd., S. 48f.
29 Ebd, S.57.
30 Ebd., S.S52.

208

hitps://dol. 216.73.216.38, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -polittk

Ausfithrungen die Moglichkeit eines transnationalen Erinnerns radikal in
Frage: Wir alle sind in einem ,,Denken-wie-tblich® befangen; der Weg aus
diesem hinaus kann nur unter der groffen Anstrengung eines sich anzueig-
nenden Wissens vom Anderen stattfinden. Dieses aber ist wiederum so
schwer zu erwerben, weil der ,Andere‘ tiber dieses Wissen ja auch nicht als
Wissen verfiigt, sondern als internalisierte Handlungsgewissheit. Kein
Deutscher, Ungar, Pole oder Tscheche kann also wirklich Auskunft geben
tiber die Inhalte der Erinnerungskultur seiner Nation! Jeder von ihnen lebt
in deren Horizont und hailt ihn fir selbstverstindlich; wenn er nicht fir
linger in die Fremde gerit, muss er daran ja auch nichts dndern. Eine
transnationale Erinnerungskultur ware also nur als sozusagen ,harte® Erin-
nerungspolitik moglich, als unnachgiebiges Einfordern des Erwerbs eines
Wissens um das andere ,,Denken-wie-tiblich® der Anderen.

Aus Schitz® Argumenten ergeben sich weitere Fragen: Kann man von
der inneren Einheit einer etwa ungarischen, polnischen, tschechischen
oder deutschen Erinnerungskultur tberhaupt sprechen, wenn diese gar
nicht zu Bewusstsein kommt Und kann man eine gegebenenfalls fiir Un-
garn behauptete einheitliche Erinnerungskultur tatsichlich trennscharf
von der deutschen, tschechischen und polnischen abgrenzen? Das ist im
Ubrigen noch einmal eine der Fragen von Clifford Geertz, nun ins Erinne-
rungskulturelle gewendet.

Und um in diese Richtung gleich weiter zu fragen: Wie viel gemeinsam
Europiisches steckt aufgrund der Geschichte, in der der europaische Kon-
tinent ja nicht immer schon in Nationen und Vélker eingeteilt worden ist,
in einer behauptet einheitlichen ungarischen oder deutschen Erinnerungs-
kultur? Wieder anders aber: Ist das moglicherweise gemeinsame Européi-
sche im Horizont der als Einheit behaupteten polnischen Erinnerungskul-
tur wirklich das Gleiche, wie in der ihrerseits als Einheit behaupteten
tschechischen Erinnerungskultur?

4. Uber die transnationale Erinnerbarkeit des Holocaust

In einem Beitrag zu einem ,internationalen Handbuch zur Linguistik als
Kulturwissenschaft“ zum Lemma ,Erinnerungskultur habe ich zur ,Trans-
nationalisierung’ des Erinnerns an den Holocaust geschrieben:

,Im Gefolge des Falls des Eisernen Vorhangs 1989, der ja auch noch ein-
mal in neuer Weise die Volker ehemaliger Tater und ehemaliger Opfer des
2. Weltkriegs konfrontierte, fanden sich Bestrebungen, das Gedenken an
den Holocaust zu europiisieren/internationalisieren [...] - so auf der Inter-
nationalen Holocaust-Konferenz Anfang 2000 in Stockholm oder durch

209

hitps://dol. 216.73.216.38, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Manfred Weinberg

die Deklarierung des 27. Januar als Tag der Befreiung des KZ Auschwitz
als offizieller Gedenktag durch viele Staaten der Europaischen Union. Al-
lerdings gestaltet sich eine solche Vereinheitlichung angesichts des bisheri-
gen je ganz unterschiedlichen Umgangs mit diesem Ereignis durchaus
schwierig — auch, weil es von anderen, wiederum unterschiedlich bewerte-
ten Ereignissen (im Fall von Deutschland einerseits und Polen/Tschechien
andererseits: der Vertreibung [...]) Gberlagert wird. Zu fragen bleibt auch,
ob eine Universalisierung der Erinnerung an den Holocaust nicht vor al-
lem eine Entkonkretisierung des Gedenkens zur Folge hat. Nach dem Un-
tergang des Kommunismus sehen sich die Lander des ehemaligen War-
schauer Paktes vor das Problem gestellt, einen angemessenen Riickbezug
auf diesen an die Stelle des bisher noch vorherrschenden Verdringens und
Verschweigens zu setzen [...], was gelegentlich von der Mahnung begleitet
wird, Gber den Holocaust die im Namen des Stalinismus begangenen Ver-
brechen nicht zu vergessen. Wahrend zuletzt von einer europaischen Kul-
tur nur die Rede sein kann, wenn es auch ein einheitliches Erinnern ent-
scheidender gemeinsamer historischer Ereignisse gibt [...], so steht dem
doch die jeweils ganz andere Rolle einzelner Staaten in dieser Geschichte
entgegen, deren Unterschiedlichkeit durch eine solche Vereinheitlichung
vergessen (gemacht) wiirde.“3!

S. Mebr Stammtische!

Man kann allerdings dieser pessimistischen Diagnose durchaus noch eine
positive Wendung geben. Der tschechische Autor Jaroslav Rudi$ hat schon
mehrfach ,,,Mehr Stammtische fiir Europa‘ gefordert, an denen wir uns un-
sere unterschiedlichen Herkiinfte und deren Besonderheiten erkliren
konnten.“32 Das hort sich zunachst nach der Marotte eines Autors an, mit
dem es sich immer lohnt, ,auf ein Bier zu gehen’, wie es im Tschechischen
heifSt, wobei die Zahl der Biere damit nicht festgelegt ist. Tatsdchlich aber
kommen in diesem Vorschlag die beiden Seiten zusammen, die vorste-
hend als zentrale Unscharfen von Transnationalitat, Kultur, Politik und Er-

31 Weinberg, Manfred: Erinnerungskulturen, in: Jager, Ludwig/Holly, Werner/
Krapp, Peter/Weber, Samuel (Hrsg.): Sprache — Kultur - Kommunikation. Ein in-
ternationales Handbuch zur Linguistik als Kulturwissenschaft, Berlin, New York:
de Gruyter, 2016, S. 571-577, hier S. 575.

32 Ebbinghaus, Uwe: Mit Kafka in der Kneipe, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung
vom 14.10.2017, unter: http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka
-in-der-kneipe/67761.html/ (Stand 27.10.2020).

210

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -politik

innerung benannt worden sind: das unklare Verhaltnis von ,Gesamt* und
Einzelnem. Am Stammtisch nimlich kommen Einzelne zusammen. Wenn
sie sich aber ihre ,unterschiedlichen Herklnfte und deren Besonderhei-
ten®, anders gesagt: ihr jeweiliges ,Denken-wie-tiblich“ vermitteln, tun sie
das als Interpreten jenes ,Gesamt’, aus dem sie stammen. Auch wenn es,
wie oben ausgefithrt, nach Alfred Schiitz kaum méglich ist, dass wir das
»=Denken-wie-tiblich“ des/der Anderen in einem (Kneipen-)Gesprach wirk-
lich verstehen, wire damit aber immerhin doch ein Anfang gemacht. Klar
wire dann, dass wir als Angehorige verschiedener Gesellschaften/Natio-
nen/(Erinnerungs-)Kulturen eben nicht gleich sind, sondern uns sehr vie-
les unterscheidet. Von da aus konnte man immerhin dem ,Anders-Den-
ken-wie-fir-mich-tblich“ des Anderen Raum geben, und es konnte sich
zwar kein gemeinsames transnationales Erinnern, immerhin aber eine zur
Kenntnis genommene Vielfalt der Stimmen ergeben, deren Kakophonie
sich vielleicht in einem sicher langen Prozess abschwichen liee. Transna-
tionales Erinnern wire dann kein gemeinsam gleiches Erinnern, sondern
ein vielfaltiges als Ausdruck der verschiedenen Erinnerungskulturen, die es
eben immer nur im Plural gibt.>® Als Erinnerungspolitik aber waren die
Stammtische nicht der Versuch der Vereinheitlichung und sozusagen
,Gleichschaltung’, sondern eines Miteinander des Vielen. Sie entsprachen
somit Johannes Urzidils Konzept des ,Hinternationalen® als ,Doppelheit
von vordergrindiger nationalkultureller Trennung und hintergrindiger,
so aber grundlegender [europaischer] Gemeinsamkeit“* — ein demokrati-
sches Konzept von Erinnerungspolitik, das durchaus daraufthin zu befra-
gen wire, ob es nicht auch das bessere Modell fir Europa wire, in dem
dann eben auch die westeuropdischen und ostmitteleuropaischen Stim-
men endlich gleichberechtigt zu vernehmen wiren.

33 Ein gemeinsam gleiches Erinnern ist zumindest bei den oben erwihnten Maf-
nahmen zu einer gesamteuropiischen Erinnerung an den Holocaust intendiert,
aber auch etwa vom Museum fir europiische Geschichte in Brussel, das die Ge-
schichte Europas eben aus einer gesamteuropaischen Perspektive und nicht als
Summe seiner nationalen Geschichten zeigen will. An welche Grenzen das gerit,
macht die heftige Invektive der polnischen Regierung deutlich, die dem Museum
unter anderem vorwirft, es huldige dem Kommunismus.

34 Weinberg, Transnationalitit in den Béhmischen Lindern, S. 345.

211

hitps://dol. 216.73.216.38, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In



https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

Manfred Weinberg

Literatur

Arendt, Hannah: Wir Flichtlinge, ibersetzt von Andreas Langenohl, in: Langen-
ohl, Andreas/Poole, Ralph/Weinberg Manfred (Hrsg.): Transkulturalitit. Klassi-
sche Texte, Bielefeld: transcript, 2015, S. 33-44.

Assmann, Jan: Kollektives Gedachtnis und kulturelle Identitit, in: Ders./Holscher,
Tonio (Hrsg.): Kultur und Gedéchtnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1988, S.9-
19.

Becher, Peter/Hohne, Steffen/Krappmann, Jérg/Weinberg, Manfred (Hrsg.): Hand-
buch der deutschen Literatur Prags und der Bohmischen Lander, Stuttgart:
Metzler, 2017.

Bischoff, Doerte/Komfort-Hein, Susanne (Hrsg.): Handbuch Literatur & Transna-
tionalitat, Berlin: de Gruyter, 2019.

Capkova’, Katefina: Ces$i, Nemci, Zidé?> Ndrodn{ identita Zidu v Cechdch 1918-
1938, Prag: Paseka Nakladatelstvi Publishing House, 2005 (inzwischen auch auf
Englisch: Czechs, Germans, Jews? National Identity and the Jews of Bohemia,
New York: Berghahn Books, 2013).

Ebbinghaus, Uwe: Mit Kafka in der Kneipe, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung,
vom 14.10.2017, unter: http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kaf
ka-in-der-kneipe/67761.html/ (Stand 27.10.2020).

Eisner, Paul/Pavel: Némeckd literatura na pidé Ceskoslovenské republiky, in: Ces-
koslovenskd vlastivéda, Bd. 7: Pisemnictvi, Praha: Sfinx, 1933, S. 325-377. (Deut-
sche Ubersetzung: Die deutsche Literatur auf dem Boden der CSR von 1848
bis 1933, in: Jahrbuch des Adalbert Stifter Institutes des Landes Oberosterreich
9,10 [2002/2003], S. 124-199).

Geertz, Clifford: Spurenlesen. Der Ethnologe und das Entgleiten der Fakten, tiber-
setzt von Martin Pfeiffer, Miinchen: C.H. Beck, 1997.

Halbwachs: Maurice: Das kollektive Gedéchtnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1985.

Heimbockel, Dieter/Weinberg, Manfred: Interkulturalitit als Projekt, in: Wuts-
dorff, Irina/Zbytovsky, Stépén (Hrsg): Themenheft ,,Ubersetzen. Praktiken kul-
turellen Transfers am Beispiel Prags® der Zeitschrift fiir interkulturelle Germa-
nistik, Bielefeld: transcript, 2014, S. 119-144.

Herodot: Historien, tibersetzt von August Horneffer, Stuttgart: Kroner, 1971.

Koeltzsch, Ines: Geteilte Kulturen. Eine Geschichte der tschechisch-judisch-deut-
schen Beziehungen in Prag (1918-1938), Miinchen: Oldenbourg, 2012.

Kroeber, Alfred/Kluckhohn, Clyde: Culture. A Critical Review of Concepts and
Definitions, New York: Vintage Books, 1952.

Langenohl, Andreas / Poole, Ralph / Weinberg Manfred: Vorwort, in: dies. (Hrsg.):
Transkulturalitat. Klassische Texte, Bielefeld: transcript, 2015, S. 9-18.

Schubert, Klaus/Klein, Martina: Das Politiklexikon, 4. Auflage., Bonn: Dietz, 2006.

Schiitz, Alfred: Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch, in: Langenohl/
Poole/Weinberg: Transkulturalitit, S. 45-59. Erstveroffentlichung unter dem Ti-
tel: The Stranger. An Essay in Social Psychology, in: American Journal of Sociol-
ogy 49/6 (1944), S. 499-507.

212

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html
http://plus.faz.net/faz-plus/feuilleton/2017-10-14/mit-kafka-in-der-kneipe/67761.html

Zur Frage transnationaler Erinnerungskultur und -polittk

Transnationalitit, in: Userwikis der Freien Universitit Berlin, Sozial- und Kultur-
anthropologie, unter: https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pagel
d=45482012#space-menu-link-content (Stand: 27.10.2020).

Tylor, Edward: Primitive Culture, New York: G.P. Putnam’s sons, 1920 (Erstaus-
gabe: 1871).

»Ubersicht“ zum ,Handbuch Literatur & Transnationalitit, unter: https:/www.de
gruyter.com/view/title/3055352tab_body=overview (Stand 27.10.2020).

Urzidil, Johannes: Predella. Relief der Stadt, in: ders.: Prager Triptychon. Erzihlun-
gen. Minchen: Langen-Miiller, 1960, S. 7-27.

Weinberg, Manfred: Das ,unendliche Thema®. Erinnerung und Gedichtnis in der
Literatur/Theorie, Ttibingen: Francke, 2006.

Weinberg, Manfred: Erinnerungskulturen, in: Jager, Ludwig/Holly, Werner/Krapp,
Peter/Weber, Samuel (Hrsg.): Sprache — Kultur - Kommunikation. Ein interna-
tionales Handbuch zur Linguistik als Kulturwissenschaft, Berlin, New York: de
Gruyter, 2016, S. 571-577.

Weinberg, Manfred: Transnationalitit in den Bohmischen Lindern, in: Bischoff,
Doerte/Komfort-Hein, Susanne (Hrsg.): Handbuch Literatur & Transnationali-
tat, Berlin: de Gruyter, 2019, S. 341-350.

Welsch, Wolfgang: Was ist eigentlich Transkulturalitit?, in: Kimmich, Dorothee/
Schahadat, Schamma (Hrsg.): Kulturen in Bewegung. Beitrige zur Theorie und
Praxis der Transkulturalitat, Bielefeld: transcript 2012, S. 25-40.

213

hitps://dol. 21673.216.36, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
g des Inhatts I 10r oder In KI-Sy:



https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://doi.org/10.5771/9783845290539-195
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.action?pageId=45482012#space-menu-link-content
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview
https://www.degruyter.com/view/title/305535?tab_body=overview

hitps://dol. 216.73.216.38, am 20.01.2026, 13:53:46. ©
\a des Inhatts Im

10r oder In KI-Sy: Y


https://doi.org/10.5771/9783845290539-195

	1. Transnationalität, Kultur, Politik, Erinnerung
	1.1. Transnationalität
	1.2. Kultur
	1.3. Politik
	1.4. Erinnerung

	2. Herr Cohn und das „Denken-wie-üblich“
	3. Ist transnationales Erinnern möglich?
	4. Über die transnationale Erinnerbarkeit des Holocaust
	5. Mehr Stammtische!
	Literatur

