4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

entscheiden, alle diese Titigkeiten in Ubereinstimmung mit der eigenen
praktischen Vernunft auszuiiben.”'

Auf dieser Grundlage werden Menschen dazu befihigt Freiheit zu verwirkli-
chen, d.h. frei zu entscheiden und frei zu handeln. Und damit ist die Differenz
zu einer liberalen Politik der negativen Freiheit klar und deutlich herausge-
stellt: Eine Politik, die positive Freiheit in den Mittelpunkt riickt, nimmt die
Freiheit des Einzelnen ernst und versucht diese zu kultivieren, zu férdern, zu
entwickeln und zu schiitzen. Die Fragen, die daher fur eine Politik positiver
Freiheit zentral sein sollten, sind die folgenden:

1) Was konnen Menschen tun und sein?

2) Wie frei kénnen sie sich entscheiden? (Wie gut ist ihre interne Entschei-
dungsfihigkeit gebildet?)

3) Wie frei konnen sie ihre Entscheidungen in Handlungen umsetzen?

4) Wie fordern oder blockieren die institutionellen Strukturen die individu-
ellen Absichten?>2

Das heifdt, dass es einem Liberalismus der positiven Freiheit nicht nur darum
geht Hindernisse so weit wie moglich abzubauen, die den Einzelnen daran
hindern seine Fihigkeiten und Talente zu entwickeln, sondern darum, dass
die notwendigen Bedingungen fiir die Verwirklichung von Freiheit und das
Leben eines guten Lebens geschaffen werden.

4.2 Staat und positive Freiheit
4.2.1 Institutionelle Ordnung

Ein Liberalismus, der positive Freiheit in den Mittelpunke riickt, setzt Frei-
heit nicht nur primordial voraus, sondern méchte die Gesellschaftsmitglie-
der auch dazu befihigen ihre Freiheit verwirklichen zu kénnen, dies wur-
de bereits gezeigt. Die Befihigung der Einzelnen zur Freiheit umfasst eine
strukturelle Ebene, die Menschen erlauben soll ihre Grundfihigkeiten aus-
zubilden. Auf dieser Grundlage soll der Einzelne frei entscheiden, welches

51 Nussbaum (2012): 40f.
52 Vgl. Nussbaum (2012): 43.

- am 14.02.2026, 11:54:53.

179


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Leben er fiir wertvoll hilt und leben méchte. Fiir Amartya Sen spielt die po-
litische Organisation als ein Teil der strukturellen Ebene eine wichtige Rolle.
Im Folgenden soll die politische Organisation in den Fokus genommen wer-
den. Denn in Anschluss an Amartya Sen vertrete ich die Ansicht, dass wichtige
strukturelle Voraussetzungen von staatlicher Seite gegeben sein miissen, so-
dass eine Freiheitsbefihigung des Einzelnen moglich ist: Existenzielle (Frei-
heit von Armut und Hunger) und politische (demokratische Strukturen, Ver-
fassungsstaat) Faktoren greifen hierbei ineinander. Fiir Amartya Sen stellen
demokratische Strukturen einen wichtigen Teil der Moglichkeit menschlicher
Freiheitsentwicklung dar; schlieRlich wiirde ihm zufolge Selbstbestimmung
politisch umgesetzt werden konnen. Eine Vorstellung von Freiheit als Selbst-
bestimmung miindet in der Konsequenz daher in die Forderung nach kol-
lektiver Selbstbestimmung. Doch auch diese hat, wie wir sehen werden ihre
Grenzen, wenn sie Freiheit nicht unterminieren mochte. Wie die einleiten-
den Gedanken deutlich machen, kommt iiber die Zentralitit der Selbstbe-
stimmung der institutionellen staatlichen Ordnung ein konkreter politischer
Auftrag zu: Freiheit zu erméglichen und zu schiitzen. Doch wie genau ist
das zu verstehen? Welche Bedingungen gibt es mit Bezug auf die politischen
Institutionen, sodass ein Liberalismus positiver Freiheit umgesetzt werden
kann? Es gibt drei wesentliche institutionelle Eigenschaften, die erfillt sein
miissen:

1) Die zentrale Rolle des Individuums (Bildung und Rechte)
2) Kollektive Selbstbestimmung (Demokratische Strukturen)
3) Verfassung und Gewaltenteilung

Zu 1.: Die zentrale Rolle des Individuums

Die Rechtfertigung des Staates erfolgt in einem liberalen System iiber den
Bezugspunkt des Einzelnen. Fiir Rolf Steltemeier, der 2015 eine umfassen-
de Monographie zur Ideengeschichte des Liberalismus veroffentlichte, stellt
diese Rechtfertigungsfigur iiber den Einzelnen sogar den »absoluten Bezugs-
punkt« des Liberalismus dar.>

Im Mittelpunkt der politischen Theorie wie der politischen Praxis des Libe-
ralismus steht kein Kollektiv, sondern das Individuum. Die Kollektive Fami-

53  Steltemeier (2015): 597.

- am 14.02.2026, 11:54:53.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

lie, Gemeinde, Gesellschaft etc. stehen im Dienst des Individuums, sie sol-
len die Entfaltung seiner Wesenskrafte unterstiitzen. Anders ausgedriickt:
Die liberale Schule vollzieht die kopernikanische Wende der Philosophie
weg von der Vorstellung einer objektiven Welt und hin zu einer Welt, die
vom Individuum konstruiert wird, vollstandig mit uns sie baut ihre gesamte
Gesellschafts- und Staatsordnung auf dieses Faktum auf>*

Vor diesem Hintergrund wurde Thomas Hobbes als der erste liberale Denker
eingefithrt. Auch wenn dieser natiirlich nicht in dem Sinne liberal ist, als dass
er die Verkniipfung einer Rechtfertigung des Staates iiber den Einzelnen mit
der Vorstellung von unhintergehbaren politischen und biirgerlichen Rechten,
die dem Einzelnen zukommen, nicht herstellt.

Durch Hobbes hat der Gesellschaftsvertrag als Vorstellung der Staats-
grindung in die politische Theorie Einzug gehalten. Bei allen liberalen
Theoretikern in Hobbes Nachfolge wurden durch den Gesellschaftsvertrag
die individuellen Rechte nicht mehr mit der Konstitution eines Staates
abgegeben. Vielmehr galt die staatliche Konstitution als Garant der Wahrung
der Rechte des Einzelnen. Uber den Gesellschaftsvertrag wird zwischen dem
Einzelnen und dem Staat eine wechselseitige Verpflichtung die Rechte des
Einzelnen zu schiitzen verbindlich gemacht. Der Staat hat die biirgerlichen
und politischen Rechte der Einzelnen — Handlungsfreiheit, Vertragsfrei-
heit, Recht auf Leben und kérperliche Unversehrtheit, Religionsfreiheit,
Gewissensfreiheit, Meinungsfreiheit, Pressefreiheit, Kunstfreiheit, Wis-
senschaftsfreiheit, Versammlungsfreiheit, Berufsfreiheit, informationelle
Selbstbestimmung; um nur die wichtigsten unter ihnen zu nennen - zu
schiitzen und der Einzelne hat wiederum die Aufgabe als ein selbstbestimm-
ter Biirger selbstverantwortlich mit diesen Rechten umzugehen.

Wenn wir von einer Konzeption eines Liberalismus der positiven Freiheit
sprechen, so miissen wir aus dem Gesellschaftsvertrag weitere Verpflichtun-
gen ableiten: Neben der Verbindlichkeit des Staates die politisch-biirgerlichen
Rechte des Einzelnen zu verbiirgen, hat sich ein Staat, der iiber Freiheit des
Einzelnen gerechtfertigt ist, zur Aufgabe zu machen, diejenigen Giiter, die als
Voraussetzung fiir positive Freiheit und Selbstbestimmung gelten, bereitzu-
stellen. Darunter fallen Zugang zu Bildung, Gesundheitsversorgung, Chan-
cengleichheit wie auch die Gewihrung politisch-6konomischer Rechte, wie

54  Steltemeier (2015): 597.

- am 14.02.2026, 11:54:53.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

z.B. das Recht auf Eigentum und das Recht auf Teilhabe an einem Markesys-
tem. Letzteres geht aber wiederum mit einer Regulierungspflicht des Staates
gegeniiber dem Markt einher. Denn ein nicht regulierter Markt (bis hin zur

Vorstellung, dass der Markt das politische Ordnungssystem ersetzen kénnte)

ist zu unterkomplex fiir eine freiheitliche politische Theorie.>> Die Notwen-

digkeit der Regulierungsfunktion des Staates ist spitestens durch die Finanz-

krise 2008 unter Beweis gestellt.”®

Auf Dauer fithrt eine Allokation durch den unregulierten Markt zu einer

duferst ungleichen Gesellschaft — ungleich an Macht, Wohlstand, Bildung
und damit auch Freiheit.5? (Zumindest solange die Welt selbst in einem Un-

55

56

57

Die Okonomie ist ein wichtiger Teil des Politischen. Innerhalb bestimmter liberaler
Stromungen (dem Libertarianismus) ist es sogar geldufig das liberale Ordnungssys-
tem auf die Okonomie zu reduzieren — doch diese Vorstellung, dass die Methode des
Marktes das gesamte politische Ordnungssystem ersetzen konnte, ist zu unterkom-
plex fir eine freiheitliche politische Theorie. Erwdhnenswert ist hierbei die sogenann-
te Chicago School, welche in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts einen groflen
Einfluss ausiibte. Diese pragte nicht nur die Entwicklung der Wirtschaftswissenschaft;
zweifelhafte Beriihmtheit erlangte die Schule vor allem Giber die ideologische Einfluss-
nahme in politischen Projekten (z.B. der Militarputsch in Chile durch den General Pi-
nochet). Bekannte Vertreter der Chicago School waren Michael Friedman und August
von Hayek.

Denn entweder war es tatsichlich so, dass es nur wenige Experten gab, welche die
Gefahrlichkeit der Finanzblase voraussehen konnten, oder es wurde mehr oder we-
niger wissentlich ein 6konomisches Experiment im iiberdimensionierten Ausmaf in
realen sozio-politischen Verhiltnissen durchgefiihrt und man hat die Konsequenzen
(willentlich) in Kauf genommen. Und auch wenn ich als Philosophin nicht die Kompe-
tenz besitze, anhand welcher Kriterien und in welcher Form der Umsetzung eine Regu-
lierung der freien Okonomie geschehen soll, denke ich, dass es wichtig ist, die philoso-
phischen Verbindungen zwischen einem unregulierten Markt und der menschlichen
Freiheit aufzuzeigen.

Wird die 6konomische Freiheit so verstanden, dass die Logik der Bediirfnisse und
Tauschverhiltnisse die politische Ordnung ersetzt, so kommt es zu zahlreichen mo-
ralischen Problemen — Ausbeutung und Selbsterniedrigung sind nur zwei Beispiele
von vielen. Moralische Debatten werden z.B. dariiber gefiihrt, inwieweit Organhandel
reguliert werden sollte oder auch nicht. Doch keine verniinftige Person kann wohl ab-
streiten, dass solange es eklatante Macht-Unterschiede in jenen Gesellschaften gibt,
in denen ein freier Markt herrscht, die Entscheidung »frei« am Markt teilzunehmen
nicht unabhangig von Machtmechanismen zu denken ist. Insbesondere in einer globa-
len Okonomie, die strukturell nur dadurch funktioniert, dass sie Peripherien erzeugt,
ist es wohl so, dass weder alle Menschen mit den gleichen Voraussetzungen ausge-
stattet sind am freien Markt teilzunehmen — noch als freie Menschen in ihrer Rolle

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

gleichgewicht ist und es Prozesse der Externalisierung der kapitalistischen
Produktion gibt, die dieses Ungleichgewicht noch verstirken). Daher kann
eine radikale Marktorientierung niemals im Interesse jener sein, denen es
um Freiheit im positiven Sinne geht. Aber natiirlich ist das Marktsystem auch
nicht zu verteufeln, denn an sich ist sie schlicht und einfach eine Aggregation
sozialer Akte — d.h. eine natiirliche und auch verniinftige Folge einer hochst-
gradigen intersubjektiven Abhingigkeit. In gewisser Weise ist der Markt da-
mit ebenso naturwiichsig wie das Politische selbst: »Wir meinen damit das
komplexe System in welchem Menschen kaufen und verkaufen, Geld, Giiter,
Arbeitskraft, Zeit, Fihigkeiten (etc.) anbieten [...] unsere Gesellschaften sind
in niedrigerem, oder stirkerem Mafe zu Marktgesellschaften geworden.«*®

Mirkte sind daher auch eine wichtige Ermoglichungsbedingung von Frei-
heit.>® Doch nur, wenn die positiven und emanzipativen Effekte des freien

als Arbeiterlnnen behandelt werden. Man denke nur an die verheerenden Verhiltnis-
se vieler Naherinnen in der Textilindustrie, welche durch den Einsturz des Rana Plaza
Gebaudes in Bangladesch im Jahre 2013 ans Licht der globalen Offentlichkeit geraten
sind. Ein Ereignis, das als symbolisch fiir die unmoralischen und unfreien Verhaltnis-
se von Arbeiterlnnen in Lindern der Peripherie des »freien Marktes« gelten kann. Vgl.
insbesondere Sandel (1998); oder auch Anderson (1993). In Lateinamerika hatte sich in
den 60erJahren eine Stromung der Wirtschafts- und Sozialwissenschaften entwickelt,
welche die Abhéngigkeiten und strukturellen Probleme der Schwellen- und Entwick-
lungslander mit Bezug auf die Industrielander analysierte. Meist wird diese Strémung
als »Dependencia Theoria« bezeichnet. VIg. Senghaas (1974).

58  Herzog (2013): 1. Im englischen Original: »We mean the complex system in which peo-
ple buy and sell, offering money, goods, labour, time and abilities [..] our societies
have to a greater or lesser degree become market societies.« (Ubersetzung durch die
Autorin).

59  Die Idee der invisible hand von Adam Smith ist nicht als libertdre Metapher zu deuten,
sondern kann einzig im Kontext einer komplexen und teleologischen Vernunftphiloso-
phieinterpretiert werden. In Smiths stoisch, d.i. teleologisch gedachten Weltbild muss
die Okonomie als ein Teil eines normativ strukturierten Ganzen verstanden werden;
und da Menschen als Akteure zur Selbstbeherrschung durch die Vernunft aufgerufen
sind, sind diese auch nicht nur durch Eigennutz und Leidenschaften gelenkt, sondern
sittlich handelnde Vernunftwesen, die dazu bestimmt sind ihre Freiheit zu verwirkli-
chen. Nur wenn die Okonomie in dieses normativ strukturierte Weltganze eingebet-
tetist, tragt sie auch zur menschlichen Entwicklung und somit auch zur Forderung der
Freiheit bei. Fiir Smith ist die Freiheit zwar ein inhdrenter Wert, aber existiert auch um
der Verwirklichung hoherer moralischer Ziele willen. Eine 6konomische Schule, wel-
che dem Smithschen Gedanken weitaus mehr gerecht wird, ist die sogenannte Freibur-
ger Schule des Ordoliberalismus, welche die beiden bekannten Figuren Walter Eucken
und Wilhelm Répke hervorgebracht hat. Vgl. Otsch/Piihringer/Hiirte (2018).

- am 14.02.2026, 11:54:53.

183


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Marktes auch dem Zweck der menschlichen Entwicklung zutraglich sind, sind
diese auch zutriglich im Sinne der Entwicklung von Freiheit. In diesem Sinne
kommt einem liberalen Staat auch die Aufgabe zu, den Markt mit dem Ziel
der der positiven Freiheit der Menschen zu regulieren.

Zu 2..: Kollektive Selbstbestimmung (Demokratische Strukturen)

Entsprechend der Auffassung Amartya Sens beinhaltet eine Auffassung von
Freiheit, die Selbstbestimmung als Ziel besitzt, auch demokratische Struk-
turen. Hinter dieser Ansicht steckt die Idee, dass ein liberaler Gesellschafts-
vertrag, der auf der Vorstellung von Freiheit als Selbstbestimmung beruht,
in logischer Konsequenz in einer Vorstellung kollektiver Selbstbestimmung
miindet.

Der Gesellschaftsvertrag 6ffnet somit nicht nur die Vorstellung rechtlicher
Gleichheit, sondern auch die eines Rechtes auf politische Mitbestimmung.
Mit dem Abschluss eines gesellschaftlichen Vertrags wird damit nicht nur ei-
ne politische Gemeinschaft besiegelt, die dem Recht verpflichtet ist, sondern
auch eine politische Gemeinschaft, die sich selbst verpflichtet ist; d.h. eine
politische Gemeinschaft, die sich selbst zu regieren hat. Fiir eine Auffassung
von Freiheit als Selbstbestimmung ist die politische Mitbestimmung als eine
Erweiterung der Freiheit zu begreifen. Doch aus liberaler Perspektive hat die
demokratische kollektive Selbstbestimmung auch ihre Grenzen. Denn das li-
berale Denken lehnt es grundsitzlich ab, die Mehrheit iber alle politischen
Fragen entscheiden zu lassen: Grundrechte sind von der Disposition durch
die Mehrheit ausgenommen.®° In einer liberalen Perspektive muss der Wille
des Volkes selbst gebunden sein. Das heif3t, dass die Verfassung als lexikalisch
gilt. Anders gesagt: Ein Liberalismus der positiven Freiheit ist ein liberaler
Verfassungsstaat. Er zeichnet sich durch eine maximale Begrenzung demo-
kratischer Mehrheitsentscheidungen aus. Durch das spezifische Mittel der
Letztentscheidung der Verfassung.! In einem demokratischen Verfassungs-
staat hat das letzte Wort die Verfassung oder ihr Statthalter, das Verfassungs-
gericht,?

60 Vgl. Steltemeier (2015): 606.
61 Vgl. Enzmann (2009): 23f.
62 Vgl. Enzmann (2009): 24.

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Der demokratische Verfassungsstaat wurde nunmehr als ein Gattungsbe-
griff formuliert und definiert als Staat, in dem mit der Verfassungskonformi-
tdt und der demokratischen Bevollméachtigung zwei Legitimationsanforde-
rungen nebeneinander bestehen, die sich im Einzelfall widersprechen kén-
nen. In solchen Konfliktfillen ist ein Vorrang der Verfassung vor demokrati-
schem (Mehrheits-)Entscheid verfiigt. [...] Die urspriingliche und fiir die Ge-
nese der demokratischen Verfassungsstaaten auch durchaus angemessene
Erklarung ist, dass es sich um eine nachtrigliche Ergdnzung des liberalen
Rechtsstaates handelt. [..] Ab Ende des 18. Jahrhunderts wurde der libera-
le Rechtsstaat dann unter dem Druck der Partizipationsforderungen immer
weiterer Bevolkerungskreise quasi aus Angst der Regierenden vor dem Volk
teils in reformatorischen, teils revolutiondren Veranderungen um demokra-
tische Elemente erweitert und die bisherigen gesetzlichen Garantien durch
verfassungsmaflige ersetzt, die nun nicht nur die Exekutive und Judikative,
sondern auch die Legislative binden.®3

Das demokratische Element eines liberalen Rechtsstaats entspricht daher,
wie Martin Kriele darlegt, einer Erginzung der Freiheit um das Prinzip der
Gleichheit.®* Damit werden aus dem Gesellschaftsvertrag die Gleichheit vor
dem Recht und die Gleichheit mit Bezug auf das Recht auf politische Mit-
bestimmung institutionalisiert.®> Damit ist eine freiheitliche Gemeinschaft
iber die Freiheit, verstanden als Selbstbestimmung, legitimiert. Es gibt kei-
ne andere Instanz als das Volk, die aus eigener Autoritit eine Rechtsordnung
(Verfassung) hervorbringen kann. Aber diese Verfassung ist gleichsam nicht
ungebunden. Die Herrschaft des Volkes ist nur insoweit gerechtfertigt, wie
sie das Recht des Einzelnen auf Selbstbestimmung (und die damit einherge-

henden politisch-biirgerlichen Rechte) schiitzt.®®

63 Enzmann (2009): 43.

64  Vgl. Kriele (1994): 279.

65 Und diese Mitbestimmung ist nicht im idealen Sinne iiber die Vorstellung, dass es ei-
ne»vollige Identitat von Herrschenden und Beherrschten« gébe, zu erreichen. Sondern
liber ein Reprisentationssystem. Kriele zufolge ist das demokratische Prinzip im Ver-
fassungsstaat nicht dadurch realisiert, dass sich das Volk direkt selbst regiert. Sondern
dass die Regierung von der Zustimmung in regelmifligen Wahlen abhéngig ist. Vgl.
Enzmann (2009): 53 bzw. Kriele (1994): 294.

66  Vgl. Enzmann (2009): 53.

- am 14.02.2026, 11:54:53.

185


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Zu 3.: Verfassung und Gewaltenteilung

Ein Verfassungsstaat heift ein in seiner Macht begrenzter Staat. Eine Verfas-
sung konstituiert itberhaupt erst eine politische Ordnung; sie ist die Ordnung
des Politischen und einerseits der Gegensatz zur Anarchie, andererseits die
institutio, der Status oder die Form, die ein Staat hat:*7 »Jeder dauernde Ver-
band bedarf einer Ordnung, der gemifs sein Wille gebildet und vollzogen,
sein Bereich abgegrenzt, die Stellung seiner Mitglieder in ihm zu ihm gere-
gelt wird. Eine derartige Ordnung heifit Verfassung.«%

Die Verfassung eines liberalen Staates hat eine Rechtsordnung vorzubrin-
gen, welche die Freiheit des Einzelnen (und die dazu gehérenden politisch-
biirgerlichen und politisch-6konomischen Rechte) schiitzt, doch eine Veran-
kerung des Schutzes der Freiheit der Einzelnen ist fiir einen liberalen Staat
nicht genug; eine Verfassung allein ist zu fragil, um die Freiheit nachhaltig
zu schiitzen. Die institutionelle, verfassungsrechtliche Konsequenz aus dieser
Uberlegung entspricht der Diskussion um die Machtteilung.

Individuelle Rechte, so kommt damit zum Ausdruck, sind nicht schon da-
durch zuschiitzen, dasssie in einer Verfassung verankert werden. Sie benéti-
gen Firsprecher und Kontrolleure innerhalb des Staates, die ihre Beachtung
wirksam durchsetzen. Hierzu gehéren wachsame Klager, der Urteilsspruch
des unabhingigen Richters, die notfalls zwangsweise Durchsetzung durch
die Polizei, die ihrerseits kontrollierbar sein muss. Keine staatliche Instanz
darf so viel Macht auf sich vereinen, dass sie die Verfassung nach Belieben
verletzen kann. In den meisten westlichen Demokratien gilt dafiir bis heute
die Gewaltenteilung zwischen Legislative, Exekutive und Judikative.®

Das Prinzip der Machtteilung wird meist mit Charles-Louis de Secondat Ba-
ron de La Bréde et Montesquieu verbunden.”® Es ist bekannt, dass sich Mon-

67 Vgl. Enzmann (2009):73.

68 Jellinek (1929): 505.

69 Enzmann (2009): 174f.

70  Doch der Idee der Machtteilung geht eine Ideengeschichte voraus, die oftmals un-
ter den Tisch fallt: Die der Mischverfassung. Die Mischverfassungstheorie (oder auch:
Status-Mixtus-Lehre) existiert seit der Antike38" und ist als ein normativer Ansatz der
Suche nach der besten Staatsform zu verstehen. Wie Uwe Wilhelm schreibt: »Seit dem
Beginn systematischer politischer Reflexion in der Antike sind die fundamentalen Fra-
gen nach der gerechten Ordnung des Gemeinwesens im Kern dieselben geblieben. Von
daheristjeder Theoretiker—ungeachtet aller behaupteten oder tatsachlichen Origina-

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

tesquieu vor allem durch seine Reisen nach England von der dortigen politi-

schen Verfassung”* hat inspirieren lassen das Machtteilungsprinzip weiter zu

71

litdt — stets auch Teil eines komplexen Rezeptionszusammenhangs.« Wilhelm (2002):
75. Der Kern der Idee bezieht sich auf die Vereinigung der drei Staatsformen Monar-
chie, Aristokratie und Politie, d.h. die Regierung des Einen, der Wenigen und der Vielen
miteinander zu verbinden, um eine héhere Stabilitat zu erreichen. Die Status-Mixtus
Lehre sollte die Republik stabiler machen, die jeweiligen Vorteile der Regierungsfor-
men bindeln und die Nachteile/bzw. Gefahren vermeiden. Uwe Wilhelm weist dar-
auf hin, dass die Status-Mixtus Lehre nicht von allen politischen Denkern der frithen
Neuzeit befiirwortet wurde. Bodin war beispielsweise der Ansicht, dass eine Misch-
verfassung die Souveranitit eines Staates unterminieren wiirde. Auch Hobbes lehnte
die Idee ab und lies lediglich die drei klassischen Regierungsformen als legitim gelten.
Im deutschsprachigen Raum wurde die Status-Mixtus-Lehre durch Pufendorf als Idee
diskreditiert. Ein gemischtverfasstes Gemeinwesen wiirde einer respublica irregularis
entsprechen. Vgl. Wilhelm (2002): 78. Erst Christian Wolff verwarf das Diktum Pufen-
dorfs; somit setzte auch ab Mitte des 18. Jahrhunderts in Deutschland eine vermehrte
Rezeption der Machtteilungslehre ein. Fiir die Entwicklung der republikanischen/li-
beralen Staatsform in Deutschland ist aber vor allem Achenwall von Bedeutung. An
dieser Stelle sei lediglich darauf verwiesen, da die detailgetreue ideengeschichtliche
Darstellung des Deutschen Liberalismus an dieser Stelle zu weit fithren wiirde. Fir
weiterfithrende Literatur: Vgl. Wilhelm (1995), oder Stolleis (1995).

In der wissenschaftlichen Literatur zum britischen Regierungssystem wird oft konsta-
tiert, dass es keine Verfassung gebe. Wenn man davon ausgeht, dass eine Verfassung
ein zusammenhingendes und kompaktes Dokument im Sinne kontinentaleuropai-
scher Verfassungstheorie und -praxis ist — wie etwa das Grundgesetz der Bundesrepu-
blik Deutschland oder die Verfassung der Vereinigten Staaten von Amerika — dann ist
diese Feststellung zutreffend. Geht man hingegen davon aus, dass eine Verfassung ein
System fundamentaler Prinzipien und Regeln darstellt, aufgrund dessen politisch-au-
toritative Entscheidungen und Werturteile getroffen werden, so kann man sehr wohl
von einer britischen Verfassung sprechen, welche dariber hinaus in Gesetzen und an-
deren verfassungsrechtlichen Dokumenten festgeschrieben wurde. Insoweit existiert
auch eine geschriebene britische Verfassung, selbst wenn ein zusammenhingendes
und alles erfassendes Dokument nicht vorhanden ist. Vgl. Doeker/Wirth (1982): 63ff.
Dennoch ist auch darauf zu verweisen, dass das Fehlen einer festgeschriebenen Ver-
fassung als ein zusammenhingendes Dokument wie etwa in den Vereinigten Staaten
oder der Bundesrepublik Deutschland eine Schwichung der britischen Demokratie
und damit auch eine Gefihrdung der Freiheit darstellt. Nicht zuletzt habe ich bereits
auf die Wichtigkeit der Verfassung fiir die Verwirklichung politischer Freiheit hinge-
wiesen. Dariiber hinaus bietet just die, durch das Brexit-Votum ausgeldste, britische
Verfassungskrise eine Moglichkeit den Zusammenhang von Freiheit, Demokratie und
Verfassung deutlich zu machen.

- am 14.02.2026, 11:54:53.

187


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

systematisieren. Wenig bekannt hingegen ist, dass seinem Hauptwerk »Es-
prit des Lois«, welches die Machtteilungstheorie auf dem europdischen Konti-
nent publik machte, ein Essay iiber die »Betrachtungen iiber die Ursachen von
Grofde und Niedergang der Romer« vorausging. Montesquieu war als Aufkla-
rer bedacht, Einsichten in die Korruptibilitit eines wohlgeordneten Staates
wie der Romischen Republik zu gewinnen, um daraus verniinftige Prinzipi-
en der Staatskonstitution abzuleiten. Es waren vor allem Erkenntnisse mit
Bezug auf die Natur der Macht aus seinen Untersuchungen zum Untergang
des rémischen Imperiums die in den Esprit des Lois mit einflossen.” Fiir
Montesquieu wurzelte die Gefahr der Korruptibilitit eines liberalen Systems
in der Moglichkeit der Machtakkumulation an sich:

Die politische Freiheit ist nur unter maflvollen Staaten anzutreffen. Indes
besteht sie selbst in mafdvollen Staaten nicht immer, sondern nur dann,
wenn man die Macht nicht missbraucht. Eine ewige Erfahrung lehrt jedoch,
dass jeder Mensch, der Macht hat, dazu getrieben wird, sie zu missbrau-
chen. Er geht immer weiter, bis er an Grenzen stofdt. [..] Damit die Macht
nicht missbraucht werden kann, ist es nétig, durch die Anordnung der Dinge
zu bewirken, dass die Macht die Macht bremse.”?

Es ist diese Einsicht in die Notwendigkeit der Begrenzung von Macht, die
Montesquieu dazu angeregt hat aus der Analyse der Englischen Verfassung”

72 Montesquieu (1958): 92. Montesquieu zufolge begann die Korruption der Verfassungs-
prinzipien mit den Romischen Biirgerkriegen um Gaius Marius uns Sulla. Marius setzt
das Annuitatsprinzip und Sulla setzte gar Kopfgeld auf seine Gegner aus; dies schwich-
te sowohl die Macht des Volkes wie auch die Disziplin und Tugendhaftigkeit der Sol-
daten. Auf die Biirgerkriege folgten letztlich weitere —durch den Willen der Macht ge-
tragene Manner. Pompeius, Crassus und Caesar — bis hin zu Augustus. Generell spricht
Montesquieu von drei Faktoren, die Rom zu Fall gebracht haben. 1. Der unbedingte
Machtwille der Herrscher; 2. Die grenzenlose Ausdehnung des Imperiums, 3. Der Sit-
tenverfall in den Romischen Verfassungsorganen (Senat und Konsuln) wie auch im R6-
mischen Biirgertum. Jenseits aller personlicher Verfehlungen schien Montesquieu je-
doch das Machtprinzip als Quelle der Korruptibilitat identifiziert zu haben: »Schlief3-
lich wurde die Republik unterdriickt und man darf dafiir nicht den Ehrgeiz einiger we-
niger anklagen, sondern den Menschen iiberhaupt, der immer umso machtgieriger
ist, je mehr er an Macht besitzt, und der nur deshalb alles begehrt, weil er schon viel
besitzt.« Montesquieu (1958): 92.

73 Montesquieu (2011): 215/11. Buch; 4.Kapitel.

74 Im England der frithen Neuzeit stellte die »Balanced Constitution« bestehend aus
Monarch, Oberhaus und Unterhaus (basierend auf den drei Stinden: Kénig, Adel und

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

die Machtteilungstheorie zu systematisieren.”” In dem bekannten England

Kapitel seines »Esprit des Lois« schreibt er dazu Folgendes:

Sobald ein und derselben Person oder derselben Beamtenschaft die legis-
lative Befugnis mit der exekutiven verbunden ist, gibt es keine Freiheit. Es
ware nimlich zu befiirchten, dass derselbe Monarch oder derselbe Senat ty-
rannische Cesetze erliefe und dann tyrannisch durchfiihrte. Freiheit gibt es
auch nicht, wenn die richterliche Befugnis nicht von der legislativen und von
derexekutiven Befugnis geschieden wird. Die Macht (iber Leben und Freiheit
wiirde unumschrankt sein, wenn jene mit der legislativen Befugnis gekop-
pelt wire, denn der Richter wire Gesetzgeber. Der Richter hitte die Zwangs-
gewalt eines Unterdriickers, wenn jene mit der exekutiven Gewalt gekoppelt
ware 76

Es war Montesquieus Einsicht in die Natur der Macht, welche das liberale
verfassungsrechtliche Denken kalibrierte: Dass ein freiheitliches politisches

System auf dem Fundament eines recht verstandenen Zusammenspiels von

Macht und Machtkombinationen errichtet werden miisse und konne.””Eine

Einsicht in das Wesen der Macht bezog sich vor allem darauf zu wissen, dass

nur eine andere Macht imstande ist, Macht zu begrenzen und Macht gleich-
zeitig in ihrer Michtigkeit zu erhalten:’8

Dies besagt, dass das Prinzip der Gewaltenteilung, das eigentlich Machttei-
lung heifRen sollte, nicht nur verhindert, dass ein Teil des Staatsapparats,
etwa die Legislative oder die Exekutive, alle Macht an sich reifSt und mono-
polisiert, sondern dass ein Gleichgewicht hergestellt ist, das es erméglicht,

75

76
77
78

Commons) seit der glorious revolution die allgemein akzeptierte Selbstinterpretation
der Staatsordnung dar. Wilhelm (2002): 79.

Montesquieu hielt sich fiir seine Recherchen lange in England auf und es liegt auf
der Hand, dass er in der Verfasstheit des englischen Regierungssystems die Machttei-
lungsprinzipien exemplarisch verwirklicht sah. Schon in seinen Betrachtungen tber
die Ursachen von Gréfie und Niedergang der Romer driickte er anerkennendes Inter-
esse an der englischen Verfassung aus: »Die Regierungsform Englands ist weiter, weil
es dort eine Korperschaft gibt, die sie und sich selbst standig Gberprift. lhre Irrtiimer
sind nie von langer Dauer und sind durch den Geist der Wachsambkeit, den sie der Na-
tion verleihen hiufig vorteilhaft.« Montesquieu (1958): 72.

Montesquieu (2011): 217/11. Buch; 6. Kapitel.

Arendt (2019): 194.

Vgl. Arendt (2019):197.

- am 14.02.2026, 11:54:53.

189


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Uberall neue Macht zu erzeugen, aber eben nicht auf Kosten anderer Macht-
quellen und Machtzentren.”®

Fur die Konstitution einer freien politischen Gemeinschaft sind Verfassung
wie Machtteilung von wesentlicher Bedeutung. Die politische Organisation
eines liberalen Staates ist damit ein wichtiger Teil der strukturellen Ebene.
Doch natiirlich erschopft sich die strukturelle Ebene nicht in der Schaffung
von freiheitlich-politischen Rahmenbedingungen. Vielmehr fingt sie dort
erst an, wo wir anerkennen, dass es nicht nur um eine institutionelle Ord-
nung geht, die duflere Hindernisse abbaut, sondern Voraussetzungen fiir ein
selbstbestimmtes Leben aller Gesellschaftsmitglieder schafft. Ein Mensch der
in Armut lebt, keinen Zugang zu gesundheitlicher Grundversorgung oder zu
Bildungsmaoglichkeiten hat, kann kein selbstbestimmtes Leben leben. Wenn
Selbstbestimmung das Ziel ist, muss die strukturelle Ebene all jene sozialen,
6konomischen und politischen Bedingungen beinhalten: Wahrung der poli-
tisch-biirgerlichen und politisch-ckonomischen Rechte, Zugang zu Bildung,
Gesundheitsversorgung, Zugang zu einem Arbeitsmarkt, Moglichkeit zu
politischer Teilhabe...etc.

4.2.2 Tugendstaat und Paternalismus

Dem Entwurf eines Liberalismus der positiven Freiheit gilt es zum Schluss
hin selbstreflexive Gedanken nachzuschicken. Denn da mit ihm eine Tradi-
tion (die der positiven Freiheit) in die politische Theorie Einzug erhilt, die
im liberalen Mainstream unterbetrachtet ist, mochte ich an dieser Stelle auf
zwei mogliche Kritikpunkte eingehen und diese entkriften. Ein erster mog-
licher Kritikpunkt ist jener des Tugendstaats (A); dieser betrifft die Verbin-
dung eines positiven Freiheitsbegriffs mit einem liberalen Ordnungssystem.
Ein zweiter moglicher Kritikpunkt bezieht sich auf den Paternalismus (B). Da
ein wichtiger Fokus liberalen Denkens in der politischen Philosophie auf der
Problematisierung jeglichen Eingriffs (ob philosophisch, oder politisch) in die
negative Freiheit des Einzelnen liegt, méchte ich diese Punkte beherzigen.

(A) Tugendstaat
Um den Kritikpunkt des Tugendstaates anzusprechen und zu entkrif-
ten, mochte ich ein wenig ausholen. An dieser Stelle méchte ich auf die

79  Arendt (2019):197.

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Franzosische Revolution eingehen und insbesondere ihr Umkippen in den
jakobinischen terreur untersuchen, da dieser ein gutes Beispiel fiir einen
Tugendstaat darstellt. Die Gefahr des Tugendstaates mochte ich anhand
von Rousseau und seinem radikalen Anhinger Maximilien de Robespierre
deutlich machen.

Der Einfluss Rousseaus auf die Fithrungsfiguren der jakobinischen Ver-
einigungen im revolutiondren Frankreich kann kaum tiberschitzt werden.
Rousseaus Biicher (vor allem Emile und Julie ou la Nouvelle Hélois; aber auch
der Gesellschaftsvertrag) erzielten in der pre-revolutioniren Phase eine hohe
Auflage und auch wenn die Gedankengebiude Rousseaus nicht bis ins De-
tail verstanden, bzw. studiert wurden, so waren vor allem auch den intellek-
tuellen Képfen der franzosischen Revolution (allen voran Robespierre)80 mit
den Grundgedanken Rousseaus sehr vertraut. Dieser kultische Rickgriff auf
Rousseau hatte einen starken Einfluss auf die Vorstellungswelten der jakobi-
nischen Vordenker, denn es war Rousseaus Vorstellung vom Menschen, wel-
che die Sehnsucht nach einer guten, nach einer besseren Gesellschaft in eine
bestimmte Richtung kalibrierte. Es ging um die Suche nach einer natiirlichen
Gesellschaft; und um diese zu finden musste man im ersten Schritt zuriick
zum Ursprung der Natiirlichkeit — zum einzelnen Menschen jenseits der Kor-
ruption durch die Gesellschaft; um im zweiten Schritt zu einem Gemeinwillen
zu kommen, welcher der Natiirlichkeit politisch Ausdruck verleiht.

Entgegen der aristotelischen Vorstellung wird der Mensch durch Rous-
seau als vereinzelt und isoliert — fernab jeglicher Gesellschaftlichkeit - als

80  So schreibt James Miller von Berichten, die angeben, dass Robespierre ein Exemplar
des Contrat Social (des Gesellschaftsvertrags) auf einem Nachtschrankchen liegen hat-
te. Zudem hatte man nach Robespierres Tod in seinem Nachlass diese Widmung an
Rousseau gefunden (Ein Auszug): »Cest a vous que je dédie cet écrit, manes du citoyen
de Genéve! Que s'il est appelé a voir le jour, il se place sous I'égide du plus éloquent et
du plus vertueux des hommes. Aujourd’hui plus que jamais nous avons besoin d’élo-
quence et de vertu. Homme divin! tu m’as appris & me connaitre; bien jeune, tu m'as
fait apprécier la dignité de ma nature, et réfléchir aux grands principes de l'ordre so-
cial. Le vieil édifice s’est écroulé; le portique d’'un édifice nouveau s'est élevé sur ses
décombres et, graces a toi, j'y ai apporté ma pierre. Recois donc mon hommage; tout
faible qu'il est, il doit te plaire; je n'ai jamais encensé les vivants. Je t’ai vu dans tes der-
niersjours, et ce souvenir est pour moi la source d’une joie orgueilleuse; j’ai contemplé
tes traitsaugustes,j'y ai vu I'empreinte des noirs chagrins auxquels t'avaient condamné
les injustices des hommes, Dés lors j’ai compris toutes les peines d’une noble vie qui
se dévoue au culte de la vérité; elles ne m'ont pas effrayé.« Vgl. Miller (1984): 149.

- am 14.02.2026, 11:54:53.

191


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

sich selbst geniigend (autark) dargestellt;81 (Arendt nennt diese Idee des Gu-

ten ein pseudoreligises Vertrauen in die Menschennatur).®? Nicht der Zu-

sammenschluss von Menschen, sondern die Natur ist demnach fiir Rousse-

au Referenzpunkt fiir das Gute und die politische Macht.®? Letztere wurde
in der Konsequenz auch iber die positive Verfassung gestellt; dadurch ergab
sich eine Verkehrung von Macht in Gewalt. Und diese Gewalt wurde iiber die

Rousseausche Idee des Gemeinwillens zur legitimen Macht erklirt:34

Wenn also die Manner der Franzdsischen Revolution sagen, dass alle Macht
beim Volk liegt, so verstehen sie unter Macht eine Art Naturkraft auflerhalb
des politischen Bereichs, deren ungeheure Gewalt erst durch die Revoluti-
on entbunden wird, um dann wir ein Orkan alle Institutionen des Ancien

81

82
83

84

Illustrativ hierfiir ist die Tatsache, dass er Emile — den Protagonisten des gleichnami-
gen philosophisch-literarischen Werks — als erstes Buch in seiner Erziehung zum na-
tlrlichen Menschen Robinson Crusoe lesen lasst:

»Ce livre sera le premier que lira mon Emile: seul il composera durant longtemps toute
sabibliothéque, etily tiendra toujours une place distinguée. Il sera le texte auquel tous
nos entretiens sur les sciences naturelles ne serviront que de commentaire. Il servira
d’épreuve, durant nos progres, a I'état de notre jugement; et tant que notre go(t ne
sera pas gaté, sa lecture nous plaira toujours. Quel est donc ce merveilleux livre? Est-
ce Aristote? Est-ce Pline? Est-ce Buffon? Non, c’est Robinson Crusoe.« Rousseau (1911):
232.

Arendt (2019): 226.

An dieser Stelle sei eine Differenzierung eingefigt; naturlich ist ein iiberpositiver Be-
zug auf ein Naturrecht an sich keineswegs verwerflich. Nein, gerade die Franzosische
Revolution hat durch ihren Bezug auf ein Naturrecht des Menschen ja einen grund-
legenden Beitrag zur Ideengeschichte der Menschheit beigetragen: Aus dieser Idee
gingen schlieflich die Menschenrechte hervor. Dennoch sollte diese Errungenschaft
die Problematik der jakobinischen Zeit nicht Giberdecken; denn jeder Bezug auf ein
Naturrecht enthdlt bereits ein Element menschlicher Deutung, das konkret und un-
abgeschlossen ist. Derjenige der das Rechtinterpretiert hatin diesem Falle Deutungs-
hoheit und schafft damit eine Wahrheit, die durch ihren (iberpositiven Bezug gegen
jegliche menschliche Kritik immunisiert ist. Daher geht es mir nicht darum die Idee
des Naturrechts zu desavouieren; nein, die Kraft des Naturrechts ist wichtig und un-
abdingbar, aber es ist wohl wichtig diese Zuhilfenahme eines iiberpositiven Bezugs
aufgeklart zu handhaben: »Es wére viel gewonnen, wenn sich endlich einmal die Ein-
sicht durchsetzen wiirde, dass auch die wechselvolle Geschichte der Naturrechtslehren
schlieRlich nichts anderes ist als die notwendige aber nie zum Ende kommende Entfal-
tung der einen grofien Aufgabe der Rechtsphilosophie, das wahre und richtige Recht
zu finden.« Vgl. Kaufmann (1957): 18.

Arendt (2019): 235.

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Regime wegzufegen. Die Gewalt dieser Kraft wurde als etwas Ubermensch-
liches erfahren, und sie entstammte offenbar dem gewalttéatigen Ausbruch
einer Menge zutiefst geschiadigter Menschen, die Gesetze nicht anerkann-
ten und politische Organisation nicht kannten.&5

Diese radikale Idee der Souverinitit des Volkes wurde Rousseauschen Ideen
entlehnt. Schlieflich war es Rousseau, der das legitime Rechtssubjekt auf die
Sphire kollektiver Rechte tibertrug: Alle Rechte des Individuums sollten an
die Gesellschaft iibergehen.3¢

In die politische Praxis iibersetzt, ermdglicht die iiberhohte Idee des
Rousseauschen Gemeinwillens (volonté générale) einen Entwurf eines Tu-
gendstaates; schlieflich galt der empirische Wille des Volkes als Rechtsquelle
und somit auch als Grundlage fiir staatliche Autoritat:

Damit nun aber der Gesellschaftsvertrag keine Leerformel sei, schliefit er
stillschweigend jene Ubereinkunft ein, die allein die anderen ermichtigt,
dass, wer immer sich weigert dem Gemeinwillen zu folgen, von der gesam-
ten Kérperschaft dazu gezwungen wird, was nichts anderes heift, als dass

man ihn zwingt, frei zu sein.87

Es liegt auf der Hand, die Anfinge des Terrors in der Rousseauschen Idee zu
sehen, dass der Allgemeinwille als ein allgemeines Ideal verstanden wurde,
das (mit allen Mitteln) durchgesetzt werden muss. Wenn Gewalt zur politi-
schen Macht verklirt wird, so wird Gewalt zur Illustration des Gemeinwil-
lens. Und dieser Gemeinwille wird als eine fast iibermenschliche Gesetzmi-

85  Arendt (2019): 235.

86  Vgl. Rousseau (2011): 17f./Buch 1, Kapitel 6:
»Diese Bestimmungen lassen sich bei richtigem Verstandnis samtlich auf eine einzi-
ge zurlckfithren, namlich die vollige Entduflerung jedes Mitglieds mit allen seinen
Rechten an das Gemeinwesen als Ganzes. Denn erstens ist die Ausgangslage, da jeder
sich voll und ganz gibt, fir alle die gleiche, und da sie fiir alle gleich ist, hat keiner
ein Interesse daran, sie fiir die anderen beschwerlich zu machen. Darlber hinaus ist
die Vereinigung, da die Entdufierung ohne Vorbehalt geschah, so vollkommen, wie sie
nur sein kann, und kein Mitglied hat mehr etwas zu fordern: denn wenn den Einzelnen
einige Rechte blieben, wiirde jeder — da es keine allen iibergeordnete Instanz gibe,
die zwischen ihm und der Offentlichkeit entscheiden kdnnte — bald den Anspruch er-
heben, weil er in manchen Punkten sein eigener Richter ist, es auch in allen zu sein,
der Naturzustand wiirde fortdauern, und der Zusammenschluss wére dann notwendig
tyrannisch oder inhaltslos.«

87  Rousseau (2011): 22/Buch1, Kapitel 7.

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Rigkeit verstanden. Hannah Arendt verweist auf die historischen Begebenhei-
ten, welche eine solche Interpretation stimmig erscheinen lassen: Die Fran-
zosische Revolution folgte auf die absolute Monarchie — die gottliche Macht
des Konigs. An die Stelle des souverinen Willens des absoluten Kénigs wur-
de damit der absolute Wille des Volkes gesetzt. »Woraus folgt, dass das neue
Absolute, die absolute Revolution, von der absoluten Monarchie vorgeprigt
ist, die Revolution also sich umso absolutistischer gebaren wird, je gesetzlo-
ser die Herrschaft war, die ihr vorausging.«3® Die absolute Souverinitit der
volonté générale kommt daher fast einer Vergéttlichung der volonté générale
gleich.% Der Gemeinwille wird damit als géttlicher Wille verstanden, der nur
noch zu wollen braucht um ein legitimes Gesetz zu produzieren.®® Rousseaus
politische Philosophie kann dahingehend als eine systematische Vorlage fiir
die politischen Ideen Robespierres gelten (nicht zuletzt, da letzter Rousseau
als philosophischen Mentor regelrecht verklirte). Indem die volonté générale
als ein gottlicher Wille verstanden wurde, so stand sie itber dem Menschen;
schliefilich war dieser als irdisches Wesen noch den endlichen Kriften der
Welt ausgesetzt.

In seiner berithmten Rede »Uber die Prinzipien der politischen Moral«
am 5. Februar 1794 vor dem Konvent skizziert Robespierre seine politische
Programmatik in aller Deutlichkeit: »Schon aus der Ferne muss man seine
Mafiregeln treffen, um die Geschicke der Freiheit in die Hinde der Wahrheit
— die unverginglich ist — und nicht in die der Menschen - die verginglich
sind - zu legen.«’* Die Wahrheit war nicht nur der allgemeine Wille, sondern
auch Tugend. Fiir Robespierre beinhaltete die Tugend nimlich genau zwei
Dinge: Liebe zum Vaterland und Gesetz.?* Der Allgemeinwille bringt somit
die Gesetze hervor, die dem Menschen als Tugend eingeprigt werden sollten.
Und wenn das Gesetz die Wahrheit ist, so wird auch jene Gewalt legitimiert,
welche diese Wahrheit propagiert:

Die Tugend, ohne die der Terror unheilvoll ist, der Terror, ohne den die Tu-
gend machtlos ist. Der Terror ist nichts anderes als das schlagfertige, uner-

88  Arendt (2019): 203.

89  Arendt (2019): 237.

90 Arendt (2019): 237. Arendt verweist hierbei auf die Declarations des Droits de ’hom-
me et du citoyen von 1789: Darin steht geschrieben. »Das Gesetz ist der Ausdruck des
Allgemeinwillens«

91 Robespierre (2000): 9.

92 Vgl. Robespierre (2000): 13.

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

bittliche, unbeugsame Recht, er ist somit eine Emanation der Tugend; er ist
weniger ein besonderes Prinzip, als ein Produkt des allgemeinen Prinzips
der Demokratie, das auf die dringendsten Anliegen des Vaterlandes ange-
wendet wird.?3

In Robespierres Tugendstaat wird Freiheit zu einer politischen Ideologie; das
heifdt, wie exemplarisch aufgezeigt, dass Freiheit eben nicht ttber den Men-
schen gedacht und an ihn riickgebunden wird; vielmehr wird der Mensch als
minderwertiger Bestandteil des Politischen ausgeklammert: Er dient als Ge-
fafd der Wahrheit. Ich habe ausgeholt, um eine Illustration eines Tugendstaa-
tes als Gegenfolie zur dargelegten Konzeption eines Liberalismus der positi-
ven Freiheit zu geben. Ein Liberalismus der positiven Freiheit fingt bei der
Vorstellung an, dass Menschen Freiheit verwirklichen.

Damit stellt die Freiheit das zentrale Ideal einer liberalen politischen
Gemeinschaft dar, es ist aber ein menschliches und kein iibermenschliches.
Wenn Freiheit positiv gedacht wird, so heif’t es, beim einzelnen Menschen
anzufangen und den jeweiligen Menschen mit seinen Fahigkeiten, Talenten
und Grenzen ernst zu nehmen. Freiheit wird so gerade eben nicht als politi-
sche Ideologie verstanden, sondern als zu verwirklichende Moglichkeit des
Einzelnen und des Kollektivs. Nicht die Wahrheit wird tiber den Menschen
gestellt; das Politische wird vielmehr vom Menschen her gedacht.

Ich habe dafir argumentiert, dass der Staat sich in die negative Freiheit
der Einzelnen einzumischen hat, aber nicht um sie dazu zu zwingen frei zu
sein, sondern um sie zu befihigen freie Entscheidungen iiber das Leben, das
sie leben wollen, treffen zu konnen. Ein Liberalismus der positiven Freiheit
méchte Menschen befihigen und den Rest ihnen iiberlassen. Uber das Ernst-
nehmen der Befihigung des Einzelnen zur Freiheit ist das Gerechtigkeitspro-
blem, das noch bei Rawls Vorstellung der Verteilung negativer Freiheitsrechte
bestand, gemildert. Auch die Rechtfertigung des liberalen Ordnungssystems
ist iiber ein Freiheitskonzept, das tatsichlich selbsttragend ist, itberzeugen-
der. Doch natiirlich ist es auch so, dass ein Liberalismus, der die positive Frei-
heit in den Mittelpunkt riickt, um mit Béckenférde zu sprechen, ein Wagnis
bleibt. Schlieflich liegt das in der Natur der Sache: Freiheit ist und bleibt ein
Wagnis. Zumal ein Liberalismus die Menschen nicht dazu zwingen kann, frei
zu sein, oder gut mit ihrer Freiheit umzugehen, ist das Wagnis ein konstitu-
tiver Bestandteil eines liberalen Systems.

93  Robespierre (2000): 20f.

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

(B) Paternalismus

Wenden wir uns dem Paternalismus-Vorwurf zu, so scheint es ratsam bei
der Wortherkunft zu beginnen. Paternalismus wird vom Lateinischen (»pa-
ter«) abgeleitet, was einfach »Vater« bedeutet. Somit scheint Paternalismus
ein Vater-Kind-Verhiltnis zu bezeichnen. (In der Entsprechung gibt es ja auch
die Bezeichnung »Maternalismus«; doch diese hat sich bisher kaum im philo-
sophisch-politischen Diskurs etabliert). Der Wortherkunft entsprechend gilt
es tiber den Paternalismus zu sagen, dass es um ein ungleiches Machtverhilt-
nis geht, d.h., dem Vater wird die Autoritit zugesprochen, das Kind zu behii-
ten und stellvertretend fiir das Kind Entscheidungen zu treffen. (Zumal es ja
dem Kind-Sein entspricht, dass die eigene Entscheidungsfihigkeit noch nicht
vollstindig ausgebildet ist.)’* Paternalismus, bzw. paternalistische Macht ist
John Locke zufolge demnach auch natiirlich:

»Die Natur iibergibt die paternalistische Macht an die Eltern, um ihnen
zu ermdglichen ihre Kinder bei dem Willen ihre Fahigkeiten auszubilden zu
unterstiitzen.«<*® John Locke weist jedoch explizit darauf hin, dass Paternalis-
mus natiirlich in einer Familie, in der junge Kinder erzogen werden, seinen
Platz hat, aber nicht aufrechterhalten werden sollte, sobald das Kind reif ist,
sein eigener Mensch zu sein.®® Paternalismus ist kein Selbstzweck, sondern
einzig im Kontext der Erziehung, bzw. der Bildung ein Mittel zum Zweck der
Erziehung eines Menschen. Wenn das Kind die politisch-rechtlich gesetzte
Schwelle zur Autonomie iiberschritten hat, ist ein Paternalismus unzweckma-
ig — der Mensch soll schlieflich nicht heteronom, sondern selbstbestimmt

94  Mit18Jahren erlangt man in der Bundesrepublik Deutschland die Volljahrigkeit, bzw.
die Moglichkeit sich selbst durch rechtsgeschiftliche Erklarungen zu binden. Allge-
mein wird von der Miindigkeit einer Person gesprochen. Damit ist die Schwelle zur
eigenen, selbstbestimmten Entscheidungs- und Handlungsfahigkeit tiberschritten.

95  Locke (1963): 442.

Im englischen Original: »Nature gives [..] paternal power to parents for the benefits
of their children during their minority, to supply their want of ability.« (Ubersetzung
durch die Autorin).

96  John Locke geht in seinem Treatise for Government darauf ein, dass Paternalismus
auch sein Ziel verfehlen, bzw. tiber sein Ziel hinausschiefden kann: »Neither can there
be any pretense why this parental power should keep the child when grown into a
man, in subjection to the will of his parents, any farther than having received life and
education form his parents, obliges him to respect honour, gratitude, assistance, and
support, all his life, to both father and mother. And thus, it is true, the paternal is a
natural government but not all extending itself to the ends and jurisdictions of that
which is political.« Locke (1963): 440f.

- am 14.02.2026, 11:54:53.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

leben. Ein moralischer Paternalismus-Vorwurf mit Bezug auf die substanti-
elle Freiheit trifft aber nicht das Anliegen eines Liberalismus der positiven
Freiheit.

Gerade vor dem Hintergrund der These der Zentralitit der Freiheit und
der Selbstbestimmung als Bedingung der Moglichkeit von Freiheit, gilt wohl
die Schlussfolgerung, dass ein liberales politisches Ordnungssystem, welches
sich auf positive Freiheit stiitzt, Paternalismus verunmoglicht. Das Ziel be-
steht nicht darin, Menschen zu bevormunden, sondern Menschen dazu zu be-
fihigen ihre Anlagen, ihre Talente etc. zu verwirklichen; d.i. sie dazu zu befi-
higen wirklich frei zu sein. Auch ein institutioneller Paternalismus trifft nicht
das wesentliche Anliegen eines Liberalismus der positiven Freiheit, schlief3-
lich ist die politische Macht, welche vom Staat durch die drei Gewalten aus-
geht, selbst dem Recht und der Verfassung verpflichtet. Auch hier wire der
Paternalismus-Vorwurf erst dann gerechtfertigt, wenn der Staat anfinge den
Biirgern ein Vater zu sein. Ein paternalistischer Staat wire einer, der (1) Macht
ausiibt, die nicht legitim ist, d.h. die nicht dem Recht verpflichtet ist und (2)
nicht die verniinftige Entscheidungs- und Handlungsfihigkeit der Biirger als
Ziel institutioneller Einflussnahme in die negative Freiheitsphire zum Ziel
hat, und somit die Menschen befihigt frei zu sein, sondern Menschen als In-
strumente eigener staatlicher politischer Ideologien behandelt; (Wie anhand
der Illustration des Robespierreschen Tugendstaates aufgezeigt).

Ein Staat, der arbitrire und paternalistische Macht gegeniiber seinen Biir-
gern einsetzt, verletzt die Rechtsbedingung, d.i. das rechtliche Element, wel-
ches die Zentralitit der Reziprozitit auf der Basis ideeller Gleichheit wieder-
spiegelt. Damit ist der Staat kein republikanischer und erst recht kein libera-
ler mehr.

- am 14.02.2026, 11:54:53.

197


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 11:54:53.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

