
2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 83

durch einen weiteren Einsatz additiv zu entfalten und die bisherigen Einsätze mit

einemweiteren und einen in der Bildungsphilosophie wenig beachteten Einsatz zu

konfrontieren (Kapitel 2.9).

2.7 Zwischenfazit II: (Post), Post und Anti

Eine weitere Stabilisierung oder Differenzierungsmöglichkeit des hier rekonstru-

ierten Bildungsdenkens lässt sich über die verschiedenen Präfixe in Bezug auf den

jeweiligen Umgangmit der Moderne43 erzeugen.

Mit Koller lässt sich die »(Post-)Moderne« (Koller 1999, 146) so verstehen,dass sie

affirmativ aufbestehendemoderneTendenzenverweist.DasPräfix ›(Post)‹markiert

in dieser Perspektive »keinen absoluten Bruchmit derModerne, sondern stellt viel-

mehr eine Zuspitzung von Tendenzen dar, die der wissenschaftlichen und ästheti-

schenModerne des 20. Jahrhunderts vonAnfang an innewohnten, aber erst imLau-

fe der letzten Jahrzehnte zu einer dominantenStruktur geworden sind« (Koller 1999,

14f.). Die (Post-)Moderne folgt weder zeitlich der Moderne noch stellt sie sich als

Antimoderne gegen die Moderne, sondern sie bezeichnet die »Radikalisierung und

Zuspitzung genuinmoderner Tendenzen« (ebd.).44 Kollers und die anderen Zugrif-

fe auf Humboldts Bildungsdenken können in diesem Sinne verstanden werden, so-

dass bestimmte macht-, differenz-, oder sprachtheoretische Elemente Humboldts

Bildungsdenken bereits innewohnten, jedoch erst imZuge des Poststrukturalismus

zueinerdominantenStrukturunddamit thematisierbarwurden.Folglich sindauch

43 Für eine genauere Auseinandersetzung mit dem Begriff der Moderne sei exemplarisch auf

Nina Degele und Christian Drieß (2005), Wolfgang Eßbach (2009), Bruno Latour (2019) und

Stuart Hall (1994) verwiesen. Es sei nur so viel gesagt: Der Begriff der Moderne lässt sich

nicht so leicht fixieren, sei es als zeitliche Epochenbeschreibung (der Neuzeit ab dem 15.

Jh., des 19. und 20. Jahrhunderts oder der Gegenwart) oder als »Gütesiegel« beispielsweise

für »moderne Kindererziehung« oder »moderne Soziologie« (Eßbach 2009). Der Begriff ver-

weist auf viele andere schwer zufixierendeBegriffewie Industriegesellschaft, Bürgerlichkeit,

Individualismus, Risiko-, Medien- oder Wissensgesellschaft, aber auch auf den Faschismus

(vgl. Eßbach 2009) und Kolonialismus (Chakrabarty 2010). Mit Eßbach ließe sich die moder-

ne Gesellschaft als eine »relativistische und grundlose Gesellschaft« bezeichnen, die davon

gekennzeichnet ist, dass vermehrt eine »weitgehende Freisetzung von Individuen aus ange-

stammten und totalen Gruppen« stattgefunden hat (Eßbach 2009). Gleichzeitig bleibt diese

These auch umstritten. Mit beispielsweise Pierre Bourdieu oder Bruno Latour etwa lässt sich

in je unterschiedlicher Weise fragen, ob wir überhaupt je wirklich modern gewesen sind?

Undmit postkolonialenDenkern undDenkerinnen scheinen die eurozentrischenWahrheits-

regime so grundlos nicht zu sein (vgl. Hall 1994; Chakrabarty 2010).

44 Vgl. Wimmer 2009, Ricken 1999, 110–116, Schäfer 2011a, 63ff. Und auchmit Stefan Herbrech-

ter ließe sich diese (Post-)Moderne als »kritische Neuaneignung, Durcharbeitung und Um-

schreibung« der humanistischen Tradition verstehen (Herbrechter 2014, 274).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-012 - am 13.02.2026, 19:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


84 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die eigenen theoretischen Annahmen immer schon bei Humboldt zu finden; Hum-

boldt kannmit seinem linguistic turn als Vorläufer des Poststrukturalismus bemüht

werden (wie bei Wimmer 2009, Koller 1999); oder die Bildungskonzeptionen waren

schon bei Humboldt differenz- und alteritätstheoretisch gerahmt und stellen nur

Inszenierungen oder dichterische Einbildungen dar, um der unbedingten Freiheit

gerecht zu werden (wie bei Schäfer 2011a).

Versteht mensch das Präfix ›Post‹ hingegen medientheoretisch im Anschluss

an Derridas Auseinandersetzungen mit der ›Postkarte‹ (Derrida 1982)45 und wen-

det die modernen Spuren mit dem Spurbegriff Derridas, dann verweisen die

poststrukturalistischen Auseinandersetzungen in der Bildungsphilosophie nicht

repräsentationslogisch auf die modernen Anfänge und Absender:innen, die bil-

dungstheoretisch mit Lyotard, Derrida oder Laclau und Mouffe nun richtig ent-

ziffert, fortgeschrieben, kritisiert oder radikalisiert werden. Ein Beispiel: Die

Repräsentationskrise (siehe Kapitel 4) findet hier nicht in der sogenannten zeitlich

positionierten Postmoderne oder durch als postmodern gelabelte Denker:innen

statt. Vielmehr durchkreuzt die Repräsentationskrise die sogenannte Moderne

in dieser Perspektive von Anfang an und die »dekonstruktivistische Philosophie

Jacques Derridas« hat mit Blick auf beispielsweise Arthur Schopenhauer, Friedrich

Nietzsche oder Samuel Beckett »kaum Neuigkeitswert« (Wellbery 1999, 27). Mit

Wellbery lässt sich die »Moderne überhaupt als Dauerkrise der Repräsentation«

bestimmen (ebd.), die dadurch gekennzeichnet ist, dass mit dem modernen ›Post‹

keine identitätslogischen Entitäten oder identitätslogischen Bildungsverständnis-

se gemeint sind, egal, ob die Überlieferung beispielsweise das eigentliche gute und

kritische Zentrum des Humboldt’schen Bildungsdenkens, bestimmte Tendenzen,

vergessene Grundmomente oder nur vernachlässigte Widersprüche enthält. Wenn

wir beispielsweise die unbewusste Autodekonstruktion und die damit einherge-

hende immer schon stattfindende Ruinierung der Bildungstheorien (vgl. Wimmer

2009, 2014b) oder die bewusste Einordnung derHumboldt’schen Bildungskonzepte

als ›dichterische Einbildungen‹ fokussieren (vgl. Schäfer 2011a, 65, 80), dann scheint

»Post« nicht wie bei »(Post)« etwas als eigentlich modern zu bezeichnen (wie bei

Koller) oder etwas zeitlich nach der Moderne zu positionieren, sondern vielmehr

das Problem der Bezeichnung, Derridas Problem der Post(karte), zu beinhalten

und mit ihr die Differenz-, Kontingenz- und Repräsentationsprobleme. Das Präfix

»Post« ohne Klammern erhält eine deutlichere Eigenständigkeit gegenüber dem

Begriff der Moderne und wird deswegen hier nicht eingeklammert.

Neben den mit den Präfixen (Post) und Post erzeugten Lesarten lässt sich

zudem die Perspektive erzeugen, in der die Moderne oder Teile der Moderne

mit spezifischen Ordnungen, Macht- und Selbsttechnologien (Ricken 2006) oder

45 Diesen Hinweis verdanke ich Michael Wimmer (vgl. Wimmer 2019a, 9–16).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-012 - am 13.02.2026, 19:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 85

Anthropotechniken sowie mit bestimmten Zeichentechnologien verwobenen Le-

bensformen (Wimmer 2009, 2014a) oder auch Kindheitskonstruktionen (Wimmer

1999, Schäfer und Wimmer 1998), mit Nationalismus (Wimmer 1999, 2009) oder

großen Emanzipations-Erzählungen (Lyotard 1986) verschränkt werden. Diese

Perspektive bezeichne ich als anti-modern. Es werden bestimmte ›Wurzeln der

problematischen Moderne‹ identifiziert, kritisiert und deren Überwindung wird

in Aussicht gestellt (vgl. Eßbach 2009). In den hier vorliegenden Arbeiten werden

vorrangig identitätslogische und totalisierende Tendenzen der (Spät-)Moderne

problematisiert und kritisiert. In der kritischen Ausrichtung geht es dann meist

umEntsubjektivierung (wie bei Ricken 1999, 2006, Koller 2012), um einen epistemi-

schen Bruch (wie beiWimmer 1988; vgl. Forster 2017) oder um die »Reformulierung

des Bildungsbegriffs« im Anschluss an die differenztheoretischen Tendenzen der

Moderne (wie bei Koller 1997, 62).

2.8 Das Kreisen um Humboldt

Zunächst möchte ich konstatieren, dass die ›Vergötterung‹ und ›Mythisierung‹

Humboldts, die immer wiederkehrende Erzeugung guter, rebellischer und kriti-

scher Bildungsgeschichten mit und im Anschluss an Humboldt, die Reproduktion

der beiden Humboldtbrüder als ›kulturpolitische Projektionsfläche‹ für die Insze-

nierung der Kultur- und Bildungsnation Deutschland, wie die Heroisierung und

Romantisierung der deutschen undweißen Philosophen bereitsmehrfachmarkiert

und problematisiert wurde (vgl. beispielsweise Tenorth 2017; Ricken 2006;Wimmer

2009; Rebenich 2010; Nghi Ha 2014; Mabe 2007, 32f.).46

Trotz der anhaltenden oder immer wieder aufkommenden Skepsis und Kritik

an dem neuhumanistischen Denken lässt sich nach den vier Iterationen festhalten,

dass alle hier angeführten bildungstheoretischen Antworten auf die Frage nach der

Möglichkeit vonBildung nach demEnde der neuhumanistischenVariante nicht um-

hinkommen, Humboldt zu kommentieren und gerade das dekonstruktive Vorge-

hen scheint beinahe an Humboldt kleben bleiben zu müssen. Humboldts Bildung

scheint (auch) in der poststrukturalistischenBildungsphilosophie einmaßgeblicher

Kreuzungspunkt oder »Treffpunkt« (Wrana 2021a, 218) diverser akademischer Aus-

einandersetzungen, Kritiken, Reformulierungen, Verwerfungen, Wiederbelebun-

gen oder Dekonstruktionen zu sein. Sie scheint ein verbindendes Glied zu sein, auf

das sich so gut wie alle beziehen,was beispielsweise vonHeinz-Elmar Tenorth auch

zustimmend kommentiert wurde (vgl. Tenorth 1996). Unterscheiden sich die bil-

dungstheoretischen Arbeitenmit Blick auf ihre zentralen Bezugsautor:innenmeist

46 Hier wurden Passagen in veränderter Form aus dem Text »Das postkoloniale Ende der Bil-

dung« (Wartmann 2021) übernommen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-012 - am 13.02.2026, 19:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

