2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

durch einen weiteren Einsatz additiv zu entfalten und die bisherigen Einsitze mit
einem weiteren und einen in der Bildungsphilosophie wenig beachteten Einsatz zu
konfrontieren (Kapitel 2.9).

2.7 Zwischenfazit Il: (Post), Post und Anti

Eine weitere Stabilisierung oder Differenzierungsmoglichkeit des hier rekonstru-
ierten Bildungsdenkens lisst sich tiber die verschiedenen Prifixe in Bezug auf den
jeweiligen Umgang mit der Moderne® erzeugen.

Mit Koller lisst sich die »(Post-)Moderne« (Koller 1999, 146) so verstehen, dass sie
affirmativaufbestehende moderne Tendenzen verweist. Das Prifix »(Post)< markiert
in dieser Perspektive »keinen absoluten Bruch mit der Moderne, sondern stellt viel-
mehr eine Zuspitzung von Tendenzen dar, die der wissenschaftlichen und astheti-
schen Moderne des 20. Jahrhunderts von Anfang an innewohnten, aber erst im Lau-
fe derletzten Jahrzehnte zu einer dominanten Struktur geworden sind« (Koller 1999,
14f.). Die (Post-)Moderne folgt weder zeitlich der Moderne noch stellt sie sich als
Antimoderne gegen die Moderne, sondern sie bezeichnet die »Radikalisierung und
Zuspitzung genuin moderner Tendenzen« (ebd.).** Kollers und die anderen Zugrif-
fe auf Humboldts Bildungsdenken kénnen in diesem Sinne verstanden werden, so-
dass bestimmte macht-, differenz-, oder sprachtheoretische Elemente Humboldts
Bildungsdenken bereits innewohnten, jedoch erst im Zuge des Poststrukturalismus
zu einer dominanten Struktur und damit thematisierbar wurden. Folglich sind auch

43 Fur eine genauere Auseinandersetzung mit dem Begriff der Moderne sei exemplarisch auf
Nina Degele und Christian DrieR (2005), Wolfgang Eftbach (2009), Bruno Latour (2019) und
Stuart Hall (1994) verwiesen. Es sei nur so viel gesagt: Der Begriff der Moderne lésst sich
nicht so leicht fixieren, sei es als zeitliche Epochenbeschreibung (der Neuzeit ab dem 1s.
Jh., des 19. und 20. Jahrhunderts oder der Gegenwart) oder als »Glitesiegel« beispielsweise
fiir moderne Kindererziehung« oder »moderne Soziologie« (Efbach 2009). Der Begriff ver-
weist aufviele andere schwer zu fixierende Begriffe wie Industriegesellschaft, Burgerlichkeit,
Individualismus, Risiko-, Medien- oder Wissensgesellschaft, aber auch auf den Faschismus
(vgl. Efbach 2009) und Kolonialismus (Chakrabarty 2010). Mit Ef8bach lief3e sich die moder-
ne Gesellschaft als eine »relativistische und grundlose Gesellschaft« bezeichnen, die davon
gekennzeichnet ist, dass vermehrt eine »weitgehende Freisetzung von Individuen aus ange-
stammten und totalen Gruppen« stattgefunden hat (Efbach 2009). Gleichzeitig bleibt diese
These auch umstritten. Mit beispielsweise Pierre Bourdieu oder Bruno Latour etwa ldsst sich
in je unterschiedlicher Weise fragen, ob wir berhaupt je wirklich modern gewesen sind?
Und mit postkolonialen Denkern und Denkerinnen scheinen die eurozentrischen Wahrheits-
regime so grundlos nicht zu sein (vgl. Hall 1994; Chakrabarty 2010).

44 Vgl. Wimmer 2009, Ricken 1999, 110-116, Schafer 2011a, 63ff. Und auch mit Stefan Herbrech-
ter lieRe sich diese (Post-)Moderne als »kritische Neuaneignung, Durcharbeitung und Um-
schreibung« der humanistischen Tradition verstehen (Herbrechter 2014, 274).

- am 13.02.2026, 19:44:10.

83


https://doi.org/10.14361/9783839471241-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

84

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die eigenen theoretischen Annahmen immer schon bei Humboldt zu finden; Hum-
boldt kann mit seinem linguistic turn als Vorliufer des Poststrukturalismus bemitht
werden (wie bei Wimmer 2009, Koller 1999); oder die Bildungskonzeptionen waren
schon bei Humboldt differenz- und alterititstheoretisch gerahmt und stellen nur
Inszenierungen oder dichterische Einbildungen dar, um der unbedingten Freiheit
gerecht zu werden (wie bei Schifer 2011a).

Versteht mensch das Prifix »Post< hingegen medientheoretisch im Anschluss
an Derridas Auseinandersetzungen mit der >Postkarte« (Derrida 1982)* und wen-
det die modernen Spuren mit dem Spurbegriff Derridas, dann verweisen die
poststrukturalistischen Auseinandersetzungen in der Bildungsphilosophie nicht
reprisentationslogisch auf die modernen Anfinge und Absender:innen, die bil-
dungstheoretisch mit Lyotard, Derrida oder Laclau und Mouffe nun richtig ent-
ziffert, fortgeschrieben, kritisiert oder radikalisiert werden. Ein Beispiel: Die
Reprisentationskrise (siehe Kapitel 4) findet hier nicht in der sogenannten zeitlich
positionierten Postmoderne oder durch als postmodern gelabelte Denker:innen
statt. Vielmehr durchkreuzt die Reprisentationskrise die sogenannte Moderne
in dieser Perspektive von Anfang an und die »dekonstruktivistische Philosophie
Jacques Derridas« hat mit Blick auf beispielsweise Arthur Schopenhauer, Friedrich
Nietzsche oder Samuel Beckett »kaum Neuigkeitswert« (Wellbery 1999, 27). Mit
Wellbery lasst sich die »Moderne tiberhaupt als Dauerkrise der Reprisentation«
bestimmen (ebd.), die dadurch gekennzeichnet ist, dass mit dem modernen >Post«
keine identititslogischen Entititen oder identititslogischen Bildungsverstindnis-
se gemeint sind, egal, ob die Uberlieferung beispielsweise das eigentliche gute und
kritische Zentrum des Humboldt'schen Bildungsdenkens, bestimmte Tendenzen,
vergessene Grundmomente oder nur vernachlissigte Widerspriiche enthilt. Wenn
wir beispielsweise die unbewusste Autodekonstruktion und die damit einherge-
hende immer schon stattfindende Ruinierung der Bildungstheorien (vgl. Wimmer
2009, 2014b) oder die bewusste Einordnung der Humboldt'schen Bildungskonzepte
als>dichterische Einbildungen« fokussieren (vgl. Schifer 2011a, 65, 80), dann scheint
»Post« nicht wie bei »(Post)« etwas als eigentlich modern zu bezeichnen (wie bei
Koller) oder etwas zeitlich nach der Moderne zu positionieren, sondern vielmehr
das Problem der Bezeichnung, Derridas Problem der Post(karte), zu beinhalten
und mit ihr die Differenz-, Kontingenz- und Reprisentationsprobleme. Das Prifix
»Post« ohne Klammern erhilt eine deutlichere Eigenstindigkeit gegeniiber dem
Begriff der Moderne und wird deswegen hier nicht eingeklammert.

Neben den mit den Prifixen (Post) und Post erzeugten Lesarten lisst sich
zudem die Perspektive erzeugen, in der die Moderne oder Teile der Moderne
mit spezifischen Ordnungen, Macht- und Selbsttechnologien (Ricken 2006) oder

45  Diesen Hinweis verdanke ich Michael Wimmer (vgl. Wimmer 2019a, 9-16).

- am 13.02.2026, 19:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Anthropotechniken sowie mit bestimmten Zeichentechnologien verwobenen Le-
bensformen (Wimmer 2009, 2014a) oder auch Kindheitskonstruktionen (Wimmer
1999, Schifer und Wimmer 1998), mit Nationalismus (Wimmer 1999, 2009) oder
groflen Emanzipations-Erzihlungen (Lyotard 1986) verschrinkt werden. Diese
Perspektive bezeichne ich als anti-modern. Es werden bestimmte >Wurzeln der
problematischen Moderne« identifiziert, kritisiert und deren Uberwindung wird
in Aussicht gestellt (vgl. Effbach 2009). In den hier vorliegenden Arbeiten werden
vorrangig identititslogische und totalisierende Tendenzen der (Spit-)Moderne
problematisiert und kritisiert. In der kritischen Ausrichtung geht es dann meist
um Entsubjektivierung (wie bei Ricken 1999, 2006, Koller 2012), um einen epistemi-
schen Bruch (wie bei Wimmer 1988; vgl. Forster 2017) oder um die »Reformulierung
des Bildungsbegriffs« im Anschluss an die differenztheoretischen Tendenzen der
Moderne (wie bei Koller 1997, 62).

2.8 Das Kreisen um Humboldt

Zunichst mochte ich konstatieren, dass die >Vergdtterung« und >Mythisierung«
Humboldts, die immer wiederkehrende Erzeugung guter, rebellischer und kriti-
scher Bildungsgeschichten mit und im Anschluss an Humboldt, die Reproduktion
der beiden Humboldtbriider als >kulturpolitische Projektionsfliche« fir die Insze-
nierung der Kultur- und Bildungsnation Deutschland, wie die Heroisierung und
Romantisierung der deutschen und weif3en Philosophen bereits mehrfach markiert
und problematisiert wurde (vgl. beispielsweise Tenorth 2017; Ricken 2006; Wimmer
2009; Rebenich 2010; Nghi Ha 2014; Mabe 2007, 32£.).%¢

Trotz der anhaltenden oder immer wieder aufkommenden Skepsis und Kritik
an dem neuhumanistischen Denken lisst sich nach den vier Iterationen festhalten,
dass alle hier angefiihrten bildungstheoretischen Antworten auf die Frage nach der
Méglichkeit von Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Variante nicht um-
hinkommen, Humboldt zu kommentieren und gerade das dekonstruktive Vorge-
hen scheint beinahe an Humboldt kleben bleiben zu miissen. Humboldts Bildung
scheint (auch) in der poststrukturalistischen Bildungsphilosophie ein maf3geblicher
Kreuzungspunkt oder »Treffpunkt« (Wrana 2021a, 218) diverser akademischer Aus-
einandersetzungen, Kritiken, Reformulierungen, Verwerfungen, Wiederbelebun-
gen oder Dekonstruktionen zu sein. Sie scheint ein verbindendes Glied zu sein, auf
das sich so gut wie alle beziehen, was beispielsweise von Heinz-Elmar Tenorth auch
zustimmend kommentiert wurde (vgl. Tenorth 1996). Unterscheiden sich die bil-
dungstheoretischen Arbeiten mit Blick auf ihre zentralen Bezugsautor:innen meist

46  Hier wurden Passagen in verdnderter Form aus dem Text »Das postkoloniale Ende der Bil-
dung« (Wartmann 2021) ilbernommen.

- am 13.02.2026, 19:44:10.

85


https://doi.org/10.14361/9783839471241-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

