6. Dimensionsbezogene Auswertung:

islamische Religiositat und Integration

Der Anspruch dieser Studie ist, die Religiositit muslimischer Jugendlicher
unter Beriicksichtigung der bisherigen Forschungen und Berichte zum
Themenfeld »Jugend, Religiositit und Integration« zu untersuchen. Somit
standen in Berlin lebende Muslime zwischen 16 und 25 Jahren im Mittel-
punkt der Analyse. Dabei sollten die muslimischen Jugendlichen, anders
als in den von mir untersuchten und kritisierten Studien und Arbeiten
(Kap. 2.1), als handelnde Subjekte in den Mittelpunkt gestellt werden, um
den »Bildern aus zweiter Hand« eine Sichtweise »aus erster Hand« kon-
trastierend gegeniiberzustellen.

Im Folgenden werden die vorangehende personenbezogene Auswer-
tung und auch die Kernaussagen der interviewten muslimischen Jugendli-
chen einer Querschnittsanalyse unterzogen, um eine zusammenfassende
Bewertung der Gespriche vorzunehmen. Dabei werden die Dimensionen
der Religiositit sowie Einstellung und Bindung an Moschee und Imame
behandelt. Das Ziel dieser dimensionsbezogenen Auswertung ist die Kli-
rung der Forschungsleitfragen.

6.1 Religiositat
6.1.1 Die Dimension des Glaubens

Glauben die muslimischen Jugendlichen entsprechend den islamischen
Glaubensgrundsitzen?

Sie glauben entsprechend den islamischen Glaubensgrundsitzen,
wenn sie an die sechs Glaubensgrundsitze, nimlich den Glauben an Allah
— den einen Gott —, an die Engel, an den Koran und die anderen Offenba-
rungsbiicher, an Muhammed als den letzten Gesandten und alle anderen

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | WEGE ZUR INTEGRATION

Gesandten Gottes, an die Auferstehung und an die Vorherbestimmung (sei
es im Guten oder im Schlechten), im freien Willen und bewusst glauben.
Diese Uberzeugung (iman) umfasst zwei Pflichtteile: das rein duferliche
Bekunden der Zugehorigkeit zum Islam durch das bewusste und im freien
Willen ausgesprochene Glaubensbekenntnis (schahadah) sowie die Verin-
nerlichung des zunichst nur verbal abgelegten Glaubensbekenntnisses.

In der Befragung wird Gott als Schépfer des Universums und der
Menschheit, einzig, gerecht, allmichtig und barmherzig beschrieben. Fol-
gerichtig betont Fadimah, dass alle Lebewesen und das Universum ihre
Schopfung Gott verdanken. Stefan beschreibt sein Gottesbild, indem er
Gott als den Erhabenen und Erhalter des Universums bezeichnet, der ge-
recht, unabhingig, weder minnlich noch weiblich ist und keinerlei Bei-
stand benétigt, weder Anfang noch Ende hat und allwissend ist. Daneben
weisen die Jugendlichen in diesem Zusammenhang darauf hin, dass Gott
der Richter iiber die Menschen im Jenseits sein wird, der sie iiber ihre
diesseitigen Taten zur Rechenschaft ziehen wird.

Die Jugendlichen teilen auch einhellig die Uberzeugung, dass der Ko-
ran das heilige Offenbarungsbuch Gottes ist, das durch den Gesandten
Muhammed an die Menschen verkiindet worden ist. Uberdies sind sie von
der Wahrheit und Echtheit des Korans iiberzeugt und widersprechen
durchweg der Meinung, dass manche Aussagen des Korans und der Sunna
veraltet und unmodern sind und man deshalb auf einige Gebote und Ver-
bote verzichten kann. Der Koran stellt fiir sie die letzte und endgiiltige Of-
fenbarung Gottes dar. Giilsiim erklirt, dass der Islam eine unverganglich
giiltige Religion ist. Daher konnten Gottesoffenbarungen, die im Koran
niedergeschrieben sind, weder veraltet noch unmodern sein. Auch Orhan
und Kenan, sporadische Moscheebesucher, sind von der Verbindlichkeit
und Wahrhaftigkeit des Korans tiberzeugt. Andere, wie Aische, Firdevs und
Maryam, weisen darauf hin, dass etwaige Fehler nicht im Koran, sondern
in den Ubersetzungen gesucht werden sollen. Entriistet sind sie von Miss-
interpretationen, die von einigen Personen oder Gruppen bewusst eigen-
niitzig praktiziert werden, damit sie ihre Ideologie untermauern kénnen.

Den Glauben an den Tod, an die anschliefende Auferstehung und an
ein ewiges Leben entweder im Paradies oder in der Holle teilen alle Ju-
gendlichen. Nicht einer hat diese Glaubensgrundsitze in der Befragung
abgelehnt.

Folglich ist der Glaube an die sechs Glaubensgrundsitze, unabhingig
von der Frequenz ihrer Moscheeginge, bei allen befragten Jugendlichen
vorhanden. Zu dhnlichen Ergebnissen kamen auch Fuchs-Heinritz (2000,
S. 175ff.), Karakagoglu (2000, S. 99) und Alacacioglu (2003, S. 101f)).

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 225

6.1.2 Die Dimension der religiosen Praxis

Vollfithren die muslimischen Jugendlichen die spezifisch islamischen
Praktiken?

Die muslimischen Jugendlichen kommen diesen nach, wenn sie den
funf Hauptpflichten des Islam — die Glaubensbezeugung, die funf tigli-
chen Gebete, das Fasten im Monat Ramadan, die Pflichtabgabe und die
Pilgerfahrt' — zustimmen und diese entsprechend befolgen. Hinzu kommt
welchen Wert sie der religiosen Vermihlung zuweisen.

Die Jugendlichen haben bei der Befragung Gebeten allgemein eine
grofle Bedeutung beigemessen. Nahezu alle konnen sich eine Religion, ja
ein Leben ohne Gebete nicht vorstellen.

Zehra etwa hat bereits in ihrem zehnten Lebensjahr angefangen, die
Gebete tiglich zu verrichten, doch setzte sie fiir einige Jahre — fiir sie bis
heute unerklirlich — aus. Dominik kommt seit ihrem Ubertritt zum Islam
den vorgeschriebenen Gebetspflichten nach, weil sie ohne Gebete Nachtei-
le befiirchtet und das Gebet als einen wichtigen Bestandteil des Glaubens
empfindet. Keine Motivation findet hingegen Kenan fiir Gebete im jungen
Alter: Téglich zu fest vorgeschriebenen Zeiten zu beten und sich vorher
noch einer Waschung zu unterziehen, sei ihm zu anstrengend. Er hat sich
aber fest vorgenommen, spitestens ab seinem 40. Lebensjahr damit zu be-
ginnen, um sich noch ein ewiges Leben im Paradies zu erméglichen.

Dagegen sind Bittgebete, besonders in Notlagen, in der Lebenswelt der
befragten muslimischen Jugendlichen ein zentrales Hilfsmittel. Kenan und
Orhan beispielsweise ersuchen Gott durch ihre innigen Bittgebete um Bei-
stand. Zehra ist hochbegliickt, dass Gott ihre Bittgebete erhort (vgl. auch
Alacacioglu 2003, S. 100-105; ZfT 2005D, S. 22-25).

Der Ramadan ist fiir alle emotional konnotiert und stirkend. Befragte
wie Kenan und Orhan, die die funf tiglichen Gebete vernachlissigen und
kaum {tiber eine Moscheebindung verfiigen, pflegen dennoch im Fasten-
monat die Gebete und Moscheebesuche (vgl. Alacacioglu 2003, S. 104f;
Frese 2002, S. 150ff.). Vom Alkoholkonsum lassen sie vollends ab; die in
Kneipen und Bars verbrachte Zeit wird wesentlich kiirzer; der Moschee-
gang hiuft sich, sowohl bei den Minnern als auch bei den Frauen. Zehra
und Maryam nehmen besonders am Gemeinschaftsgebet in der Moschee
teil und kommen der Fastenpflicht gern nach, weil sie wihrend des Fas-
tens bedichtig sind und spiirbarer die Situation von hungernden Men-
schen wahrnehmen. Durch das Fasten erlangen sie mehr Besinnlichkeit.
Emin und Firdevs schitzen und ehren den Ramadan dariiber hinaus auch,

1| In der Befragung wurden die Pilgerfahrt und die Pflichtabgabe nicht ni-
her untersucht, da hier die Jugendlichen befragt wurden, die nach dem islamischen
Recht (noch) nicht die Voraussetzungen erfiillen und somit auch von diesen Pflich-
ten befreit sind.

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | WEGE ZUR INTEGRATION

weil nahezu alle Muslime sich in ihren Organisationen in diesem Monat
wohltitig engagieren. Sie wiinschen sich daher solche vielseitigen Pro-
gramme auch tiber den Ramadan hinaus. Benjamin und Stefan fasten
nach anfinglichen Erschwernissen den gesamten Monat {iber gern, seit-
dem sie sich iiber den Sinn und Zweck des Fastens besser informiert ha-
ben. Kein Alkohol, hiufige Moscheebesuche und ein Familienleben sind
das Ergebnis. So kehrt im Ramadan Frieden und Segen in Fadimahs Fami-
lie heim — eine Stimmung, die sie sich im ganzen Jahr wiinscht.

Die islamische Trauung (Nikah) ist Dominik wichtig: »Man gibt sich
vor Allah das Ja und bittet um Gnade und Segen.« Giilsiim hat nach der
standesamtlichen die islamische Trauung vollzogen. Maryam hingegen
steht nach ihrer islamischen Trauung die standesamtliche bevor.

Die Jugendlichen bewerten den Einfluss des Islam auf ihr Leben un-
eingeschrankt als positiv. Der Islam bewahrt ihr Leben vor Gefahren und
Exzessen, solange sie seinen »Ratschligen« folgt, so Dominik. Angesichts
seiner konstruktiven Entwicklung ist Benjamin Gott sehr dankbar — auch
dafiir, dass er den Sinn hinter den Geboten und Verboten verstanden hat.
Seitdem setzt er sie bewusst und selbststindig in die Tat um. Durch diesen
Lebenswandel hat er seinen Lebensalltag geordnet. Islamische Vorschriften
haben auch Kenans Lebenswelt einen nicht unerheblichen Einfluss: Wenn
er mit seinen nicht muslimischen Freunden unterwegs ist, achtet er da-
rauf, dass er kein Schweinefleisch verzehrt. Gottesfurcht befreite Orhan
vom Drogenkonsum. Auch verdankt er seinem Glauben, dass er bisher
weder gestohlen noch ein anderes strafbares Verhalten an den Tag gelegt
hat. Aisches Lebenswelt dagegen ist nur zeitweilig von den islamischen
Werten und Normen getragen; nach einer Missetat aber hinterfragt sie ihre
Handlungen, indem sie sich an das jenseitige Leben erinnert. Der Islam
habe ihn aus dem Drogen- und Alkoholmilieu befreit, schwidrmt Stefan.
Islamische Vorschriften und der Glaube stellen fiir ihn eine Schutzmauer
gegen unsittliche und kriminelle Verhaltensweisen dar. Emin hebt hervor,
dass sein Leben ohne den Islam durchaus anders wire, da sich seiner An-
sicht nach momentan mehr tadelnswerte als tadellose Vorbilder finden las-
sen. Durch den Islam kann er sich vor solchen abweichenden Verhaltens-
weisen und Personen hiiten, indem ihm besonders durch seinen Jenseits-
glauben immer bewusst wird, dass sein Leben auf dieser Erde verginglich
ist und er fiir all seine Taten im Jenseits vor Gott Rechenschaft ablegen
wird. Dieser Glaube macht ihn zu einem »geduldigen und frommen Men-
schen«. Seine bisherigen schulischen und beruflichen Erfolge verdankt er
dem Islam, weil dieser ihn unaufhérlich auf seine Bildung, Ehrlichkeit,
Hilfsbereitschaft, Groflzligigkeit und vorbildliche zwischenmenschliche
Beziehungen aufmerksam macht. Ahnliche Befunde stellt Hermann Tertilt
in seinem Buch »Turkish Power Boys« vor (vgl. Tertilt 1996; Brettfeld/
Wetzels 2003, S. 307; Schiffauer 2000).

Danach erkennen alle Befragten die Siulen des Islam an, kommen aber

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 227

nur sehr unregelmiflig den Hauptpflichten nach. Wihrend viele nur eine
temporire Bindung an die funf tiglichen Gebete haben (vgl. Frese 2002,
S. 148f.; Alacacioglu 2003, S. 103f.), hegen sie fuir das Fasten im Ramadan
erheblich mehr Zuneigung. Sodann sind alle Befragten mit einer standes-
amtlichen Trauung allein nicht zufrieden, weil sie durch eine islamische
Trauung (Nikah) Gottes Segen und somit ein stabileres Familienbtindnis
erstreben.

6.1.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

Wie erleben die muslimischen Jugendlichen den islamischen Glauben?
Was bedeutet der Islam fiir sie? Was erwarten sie von der Religion?

Die befragten Jugendlichen, ob mit Moscheebindung oder nicht, vertre-
ten den Standpunkt, dass der Mensch eine Religion oder zumindest den
Glauben an ein hoheres Wesen benétigt. Damit erkennen die Menschen
den Lebenssinn und verhielten sich dementsprechend. Auch benétige der
Mensch eine Religion, weil er dadurch eine Orientierung, einen Halt und
eine Richtlinie erhalte. Fiir Kenan und Firdevs ist der Glaube stabilisie-
rend, ungeachtet des Ausmafies des Regelverhaltens. Daher erwarten sie,
dass Religion in dieser Gesellschaft nicht diskreditiert wird. Wenn Religion
fiir Menschen abkéommlich wire, hitte Gott — so Orhan — keine Religion
offenbart und keine Gesandten auserwihlt. Giilsiim kann durch ihren
Glauben an den Islam ihr Ego und ihre Triebe besser kontrollieren und
bindigen, da sie fest daran glaubt, dass Gott sie allerorts sieht und hort —
auch wenn sie alleine ist: Durch ihren Jenseitsglauben kann sie sich im
Zaum halten. Maryam hat durch ihre Religion den Lebenssinn verstanden
und kann zwischen Gut und Bose besser unterscheiden; so weifd sie im-
merzu, wie sie sich zu verhalten hat. Durch diesen Glauben werden ihr auf
dieser Erde Grenzen gesetzt, damit sie nicht entgleist und stindigt. Sie be-
trachtet ihren Glauben daher als ihre »innere Polizei«, die sie vor unsittli-
chem und abweichendem Verhalten bewahrt. Nach tief gehendem Selbst-
studium hat Stefan erkannt, dass der Mensch ohne eine Religion auf dieser
Erde nicht existenzfihig ist, weil er dann von einem orientierungs- und
ordnungslosen Leben bedroht ist.

Den Islam definieren die Befragten hiufig mit Frieden, Gottes- und
Menschenliebe, Hoffnung, Gliickseligkeit und Fleif} (vgl. Fuchs-Heinritz
2000, S. 176f,; Karakagoglu 2000, S. 99). Stefan beispielsweise begreift
den Islam auch als Unterstiitzer fiir die Vorbereitung auf das Leben in der
Ewigkeit und ein bewusstes und frommes Leben auf der Erde. Emin emp-
findet den Islam als eine Religion, die ihn in jeder Hinsicht positiv erzieht
und zum »wahren Frieden« fiihrt. Der Islam liefert auch auf seine diffizi-
len Fragen verstindliche Antworten. Des Weiteren erhilt er durch die is-
lamischen Regeln eine Richtlinie, wie er sich zu verhalten hat, damit er im
Jenseits von Gott mit dem Paradies belohnt werden wird.

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | WEGE ZUR INTEGRATION

Der Islam stellt in der Lebenswelt der befragten muslimischen Jugend-
lichen einen wichtigen Zufluchtsort dar. Besonders in Notlagen wenden
sich die befragten Jugendlichen durch Gebete — insbesondere durch per-
sonliche Bittgebete, um Gottes Beihilfe zu erlangen — ihrer religiésen Seite
verstarkt zu. So berichtet Zehra, dass ihr Glaube und ihre Gebete an Gott
fiir sie in schwierigen Zeiten ein Notanker sind. Vor prekiren Situationen
oder wichtigen Ereignissen wie Priifungen fixiert sie sich vornehmlich auf
Bittgebete und versucht dariiber hinaus, auch vor und wihrend solcher
Tage die funf tiglichen Gebete auszurichten. Auch Fadimah nimmt sich
gerade in Zwangslagen wesentlich mehr Zeit fiir Gebete und Bittgebete als
im normalen Alltag. Benjamin ist froh, dass der Islam ihn vor Miseren und
Hoffnungslosigkeit beschtitzt. Die islamischen Regeln, die er alltiglich be-
folgt, dienen ihm besonders in solchen Notlagen als Stiitze, um nicht frus-
triert aufzugeben. Giilsiim dagegen hilt die Verbindung zum Islam und zu
Gott auch bei Erfolgen und gliicklichen Situationen aufrecht.

6.1.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Wie schitzen die muslimischen Jugendlichen ihr religioses Wissen um
den Islam ein und was sind diesbeziiglich ihre Anliegen?

Bei den Interviews wurde auf die direkte Abfrage des Wissens iiber den
Islam verzichtet, da dies einerseits ein weit gespanntes Instrumentarium
erfordert und in einem personlichen Gesprich das Abfragen eine »Test«-
Stimmung erzeugt hitte. Folglich wurden lediglich die Rezeption des eige-
nen Wissens zum Islam sowie das Interesse an religioser Weiterbildung
erfragt.

Alle Befragten gaben an, tiber die eigene Religion nicht ausreichend
und fundiert informiert und unterricht zu sein (vgl. Alacacioglu 2003,
S. 108; Fuchs-Heinritz 2000, S. 167). Zehra, Aische und Kenan etwa sind
mit ithrem religiésen Kenntnisstand nicht zufrieden. Daher ist Aische im-
mer betriibt, wenn sie tiber ihren Glauben befragt wird, aber sie sich auf-
grund ihrer Wissensliicken nicht in der Lage sieht, kompetent darauf zu
antworten. Giilsiim schitzt ihr religioses Wissen ebenfalls als defizient ein.
Doch wenn sie sich mit ihren muslimischen Freundinnen und Freunden
vergleicht, dann ist sie sehr froh, besser iiber den Islam informiert zu sein,
als das bei ihnen der Fall ist. Fadimah hat zwar frither einige Jahre eine
»arabische Schule« besucht, wo sie ausschliefllich eine Einfiihrung in die
arabische Sprache und Grammatik und nebenbei eine religiése Unterwei-
sung in den Islam erhalten hat, dennoch stellt sie heute fest, dass ihr reli-
gioses Wissen ziemlich unzureichend ist.

Die wenigsten unter den befragten Jugendlichen haben eine sogenann-
te »Koranschule« in einer muslimischen Organisation oder Moscheege-
meinde besucht. Dariiber hinaus erkliren durchweg alle Befragten die reli-
giose Erziehung und Bildung ihrer Eltern als bescheiden und ziemlich

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 229

oberflichlich. Sie beklagten, dass ihre Eltern kein gesichertes und tief ge-
hendes Wissen vom Islam haben. Die meiste islamische Bildung zu Hause
wirkte auf sie daher sehr intuitiv und floskelhaft.

Sodann kritisierten sie ausnahmslos das Fehlen von Weiterbildungs-
moglichkeiten, um sich mit der eigenen Religion beschiftigen zu kénnen.
Vor allem die desolate Versorgung der muslimischen Schiilerinnen und
Schiiler mit einem islamischen Religionsunterricht und die inadiquate
Behandlung des Islam in Schulfichern wie Geschichte finden sie herab-
wiirdigend (vgl. Alacacioglu 2003, S. 110f.; Roth 2003, S. 135ff.). Aische be-
kriftigt, dass sie gerne mehr {iber ihre eigene und andere Religionen ken-
nenlernen mochte, aber nach der Schule nicht die Zeit und Lust findet.
Daher wiinscht sie sich solche Gelegenheiten im Schulunterricht.

Daraus folgt die Forderung nach einer generellen Einfiithrung von isla-
mischem Religionsunterricht in den Grund- und Oberschulen in Deutsch-
land. Einige Befragte bedauerten, dass Publikationen iiber den Islam in
deutscher Sprache verhiltnismiflig notdiirftig sind und dartiber hinaus
viele dieser Versffentlichungen nach ihrem eigenen Verstindnis entweder
in einer auffillig wissenschaftlichen Sprache oder in einem provokativen
Stil geschrieben sind. Dominik, die hauptsichlich iiber die deutsche Spra-
che Zugang zu islamischen Themen hat, vermisst angemessene Publika-
tionen. Die derzeit erhiltlichen Biicher in deutscher Sprache tiber den Is-
lam sind fiir sie iberwiegend unvollkommen oder polemisch. Ferner fiih-
len sich viele der befragten Jugendlichen in dem Erlernen der eigenen und
anderer Religionen alleingelassen. Daher behelfen sich diese Jugendlichen,
indem sie ihr Wissen durch Selbststudium untereinander austauschen
oder durch gemeinsame Lesungen ihren Wissenshorizont erweitern. Ben-
jamin beispielsweise wohnt dreimal wochentlich einem Gesprichskreis
bei, um sich mit den Teilnehmern iiber islamische Themen auszutauschen
und bei gemeinsamer Lektiire fortzubilden. Auch Maryam nimmt deshalb
einmal wochentlich an einem Frauengesprichskreis teil. Emin konnte sei-
nen unzureichenden Wissensstand tiber den Islam nicht ertragen und hat-
te vergeblich versucht, diese »offene Seelenwunde« zu beheben. Er fand
aber hierzulande keine passende Mdglichkeit, sodass er sich entschlossen
hat, in der Tiirkei ein Studium an einer Theologischen Fakultit aufzuneh-
men, um sich tiber seine eigene Religion tief gehend und fundiert zu in-
formieren. Doch nicht jeder der Befragten ist an Weiterbildungsméglich-
keiten oder der Behebung dieses mangelnden Wissensstands iiber die ei-
gene Religion interessiert. Fadimah und Aische etwa haben derzeit kein
Interesse. Aische findet aufgrund ihrer schulischen und privaten Verpflich-
tungen keine Zeit zum Biicherlesen und Fadimah ist nicht an Weiterbil-
dungsmoglichkeiten interessiert, weil sie zurzeit allgemein vom Lernen
nicht begeistert ist (vgl. die Interviews von Kenan und Orhan). Beanstandet
wurden allgemein auch die Berichte iiber den Islam in den Medien (vgl. die
Interviews von Emin und Orhan).

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | WEGE ZUR INTEGRATION

6.1.5 Die Dimension der Konsequenzen aus
religiosen Uberzeugungen

Welche Bedeutung wird dem Islam in Fragen der Kindererziehung, Sexu-
almoral und Wahl von (Ehe-)Partnern zugewiesen?

Die befragten muslimischen Jugendlichen haben auf die Wichtigkeit
der Kindererziehung nach islamischen Werten hingewiesen. Giilsiim legt
auf eine Kindererziehung nach religiésen Grundsitzen auch deshalb einen
groflen Wert, weil sie durch ihre Eltern keine kontinuierliche religicse Bil-
dung und Erziehung genossen hat — und diese nun vermisst. Sie wird sich
daher zumindest bemiihen, ihren Kindern eine ausreichende und akkurate
religiése Bildung und Erziehung zu erméglichen. Dominik hat zwar von
ihren Eltern keine muslimische, sondern eine christlich-orthodoxe Erzie-
hung erhalten, die allgemein brauchbar, aber fiir ihr »Muslim-Sein« zum
Teil widerspriichlich sei. Sie hat durch das Selbststudium des Islam Halt
und Orientierung erfahren, sodass sie ihre Kinder auf jeden Fall nach reli-
giosen Grundsitzen und nach den Mafdstiben des Korans erziehen wird.
Genauso sieht sich Emin in die Pflicht genommen, seinen Kindern eine
gute allgemeine und religiése Erziehung und Bildung zu ermoglichen,
worliiber er im Jenseits ebenfalls Rechenschaft abzulegen hat. Aus diesem
Verstindnis leitet er ab, dass normalerweise jeder Muslim verpflichtet ist,
seine Kinder tugendhaft zu erziehen. Zehra will ihren Kindern jedenfalls
eine solide Wertevermittlung und Gottesliebe angedeihen lassen, damit sie
sich im erwachsenen Alter respektvoll und hilfsbereit verhalten. Stefan
macht die Wichtigkeit einer Kindeserziehung nach religiosen Grundsitzen
geltend, indem er bemerkt, dass sich die religiosen Grundsitze der Weltre-
ligionen — wie etwa die »Zehn Gebote« — nicht wesentlich voneinander un-
terscheiden und in der Familie, in der Schule und in der Gesellschaft of-
fenkundig behandelt und uneingeschrinkt vermittelt werden konnen. Fiir
den Werteverfall und fiir die inhumanen Beziehungen zwischen den Ge-
sellschaftsmitgliedern macht er deshalb die ablehnende Haltung gegen-
iiber einer religiosen Erziehung oder gar der Religion verantwortlich. Ke-
nan sucht die Schuld dafiir, dass er derzeit einigen islamischen Regeln,
nimlich den fiinf tiglichen Gebeten, dem Drogen- und Alkoholverbot etc.,
nicht regelmiflig nachkommt, bei seinen Eltern, die sich nicht um ein
frithzeitiges Einsetzen der religiésen Kindererziehung bemiiht haben. Er
mochte vermeiden, dass seine Kinder es ihm gleichtun, weshalb er sich
frithzeitig fiir eine perfekte Erziehung einsetzen wird.

Das Ergebnis zur Einstellung der befragten Jugendlichen zum islami-
schen Verbot des vor- und auRerehelichen Geschlechtsverkehrs ist bemer-
kenswert. Allesamt befiirworten sie diese islamische Vorschrift und be-
zeichnen die Beachtung dieses Verbots als nutzbringend fiir die gesamte
Gesellschaft. Dabei sehen sie es als eine Vorbeugung vor jeglichen unsittli-
chen Verhaltenstendenzen in der Gesellschaft. Viele der befragten Jugend-

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 231

lichen bekriftigen ihre Zustimmung zu diesem islamischen Verbot auch
dadurch, dass sie tiber einige Episoden aus ihrer Schulzeit erzihlen und
besonders die Situation der alleinerziehenden Miitter in den Fokus riicken.
Benjamin, Zehra, Maryam, Dominik, Fadimah, Gilsiim und Emin beftr-
worten eine strikte Einhaltung dieses Verbots und schitzen es vornehmlich
als Praventive gegen Ehebruch und Prostitution. Giilstim hilt die Vermei-
dung von Untreue fiir sozialadiquat — gerade in einer »freiziigigen und
Amoralitit geprigten Zeit« sei ein solches Verbot unausweichlich. Sie hat
groflen Wert darauf gelegt, einen Mann zu heiraten, der sich wahrhaftig
des ehelosen Koitus enthilt; ihr Willen hat sich mittlerweile verwirklicht.
Aische erwartet ebenfalls, dass Minner und Frauen keusch in die Ehe ge-
hen. Firdevs dagegen hat die Triftigkeit des islamischen Verbots des vor-
und auflerehelichen Geschlechtsverkehrs wihrend einer kurzfristigen Lie-
besbeziehung kennengelernt: Er hatte im Alter von 15 und 16 Jahren eine
Freundin, wo er einigen Versuchungen ausgesetzt war, sich diesen aber
durch seinen Glauben entziehen konnte. Zur Begriindung seiner Zustim-
mung trigt Emin vor, dass er wihrend seiner Oberschulzeit unter den Ju-
gendlichen und in den Medien oder auf der Strafle im Umgang mit Sexua-
litait Zeuge vieler Vorkommnisse geworden ist, die sehr unmoralisch wa-
ren. Die exhibitionistische Freiziigigkeit und »Schamlosigkeit« konne er
bis heute nicht verstehen. Besonders abstoflend fand er, dass in seiner
Schulzeit eine Klassenkameradin mit 15 Jahren durch ihren Freund ge-
schwingert wurde, der sie abrupt verlief, als er von dieser Schwanger-
schaft gehort hatte. Die Miihsale, in die seine damalige Klassenkameradin
getrieben wurde, haben ihn entsetzt. Dadurch erschloss sich ihm, warum
im Islam der auereheliche Geschlechtsakt rigoros unterbunden und das
Ehebtindnis gepriesen wird. Doch nicht allen Befragten gelingt die strikte
Bewahrung dieser Grundsitze. Orhan und Stefan etwa haben Schwierig-
keiten, dieses Verbot auch bei Aufwallung ihres intimen Begehrens auf-
rechtzuerhalten. Stefan hatte vor seiner Konversion zum Islam seine sexu-
ellen Bediirfnisse ohne solche Schranken befriedigt, sodass ihm die end-
glltige Umstellung auf eine geziigelte Lebensweise momentan nicht ge-
lingt. Orhan berichtet von eigenen Erfahrungen zu diesem Thema im Alter
von 15, 16 oder 18 Jahren. Seit seiner Absicht sich zu vermihlen bemiiht er
sich um die Einhaltung dieses Verbotes. Auch wenn Kenan dieses Verbot
begriflt, ist er der Ansicht, dass das Einhalten dieses Verbotes besonders
im jugendlichen Alter oft schwierig, gar eine grofle Herausforderung sei.
Der Umgang mit der Sexualitit in dieser Gesellschaft erschwert seiner
Meinung nach die Einhaltung des Verbots zusitzlich, sodass er es zeitwei-
lig ignoriert.

Eine Heirat mit einer nicht muslimischen Frau oder mit einem nicht
muslimischen Mann lehnt keiner der Befragten apodiktisch ab. Sie duflern
aber Bedenken gegentiiber einer Ehe, die zwischen Menschen mit unter-
schiedlichen und diskrepanten Einstellungen und Vorstellungen zustande

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | WEGE ZUR INTEGRATION

kommt. Die Kindererziehung ist ein wichtiger Grund dafiir, dass nahezu
jeder der befragten Jugendlichen doch lieber muslimische Partner heiraten
mochte. Kenan kann sich beispielsweise nicht vorstellen, mit einer nicht
muslimischen Frau eine Familie zu griinden, befiirchtet er doch, dass die
Ehe an den unterschiedlichen Einstellungen und Vorstellungen scheitert.
Daher bevorzugt er eine Partnerin, die seinen Einstellungen und Vorstel-
lungen zumindest in groflen Teilen entspricht. Emin kann sich ebenfalls
eine Ehe mit einer nicht muslimischen Frau nicht vorstellen, auch wenn er
zugleich hervorhebt, dass seine Religion, der Islam, keineswegs Einwinde
gegen eine Heirat mit einer christlichen oder jiidischen Frau formuliert. Er
wiinscht sich jedoch eine praktizierende muslimische Ehefrau, weil er in
der Kindeserziehung den Islam im Ganzen vermitteln méchte und nach
seiner Uberzeugung hierbei die Ehepartner gemeinsam agieren miissen.
Dominiks derzeitig mafdgebliches Kriterium fiir einen denkbaren Briuti-
gam ist, dass er vorbehaltlos an Gott glaubt; welcher Religion er angehort,
ist fiir sie nicht in erster Linie entscheidend. Orhan kann sich zwar eine
Vermihlung mit einer Nichtmuslima vorstellen, befiirchtet aber eine In-
stabilitdt dieser Ehe aufgrund der kulturellen und religiésen Unterschiede.
Benjamin kann sich dagegen ohne Weiteres vorstellen, eine nicht musli-
mische Frau zu heiraten, weil fiir ihn der »Kern des Menscheny, d.h. eine
gute Gesinnung, ausschlaggebend ist. Auch fiir Firdevs ist eine Ehe mit ei-
ner nicht muslimischen Frau nicht ausgeschlossen. Aische indes steht ei-
nem Ehebiindnis mit einem nicht muslimischen Briutigam skeptisch ge-
geniiber, ohne dies jedoch ginzlich ausschliefen zu kénnen — weil »alles
iiber die Liebe kommt«. Uberhaupt nicht vorstellen kann sie sich aber —
genauso wie Zehra —, einen schamlosen Mann zu heiraten. Fiir Fadimah
steht im Mittelpunkt, dass der Ehemann an Gott glaubt und einen guten
Charakter hat. Folglich messen die befragten muslimischen Jugendlichen
dem Islam in Fragen der Kindererziehung, Ehe- und Sexualmoral, Wahl
des (Ehe-)Partners eine nicht unerhebliche Bedeutung zu. Allesamt, auch
die Jugendlichen mit geringem Moscheekontakt, méchten ihre Kinder
nach den religiosen Grundsitzen des Korans und der Sunna erziehen. Da-
her wurden die Erziehungsmethoden ihrer Eltern harsch kritisiert. Eine
fundierte Erziehung und Bildung iiber den Islam vermissen sie stark. Zu
dhnlichen Ergebnissen kommen auch Karakasoglu (2000, S. 441ff)) und
Alacacioglu (2003, S. 112f.). Wenngleich sie das Verbot des vor- und aufler-
ehelichen Geschlechtsverkehrs als grundlegend erachten, befolgen einige
der Jugendlichen dieses Verbot nicht stetig.

6.1.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame
Wie sehr sind sie in Moscheen organisiert? Was assoziieren sie mit dem

Begriff »Moschee«? Erfiillen die Moscheen ihre Aufgaben? Wie ist ihre
Einstellung zu Imamen und muslimischen Organisationen?

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 233

Annihernd alle befragten muslimischen Jugendlichen sind in keiner
muslimischen Organisation aktiv. Die reprisentative Befragung im Okto-
ber 1997 unter 1.000 tiirkischen Jugendlichen im Alter von 16 bis 25 Jah-
ren in Berlin forderte desgleichen zu Tage, dass die Mitgliedschaft junger
Leute in religiésen Vereinen mit riickldufiger Tendenz stagniert (vgl. Se-
natsverwaltung 1997, S. 12; Worbs/Heckmann 2003, S. 153; ZfT 2005b).
Firdevs und Emin sind die einzigen Befragten, die emsig in die Gemein-
dearbeit involviert sind. Firdevs ist in einem Kulturverein, dem nur urdu-
sprachige Menschen zugehorig sind und den er deshalb als »Familienver-
ein« bezeichnet, engagiert. Dartiber hinaus ist er Mitglied einer Jugendor-
ganisation, die vornehmlich eine muslimische Jugendarbeit und den Dia-
log der Religionen zum Ziel hat. Emin hat ein Ehrenamt in einer Mo-
scheegemeinde inne und wirkt zugleich als Schriftfithrer im Vorstand mit.

Viele der befragten Jugendlichen kennen die iiberregional organisierten
muslimischen Einrichtungen oder Moscheegemeinden lediglich vom Na-
men her. Orhan dagegen ist durch die grausamen Ereignisse in Mélln und
Solingen, wo rechtsextreme Personen ein Haus angeziindet und dadurch
Mitglieder einer tiirkischen Familie getStet haben, auf eine Organisation,
nimlich die »Tirkische Foderation«, aufmerksam geworden, mit der er
sympathisiert. Diese sei damals vernehmlich fiir die Rechte der Tiirken
eingetreten, einige aus dieser Organisation seien sogar in Gruppen zur
Gegenwehr iibergangen.

Inhaltliche Ausrichtungen dieser Organisationen sind den Jugendli-
chen aber kaum bekannt. Dennoch zeigen sie kein Interesse, diese Organi-
sationen niher kennenzulernen. Dementsprechend ist es unter den befrag-
ten Jugendlichen nicht selten der Fall, dass sie sich fiir Initiativen zusam-
menschlieffen, um gemeinsam kulturelle und religiése Veranstaltungen zu
organisieren (vgl. Frese 2002, S. 145-147). So etwa Maryam, die zweimal
wochentlich einen von jungen Mannern und Frauen gegriindeten Kreis be-
sucht, um an der Planung von Bildungs- und soziokulturellen Veranstal-
tungen mitzuwirken. Alle befragten Jugendlichen, auch diejenigen, die
sich aktiv in einer Organisation engagieren — wie Firdevs und Emin —, sind
nicht an der ideologischen Dimension interessiert, sondern an den Ange-
boten und Veranstaltungen, die dabei helfen, den Islam und die islamische
Lebensweise besser zu verstehen. Hervorgehoben haben die befragten Ju-
gendlichen auch, dass sie nicht zwischen den Organisationen urteilen und
ihre Arbeit bewerten wollen, aber sie riigen ebenfalls strikt die derzeitige
Demagogisierung und Ausgrenzung der muslimischen Organisationen in
Deutschland. Benjamin, Emin und Stefan etwa geben an, die Angebote
dieser Organisationen dann in Anspruch zu nehmen, wenn sie eindeutig
erkennen, dass hier der »wahre Islam« vermittelt und sich von einer Ideo-
logisierung sowie Politisierung distanziert wird. Wenn sie denn eine Mo-
schee aufsuchen, ist dies die nichste in jhrer Wohnungsumgebung. Ge-
nauso verhalten sie sich bei Angeboten und Veranstaltungen der Organisa-

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | WEGE ZUR INTEGRATION

tionen. Falls eine solche fiir ihren Lebensalltag Nutzen bringt, bemiihen sie
sich, daran teilzunehmen — ungeachtet dessen, welche Organisation sie lei-
tet (vgl. ZfT 2005a, 2005Db).

Jeder befragte Jugendliche kritisiert die muslimischen Organisatione-
nen und Moscheegemeinden, weil sie sich eher tiber ihre nationale als ihre
religitse Identitit definieren. Die Uberbetonung der nationalen Identitit,
der Herkunftssprache und -kultur und gelegentlich die Vermengung mit
dem Glauben verstehen sie ausdriicklich als nicht islamisch — dies seien
keine »muslimischen«, sondern nationale Organisationen. Sie erwarten
von diesen, die Bezeichnung als »muslimische Organisation« oder »Mo-
scheegemeinde« abzulegen. Selbst Orhan, der die tiirkische Nationalitit
akzentuiert und die »Ttuirkische Forderation« favorisiert, bemingelt, dass
sich die Mitglieder dieser Organisation in ihren Gebetsstitten und Einrich-
tungen vorwiegend parteipolitisch engagiert. Emin geht weiter, indem er
nur Organisationen befiirwortet, die »wirklich islamisch heiffen und sind«,
und postuliert: »Sie sollen in ihrer Arbeit den wahren Islam in den Vorder-
grund stellen und auch danach handeln. Weder Rasse noch Nationalitit
darfin den Vordergrund, sondern der Glaube«. Aus diesem Grund fordern
die befragten Jugendlichen einhellig vor allem von den Moscheegemein-
den, die Universalitit und Uberparteilichkeit des Islam nicht zu schidigen.
Dariiber hinaus formulieren sie den Anspruch an die Gemeinden, sich zu-
nehmend tiber islamische Themen zu einigen, um eine gemeinsame Spra-
che in der Reprisentation des Islam und der Muslime in dieser Gesell-
schaft sowie eine harmonische und kooperative Zusammenarbeit zu ent-
wickeln. Auch die muslimischen Organisationen und Moscheegemeinden
sollten sich zunehmend fiir einen organisierten Austausch zwischen Mus-
limen und Nichtmuslimen einsetzen. Die Arbeit der muslimischen Orga-
nisationen und Moscheegemeinden wird durchgingig als unzureichend
und unprofessionell bewertet.

Es gibt Organisationen oder Gruppierungen, wie den sogenannten »Ka-
lifatstaat«, »El-Kaida«, »Hizbut-Tahrir« und die »Wahhabiten«, welche die
befragten Jugendlichen entschlossen als nicht islamisch einstufen. Zehra
beispielsweise spricht solchen Personen bzw. Gruppierungen die From-
migkeit und das »Muslim-Sein« entschieden ab — jeder Mensch soll frei
entscheiden konnen, welcher Religion oder Kultur er angehért. Dariiber
hinaus erwartet sie von allen Menschen, dass sie dabei miteinander — und
nicht gegeneinander — arbeiten.

Die Befragung ergab, dass die muslimischen Jugendlichen eher eine
lockere Bindung zu Moscheegemeinden haben (vgl. Sandt 1996, S. 220f.;
Frese 2001, S. 148f.; Worbs/Heckmann 2003, S. 144f; Z{T 2005b). Mehr-
heitlich besuchen die befragten Jugendlichen die Moschee eher in der Fas-
tenzeit als in den anderen Monaten (vgl. Alacacioglu 2003, S. 105f)). An
Festtagsgebeten wie dem Ramadan- oder Opferfestgebet nehmen die Be-
fragten gern teil. Gleichwohl ist eine regelmiflige Beteiligung am Leben

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 235

der Moscheegemeinden sehr schwach ausgeprigt. Hauptsichlich besuchen
die befragten Jugendlichen eine Moschee, um am Gemeinschaftsgebet teil-
zunehmen. Einige —etwa Stefan und Maryam —finden sich auch gelegent-
lich in Veranstaltungen in der Moschee ein, um sich in islamischen The-
men weiterzubilden. Die befragten Jugendlichen heben hervor, dass sie un-
ter den Moscheen nicht nach den Trigern unterscheiden bzw. einzelne be-
vorzugen, um am Gebet oder an Veranstaltungen teilzunehmen. Meistens
gehen die Befragten mit Freunden in die Moschee. Fiir alle hat die Mo-
schee ein hohes Ansehen, weil sie diese als »Gotteshaus« und als »heiligen
Ort« definieren (vgl. Sandt 2001, S. 221f.), daher beanstanden sie strikt
eine Bevormundung oder die Ausgrenzung von Moscheen. Giilsiim etwa
empfindet die Atmosphire in der Moschee als auflerordentlich positiv.
Wenn sie eine Moschee betritt, dann spiirt sie, wie sich ihre Gedanken n-
dern, sie merkt, dass sie unvermittelt an Gott denkt und dabei ihre ego-
zentrischen Triebe in den Hintergrund treten. Orhan betont, dass er bei-
spielsweise im letzen Ramadan entdeckt hat, dass die Moschee eine innere
Ruhe in ihm bewirkt und er dort weitaus niher an Gott ist. Benjamin ist
sich gewiss, dass seine Gebete in einer Moschee gesegneter sind als die
auflerhalb der Moschee. Besonders gefillt ihm, dass er sich vor oder nach
den Gebeten in der Moschee mit anderen Gliubigen in vergniiglichen Ge-
sprachen bei einem Glas Tee in der Gemeindekantine austauschen und
sich dabei vom alltiglichen Stress befreien kann.

Mit dem Begriff »Moschee« assoziieren die befragten Jugendlichen
Gotteshaus, Gebetshaus, ein sauberer und schéner Gebetsort, Freiheit,
Friedlichkeit, Ruhe, Bildungseinrichtung, Gemeinschaft u.a.

Die wichtigste Aufgabe der Moscheen ist nach der Uberzeugung der
befragten Jugendlichen, fiir alle offen zu sein und sowohl fiir Muslime als
auch Nichtmuslime als Ansprechpartner zur Verfiigung zu stehen. Dafiir
obliege es ihnen, alle Besucher zu akzeptieren und keinen der Moschee zu
verweisen.

Die Moscheegemeindevorstinde miissten alles unternehmen, um die
Harmonie in der Moschee zu wahren und die Moschee fithlbar zur »Quelle
der Toleranz und Liebe« (Zehra) zu entwickeln. Zugleich sollen die Mo-
scheegemeinden »den Weg zum Glauben« (Kenan) erleichtern und sich
dabei nicht nur auf die Gebetsmdoglichkeiten beschrinken, sondern, so
Emin, intensiv Bildungsarbeit fiir Kinder, Jugendliche und Erwachsene
anbieten. Fadimah dagegen verlangt von den Gemeindevorstinden, sich
mehr um eine aktive Informationsarbeit in der Gesellschaft einzusetzen,
um die gesellschaftlichen Vorurteile gegeniiber dem Islam und den Mus-
limen abzuschwichen. Auch fordert sie bezahlbare Weiterbildungsangebo-
te. Offene, unverkennbare und stilvolle Moscheebauten mit Minaretten
werden von Maryam und Orhan gewiinscht. Die Kommunikation zwischen
den Glaubigen ist durch die Moscheegemeinden zu férdern, wofiir sie ver-
stirkt Angebote in der deutschen Sprache anbieten sollen. Nahezu alle be-

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | WEGE ZUR INTEGRATION

fragten Jugendlichen erwarten von den Moscheegemeinden eine baldige
Schliefung aller in Hinterh6fen oder Kellern heimischen Moscheege-
meinden bzw. Gebetsstitten. Dafiir sollen sie sich um Moscheen in frei
zugdnglichen und leicht sichtbaren Orten bemiihen. Auch verlangen sie
von den Moscheegemeinden, sich unter allen Umstinden von der Parteipo-
litik oder einer herkunftsorientierten Arbeit fernzuhalten. Die Gemeinden
sollen dafiir sorgen, dass die deutsche Sprache die Moscheearbeit domi-
niert, damit alle von den Angeboten profitieren. Ahnliches stellen auch
Frese (2001, S. 155f.) und Alacacioglu (1999, S. 43f.) fest.

Nahezu alle Befragten folgern, dass die Moscheegemeinden ihre Auf-
gaben nicht vollstindig erfiillen. Emin, der selbst ein aktiver Moscheebesu-
cher ist und sogar in einem Moscheevorstand mitwirkt, ist nicht der Mei-
nung, dass die Moscheegemeinden ihre Aufgaben erfiillen, der Bildung
nachgehen und dabei iiber organisierte Bildungsangebote in deutscher
Sprache iiber den Islam, die jedermann offen stehen, verfiigen. Andere —
etwa Kenan — kénnen aufgrund ihrer lockeren Bindung an die Moschee die
dortige Arbeit nicht einschitzen. Giilsiim beanstandet, dass zahlreiche Mo-
scheegemeinden in Deutschland nicht geniigend qualifiziertes Personal
haben und iiber keine ordentlichen finanziellen Ressourcen verfiigen. Da-
her wird die stindige Spendenakquisition von Moscheemitgliedern als
ziemlich stérend empfunden. Indessen sind etwa Maryam und Dominik
mit der Arbeit der Moscheegemeinden durchaus zufrieden, da die Mosche-
en allen offen stehen und allen Gemeindeteilnehmern trotz knapper Mittel
ein Programm anbieten.

Die Ansichten der Jugendlichen stimmen bei der Vorstellung von ei-
nem »guten Imam« iiberein — gleichviel ob mit oder ohne enge Moschee-
bindung. An erster Stelle steht bei ihnen, dass der Imam {iber ein iiber-
durchschnittliches und fundiertes Wissen um den Islam sowie ein solides
Allgemeinwissen verfiigt. Auch der vorbildliche Charakter und die Kom-
munikationsfihigkeit gehéren zu den wichtigen Eigenschaften eines
Imams. Beachtlich hierbei ist, dass auch diejenigen, die der tiirkischen Na-
tionalitit eine unabdingbare Rolle zuschreiben — etwa Orhan —, das Be-
herrschen der deutschen Sprache zur Kernkompetenz eines Imams zihlen.
Besonders erwarten sie ein mustergiiltiges Verhalten und realistische so-
wie verstindliche Predigten.

Die Imame sollten moglichst jiinger als 50 Jahre sein und nach den
Gebetszeiten den Gemeindebesuchern tiberdies mit Bildungsmdoglichkei-
ten, Beratung oder zur Seelsorge bereitstehen. Die Gemeinde ihrerseits
miisse ihren Imam als kompetenten Geistlichen anerkennen. Als gut be-
zeichnet Stefan einen Imam, wenn er Deutsch spricht, agil und nicht arro-
gant ist.

Die Rekrutierung von Imamen aus dem Ausland durch die Moschee-
gemeinde sowie deren aktive Mitwirkung in den Moscheevorstinden wer-
den von einigen Befragten scharf kritisiert.

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 237

Die letzte Frage in diesem Themenbereich widmet sich der Thematik,
ob die Imame in den Gemeinden die Lebensweise und -einstellung der Ju-
gendlichen tiberhaupt beeinflussen kénnen. In diesem Zusammenhang
zeigt die Untersuchung, dass alle, ob sie tiber eine enge oder lose Mo-
scheebindung verfiigen, dies bejahen, wenn die Imame ihrem Ideal eines
»guten Imams« entsprichen. Emin etwa ist iberzeugt, dass die Imame,
wenn sie ihr Amt gut ausfiillen, einen gewichtigen positiven Einfluss auf
die Lebensweise und Lebenseinstellungen muslimischer Jugendlicher und
Erwachsener haben kénnen. Ebenso bekriftigt Firdevs einerseits ihr integ-
ratives Wirken und fordert ihnen gegentiber andererseits Anerkennung
und Ehrenbezeugung in dieser Gesellschaft. Benjamin bedauert, dass die
hiesigen Imame tiberwiegend nicht auf Deutsch predigen, sodass er keinen
unmittelbaren Zugang zu ihnen hat. Er ist sich aber sicher, dass er durch
ihre Botschaften sein Leben besser und nachhaltig ordnen kénnte. Gerade
heute benétigen die muslimischen Jugendlichen sichtbare Vorbilder — die
die Imame sein kénnten, wenn sie sich verstarkt der Jugendarbeit qualifi-
ziert widmeten und dariiber hinaus tiber eine profunde Allgemein- und
Islambildung verfiigten. Doch gibt es auch Befragte, die eine Beeinflus-
sung seitens der Imame von sich weisen. Kenan beispielsweise bezweifelt,
dass die Imame tiberhaupt generell die Lebensweisen und -einstellungen
jugendlicher Muslime dndern kénnen. Ihn selbst kénnten nur Personen
beeinflussen, zu denen er absolutes Vertrauen hat.

6.2 Integration

Das obige Integrationsverstindnis aufgreifend, konnen wir eine Person als
in Deutschland integriert ansehen, wenn sie

— die im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland formulierten
Grundwerte beachtet;

— einen beharrlichen Willen zum intra-/interkulturellen Austausch und
intra-/interreligiosen Dialog hegt;

— Interesse und Engagement entwickelt, die bereitgestellten oder die zur
Verfligung stehenden Chancen auch tatsichlich zu ergreifen.

6.2.1 Auswertung der Interviews

Nunmehr wollen wir der Frage nachgehen, ob die Religiositit der befrag-
ten Jugendlichen den Integrationsbedingungen widerspricht.

Die meisten von ihnen sind in Deutschland geboren und erfahren ihre
Sozialisation ausschlieRlich hier. Zwar lassen einige ein Defizit im deut-
schen Sprachverhalten erkennen, sind aber gleichwohl geneigt und befi-
higt, die deutsche ihrer Herkunftssprache vorzuziehen. Zudem fiihlen sie

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | WEGE ZUR INTEGRATION

sich in ihren Herkunftslindern wie Touristen —fiir viele sind diese nicht
mehr als Urlaubsorte. Auch wenn die meisten sich dariiber beklagen, dass
sie wegen ihres mediterranen Aussehens und ihres kulturellen sowie reli-
giosen Hintergrunds Ausgrenzungs- und Diskriminierungserfahrungen
haben, fiihlen sie sich in Deutschland besser aufgehoben. Eine Riickkehr
in das Herkunftsland der Eltern wird folgerichtig ausgeschlossen (vgl. etwa
das Interview mit Kenan). Besonders die Jugendlichen mit nachhaltiger re-
ligiéser Praxis — etwa Benjamin — fiithlen sich in Deutschland wohl und be-
vorzugen das hiesige Leben. Demzufolge kann festgehalten werden, dass
diese Jugendlichen Deutschland als ihre Heimat ansehen. Das demokrati-
sche System der Bundesrepublik Deutschland mit seinen biirgerlichen
Grundrechten empfinden sie als musterhaft und nachahmenswert. In ers-
ter Linie wissen sie die Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Art.
4 GG) und die Infrastruktur in diesem Land zu schitzen. Selbst Jugendli-
che wie Orhan, die in nationalistischen Kreisen verkehren, betrachten
Deutschland als ithre Heimat. Wihrend Deutschland mit seiner Infrastruk-
tur und seinen Gesetzen durchweg positiv eingestuft wird, werden die
Staaten ihrer Eltern durchgehend schonungslos kritisiert. Die Meinung,
dass »Islam und Demokratie« sich nicht widersprechen, erst recht keine
Gegensitze bilden, teilten alle ausnahmslos (vgl. Karakagoglu 2001,
S. 442ff.). Emin beispielsweise verdeutlicht, dass der Islam auf den Grund-
prinzipien der Demokratie, wie Freiheit, individuelle Entscheidungen und
Handlungen sowie individuelle Verantwortung, Gleichheit vor Recht und
Gesetz sowie Minderheitenschutz, beruht. Fiir ihn ist der Islam sehr de-
mokratisch. Auch Giilsim und Stefan sind nicht der Meinung, dass der
Islam undemokratisch ist. Der Islam und Demokratie vertragen sich ohne
Weiteres, ist sich Benjamin sicher und fihrt fort, dass gerade der Islam
sein demokratisches Verstindnis intensiviert, indem er ihm alle Menschen
als Geschopfe Gottes und als Nachkommen Adams und Evas aufzeigt.
Auch Aische kann sich nicht erkliren, wie ein Gegensatz unterstellt wer-
den konne. Der Islam ist fiir Orhan sogar »die Demokratie« und verteidige
die Menschenrechte besser als die heutigen Institutionen, die sich das auf
die Agenda geschrieben haben. Bestitigt worden sei er durch die Ereignis-
se in Mélln und Solingen, weil von den Institutionen und von der Gesell-
schaft schlechthin eine deutliche Verurteilung ausgeblieben sei.

Ebenso verurteilen sie die Personengruppen, die ihr Anliegen mit bra-
chialer Gewalt einfordern bzw. durchzusetzen trachten: Gewalt bzw. ge-
walttitige Personen/Gruppen sprechen die Befragten jede Beziehung zum
Islam ab (vgl. Senatsverwaltung 1997, S. 32). Stefan beispielsweise kann
solche Personen bzw. Gruppen nicht akzeptieren, weil sie die religiosen
Grundsitze missbrauchen und umdeuten. Daher sind fiir ihn Gewaltakte
weder islamisch noch religiés. Benjamin lehnt Zwang und Gewalt deswe-
gen ab, weil dadurch keine Gliubigen, sondern Heuchler in der Gesell-
schaft grolgezogen wiirden. Alle Religionen der Welt hitten einen gldubi-

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 239

gen Menschen zum Ziel, keinen heuchlerischen. Daher konne keiner aus
irgendeiner Religion Gewalt oder Zwang herleiten, geschweige denn legi-
timieren. Zehra begreift »Zwang oder Gewalt« als eine »grofle Stinde« im
Islam. Selbst Orhan, der nach den Ereignissen in Mélln und Solingen mit
den Gedanken an Gegenwehr gespielt hat, sagt der Gewalt aufgrund seines
Glaubens ab. Zudem hat er sich damals solchen »Verteidigungsaktionen«
nicht angeschlossen, weil seine Eltern ihn fortwihrend darauf aufmerksam
machten, dass sie Muslime seien und der Islam Gewalt und Rache verbie-
tet. Er empfiehlt allen Tiirken und Muslimen, geduldig mit den Angriffen
und Diskriminierungen umzugehen, weil eine friedliche Haltung frither
oder spiter Anerkennung und Auszeichnung finden werde. Kritisiert wird
in diesem Zusammenhang von einigen die Handhabung des Begriffes
Dschihad in unserer Gesellschaft. Emin ist emport, dass einige zentrale is-
lamische Termini unredlich ins Deutsche iibersetzt werden. Eine seit lan-
ger Zeit fillige 6ffentliche Korrektur seitens der Muslime werde auflerdem
nicht vorgenommen. Auch weist er darauf hin, dass der Islam von allen
Muslimen eine Gleichbehandlung aller Menschen verlangt und jegliche
Benachteiligung des Menschen aufgrund seiner Religion, Hautfarbe oder
Sprache eine grofle Siinde ist. So ist er unter keinen Umstinden bereit,
solche Personen oder Gruppen, die ihr Anliegen durch Zwang oder Gewalt
durchzusetzen trachten, zu unterstiitzen (vgl. Bericht 20053, S. 225-230).

Besonders die Eltern erwarten von ihren Kindern ein erfolgreiches und
konfliktfreies Leben in dieser Gesellschaft. Schulische und berufliche
Misserfolge sowie Konflikte mit den Gesetzen sind daher die Hauptursa-
chen fiir verbale Auseinandersetzungen und kérperliche Ziichtigung sei-
tens der Eltern.

Schulische und berufliche Erfolge sowie ein gesetzestreues Leben wer-
den von den Eltern der Befragten durchweg hoher bewertet als die From-
migkeit ihrer Kinder (vgl. die Interviews mit Orhan, Kenan, Zehra). Selbst
wenn die Jugendlichen nicht durchgingig und regelmifig die islamischen
Pflichten einhalten konnen, verstehen sie ein Leben in Konformitit mit
den islamischen Werten als Schutzmauer fiir ein konsequentes und geset-
zestreues Leben ohne Drogen- und Alkoholprobleme. Einige der befragten
Jugendlichen — etwa Firdevs und Stefan — haben sich durch ihre stirkere
Hinwendung zum Islam aus diesem kriminellen Milieu befreien kénnen.
Dariiber hinaus halten die islamischen Bestimmungen sie — etwa Orhan —
von Gewalt fern. Sogar Eltern, die selbst nicht regelmifig den islamischen
Pflichten Folge leisten, argumentieren mit religiosen Begriffen, um ihre
Kinder gegeniiber Gewalt und Drogen zu sensibilisieren. Die Eltern von
Orhan beispielsweise haben ihm, als er nach den Vorfillen in Solingen und
Molln zur Gegenwehr greifen wollte, solche Aktionen verboten, nachdem
sie ihm eindringlich erklirt hatten, dass sie als Muslime keine Gewalt und
keine Rache tiben diirfen. Zudem schicken die Eltern ihre Kinder in Mo-
scheen und in den Islamunterricht, damit sie gemif islamischen Werten

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | WEGE ZUR INTEGRATION

von Kriminalitit, Drogen und Respektlosigkeit gegeniiber allen Lebewesen
verschont bleiben. Dies erklirten Jugendliche mit Moscheebindung ebenso
wie solche ohne. Zugleich wiinschen sich die befragten Jugendlichen Kin-
der, die sich im erwachsenen Alter allen Menschen gegentiber respektvoll
und hilfsbereit verhalten sowie im jugendlichen als auch im erwachsenen
Alter ihre Grenzen kennen und beachten. Dies ermdéglicht ihnen allein
eine intensive islamische Lehre und eine frithzeitige religiose Erziehung.
Ein Leben nach den islamischen Vorschriften und eine enge Moscheebin-
dung wird von den befragten Jugendlichen gleichsam als eine »Schutz-
mauer gegen unsittliche und kriminelle Verhaltensweisen« gedeutet. Der
Islam, der ihnen nachdriicklich ein vorbildliches und gesetzestreues Leben
vorschreibt, verhindert daher, dass sie delinquent werden. Dartiber hinaus
verstehen sie die bundesrepublikanischen Gesetze nicht im Widerspruch
zu den islamischen Werten.

Demnach kann schlussgefolgert werden, dass die muslimischen Ju-
gendlichen den Islam nicht als ein Hindernis fiir die Identifikation mit
diesem Staat und der Einhaltung seiner Gesetze betrachten. Der Islam
wird als eine »Energiequelle« fiir ein Leben im Einklang mit dem Grund-
gesetz und geltendem Recht gesehen. Im Allgemeinen identifizieren sie
sich mit dem demokratischen System und sind von dessen Offenheit und
Toleranz beeindruckt. Doch die Faszination wird iiberschattet von Diskri-
minierungs- und Ausgrenzungserfahrungen:

Gerade nach dem »11. September« habe sich die Situation und das Le-
ben als Muslim in Deutschland verschlechtert. Den Jugendlichen wird
meistens das Gefiihl gegeben, dass die Muslime in dieser Gesellschaft
nicht als gleichwertig betrachtet und als gleichberechtigt anerkannt wer-
den. Grundsitzlich haben beinahe alle Befragten vornehmlich in Behor-
den, in der Schule oder auf der Strafse, beim Spazierengehen oder Einkau-
fen Diskriminierung und Zynismus erfahren (vgl. Senatsverwaltung 1997,
S. 23; Boos-Niinning/Karakasoglu 2005, S. 437-453; Bericht 2005, S. 231-
247). Dies weifs Aische zu berichten, die nicht selten auf der Strafle mit
Bemerkungen wie »Ey! lhr scheiff Muslime [...]« beldstigt wird. Desglei-
chen konnte Orhan bis heute nicht vergessen, wie einige seiner ehemali-
gen Lehrerinnen und Lehrer besonders iiber das Fasten im Ramadan ge-
spottet haben. Ebenfalls hat er die beleidigenden und verletzenden Aufe-
rungen wihrend seiner Ausbildungsplatzsuche durch einen Sachbearbeiter
in der Agentur fiir Arbeit nicht verkraftet. Allerdings nehmen einige Be-
fragten (u.a. Fadimah) nicht bewusst wahr, ob sich die Ausgrenzungen und
Ubergriffe spezifisch auf Muslime oder generell auf Auslinder richten (vgl.
Tietze 2001, S. 10-17).

Besonders unertriglich in dieser Gesellschaft sei die Situation und das
Leben als Maddchen und Frau mit muslimischer Identitit. Denn Maryam
und Giilsiim werden aufgrund ihrer Bekleidung, insbesondere wegen ihres

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 241

Kopftuches, diskriminiert. Sie fiihlen sich stindig tiberwacht und den
»schiefen Blicken« von Passanten, Arbeitskollegen oder Schulfreunden
ausgesetzt. Zehras Schockerlebnis in ihrer Schulzeit, als eine Lehrerin ihr
das Kopftuch plétzlich und ohne Grund vom Kopf herunterriss, hat sie
sehr entsetzt, weil sowohl ihre als auch die Bemithungen ihrer Eltern da-
gegen kein Gehor bei den Verantwortlichen der Schule gefunden haben.
Weder die Klassenlehrerin noch der Schulleiter wollten ihr glauben, ja ha-
ben sogar den Vorfall beschwichtigt — und schlieflich Zehra auch noch der
Lige bezichtigt. Die Mutter und die Schwester von Benjamin miissen sich
Vorurteilen und Behinderungen wegen ihres Kopftuches erwehren. Insbe-
sondere die sogenannte »Kopftuchdebatte« habe das Leben muslimischer
Midchen und Frauen anhaltend erschwert. Insoweit werden die Medien
und Politiker fiir diese desolate Situation der Muslime in Deutschland mit-
verantwortlich gemacht. Die Befragten hoffen auf mehr Sachlichkeit und
Respekt der Medien und Politiker gegeniiber dem Islam und den Musli-
men.

Das erfahrene Unrecht fithrt bei einigen von ihnen zu einer verstirkten
Demoralisierung. Bei jenen, die weder ausreichende Bildungserfolge
nachweisen kénnen noch bei Ausbildungs- bzw. Arbeitsplatzsuche fiindig
sind, summiert sich diese Frustration hin zu einem Ausgrenzungsver-
stindnis, d.h. es erwachsen ihnen daraus Gedanken, die hinter dieser Er-
folgslosigkeit eine geplante Politik des Staates sehen, den »Fremden« keine
Erfolge zu génnen. Wird also diesen Entwicklungen kein Einhalt geboten,
verlieren die Jugendlichen ihr Vertrauen in die staatlichen Instanzen, was
dann eine Selbstisolation zur Folge haben kann.

Fiir eine erfolgreiche Integration ist die Bereitschaft zum intra-/inter-
kulturellen und intra-/interreligiosen Dialog sowie das Engagement zur
Ergreifung der zur Verfiigung stehenden gesellschaftlichen Chancen er-
forderlich.

Die aus den qualitativen Interviews gewonnenen Daten zeigen, dass die
befragten Jugendlichen zu diesem Dialog bereit sind. Sie verschlieRen sich
nicht anderen Kulturen und Religionen, schon gar nicht schmihen sie die-
se. Auch wenn der Kontakt zu nicht muslimischen Jugendlichen nicht
unmittelbar gesucht wird, betitigen sie sich doch in ihre Freizeit stirker in
gemischten — interethnischen oder interreligiésen — Gruppen. Die befrag-
ten Jugendlichen gestalten ihre Freizeit am liebsten mit folgenden Titig-
keiten: mit Gleichaltrigen in der Gruppe zusammen sein, Musik héren,
Sport ohne Verein (z.B. Fitness), spazieren gehen sowie Kino- und Kon-
zertbesuche (vgl. Miinchmeier 2000, S. 231-234; Senatsverwaltung 1997,
S. 12). Die befragten muslimischen Jugendlichen betitigen sich freizeitlich
auflerhalb von muslimischen Einrichtungen und Moscheegemeinden.
Muslimische Einrichtungen werden als Freizeitorte von vielen Befragten
deshalb gemieden, weil sie sich dort einer Kontrolle ausgesetzt sehen. Da-

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | WEGE ZUR INTEGRATION

her suchen Kenan, Orhan und Aische lieber Jugendfreizeiteinrichtungen
auf, um dort ungehindert zu rauchen, Drogen oder Alkohol zu konsumie-
ren oder in intimen Kontakt zum anderen Geschlecht zu treten.

Bei der Wahl des Freundeskreises spielt die Religion keine dominante
Rolle. Wie selbstverstindlich pflegen die Jugendlichen zu nicht muslimi-
schen Jugendlichen Beziehungen (vgl. Senatsverwaltung 1997, S. 13; Frese
2002, S. 112; Boos-Niinning/Karakasoglu 2005, S. 178-210). Regelmiflige
Moscheeginger wie Emin oder Firdevs haben ebenso viele nicht muslimi-
sche Freunde wie der spirliche Moscheeginger Kenan. Ebensowenig ist
das Geschlecht ein Unterscheidungskriterium dafiir, ob jemand iiber einen
muslimischen oder nicht muslimischen Freundeskreis verfiigt. Dominik,
Aische und Zehra beispielsweise suchen ihre Freunde nicht nach der kul-
turellen oder religiésen Zugehorigkeit aus. Hierbei ist der Grad der Reli-
giositit nicht maflgeblich (vgl. die Interviews mit Emin und Kenan). Wohl
aber spielt er bei Art und Weise von freizeitlichen Aktivititen und Hand-
lungen — etwa fiir Stefan und Firdevs — eine wichtige Rolle: Je nachhaltiger
die religiose Praxis ist, umso abgeneigter stehen sie Diskotheken- oder
Barbesuchen sowie Drogen- und Alkoholkonsum gegeniiber. Des Weiteren
haben die befragten muslimischen Jugendlichen im Hinblick auf Eigen-
oder Fremdgruppe keine Priferenzen, nach denen sie ein pejoratives Ab-
stufungsgebaren aufweisen. Dies lisst eine grundsitzliche Bereitschaft zur
gegenseitigen Toleranz erkennen.

Die befragten Jugendlichen wollen sich in den Moscheen mit Musli-
men aus unterschiedlichen Lindern austauschen. Daher erwarten sie von
den Moscheegemeinden, dass sie ihre Arbeit nicht ausschlieflich in ihrer
Herkunftssprache anbieten.

Demzufolge kann abgeleitet werden, dass die muslimischen Jugendli-
chen keineswegs einen intra-/interkulturellen und intra-/interreligiésen
Dialog ablehnen. Vor allem muslimische Jugendliche mit religiéser Le-
bensfithrung wiinschen einen organisierten Austausch unter den Musli-
men und mit den Nichtmuslimen. Diesen betrachten sie sogar als Kern-
aufgabe aller muslimischen Einrichtungen. Daneben treten sie jeglicher
Uberbetonung der eigenen Ethnie und Kultur entgegen: Alle Menschen
werden als Gottesgeschopfe und Kinder Adams und Evas gesehen; Musli-
me als Glaubensgeschwister und Nichtmuslime als Schopfungsgeschwis-
ter.

Die Bereitschaft zur Ergreifung bereitstehender gesellschaftlicher
Chancen ist sehr wohl festzustellen, wihrend das Engagement dazu nicht
markant ausgeprigt ist. Die meisten verfligen weder iiber ein ausreichen-
des religioses Wissen noch tiber einen guten Schul- bzw. Ausbildungsab-
schluss. Die befragten Jugendlichen sind sich ihrer Defizite bewusst und
wiinschen sich Institutionen, die ihnen helfen kénnen.

Auch haben die meisten sprachliche Probleme, sowohl in der Mutter-
sprache als auch in der deutschen Sprache. Vor allem wissen etliche (auch

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 243

ihre Eltern) nicht, an wen sie sich in Problemlagen wenden kénnen, wo sie
sich beschweren kénnen, wenn sie ungerecht behandelt wurden. So wurde
in den Interviews immer wieder von Diskriminierungs- und Ausgren-
zungserfahrungen berichtet, die wenigsten haben aber Beschwerde bei den
vorgesetzten Stellen erhoben. Dass solche Interventierungsstellen in sol-
chen Fillen bereitstehen, wusste kaum einer. Jugendliche, vor allem junge
Midchen, die mit grofier Motivation bis zum Studium vorgedrungen sind,
fuihlen sich durch Debatten um das »Kopftuch« desavouiert.

Das Interesse an einer erfolgreichen schulischen und beruflichen Ein-
gliederung ist zwar bei allen Jugendlichen unverkennbar, doch ist es
Schwankungen unterworfen. Einige halten dies der Schulpolitik und der
Einstellung mancher Lehrer vor. Nahezu einhellig ist ihre Meinung, dass
sie bei islamischer Lebensfithrung auf jeden Fall fleifiger gewesen wiren
und damit bessere Ergebnisse vorzuweisen hitten. Zu empfehlen und ge-
eignet sei die Einhaltung der islamischen Vorschriften deshalb gerade auch
fur die schulische und berufliche Eingliederung.

In Eigenregie bemiihen sie sich durchaus um religiése Weiterbildung.
Vornehmlich die Jugendlichen mit religioser Lebensfithrung versuchen
durch Selbststudium oder durch Teilnahme an Aktivititen, ihr religidses
Wissen zu erweitern. Im Vergleich zu den anderen sind sie — etwa Emin,
Giilstim, Firdevs, Benjamin — bildungsfreudiger und im Schul- und Ar-
beitsleben erfolgreicher. Wie Stefan, Firdevs und Benjamin sind sie aufRer-
dem - nicht nur in muslimischen Einrichtungen — &fter gemeinniitzig en-
gagiert.

Im Ganzen ist zu sehen, dass die befragten Jugendlichen oft nicht
rechtzeitig die ihnen bereitstehenden Chancen ergreifen, auch wenn im
Allgemeinen Interesse und Engagement vorhanden sind. Grund dafiir ist,
dass die wenigsten iiber die Breite der ihnen bereitgestellten oder zur Ver-
fiigung stehenden Chancen (z.B. schulische Angebote, Angebote der Mo-
scheegemeinden etc.) informiert sind. Hinzu kommt auch, dass sie auf-
grund ihrer enormen Wissensliicken — sowohl im religisen als auch im
allgemeinen Bereich — nicht wissen, wie sie sich zu verhalten und wohin
sie sich bei Diskriminierung oder Ausgrenzung zu wenden haben. So
brauchen die muslimischen Jugendlichen auch hier die Unterstiitzung al-
ler Sozialisationsinstanzen, damit sie nicht mut- und perspektivlos werden.
In den Gesprichen wurde dieses bestitigt, da besonders Gesprichspartner
aus sozialen Brennpunkten nicht iiber ausreichende schulische und beruf-
liche Erfolge verfiigen und zudem orientierungsbediirftig sind. Besonders
diese Jugendlichen beklagen sich iiber diskriminierende und ausgrenzende
Erfahrungen.

Die in dieser Studie vorgestellten Jugendlichen dufern ihre Gedanken
zur Integration wie folgt:

Emin sei in diese Gesellschaft weitgehend integriert, weil er die islami-
schen Werte und Normen praktiziert. Daher betont er, dass der Islam eine

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | WEGE ZUR INTEGRATION

Integration in diese Gesellschaft beschleunigt. Der Befund, dass der Islam
integrationshemmend sei, bestitigt sich auch fiir Firdevs nicht. Seiner fes-
ten Uberzeugung folgend, dass der Islam die Integration wahrhaft fordert,
fordert er eine pedantische Ursachenanalyse des Umstandes, warum sich
einige Menschen bisher nicht integriert haben. Nicht der Islam, sondern
die Oberflichlichkeit mancher Muslime und die ungentigende religise
Erziehung und Bildung muslimischer Kinder und Jugendlicher tiber den
Islam seien die wirklichen Motive der derzeitigen Eingliederungsprobleme
in Deutschland. Fadimah bekriftigt, dass sie sich als Muslima bereits in-
tegriert hat, indem sie die Sprache gelernt hat und sich den Gesetzen die-
ses Landes ausnahmslos unterwirft. Es ist auch fiir sie nicht nachvollzieh-
bar, warum den Muslimen vorgeworfen wird, nicht integriert zu sein. So
lange Integration filschlich mit Assimilation gleichgesetzt wird, ist sie
nicht bereit, sich zu ihr verleiten zu lassen, da dies ihre personliche Identi-
tat preisgeben wiirde. Die Menschen selbst hemmen eine Integration in
diese Gesellschaft, stellt Zehra fest: Die Leistungen der Muslime wiirden
nicht respektiert und sie nicht ebenbiirtig in ihre Reihen aufgenommen.
Wenn manche Muslime immer noch nicht integriert seien, dann haupt-
sichlich aus diskriminierenden und ausgrenzenden Faktoren. Konvertierte
Muslime wie Stefan sind durch den Islam noch besser integriert; daher at-
testiert auch er dem Islam Integrationsférderlichkeit. Dem stimmt auch
Maryam zu. Das Zerrbild in der Gesellschaft, dass der Islam die Integra-
tion der Muslime hindere, sei der Unwissenheit der Muslime und Nicht-
muslime tiber den Islam zuzuschreiben. Ihr ist nach ihrer intensiven Re-
cherche zu diesem Thema bewusst geworden, dass der Islam Gewihr fiir
ein harmonisches Zusammenleben aller Menschen bietet, sodass er nie-
mals einer Integration im Wege stehen kann. Orhan indessen ist durch
dieses Thema sehr irritiert, weil er nicht stetig zu horen bereit ist, dass die
Tiirken oder Muslime sich nicht integrieren lieRen. Eine Integration setze
die Bereitschaft beider Seiten voraus. Alle miissten sich aufeinander zube-
wegen. Bei einem Vergleich mit ihren nicht muslimischen Freunden
schlussfolgert Giilsiim, dass sie als eine praktizierende Muslima wesentlich
integrierter ist als ihre deutschen Freunde. Allerdings fehlt ihr eine 6ffent-
liche Wiirdigung dieses Umstandes seitens der nicht muslimischen Ge-
sellschaft, vornehmlich aber von den Politikern.

6.2.2 Verhaltnis zur Religiositat

Diese qualitativ empirische Studie bestitigt, dass der Islam und ein aufge-
klartes und bewusstes Leben nach islamischen Vorschriften einer erfolg-
reichen Integration in die Gesellschaft nicht entgegenstehen (vgl. Karakagog
lu 2000; Frese 2001; Kelek 2002; Tietze 2001). Denn die Religiositit
muslimischer Jugendlicher ist vereinbar mit den Integrationsbedingungen.
Zum einen bestirkt die Religiositit die muslimischen Jugendlichen, die

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 245

Grundwerte zu beachten. Diese bilden die grundlegenden Wertvorstellun-
gen fiir die Gesellschaft und regeln die zwischenmenschlichen Beziehun-
gen, ungeachtet der Religions- oder Kulturzugehdorigkeit. Die Grundwerte
beachtet, wer die im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland veran-
kerten Grundrechte anerkennt: die Wiirde des Menschen (Art. 1 Abs. 1
GG), das Recht auf Leben und korperliche Unversehrtheit (Art. 2 Abs. 2
Satz 1 GG), Gleichberechtigung ungeachtet von Geschlecht, Abstammung,
Rasse, Sprache, Heimat, Herkunft, Glauben, politischen Anschauungen
(Art. 3 GG), die Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Art. 4 GG).

Ein religioser muslimischer Jugendlicher ist jemand, der diese im
Grundgesetz verankerten Grundrechte beachtet. Der Islam schreibt den
muslimischen Jugendlichen also vor, diese Grundrechte zu beachten.

Das allgemeine Verstindnis des Islam beziiglich der zwischenmensch-
lichen Beziehungen beruht auf der Bewahrung menschlicher Wiirde, der
Kooperation der Volker, einer grofditmoglichen Gerechtigkeit und einer ga-
rantierten Religionsfreiheit. Danach erschuf Gott den Menschen als das
wertvollste Wesen und hauchte ihm von seinem Geiste ein (vgl. Koran,
95:4). Allein aus diesem Grund ist ein Muslim verpflichtet, dieses hochste
Gut der Schépfung vollumfinglich zu schiitzen — ungeachtet von Religion,
Hautfarbe, Sprache und Nationalitit (vgl. ebd., 32:7-9; 4:1; 17:70). Daher
fordert Gott die Menschen auf, sich untereinander zum Guten zu wenden
und zu solidarisieren. Solidarisiert sich ein Mensch nicht, krdnkt oder totet
gar einen anderen Menschen, so wird er im Jenseits so bestraft, als hitte er
die ganze Menschheit getétet. Solidarisiert er sich dagegen mit einem Ge-
schopf Gottes, unterstiitzt er es und hilft ihm in Notlagen, so wird er im
Jenseits so belohnt, als hitte er der ganzen Menschheit geholfen. Mit die-
sem Gebot ordnet der Islam ein solidarisches und friedliches Zusammen-
leben aller auf der Erde an (vgl. Bilmen o.]., Band 2, S. 216-217).

»[W]er einen Menschen tétet, ohne dass dieser einen Mord begangen oder Unheil
im Lande angerichtet hat, wie einer sein soll, der die ganze Menschheit ermodert
hat. Und wer ein Leben erhilt, soll sein, als hitte er die ganze Menschheit am Leben
erhalten [...].« (Koran, 5:32)

2 | Heutzutage ist es verbreitet, dass historische Vorfille oder kulturspezifi-
sche Eigenarten eher mit »Islam« in Verbindung gebracht werden. Allein in
Deutschland leben heute mehr als drei Millionen Muslime aus tiber 40 verschiede-
nen Lindern. Diese Muslime brachten nicht nur unterschiedliche Essgewohnheiten
mit, sie haben auch verschiedene Sprachen und Traditionen in die Gesellschaft ein-
gebracht.Trotz der nationalen und kulturellen Unterschiede begreifen sich aber alle
als Muslime. Den Islam nun an den unterschiedlichen muslimischen Gesellschaf-
ten zu erkennen, ist in der Tat ein schwieriges, wenn nicht unmdégliches Unterfan-
gen. Viel einfacher und auch viel wichtiger und richtig ist es, diese Vielfalt unter den
Muslimen an den islamischen Quellen, dem Koran und der Sunna, zu messen.

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | WEGE ZUR INTEGRATION

Angesichts der herausgehobenen Stellung dieses Gebotes ermahnte auch
der Gesandte Muhammed die Menschen hiufig zu solidarischem und fried-
lichem Zusammenleben:

»Flirchte Allah, wo immer du bist, [...] und behandele die Menschen mit gutem
Charakter.« (Ausspruch des Gesandten Muhammed, in: Rassoul 1993, S. 142)

Der Gesandte Muhammed hat damit den Muslimen verdeutlicht, die stin-
dige Gottesanwesenheit und den Tag der Rechenschaft zu erinnern — ganz
gleich, ob sie allein oder unter Menschen sind. Eindringlich appelliert er an
die Muslime, den Menschen Gutes zu tun und méglichen Schaden von ih-
nen abzuwenden. Muslime, denen Unrecht geschehen ist, leitet der Ge-
sandte auferdem an zu vergeben:

»Die gute Tat ist nicht der schlechten gleich. Vergelte [etwas] mit dem, was besser
ist, und gleich wird derjenige, mit dem du verfeindet warst, wie ein treuer Freund
sein.« (Koran, 41:34)

Sein Fingerzeig richtet sich zugleich auf die Grundsteine der Menschheit:
Frieden und Freundschaft. In diesem Frieden liegen die Sicherheit und der
Schutz aller Menschen fiir- und voreinander.

Mit einem anderen Ausspruch verordnet er den Muslimen, die Ge-
sundheit, die kérperliche Unversehrtheit, das Leben und das Eigentum al-
ler zu schiitzen sowie die Wiirde und die Ehre aller zu achten.

»0 ihr Leute, wahrlich, euer Blut, euer Leben, euer Eigentum, eure Wiirde und eure
Ehre sind heilig und unantastbar, bis ihr eurem Herrn gegeniibersteht.« (Ausspruch
des Gesandten Muhammeds, in: Mertek 2001, S. 172)

Der Islam fordert nicht nur das Recht auf Leben und koérperliche Unver-
sehrtheit, sondern tritt auch fiir ein absolutes Gleichbehandlungsgebot ein
— er duldet daher keinerlei Vorrangstellung unter den Menschen. Diese
zeichnen sich vor Gott nur durch ihre Rechtschaffenheit aus, nicht durch
Herkunft, Hautfarbe, Nationalitit oder Kultur.

»O ihr Leute! Euer Herr [Allah, H.O.] ist einer, euer Stammvater [Adam, H.O.] ist
einer. Die Menschen stammen von Adam, und Adam ist aus Erde. Der Edelste unter
euch vor Allah ist der Gottesfiirchtigste von euch. Ein Araber ist nicht vorziiglicher
als ein Nichtaraber, noch ein Nichtaraber vorziiglicher als ein Araber; ein Schwarzer
ist nicht vorziiglicher als ein Weifder, noch ein Weifler vorziiglicher als ein Schwar-
zer, aufler durch Frommigkeit.« (Ebd., S. 174)

Der Koran stellt mit folgendem Vers die nationale und kulturelle Pluralitit
unter seine eigene Obhut, unter seinen besonderen Schutz:

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 247

»0 ihr Menschen. Wir haben euch ja von einem minnlichen und einem weiblichen
Wesen erschaffen und Wir haben euch zu Vélkern und Stimmen gemacht, damit
ihr einander kennenlernt. Gewiss der Geehrteste von euch bei Allah ist der Gottes-
fiirchtigste. Gewiss Allah ist Allwissend und Allkundig.« (Koran, 49:13)

Wer Menschen aufgrund seiner Abstammung, Kultur, Nationalitit, Spra-
che oder Religion ausst6f3t, handelt eindeutig nicht nach islamischen Quel-
len, mithin nicht islamisch. Der Islam fordert daher alle auf, aufeinander
zuzugehen, sich zu einer Gesellschaft zu integrieren. Die Einladung des
Islam, einander kennenzulernen und sich gemeinsam fiir das Gute einzu-
setzen, ist an alle gerichtet. Hieraus ergibt sich insbesondere, dass es ei-
nem religiosen Muslim keinesfalls verboten ist, Kontakte und Begegnun-
gen mit Nichtmuslimen zu haben. Vielmehr heiflt der Islam den Musli-
men geradezu, freundschaftliche und nachbarschaftliche Beziehungen zu
hegen und zu pflegen (vgl. Koran 49:13; 60:8; 2:148, 177; Bilmen o.]., Band
7, S.300-30I).

Wie aus Ausspriichen des Gesandten Muhammeds hervorgeht, wird
die Zufiigung von Schaden z.B. schon in dem mutwilligen Eindringen in
die Privatsphire anderer oder in der Verbreitung iibler Geriiche, wie den
von rohen Zwiebeln und Knoblauch, bestehen (vgl. Bilmen o.].(a), S. 445-
473; Alizade 1990). Auch werden Selbstmorde oder Selbstmordattentate
durch die islamischen Schriften eindeutig und direkt verurteilt (vgl. Bilmen
0.J., Band 2, S. 46, 216-217). »Und begeht nicht Selbstmord.« (Koran, 4:29)
Menschen, die Selbstmord oder Selbstmordattentate veriiben wollen, wer-
den nach islamischem Recht mit der ewigen »Hollenpein« konfrontiert
(vgl. Koran, 4:93; Bilmen o.]., Band 2, S. 108).

Uber die Gleichstellung von Mann und Frau, die ebenfalls einen
Grundwert in unserer Gesellschaft darstellt, kann unter Beriicksichtigung
der primiren Quellen des Islam Folgendes festgestellt werden: Mann und
Frau haben dieselbe spirituell-menschliche Natur. Der Koran macht in die-
sem Zusammenhang deutlich, dass kein Geschlecht iiber oder vor dem
anderen steht.

»Ich lasse keine Tat von euch verloren gehen, sei es von einem Mann oder einer

Frau [...].« (Koran, 3:195)

Vielmehr wird der Frommigkeit und Aufrichtigkeit im Herzen der Men-
schen der entscheidende Wert beigemessen, nicht ihrem Geschlecht, ihrer
Hautfarbe oder ihrer Nationalitit. Der Koran widmet sich Mann und Frau
entsprechend ihrem Wert gleichermafien:

»0 ihr Menschen! Wir erschufen euch aus einem Mann und einer Frau [...].« (Ebd.,

49:13)
»Wahrlich die muslimischen Manner und die muslimischen Frauen, die gliubigen

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | WEGE ZUR INTEGRATION

Minner und die gliubigen Frauen, die gehorsamen Minner und die gehorsamen
Frauen, die wahrhaftigen Minner und die wahrhaftigen Frauen, die geduldigen
Minner und die geduldigen Frauen, die demiitigen Minner und die demiitigen
Frauen, die Minner, die Almosen geben, und die Frauen, die Almosen geben, die
Minner, die fasten, und die Frauen, die fasten, die Minner, die ihre Keuschheit wah-
ren, und die Frauen, die ihre Keuschheit wahren, die Ménner, die Allah hiufig ge-
denken, und die Frauen, die Allah hiufig gedenken, — Allah hat ihnen [allen] Ver-
gebung und groflen Lohn bereitet.« (Ebd., 33:35)

Der Islam schenkt beiden Geschlechtern uneingeschrinkt Beachtung.
Zwar legt er der Frau bereits als Gattin und Mutter eine sehr grofie Bedeu-
tung bei, versagt ihr aber eine berufliche Perspektive nicht. Wie die Spra-
che, ethnische Abstammung oder Kultur keine Grundlage fiir Uberlegen-
heit oder Unterlegenheit darstellt, so ist auch das Geschlecht kein Uberle-
genkeits- bzw. Unterlegenheitskriterium (vgl. Koran, 17:23; 31:14; Beger
1995, S. 89-180; Dikmen 1999, S. 221-235).

Die Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Art. 4 GG) kommt
im Koran eindringlich in dem folgenden Koranvers zum Ausdruck:

»Es gibt keinen Zwang im Glauben [...].« (Koran, 2:256)

Die anerkannten Koraninterpretatoren sind der Meinung, dass dieser Ko-
ranvers das Fundament der islamischen Toleranz in Sachen des Glaubens
und der religiésen Praxis bildet. Demzufolge haben sie diesen Grundsatz
als ein striktes Verbot zur Zwangsbekehrungen verstanden, mit der die
Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit sichergestellt wurde (vgl.
Bilmen o.]., Band 1, S. 255-257). Die Bekenntnisfreiheit und das Recht auf
freie Religionsaustibung bilden damit iiberragende Schutzgiiter im Islam.

»Und wenn dein Herr wollte, wiirden fiirwahr alle auf der Erde zusammen glaubig
werden. Willst du etwa die Menschen dazu zwingen, gliubig zu werden?« (Koran,

10:99)

Ebenso wenig darf ein Muslim durch irgendwelche Versprechungen an-
dere Menschen zu einer Konversion iiberreden. Selbst dem Gesandten
Muhammed hat Gott — genau wie allen anderen Menschen — jegliche mis-
sionarische Unternehmung untersagt: »Du kannst gewiss nicht jeden
rechtleiten [bekehren], den du magst, sondern Allah leitet recht, wen Er
will. Und Er erkennt am besten diejenigen, welche sich rechtleiten lassen.«
(Koran, 28:56; Bilmen o.]., Band 5, S. 373f.) Der Islam zieht nicht das blo-
Re Lippenbekenntnis, sondern die Uberzeugung des Herzens und die
rechtschaffene Hingabe zu Gott im freien Willen als Bekenntnis zum Is-
lam vor.

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 249

»Die Wahrheit ist von euerem Herrn. Wer nun will, der glaube, und wer will, der
glaube nicht [...].« (Koran, 18:29)

»Wir haben dir fiir alle Menschen das Buch mit der Wahrheit hinabgesandt. Und
wer rechtgeleitet ist, der ist es zu seinem eigenen Besten. Und wer irregeht, der geht
zu seinem eigenen Nachteil irre, und du bist nicht ihr Beschiitzer.« (Ebd., 39:41)

Demzufolge kennt der Islam die kulturelle, nationale und religios-weltan-
schauliche Pluralitit und untersagt den Muslimen, andere Menschen we-
gen ihrer Religion oder Weltanschauung zu diskriminieren oder Druck,
gar Gewalt auszuiiben, um sie zu bekehren (vgl. Bilmen o.]., Band 1,
S. 255-257; Bilmen o.]., Band 6, S. 356).In Koranverse selbst einen Hinweis
auf einen »Religionskrieg« hineinzulesen, verstofit gegen allgemein zulis-
sige Deutungsmethoden im Islam. Die muslimischen Gelehrten weisen
darauf hin, dass bei der Koran- und Hadithinterpretation zum Verstindnis
der Koranverse die islamische Methodologie des Tafsirs (Exegese) strikt
einzuhalten ist. Zum einen enthilt der Koran eindeutige, vieldeutige und
sogar nicht deutbare Verse und zum anderen sind gewisse Koranverse zu-
meist Antworten auf bestimmte prekire Lebenssituationen, denen die
muslimische Gemeinschaft um den Gesandten Muhammed ausgesetzt
war (vgl. Bilmen o.]., Band 1, S. 5-7). Als im Jahre 610 n. Chr. Muhammed
mit der Verkiindung des Islam begann, wurden er und seine Anhinger
sukzessiv verfolgt, drangsaliert und sogar aus Mekka vertrieben. Daher
sind solche Koranverse, die vom Krieg, vom Té6ten oder GetStetwerden
handeln, historische Dokumente und Belege fiir die bereits stattgefunde-
nen Gewalttaten. Dementsprechend sind die Koran- und Hadithinterpre-
tatoren der einhelligen Meinung, dass solche Koranverse nicht generell ei-
nen »Krieg« billigen, geschweige denn eine »Zwangsbekehrung« (vgl. Bil-
men o.J., Band 1, S.181f; Band 3, S. 49f., S.109; Giineng o.]., Band 2,
S. 215f,; Giilen 2000, Band 2, S. 175-354). Nicht zu vergessen ist, dass ange-
sichts der durch das Grundgesetz verbiirgten Religionsfreiheit diese Ko-
ranverse den Muslimen ohnehin keine Handhabe liefern. Islamische Ge-
lehrte wie Hayreddin Karaman stellen in ihren theologischen Analysen
fest, dass die Muslime, die in einem »Gastland« leben, die dort giiltigen
Gesetze achten miissen und nicht gegen sie verstofRen diirfen. Erheblich
weiter reicht, dass der zugewanderte Muslim, wenn sein Herkunftsland
mit seinem »Gastland« Krieg fiihren sollte, keinerlei feindliche Interven-
tionen gegen sein »Gastland« unternehmen darf, ist er doch Biirger dieses
Landes (vgl. Karaman 2000, S. 266-267). Zweifelsohne kann daher festge-
halten werden, dass die Religiositit der Beachtung der Grundwerte nicht
entgegensteht.

Zum anderen hegt die Religiositit einen beharrlichen Willen zum in-
tra-/interkulturellen Austausch und intra-/interreligiésen Dialog. Hierbei
reicht die passive Achtung vor Muslimen und Menschen mit anderen kul-

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | WEGE ZUR INTEGRATION

turellen oder religiésen Einstellungen nicht aus, hinzukommen muss der
Wille zu einem unumwundenen Austausch und Diskurs mit ihnen. Der
Islam schreibt den Muslimen ein friedliches Miteinander, gegenseitiges
Kennenlernen und rechtschaffenes Verhalten allen Menschen gegentiber
vor (vgl. Koran, 49:13; Bilmen o.]., Band 77, S. 300). Der Koran auferlegt den
Muslimen, zu allen Menschen giitig und gerecht zu sein (vgl. Koran, 60:8;
Bilmen o.]., Band §&, S. 94). Der Islam gibt den Muslimen auch vor, wie sie
mit Nichtmuslimen zu kommunizieren haben. So muss die Kommunika-
tion z.B. wihrend einer Dialogveranstaltung auf »beste Art und Weise«
sein. Nichtmuslime aufgrund ihrer Religion oder Weltanschauung anzu-
prangern, zu beleidigen oder gar zu verspotten, zdhlt zu den schwerwie-
gendsten »Siinden« im Islam (vgl. Bilmen o.]., Band 2, S. 385).

»Und streitet nicht mit dem Volk der Schrift; es sei denn auf die beste Art und Wei-
se. Und sprecht: Wir glauben an das, was zu uns und was zu euch herabgesandt
wurde; und unser Gott und euer Gott ist Einer; und Thm sind wir ergeben.« (Koran,
29:46)

»Und schmiht nicht diejenigen, die sie neben Allah anrufen, damit sie nicht ihrer-
seits aus Feindschaft und Unwissenheit Allah schmihen; denn Wir haben jedem
Volk sein Tun wohlgefillig erscheinen lassen. Dann aber ist ihre Heimkehr zu Al-
lah, und Er wird ihnen vorhalten, was sie getan haben.« (Ebd., 6:108)

Der Gesandte Muhammed ermahnte die Muslime, wihrend einer Konver-
sation umsichtig zu sein:

»Wer an Allah und den Jiingsten Tag glaubt, er soll Gutes sprechen oder er soll
schweigen. Wer an Allah und den Jiingsten Tag glaubt, der soll seinen Nachbarn
ehren. Wer an Allah und den Jungsten Tag glaubt, der soll seinen Gast ehren.«
(Ausspruch des Gesandten Muhammeds, in: Rassoul 1993, S. 131)

Derart miisse der Muslim mit denen, die mit ihm »unter einem Dach« le-
ben, denjenigen, dessen Haus unmittelbar an das eigene angrenzt, die Be-
wohner der nichsten vierzig Hauser nach jeder Richtung hin, und denje-
nigen, die im selben Ort wie er selbst wohnen, gute nachbarschaftliche Be-
ziehungen pflegen und helfen, wo seine Hilfe benétigt wird.

Muhammed beschwor die Muslime, dass diejenigen, vor deren Ubel ihr
Nachbar nicht sicher ist, nicht ins Paradies kommen werden (vgl. An-
Nawawi 1990, S. 140). Gute nachbarschaftliche Beziehungen sind also eine
notwendige Bedingung fiir das »ewige« Gliick (vgl. Bilmen o.].(a), S. 4571;
Alizade 1990, S. 420-431).

Die Muslime haben den »gottlichen« Auftrag, unter den Menschen
Frieden zu stiften und ihnen behilflich zu sein (vgl. Koran, 4:114, 128; 8:1).

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 251

»Der ist kein Liigner, der Frieden unter den Menschen schafft und Gutes erlangen
will, wobei er etwas Gutes sagt, in dessen Unwahrheit Gutes steckt.« (An-Nawawi
1996, S. 120)

»Und tu Gutes, so wie Allah dir Gutes getan hat. Und trachte nicht nach Unheil auf
der Erde, denn Allah liebt nicht die Unheilstifter.« (Koran, 28:77)

Der Gesandte Muhammed forderte die Muslime auf, die Menschen »mit
gutem Charakter« zu behandeln, d.h. den Menschen Gutes tun und Scha-
den von ihnen abzuwenden (vgl. Rassoul 1993, S. 142, 173):

»Und dient Gott und gesellt ihm nichts bei. Und zu den Eltern sollt ihr gut sein und
ebenso zu den Verwandten, den Waisen und den Armen, weiter zu den fremden
Nachbarn, zum Gefihrten, der euch zur Seite steht, zu dem, der unterwegs ist, und
zu dem, was ihr besitzt. Wer eingebildet und prahlerisch ist, den liebt Gott nicht.«
(Koran, 4:306)

»Allah verbietet euch nicht, gegen die giitig und gerecht zu sein, die euch nicht we-
gen eures Glaubens bekimpft oder euch aus eueren Hiusern vertrieben haben. Al-
lah liebt fiirwahr die gerecht Handelnden.« (Ebd., 60:8)

Der Gesandte Muhammed definiert einen Muslim als einen Menschen, vor
dessen Zunge und Hand die Menschen in Sicherheit sind, d.h. der ihnen
nicht schadet (vgl. Mertek 2001, S. 82). Ein Muslim soll daher Menschen
mit Toleranz und Hilfsbereitschaft zur Seite stehen, um sich die Barmher-
zigkeit Gottes zu verdienen (vgl. An-Nawawi 1996, S. 113). Dabei soll er
weder tibertreiben noch sich in Extremen verlieren. Auch was die Angele-
genheiten des Glaubens anbelangt, sind dem Muslim fanatische Einstel-
lungen untersagt. Diese warnt der Gesandte Muhammed: »Mdgen die
Ubertreibenden, d.h. jene, die streng darin sind, wo sie nicht streng sein
sollen, zugrunde gehen.« Der Muslim tut gut daran, in der Religion weder
zu Ubertreiben noch zu untertreiben; er soll sich in der »Mitte« bewegen
(ebd., S.74). So wiederholen Muslime tiglich vierzigfach in den Gebeten
die Rezitation der Sura »Al-Fatiha, in der sie Gott darum bitten, sie recht-
zuleiten (vgl. Bilmen o.]., Band 1, S. 10-13).

Das allgemeingiiltige Gebot fiir zwischenmenschliche Umgangsformen
stellt der Gesandte Muhammed durch folgende Worte auf:

»Verkiindet, was froh macht, verkiindet nicht, was erschreckt. Macht es den Men-
schen leicht, macht es ihnen nicht schwer.« (Ausspruch des Gesandten Muham-
meds, in: Mertek 2001, S. 140)

Aus diesen Ausfithrungen ist zu folgern, dass der Islam geradezu einen
beharrlichen Willen zum intra-/interkulturellen Austausch und intra-/in-
terreligiosen Dialog fordert. Die Muslime diirfen sich nicht verschlieRen

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | WEGE ZUR INTEGRATION

und sich gegenseitig ausgrenzen, schon gar nicht eine feindliche Gesin-
nung annehmen. Thre islamische Religiositit zeichnet sich dadurch aus,
dass sie fiir einen Dialog mit allen Menschen einsteht. Dadurch sollen sie
diese Grundsitze verinnerlichen und so das Zusammenleben der Men-
schen verbessern (vgl. Koran, 5:32; 2:269; 8:406), das eigene Handeln stets
am Prinzip der Wahrhaftigkeit messen und anderen Menschen nicht scha-
den (vgl. ebd., 2:282; 4:58) und erkennen, dass die Menschen unterschied-
liche Beduirfnisse und Interessen haben kénnen. Sie sollen in Konflikten
Gewalt abschworen sowie dazu beitragen, dass unter den Menschen Frie-
den herrscht (vgl. ebd., 2:109; 26:183; 8:61).

Schlieflich fithrt die Religiositit das Interesse und Engagement herbei,
die bereitgestellten oder die zur Verfiigung stehenden Chancen auch tat-
sachlich zu ergreifen.

Ein religiéser muslimischer Jugendlicher bemiiht sich um eine schuli-
sche und berufliche Qualifizierung und Weiterbildung, weist doch der Is-
lam gerade die jungen Muslime an, durchgehend eine anstindige Qualifi-
zierung und lebenslange Weiterbildung zu verfolgen.

Das Erlangen von Wissen ist im Islam eine besondere Pflicht fiir Mann
und Frau (vgl. Kerimoglu 1985, S. 193). Den Rang dieses Gebotes verdeut-
licht der Koran, in den die ersten Worte Gottes an den Gesandten Mu-
hammed aufgenommen sind:

»Lies im Namen deines Herrn. [...] Lies, und dein Herr ist der Edelste, Der [das
Schreiben, H.O.] mit dem Schreibstift gelehrt hat, den Menschen gelehrt hat, was er
nicht wusste.« (Koran, 96:1-5)

Islamische Gelehrten bemerken, dass der Muslim, in welche Situation er
auch immer gerit, als eine islamische Pflicht mindestens jenes Wissen zu
erlangen habe, mit dem er der jeweiligen Situation gerecht werden kann
(vgl. Ez-Zernuci 1980, S. 9). Praktisch bedeutet dies, dass muslimische
Minner und Frauen verpflichtet sind, neben religiésem Wissen sich auch
mindestens so viel Allgemeinwissen anzueignen, wie sie in ihrem Alltag
bendétigen. Dazu gehort eine gute schulische und berufliche Qualifikation.
Hierzulande benotigen sie dazu die deutsche Sprache, sodass hieraus die
These folgt, dass der Erwerb der deutschen Sprache fiir muslimische Ju-
gendliche genauso eine islamische Pflicht darstellt wie der Erwerb von
Wissen iiber den Islam. Kommen sie diesem Gebot nach und streben sie
nach Wissen, dann garantiert ihnen Gott im Koran, dass er den »Weg ins
Paradies« vereinfachen wird (vgl. Mertek 2001, S. 156; Koran, 5:9). Gott
fordert den Muslim daher auf, sich auf diesem Wege zu bemiihen und ge-
duldig zu sein. Nur mit seinen Eigenleistungen wird er die Belohnung Got-
tes erhalten.

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. DIMENSIONSBEZOGENE AUSWERTUNG | 253

»Und dass der Mensch nur empfangen wird, worum er sich bemiiht; und dass [die
Furcht] seines Bemiihens sichtbar werden wird; und dass er dann mit vollem Lohn
dafiir belohnt werden wird [...].« (Koran, 53:39-41)

Dergestalt sollen Muslime in guten Werken miteinander wetteifern und
nicht in feindselige Stimmung und Konkurrenz verfallen.

»Jeder hat ein Ziel, dem er sich zuwendet. So wetteifert miteinander in guten Wer-
ken. Wo immer ihr auch seid, Allah wird euch zusammenbringen; wahrlich, Allah
hat Macht iiber alle Dinge.« (Ebd., 2:148)

Bemiiht sich ein Muslim um eine lebenslange Weiterbildung, wetteifert in
guten Werken mit anderen Menschen und stellt sein Wissen in den Dienst
der Menschheit, so wirken seine Taten tiber den Tod hinaus.

»Wenn der Mensch stirbt, horen seine Werke auf, auf3er dreierlei: einem auch wei-
terhin gemeinniitzige Almosen, oder dem Wissen, das nutzbar ist, oder einem
wahrhaften Nachkommen, der fiir ihn bittet.« (Ausspruch des Gesandten Muham-
meds, in: Mertek 2001, S. 159)

Muslime sind bestrebt, sich »von der Wiege bis zum Grabe« weiterzubil-
den und rechtschaffene Werke zu setzen (Arvasi 1994, S. 7).

Damit erheischt die Religiositit eines Muslims das Interesse und Enga-
gement, die bereitgestellten und zur Verfiigung stehenden Chancen auch
tatsdchlich zu ergreifen.

Diese Ausfiihrungen belegen deutlich, dass weder der Islam noch die
islamische Religiositit einer erfolgreichen Integration entgegensteht (vgl.
Bericht 2005, S. 226-228; ZfT 2005b; Kelek 2002; Frese 2001; KAS-Studie
2001; Tietze 2001; Karakasoglu 2000).

15.02.2028, 00:04:18. /defat


https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15.02.2026, 00:04:19. /de/a



https://doi.org/10.14361/9783839406694-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

