
90 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

ist im geistlichen Bereich fehl am Platz, da die Ausgangsbedingungen und Möglichkei
ten eines jeden menschlichen Lebens anders sind. Jesus, der nicht auf das Äußere schaut, 
sondern die Herzen kennt, jubelt über die arme Witwe, die mehr in den Opferkasten ge
worfen hat als alle anderen, weil sie ihren ganzen Lebensunterhalt und damit persönlich 
unvergleichlich mehr gegeben hat.395 Wer jeweils das, worüber er selbst verfügt, in Liebe 
einsetzt, wird selbst in der Liebe wachsen. Denn wessen Liebe wächst, der wächst selbst. 

Bei dieser Art von persönlichem Wachstum geht es nicht um das übliche Leistungsden
ken, bei dem der Anreiz zur Leistung darin besteht, in irgendeiner Weise besser als andere 
zu sein. Beim Einsatz, zu dem Jesus herausfordert, geht es darum, die eigene Qualität 
zu steigern und sich selbst verbessern zu wollen, um anderen mehr geben, sie mehr lie
ben zu können. Die Spirale selbstloser Liebe unterscheidet sich somit grundlegend von 
der normalen Leistungsspirale. Ihre Logik und Dynamik steht in scharfem Gegensatz zu 
denen des konkurrenzbetonten ökonomischen oder politischen Denkens. 

Was mit persönlichem Einsatz für den Nächsten aus selbstloser Liebe gemeint ist, 
illustriert Jesus im Gleichnis vom barmherzigen Samariter.396 Während der Priester und der 
Levit an dem von Räubern Überfallenen vorübereilen, lässt sich der Ungläubige von der 
Not des Fremden treffen und wird ihm zum Nächsten. Er setzt sich im Höchstmaß für 
ihn ein. Ein herausragendes Beispiel für den Einsatz selbstloser Liebe ist im Neuen Tes
tament der Apostel Paulus, der sich für die Verkündigung des Evangeliums von Jesus 
Christus verzehrt und immer wieder alles riskiert. 

Indem der Mensch mit der Hilfe und Gnade Gottes anfängt, selbstlos zu lieben, wird 
er nicht nur mehr er selbst, sondern wächst über sich selbst hinaus. Im Geist Gottes tran
szendiert er sich selbst, so dass sein Selbst menschlich gesehen reicher, tiefer, weiter, 
transparenter und offener wird. 

1.3 Der Mensch als Sünder und von Gott Begnadeter 

Besteht das Ziel der menschlichen Entwicklung geistlich-theologisch betrachtet darin, 
ein selbstlos und umfassend liebendes Wesen zu werden, ist im Rahmen systematischer 
Theologie ein Doppeltes festzustellen. Einerseits bleibt der Mensch in diesem Leben 
zwangsläufig mehr oder weniger stark hinter dem ihm vorgegeben Ziel oder Ideal 
zurück. Insofern ist er Sünder, genauer gesagt, ein sündhaftes (Kap. 1.3.1) und ein erbsünd
haftes Wesen (Kap. 1.3.2). Andererseits besitzt er eine natürliche Veranlagung zur Liebe, 
ist er doch theologisch gesehen von Gott von vornherein als Partner der göttlichen Liebe 
geschaffen. Diese Ausrichtung auf die Liebe unterstützt Gott bereits im diesseitigen 
Leben, indem er dem Menschen seine übernatürliche Gnade schenkt. Im Jenseits wird 
Gott diese Ausrichtung erfüllen und vollenden und den Menschen als liebendes Wesen 
vervollkommnen. Insofern ist der Mensch wesentlich ein Liebender, ein von Gott zu 
ewiger Teilhabe an der innergöttlichen dreifaltigen Liebe Begnadeter (Kap. 1.3.3). 

395 Mk 12,41–44. 
396 Lk 10,25–37. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 91 

1.3.1 Der Mensch als sündhaftes Wesen 

Der Mensch ist von Gott zu vollkommener Liebe berufen. Dass er in seinem irdischen 
Leben dieser Berufung nicht zu entsprechen und sein Ziel noch nicht zu erreichen ver
mag, ist im Wesentlichen gemeint, wenn die theologisch-kirchliche Tradition sagt, dass 
er Sünder ist. Die Sünde als Unvollkommenheit der Liebe gehört somit zu seiner irdischen 
Existenz (Kap. 1.3.1.1). Ist dies allgemein festgestellt, gilt es, die Sünde konkreter zu fas
sen. Dazu sollen zunächst verschiedene Ansätze aus der Philosophie dienen: der gesin
nungsethische (Kap. 1.3.1.2), der verantwortungsethische (Kap. 1.3.1.3) und der tugendethische 
Ansatz (Kap. 1.3.1.4) sowie ein gerechtigkeitstheoretischer Ansatz (Kap. 1.3.1.5). 

1.3.1.1 Sünde als Unvollkommenheit der Liebe 
Im Unterschied zu einer philosophischen Anthropologie kann eine theologische Lehre 
vom Menschen das geglaubte und erhoffte letzte Ziel des Menschen zum Ausgangspunkt 
nehmen. Christen glauben, dass alle Menschen zu einem ewigen Leben bei Gott in Hei
ligkeit berufen sind, und hoffen, dass alle dieses Ziel auch tatsächlich erreichen. Der in 
Gott nach seinem Tod vollendete Mensch ist der von Gott ganz geheiligte und darum voll
kommen liebende Mensch. Er ist so von Gott durchdrungen und verwandelt, dass er ihn 
in seiner Liebe nachahmen und das christliche Doppelgebot der Liebe gänzlich erfüllen 
kann. Was christlich Sünde meint, ist von diesem vollendeten Zustand der Heiligkeit her 
zu verstehen, in dem der Mensch Gott mit all seinen Kräften und seinen Mitmenschen 
nicht weniger als sich selbst liebt. Insofern kein Mensch in seinem irdischen Leben die
sen Zustand gänzlich erreichen kann, bleibt jeder Mensch bis zum Ende seines Lebens 
Sünder. In diesem weiten Sinn ist Sünde nicht nur alles, was der Liebe widerspricht, son
dern der vollkommenen Liebe noch nicht entspricht, also alles, was den Menschen von 
der vollkommenen Einheit mit Gott, mit seinem Nächsten und mit sich selbst trennt, 
auch wenn es jetzt nichts gibt, was umgekehrt Gott von ihm trennen würde, da Gott 
in seiner Liebe immer schon mit allen und allem vollkommen eins ist. Misst sich der 
Mensch an diesem letzten Maßstab der Liebe, kann er sich seiner Unvollkommenheit und 
damit seiner Sündhaftigkeit im weitesten Sinn bewusst werden. Da der Liebe eine positive 
Dynamik innewohnt, gehört zu dieser Sündhaftigkeit auch die mangelnde Bereitschaft, 
in der Liebe zu wachsen und so über sich selbst hinauszuwachsen. Für diesen Mangel 
kann es verschiedene Gründe geben: Jemand ist nicht bereit, sich auf andere Menschen 
einzulassen, Verantwortung für sie zu übernehmen, sich von ihnen herausfordern zu 
lassen; jemand hält an falschen Idealen fest und kann seine Ich-Identität nicht loslassen; 
jemand achtet nicht auf seine eigenen Bedürfnisse und überfordert sich ständig; jemand 
ist nicht bereit, anderen zu verzeihen, sich mit ihnen zu versöhnen; jemand ist nicht be
reit, unvermeidliches Leid anzunehmen und die eigenen Dunkelheiten auszuleiden. All 
das und anderes mehr kann am Wachsen und Reifen in der Liebe hindern. 

1.3.1.2 Der gesinnungsethische Ansatz: Sünde als schlechte Handlungsabsicht 
Unter Sünden im engeren Sinn werden für gewöhnlich bestimmte Handlungen verstan
den, die dem Liebesgebot mehr oder weniger eklatant zuwiderlaufen. Der Dekalog im 
Alten Testament listet eine Reihe solcher Sünden in Form von Verboten auf: du sollst 
nicht töten, sprich, nicht morden; du sollst nicht die Ehe brechen; du sollst nicht steh

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

len; du sollst nicht falsch gegen deinen Nächsten aussagen, sprich, nicht lügen.397 Ver
stöße gegen diese und weitere Verbote beziehungsweise sittliche Normen sind objektiv 
von unterschiedlichem moralischem Gewicht. Schlimmer als Davids Ehebruch mit Bats
eba, der Frau des Urija, ist seine Veranlassung, Urija zu töten, um das Vergehen zu ver
heimlichen.398 Als absichtliche Tötung eines Menschen aus egoistischen Motiven wiegt 
der Mord moralisch am schwersten, weil er nicht nur auf Schädigung, sondern völlige 
Vernichtung menschlichen Lebens zielt, weil man dem Menschen hier auf Erden nicht 
mehr als sein Leben nehmen kann. Sein Grauen kann noch einmal verschiedene Dimen
sionen annehmen und reicht vom Einzelmord bis zur Mordserie, vom Amoklauf, Ter
roranschlag oder Massaker bis hin zum Angriffskrieg gegen ein ganzes Volk und zum 
Genozid. Die Schwere weiterer Sünden ergibt sich aus der Schwere des Schadens, der 
Menschen zugefügt wird. Die aus den Zehn Geboten aufgezählten Verfehlungen (Mord, 
Ehebruch, Diebstahl, Lüge) stellen moralisch schlechte Handlungen dar, die im religiö
sen Zusammenhang wegen ihres Bezugs zu Gott Sünden heißen. Doch was macht Hand
lungen eigentlich zu sittlich schlechten beziehungsweise guten Handlungen? 

Ganz allgemein lässt sich eine Handlung als eine zeitlich in sich geschlossene, ziel
gerichtete Tätigkeit begreifen. Diese ist beim Menschen erst dann von sittlicher Bedeu
tung, wenn er sie nicht nur freiwillig, also ohne physisch dazu gezwungen zu sein, son
dern auch mit einer vorausgehenden Absicht, also nicht einfach spontan, vollzieht. Die 
sittliche Handlung geht aus dem überlegten Willen des Handelnden hervor. Sie hat ihre 
Ursache im Willen des Handelnden selbst, der die Einzelumstände der Handlung kennt. 
Daher gehören das Wollen und das Wissen notwendig zu ihr. Wer beispielsweise lügt, 
will die Unwahrheit sagen und weiß um die Folgen seiner Handlung. 

Was qualifiziert nun aber die Lüge zu einer sittlich schlechten Handlung? Ist es die 
schlechte Handlungsabsicht oder sind es die schlechten Folgen der Handlung? Diese Frage 
beantworten Vertreter der philosophischen Ethik unterschiedlich. Während im Rahmen 
einer Gesinnungs- oder deontologischen Ethik die Absicht einer Handlung für deren mora
lische Beurteilung ausschlaggebend ist, sind bei einer Verantwortungs- oder konsequentia
listischen Ethik deren zu erwartende Folgen entscheidend. 

Zweifellos spielt die Absicht des Handelnden für die sittliche Qualität seiner Hand
lung eine wesentliche Rolle. Wer einem anderen aus egoistischen Motiven schaden will, 
handelt sicher moralisch schlecht, selbst wenn seine Handlung ihr Ziel verfehlen und 
aufgrund bestimmter Umstände dem Betroffenen tatsächlich nicht zum Schaden, son
dern zum Vorteil gereichen sollte. Auch würden wir zögern, eine Handlung gut zu nen
nen, bei der die Folgen für andere zwar gut sind, der Handelnde aber mit seiner Hand
lung vorrangig oder ausschließlich egoistische Interessen verfolgt. Als biblisches Beispiel 
dafür mag der Pharisäer stehen, der Bettlern Almosen gibt, um sein Ansehen bei den 
Leuten zu erhöhen.399 Anders verhält es sich mit dem barmherzigen Samariter, der aus 
Mitleid dem Überfallenen hilft und nachhaltig für ihn sorgt.400 Bei ihm sind zweifelsoh
ne Motiv und Folgen seines Handelns gut. 

397 Vgl. Ex 20,2–17; Dtn 5,6–21. 
398 2 Sam 11,1–27. 
399 Mt 6,2. 
400 Lk 10,30–37. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 93 

Grundlegender Begriff der deontologischen Ethik, die aus dem jüdisch-christlichen 
Raum stammt401, ist der des Sollens. So schreibt der Dekalog vor, was Menschen tun oder 
lassen sollen, und diese Vorschriften werden theologisch als Gebote Gottes interpretiert. 
Während sie als solche für Gläubige keiner weiteren Begründung mehr bedürfen, haben 
Philosophen die betreffenden sittlichen Normen noch einmal unabhängig vom Glauben 
mithilfe der Vernunft zu begründen gesucht – allen voran Immanuel Kant (1724–1804), 
der als typischer Vertreter einer deontologischen Ethik gilt. 

Gleich zu Beginn seines moralphilosophischen Werkes der Grundlegung zur Metaphy
sik der Sitten von 1785 erklärt Kant, dass nichts denkbar ist, „was ohne Einschränkung für 
gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wille. Verstand, Witz, Urteilskraft, und 
wie die Talente des Geistes sonst heißen mögen, […] sind ohne Zweifel in mancher Ab
sicht gut und wünschenswert; aber sie können auch äußerst böse und schädlich werden, 
wenn der Wille, der von diesen Naturgaben Gebrauch machen soll […], nicht gut ist.“402 
Im vollen moralischen Sinn gut ist für Kant allein der Wille. Ist ein Mensch charakterlich 
schlecht, nützen ihm unter moralischer Rücksicht auch all seine Talente nichts. 

Ob der Wille eines Menschen gut ist, hängt nicht davon ab, was er bewirkt oder aus
richtet, sondern ausschließlich davon, ob das Wollen selbst gut ist. Sollte ein guter Wille 
trotz Aufbietung aller Mittel erfolglos bleiben, hat er nach Kant doch noch „seinen vol
len Wert in sich selbst“403. Gut ist der Wille eines Menschen dann, wenn er vollständig 
vernünftig ist, das heißt nur von der Vernunft und nicht von irgendwelchen Antrieben, 
Neigungen oder Gefühlen bestimmt ist, wenn der Mensch also, wie Kant sagt, aus Pflicht 
oder aus Achtung für das sittliche Gesetz, und nicht aus Neigung handelt.404 Nur wenn 
der Mensch das Gute um seiner selbst willen – eben, weil es „praktisch notwendig“, das 
heißt sittlich geboten ist –, und nicht um irgendeines anderen Zweckes willen tut, hat 
seine Handlung ihren echten moralischen Wert. Der (gute) Wille erweist sich somit als 
„ein Vermögen, nur dasjenige zu wählen, was die Vernunft, unabhängig von der Nei
gung, als praktisch notwendig, d. i. als gut erkennt“405. 

Was der Mensch tun soll, wird durch Sollensurteile, durch Imperative ausgedrückt. 
Alle Imperative gebieten nun aber eine Handlung, sei es ein Tun sei es ein Lassen, laut 
Kant „entweder hypothetisch oder kategorisch“406. Ein hypothetischer Imperativ sagt aus, 
dass eine Handlung als Mittel notwendig ist, um ein Ziel zu erreichen, das der Handeln
de verfolgt, und könnte etwa lauten: „Wenn du gesund bleiben willst, solltest du jeden 
Tag eine Stunde spazieren gehen.“ Die praktische Notwendigkeit der Handlung ist hier 
bedingt durch ein Ziel oder Gut, für das sich der Handelnde unter vielen anderen mögli
chen Zielen und Gütern entschieden hat.407 Ein kategorischer Imperativ sagt dagegen aus, 
dass eine Handlung an sich, ohne Beziehung auf ein von ihr verschiedenes Ziel praktisch 

401 Vgl. Ricken 215. 
402 Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [= GMS] 393, 15. 
403 GMS 394, 16. 
404 Vgl. GMS 397–400, 20–25. 
405 GMS 412, 40. 
406 GMS 414, 42. 
407 Vgl. Ricken 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

notwendig ist, weshalb er unbedingt gilt und sich etwa so formulieren lässt: „Du sollst 
niemals töten!“ oder „Du sollst niemals etwas lügenhaft versprechen!“ 

Die vielen kategorischen oder sittlichen Imperative lassen sich nun nach Kant auf 
einen einzigen Kategorischen Imperativ zurückführen. Während erstere inhaltlich-kon
krete moralische Grundsätze darstellen, ist letzterer das oberste formale Prinzip, mit 
dem sich diese beurteilen und aus dem sie sich herleiten lassen. In seiner Grundformel 
lautet der Kategorische Imperativ: 

„Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie 
ein allgemeines Gesetz werde.“408 

Gemäß dieser Formel muss der Handelnde wollen können, dass das Handeln nach seiner 
Maxime, das heißt nach seinem subjektiven praktischen Grundsatz (nämlich in ähnli
chen Situationen immer auf bestimmte Weise zu handeln), allen erlaubt wird, das heißt 
ein objektiver praktischer Grundsatz wird. Wer beispielsweise in einer Notlage etwas 
lügenhaft verspricht und gewillt ist, das in allen ähnlichen Situationen zu tun, müss
te damit einverstanden sein, dass allen Menschen in Notlagen erlaubt wird, lügnerische 
Versprechen abzugeben, also Versprechen, von denen man weiß, sie nicht halten zu kön
nen (etwa geliehenes Geld zurückzuzahlen). Das kann er aber nach Kant nicht vernünf
tigerweise wollen, weil sonst bei Versprechen niemandem mehr geglaubt und die Ein
richtung des Versprechens zum Schaden der Gesellschaft überhaupt unmöglich gemacht 
würde.409 Auch wenn ein inhaltliches Kriterium dafür fehlt, welche Maximen überhaupt 
als sittlich relevant in Betracht kommen beziehungsweise der Rückgriff auf ein „vernünf
tiges Wollen“ zirkulär ist410, lässt sich aus der Grundformel eine erste intuitive Kontroll
frage zur Beurteilung sittlich relevanter Maximen gewinnen: Was geschieht, wenn alle 
das tun, was ich tue? Könnte ich meine Handlung gegenüber dem oder den von ihr Be
troffenen begründen, könnte ich rechtfertigen, dass sie (von mir) so behandelt werden? 

Dass sich Handlungen, wie lügenhaft etwas zu versprechen, seine Talente nicht zu 
entwickeln oder anderen in der Not nicht beizustehen411, nicht rechtfertigen lassen, wird 
klarer durch die Selbstzweckformel, der zweiten von drei Unterformeln, in denen Kant 
neben der Grundformel den Kategorischen Imperativ ausgedrückt hat. In dieser Formel 
geht es nicht mehr nur um die Form der Allgemeinheit des Imperativs, sondern um In
halte. Dazu unterscheidet Kant zwischen Sachen, die nur einen relativen Wert haben und 
deshalb als bloße Mittel vom Menschen gebraucht werden dürfen, und Personen, die, weil 
sie vernünftige, sittliche Wesen sind, einen absoluten Wert haben und Zwecke an sich 
selbst darstellen.412 Dementsprechend lautet die Selbstzweckformel: 

„Handle so, dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines 
jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchest.“413 

408 GMS 421, 52. 
409 Vgl. GMS 422, 54. 
410 Vgl. Ricken 116. 
411 Vgl. GMS 422f, 54–56. 
412 GMS 428, 62f. 
413 GMS 429, 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 95 

Mit dieser Formel soll moralisch ausgeschlossen werden, dass Menschen als bloße Mit
tel zu irgendwelchen Zwecken missbraucht werden, dass sie zu Mitteln herabgewürdigt 
werden. Der Mensch ist Zweck oder Wert an sich und ist dementsprechend zu behan
deln. Seine Selbstzwecklichkeit beruht für Kant auf dem uneingeschränkten Wert sei
nes guten Willens. Seine Würde besteht darin, „dass er allein durch das Vernunftgesetz 
des Kategorischen Imperativs zum Handeln bestimmt werden kann, also ein autonomes 
Wesen ist“414. Autonomie im Sinne von Selbstbestimmung durch die Vernunft und nicht 
irgendwelche sinnlichen Neigungen, ist für Kant „der Grund der Würde der menschli
chen und jeder vernünftigen Natur“415. Es gilt, den Menschen in seiner Autonomie – auch 
im weiteren Sinn der Selbststimmung gegenüber einer Fremdbestimmung durch ande
re Personen – anzuerkennen, zu achten und zu fördern. Ihn in seiner Entscheidungs- 
und Handlungsfreiheit unnötig einzuschränken, ihn zu entmündigen oder unmündig 
zu halten, ist selbst unmoralisch. Eine Einschränkung seiner Freiheit ist nur dann ge
rechtfertigt, wenn es die Freiheit des oder der anderen verlangt. 

Der kategorische Imperativ ließe sich darum im Blick auf die Freiheit des Menschen 
so formulieren: 

„Handle so, dass du durch dein Handeln die (positive) Entscheidungs- und Handlungs
freiheit, der von deinem Handeln Betroffenen nicht grundlos einschränkst und dass du 
sie in dem Ausmaß, als die anderen auf dich angewiesen sind und es dir möglich ist, 
förderst.“416 

Wer gegen sittliche Imperative verstößt, indem er andere belügt, betrügt, bestiehlt, un
terdrückt oder ausbeutet, verstößt gegen den Kategorischen Imperativ, insofern er damit 
letztlich den Mitmenschen in seiner Autonomie und Personwürde missachtet und ver
letzt. Zum Verständnis dieses inneren Zusammenhangs zwischen schlechten Handlun
gen und der Geringachtung der menschlichen Person mag die Goldene Regel eine Hilfe 
sein. Dieser alte und weitverbreitete Grundsatz der praktischen Ethik beruht auf der Ge
genseitigkeit menschlichen Handelns und ist in seiner negativen Fassung als gereimtes 
Sprichwort bekannt: 

„Was du nicht willst, das[s] man dir tu’, das füg auch keinem andern zu.“417 

In seiner konventionellen positiven Formulierung lautet er: 

„Behandle andere so, wie du von ihnen behandelt werden willst.“418 

Von daher könnte eine weitere Kontrollfrage zur Beurteilung eigener Maximen lauten: 
Wolltest du selbst so behandelt werden, wie andere von dir behandelt werden? 

414 Ricken 122. 
415 GMS 436, 73. 
416 Ricken 180. 
417 Vgl. Tob 4,15. 
418 Vgl. Lev 19,18; Mt 7,12; Lk 6,31. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Indem Kant mit der Unterscheidung zwischen Sachen und Personen ein inhaltliches 
Kriterium in den Kategorischen Imperativ einführt, geht er über sein anfängliches Vor
haben, mit Hilfe der Vernunft rein formal über die Verallgemeinerbarkeit sittliche Impe
rative zu begründen hinaus. Die Vernunft selbst, die er aufgrund ihrer Selbsttätigkeit 
über den Verstand stellt419, muss Inhalte in die ethischen Überlegungen einbeziehen. 
Auch wenn sich außermenschliche Güter zu unmoralischen Zwecken missbrauchen las
sen (etwa aus Rohstoffen Massenvernichtungswaffen herstellen lassen), sind diese Gü
ter nicht einfach neutral, sondern stellen für den Menschen Werte dar. Die Antriebe, 
Neigungen und Gefühle des Menschen scheinen für Kant insgesamt eher ambivalent zu 
sein, weshalb sie bestenfalls zu einem pflichtgemäßen Handeln, nicht aber zu einem Han
deln aus Pflicht führen und so streng genommen sittlich neutral sind.420 

Dass zum inneren Repertoire des Menschen auch sittlich äußerst wichtige Gefühle 
wie Mitleid oder, allgemeiner, Mitgefühl mit den Mitmenschen gehören, kommt hier 
nicht in den Blick. Von daher ist „der Kantische Dualismus von Vernunft und Gefühl […] 
zu überwinden“421. Die Vernunft hat bei ihren moralischen Bewertungen und Überle
gungen Gefühle zu berücksichtigen. So hat bereits fast zeitgleich mit Kant im Jahr 1789 
Adam Smith (1723–1790), der Begründer der klassischen Nationalökonomie, eine Theorie 
der moralischen Gefühle entwickelt. Sie beginnt mit der Feststellung: 

„Man mag den Menschen für noch so egoistisch halten, es liegen doch offenbar ge
wisse Prinzipien in seiner Natur, die ihn dazu bestimmen, an dem Schicksal anderer 
Anteil zunehmen, und die ihm selbst die Glückseligkeit dieser anderen zum Bedürf
nis machen […]. Ein Prinzip dieser Art ist das Erbarmen oder Mitleid, das Gefühl, das 
wir für das Elend anderer empfinden, sobald wir dieses entweder selbst sehen, oder 
sobald es uns so lebhaft geschildert wird, dass wir es nachfühlen können.“422 

Mag Smith mit seiner Einschätzung, selbst der ärgste Rohling sei „nicht vollständig die
ses Gefühles bar“423, auch zu optimistisch gewesen sein, muss doch Moral über eine ra
tionale Basis hinaus eine emotionale haben. Sie kann nicht einfach auf der Einsicht in 
ein abstraktes Prinzip beruhen, sondern muss sich auch auf Emotionen stützen kön
nen, die tief in unserem menschlichen Leben verwurzelt sind und mit denen wir auf Si
tuationen moralisch reagieren (etwa auf großes Unrecht mit Empörung und Wut). Die 
sittlichen Prinzipien sind „in unsere affektiven Reaktionen eingebettet“424. Haben wir 
Sympathie für andere Menschen oder Empathie mit ihnen, gehen wir bereits über unse
re eigenen (egoistischen) Interessen hinaus und nehmen insofern einen überpersönlichen 
Standpunkt ein, der uns helfen kann, sittlich richtig zu urteilen und zu handeln. Mithilfe 
unserer Vernunft können wir schließlich überprüfen, ob und inwieweit die Richtung, die 
wir unserem Leben geben, mit unserer innersten Neigung, glücklich und zufrieden zu 

419 Vgl. GMS 452, 94. 
420 Vgl. GMS 398, 21f. 
421 Ricken 147. 
422 Zitiert nach Ricken 149. 
423 Ricken 149. 
424 Ebd. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 97 

werden, übereinstimmt. Dazu ist freilich auch eine „materiale“ Überprüfung der Hand
lungsfolgen notwendig.425 

Gemäß dem gesinnungs- oder pflichtethischen Ansatz, so lässt sich ganz kurz zu
sammenfassen, bestehen Sünden darin, in sich schlechte Handlungen zu begehen oder 
in sich gute Handlungen zu unterlassen, also gegen sittliche Verbote oder Gebote, wie 
sie etwa in den Zehn Geboten aufgelistet sind, zu verstoßen. 

Literatur 

Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Reclam 2019. 
Friedo Ricken: Allgemeine Ethik, 1998. 

1.3.1.3 Der verantwortungsethische Ansatz: Sünde als schlechte Handlungsfolgen 
Damit eine Handlung sittlich gut ist, muss sie aus einer guten Gesinnung heraus erfolgen. 
Diese allein reicht jedoch nicht aus. Die gute Absicht oder der gute Wille ist nur eine not
wendige, aber keine hinreichende Bedingung für sittliche Güte. Die Handlung muss neben 
der guten Intention auch gute Folgen für die Betroffenen haben. So genügt es beispiels
weise nicht, jemandem helfen zu wollen. Es muss darüber hinaus zu erwarten sein, dass 
die beabsichtigte Hilfe auch tatsächlich wirksam wird und hilft, dass also die Folgen der 
Handlung selbst hilfreich sind. Eine Entwicklungshilfe, die die betreffenden Menschen 
nicht erreicht oder nicht wirklich fördert, verdient bei allen guten Absichten, die vor
handen sein mögen, ihren Namen nicht. Eine Handlung darf daher erst dann als sittlich 
gut gelten, wenn auch und insbesondere ihre voraussehbaren Folgen gut sind. Die gute 
Absicht muss sich gerade auf die zu erwartende gute Wirkung der Handlung beziehen, 
das heißt auf das Wohlergehen der von ihr betroffenen Personen. Das Wohl, um das es 
geht, ist dabei nicht mit Nützlichkeit oder Vorteilhaftigkeit zu verwechseln. Es meint 
echte Lebensqualität. Zu ihr gehört mehr noch als der materielle Lebensstandard der 
immaterielle, also Bildung, Berufschancen, sozialer Status, körperliche und psychische 
Gesundheit, Zugang zur Natur und anderes mehr. Auf dem Spiel steht das Wohlbefin
den, die Zufriedenheit, letztlich das Glück des Menschen. In vielen Fällen wird daher bei 
der Entscheidung zwischen verschiedenen Handlungsmöglichkeiten abzuschätzen sein, 
welche Handlung im Sinne des Prinzips der Verhältnismäßigkeit am meisten zum mensch
lichen Wohlergehen beiträgt.426 

Das Ganze lässt sich auch noch einmal von der Unterscheidung zwischen deontolo
gischer und konsequentialistischer Ethik her verstehen. Während sich die Unterscheidung 
zwischen Gesinnung und Verantwortung auf die Einstellung des Menschen, also auf 
ihn als Person bezieht, heben Deontologie und Konsequentialismus auf Handlungen des 
Menschen ab. Einer Pflichtethik oder deontologischen Ethik zufolge gibt es intrin
sisch schlechte Handlungen (wie lügen oder töten), die, eben weil sie in sich schlechte 
Handlungen sind, verboten sind, und intrinsisch gute Handlungen (wie anderen, wo 

425 Vgl. GMS 396, 18f; 399, 22f. 
426 Bd. 3, Kap. 1.3.9.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

nötig und möglich, helfen oder die eigenen Talente entfalten), die dementsprechend 
geboten sind. Die ethisch entscheidende Frage lautet, ob es sich bei diesen Pflichten, 
etwas zu lassen oder zu tun, um vollkommene Pflichten handelt, die ausnahmslos gelten, 
oder um Pflichten, die Ausnahmen zulassen, weil die Folgen der betreffenden Handlung 
besonders gut beziehungsweise besonders schlecht sind. 

Nach Kant ist der Mensch immer verpflichtet, die Wahrheit zu sagen. Umgekehrt ist 
es dem Menschen niemals erlaubt, zu lügen, selbst dann beispielsweise nicht, wenn er nur 
dadurch, dass er einen Verbrecher belügt, das Leben eines Menschen schützen könnte.427 
Einem moralischen Absolutismus zufolge, wie Kant ihn in diesem Beispiel vertritt, gibt es 
keine Fälle, in denen eine intrinsisch schlechte Handlung durch die konkreten Umstän
de der Situation eine moralisch richtige Handlung sein kann. Deontologische Verbote, 
etwa das Verbot zu foltern, gelten absolut und völlig unabhängig von den Umständen. 
Einer moderaten Deontologie zufolge können dagegen intrinsisch schlechte Handlungen 
unter bestimmten Umständen moralisch gerechtfertigt sein, dann nämlich, wenn ihre 
Konsequenzen außergewöhnlich gut sind. Vertreter dieses Typs von Ethik könnten Kant 
entgegenhalten, dass durch eine wahre Aussage in bestimmten Situationen der Mensch
heit ein größerer Schaden entsteht als durch eine Falschaussage, indem menschlichem 
Leben der Schutz versagt wird. Erst anhand der jeweiligen Umstände, zu denen auch 
die Folgen der Handlung und die Ziele des Handelnden gehören, lässt sich nämlich be
stimmen, was hier und jetzt praktisch notwendig ist, das heißt zu tun oder zu lassen ist. 
Deshalb ist jeweils zu fragen, ab welchem Maß gute Folgen die intrinsische Schlechtig
keit einer Handlung überwiegen, so dass sie sittlich richtig ist. 

Eine Verantwortungsethik, wie sie hier angezielt ist, stellt eine moderate Deontologie 
dar. Sie vermeidet auf der einen Seite einen moralischen Absolutismus, auf der anderen 
Seite aber auch einen reinen Konsequentialismus. Einem solchen Konsequentialismus zu
folge wird die sittliche Richtigkeit einer Handlung ausschließlich anhand ihrer Folgen be
stimmt.428 Zu ihm zählt vor allem der Utilitarismus, der in seiner klassischen Form von Je
remy Bentham (1748–1832), John Stuart Mill (1806–1873 und Henry Sidgwick (1838–1900) 
vertreten wurde. Für Bentham und Mill ist eine Handlung dann sittlich richtig, wenn sie 
den intrinsischen Wert, nämlich die Lust, maximiert. Während nach Bentham die Maxi
mierung ausschließlich anhand quantitativer Kriterien, wie etwa Dauer und Intensität, 
zu entscheiden ist, gibt es nach Mill darüber hinaus qualitative Unterschiede der Lust. 
Um das Problem, wie wir uns entscheiden sollen, wenn wir es mit Freuden unterschied
licher Qualität, zum Beispiel der Freude an einem guten Wein oder der Freude an einem 
guten Text, zu tun haben, verwendet Mill den Begriff der Präferenz: 

„Fragt man mich nun, was ich meine, wenn ich von der unterschiedlichen Qualität von 
Freuden spreche, und was eine Freude – bloß als Freude, unabhängig von ihrem grö
ßeren Betrag – wertvoller als eine andere macht, so gibt es nur eine mögliche Antwort: 
von zwei Freuden ist diejenige wünschenswerter, die von allen oder nahezu allen, die 
beide erfahren haben […], entschieden bevorzugt wird. Wird eine von zwei Freuden 
von denen, die beide kennen und beurteilen können, so weit über die andere gestellt, 

427 Vgl. Ricken 107. 
428 Vgl. ebd. 215–240. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 99 

dass sie sie auch dann noch vorziehen, wenn sie wissen, dass sie größere Unzufrieden
heit verursacht, und sie gegen noch so viele andere Freuden, die sie erfahren könnten, 
nicht eintauschen möchten, sind wir berechtigt, jener Freude eine höhere Qualität zu
zuschreiben, die die Quantität so weit übertrifft, dass diese im Vergleich nur gering ins 
Gewicht fällt.“429 

Mill führt an dieser Stelle den Präferenzutilitarismus ein und verbindet ihn mit dem He
donismus, also der Lehre, Lust sei das einzige oder höchste Gut. Gegenstand von Präfe
renzen können aber auch andere Güter als die Lust sein. 

Wie bei der deontologischen Ethik das Sollen im Mittelpunkt steht, stehen beim 
Konsequentialismus die Handlungsfolgen im Zentrum. Um Handlungen hinsichtlich ih
rer Folgen vergleichen zu können, muss die Vernunft anhand objektiver Gesichtspunkte 
zwischen verschiedenen Gütern abwägen, wobei unter Güter alles fällt, was für den 
Menschen erstrebenswert ist. Bei einer Klassifikation der Güter lassen sich unmittelbare 
und mittelbare Grundgüter unterscheiden.430 Zu unmittelbaren Grundgütern gehören 
naturale Güter (wie das Leben, körperliche Unversehrtheit, körperliche und geistige 
Gesundheit), soziale Güter (wie soziale Beziehungen, die Möglichkeit, mit anderen 
Menschen zu kooperieren, Anerkennung) und erworbene Fähigkeiten (wie die Entfaltung 
verschiedenster Anlagen und Begabungen, Kommunikations- und Kooperationsfähig
keit, handwerkliches oder technisches Können, anwendbares oder rein theoretisches 
Wissen, musisches Können). Zu den mittelbaren Grundgütern zählen zu verteilende Güter 
(wie Nahrungsmittel und Geld) und gemeinsame Güter (wie die Umwelt, Institutionen, 
Infrastrukturen). Die unmittelbaren Güter haben dabei Vorrang vor den mittelbaren, 
und die mittelbaren haben die unmittelbaren Güter zum Ziel. Mittelbare Güter sind 
notwendige Bedingungen für die unmittelbaren Güter. Bei einer vernünftigen Abwägung 
der Handlungsfolgen gilt es aber nicht nur, möglichst objektiv die Güter miteinander zu 
vergleichen, sondern auch die subjektiven Möglichkeiten des Handelnden zu berück
sichtigen. So lautet ein altbekanntes Moralprinzip: Ultra posse nemo tenetur: die sittliche 
Forderung findet ihre Grenze an den Möglichkeiten des Handelnden.431 

Um das handelnde Subjekt selbst geht es auch beim Hedonismus, den Mill bei seinem 
Präferenzutilitarismus voraussetzt. Bereits sinnliche Freuden stellen einen hohen Wert 
dar und können als Kriterium für die Beurteilung von Handlungen dienen, sofern die
se im deontologischen Sinn nicht in sich schlecht sind. Neben sinnlichen gibt es auch 
geistige und geistliche Freuden. Sie haben einen noch höheren Wert und sind im Prinzip 
sinnlichen Freuden vorzuziehen, ohne diese einfach ersetzen zu können. In noch hö
herem Maß als diese können sie als Kriterium für die Richtigkeit von Handlungen die
nen. Da die Pflichtethik nur einen groben sittlichen Rahmen für jene extremen Handlungen 
bereitstellt, die „unbedingt“ zu vermeiden oder zu tun sind, aber zur Beurteilung vieler 
anderer Handlungen, die sittlich durchaus relevant sind, nichts beiträgt, kann sie der 
Konsequentialismus ergänzen, indem er ein feineres Instrument für die Beurteilung von 
Handlungen zur Verfügung stellt. Ist eine Handlung dauerhaft von geistlicher Freude 

429 Mill, 15f. 
430 Vgl. Ricken 190. 
431 Vgl. ebd. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

begleitet oder zieht eine solche regelmäßig nach sich, ist das ein Zeichen für ihre mora
lische Richtigkeit, will man nicht davon ausgehen, dass Sittlichkeit und geistlicher „He
donismus“ völlig auseinanderklaffen.432 In diesem Sinn verdienen die Freuden, an de
nen höhere geistige oder spirituelle Tätigkeiten des Menschen beteiligt sind, vor ande
ren den Vorzug. Wie Mill feststellt: „Es ist besser, ein unzufriedener Mensch zu sein als 
ein zufriedengestelltes Schwein; es ist besser, ein unzufriedener Sokrates zu sein als ein 
zufriedener Narr.“433 Tatsächlich stellt sich bei einer sittlichen Lebensführung im Laufe 
der Zeit so etwas wie eine höhere geistige oder geistliche Zufriedenheit ein, so dass zwi
schen Sittlichkeit und persönlicher Zufriedenheit nicht nur kein Gegensatz, sondern ein 
innerer Zusammenhang besteht. 

In einer Verantwortungsethik werden weder wie beim moralischen Absolutismus 
die Pflichten, noch wie beim reinen Konsequentialismus die Handlungsfolgen verab
solutiert. Vielmehr verbinden sich in ihr der deontologische und der konsequentialisti
sche Ansatz, vereinen sich in ihr Gesinnungsethik und Erfolgsethik. Solch eine integrative 
Ethik verbietet es, Handlungen nur in sich selbst zu betrachten und zu bewerten. Hand
lungen, wie jemanden vorsätzlich gewaltsam töten, die Ehe brechen oder lügen, sind in 
sich schlechte Handlungen. Daher ist gewiss unter normalen Umständen beispielswei
se die Wahrheit der Lüge sittlich vorzuziehen. Aber jemand kann in schlechter Absicht 
die Konfrontation einer anderen Person mit der Wahrheit als Mittel einsetzen, um ihr 
zu schaden. Umgekehrt kann die Notlüge gerade ein Mittel sein, um Schaden von einer 
Person abzuwenden. Als „Tyrannenmord“ war das Attentat vom 20. Juli 1944 auf Hitler 
legitim, weil Graf von Stauffenberg und andere dadurch mit Aussicht auf Erfolg massen
haftes Sterben beenden beziehungsweise verhindern wollten. Auch ist Abtreibung mo
ralisch sicher gerechtfertigt, wenn sich nur so das durch die Schwangerschaft gefährdete 
Leben der Mutter retten lässt. 

Auch beim integrativen Ansatz bleiben bestimmte Handlungen unentschuldbare 
Verbrechen. Genozid oder Angriffskrieg etwa sind moralisch unbedingt zu verurteilen. 
Bei Angriffskriegen werden – völlig unabhängig von der Frage nach dem politischen 
System, also von der Frage, ob der Aggressor zu den autoritären oder zu den demo
kratischen Staaten beziehungsweise Großmächten zählt – unter dem Vorwand, sich 
verteidigen oder Werte verbreiten und schützen zu müssen, geostrategische, wirtschaft
liche oder sonstige nationale Interessen auf Kosten zahlloser unschuldiger Menschen 
und damit auf denkbar brutalste Weise verfolgt. Nicht nur die Gewaltanwendung selbst, 
sondern bereits die vorausgehende Aufrüstung, um solche Kriege führen zu können, 
lässt sich durch nichts moralisch rechtfertigen. 

Einerseits verbieten die vielen, furchtbaren Verbrechen, die die uns bekannte Mensch
heitsgeschichte durchziehen und deren Zeugen wir tagtäglich sind, jede Verharmlosung 
des Bösen in der Welt. Wie viele Menschen werden nicht Opfer von Verbrechen im wört
lichen oder übertragenen Sinn, sodass sie vorzeitig ihr Leben verlieren oder für den 
Rest ihres Lebens schwer geschädigt sind? Niemand und nichts in der Welt kann dieses 
Unrecht wiedergutmachen, Entschädigung dafür bieten. Angesichts der Kriege, des 
organisierten Verbrechens, der Unterdrückung und Ausbeutung von Menschen gerade 

432 Bd. 1, Kap. 3.5.1. 
433 Zitiert nach Ricken 220. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 101 

in südlichen Regionen (Afrika), ja der Hälfte der Menschheit (nämlich so gut wie al
ler Frauen), der Diskriminierung bestimmter Menschengruppen oder der Zerstörung 
der Umwelt, durch die die Menschheit sich selbst zu vernichten droht, kann sich kein 
Mensch mehr Illusionen hinsichtlich der Dimension des Bösen und Zerstörerischen in 
der Welt machen. Dummheit und Schlechtigkeit des Menschen sind offenkundig. 

Andererseits darf kein Mensch, auch nicht der schlimmste Verbrecher, verteufelt wer
den. Während Gutes ohne Böses existieren kann, kann Böses nicht ohne Gutes existieren, 
wie schon Thomas von Aquin festgestellt hat. So wenig wie es ein absolut böses Geschöpf 
gibt, gibt es eine menschliche Handlungsabsicht, die rein böse wäre. Auch der destruk
tivste Wille sieht in seiner Handlung noch irgendein Gutes, und sei es nur die Befriedi
gung seines primitiven Rache- oder Ehrgefühls. Oft ist zerstörerisches Verhalten eines 
Menschen nicht oder nicht nur auf persönliche Schuld, sondern (auch) auf andere Ur
sachen zurückzuführen. Was den Menschen daran hindert, Böses zu unterlassen oder 
Gutes zu tun, ist nicht selten die eigene Willensschwäche, so dass der gute Wille eigentlich 
vorhanden wäre, zur Unterlassung oder Ausführung einer Handlung jedoch die Kraft 
fehlt. Auch mangelt es bisweilen bereits an der Fähigkeit, Gut und Böse klar unterscheiden 
zu können, sodass aus diesem Grund von schwerer persönlicher Schuld kaum die Rede 
sein kann. In der Rechtsprechung spiegelt sich all das in der Frage nach der Schuldfähig
keit eines Täters wider. 

Während am verantwortungsethischen Ansatz problematisch ist, dass sich die Fol
gen einer Handlung oft nicht genau voraussehen lassen, liegt die Schwierigkeit des ge
sinnungsethischen Ansatzes darin, dass sich die Absicht des Handelnden von außen nie
mals mit Sicherheit beurteilen lässt. Weil sogar der Handelnde selbst nicht ohne Weite
res seine wahre Absicht und seine persönliche Verantwortung mit Sicherheit erkennen 
kann, ist – religiös betrachtet – das letzte Urteil, was die moralische Schuld des Menschen 
betrifft, Gott zu überlassen. Er allein kennt die Herzen der Menschen. 

Gemäß dem verantwortungsethischen Ansatz, so lässt sich auch hier ganz kurz zu
sammenfassen, bestehen Sünden nicht nur darin, gegen feststehende Pflichten zu ver
stoßen, sondern auch darin, die zu erwartenden Folgen von Handlungen, beispielsweise 
in Bezug auf die Umwelt, zu wenig zu berücksichtigen. 

Literatur 

John Stuart Mill: Der Utilitarismus, 1976. 

1.3.1.4 Der tugendethische Ansatz: Sünde als Fehlhaltung 
Der Mensch sündigt nicht nur, indem er sittlich schlecht handelt, er ist selbst Sünder. Ge
messen am Ideal vollkommener Liebe sind nicht nur bestimmte Taten von ihm schlecht 
oder böse. Vielmehr ist er selber als Person böse oder schlecht.434 Das wird besonders 
deutlich durch einen dritten Typ philosophischer Ethik. 

434 Vgl. Lk 11,13; Mt 7,17f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Ursprünglich stand der deontologischen Ethik noch nicht die konsequentialistische, 
sondern die teleologische Ethik gegenüber. Während es bei der ersten um das Sollen geht, 
geht es bei der zweiten um Ziele. „Der Ursprung der teleologischen Ethik ist bei den Grie
chen zu suchen. Sie fragen nach dem letzten Ziel des menschlichen Handelns oder dem 
höchsten Gut.“435 

Insofern der Konsequentialismus die sittliche Richtigkeit einer Handlung ebenfalls 
anhand ihres Zieles, nämlich in diesem Fall der Folgen, bestimmt, fällt auch er unter die 
teleologische Ethik. 

Sowohl gute Handlungen als auch schlechte Handlungen können Menschen zur Ge
wohnheit und damit zu einer Haltung werden, die ihre Person prägt. Solche sittlichen Hal
tungen werden im Rahmen der Tugendethik als der ursprünglichen teleologischen Ethik 
behandelt. Während nach der deontologischen Ethik der Mensch sittlich richtig handelt, 
der aus guter Absicht und Pflicht handelt, nach der utilitaristischen Ethik derjenige, der 
um des bestmöglichen Wohls oder Nutzens willen handelt, handelt nach der Tugend
ethik derjenige sittlich richtig, der aus Tugend heraus agiert. Nicht handlungs-, sondern 
personbezogen heißt das: Gut ist nicht nur der Mensch, der eine gute Gesinnung hat und 
Verantwortung übernimmt, sondern besonders derjenige, der tugendhaft ist und darum 
aus Tugend heraus handelt. 

Tugenden lassen sich als charakterliche Dispositionen auffassen, die man durch Gewöh
nung erwerben kann. Sie machen die für ein gelingendes Leben unerlässliche Grund
haltung aus. Schon Platon hat auf jene vier Tugenden hingewiesen, die für die Antike als 
Haupttugenden bestimmend werden sollten: die Klugheit, Besonnenheit (Mäßigung), Tap
ferkeit und Gerechtigkeit. Diese Tugenden hat die christliche Tradition übernommen, seit 
Ambrosius Kardinaltugenden genannt und um die drei theologischen Tugenden des Neuen 
Testaments ergänzt: den Glauben, die Hoffnung und die Liebe. Letztere gelten im Unter
schied zu den menschlichen Tugenden als göttlich, weil sie von Gott den Gläubigen ein
gegossen werden. 

Die klassische Tugendethik geht auf die ethischen Werke des Aristoteles (384–322) 
zurück, insbesondere auf seine Nikomachische Ethik, die zu den wirkungsmächtigsten 
philosophischen Schriften des Abendlandes gehört. Nach Aristoteles zielt jedes Handeln 
auf irgendein Gut ab.436 Das höchste Gut, das wir erstreben, und das Endziel, das wir mit 
unserem Handeln verfolgen, ist aber dasjenige, was wir nur um seiner selbst willen wol
len, und das ist das Glück.437 Alle streben nach einem Höchstmaß an Glückseligkeit. Weil 
Aristoteles das Empfinden von Glück für „eine Art Tätigkeit der Seele im Sinn der voll
kommenen Tugend“ hält438, greift er zunächst auf seine Lehre von der Seele zurück.439 
Während innerhalb des nicht-vernünftigen Seelenteils der vegetative Teil mit der Ver
nunft gar nichts zu tun hat, „hat der begehrende und allgemein der strebende Teil ir
gendwie Anteil an ihr, insofern er auf sie hört und ihr gehorcht“440. Mit der Vernunft, 

435 Ricken 215. 
436 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik [= EN], 1,1. 
437 Vgl. EN I 2. 
438 EN I 13. 
439 Kap. 1.1.2.2; Bd. 1, Kap. 1.1.2.2. 
440 EN I 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 103 

durch die sich der Mensch von den Tieren unterscheidet, haben demnach sowohl das Er
kenntnis- und Reflexionsvermögen, das die Vernunft im eigentlichen Sinn und in sich selbst 
besitzt, als auch das Strebevermögen, das auf sie wie auf einen Vater hört, zu tun. 

„Entsprechend dieser Unterscheidung wird auch die Tugend eingeteilt. Denn bei den 
Tugenden nennen wir die einen Tugenden des Denkens, die anderen Tugenden des 
Charakters; Tugenden des Denkens sind Weisheit, Einsicht und Klugheit, die des Cha
rakters aber Großzügigkeit und Besonnenheit.“441 

Während die Denk- oder Verstandestugenden (dianoetischen Tugenden) größtenteils durch 
Belehrung entstehen und wachsen, gehen die Charaktertugenden (ethischen Tugenden) auf 
Gewöhnung zurück.442 

Tugend ist für Aristoteles eine Eigenschaft oder Verfassung der Seele. Die ethische Tu
gend stellt dabei eine Grundhaltung dar, die auf Vorsätzen beruht und aus der heraus 
der Mensch handelt. Bei ihr gilt es, die richtige Mitte zwischen einem Zuviel und einem 
Zuwenig zu treffen. Wie ein Zuviel oder Zuwenig an Essen und Trinken die Gesundheit 
zerstört, das richtige Maß sie aber fördert und erhält, so verhält es sich auch bei der Be
sonnenheit, Tapferkeit und allen anderen ethischen Tugenden: 

„Wer nämlich aus Furcht vor allem davonläuft und nirgends standhält, wird ein Feig
ling, wer aber schlechterdings nichts fürchtet, sondern auf alles losgeht, wird ein Held; 
desgleichen wird, wer jede Lust genießt und sich keiner enthält, zügellos, wer aber je
de Lust meidet wie die Leute ohne Kultur, wird in gewisser Weise stumpfsinnig. Also 
gehen Besonnenheit und Tapferkeit durch Übermaß und Mangel zugrunde, durch ein 
Mittelmaß hingegen bleiben sie erhalten.“443 

Charaktertugenden zielen jeweils auf die Mitte zwischen zwei Extremen oder Lastern 
ab, dem des Übermaßes und dem des Mangels.444 So steht die Tapferkeit zwischen der 
Tollkühnheit und Feigheit, die Besonnenheit zwischen Zügellosigkeit (Unmäßigkeit) und 
Stumpfheit (Empfindungslosigkeit), die Freigebigkeit zwischen Verschwendung und 
Geiz, die Großzügigkeit zwischen Großmannssucht und Knauserigkeit, der Großmut 
zwischen Eitelkeit und Kleinmütigkeit, die Milde zwischen Jähzorn und Zornlosigkeit, 
die Wahrhaftigkeit zwischen Angeberei und geheuchelter Bescheidenheit, die Freund
lichkeit zwischen Gefallsüchtigkeit und Griesgrämigkeit, die Schamhaftigkeit zwischen 
Schüchternheit und Schamlosigkeit und so fort. 

Ethische Tugenden zielen sowohl bei den Affekten als auch bei den Handlungen auf das 
Mittlere. Es gibt selbstverständlich Gefühle und Handlungen, die an sich schlecht sind, 
wie etwa Schadenfreude, Verachtung oder Neid beziehungsweise Ehebruch, Diebstahl 
oder Mord.445 Diese haben keine Mitte. Bei der Schadenfreude wird in schlechter Wei
se Freude empfunden. Für die Handlungen ist es ethisch jedoch „nicht unerheblich, ob 

441 EN I 13. 
442 Vgl. EN I 1. 
443 EN II 2. 
444 Vgl. EN II 9. 
445 Vgl. EN II 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

man in guter oder in schlechter Weise Freude und Lust empfindet“446. Schlecht ist, wie 
Aristoteles später ergänzt, die Lust, die mit einer schlechten Tätigkeit einhergeht, gut 
die, die mit einer guten Tätigkeit einhergeht.447 Eine schlechte Lust verdient eigentlich 
den Namen Lust nicht. 

Aber bei vielen wie Affekten wie Angst, Mut, Begierde, Zorn, Mitleid, ja überhaupt 
bei Lust und Unlust gibt es eine Mitte. Man kann zu viel oder zu wenig Angst, zu viel oder 
zu wenig Mitleid empfinden. „Dagegen das alles zu empfinden, wann man soll und in 
welcher Situation, wem gegenüber, wozu und wie, das ist die Mitte und das Beste und 
ist ein Zeichen der Tugend.“448 Zu den Charaktertugenden gehört es also für Aristoteles, 
nicht nur im Sinn des rechten Maßes vernünftig und richtig zu handeln, sondern in jeder 
Situation auch emotional angemessen zu reagieren. 

Worin das rechte Maß der Gefühle und Handlungen in den verschiedenen Bereichen 
besteht, lässt sich nach Aristoteles nicht allgemein festlegen, sondern hängt vom Einzel
nen und von der konkreten Situation ab. Was für den einen zu viel ist, kann für den anderen 
die Mitte oder sogar noch zu wenig sein, und umgekehrt. Auch hat jeder seine Schlagsei
te, „denn jeder neigt von Natur aus zu etwas anderem“449, fühlt sich irgendwie stärker zu 
dem einen Extrem und damit zu diesem und nicht dem entgegengesetzten Laster hinge
zogen. „Deswegen muss, wer auf die Mitte zielt, zuerst von dem Extrem abrücken, das 
der Mitte stärker entgegengesetzt ist.“450 Aber auch für den Einzelnen kann und wird 
sich das, was ihm als das rechte Maß und die rechte Mitte erscheint, je nach Situation 
ändern. „Der Inhalt des Handels und das Nützliche haben nichts, was ein für alle Mal 
fest stünde, […], sondern der Handelnde muss selbst stets bedenken, was der Augenblick 
erfordert.“451 

Was die Charaktertugenden mit den Verstandestugenden beziehungsweise das Stre
bevermögen mit dem Denkvermögen verbindet, ist die Klugheit, die an sich den Ver
standestugenden zugeordnet ist. Aristoteles erläutert dies anhand des Begriffs des Vor
satzes. Da die Charaktertugend „eine mit Vorsätzen verbundene Grundhaltung und der 
Vorsatz ein überlegtes Streben ist, so muss daher die Überlegung wahr und das Streben 
richtig sein, wenn der Vorsatz gut sein soll. […] Darum ist der Vorsatz entweder stre
bendes Denken oder denkendes Streben.“452 Die Charaktertugenden bedürfen daher der 
Klugheit. Denn sie ist die Verstandestugend, „die sich auf solche menschlichen Dinge 
richtet, wo ein Überlegen am Platze ist“453. Sie betrifft das Handeln und sagt dem Men
schen, was gut für ihn ist. Sie ist, wie Aristoteles schreibt, „eine vernünftige und untrüg
liche Grundhaltung des Handelns, die sich auf das bezieht, was für den Menschen gut 
oder schlecht ist“454. Der Kluge überlegt richtig. Er weiß, was für ihn persönlich gut ist, 

446 EN II 2. 
447 Vgl. EN X 5. 
448 EN II 5. 
449 EN II 9. 
450 Ebd. 
451 EN II 2. 
452 EN VI 1. 
453 EN VI 8. 
454 EN VI 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 105 

wie er dementsprechend in bestimmten Situationen gefühlsmäßig reagieren und han
deln sollte, wie er zufrieden und glücklich werden kann. Aber ohne Charaktertugenden 
wird und kann er das Gut oder Ziel, um das er weiß, nicht anstreben. Denn die Klugheit, 
die zu seinem Erkenntnis-, nicht aber zu seinem Strebevermögen gehört, motiviert ihn 
nicht von sich aus zum Handeln. Nur dank der Charaktertugenden, dank seines charak
terlich geformten Strebevermögens will und erstrebt er das Gute. Die Klugheit bedarf 
daher auch umgekehrt der ethischen Tugenden. So kann „man ohne Klugheit nicht im 
eigentlichen Sinne gut sein […], aber auch nicht klug ohne charakterliche Tugend“455. Ein 
richtiger Vorsatz wäre nicht möglich ohne Klugheit und ohne Charaktertugend. „Denn 
diese setzt das Ziel, jene macht, dass wir tun, was zum Ziel führt.“456 Insofern sich Klug
heit und Charaktertugenden gegenseitig bedingen, bilden praktische Vernunft und Gefühl 
beim tugendhaften Menschen eine Einheit. 

Unter den Verstandestugenden wird die Klugheit noch von der Weisheit übertroffen. 
Denn sie bezieht sich nicht wie die Klugheit auf Einzelnes und Veränderliches, sondern 
auf Allgemeines und Notwendiges. Das ist für Aristoteles der Grund, weshalb sie „die 
vollkommenste der Wissenschaften ist“457. Der Weise weiß nicht nur, was aus den ersten 
Prinzipien folgt, sondern kann die Wahrheit der mathematischen oder metaphysischen 
Prinzipien selbst erkennen. Er denkt nicht nur über den Menschen nach, sondern über 
den Kosmos als Ganzes und das Göttliche. Daher ist der Gegenstand der Weisheit erha
bener als der der Klugheit. Und wenn die Weisheit auch nicht wie die Klugheit erwägt, 
was für einen Menschen gut ist und was ihn glücklich macht, so schafft sie doch Glück, 
insofern „ihr Besitz und ihre Ausübung“ glücklich macht.458 

Auch wenn es schlechte Lüste und falsche Freuden gibt, ist für Aristoteles die Lust 
an sich ein Gut.459 Alle streben nach Lust. Denn sie folgt den Tätigkeiten und verstärkt 
und vervollkommnet sie.460 „Wer mit Lust tätig ist, wird alles besser beurteilen und ge
nauer durchführen können.“461 Wer das, was er tut, gern und mit Freude tut, wird darin 
Fortschritte machen. Wie nun die Tätigkeiten verschieden sind, so sind es auch die Ar
ten ihrer Vollkommenheit und, damit zusammenhängend, „die Arten der Lust“462. Da 
es neben verschiedenen körperlichen Tätigkeiten auch geistige Tätigkeiten, etwa die des 
Denkens und Betrachtens, gibt, gibt es neben verschiedenen Arten der körperlichen Lust 
auch verschiedene Arten der geistigen Lust, die von Aristoteles als höher und vollkom
mener eingeschätzt werden. „Lust gibt es nämlich bei jeder [sinnlichen] Wahrnehmung, 
ebenso auch beim Denken und Betrachten; die höchste Lust aber liegt in der vollkom
mensten Betätigung.“463 

455 EN VI 13. 
456 Ebd. 
457 EN VI 7. 
458 EN VI 13. 
459 Vgl. EN VII 14. 
460 Vgl. EN X 1–5. 
461 EN X 5. 
462 Ebd. 
463 EN X 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

An dieser Stelle seines Werkes wendet sich der Philosoph noch einmal der Frage nach 
dem Glück zu, das „Ziel allen menschlichen Handelns“ ist.464 Worin besteht das Glück 
des Menschen? Das Glück kann nach allem Gesagten nur in der Betätigung der Tugend 
liegen. „Ist aber das Glück eine Betätigung der Tugend, so ist es logischerweise die der 
besten Tugend; diese wird aber wohl die Tugend des Besten in uns sein.“465 Das Beste 
im Menschen ist nun aber die Vernunft, durch die sich der Mensch vor den Tieren aus
zeichnet und die für Aristoteles nicht nur menschlich, sondern sogar göttlich ist. Infol
gedessen besteht die beste Lebensweise in einem vernunftgemäßen Leben und die beste 
Tätigkeit in der betrachtenden Tätigkeit der Vernunft. Die Tätigkeit des Betrachtens, mit 
der sich Autarkie (als Unabhängigkeit von anderen) und Muse verbinden, ist die beste 
und glücklichste, weil sie „kein anderes Ziel hat als sich selbst und eine ihr eigentümli
che Lust besitzt“, weil sie der betrachtenden Tätigkeit Gottes, die an Seligkeit alles über
trifft, am nächsten verwandt ist.466 „Soweit also das Betrachten reicht, soweit reicht auch 
das Glück, und wem das Betrachten in höherem Maß zukommt, dem kommt auch das 
Glücklichsein in höherem Maß zu.“467 Am meisten kommt es nach Aristoteles dem Wei
sen beziehungsweise dem Philosophen als Weisheitsliebendem zu. Seine Tätigkeit des 
Betrachtens ist die lustvollste, sein kontemplatives Leben das glücklichste.468 „An zwei
ter Stelle ist dasjenige Leben glücklich, das den sonstigen Tugenden gemäß ist.“469 Auch 
wer den rein menschlichen Tugenden der Klugheit, Tapferkeit oder Gerechtigkeit gemäß 
handelt, kann glücklich werden, wenn auch nicht so glücklich wie der Weise. 

Nach Aristoteles ist also alles in allem der tugendhafte Mensch als Mensch gut, weil sich 
der vernünftige Teil seiner Seele in einer guten Verfassung befindet, sodass er mit seinen 
Verstandestugenden die Wahrheit zu erkennen und mit seinen Charaktertugenden, die 
auf der Harmonie seines Strebens und Fühlens mit der Vernunft beruhen, das Richtige 
zu erstreben vermag. Dementsprechend ist der Mensch schlecht und charakterlos, des
sen vernünftiger Seelenteil sich in einer schlechten Verfassung befindet, sodass er kein 
tugendhaftes, sondern ein mehr oder weniger lasterhaftes Leben führt. 

Im Unterschied zu deontologischen und konsequentialistischen Ethiken geht es in 
der Tugendethik nicht um die Handlung an sich und die Handlungsfolgen, sondern um 
den Handelnden selbst. Was diese Ethik leitet, ist nicht die Frage: Was soll ich tun?, son
dern die Frage: Was macht mich zu einem guten und glücklichen Menschen? Nicht nur 
die Handlung, sondern der Handelnde soll gut sein. Ist er gut, sind es auch seine Hand
lungen. 

Insofern sich der tugendethische Ansatz an der Person des Handelnden und nicht 
einfach an der Handlung orientiert, reicht er tiefer als der deontologische und der kon
sequentialistische. Von daher kann und muss er sie ergänzen. Er kann sie aber nicht ein
fach ersetzen, da sich mit ihm allein Handlungsfolgen kaum bewerten, Menschenrechte 
und gesellschaftliche Grundregeln wie das Verbot von Mord, Raub, Vergewaltigung oder 

464 EN X 6. 
465 EN X 7. 
466 Ebd. 
467 EN X 8. 
468 Vgl. EN X 7. 
469 EN X 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 107 

Betrug kaum begründen und aktuelle Fragen wie die nach Abtreibung oder Todesstrafe 
kaum beantworten lassen. Zu einer integrativen Ethik gehören somit alle drei Ansätze: 
der gesinnungsethische, der verantwortungsethische und der tugendethische. 

Durch wiederholtes Tun entstehen Gewohnheiten, durch Gewohnheiten Haltungen. 
Dies gilt im Guten wie im Schlechten. Ein Mensch, der immer wieder anderen hilft, 
anderen immer wieder freundlich begegnet, sich immer wieder bemüht, andere und 
sich selbst zu verstehen, entwickelt entsprechende Tugenden. Er wird ein hilfsbereiter, 
freundlicher, verständnisvoller Mensch. Ein Mensch, der immer wieder innehält, zur 
Ruhe kommt, sich besinnt, meditiert, übt eine kontemplative Lebensweise ein und wird 
ein beschaulicher Mensch. Indem ein Christ regelmäßig in der heiligen Schrift liest, be
tet, Gottesdienst feiert, Nächstenliebe praktiziert, übt er die Tugenden des Glaubens, der 
Hoffnung und der Liebe ein. Sie werden für ihn immer mehr zu Haltungen, aus denen 
heraus er empfindet, denkt und handelt. 

Umgekehrt können schlechte Gewohnheiten zu Lastern werden. Wer immer wieder 
aus einem falschen Selbstbild heraus eigene Bedürfnisse verdrängt, immer wieder um 
eigener Interessen willen lügt, ständig die Bedürfnisse und Interessen anderer übergeht, 
wird ein unausgeglichener Mensch, ein notorischer Lügner, ein rücksichtsloser Egoist. 
Wer sich daran gewöhnt, Gewalt in welcher Form auch immer gegen andere anzuwen
den, wird nicht nur ein gewaltbereiter, sondern schließlich ein gewalttätiger Mensch, 
dem Gewaltanwendung zum selbstverständlichen Handlungsmuster geworden ist. So 
üben Menschen Fehlhaltungen ein, die sie in ihrem Empfinden, Denken und Handeln 
negativ bestimmen und in diesem Sinn zu Sündern machen. Im Rahmen einer Tugend
ethik zeigt sich die menschliche Sünde als Fehlhaltung, die durch falsche beziehungs
weise schlechte Handlungen eingeübt wird. 

In der christlichen Tugend der Liebe fallen sämtliche aristotelischen Verstandes- und 
Charaktertugenden zusammen. Wer in der Liebe wächst, wird sowohl weiser als auch 
klüger, wird charakterlich stärker, reagiert gefühlsmäßig angemessener und handelt 
besser, das heißt mehr in Übereinstimmung mit Gott, dem angestrebten höchsten Ziel. 
Wem die Liebe mehr und mehr zur Haltung wird, wird aufs Ganze gesehen zufriedener, 
froher, glücklicher. Auch gilt bei der christlichen Tugend der Liebe nicht das mittlere 
Maß wie bei den aristotelischen Charaktertugenden. Der Liebende zielt nicht auf das 
Mittelmaß, sondern lässt sich auf die Maßlosigkeit ein. Denn der Liebe selbst wohnt die 
Dynamik eines mehr ein. Sie drängt zu einer Steigerung, die man freilich eher qualitativ 
als quantitativ verstehen muss. Wenn Jesus sagt: „Nach dem Maß, mit dem ihr messt 
und zuteilt, wird euch zugeteilt werden, ja, es wird euch noch mehr gegeben“, fordert er 
im Grunde dazu auf, das Maß immer mehr zu erhöhen.470 Da der Mensch seine natürli
chen Kräfte nicht mehren kann, wird das dynamische „mehr“ der Liebe für ihn nur dann 
nicht zur Überforderung, wenn ihm eine weitere Kraftquelle zur Verfügung steht. Diese 
Quelle kann in nichts anderem bestehen als in der unerschöpflichen, göttlichen Kraft 
der Gnade. So verweist die der Liebe innewohnende Tendenz zur Selbstüberschreitung 
von sich aus auf die übernatürliche Gnade.471 

470 Mk 4,24. 
471 Kap. 1.3.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Gemäß dem tugendethischen Ansatz, so lässt sich noch einmal kurz festhalten, be
steht Sünde nicht nur darin, schlecht zu handeln, sondern schlecht beziehungsweise 
nicht gut zu sein. 

Literatur 

Aristoteles: Nikomachische Ethik [= EN], 2019. 

1.3.1.5 Der gerechtigkeitstheoretische Ansatz: sündhafte Strukturen 
Sittlich schlechte beziehungsweise sündhafte Taten wirken sich negativ auf die Opfer 
aus. Sie verletzen oder schaden anderen, sie mindern, stören oder zerstören das Leben 
anderer. Sie wirken sich aber auch negativ auf den Täter selbst aus, fallen auf ihn zu
rück. Folgt ihnen keine Reue, keine Therapie oder sonstige innere Veränderung, steigt 
die Bereitschaft, sie zu wiederholen. So können sie über Gewohnheiten zu schlechten 
Haltungen werden, die zu schlechten Handlungen disponieren. 

Moralisch schlechte Handlungen wirken sich aber nicht nur schädlich auf das oder 
die Opfer und den oder die Täter aus. Oft genug gehen sie auch in Strukturen ein und 
werden so zu struktureller Sünde. Diese besteht zu einem nicht geringen Teil in dem, was 
der norwegische Friedens- und Konfliktforscher Johan Galtung (1930–2024) strukturel
le Gewalt genannt hat. Dieser nicht unumstrittene Begriff bezeichnet die Vorstellung, 
dass Gewaltförmigkeit auch staatlichen beziehungsweise gesellschaftlichen Strukturen in
newohnt, insofern sie menschliche Verwirklichung unnötig einschränken, und ergänzt 
den traditionellen Gewaltbegriff, der ein vorsätzlich destruktives, unmittelbares Han
deln eines Täters oder einer Tätergruppe annimmt. Unter ihn fallen alle Formen der Dis
kriminierung, etwa die aufgrund des Geschlechts, des Lebensalters oder der sozialen Klas
se (Klassismus), aber auch Ideologien wie Elitismus (die elitäre Haltung einer kleinen 
Gruppe), Ethnozentrismus (Selbstbezogenheit und Dünkel der eigenen ethnischen Grup
pe), Nationalismus und Rassismus. Strukturelle Gewalt umfasst außerdem die ungleiche 
Verteilung von Einkommen, Bildungschancen und Lebenserwartungen, das Wohlstands
gefälle zwischen der ersten und der Dritten Welt, aber auch eingeschränkte Lebenschancen 
aufgrund von Umweltverschmutzung oder die Behinderung emanzipatorischer Bestre
bungen. Mit ihr ist somit vor allem Ungleichheit gemeint, die auf gesellschaftlichen Struk
turen, wie Werten, Normen, Institutionen, Diskursen und Machtverhältnissen, beruht. 
Für Galtung liegt sie bereits dann vor, wenn eine Gesellschaft hinter der ihr möglichen 
Bedürfnisbefriedigung oder Selbstverwirklichung der Menschen merklich zurückbleibt. 

Auch die katholische Kirche spricht in ihren Lehrdokumenten von „Strukturen“, die von 
Menschen geschaffen sind und „in denen die Sünde ihrer Urheber ihre zerstörerische 
Spur eingeprägt hat“472. Sie haben ihre tiefere Wurzel im Stolz und Egoismus der Men
schen473 und hängen von seiner Verantwortung ab. Sie behindern oder verkehren den 

472 DH 4619. 
473 Vgl. DH 4325. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 109 

sozialen Fortschritt und erzeugen Ungerechtigkeit.474 In ihnen findet der Mensch neue 
Antriebe zur Sünde.475 Die Gewohnheiten in den Einrichtungen und Verhältnissen der 
Welt reizen zur Sünde. 

So gehören zu den gesellschaftlichen Folgen der menschlichen Sünde Ungerechtig
keiten und Spannungen zwischen Völkern und in der Gesellschaft; die Armut, die nach 
dem Propheten dem Willen des Herrn entgegengesetzt ist; Ausbeutung, Hunger und 
Elend; Knechtschaft, Unfreiheit und Unterdrückung bis hin zu Sklaverei, die die Grund
rechte verletzt; Unwissenheit und Irrtümer; Gewalt, aus der neue Formen der Knecht
schaft entstehen; Kriege, die Gefahr der Selbstvernichtung der Menschheit und Wert
verlust. Die Mittel und Möglichkeiten des Menschen wenden sich gegen ihn, um ihn zu 
unterdrücken. 

Die sündhaften Strukturen der Gesellschaft erfordern einen Strukturwandel, der wie
derum nur durch mehr Brüderlichkeit zu erreichen ist. Gott wollte, „dass alle Menschen 
eine Familie bilden und in brüderlicher Gesinnung miteinander umgehen“476. Insofern in 
jeden Menschen „ein göttlicher Same […] eingesenkt ist“, jeder „einen Keim der Ewigkeit“ 
in sich trägt, der sich nicht auf Materie zurückführen lässt, und so jeder am göttlichen 
Geist Anteil hat, handelt es sich bei der Menschheitsfamilie nicht nur um eine natürliche, 
sondern auch um eine übernatürliche Gemeinschaft.477 Die „menschliche und übernatür
liche Brüderlichkeit“ äußert sich in einer dreifachen Weise. Zunächst ist da „die Pflicht 
zur Solidarität, dass nämlich von den reicheren Völkern denen Hilfe geleistet wird, die 
sich noch um Fortschritt bemühen“478. Sodann stellt sich „die Pflicht zur sozialen Ge
rechtigkeit, die darin besteht, dass die zwischen den vermögenderen und den schwäche
ren Völkern bestehenden Wirtschaftsbeziehungen zum Besseren gewendet werden“479. 
Schließlich gehört zu ihr noch „die Pflicht zur allgemeinen Liebe, durch die eine mensch
lichere Gemeinschaft für alle gefördert wird, in der alle geben und empfangen sollen und 
der Fortschritt der einen nicht den Fortschritt der anderen behindert“480. Alles, „was die 
Menschen zur Erreichung einer größeren Gerechtigkeit, einer umfassenderen Brüder
lichkeit und einer humaneren Ordnung in den gesellschaftlichen Beziehungen tun“, ist 
darum „wertvoller als technische Fortschritte“.481 

Die Hauptgesetze des sozialen Lebens sind Gerechtigkeit und Liebe, wobei die Liebe die 
Gerechtigkeit voraussetzt, aber noch über sie hinausgeht.482 „Die Pflicht der Gerechtig
keit und Liebe wird mehr und mehr dadurch erfüllt, dass ein jeder gemäß seinen eigenen 
Fähigkeiten und den Bedürfnissen der anderen zum Gemeinwohl beiträgt“, dass sich in 
jeder Gesellschaft die Mitglieder „wechselseitig als Personen anerkennen“.483 Dabei hat 
der Kampf gegen Ungerechtigkeiten „nur dann einen Sinn, wenn er aufgenommen wird, 

474 Vgl. DH 4768; 5119f. 
475 Vgl. DH Systematischer Index, S. 1620f. 
476 DH 4324. 
477 DH 4303; / DH 4318. 
478 DH 4461. 
479 DH 4461. 
480 DH 4461. 
481 DH 4335. 
482 Vgl. DH 3941. 
483 DH 4330; vgl. 4766; / DH 4818. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

um eine neue soziale und politische Ordnung zu errichten, die mit den Erfordernissen 
der Gerechtigkeit übereinstimmt“484. 

Nach der katholischen Soziallehre gehören die Prinzipien der Solidarität und der Sub
sidiarität zur Gerechtigkeit. Solidarität beruht auf dem Mitfühlen, das den festen und be
ständige Willen einschließt, für das Gemeinwohl zu sorgen. „Diejenigen, die mehr aus
richten können, weil sie über mehr Güter und öffentliche Einrichtungen verfügen, sollen 
sich als Beschützer der Schwächeren fühlen und bereit sein, ihren Besitz mit ihnen zu tei
len.“485 Das Mitfühlen ist zugleich Weg zum Frieden und zum Fortschritt. „Eine Gesell
schaft, die Leidende nicht annehmen und nicht durch Mitleid unterstützen kann, so dass 
das Leid geteilt und auch innerlich getragen wird, ist eine grausame und unmenschliche 
Gesellschaft.“486 

Zusammen mit der Solidarität ist die Subsidiarität das Fundament, auf das sich die 
Kriterien eines Urteils über soziale Situationen, Strukturen und Systeme stützen. Kraft 
des Prinzips der Subsidiarität ist es „weder dem Gemeinwesen noch einer Gesellschaft 
erlaubt, sich auf der Ebene an die Stelle der Initiativen und der Verantwortlichkeit von 
Personen und zwischengeschalteten Gemeinschaften zu setzen, auf der sie tätig wer
den können, oder ihren unbedingt notwendigen Freiheitsraum zu zerstören; deswegen 
richtet sich die Soziallehre der Kirche gegen alle Formen des ,Kollektivismus‘.“487 Die
se Lehre wendet sich aber auch gegen einen „primitiven Kapitalismus“, insofern er der 
wahren Würde der Arbeit des Menschen nicht gerecht wird.488 „Die Anstrengungen ei
nes einzelnen und das freie Spiel des Wettbewerbs […] werden den Fortschritt nicht zum 
Erfolg führen. Man darf nämlich nicht dahin kommen, dass die Mittel und die Macht 
der Reichen noch größer werden, das Elend der Armen aber zementiert und die Knecht
schaft der Unterdrückten noch härter wird.“489 Die Kirche vertritt eine vorrangige Option 
für die Armen, die dazu führen muss, „ein würdiges und brüderliches menschliches Zu
sammenleben zu begründen und eine gerechte und freie Gesellschaft aufzubauen“490. 

Der Mensch ist „aus seiner innersten Natur ein gesellschaftliches Wesen und ohne 
Beziehungen zu anderen kann er weder leben noch seine Anlagen zu Entfaltung brin
gen“491. Darum hängen der Fortschritt der menschlichen Person und das Wachstum der 
Gesellschaft als solcher voneinander ab. Grund, Träger und Ziel aller gesellschaftlichen 
Institutionen ist und muss daher die menschliche Person sein, die ihrer Natur nach des 
gesellschaftlichen Lebens bedarf. „Die gesellschaftliche Ordnung und ihr Fortschreiten 
müssen sich also unaufhörlich am Wohl der Personen ausrichten.“492 Dabei bedeutet Per
son zu sein, danach zu streben, sich selbst zu vervollkommnen, was nur durch eine auf
richtige Hingabe seiner selbst geschehen kann.493 

484 DH 4774. 
485 DH 4818. 
486 DH 5114. 
487 DH 4766. 
488 DH 4691. 
489 DH 4454. 
490 DH 4633; vgl. 4632. 
491 DH 4312. 
492 DH 4326. 
493 Vgl. DH 4830. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 111 

„Das Bewusstsein von Freiheit und Menschenwürde, verbunden mit der Bejahung 
der unveräußerlichen Rechte der Person und der Völker“, ist eines der wichtigsten 
Kennzeichen der heutigen Zeit.494 Alle Menschen sind aufgrund ihrer personalen Wür
de gleich. Ein besonderer Grund für ihre Würde liegt in ihrer Berufung zur Gemeinschaft 
mit Gott.495 Diese Würde fordert, „dass man zu humaneren und gerechten Lebensbe
dingungen gelangt. Allzu große wirtschaftliche und gesellschaftliche Ungleichheiten 
zwischen den Gliedern oder Völkern der einen Menschenfamilie […] widersprechen 
der sozialen Gerechtigkeit, der Billigkeit, der Würde der menschlichen Person sowie 
dem gesellschaftlichen und internationalen Frieden.“496 Achtung vor der menschlichen 
Person heißt, „dass alle ihren Nächsten ohne Ausnahme als ein anderes Ich ansehen 
müssen, indem sie auf sein Leben und die notwendigen Mittel, um es würdig zu führen, 
bedacht sind“497. Die Achtung und die Liebe müssen sich „auch auf jene erstrecken, die 
in gesellschaftlichen, politischen oder religiösen Fragen anders denken oder handeln als 
wir“498. 

Aus der Würde der menschlichen Person gehen allgemeine und unverletzliche Rechte 
und Pflichten hervor.499 Das erste Recht der menschlichen Person ist „das Recht auf 
Leben“500. Dazu kommt das Recht auf Nahrung, Kleidung und Wohnung, auf persön
liche und religiöse Freiheit, das Recht, seine Meinung zu äußern, seinen Lebensstand 
frei zu wählen und seinen Wohnsitz aufzuschlagen und zu verändern, das Recht auf 
Arbeit und auf hinreichende Ausbildung, das Recht auf angemessene Information, das 
Recht auf Schutz des Privatlebens, auf guten Ruf und Achtung.501 Physischer Zwang, 
untermenschliche Lebensbedingungen, willkürliche Verhaftung, Verschleppung, Ver
stümmelung, Folter, Sklaverei, Prostitution, Mädchenhandel, Handel mit Jugendlichen 
und unwürdige Arbeitsbedingungen widersprechen nicht nur der Würde des Menschen, 
sondern auch „in höchstem Maße der Ehre des Schöpfers“502. 

Viele der genannten Aspekte fallen unter die Gerechtigkeit. Sie gilt seit der Antike so
wohl als Tugend als auch als Kriterium für Handlungen und Institutionen. Ein Mensch gilt 
als gerecht, wenn er die Tugend der Gerechtigkeit besitzt, und Handlungen und Institu
tionen gelten als gerecht, wenn sie bestimmten Kriterien entsprechen. Für Platon fordert 
sie in der Politeia zweierlei: „Jedem das Seine!“ und „Sorge zu allererst für Deine eigenen 
Angelegenheiten!“503 Aristoteles unterscheidet dann mehrere Formen der Gerechtigkeit: 

„Vereinigt ein Mensch sämtliche Tugenden in seinem Handeln (Tapferkeit, Mäßigung, 
Klugheit u. a.) und lebt er sie ,auf die anderen hin‘, ist er umfassend gerecht. Wer den 

494 DH 4750. 
495 Vgl. DH 4319. 
496 DH 4329. 
497 DH 4327. 
498 DH 4328. 
499 Vgl. DH 4957; 4326. 
500 DH 4552. 
501 Vgl. DH Systematischer Index, S. 1735f. 
502 DH 4327. 
503 Platon: Politeia, 433d u. 434a. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

gerechten Gesetzen gehorcht, steht unter der Gesetzesgerechtigkeit. Den Grundsatz, je
dem das Seinige zukommen zu lassen, wahrt die ausgleichende Gerechtigkeit oder Ver
tragsgerechtigkeit. Sie achtet darauf, dass der Empfänger in einem Tausch- oder Kauf
geschäft genau den Gegenwert der erhaltenen Sache erstattet. […] Wer mindestens 
zwei Personen Güter gemäß einem bestimmten Maßstab (strikte Gleichheit, Leistung, 
Bedürfnis, Abstammung u. a.) zuteilt, übt die verteilende Gerechtigkeit aus. Sie fordert, 
dass jeder den ihm zuzuerkennenden Teil am Gemeinwohl erhält.“504 

Zur Gerechtigkeit eines Rechtssystems gehört zumindest, dass Gleiches gleich behandelt 
wird. Allgemeine Gesetze können jedoch durch die Billigkeit (epikie) korrigiert werden, 
indem diese den Einzelfall berücksichtigt und der Einzelfallgerechtigkeit zum Durchbruch 
verhilft. Schließlich zielt die soziale Gerechtigkeit auf einen gesellschaftlichen Gesamtent
wurf, den Rechts- und Sozialstaat. 

Die Gerechtigkeit erscheint in vielen verschiedenen Formen. Fehlt sie bei Institutio
nen, ist es berechtigt sozialphilosophisch von struktureller Ungerechtigkeit und theolo
gisch von struktureller Sünde zu sprechen. 

Literatur 

Johan Galtung: Strukturelle Gewalt. Beiträge zur Friedens- und Konfliktforschung, 1975. 
Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei

dungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter Mitarbeit von Hel
mut Hoping herausgegeben von Peter Hünermann, 45. Auflage 2017 [= DH]. 

Norbert Brieskorn: Art. Gerechtigkeit, in Walter Brugger/Harald Schöndorf (Hg.): Philoso
phisches Wörterbuch, 2010, 161. 

1.3.2 Der Mensch als erbsündhaftes Wesen 

An den zuletzt dargestellten sündhaften Strukturen ist bereits deutlich geworden, dass 
es im Leben von Menschen Sünde im weiteren Sinn gibt, die sie nicht persönlich verschul
det haben und für die sie deshalb auch nicht verantwortlich sind. Um diese Art von Unheil 
und Sünde geht es auch bei dem, was christlich als Erbsünde bekannt ist. Weil vor allem 
in der katholischen Kirche immer noch von ihr die Rede ist, soll zunächst einmal die 
traditionelle Erbsündenlehre, wie sie entstanden ist und sich im Laufe der Jahrhunderte 
entwickelt hat, dargelegt, aber auch inhaltlich kritisiert werden (Kap. 1.3.2.1). Aufgrund 
ihres enormen Einflusses auf Christen wird in dem Zusammenhang auch Luthers Lehre 
von der Verderbnis und Unfreiheit des Menschen als Folge der Erbsünde ein eigener Ab
schnitt gewidmet (Kap. 1.3.2.2). Da sich keine der herkömmlichen Theorien als haltbar 
erweist, wird sodann eine alternative Deutung der Erbsünde vorgeschlagen (Kap. 1.3.2.3). 
Schließlich wird im sündentheologischen Zusammenhang noch auf die Frage einzuge
hen sein, woher das Böse im Menschen kommt (Kap. 1.3.2.4) und was es mit dem Teufel, 

504 Brieskorn 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 113 

der in der Tradition für einen gefallenen Engel gehalten wurde, auf sich haben könnte 
(Kap. 1.3.2.5). 

1.3.2.1 Die traditionelle Lehre von der Erbsünde 
In diesem Kapitel wird die traditionelle Erbsündenlehre dargestellt (Kap. 1.3.2.1.1) und 
als unhaltbar kritisiert (Kap. 1.3.2.1.2) sowie auf ihre negativen Auswirkungen bis heute 
hingewiesen (Kap. 1.3.2.1.3). 

1.3.2.1.1 Darstellung der Lehre 
Die traditionelle, in der römisch-katholischen Kirche nach wie vor offizielle Lehre von 
der Ursünde und der Erbsünde lässt sich wie folgt zusammenfassen.505 Durch ihre persön
liche Sünde des Ungehorsams gegen Gott haben Adam und Eva den Urstand im Garten 
Eden verloren.506 Mit ihm gingen sie nicht nur der äußeren paradiesischen Lebensver
hältnisse, sondern auch ihrer eigenen paradiesischen Daseinsverfassung verlustig. Als 
menschliche Personen büßten sie die übernatürliche Gnadengabe der rechtfertigenden 
und heiligmachenden Gnade, also ihre Heiligkeit und Gerechtigkeit, aber auch die au
ßernatürliche Gnadengabe der Integrität (Unversehrtheit, Ganzheit) ein: die Freiheit von 
Konkupiszenz (Begierde, Bergierlichkeit), die Freiheit von den Einleitungsphasen des 
Todes in Krankheit und Leid, die Freiheit vom Tod selbst, also ihre Unsterblichkeit, die 
volle, ungeschwächte Willensfreiheit sowie die Gabe des mühelosen Wissenserwerbs.507 
Auch wenn Theologen später in der Neuzeit begonnen haben, die Schilderung von Pa
radies und Sündenfall in weiten Teilen als mythologische Einkleidung zu betrachten, 
und etwa die paradiesische Unsterblichkeit des Menschen nicht als Ausbleiben des phy
sischen Todes, sondern als vom Schrecken der Sünde befreites Sterben, als völlig angst- 
und leidfreie Einstellung zum Tod gedeutet haben, hielt man in lehramtlichen Äußerun
gen grundsätzlich am historischen Kern des Mythos fest. Wie der vom Papst autorisierte 
Text der Bibelkommission zur Genesis zeigt, wurde auf Seiten des Lehramts die Erzäh
lung sogar noch im Jahr 1909 als ganze für historisch gehalten.508 

Die Ursünde von Adam und Eva hat nach traditioneller Lehre die Erbsünde aller Men
schen verursacht, wie Röm 5,12 zu belegen scheint: „Durch einen einzigen Menschen 
kam die Sünde in die Welt und durch die Sünde der Tod und auf diese Weise gelangte 
der Tod zu allen Menschen, weil alle sündigten.“509 Paulus meint hier jedoch, dass zum 
gottwidrigen Zustand der Menschheit nicht nur Adam, sondern alle Menschen durch ih
re persönlichen Sündentaten beigetragen hätten. Erst durch die falsche Übersetzung in 
der Vulgata, der lateinischen Bibel, wurde diese Stelle dahingehend ausgelegt, dass alle 
Menschen in Adam gesündigt hätten, also schon allein durch seine Ursünde (vorgängig 
zu ihren persönlichen Sünden) Sünder geworden seien. 

505 Siehe dazu auch den Katechismus der Katholischen Kirche [= KKK], 1993, Nr. 385–409; vgl. oben Kap. 
1.1.5.3. 

506 Vgl. Gen 2,8–3,24. 
507 DH 1921–1926; / DH 1515; / DH 222 1978 3514; / DH 239 242 383. 
508 DH 3503 3513–3514. 
509 Vgl. 1 Kor 15,21f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Im Zusammenhang seiner Gnadenlehre und seiner Auseinandersetzung mit Pela
gianern, für die die menschliche Natur nicht durch die Erbsünde verdorben, sondern 
als von Gott geschaffene gut war, hat Augustinus (354–430) dann jene Erbsündenlehre 
ausgebildet, die die Auffassung der Kirche für viele Jahrhunderte entscheidend prägen 
sollte.510 Ihm zufolge wären Adam und Eva im Paradies nicht gestorben, hätten sie nicht 
gesündigt. Ihre Sünde, die Ursünde, ist dann durch Vererbung auf alle Menschen über
gegangen. Die Vererbung ließ sich nach Augustinus aus der Schrift, der Tradition vor 
ihm, der Taufliturgie und der Erfahrung beweisen. So hieß es etwa im Psalter: „Siehe, 
in Schuld bin ich geboren und in Sünde hat mich meine Mutter empfangen.“511 Bei den 
Zehn Geboten war zu lesen, dass der eifersüchtige Gott die Schuld der Väter an den Kin
dern heimsucht, „an der dritten und vierten Generation“512. Im Neuen Testament schien 
neben der Stelle im Römerbrief (Röm 5,12) das Johannesevangelium die Erbsünde zu be
zeugen: „Wenn jemand nicht aus dem Wasser und dem Geist geboren wird, kann er nicht 
in das Reich Gottes kommen.“513 Für Augustinus hieß das, dass auch Neugeborene oh
ne Taufe keinen Zutritt zum Himmelreich hatten. Da bei jeder Taufe, auch bei der Kin
dertaufe, seiner Überzeugung nach eine Vergebung der Sünden erfolgte, mussten auch 
Kinder mit Sünde geboren sein und von der Erbschuld durch die Taufe befreit werden. 
Schließlich ließen sich auch die vielen Übel, die der Mensch in der Welt erfuhr, nur als 
gerechte Sündenstrafe Gottes verstehen. 

Für Augustinus war „erst mit dem Sündenfall […] die Lust (libido) als eine Kraft, die 
mit dem Willen (voluntas) im Streit liegt, in die Welt gekommen“514. Sie stellte einen Feh
ler der an sich guten Natur dar. Dementsprechend war für ihn das Begehren (concupis
centia) „eine Strafe für die gefallene Menschheit“515. Es war ein Übel oder eine Sünde im 
Sinn eines ontologischen Mangels, der zur Sünde im Sinn eines sittlichen Fehlers wurde, 
wenn die geschlechtliche Lust um ihrer selbst willen angestrebt wurde. Da Christus ohne 
Mitwirkung sexueller Begierde gezeugt worden war, war er ohne Sünde geboren. Durch 
die Zeugung und die mit ihr verbundene sündhafte sexuelle Begierde und Lust wurde 
die Erbsünde weitergegeben. Sie äußerte sich in den Augen des Kirchenvaters schon bei 
den Neugeborenen als Begierlichkeit und Triebhaftigkeit. In der fleischlichen Begierde 
bestand für ihn sowohl das Wesen als auch die Ursache der Erbsünde. 

Auf der einen Seite war für Augustinus der Geist des Menschen so von der Begierlich
keit beherrscht, dass er nicht anders als sündigen konnte. Auf der anderen Seite machte 
der Mensch die überkommene Schuld zur persönlichen, indem er in die durch Adams 
Fall verderbte und durch Zeugung fortgepflanzte Beschaffenheit seiner Natur einstimm
te. So ging mit den Folgen der Sünde Adams zugleich dessen Schuld auf alle Menschen 
über, so dass alle zu Schuldigen und zu verdammungswürdigen Sündern wurden. Über 

510 Siehe dazu Werke von Augustinus wie De Genesi contra Manichaeos, De libero arbitrio, De diversis 
quaestionibus, De Genesi ad litteram, De nuptiis et concupiscentia, Opus imperfectum contra Julianum. 

511 Ps 51,7. 
512 Dtn 5,9. 
513 Joh 3,5. 
514 Breitsameter/Goertz: Vom Vorrang der Liebe, 44; s. u. Kap. 1.3.2.1.3. 
515 Breitsameter/Goertz 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 115 

die Verdammungswürdigkeit des Menschen schreibt Augustinus im Gottesstaat in aller 
Deutlichkeit: 

“Von da her [von der Ursünde her] ist die gesamte Masse des Menschengeschlechtes 
verdammt. Der dies als erster begangen hat, ist mitsamt seiner in ihm verwurzelten 
Nachkommenschaft bestraft worden, so dass von dieser gerechten und verdienten 
Strafe keiner, es sei denn durch die erbarmende und unverdiente Gnade, befreit wird. 
Hierdurch findet eine Zerteilung des Menschengeschlechtes statt: an einigen zeigt 
sich, was die erbarmende Gnade vermag, an den übrigen erweist sich die gerechte 
Strafe. […] Im Zustand der Vergeltung befinden sich deshalb weit mehr als in dem der 
Gnade, weil gezeigt werden soll, was eigentlich allen gebühren würde”.516 

Infolge der Ur- und Erbsünde kommen also laut Augustinus alle Menschen als zur Höl
le Verdammte auf die Welt. Die gesamte Menschheit ist dem Teufel verfallen. Sie stellt 
eine Sündenmasse (massa peccati) dar.517 Selbst die Kinder sind Sklaven des Teufels, die 
nur durch die Gnade Christi von seiner Herrschaft auf Erden und von der jenseitigen 
Verdammnis befreit werden können. Eine nur Gott bekannte Zahl von Menschen ist zur 
Rettung ausersehen, damit sich die im Himmel frei gewordenen Plätze der gefallenen 
Engel wieder füllen. Somit sind einige zum ewigen Leben, die anderen zu ewigen Qualen 
prädestiniert. Die Masse der Verdammten (massa damnata oder damnationis) wird dabei 
weitaus größer sein als die Menge der Erlösten (massa renata). Auch ungetaufte Kinder 
sind nicht nur vom Himmel ausgeschlossen, sondern müssen die Qualen der Hölle er
leiden. 

Die gegen die Pelagianer gerichtete Synode von Karthago im Jahre 418 erklärte wesent
liche Elemente der Erbsündenlehre des Augustinus zum verbindlichen Glauben der Kir
che und befand: 

1. Der leibliche Tod des Menschen erfolgt nicht „aus Naturnotwendigkeit“, wie die Pela
gianer meinen, sondern „aufgrund der Sünde“ Adams.518 Das heißt, Adam und alle Men
schen sterben nicht, weil Gott den Menschen sterblich geschaffen hätte und so das Ster
ben notwendig zur Natur des Menschen gehören würde, sondern einzig und allein, weil 
Adam gesündigt hat. 

2. Kleine Kinder sind deshalb gleich zu taufen, weil sie sich durch Geburt die Ursün
de Adams zugezogen haben, so dass sie „der Taufe zur Vergebung der Sünden“ und der 
Sühne und Reinigung „durch das Bad der Wiedergeburt“ bedürfen.519 Wer auch immer 
ohne Taufe aus dem Leben scheidet, kann nicht in das Himmelreich, welches das ewige 
Leben ist, eintreten. Er wird, auch wenn er als kleines Kind gestorben ist, zweifelsohne 
„ein Genosse des Teufels“ sein.520 

516 Augustinus: De civitate Dei XXI,12. 
517 Z. B. De diversis quaestionibus q. 68 n. 3. 
518 DH 222. 
519 DH 223. 
520 DH 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Auf der Synode von Sens (1140) wurde die Ansicht des Peter Abaelard (1079–1142) verworfen, 
dass sich die Menschen „aus Adam nicht die Schuld, sondern nur die Strafe zugezogen“ 
hätten.521 Auch wenn es sich bei der Erbsünde um eine Schuld eigener Art handelt, stellt 
sie demnach einen wirklich schuldhaften Zustand dar. 

Im Mittelalter suchte Thomas von Aquin die Erbsündenlehre durch die Unterschei
dung eines materialen und eines formalen Elementes zu klären. Er sah in der Konkupis
zenz das materiale und im Fehlen der Ursprungsgerechtigkeit, die für ihn die heiligmachen
de Gnade einschloss, das formale Element der Erbsünde. Dagegen identifizierte Martin 
Luther, wie vor ihm Augustinus, die Erbsünde wieder ausschließlich mit der Konkupis
zenz. Ihm zufolge hat der Mensch durch die Ursünde sein ganzes Wesen pervertiert und 
seine ursprüngliche Freiheit verloren, wie gleich noch auszuführen sein wird. Erbsün
de ist Ursünde und Wurzelsünde, persönliche und naturhafte Sünde zugleich, durch die 
der Mensch seinen Trieben ausgeliefert ist. Einerseits wird der Mensch in die Erbsünde 
hineingeboren, andererseits ist sie seine eigene Schuld. Im zweiten Artikel der Confessio 
Augustana (1530) wurde dementsprechend formuliert, 

„dass nach Adams Fall alle […] Menschen in Sünde empfangen und geboren werden, 
das heißt, dass sie alle von Mutterleib an voll böser Lust und Neigung sind und von 
Natur keine wahre Gottesfurcht, keinen wahren Glauben an Gott haben können, ferner 
dass auch diese angeborene Seuche und Erbsünde wirklich Sünde ist und daher alle die 
unter den ewigen Gotteszorn verdammt, die nicht durch die Taufe und den Heiligen 
Geist wieder neu geboren werden.“ 

Besonders im Calvinismus wurde betont, dass die menschliche Natur an und für sich 
bereits sündig sei, noch vor jeder konkreten Tat. So schrieb Johannes Calvin in seinem 
Hauptwerk der Institutio522 im zweiten Buch über die natürliche Verderbnis der von Gott 
geschaffenen Natur, dass der Mensch von natürlicher Lasterhaftigkeit verdorben ist, die 
aber doch nicht aus der Natur herkommt, sondern eine durch Adam hinzukommende 
Eigenschaft darstellt.523 

Das Konzil von Trient (1545–1563), das sich vor allem gegen Luthers Verständnis der 
Erbsünde als Konkupiszenz wandte, erklärte in seinem Dekret über die Ursünde (pecca
tum originale)524: Nachdem Adam das Gebot Gottes im Paradies übertreten hatte, verlor 
er sogleich „die Heiligkeit und Gerechtigkeit“, die ihm Gott geschenkt hatte, und zog sich 
durch den Verstoß der Übertretung „den Zorn und die Ungnade Gottes und deshalb den 
Tod“ zu.525 Durch seine Übertretung des Gebotes ist „der ganze Adam […] dem Leib und 
der Seele nach zum Schlechteren gewandelt worden“526. Der Tod, der dadurch auf das 

521 DH 728. 
522 Durch die fortlaufenden Erweiterungen wuchs Calvins Institutio Christianae Religionis („Unterricht/ 

Unterweisung in der christlichen Religion“) zu einem großen Lehrwerk des christlichen Glaubens 
im reformatorischen Sinne heran. Aus den ursprünglich sechs Kapiteln der ersten Ausgabe von 
1536 wurden in der letzten Ausgabe von 1559 achtzig Kapitel. 

523 Vgl. Institutio Kap. 2, 11. 
524 DH 1510- 1516. 
525 DH 1511. 
526 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 117 

ganze menschliche Geschlecht übertragen wurde, betrifft nicht nur den Leib, sondern 
auch die Seele, da die Sünde „der Tod der Seele“ ist.527 

Der Tradition nach ist durch die Sünde Adams auch die Freiheit der Seele versehrt 
worden.528 Der freie Wille des Menschen ist aber nicht „verloren und ausgelöscht“, son
dern nur „in seinen Kräften geschwächt und gebeugt“ worden.529 Die Sünde Adams ist 
ihrem Ursprung nach eine, wohnt aber allen inne und ist jedem zu eigen. Sie wird „durch 
Fortpflanzung, nicht durch Nachahmung übertragen“, so dass sie selbst Kleinkindern 
anhaftet.530 Sie wird einzig und allein durch das Verdienst Jesu Christi vermittelt durch 
das Sakrament der Taufe hinweg genommen.531 Durch die Taufe wird der Schuldcha
rakter der Ursünde und der Erbsünde vollständig getilgt. All das, „was den wahren und 
eigentlichen Charakter von Sünde besitzt“, wird „hinweggenommen“, nicht nur „nicht 
angerechnet“, wie Luther, Calvin und Zwingli gelehrt hatten.532 Doch bleibt in den Ge
tauften die Begierlichkeit (der „Zündstoff“), die aus der Sünde kommt und zur Sünde 
geneigt macht, selbst aber keine eigentliche Sünde ist. 

In der weiteren Entwicklung des protestantischen Denkens wurde die Lehre abgemil
dert oder ganz umgangen. Liberale protestantische Theologen vertraten eine optimisti
sche Sicht der menschlichen Natur, die mit der Vorstellung der Erbsünde nicht vereinbar 
war. Die tiefgreifende Krise der abendländischen Kultur, die mit dem 1. Weltkrieg ein
setzte, hat aber wieder Interesse für das ursprüngliche, im Wesentlichen apokalyptische 
Verständnis des Neuen Testaments und seiner Lehre von der Erbsünde geweckt. Theolo

gen wie Karl Barth, Reinhold Niebuhr und Paul Tillich sahen jedoch die Weitergabe der 
Sünde nicht im Zeugungsakt, sondern verstanden die Erbsünde als Konglomerat gesell
schaftlicher Schuldzusammenhänge. 

1.3.2.1.2 Kritik der Lehre 
Die traditionelle Lehre von der Ursünde und der Erbsünde des Menschen lässt sich aus 
mehreren Gründen nicht mehr aufrechterhalten. 

1. Die von der Kirche gelehrten außernatürlichen Gnadengaben, die Adam und Eva im Pa
radies besessen haben sollen, lassen sich mit heutigem naturwissenschaftlich-evolutionsge
schichtlichen Wissen nicht vereinbaren. Es hat auf Erden niemals einen Ort gegeben, an 
dem die Lebewesen nicht einem harten, grausamen Daseinskampf ausgeliefert gewesen 
wären. Wie alle Lebewesen waren auch die ersten Menschen, die sich aus höheren Prima
ten entwickelt haben, von Krankheit und anderen natürlichen Übeln sowie von Unfällen 
in der Natur bedroht und sterblich. Die Vorstellung von außernatürlichen Gnadengaben 
wurde denn auch von der Kirche im Laufe der Zeit mehr und mehr zurückgenommen, 
sodass am Ende nur noch die Lehre von den übernatürlichen Gnadengaben übrig blieb. 

527 DH 1512. 
528 DH 371. 
529 DH 1555; / DH 1521. 
530 DH 1513. 
531 Vgl. ebd. 
532 DH 1515. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

2. Zudem ist in der Paradiesgeschichte von einer Unsterblichkeit des Menschen nicht die 
Rede.533 Es heißt nur, dass Gott Adam und Eva ankündigt, an dem Tag zu sterben, an dem 
sie von den verbotenen Früchten des Baumes der Erkenntnis essen würden, was aber 
nicht geschieht.534 Eine Absicht Gottes, den Menschen auf Erden so etwas wie Unsterb
lichkeit und eine diesseitige natürliche Glückseligkeit zu schenken, stünde auch im Wi
derspruch zur zentralen Aussage im Epheserbrief, dass Gott in Christus Menschen „schon 
vor der Grundlegung der Welt“ dazu erwählt hat, „seine Söhne zu werden“ und durch Je
sus Christus „zu ihm zu gelangen“.535 Gott hat nicht aufgrund einer Sünde der ersten 
Menschen seine ursprüngliche Absicht bezüglich der Menschen geändert. Er wollte von 
Anfang an die Menschen an der Auferstehung seines Sohnes Jesus Christus und damit 
an seinem eigenen göttlichen Leben teilhaben lassen. 

3. Bei der Geschichte von Paradies und Sündenfall handelt es sich genauso wenig um 
einen historischen Bericht wie bei der Geschichte von der Erschaffung der Welt.536 Die Er
zählung auch nur in Teilen für historisch zu halten, hieße exegetisch die literarische Gat
tung zu verfehlen. Seit Beginn des 20. Jahrhunderts unterscheiden Fachleute konsequent 
zwischen Aussageinhalt und Aussageweise, zwischen theologischer Intention und histori
scher Darstellung, zwischen eigentlich unanschaulich Gemeintem und Vorstellungsmo
dell. Da die Erzählung in nahezu allen Einzelheiten offensichtlich unhistorisch ist und 
damit als reines Darstellungsmittel aufzufassen ist, lässt sich auch die Historizität eines 
Kerns nicht aufrechterhalten. Darum halten Exegeten sie inzwischen aus gutem Grund 
für eine rein mythologische Ätiologie. Mit Hilfe eines Mythos sollte die Ursache (griech. aitia) 
der gegenwärtigen unheilvollen Zustände aufgedeckt und erklärt werden. Auch von ihrer 
Stellung in der Bibel her ist die Geschichte prototypisch oder protologisch zu verstehen. Es 
handelt sich bei ihr um eine aus dem Rahmen der Weltgeschichte ausgegrenzte Darstel
lung, eine narrativ entfaltete Protologie, die der Eschatologie entspricht. Die Lehre von 
den allerersten Anfängen (Protologie) im Buch Genesis ist so der Lehre vom allerletzten 
Ende (Eschatologie) in der Offenbarung des Johannes gegenübergestellt. Ursprung und 
letztes Ziel des Menschen befinden sich als solche außerhalb der menschlichen Zeit und 
Geschichte. Seinen Ursprung hat der Mensch im schöpferischen Willen Gottes, von dem 
er von vornherein nicht nur zu einem irdisch-begrenzten Leben, sondern zu einer Voll
endung über den Tod hinaus erschaffen wurde. Seine Vollendung besteht darin, vor Gott in 
vollkommener Heiligkeit und Gerechtigkeit zu leben und für immer vollkommen glück
lich zu sein. Dieser „paradiesische“ Idealzustand liegt aber nicht hinter, sondern vor ihm. 
Er hat ihn nicht in der Vergangenheit verloren, sondern wird ihn in einer absoluten Zu
kunft erst noch einholen. Die Menschheit sollte sich darum nicht an einer durch schwere 
Schuld verlorenen Vollkommenheit messen, sondern nach einer künftigen Vollkommen
heit ausstrecken, die sie mit der Hilfe und Gnade Gottes auch erreichen wird. 

533 DH 222. 
534 Gen 2,17; 3,6–7.19. 
535 Eph 1,4–5. 
536 Gen 2,4–3,23; / Gen 1,1–2,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 119 

4. Würde die Ursünde und Urschuld Adams auf alle Menschen als Erbsünde und Erb
schuld übergehen, würde Gott nicht nur, wie es im Alten Testament heißt, die Schuld 
der Väter bis in die dritte und vierte, sondern bis in die letzte Generation der Menschheit 
hinein verfolgen.537 Ein solcher Gott ist mit dem uneingeschränkt vergebenden Gott Jesu 
Christi nicht in Einklang zu bringen. 

5. Auch die Annahme, der Mensch sei ursprünglich von jeder Triebhaftigkeit und je
dem Begehren frei gewesen, die Konkupiszenz habe sich bei ihm erst infolge seiner per
sönlichen Sünde eingestellt, lässt sich nicht mit der evolutiven Tatsache vereinbaren, dass 
er sich aus höheren Tieren durch Fortpflanzung entwickelt hat und biologisch gesehen 
selbst ein höheres Tier darstellt, zu dessen Natur der Fortpflanzungstrieb unabdingbar 
gehört. 

6. Augustinus, und in seinem Gefolge auch andere wie etwa Luther, haben in der sexu
ellen Begierde das eigentliche Wesen und zugleich die Ursache der Erbsünde ausgemacht 
und dementsprechend als sündhaft eingestuft. Auch wenn das kirchliche Lehramt diese 
nicht übernommen und das Begehren nicht als selbst sündhaft beurteilt hat, ist es doch 
bei einer insgesamt negativen Bewertung des Begehrens als Neigung zur Sünde geblie
ben, während der Schöpfungsbericht eine grundsätzlich positive Bewertung des Sexual
triebs nahelegt. Denn dort wird insbesondere im Blick auf die Natur des Menschen, der 
von Gott eigens beauftragt wird, sich zu mehren, am Ende gesagt, dass alles gut war. Die 
menschliche Sexualität einschließlich des entsprechenden Begehrens und der entspre
chenden Lust, wenn man so will der Libido, gehören zu der guten, von Gott als solche 
gewollten Natur des Menschen. Selbstverständlich kann dieser seine Sexualität wie al
le übrigen natürlichen Kräfte und Fähigkeiten auch falsch einsetzen, missbrauchen und 
verformen, aber das macht sie als solche nicht schlecht. Der augustinische Ansatz geht 
deshalb so fehl, weil er das, was eigentlich zur gottgewollten, guten Natur des Menschen 
gehört und Menschen miteinander verbindet und eint, für sündhaft und damit für tren
nend hält, das eigentlich Sündhafte und Trennende aber gar nicht in den Blick bekommt. 

7. Aber auch die thomistische Linie, die sich auf den Verlust der Gerechtigkeit und Hei
ligkeit infolge der Ursünde konzentriert, erweist sich als fragwürdig. Denn wenn durch 
die Taufe alles eigentlich Sündhafte vollkommen getilgt ist und den Getauften die recht
fertigende und heiligmachende übernatürliche Gnadengabe vollkommen wiedergeschenkt 
ist, müssten die Jünger Jesu Christi, des Erlösers, mit Nietzsche gesprochen, tatsächlich 
erlöster aussehen. Nimmt man zur Lehre von der Erbsünde noch die Lehre vom untilgba
ren Prägemal (character indelebilis) der unwiederholbaren Sakramente der Taufe, der Fir
mung und der in sich noch einmal dreigestuften Weihe – zumindest in einer bestimm
ten Deutung – hinzu538, müsste es in der Menschheit eine Hierarchie der Heiligkeit ge
ben. Christen müssten grundsätzlich heiliger als Nichtchristen sein, weil sie die Taufe 
empfangen haben, während die Nichtgetauften noch ganz der Erbsünde verhaftet sind 

537 DH 728; / Dtn 5,9. 
538 Bd. 3, Kap. 1.3.7.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

und der heiligmachenden Gnade gänzlich entbehren. Katholische und orthodoxe Chris
ten müssten heiliger sein als evangelische, weil sie zusätzlich zur Taufe das Sakrament 
der Firmung empfangen haben. Diakone wiederum müssten grundsätzlich heiliger sein 
als nichtgeweihte Christen, Priester wiederum heiliger als Diakone und Bischöfe heili
ger als Priester, weil sie jeweils mehr an der Fülle des Weihesakraments teilhaben. Die
se Vorstellung stimmt aber mit der erfahrbaren Realität nicht überein. Getaufte Kinder 
scheinen nicht ohne weiteres besser zu sein als nichtgetaufte. Einige der schlimmsten 
Verbrecher des 20. Jahrhunderts, wie Hitler und Stalin, waren Christen. Wenn man die
se Erfahrung nicht darauf zurückführen will, dass Christen die völlige Tilgung ihrer Erb
sünde dadurch neutralisieren, dass sie die viel schlimmeren persönlichen Sünder sind, 
lässt sich auch der thomistische Ansatz nicht halten. 

8. Schließlich steht die Auffassung, dass kleine Kinder, obwohl sie „in sich selbst noch kei
ne Sünde begehen konnten“, aufgrund der Erbsünde „wahrhaft der Vergebung der Sün
den“ bedürfen und „gleich vom Mutterleibe weg zu taufen sind“, um zu Gott zu gelangen 
und nicht Genossen des Teufels in der Hölle zu werden, in krassem Gegensatz zur Aus
sage Jesu, dass Kindern das Himmelreich gehört.539 Jesus spricht hier nicht von christlich 
getauften Kindern, die es damals noch nicht gab, sondern von Kindern allgemein. Ein 
Gott, der völlig unschuldige Kinder, nur weil sie nicht getauft sind, nicht zu sich in sein 
Reich aufnimmt, ja sogar für immer dem Teufel überlässt, ist ganz offensichtlich nicht 
der Gott Jesu Christi. 

1.3.2.1.3 Negative Auswirkungen der Lehre: Heilspessimismus und unmenschliche Sexualmoral 
Besonders unter zwei Rücksichten hat sich die traditionelle Lehre von der Erbsünde auf 
die Christenheit verheerend ausgewirkt. 

1. In ihr kommt das Prinzip Kein Heil außerhalb der Kirche, das auf Cyprian von Karthago 
(ca. 200–258) zurückgeht, zum Ausdruck. Dieses Prinzip wurde vom Konzil von Florenz 
(1438–1445) im Jahr 1442 sogar als Dogma festgeschrieben: 

„Die hochheilige römische Kirche […] glaubt fest, bekennt und verkündet, dass ,nie
mand, der sich außerhalb der katholischen Kirche befindet‘, nicht nur (keine) Heiden, 
sondern auch keine Juden oder Häretiker und Schismatiker, des ewigen Lebens teil
haftig werden können, sondern dass sie in das ewige Feuer wandern werden, ,das dem 
Teufel und seinen Engeln bereitet ist‘, wenn sie sich nicht vor dem Lebensende ihr [der 
Kirche] angeschlossen haben.“540 

Das hieß: Aufgrund der Erbsünde konnte niemand das ewige Heil erlangen, der nicht 
getauft war. Nichtchristen erwartete als Nichtgetaufte die Hölle, weil sie nicht von der 
Erbsünde befreit waren. Ein derart radikaler Exklusivismus schien sich auf Aussagen in 
der Heiligen Schrift berufen zu können, wie etwa die: „Wer glaubt und sich taufen lässt, 

539 DH 223; / vgl. DH 224; / Mt 19,14. 
540 DH 1351. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 121 

wird gerettet; wer aber nicht glaubt, wird verdammt werden.“541 Da diesen Stellen andere 
gegenüberstanden, die in eine andere Richtung deuteten, gab es immer wieder Versuche 
und Tendenzen in der Kirche, die Hoffnung auf ein ewiges Leben bei Gott auch auf Nicht
christen auszudehnen. Dabei konnte man sich etwa auf 1 Tim 2,4 stützen, wo es heißt: 
Gott „will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelan
gen“. Wenn Christus „für alle gestorben“ ist, wenn er die Sühne nicht nur für die Sünden 
der Christen, „sondern auch für die der ganzen Welt ist“ und wenn Gott seinen Sohn in 
die Welt gesandt hat, „damit die Welt durch ihn gerettet wird“, wie kann man dann noch 
behaupten, dass Nichtchristen das Heil nicht erlangen können?542 Wenn Jesus den Glau
ben des nichtjüdischen Hauptmanns von Kafarnaum rühmt und ankündigt, dass viele 
Nichtjuden im Himmelreich zu Tisch sitzen werden, oder denen, die ihn unter Umstän
den überhaupt nicht gekannt haben, das Reich Gottes verheißt, weil sie ihren gerings
ten Brüdern geholfen haben, wenn Petrus predigt, dass Gott „in jedem Volk willkommen 
ist, wer ihn fürchtet und tut, was recht ist“, und wenn Paulus in der Areopagrede über 
Nichtchristen sagt, dass Gott keinem von ihnen fern ist, da alle „in ihm leben, sich bewe
gen und sind“ und dass sich Gott unter den Völkern „nicht unbezeugt“ gelassen hat, wie 
konnte und kann man dann noch daran zweifeln, dass auch Nichtchristen in das Reich 
Gottes gelangen?543 

Dennoch herrschte bis weit in das 20. Jahrhundert hinein unter Christen ein exklu
sivistisches Denken vor, das sich schwertat, Nichtchristen eine Heilsmöglichkeit ein
zuräumen und nichtchristlichen Religionen die Vermittlung von Offenbarung und Heil 
zuzusprechen. Viele Christen tun sich bis heute schwer, andere Religionen als Offenba
rungs- und Heilsreligionen anzuerkennen, die mit ihren von Gott geschenkten Mitteln 
Menschen auf dem Weg zur Erlösung und zum Heil helfen. 

2. Vor allem unter dem Einfluss paulinischen Schrifttums und neuplatonischer Leib
feindlichkeit hat Augustinus eine Einstellung zur menschlichen Sexualität entwickelt, die 
sich bis heute fatal auf die Kirche auswirkt. Für ihn ist jede sexuelle Lust, die als solche 
gewollt wird, selbst innerhalb der Ehe (!), sündhaft. Die Sexualität gilt ihm zwar einer
seits als das Mittel, mit dem der Mensch dem göttlichen Auftrag, fruchtbar zu sein und 
sich zu mehren544, nachkommt, aber andererseits auch als der Mechanismus, durch den 
aufgrund der sündhaften Lust die todbringende Ursünde als Sünde vererbt wird. 

Wenn die römisch-katholische Kirche bis heute das Suchen sexueller Lust um ihrer 
selbst willen und alle sexuellen Akte außerhalb einer sakramental geschlossenen Ehe als 
schwer sündhaft verbietet oder für schwer krankhaft erklärt, gehört das zum augusti
nischen Erbe und verrät ein gestörtes Verhältnis zu einer wesentlichen Dimension des 
Menschseins. Gemäß der Tradition und auch noch nach der Logik des Weltkatechismus 
begehen Gläubige durch Verstöße in diesem Bereich schwere Sünden545, sodass sie, falls 

541 Mk 16,16; vgl. Joh 3,5; 14,6; Apg 4,12. 
542 2 Kor 5,14; / 1 Joh 2,2; vgl. Joh 1,29; / Joh 3,17. 
543 Mt 8,10–11; / Mt 25,40; / Apg 10,35; / Apg 17,27–28; / Apg 14,17. Zur ausführlichen neutestamentli

chen Begründung des Heilsoptimismus siehe Bd. 3, Kap. 3.3.5. 
544 Gen 1,28. 
545 Katechismus der Katholischen Kirche (Weltkatechismus) [= KKK] Nr. 2351–2355; 2357. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sie vor dem Tod diese nicht gebeichtet oder zumindest ernsthaft bereut haben, „aus dem 
Reiche Christi“ ausgeschlossen und dem „ewigen Tod in der Hölle“ verfallen sind.546 Wan
dern gemäß kirchlichem Exklusivismus alle oder jedenfalls die meisten Nichtchristen in 
die Hölle, weil sie nicht getauft sind, so sind es nun gemäß kirchlicher Sexualmoral vie
le Christen selbst, die den Weg in die Hölle beschreiten, weil sie die vorgeschriebenen 
moralischen Normen nicht halten können oder wollen. 

Für viele Gläubige ist diese Moral jedoch nicht mehr nachvollziehbar, wie der Ethiker 
Stephan Ernst feststellt: 

„Die lehramtliche Sexualmoral mit ihren strikten Verboten von künstlicher Empfäng

nisverhütung, Selbstbefriedigung, praktizierter Homosexualität und sexuellen Bezie
hungen vor und außerhalb der Ehe, mit ihrer Verurteilung von Wiederverheirateten 
Geschiedenen und ihrer Weigerung, die Existenz von Geschlechteridentitäten jenseits 
der Binarität von männlich und weiblich anzuerkennen, ist heute in unserer pluralen 
und säkularen Gesellschaft, aber auch innerhalb der katholischen Kirche selbst für eine 
überwiegende Mehrheit der Gläubigen obsolet geworden.“547 

Wie beim „Synodalen Weg“ in Deutschland festgehalten wurde, hat insbesondere die 
Lehre, „die den Geschlechtsverkehr nur im Rahmen einer rechtmäßigen Ehe und nur in 
der ständigen Offenheit zur Zeugung von Nachkommen für ethisch legitim erachtet, […] 
zu einem weitgehenden Bruch zwischen Lehramt und Gläubigen geführt“548. 

Zahlreiche namhafte Moraltheologen im deutschsprachigen Raum halten eine Kor
rektur und Weiterentwicklung der lehramtlichen Sexual- und Beziehungsethik inzwischen 
für unumgänglich. Eine Revision ist deshalb so wichtig, weil die Kirche mit ihrer veralte
ten Moral nicht bloß den Anschluss an die Humanwissenschaften verpasst, sondern sich 
von den Gläubigen selbst und deren Lebenswirklichkeit entfernt hat. Die Normen, die man 
gewöhnlich als „traditionelle kirchliche Moral“ bezeichnet, werden von den allermeisten 
Gläubigen „weder eingesehen noch beachtet“549. Daher lässt sich fragen, ob solche Nor
men, die nicht anerkannt und nicht befolgt werden, überhaupt den Namen „Normen“ 
verdienen und man bei ihnen überhaupt von einer „Moral“ sprechen kann. 

„Die katholische Moral wird durch ihr Verharren in einer vormodernen Vorstellungs
welt von Liebe, Sexualität und Partnerschaft zu einer Kontrastmoral ohne Überzeugungs
kraft. Es ist letztlich die Weigerung, den Vorrang von Liebe, Gleichheit und Freiheit an
zuerkennen, der die lehramtlichen Äußerungen in diese Isolation treibt.“550 

Dauerhafte sexuelle Enthaltsamkeit, etwa aus religiösen Gründen, ist durchaus mög
lich und sinnvoll. Doch sind nicht viele Menschen dazu berufen. Von allen Gläubigen, 

546 KKK 1861; 1854–1861; 2351–2353; 2357–2359. 
547 Ernst 135, (H.d.V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johan

nes Herzgsell]. 
548 Synodalforum VI, Grundtext, 2 (H.d.V.). 
549 Breitsameter/Goertz 9. 
550 Ebd. 11 (H.d.V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 123 

die nicht in sakramentaler Ehe leben, uneingeschränkt sexuelle Enthaltsamkeit zu ver
langen, ist unmenschlich, weil diese Forderung dem Menschen als sexuellem Wesen mit 
sexuellen Bedürfnissen nicht gerecht wird. Dem neueren positiven und ganzheitlichen Ver
ständnis menschlicher Sexualität zufolge dient Sexualität der Lust, den Beziehungen und 
der Vermehrung. Sie sollte daher nicht auf Reproduktion verengt, sondern als Dreiklang 
von „Lusterfahrung“, „Vertiefung zwischenmenschlicher Beziehungen“ und „Fortpflan
zung“ wahrgenommen werden.551 Zudem stellt sie eine wichtige persönliche Ressource für 
Paare und für Einzelne dar.552 Sexuelle Lust darf zelebriert und genossen werden. Wer 
seine Sexualität verdrängt oder unterdrückt, verstößt gegen das Gebot der Liebe zu sich 
selbst, die Voraussetzung für die Nächstenliebe und dieser gleichrangig ist. Selbstbe
friedigung ist für gewöhnlich Ausdruck einer gesunden Selbstliebe. Die Liebe muss der 
Maßstab kirchlicher Sexualmoral sein. Verkehren erwachsene Menschen freiwillig und 
mit gegenseitiger Zustimmung sexuell miteinander, ist moralisch nicht entscheidend, 
ob sie miteinander verheiratet sind oder welchen Geschlechts sie sind, sondern ob und 
inwieweit sie es aus Liebe und in Liebe tun. So platt es klingt: Ist Gott die Liebe, kann 
nichts, was aus Liebe und in Liebe geschieht, gottlos und Sünde sein. Die Sexualität ist 
ein Aspekt der Liebesfähigkeit des Menschen, nicht umgekehrt die Liebe ein Aspekt der 
Sexualität. Statt jeglichen Sex außerhalb der Ehe zu verbieten, sollte die Kirche feste Lie
besbeziehungen welcher Art auch immer fördern und Gläubigen helfen, ihr ganzheitliches 
Liebespotential zu entfalten.553 Ausgerechnet Augustinus, auf den ja nicht zuletzt die star
ke Abwertung menschlicher Sexualität und die unterdrückerische Sexualmoral der Kir
che zurückgeht, provoziert mit einem Wort, das sich besonders gut auf diesen Bereich 
des Lebens anwenden lässt: „Liebe und tu, was du willst!“ (dilige, et quod vis fac). 

Vor allem nach der Erfahrung des Missbrauchs in der Kirche ist beim heutigen Wis
senstand die kirchliche Sexualmoral als gefährlich zurückzuweisen, weil sie dem Men
schen tendenziell schadet. Statt wie Jesus Menschen zu heilen, macht die Kirche durch sie 
direkt oder indirekt Gläubige krank, insofern „sexualmoralische Abwertungs- und Abspal
tungsmechanismen eine gesunde Integration von Sexualität in die Identität eines Men
schen beeinträchtigen“, die Diskriminierung sexueller und geschlechtlicher Minderheiten 
„befördern“ und sexuellen Missbrauch „begünstigen“ können.554 Gott allein weiß, wieviel 
Leid die Kirche mit ihrer Moral in all den Jahrhunderten über Menschen gebracht hat. 

Weil die römisch-katholische Kirche besonders traditionslastig ist und sich vom 
Antimodernismus des 19. Jahrhunderts noch längst nicht befreit hat555, tut sie sich 
auch jetzt mit dem nötigen Umdenken sehr schwer. Statt nach dem paulinischen Motto 
„Prüft alles und behaltet das Gute!“556 die Geister zu unterscheiden und in Gelassen
heit zu überprüfen, ob es sich bei einer neuen gesellschaftlichen Entwicklung um eine 

551 Lob-Hüdepohl 90. 
552 Vgl. zum Beispiel die Bücher und Vorträge der freikirchlichen Schweizer Sexologin, Psychothera

peutin und systemischen Beraterin Veronika Schmidt. 
553 Vgl. Kap. 1.3.3.1. 
554 Sautermeister 167–169. 
555 Bd. 3, Kap. 1.3.3.2. 
556 1 Thess 5, 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Fehlentwicklung oder echten Fortschritt handelt, wähnt sie sich auch jetzt in ihrer amt
lichen Selbstdarstellung im festen Besitz unveränderlicher Wahrheit oder, moderater 
formuliert, glaubt sie die Tradition nicht verändern zu dürfen. Immer wieder hat sich 
die Kirche mittels offizieller Verlautbarungen in der Vergangenheit, besonders aber 
seit Beginn der Neuzeit vergeblich bemüht, echten Fortschritt der sich entfaltenden 
und im Übrigen nicht nur von Gott geschenkten, sondern erleuchteten Vernunft (vgl. 
Joh 1,9) zu verhindern: so zum Beispiel als das heliozentrische Weltbild das geozen
trische abgelöst hat557, als sich die Religionsfreiheit als Menschenrecht durchgesetzt 
hat558, als Demokratien an die Stelle von Monarchien getreten sind, als sich in der 
Bibelwissenschaft die historisch-kritische Methode etabliert oder in der Biologie die 
Entdeckung der Evolution verbreitet hat, um nur einige der prominentesten Beispiele 
zu erwähnen. Wie schon früher im naturwissenschaftlichen, politischen, rechtlichen 
oder sprachwissenschaftlichen Bereich, so wird sie sich auch der Weiterentwicklung 
der Vernunft im humanwissenschaftlichen Bereich sowie der gottgewollten Autonomie 
des Menschen auf Dauer nicht verweigern können. Je früher sie ihren Widerstand 
oder, geistlich gesprochen, ihre Verstocktheit aufgibt, desto geringer wird der Schaden 
nicht zuletzt für sie selbst als Institution ausfallen, desto schneller wird sie verloren
gegangenes Vertrauen zurückgewinnen. Durch ihre restriktive Sexualmoral macht sie 
sich auch in ihrer Kernkompetenz, Menschen das Evangelium zu verkünden und zu 
bezeugen, unglaubwürdig, so dass sie zumindest in westlichen Gesellschaften immer 
weniger als eine Größe wahr- und ernst genommen wird, die den Menschen etwas zu 
sagen und zu bieten hat. Mit dem Schlachtruf „Wehret dem Zeitgeist“, verpasst und 
verkennt sie die Zeichen der Zeit. Über kurz oder lang wird sie sich auch dem sexual- 
und humanwissenschaftlichen Fortschritt in ihrer offiziellen Lehre öffnen müssen. Wie 
etliche Beispiele in der Vergangenheit zeigen, ist es ihr grundsätzlich möglich, derartige 
Lehren zu ändern.559 

Aus all diesen Gründen ist es dringend geboten, das traditionelle Verständnis von 
der Erbsünde, das offiziell immer noch vertreten wird, zugunsten einer schriftgemäßen, 
theologisch stimmigen und realistischen Lehre teils zurückzunehmen, teils weiterzu
entwickeln.560 

Literatur 

Katechismus der Katholischen Kirche (Weltkatechismus) [= KKK], 1993. 
Christof Breitsameter/Stephan Goertz: Vom Vorrang der Liebe. Zeitenwende für die katholi

sche Sexualmoral, 2020. 
Konrad Hilpert/Jochen Sautermeister (Hg.): Kirchliche Sexualmoral vor dem Abgrund. Theo

logische Perspektiven zum Synodalen Weg, 2023. 

557 Der Fall Galileo Galilei (1564–1642). 
558 Papst Gregor XVI. hatte im 19. Jahrhundert die Menschrechte für „Wahnsinn“ und die Gewissens

freiheit für einen „pestilenzartigen Irrtum“ gehalten. 
559 Bd. 3, Kap. 1.3.4.5. 
560 Kap. 1.3.2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 125 

Stephan Ernst: Korrekturbedarf gegenüber der Tradition. Zur notwendigen Weiterentwicklung 
der lehramtlichen Sexual- und Beziehungsethik, in: Hilpert/Sautermeister (Hg.) 2023, 
135–156. 

Andreas Lob-Hüdepohl: Verengungen humanwissenschaftlicher Erkenntnisse? Gefahren auf 
dem Synodalen Weg, in: Hilpert/Sautermeister (Hg.) 2023, 88–99. 

Jochen Sautermeister: Der Missbrauch als unumgänglicher Anstoß für eine Erneuerung katho
lischer Sexualethik, in: Hilpert/Sautermeister (Hg.) 2023, 157–170. 

1.3.2.2 Martin Luthers Lehre vom verdorbenen, unfreien Menschen 
Nach Martin Luther (1483–1546) besteht die Folge der Ur- und Erbsünde darin, dass die 
Natur des Menschen völlig verdorben ist und er selbst keinen freien Willen mehr besitzt. 
Sehr eindrücklich hat der Reformator seine diesbezügliche Lehre im Jahr 1525 in seiner 
Schrift De servo arbitrio (Vom unfreien Willen) dargelegt, mit der er auf die Streitschrift Dia
tribe vom freien Willen (1524) des Humanisten Erasmus von Rotterdam geantwortet hat. In 
diesem Kapitel sollen anhand dieses Werkes seine Thesen von der Schlechtigkeit und De
terminiertheit des Menschen kurz vorgestellt (Kap. 1.3.2.2.1) und dann im Einzelnen kri
tisch gewürdigt werden, indem zwischen Handlungsfreiheit und Entscheidungsfreiheit 
(Kap. 1.3.2.2.2), zwischen seiner Rechtfertigungslehre und der des Paulus (Kap. 1.3.2.2.3) 
sowie zwischen zeitlichem und ewigem Heil (Kap. 1.3.2.2.4) unterschieden wird. 

Literatur 

Martin Luther: Vom unfreien Willen [= VuW], 2. Auflage 2017. 

1.3.2.2.1 Luthers Auffassung von der menschlichen Verdorbenheit und Vorherbestimmtheit 
Luther zufolge waren Adam und Eva die einzigen Menschen, die einen freien Willen be
saßen. Dadurch, dass sie sündigten, ging für alle Menschen die Freiheit Gott gegenüber 
verloren: „Dem Menschen ist [zwar] eine Wahlfreiheit zuzugestehen, doch nicht bei Din
gen, die über ihm stehen, sondern nur bei Dingen, die ihm untergeordnet sind. […] Aber 
Gott gegenüber oder in den Dingen, die Heil und Verdammnis betreffen, hat er keinen 
freien Willen, sondern ist gefangen, unterworfen und ein Sklave – entweder des Willens 
Gottes oder des Willens des Teufels.“561 

Infolge der Ursünde ist die menschliche Natur so schlecht, verdorben und böse, dass 
die Menschen in göttlichen Dingen mit ihrer Vernunft allein nichts erkennen, sondern 
nur irren, und mit ihrem Willen nichts Gutes wollen, sondern nur Böses wollen und sün
digen können. Wenn sie Gutes tun, sind sie in ihrem Wollen vom Geist Gottes bestimmt, 
wenn sie Böses tun, vom Satan beherrscht. Ein Mittleres, etwa einen „neutralen“ mensch
lichen Willen, der sich frei der einen oder der anderen Seite zuneigen kann, schließt Lu
ther kategorisch aus. Für ihn steht es sogar noch schlimmer um den Menschen, da er 

561 Luther: Vom unfreien Willen [= VuW], Nr. 638, S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

verblendet ist. Die Schrift schildere ihn so: „er ist nicht nur gebunden, elend, gefangen, 
krank und tot (Eph 2,1); sondern durch das Wirken Satans, seines Fürsten, fügt er dem 
noch diese elende Verblendung hinzu, dass er glaubt, er wäre frei, glücklich, ungebun
den, stark, gesund und lebendig.“562 

Alles, was der Mensch in Sachen des Heils will und tut, ist also nach Luther theologisch 
determiniert, das heißt von Gott vollständig vorherbestimmt. Alles, was geschieht, ge
schieht mit unveränderlicher Notwendigkeit, weil Gott es mit seinem unveränderlichen 
Willen so will. Da Gott selbst die treibende Kraft von allem ist, treibt er die Menschen 
entweder durch seinen Geist immer mehr zum Guten oder durch Satan immer mehr zum 
Bösen an. Dabei unterscheidet Luther bezüglich der Freiheit des Menschen zwischen Not
wendigkeit und Zwang. Sofern kein äußerer oder innerer (d. h. psychischer) Zwang vor
liegt, tut der Mensch freiwillig das, wozu ihn der Geist Gottes oder der Teufel notwendig 
bewegt. Der Mensch ist durchaus handelndes Subjekt, aber will und kann nur das wollen, 
was der Geist Gottes oder Satan wollen. 

Seine Widerlegung der menschlichen Willensfreiheit sucht Luther ganz aus der Bibel 
zu begründen. Stellen, die laut Erasmus für den freien Willen des Menschen sprechen, 
deutet er dahingehend, dass in ihnen bei genauer Analyse keine menschliche Freiheit 
behauptet, sondern die göttliche Vorherbestimmung zum Ausdruck gebracht wird, und 
hält ihnen andere Stellen entgegen. Für seine eigene Auffassung stützt er sich vor allem 
auf den Römerbrief und die scharfe Entgegensetzung von Fleisch und Geist bei Paulus 
sowie die entsprechende Entgegensetzung von Welt und Gnade Christi im Johannesevan
gelium. Alles, was nicht aus dem Geist ist, ist „Fleisch“ oder „Welt“ und damit Gottlosig
keit.563 

1.3.2.2.2 Unterscheidung zwischen bloßer Freiwilligkeit (Kompatibilismus) und echter Willensfreiheit 
(Libertarismus) 

Setzt man sich 500 Jahre später mit Luthers Freiheitskonzepts kritisch auseinander, ist 
zunächst einmal festzustellen, dass heute vor allem viele Philosophen wie er einen Kom
patibilismus vertreten, freilich nicht aus theologischen, sondern aus materialistischen 
Gründen. Gemäß diesem Verständnis von Freiheit tut der Mensch vieles ohne Zwang, 
ganz freiwillig.564 Er fühlt sich frei, ist aber in seinem Wollen und dementsprechend in 
seinem Handeln nicht von seiner eigenen geistigen Wirklichkeit bestimmt, sondern von 
einer anderen Wirklichkeit, sei sie nun materiell oder sei sie göttlich beziehungswei
se satanisch. Luthers kompatibilistische Auffassung von der menschlichen Freiheit als 
bloßer Freiheit von Zwang (Handlungsfreiheit) steht im Gegensatz zur Freiheit als ech
ter Selbstbestimmung (Willens- oder Entscheidungsfreiheit). Zwar ist sie in sich logisch 
stimmig, wird aber in mehrfacher Hinsicht der Realität nicht gerecht. 

Da ist zunächst einmal die Realität der heiligen Schrift selbst, aus der Luther seine 
These begründen will. Seine Deutung, sämtliche Gebote dienten in der Bibel nur dazu, den 
Menschen seines Hochmuts und Unwissens zu überführen, seinen Stolz zu brechen und 
durch Selbsterkenntnis zu zerbrechen und zu zerschlagen, ist von ihr her nicht haltbar. 

562 VuW 677–680, 143. 
563 Vgl. Joh 3,6. 
564 Kap. 1.1.3.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 127 

Auch seine Analyse, Imperative oder Appelle wie „Bekehrt euch!“, „Bemüht euch!“ würden 
in der Bibel nur sagen, was die Menschen tun oder lassen sollen, nicht aber, was sie kön
nen oder tun565, würden nur ein Sollen, das den Menschen völlig überfordert, aber keinen 
freien Willen voraussetzen, lässt sich nicht aufrechterhalten. Sollte Gott tatsächlich mit 
den Zehn Geboten, die er gemäß der Schrift durch Mose dem Volk Israel geoffenbart hat, 
nur beabsichtigt haben, es auf die Probe zu stellen, ihm sein völliges Unvermögen, die
se Gebote zu halten, aufzuzeigen und ihm so sein Elend zu offenbaren? Zur Realität der 
Schrift im weiteren Sinn gehört auch, wie Juden selbst das Gesetz tatsächlich empfunden 
haben und empfinden. Sie haben es niemals als ein Mittel Gottes verstanden, durch das 
er ihnen ausschließlich ihre totale Ohnmacht aufzeigen wollte, sondern als Weisung zum 
Leben, die er ihnen geschenkt hatte. Besonders dankbar waren sie für die Zehn Gebote, 
die ihnen als ethische Richtschnur für ein gutes Leben dienten. Gott selber hatte ihnen 
durch Mose den Grund ihrer Übermittlung mitgeteilt: „damit ihr Leben habt und es euch 
gut geht und ihr lange lebt in dem Land, das ihr in Besitz nehmt“566. 

Was das erste Liebesgebot betrifft, wird kein vernünftiger Christ von sich behaupten 
wollen, es allein aus eigener Kraft ohne Gottes Gnade erfüllen zu können. Aber daraus, 
wie Luther, zu folgern, der Mensch sei hier in seinem freien Willen überhaupt nicht an
gesprochen und könne von sich aus rein gar nichts zur Erfüllung des Gebots beitragen, 
verfehlt den Sinn des Gebots. Wenn es Gott ganz allein ist, der das Lieben-Wollen im 
Menschen bewirkt, ist der Mensch nicht mehr freier Partner der Liebe Gottes, sondern 
im Grunde nur noch seine Marionette und damit entpersönlicht. Dass er Gott nicht aus 
eigenem Wollen und eigener Kraft ganz lieben kann, heißt nicht, dass er Gott von sich aus 
überhaupt nicht lieben kann, wie auch umgekehrt die Tatsache, dass er Gott aus eigenem 
Wollen und aus eigener Kraft lieben kann, nicht bedeutet, dass er es ohne Gottes Gna
de kann. Indem Gott und Mensch in Freiheit dasselbe wollen, wirken sie – wenn auch 
auf ganz unterschiedliche, nämlich auf göttliche und auf menschliche Weise – wirklich 
zusammen und bewirken gemeinsam, dass der Mensch Gott liebt und mit Gottes Hilfe 
unter Umständen immer mehr liebt. 

Der Mensch besitzt einen freien Willen zu lieben und kann von sich aus lieben. Das 
geht noch deutlicher aus dem zweiten Liebesgebot, das dem ersten gleich ist, hervor: Lie
be deinen Nächsten wie dich selbst! Die Fähigkeit, sich selbst und den Nächsten lieben zu 
wollen und bis zu einem gewissen Grad auch lieben zu können und zu lieben, gehört 
schon zu den natürlichen Fähigkeiten des Menschen.567 Es bedarf dazu keiner besonde
ren übernatürlichen Gnade. Jesus selbst setzt sie voraus, wenn er den Jüngern vorhält, 
nur diejenigen zu lieben, die einen auch lieben, sei zu wenig, da dies auch die Zöllner, 
Heiden oder Sünder täten.568 Wenn Heiden, die nicht an Gott, geschweige denn an Jesus 
Christus glauben, ihre Nächsten lieben können, kann der Glaube nicht Voraussetzung 
für Liebe sein. Wenn Sünder ihre Nächsten lieben, können sie nicht ganz und gar bö
se sein, wie sie es laut Luther ihrer vollkommen verdorbenen und gottlosen Natur nach 

565 Vgl. VuW 677–680, 140f. 
566 Dtn 5,33. 
567 Kap. 1.3.3.1. 
568 Mt 5,43–48; Lk 6,27–36. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sein müssten. Sie sind für Jesus offenkundig keine Sünder schlechthin, die völlig unter 
der Herrschaft Satans stehen und nichts anderes als sündigen können. 

1.3.2.2.3 Unterscheidung zwischen Luthers und Paulus’ Rechtfertigungslehre 
Ein weiterer Kritikpunkt hängt mit Luthers Auswahl der Bibelstellen beziehungsweise 
Auslassen und Übergehen bestimmter Bibelstellen zusammen. Um die völlige Finsternis, 
das heißt die völlige Gottlosigkeit der Welt und aller Menschen vor oder ohne Christus zu 
beweisen, zitiert er aus dem Johannesprolog569: „Das Licht scheint in der Finsternis, aber 
die Finsternis begreift es nicht.“570 Mit dem Licht ist das göttliche Wort, das bei Gott war 
und selbst Gott war, gemeint. Von ihm als dem wahren Licht wird im selben Prolog aber 
auch ausgesagt, dass es „jeden Menschen erleuchtet“571. Diese Stelle mit dem jeder ist für 
sich genommen völlig klar und eindeutig. Jeder heißt jeder – ohne irgendeine Ausnahme. 
Wenn mit dem wahren Licht der göttliche Logos und mit „jeder“ wirklich jeder Mensch 
gemeint ist, dann ist kein Mensch vollkommen gottlos, keiner ganz von Gott verlassen. 

Beim Römerbrief weist Luther völlig zu Recht darauf hin, dass für Paulus wirklich 
alle Menschen – ausnahmslos – durch den ersten Adam Sünder geworden sind und auf 
diese Weise der Tod zu allen Menschen gekommen ist, weil alle gesündigt haben.572 Er 
pocht auf dieses alle.573 

Aber zum einen deutet er den Ausdruck „Herrschaft der Sünde“ bei Paulus so, als wol
le dieser sagen, alle Menschen seien ganz und gar Sünder.574 Diese Deutung entspricht 
zwar zwei Stellen, die Paulus aus einem Psalm und aus Jesaja im Römerbrief zitiert, gibt 
aber nicht dessen Auffassung insgesamt angemessen wieder.575 Denn obwohl Paulus die 
Heiden wegen ihrer Gottlosigkeit heftig anklagt576, ist er der Ansicht, die Forderungen 
des Gesetzes seien ihnen durch ihr Gewissen ins Herz geschrieben, weshalb sie zumindest 
zum Teil das Gesetz, das sie nicht haben und kennen, von Natur aus halten können.577 
Auch kann ihm zufolge zwar kein Jude das Gesetz ganz halten578, aber damit will er nicht 
sagen, Juden könnten das Gesetz überhaupt nicht halten. Ganz im Gegenteil nimmt er 
an, dass es sowohl unter Juden als auch unter Heiden Menschen gibt, die vor dem Evan
gelium Jesu Christi und ohne dieses „beharrlich Gutes tun und Herrlichkeit, Ehre und 
Unvergänglichkeit erstreben“, weshalb Gott ihnen „ewiges Leben“ gibt.579 Zwar wird Pau
lus zufolge die ganze Welt vor Gott schuldig, kann niemand aus Werken des Gesetzes vor 
Gott gerecht werden und kommt es durch das Gesetz zur Erkenntnis der Sünde580, aber 
das bedeutet nicht, dass alle Menschen vor dem Evangelium nur gesündigt und nichts 

569 Joh 1,5. 
570 VuW 776, 320. 
571 Joh 1,9. 
572 Röm 5,12. 
573 VuW 772–774, 314f. 
574 Röm 3,9. 
575 Ps 14,1f; / Jes 59,7f; / Röm 3,11–13. 
576 Röm 1,18–32. 
577 Röm 2,14; vgl. 2,26. 
578 Vgl. Koh 7,20; Gal 3,10; 5,3. 
579 Röm 2,7. 
580 Röm 3,19. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 129 

Gutes getan hätten. Luther übertreibt die bei Paulus nicht zuletzt rhetorisch zu verste
hende Übertreibung selber noch einmal theologisch. Der Mensch unter dem Gesetz ist 
für Paulus in keinem Fall so schlecht, dass er das Gute nicht tun will und mit seiner Ver
nunft dem Gesetz Gottes nicht dienen würde.581 Die Ausrichtung der Vernunft auf Gott 
und das Wollen des Guten sind für ihn entscheidende Voraussetzung dafür, die Erfah
rung eigener Schwäche, Ohnmacht und Erlösungsbedürftigkeit zu machen. Luther be
streitet diese Qualität der Vernunft sowie das Wollen des Guten und den freien Willen 
überhaupt. Für ihn kann der Mensch unter dem Gesetz nicht einmal das Gute wollen. 
Auch bleibt für Paulus der gerechtfertigte Mensch nicht einfach – im Sinne des simul ius
tus et peccator – Sünder. Vielmehr nimmt seine Sündhaftigkeit real ab und seine Heiligkeit 
real zu.582 

Zum anderen ergänzt Paulus die negative Auswirkung der Sünde des ersten Adam auf 
alle durch die positive Auswirkung der Gerechtigkeit Jesu als des zweiten Adam auf al
le. Wie durch die Übertretung und den Ungehorsam eines Einzigen alle Menschen zu 
Sündern gemacht wurden, macht die gerechte Gnadentat und der Gehorsam eines Ein
zigen schlechthin alle Menschen zu Gerechten.583 Wie durch Adam alle Menschen dem 
Tod anheimgefallen sind und der Rettung bedürfen, kommt es durch Jesus Christus „für 
alle Menschen zur Gerechtsprechung, die Leben schenkt“, und das heißt hier eindeutig, 
ewiges Leben schenkt.584 Auf dieses zweite „alle“ bezieht sich Luther nicht. Es wäre aber 
für den Rechtfertigungsgedanken und die Vollendung der Menschen sehr wichtig. Diese 
Stelle ist für sich genommen völlig klar und eindeutig. „Jeder“ und „alle“ sind nicht nur 
im negativen, sondern auch im positiven Fall wörtlich und ganz ernst zu nehmen. Indem 
Luther bestimmte Stellen aus dem Römerbrief und auch sonst aus der Schrift aufgreift, 
andere aber auslässt, wird seine Deutung zumindest einseitig, wenn nicht falsch. 

Luther stützt sich für seine Überzeugung von der doppelten Prädestination hauptsäch
lich auf Stellen wie Röm 9,18, wobei er den Vers „Er erbarmt sich also, wessen er will, 
und macht verstockt, wen er will“ im Sinne ewiger Erwählung und Verdammnis deu
tet.585 Dieser Auswahl586 stehen neben der erwähnten Stelle aus dem Römerbrief (Röm 
5,18) mehrere Stellen gegenüber, die für eine Rettung aller Menschen sprechen, auf die 
sich Luther aber nicht einlässt, wie etwa Röm 11,32 („Denn Gott hat alle in den Ungehor
sam eingeschlossen, um sich aller zu erbarmen“), 1 Kor 15,22 („Denn wie in Adam alle 
sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht werden“) oder 1 Tim 4,10 („denn 
wir haben unsere Hoffnung auf den lebendigen Gott gesetzt, den Retter aller Menschen, 
besonders der Gläubigen“). Auf eine Stelle im 1. Brief an Timotheus geht Luther jedoch 
ausdrücklich ein: „Das ist recht und wohlgefällig vor Gott unserem Retter; er will, dass 
alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen.“587 

581 Röm 7,19; / 7,22.25. 
582 Röm 6,1–23; bes. 6,19.22; 8,2.9.12-14. 
583 Röm 5,12–21. 
584 Röm 5,18; / vgl. 5,21. 
585 VuW 727, 230. 
586 Joh 3,18; 3,36; Mt 25,46; Mk 16,16; Lk 8,12. 
587 1 Tim 2,4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Wenn das notwendig geschieht, was der allwissende und allmächtige Gott will, wie Lu
ther immer wieder betont, würde aus dem Umstand, dass Gott alle retten will, eigentlich 
folgen, dass auch alle Menschen notwendigerweise gerettet werden. Luther unterschei
det aber in diesem Zusammenhang zwischen Gottes offenbartem und Gottes verborgenem 
Willen oder zwischen Gottes Wort und Gott selbst.588 Dem geoffenbarten und gepredig
ten Willen nach will er nicht den Tod des Sünders. „Er will ihn aber nach jenem uner
forschlichen Willen.“589 Nach diesem „verborgenen und zu fürchtenden Willen“ will Gott 
die einen Menschen in der Verdammnis lassen, die anderen aber retten und ordnet nach 
seinem Ratschluss an, „welche und was für Leute nach seinem Willen die gepredigte und 
angebotene Barmherzigkeit annehmen und ihrer teilhaftig werden“590. 

Nicht nur vom gepredigten Willen Gottes, alle zu retten, sondern auch von seinem ver
borgenen Willen, nur einen Teil zu retten, können wir aber nur aus der Schrift wissen. 
Was berechtigt dann dazu, den einen Willen für bloß gepredigt, den anderen aber für den 
eigentlichen zu halten? Folgt man Luthers Unterscheidung, könnte es sich ja auch umge
kehrt verhalten: Dem wirklichen, aber verborgenen Willen nach will Gott alle retten, dem 
gepredigten Willen nach nur einen Teil. 

Hier kommen bei Luther Vorannahmen oder Vernunftüberlegungen ins Spiel, die 
selbst noch einmal der Begründung durch die Schrift bedürften, was aber nicht möglich 
ist. Anders gefragt: Woher weiß Luther vom doppelten Ausgang, wenn es einige Bibelstel
len gibt, die für sich genommen klar und eindeutig für die Rettung und das ewige Leben 
aller Menschen sprechen? Die einschlägigen Stellen mögen jeweils für sich genommen 
klar und eindeutig sein. Da aber die einen für einen doppelten Ausgang, die anderen für 
einen glücklichen Ausgang für alle Menschen sprechen, ist die Schrift als ganze in der 
Frage der Vollendung wie auch in anderen Fragen nicht eindeutig. Hier ist eine Deutung 
entweder mithilfe der Vernunft oder mithilfe des Geistes Gottes oder mithilfe der vom Geist 
Gottes erleuchteten Vernunft gefordert.591 

Luther führt für seine Überzeugung vom doppelten Ausgang Paulus an.592 Paulus 
meint aber mit dem Tod, der durch Adam zu allen Menschen kommt593, nicht den ewi
gen Tod der Hölle, sondern von Genesis her den Tod des irdischen Lebens.594 Weil alle die 
Sünde und den Tod Adams durch die eigene Sünde bestätigen, hat ihm zufolge niemand 
das ewige Leben verdient, hat, im Gegenteil, jeder den zeitlichen Tod und in diesem Sinn 
das Verlorengehen verdient. Aber es hat niemand den ewigen Tod, die Hölle, verdient. 
Paulus schreibt nirgendwo, dass Gott den Menschen aufgrund der Sünde ewig verdam
men oder verwerfen würde. So ist bei ihm auch die Verstoßung, Verstockung oder Ver
werfung Israels zeitlich begrenzt und bedeutet Reichtum und Versöhnung für die ganze 
Welt.595 Obwohl das bei Paulus klar und eindeutig ist, geht der Reformator – vermutlich 

588 VuW 684–686, 154–156. 
589 VuW 685f, 155f. 
590 VuW 684, 154. 
591 Bd. 1, Kap. 3.2.4. 
592 Röm 9,18. 
593 Röm 5,12.15. 
594 Gen 2,17 u. 3,19. 
595 Röm 11; bes.11,1.7.11.15.25.32. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 131 

in Abhängigkeit von Augustinus – von der ursprünglichen Verdammnis aller durch Gott 
aus. 

Es war das große theologische Verdienst Luthers, in einer Zeit, in der die Werkgerechtig
keit vorherrschte, den paulinischen Gedanken der Glaubensgerechtigkeit wiederentdeckt 
zu haben. Der Mensch kann durch keinerlei Leistung vor Gott gerecht werden. Die Ge
rechtigkeit, die Voraussetzung für das ewige Heil ist, kommt ihm von Gott selber durch 
Jesus Christus zu. Anders gesagt: Der Mensch kann sich durch keinerlei Bemühung den 
Himmel verdienen und muss es auch nicht, denn er ist ihm von Gott geschenkt. 

In dem Zusammenhang lassen sich aber weitere wesentliche Unterschiede zwischen Lu
thers Rechtfertigungstheologie und der des Paulus ausmachen. Für Luther ist der Glaube 
neben dem Erlösungswerk Jesu Christi beziehungsweise der Gnade eine notwendige Be
dingung für die Rechtfertigung des Menschen. Der Mensch ist nur dann gerechtfertigt, 
wenn er an Jesus Christus glaubt. Der Glaube gehört zu seiner Rechtfertigung selbst. Bei 
Paulus ist das nicht so. Er stellt zwar im Römerbrief der Gerechtigkeit aus Werken oder 
aus dem Gesetz die „Gerechtigkeit Gottes durch Glauben an Jesus Christus“, die „Glau
bensgerechtigkeit“ oder die „Gerechtigkeit aus Glauben“ gegenüber.596 Für ihn macht 
zwar Gott den gerecht, „der aus Glauben an Jesus lebt“, und er ist zwar der Überzeugung, 
„dass der Mensch gerecht wird durch Glauben, unabhängig von Werken des Gesetzes“.597 
Aber er schreibt nirgendwo, dass nur der Glaube gerecht macht oder als Gerechtigkeit an
gerechnet wird598, und spricht nirgendwo von einer Gerechtigkeit durch oder aus Glau
ben allein. Dieses „allein“ hat Luther hinzugefügt, sodass es bei ihm im Zusammenhang 
mit der Rechtfertigung zum Glauben keinerlei Alternative gibt. 

Für Paulus kommt es durch die gerechte Tat Jesu „für alle Menschen zur Gerecht
sprechung, die Leben schenkt“599. Durch die Hingabe Jesu am Kreuz sind alle Menschen 
– unabhängig von ihrem Glauben – gerecht geworden. Der Glaube ist bei Paulus nicht 
Bedingung für die Rechtfertigung oder Teil derselben, sondern ein herausragendes Mit
tel, durch das Gottes Gerechtigkeit im Menschen wirksam wird. Es gibt aber auch an
dere Mittel. Paulus selbst deutet andere Medien an, wenn er zu Beginn des Römerbriefs 
schreibt, Heiden wie Juden, „die beharrlich Gutes tun und Herrlichkeit, Ehre und Un
vergänglichkeit erstreben“600, würde Gott ewiges Leben geben. Will Paulus durch die
se Stelle nicht seine Zurückweisung jeder Werkgerechtigkeit unterlaufen, kann das nur 
bedeuten, dass für ihn das Verrichten guter Werke und das Erstreben der Unvergänglichkeit 
keine Bedingungen für die Rechtfertigung sind, sondern Mittel, durch die Gottes Ge
rechtigkeit bei Menschen wirksam wird und ankommt. Paulus lehnt die Werkgerechtig
keit nicht so sehr als Versuch des Menschen ab, durch gute Taten ins rechte Verhältnis 
zu Gott zu gelangen, sondern vielmehr als den Versuch, durch äußeres Halten des Geset
zes, genauer des Gesetzesbuchstabens, und somit durch äußeres korrektes Verhalten vor 
Gott gerecht werden zu wollen.601 Er prangert die Werkgerechtigkeit in erster Linie an, 

596 Röm 9,32; 10,5; / 3,22; / 4,13; / 9,30. 
597 Röm 3,26; / 3,28. 
598 Vgl. Röm 4,5. 
599 Röm 5,18. 
600 Röm 2,7. 
601 Vgl. Röm 2,28f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

weil sie für ihn von einer Äußerlichkeit der Frömmigkeit zeugt. Gute Werke, die nicht ei
nem äußerlichen Befolgen des Gesetzes, sondern der rechten inneren Gesinnung, nämlich 
Gutes um des Guten willen zu tun, entspringen und so vom „Herzen“ und vom „Geist“ 
stammen602, fallen für ihn von vornherein nicht in den Bereich der von ihm kritisierten 
Werkgerechtigkeit. 

Der Mensch hat, theologisch betrachtet, viele Mittel, wie er Gottes Gerechtigkeit in 
seinem Leben annehmen und realisieren kann. Er kann sie mithilfe der Gnade Gottes 
durch Glauben, aber auch durch Hoffnung und Liebe, durch Gebet und Meditation, ja im 
Prinzip durch alle möglichen sittlich guten Tätigkeiten, seien sie familiärer, politischer, 
sozialer, künstlerischer, ökologischer, ökonomischer oder sonstiger Art, in seinem Leben 
wirksam werden lassen. Durch all diese Vollzüge erwirbt der Mensch nicht die Rechtfer
tigung, sondern antwortet auf sie mit Hilfe der Gnade, die ihm immer schon zuvorge
kommen ist und zuvorkommt. So kann sie in seinem Leben Wirklichkeit werden. Der 
Mensch wird nicht durch Glauben, sondern durch Jesus Christus allein vor Gott gerecht 
und er kann diese Gerechtigkeit nicht nur durch Glauben, sondern durch viele Vollzüge 
in seinem Leben annehmen. Der Glaube an Jesus Christus ist zwar ein herausragendes 
Mittel, aber nur ein Mittel für die Realisierung der Rechtfertigung. Als ein anderes her
ausragendes Mittel darf bei Paulus im Römerbrief und im Galaterbrief die Nächstenliebe 
angesehen werden, auf die er besonders abhebt.603 Im 1. Korintherbrief stellt er die Liebe 
über alles, auch über Glaube und Hoffnung, die mit dem Tod enden, während die Liebe 
bleibt.604 Die Nächstenliebe ist ein Mittel, zu dem alle Menschen fähig sind und durch 
das mehr als durch jedes andere die Gerechtigkeit Gottes im menschlichen Leben wirk
sam wird. 

1.3.2.2.4 Unterscheidung zwischen zeitlichem und ewigem Heil 
Luther und andere Theologen haben beim Streit um die Rechtfertigung und den frei
en Willen des Menschen nicht deutlich genug zwischen zeitlichem und ewigem Heil, zwi
schen diesseitigem und jenseitigem Leben, zwischen Gnade und Anschauung Gottes unter
schieden. Mit Luther dürfen Christen darauf vertrauen, dass sie von Gott, ohne irgendet
was dafür leisten zu müssen, zum himmlischen Leben berufen sind. So wenig der Mensch 
mit seinem freien Willen zu seiner irdischen Existenz in der Welt beitragen kann, kann 
er etwas zu seiner himmlischen Existenz nach seinem Tod beisteuern. Beides ist ihm 
völlig gratis, ohne dass er eine Bedingung oder Leistung erfüllen müsste oder auch nur 
könnte, geschenkt. Beides übersteigt seinen freien Willen vollkommen. 

Das göttliche Leben, das heißt das Leben vor, mit und in Gott beginnt für den Men
schen aber nicht erst nach seinem Tod im Jenseits. Es hebt schon im Diesseits an. Und 
bezüglich dieses göttlichen Lebens im Diesseits besitzt der Mensch einen echten freien 
Willen. Er bestimmt bis zu einem gewissen Grad selbst, inwieweit er sich auf dieses Le
ben schon jetzt einlässt. Zwar kommt ihm dabei die göttliche Gnade immer schon zu
vor. Aber diese Gnade schließt seine Freiheit nicht aus, sondern bezieht sie mit ein. Der 
Mensch kann in seinem Leben Entscheidungen treffen, die Gott betreffen. Es hängt auch 

602 Röm 2,29. 
603 Röm 13,8–10; / Gal 5,13f. 
604 1 Kor 13,1–13. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 133 

von ihm ab, welche Rolle Gott in seinem Leben spielt, welchen Stellenwert er darin hat, 
welchen „Raum“ er darin einnimmt. So kann er zum Beispiel entscheiden, ob er regelmä
ßig in der Heiligen Schrift liest, ob die Schrift sein Leben begleitet, ob Gottesdienst zu 
seinem Leben gehört, ob und inwieweit er bewusst aus dem Glauben lebt und sein Leben 
mit anderen Gläubigen teilt. Er stellt in seinem Leben Weichen, nicht nur was die irdi
schen Dinge, sondern auch was sein Leben mit Gott angeht. Zu dem, was Luther völlig 
zu Recht im christlichen Leben so wichtig ist, nämlich die Verwandlung zu einem neuen 
Menschen und zu einer neuen Schöpfung durch den Geist, trägt der Mensch mit seinem 
freien Willen und mit all seinen Kräften bei.605 

Wäre im Leben eines jeden Menschen alles Heilsrelevante, alles, was Gott betrifft, 
von Gott schon immer prädestiniert, also im Voraus in allen Einzelheiten bestimmt, wä
re der Mensch tatsächlich nur eine Marionette, ein Spielball überirdischer Mächte. Was 
wäre das aber für ein Gott, der solch ein Welttheater mit dem Menschen aufführt? Ein 
Gott, der eine autonome Welt erschafft und den Menschen zum freien Mitspieler und 
freien Partner seiner Liebe in der Welt erkoren hat, ist zweifelsohne der größere Gott als 
der, der kleinlich alles selber bestimmt. In seiner souveränen Freiheit gewährt Gott dem 
Menschen echte Freiheit in diesem Leben. 

Gemäß der Herrschaft und Dynamik Satans, die Luther seit dem Sündenfall Adams 
voraussetzt, müsste es außerhalb des Christentums mit jedem einzelnen Menschen und 
mit der Menschheit insgesamt ständig bergab gehen. Die Mehrheit der Menschen kann 
schlechthin nichts Gutes wollen, sie kann nur sündigen und immer mehr und immer 
schlimmer sündigen. Alle Nichtchristen müssten demnach notorische Mörder, Ehebre
cher und Lügner oder Verbrecher sein, unter ihnen dürfte es keine Spur von Nächsten
liebe geben, da sie den Geist nicht besitzen, sie dürften rein gar nichts von Gott wissen, 
können ihn nicht einmal erahnen. Das entspricht aber sicher nicht der Realität, wie sie 
auch geisterfüllte Christen selbst wahrnehmen. Entweder ist die Natur des Menschen 
nicht ganz verdorben oder auch Nichtchristen besitzen den Geist oder beides. 

Es lässt sich zwar immer wieder an einzelnen Menschen und an Völkern eine schein
bar unaufhaltsame Dynamik zum Guten oder zum Schlechten beobachten. Aber es gibt 
bei realistischer Einschätzung sowohl bei Einzelnen als auch bei Gruppen vielfach ein 
Mittleres, ein langes Gleichbleiben, ein leichtes oder starkes Schwanken oder ganz lang
same Entwicklungen im Leben, auf welche die von Luther beschriebene dramatische 
Dynamik des Heiligen Geistes oder Satans nicht zutrifft. Früchte des Fleisches und 
Früchte des Geistes finden sich innerhalb und außerhalb des Christentums. Sicher ist 
kein Mensch vollkommen gut. Genauso sicher ist aber auch kein Mensch vollkommen 
schlecht oder böse. 

Alles in allem kann die menschliche Natur nicht so schlecht sein, wie Luther befürch
tet. Vernunft und Wille sind nicht so verdorben, dass sie nicht Wahres erkennen und 
Gutes wollen oder tun könnten. Die Gnade baut auf einer guten Natur auf. Die vermeint
lichen Gegensätze zwischen Natur und Gnade, zwischen Vernunft und Glaube oder auch 
zwischen freiem Willen und Gnade schließen einander nicht aus, sondern bedingen und 
ergänzen einander. 

605 Vgl. Kap. 1.3.3.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

1.3.2.3 Eine alternative Lehre von der „Erbsünde“ 
Wenn ein Mensch auf die Welt kommt, wird er nicht in eine heile Welt oder in ein 
Paradies hineingeboren, sondern in eine Welt, die von Heil und Unheil geprägt ist, die 
gut und schlecht ist, die höchst ambivalent ist. Indem er ins Dasein geworfen wird, 
wird er auch in eine Unheilssituation geworfen. Von hier aus ist eine Annäherung an 
das möglich, was eigentlich mit Erbsünde gemeint ist. Der ungarische Theologe Franz 
Jalics (1927–2021) hat auf der Grundlage seiner langjährigen Erfahrung als geistlicher 
Begleiter im so umrissenen Sinn eine differenzierte Erbsündenlehre entwickelt. Sie soll im 
Folgenden anhand seines Werkes Kontemplative Exerzitien (1994) entfaltet werden. 

Der jetzige Heil- und Unheil-Zustand der Menschheit wird in der heiligen Schrift „in 
Form einer Erzählung“ beschrieben.606 Demnach hat der Mensch infolge seiner Sünde 
einen glücklichen Urzustand verloren.607 In diesem anfänglichen Zustand war er stän
dig und mit seinem ganzen Sein auf Gott ausgerichtet. Durch dieses Ausgerichtetsein auf 
Gott war er in Harmonie mit der Natur, in Frieden mit seinen Mitmenschen und eins mit 
sich selbst. Der Sündenfall bestand nun darin, dass der Mensch von seiner ursprünglichen 
Ausrichtung abgekommen ist. „Statt auf Gott, auf seine wahre Mitte zu achten und von 
dort aus zu leben, ist er an seinem eigenen egoistischen Standpunkt […] hängengeblie
ben. Er ist von einer Gottbezogenheit auf eine Ichbezogenheit zurückgefallen.“608 

Dieser Sündenfall des Menschen lässt sich durchaus geschichtlich verstehen, aber 
nicht im kollektiven, sondern im individuellen Sinn. Nicht ein erstes Menschenpaar hat 
am Anfang der menschlichen Geschichte in einem paradiesischen, ganz auf Gott aus
gerichteten Zustand existiert, aus dem es durch persönliche Sünde herausgefallen ist 
– mit verheerenden Folgen für die gesamte Menschheit. Vielmehr kommt der einzelne 
Mensch in einer Verfassung auf die Welt, in der er mit Gott eins und auf allumfassende 
Liebe angelegt ist. Aus diesem ursprünglich guten Zustand fällt er jedoch aufgrund der 
Unheilssituation, in der er aufwächst, im Laufe seines Lebens mehr oder weniger stark 
heraus. Dass Kinder von sich aus ganz bei Gott sind, ist durch ein in seiner theologi
schen Bedeutung kaum zu überschätzendes Wort Jesu belegt. Jesus sagt nämlich: „Wenn 
ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, werdet ihr nicht in das Himmelreich 
hineinkommen. […]. Denn Menschen wie ihnen gehört das Himmelreich.“609 Kinder 
als solche sind im Reich Gottes. Sie besitzen den Himmel und somit Gott selbst. Gott 
hat sich ihnen zum Besitz gegeben. Ausnahmslos alle Menschen werden also als Kinder 
Gottes im wahrsten Sinn des Wortes geboren. 

Würden Kinder in einer heilen Umgebung aufwachsen und nur Liebe erfahren, 
würden sie ihr ursprüngliches Ausgerichtetsein auf Gott nicht verlieren. In der realen 
Welt haben jedoch alle zu wenig Liebe empfangen, sind alle mehr oder weniger stark 
durch persönliche Sünden nahestehender Menschen und durch strukturelle Sünde 
der Gesellschaft belastet worden. „Unsere tiefsten Verletzungen stammen aus unserer 
Kindheit und sind mit unseren Eltern verbunden. Fehlende Wärme in frühester Kind
heit, Autoritätskonflikte, Abwesenheit der Eltern, bedingt durch Arbeit, Scheidung 

606 Jalics: Kontemplative Exerzitien, 97. 
607 Gen 2,4–3,24. 
608 Jalics 97. 
609 Mt 18,3; 19,14. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 135 

oder Tod, lassen tiefe Wunden zurück, die wir nicht leicht verdauen, verarbeiten oder 
gar verzeihen können. Versöhnung ist aber möglich und lebensnotwendig.“610 Nicht 
wenige Kinder und Jugendliche werden von ihren Eltern schwer vernachlässigt und 
misshandelt. Sie erleiden häusliche Gewalt, erleben aber auch außerhalb der Familie 
physische, psychische und sexualisierte Gewalt. Aus diesem Grund kommt kein Kind, 
kein Jugendlicher, kein Erwachsener „ungeschoren“ durchs Leben. 

All die negativen Erfahrungen, die ein Mensch besonders am Beginn, aber auch im 
weiteren Verlauf seines Lebens macht, lagern sich bildlich gesprochen, wenn sie nicht 
sogleich in Liebe erlitten oder durch Liebe geheilt werden, als unbewusste, verdrängte 
Dunkelheiten in den tieferen Schichten der Psyche ab. Sie äußern sich dann im Inneren 
des Menschen als Ichbezogenheit, die der Gottbezogenheit entgegengesetzt ist, und ma
chen das aus, was unter Erlösungsbedürftigkeit und Erbsünde eigentlich zu verstehen ist. 
Sie stellen sozusagen das negative Erbe des Lebens eines Menschen dar, das er persönlich 
nicht zu verantworten hat. Dieses Erbe hat er neben dem positiven Erbe, das es selbst
verständlich auch gibt, von seiner Mitwelt und Umwelt, ohne es zu wollen, erhalten. Un
gewollt prägt es sein Dasein und beeinträchtigt als Unbewusstes seine Beziehung zum 
Mitmenschen, zu sich selbst und zu Gott. 

Zu den inneren Dunkelheiten der Erb-Sünde, die den Menschen auf sich selbst 
zurückwerfen und ihm das Leben schwer machen, gehören hauptsächlich chronisch 
anhaltende oder immer wieder auftauchende negative Gefühle: „Unzufriedenheit, Unsi
cherheit, Angst, Aussichtslosigkeit, Wut, Ärger, Verlassenheit, Depression, Traurigkeit, 
Enttäuschung, Stress, Minderwertigkeitsgefühle, Schuld, Gleichgültigkeit, Eifersucht, 
Selbstmitleid“ und viele andere mehr.611 Damit soll nicht geleugnet werden, dass be
stimmte Gefühle, wie etwa Angst oder Wut, in bestimmten Situationen eine positive, 
unter Umständen lebenswichtige Funktion haben und dementsprechend zumindest 
auch als positive Gefühle zu werten sind. Die hier gemeinten negativen Gefühle bezie
hen sich auf Unrecht, das einem in der Vergangenheit widerfahren ist, mit dem man 
sich aber noch nicht versöhnt hat und von deren negativen Wirkungen auf das eigen 
Innere man noch nicht erlöst ist. 

Die unbewussten Dunkelheiten beeinflussen nicht nur die Beziehung zu den Mitmen
schen, sondern auch die zu Gott. Besonders fromme Menschen erliegen hier leicht einer 
Illusion. „Die einzige Weise, mit Sicherheit zu erkennen, wie wir zu Gott stehen, liegt 
darin, alle unsere menschlichen Beziehungen zusammenzunehmen und anzuschauen. 
Was in diesen Beziehungen vorhanden ist, das ist auch in unserer Beziehung zu Gott vor
handen.“612 Da zwischen der Menschen- und Gottesbeziehung und der Menschen- und 
Gottesliebe eine strikte Parallele besteht, gilt: 

„Solange ich einen einzigen Menschen gering schätze, verachte ich auch Gott. […] So
lange ich auf einen einzigen Menschen wütend bin, wüte ich auch gegen Gott. Solange 
ich einen einzigen Menschen ignoriere oder beneide, ignoriere oder beneide ich auch 

610 Jalics 300. 
611 Ebd. 179. 
612 Ebd. 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Gott. Solange ich vor einem einzigen Menschen Angst habe, ängstige ich mich vor Gott. 
Bin ich eifersüchtig, bin ich es auch Gott gegenüber.“613 

Nur am Alltag, an der Nächstenliebe und an der Liebe zu sich selbst, lässt sich ablesen, wie 
weit man als Christ in seinem Glauben und in seiner Liebe gekommen ist. Was einen von 
den Menschen und von sich selbst trennt, trennt einen auch von Gott; was einen mit den 
Menschen verbindet, verbindet einen auch mit Gott. Wer seinen Nächsten, den er sieht, 
nicht liebt, liebt auch Gott, den er nicht sieht, nicht.614 „Wer sich selbst nicht liebt, kann 
auch Gott, der ihm sein Leben schenkt, nicht lieben.“615 Umgekehrt gilt aber auch, weit 
über das Christentum hinaus, von allen Menschen: Wer den Nächsten und sich selbst 
liebt, liebt wahrhaft Gott, ob er es weiß oder nicht. 

Die heilige Schrift und die kirchliche Tradition haben die Ichbezogenheit des Men
schen drei Gruppen zugeordnet: der Habsucht, der Machtsucht und der Ehrsucht. „Hab
süchtig ist, wer sein Herz an Besitz bindet, gleich ob dieser ihm gehört oder ob er nur 
danach strebt. Sein Herz ist in beiden Fällen an Besitz gebunden. Die Machtsucht be
steht in dem Drang, anderen seinen Eigenwillen aufzuzwingen und damit selber mit sei
nen Plänen im Mittelpunkt zu stehen.“616 Die Ehrsucht beziehungsweise der Stolz oder 
Ehrgeiz besteht in einer Sucht nach Anerkennung, Bestätigung, Prestige und Lob. Hab
sucht, Machtsucht und Ehrsucht machen sich in allen Bereichen menschlichen und ge
sellschaftlichen Lebens bemerkbar. Sie wirken sich im größten, globalen Raum ebenso 
aus wie im kleinsten, privaten. 

Viele Christen meinen, dass Sünde einzig und allein eine schuldhaft begangene 
Handlung sei. Die persönliche Sünde macht aber nur einen Teil der wirklichen Sünde 
aus. Frei begangene Taten kann man bereuen, man kann sich von ihnen zu bekehren 
suchen, sie beichten und auf die Barmherzigkeit Gottes hoffen. „Anders ist es mit 
dauerhaft negativen Tendenzen in uns. Sie sitzen so tief, dass sie sich leicht unserem 
Bewusstsein entziehen.“617 Da wir das Dunkle in uns nicht gerne wahrnehmen, verdrän
gen wir unsere Schattenseiten in das Unbewusste und schaffen ein Selbstbild, das nur 
aus positiven Eigenschaften zusammengestellt ist. Wir nehmen aber mit uns auch all 
unsere Dunkelheiten überallhin mit, so dass sie uns in all unseren Handlungen und oft 
gegen unsere Absicht bestimmen. Deshalb sind wir ihnen gegenüber ohnmächtig. „Wir 
empfinden sie häufig nicht als Sünde, weil wir sie weder begehen noch frei bejahen. 
Sünde ist aber nicht nur, was frei begangen ist, sondern, viel tiefer verstanden, alles, was 
uns von Gott und von den Menschen trennt.“618 Im konkreten Leben sind Erbsünde im 
Sinn persönlich unverschuldeter Dunkelheiten und frei begangene persönliche Sünden 
nicht trennbar. „Die Erbsünde veranlasst uns zu sündhaften Taten. Die Taten ihrerseits 
verweisen auf die tiefer in uns liegenden Dunkelheiten.“619 

613 Ebd. 62. 
614 Vgl. 1 Joh 4,20. 
615 Jalics 65. 
616 Ebd. 100. 
617 Ebd. 179. 
618 Ebd. 179. 
619 Ebd. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 137 

Jeder Mensch trägt also Gutes und Böses in sich, Licht und Schatten. Beides hat jedoch 
nicht das gleiche Gewicht, nicht den gleichen Stellenwert. Der Mensch ist nicht einfach 
gut und böse. Denn die Dunkelheiten sind nicht das Tiefste in ihm und gehören nicht 
zu seinem bleibenden Wesen. Sie sind eine zweite Realität, die zum ursprünglich guten 
Zustand dazugekommen ist. Als Erbsünde stellt sie die dunkle Schicht dar, „die sich um 
unseren guten Kern gelagert hat und die wir täglich erleben können“620. Sie gehört zum 
Inneren des Menschen, bildet aber nicht sein Innerstes. 

Da der Mensch, theologisch betrachtet, seinen Ursprung Gott verdankt und Kind 
Gottes ist, gehört zu seinem bleibenden Wesen ein unversehrter Kern, der die innerste Mit
te seiner jetzigen Existenz ausmacht. „Dort ist er ganz, dort ist er heil, dort wird ihm 
bewusst, wie er von Gott geliebt und gehalten ist, dort erfährt er, wer er in Gott ist.“621 
Jeder Mensch trägt diesen heilen, unverlierbaren und unverletzlichen Kern in sich. Die
ser Kern ist nicht nur durch die heilige Schrift (etwa durch die lebensgeschichtlich oder 
existentiell gedeutete Paradiesgeschichte in Gen 2,4–25), sondern auch durch Mystiker 
aller Religionen glaubhaft bezeugt. Teresa von Avila (1515–1582) beispielsweise beschreibt 
ihn in ihrem Hauptwerk über die Wohnungen der Inneren Burg als innerste Wohnung ei
ner jeden Menschenseele, in der sich Gott selbst aufhält.622 Auch Johann Wolfgang von 
Goethe (1749–1832) war sich dieses Kerns bewusst, wie etwa seinem Gedicht Vermächtnis 
zu entnehmen ist, in dem es heißt: „Sofort nun wende dich nach innen: Das Zentrum 
findest du da drinnen, Woran kein Edler zweifeln mag [...].“ Von daher ist jeder Mensch 
nicht nur Kind Gottes, sondern Tempel des Heiligen Geistes. In jedem wohnt „die ganze 
Heilige Dreifaltigkeit“623. Wie kann der Mensch aber zu seinem guten Kern im Inners
ten zurückfinden, wenn dieser durch die dunkle und schmerzhafte Schicht der Erbsün
de überlagert ist? Wie kann er von seinen Dunkelheiten erlöst werden? Wie kann er von 
einem ichbezogenen zu einem gottbezogenen Menschen umgewandelt werden? 

Nur die Liebe kann den Menschen von seinen Dunkelheiten erlösen, nur sie kann 
ihn von seiner Ichbezogenheit befreien, nur sie selbst kann den Menschen vom Egois
ten zum uneingeschränkt Liebenden umwandeln. Christen stehen viele äußere Mittel zur 
Verfügung, durch die sie etwas von der Liebe Gottes und des Menschen erfahren können: 
die heilige Schrift, die Sakramente, heiligmäßige und vorbildliche Menschen, gute Lek
türe, schöne Musik, erbauliche Kunstwerke und vieles andere mehr. Am meisten wird 
jemand von den Dunkelheiten seiner Erbsünde dadurch erlöst, dass er dauerhaft von ei
ner nahestehenden Person geliebt wird. Wer stets das Wohlwollen und das Vertrauen ei
nes Partners oder einer Partnerin erlebt, dessen tief in ihm sitzenden negativen Gefühle 
können sich allmählich in positive verwandeln. Gleichgültigkeit kann in echtes Interes
se, Zerstreutheit in Aufmerksamkeit, Verachtung in Wertschätzung, Hass in Liebe und 
Missgunst in Wohlwollen umschlagen. Die Zuwendung von Therapeuten oder anderen 
Fachleuten kann für jemanden auf dem Weg zu Erlösung und Heilung sehr hilfreich sein. 
Sie kann ihm helfen, seine gefühlsmäßige Einstellung zu anderen und zu sich selbst zu 
verbessern. Auch längere oder regelmäßige Aufenthalte in der Natur sind für gewöhnlich 

620 Ebd. 181. 
621 Ebd. 180. 
622 Kap. 3.5.1.7. 
623 Jalics 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sehr heilsam. Die Kräfte der eigenen körperlich-seelischen Natur heilen ebenfalls. Die
se Erfahrung steckt wohl hinter dem Spruch: die Zeit heilt alle Wunden. Nicht zuletzt 
wirkt auch das eigene Bemühen, andere selbstlos zu lieben, auf einen positiv zurück. 
Eltern werden durch die Liebe zu den Kindern fast zwangsläufig zu reiferen Menschen. 

Neben den vielen Mitteln, die den Menschen von außen auf seinem Erlösungsweg 
unterstützen, kennen nahezu alle Religionen auch einen inneren Erlösungsweg. Wer sich 
mithilfe bestimmter Gebets- und Meditationsmethoden konsequent auf den Weg nach 
innen begibt, wird über kurz oder lang auf eigene Dunkelheiten stoßen. Da ihm aber von 
seinem Innersten her die göttliche Liebe als Licht und Kraft entgegenströmt624, kann er 
von diesen Dunkelheiten erlöst werden, indem er sie im Blick auf Gott oder das Gött
liche durchleidet und so „ausleidet“, dass er von ihnen für immer befreit ist. Der Weg 
nach innen zum Göttlichen ist kein ungefährlicher, aber ein sehr wirksamer Weg. Durch 
das Schauen auf Gott und das Spüren seiner Liebe lösen sich nach und nach die vielen 
Dunkelheiten im Inneren des Menschen. 

Konkrete, reale Erlösung von der mit der Erbsünde verbundenen Ichbezogenheit 
setzt die Bereitschaft voraus, erlittenes Unrecht in Liebe zu durchleiden, dem Täter zu 
verzeihen und sich langfristig mit ihm zu versöhnen. Sie setzt auch die Bereitschaft 
voraus, sich von anderen lieben und helfen zu lassen, sowie sich selbst zu verzeihen und 
zu lieben. 

Im Grunde bedeutet Ichbezogenheit, dass man keine andere Person als Person er
kennt und anerkennt, dass man niemanden außer sich selbst gelten lassen will. Je mehr 
sich die eigenen Dunkelheiten auflösen, desto mehr kann man seine Mitmenschen als 
Personen wahrnehmen, und umgekehrt. 

„In dem Augenblick, da am Horizont eine Person als Person erkannt und innerlich an
erkannt wird, wendet sich die Habsucht in geben, schenken und teilen können. Die 
Machtsucht verändert sich in dienen können. Aus der Ehrsucht wird Ehrfurcht und An
erkennung. So wird der ichbezogene Mensch du-bezogen. Es geht ihm nicht mehr um das 
Ich, sondern um die Begegnung mit dem Du. Da die Beziehung zu den Menschen und 
zu Gott immer parallel ist, spiegelt sich die Du-Bezogenheit in der Hinwendung zu Gott 
wider. Die Habsucht […] wird in der Gottesbeziehung Hingabe. Die Macht […] wird zu 
Gott hin Gottesdienst. Die Ehrsucht […] wandelt sich zu Anbetung oder Gotteslob.“625 

Christen können erleben, dass Jesus Christus sie von ihrer Habsucht, Machtsucht und 
Ehrsucht zur Hingabe, zum Gottesdienst und zum Gotteslob erhebt. 

Alle Menschen sehnen sich in ihrem Innersten danach, erlöst zu werden, alle seh
nen sich im Grunde ihres Herzens nach einer einfachen, spontanen und unmittelbaren 
Beziehung zu Gott. In der Tiefe ihrer Seele findet eine Suche nach Gott statt, aus der 
heraus sie, oft unbewusst, ihr Leben gestalten.626 Christen wissen sich dazu eingeladen 
und dazu berufen, das Erlösungswerk Christi fortzusetzen und ein alter Christus, ein an

624 Vgl. ebd. 184. 
625 Ebd. 101. 
626 Vgl. ebd. Jalics 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 139 

derer, ein neuer Christus auf Erden zu werden.627 Indem sie das, was ihnen vom Leben 
auferlegt ist, in Liebe erleiden, ergänzen sie, was am Leiden Christi noch fehlt.628 

Der Mensch ist auf Erden, um die Liebe zu erlernen und erlöst zu werden. Erst wenn 
seine Liebe der Liebe Gottes gleichförmig geworden ist und alles Finstere in ihm auf
gelöst ist, kann er Gott schauen. In dieser Vorbereitung besteht das Ziel des irdischen 
Lebens. 

„Wer seine Erbsünde in Liebe durchlitten hat und in diesem Sinne Christus nachgefolgt 
ist, hat nicht umsonst auf Erden gelebt. Wer dagegen in seinem Leben dem erlösenden 
Leiden gegenüber ausgewichen ist, muss den Weg der Erlösung nach seinem Tod fort
setzen. Darin besteht die Lehre der [katholischen] Kirche vom Purgatorium.“629 

Jeder geht dabei den Weg der Liebe und der Erlösung nicht nur für sich, sondern auch 
für andere. 

Christen, die als Säuglinge oder Kinder getauft worden sind, sind vor einer so ver
standenen Erbsünde genauso wenig gefeit wie Nichtchristen, auch wenn sie aufgrund 
ihrer Kenntnis Jesu Christi und kirchlicher Heilsvermittlung im Laufe ihres Lebens ob
jektiv bessere Chancen haben mögen, erlöste Menschen zu werden. Die hier vorgetrage
ne Erbsündenlehre hat vor allem zwei Vorzüge gegenüber der traditionellen Lehre. Sie 
vermag einerseits den verheerenden Zustand der Menschheit, einschließlich der Kirche, 
zu erklären. Andererseits lässt sie aber auch aus gutem Grund darauf hoffen, dass alle 
Menschen das Ziel des Reiches Gottes tatsächlich erreichen werden. 

Literatur 

Franz Jalics: Kontemplative Exerzitien. Eine Einführung in die kontemplative Lebenshaltung und 
in das Jesusgebet, 1994. 

1.3.2.4 Das Böse im Menschen 
Zweifelsohne gibt es das Böse in der Welt, und zwar in erschreckendem Ausmaß. Daher 
stellt sich die Frage: Woher kommt es? Und damit zusammenhängend: Worin besteht es? 
Auf die erste Frage sind im Wesentlichen drei mögliche Antworten zu bedenken: 1. das 
Böse kommt aus der Natur des Menschen; 2. es geht auf die Freiheit des Menschen zurück; 
3. es stammt vom Teufel als gefallenem Engel. 

Gegenüber einem äußerlichen Verständnis von Unreinheit als dem, was von Gott 
trennt, macht Jesus unmissverständlich klar, dass das Böse aus dem Inneren, dem Herzen 
des Menschen, und nicht von außen stammt: „Denn aus dem Herzen kommen böse Ge
danken, Mord, Ehebruch, Unzucht, Diebstahl, falsche Zeugenaussagen und Lästerun

627 Vgl. ebd. 226. 
628 Vgl. Kol 1,24. 
629 Jalics 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

gen.“630 Aber wie kann das Böse überhaupt in das Herz des Menschen gelangen, wenn 
der Mensch Teil der guten Schöpfung Gottes ist? 

Der Mensch hat in einer Natur zu leben und sich zu entwickeln, die ihm trotz ihrer 
grundsätzlichen Güte und Werthaftigkeit einen ständigen Kampf ums Überleben abver
langt. Deshalb nimmt er sie keineswegs nur als friedlich und schön wahr, sondern erlebt 
sie auch als bedrohlich, ja feindselig. Diese Grundsituation hat er nicht zu verantworten. 
Sie ist ihm vorgegeben. In einer evolutiven Schöpfung mit all ihren natürlichen Übeln, 
wie Krankheiten, Dürreperioden, Überschwemmungen, Erdbeben, Vulkanausbrüchen, 
Tsunamis, Epidemien, Pandemien und schließlich dem sicheren biologischen Tod, hat 
er sein Leben zu gestalten und sein Zusammenleben zu organisieren. 

Der Mensch ist und bleibt trotz aller Kultur und kultureller Höherentwicklung ein 
Teil der Natur. Naturwissenschaftlich betrachtet ist er ein Tier, ein höheres Tier. Tiere kön
nen aber, wenn es um die Fortpflanzung, die Beute oder das Futter oder das Revier geht, 
äußerst aggressiv sein, bis dahin, dass Artgenossen schwer verletzt oder getötet wer
den. Ihr Aggressionstrieb enthält in Verbindung mit ihrem Fortpflanzungs- und Nahrungs
trieb gegenüber den eigenen Artgenossen ein zerstörerisches Potenzial, das ihr Verhalten 
unausweichlich prägt. Wenn ein Löwenmännchen, bevor es sich mit einem Weibchen 
paart, dessen Junge, die von einem anderen Männchen stammen, tötet, folgt es nur sei
nem Instinkt. Schon bei Tieren könnte man zwischen defensiver Aggression, die sich in 
ihrem Verhalten etwa bei der Verteidigung der Jungen oder des Reviers äußert, und of
fensiver Aggression, wie sie sich etwa beim Angriff auf das Revier anderer zeigt, unter
scheiden. 

Der Mensch ist zunächst einmal Tier, das sollte nie vergessen werden. Er ist von Na
tur aus aggressiv. Seine Aggression dient ihm dazu, sich zu verteidigen, sich etwa zur 
Wehr zu setzen, wenn sein Leben, sein Besitz oder anderes, was ihm wertvoll und wichtig 
ist, bedroht ist. Seine Aggression kann ihn aber auch dazu verleiten, Artgenossen anzu
greifen, um ihnen etwas wegzunehmen, sie zu schwächen oder gar zu vernichten. Diese 
Aggression könnte man bei ihm die destruktive, im Unterschied zur defensiven, nennen. 

Unterdrückt ein Mensch andere Menschen, beutet er andere aus, zerstört er ihren 
Besitz oder ihr Leben, folgt er im Grunde seiner Natur. Statt sich von seinen naturhaften 
Instinkten und Trieben, Tendenzen und Impulsen mithilfe der Vernunft zu distanzieren, 
gibt er ihnen nach und lässt sich von ihnen in seinem Handeln leiten. Verhält er sich zer
störerisch, so handelt er im Normalfall – im Unterschied zum Tier. Er zerstört absichtlich 
oder sogar vorsätzlich. Was er tut, tut er willentlich und wissentlich. Das qualifiziert sein 
destruktives Verhalten moralisch als böses Handeln. Zudem stehen ihm im Unterschied 
zum Tier dabei all die technischen Mittel, die er konstruiert und produziert hat, zur Ver
fügung. Das macht dann sein destruktives Handeln so desaströs. 

Der Mensch soll aber nicht auf seiner tierischen Stufe stehen bleiben. Er soll sich aufs 
Ganze gesehen von einem tierischen Menschen, der in allem seiner Natur folgt, zu einem 
menschlichen Menschen entwickeln, der es gelernt hat, in allem zu lieben. 

Dass die menschliche Natur an sich gut ist, schließt also nicht aus, dass ihr neben kon
struktiven Neigungen auch destruktive innewohnen, die aber als solche noch keineswegs 
böse, sondern vorsittlich sind. Böse ist erst die freie Handlung eines Menschen, der sich 

630 Mt 15,19. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 141 

in dem, was er will und tut, statt von der Vernunft, von seiner destruktiven Neigung be
stimmen lässt. 

Dazu kommt ein Zweites. Ist und handelt ein Mensch böse, hat er für gewöhnlich 
in seinem Leben nicht nur zu wenig Liebe erfahren, sondern schlimme oder schlimmste 
Erfahrungen gemacht, die in sein Herz eingedrungen sind. Auch diesbezüglich ist er her
ausgefordert, sich von diesen Erfahrungen, denen destruktive Tendenzen innewohnen, 
zumindest in seinem Handeln zu distanzieren. Jemand, der beispielsweise Rachegefühle 
hat, soll nicht aus Rache handeln. 

In der Geschichte von Kain und Abel wird das Böse im Herzen Kains sehr anschaulich 
beschrieben. Kain fühlt sich gegenüber Abel benachteiligt und ist eifersüchtig auf ihn, 
weil der Herr, zumindest in seiner Wahrnehmung, auf Abel und dessen Gabe schaut, 
auf seine Gabe aber nicht. Als er das bemerkt, überläuft es ihn ganz heiß und sein Blick 
senkt sich. Daraufhin spricht der Herr zu ihm: „Warum überläuft es dich heiß und war
um senkt sich dein Blick? Ist es nicht so: Wenn du gut handelst, darfst du aufblicken; 
wenn du nicht gut handelst, lauert an der Tür die Sünde. Sie hat Verlangen nach dir, 
doch du sollst über sie herrschen.“631 Kain herrscht nicht über die Sünde und tötet sei
nen Bruder. 

Wie die Geschichte von der Sünde Adams und Evas, ist die Geschichte von der Sünde 
Kains beispielhaft zu verstehen. Sie betrifft alle Menschen. In jedem Menschen schlum
mert ein Abgrund, der Abgrund des Bösen, der zu gewalttätigem, zerstörerischem Handeln 
verführen kann. Im Allgemeinen ist sich der Mensch seiner nicht bewusst, weshalb ihn 
das „Abgründige“ überraschen kann, wie Karlfried Graf Dürckheim das in einem Rück
blick beschreibt: „Einmal habe ich etwas Schreckliches: die Lust am Töten erfahren! Wie 
ein böser Rausch kam sie über mich, als ein ganzer Wurf junger Eichhörnchen, eins nach 
dem anderen, mir vor die Flinte kam.“632 Als der junge Dürckheim die ganze Brut totge
schossen hatte und danach entsetzt vor seiner Tat stand, fragte er sich: „Warum hatte ich 
das getan? Warum musste ich weiter, immer weiter schießen?“633 

Der Abgrund gehört, um die bekannte Metapher von Carl Gustav Jung (1875–1961) 
aufzugreifen, zum Schatten des Menschen und markiert seine negativste Seite. Als Teilbe
reich der Psyche eines Individuums umfasst der Schatten nach Jung un- oder teilbewusste 
Persönlichkeitsanteile, die häufig verdrängt oder verleugnet werden, weil sie dem Vor
stellungsbild des Ichbewusstseins entgegenstehen.634 Der Schatten widerspricht dem 
positiven (naiven) Selbstbild, das ein Mensch von sich hat, er passt nicht zur Persona, die 
er sein will, nicht zu seiner „Theatermaske“. Aus ihm kommen jedoch nicht nur schlechte, 
sondern auch gute Impulse. 

„Wenn man bis dahin der Meinung war, dass der menschliche Schatten die Quelle al
len Übels sei, so kann man nunmehr erkennen, dass der unbewusste Mensch, eben 
der Schatten, nicht nur aus moralisch-verwerflichen Tendenzen besteht, sondern auch 

631 Gen 4,6–7. 
632 Mitzner 19. 
633 Ebd. 20. 
634 Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Schatten_(Archetyp), abgerufen am 12. 02. 2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Schatten_
https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Schatten_


142 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

eine Reihe guter Qualitäten aufweist, nämlich normale Instinkte, zweckmäßige Re
aktionen, wirklichkeitsgetreue Wahrnehmungen, schöpferische Impulse und anderes 
mehr.“635 

Die Auseinandersetzung mit dem eigenen Schatten, seine Integration in die Gesamtper
sönlichkeit, zählt nach Jung zu den zentralen Aufgaben des menschlichen Reifeprozes
ses und stellt einen unabdingbaren Schritt des Individuums auf dem Weg zur Ganzwer
dung (Individuation) dar. Da der Schatten oft „negative“, sozial unerwünschte und daher 
unterdrückte Züge der Persönlichkeit einschließt, diese „dunkeln Aspekte der Persön
lichkeit“ aber als „wirklich vorhanden“ anerkannt werden müssen, ist er „ein moralisches 
Problem, welches das Ganze der Ichpersönlichkeit herausfordert“.636 Seine Entwicklung 
beginnt bereits in den ersten Lebensjahren des Menschen, weil die Umwelt von Anfang 
an Erwartungen, Anforderungen, Gebote und Verbote an das Individuum heranträgt. 
Diese lassen nur einen Teil der Persönlichkeit zur Entfaltung kommen. Der persönliche 
Schatten wächst parallel zur Persona, gleichsam als ihr Negativ, und stimmt in etwa mit 
dem überein, was Sigmund Freud (1856–1939) mit dem Es gemeint hat, das im Gegensatz 
zum Ich und zum Überich unbewusste Teile der Persönlichkeit enthält. 

Während das Böse im Schatten oft erst durch die „Verdrehung, Verkrüppelung, Miss
deutung und missbräuchliche Anwendung an sich natürlicher Tatsachen“ entsteht637, ge
hört zum positiven Schatten alles Unausgelebte, sofern es nicht zu destruktivem Handeln 
animiert, sondern dazu motiviert, das eigene Potenzial zu entdecken und zu entfalten. 
Wer seinen Schatten annimmt, wird fähig, individuelle Fähigkeiten zu verwirklichen, 
echte Kreativität zu entwickeln, höhere Bedürfnisse, wie Maslow sie beschreibt638, zu 
befriedigen und so immer mehr Persönlichkeit zu werden. 

Das Böse setzt voraus, dass der Menschen frei ist. Nur wenn er seinen negativen Im
pulsen, die aus seinem Inneren aufsteigen, zustimmt und entsprechend handelt, obwohl 
er anders könnte, ist seine Handlung im sittlichen Sinn wirklich böse. So erscheint sein 
verkehrter Handlungswille als das ursprünglich und eigentlich Böse. Der schlechte Wil
le des Menschen ist das eigentlich Böse. Der Wille, andere um des eigenen Vorteils willen 
zu belügen, zu betrügen, zu berauben oder zu vernichten, macht die eigentliche Bosheit 
des Menschen aus. Wird die Bosheit zur bleibenden Haltung, wird sie zur Boshaftigkeit. 
Diese ist dann die Einstellung eines Menschen, der das Böse nicht (so sehr) aus menschli
cher Schwäche (Unwissenheit, Verblendung, Willensschwäche), sondern (mehr) um sei
ner selbst willen sucht und will, der also mit Überlegung, Entschlossenheit, Heimtücke, 
Unbarmherzigkeit oder ähnlichen Motiven vorgeht. 

Weil auf der Ebene des menschlichen Handelns das Böse in der Welt so wirksam ist, 
scheint es eine eigenständige Wirklichkeit zu sein, ein eigenes Sein zu haben. Das täuscht 
jedoch. Denn das Wesen des Bösen besteht ausschließlich darin, eine in sich gute Wirk
lichkeit zu verneinen und zu vernichten. Auch wenn es als entschiedene Verneinung des 

635 Jung: Aion. Beiträge zur Symbolik des Selbst (GW Band 9/2), 1950, §423. 
636 Ebd. § 14. 
637 Ebd. § 423. 
638 Kap. 1.1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 143 

Guten mehr ist als bloß ein Mangel an Gutem, geht ihm ein eigenes Sein ab. Von daher 
ließe sich mit Harald Schöndorf eine Metaphysik des Bösen wie folgt umreißen: 

„Das Böse ist Minderung des Seins und darum nichts Positives, kein Sein, und hat dar
um nicht Gott zum Urheber. Das Böse kann nur parasitär als Verkehrung des Guten exis
tieren und bezieht nur hieraus seine Kräfte. Die Bosheit des Bösen ist also als solche 
nichts positiv Seiendes, sondern kommt nur durch die Perversion des Guten zustande. 
Es gibt also nichts in der Wirklichkeit, was kraft seiner Existenz böse wäre, sondern al
les, was ist, ist von sich her gut. Das Böse kommt erst durch den verkehrten Umgang mit 
der Wirklichkeit, durch falsches Wollen und Handeln zustande. Es gibt folglich auch 
kein absolutes Böses und kein dem Guten paralleles Prinzip des Bösen. Das Böse ist 
zerstörerisch und letzten Endes tödlich, es ist eine Verweigerung der Anerkennung der 
Wirklichkeit und darum Lüge und Lieblosigkeit, da die Liebe die Bejahung und Bestär
kung dessen darstellt, was ist. Das Böse kann nicht um seiner selbst willen, sondern 
nur um eines scheinbaren Gutes willen gewollt werden.“639 

Jeder Mensch sollte sich also sittlich so weit wie möglich bemühen, den negativen Im
pulsen und Neigungen in seinem Herzen, gleichgültig ob sie von seiner Natur oder von 
seinen negativen Erfahrungen herrühren, so weit wie möglich zu widerstehen und sich 
nicht von ihnen im Handeln leiten zu lassen. Inwieweit der einzelne Mensch dazu tat
sächlich in der Lage ist, überhaupt die nötige Freiheit dazu besitzt, ist dann eine andere 
Frage. 

Es sind jedoch grundsätzlich alle Menschen damit überfordert, durch moralische An
strengung das eigene Herz von einem egoistischen in ein umfassend liebendes umzuwan
deln. Jeder Mensch soll sich zwar so weit wie möglich sittlich bemühen. Jeder wird dabei 
aber über kurz oder lang an Grenzen stoßen und erleben, dass sein Wollen gemessen am 
Ideal vollkommener Liebe nicht ausreicht. Damit macht er die wichtige Erfahrung, auf 
die Gnade Gottes angewiesen zu sein. Denn nur Gott kann das Herz aus Stein in ein Herz 
aus Fleisch, das liebt, verwandeln.640 Es ist also letztlich und eigentlich Sache Gottes, das 
Böse in der Welt zu überwinden und den Menschen die Entwicklung zu menschlichen 
Menschen zu ermöglichen. Der wesentliche Beitrag des Menschen besteht dementspre
chend nicht darin, sich sittlich anzustrengen, sondern die Gnade Gottes in sich wirken 
zu lassen. Es ist wichtig, sich sittlich zu bemühen. Aber noch wichtiger und viel wichtiger 
ist es, die Gnade Gottes zu suchen beziehungsweise sich ihr zu öffnen. 

Das Böse kommt in Form destruktiver Impulse aus dem Herzen des Menschen. Zum 
eigentlichen Bösen wird es dann, wenn der Mensch diesen Impulsen in sich Raum gibt 
und ihnen willentlich nachgibt, indem er anfängt über destruktives Handeln nachzu
denken und ein solches zu planen, bis er schließlich entsprechend handelt. Das Böse im 
Inneren des Menschen macht aber, wie oben erläutert641, nicht sein Innerstes und sein 
Tiefstes aus. Dort ist der Mensch nämlich eins mit Gott. Sein Innerstes ist nicht vom Bö
sen, sondern vom Guten bestimmt. Für ihn ist der Abgrund des Bösen wie ein Meer, die 
Liebe Gottes aber wie ein Ozean. 

639 Schöndorf 68. 
640 Vgl. Ez 11,19; Jer 24,7; 31,33. 
641 Kap. 1.3.2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Literatur 

Andree Mitzner: Karlfried Graf Dürckheim. Mystiker des 20. Jahrhunderts im Spannungsfeld 
zwischen Ost und West, 2017. 

Harald Schöndorf: Art. Böse, in Walter Brugger/Harald Schöndorf (Hg.): Philosophisches 
Wörterbuch, 2010, 68–69. 

1.3.2.5 Engel und „Teufel“ 
Wo bleibt jedoch beim bisherigen Ansatz der Teufel? Gibt es darin noch einen Platz für 
ihn? 

Da für die christliche Tradition der Teufel ein gefallener Engel (griech. angelos = Bote) 
ist, soll zunächst einiges zum Glauben an Engel gesagt werden, bevor vom Teufel selbst 
die Rede ist. 

Die geschöpfliche Wirklichkeit von Engelwesen wird in der Bibel in zwei sehr unter
schiedlichen Zusammenhängen bezeugt: als Boten Gottes haben Engel eine Aufgabe auf 
Erden, als Mitglieder des himmlischen Hofstaates eine Aufgabe im Himmel.642 

Als Boten Gottes übermitteln sie den von ihnen angesprochenen Menschen eine Nach
richt oder einen Auftrag. In den älteren Überlieferungen des Alten Testaments tritt der 
Engel Jahwes als hilfreicher Bote auf, schützt das Volk Israel am Schilfmeer, schlägt seine 
Feinde, geleitet es und überträgt ihm Aufgaben. So erweist er sich als Instrument der 
Bundesgnade Gottes, als personifizierte Gestalt der göttlichen Hilfsbereitschaft. Nach 
dem babylonischen Exil (597–539 v. Chr.) entwickelte sich eine regelrechte Angelologie 
(Engellehre). Demnach hat Gott viele Engel, die ihm bereits bei der Erschaffung der 
irdischen Welt Beifall zollten, Belehrer und Fürsprecher der Menschen sind und die 
Sterbenden „abholen“. Einige Engel werden mit Namen genannt und erhalten etwa 
als persönliche Schutzengel ein eigenständiges Profil: zum Beispiel Raphael (Gott hat 
geheilt), Michael (Wer ist wie Gott?), Gabriel (der Starke Gottes) oder Uriel. 

Eine andere Aussageabsicht beziehungsweise Aufgabe liegt der bildhaften Vorstel
lung eines von Engelwesen gebildeten himmlischen Hofstaates zugrunde.643 Beim kanaa
näischen Königskult galten Engel als Beschützer des Throninhabers. Jahwe, der „König 
über allen Göttern“644 versammelt alle Götter oder göttlichen Wesen vor seinem Thron 
und erweist so seine über alles erhabene Einzigkeit. Zu diesen himmlischen Wesen ge
hören Göttersöhne oder Engelsöhne.645 Er sitzt auf seinem Thron und das ganze Heer 
des Himmels steht zu seiner Rechten und seiner Linken.646 

642 Vgl. Ganoczy 117–119. 
643 Vgl. Jes 6,1–4. 
644 Ps 95,3. 
645 Gen 6,2. 
646 1 Kön 22,19–23. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 145 

Wie aus dem Neuen Testament hervorgeht, zählen für Jesus und die Pharisäer die En
gel zum selbstverständlichen Glaubensgut.647 Allgemein lässt sich zu ihrem neutesta
mentlichen Auftreten sagen: 

„Erscheinungen der Engel bleiben in den Evangelien […] auf die Kindheits- und Os
tererzählungen beschränkt. Im paulinischen Briefkorpus und den Deuteropaulinen ist 
von den heiligen Engeln nur selten die Rede […]. Das sich im Urchristentum früh ab
zeichnende Problem, Christus von den Engeln abzugrenzen, reflektieren ausführlich 
die ersten Kapitel des judenchristlichen Hebräerbriefes. Die größte Bedeutung kommt 
den Engeln in der Offenbarung des Johannes zu, die der reichen engelischen Vorstel
lungswelt der frühjüdischen Apokalyptik besonders nahesteht.“648 

In der Regel treten Engel nicht als Individuen, sondern als Gattungswesen auf, wie sich 
schon ihrer unvorstellbar hohen Zahl entnehmen lässt.649 In den Evangelien „fungieren 
sie als Sprachrohr Gottes, in dem sie Geburt und Auferstehung Jesu als Erfüllung des 
göttlichen Heilsplans vorstellen“650. Indem nach der Geburt Christi ein Engel des Herrn 
an die Hirten herantritt und ihnen die Frohbotschaft verkündet651, ist für einen Moment 
die Distanz zwischen Himmel und Erde aufgehoben. Auch am leeren Grab verkündet ein 
Engel den Frauen die Auferstehung Jesu.652 Die Apostelgeschichte lässt das wundersame 
Wirken der Apostel vom Erscheinen und Eingreifen eines „Engel des Herrn“ unterstützt 
sein.653 Engel fordern oder befördern die Mission, auch die der Heiden, und befreien Pe
trus aus dem Gefängnis.654 Mit dem Auftreten des Paulus gehen die Engelerscheinungen 
indes auffallend zurück, und es treten nun die Erscheinungen Christi oder Eingebungen 
vom Heiligen Geist hervor.655 

Im Neuen Testament haben Engel auch die Aufgabe von Völkerengeln und Diensten
geln. Ob sich in ihm schon die Vorstellung vom Schutzengel belegen lässt656, ist in der For
schung umstritten. Die Vorstellung der Völkerengel klingt bereits im Alten Testament 
an. So legt Gott die Gebiete der Völker nach der Zahl der Gottessöhne fest.657 Diesem 
Vorstellungskreis dürften auch die sogenannten Gemeindeengel in der Offenbarung des 
Johannes zuzuordnen sein.658 Als himmlische Repräsentanten erinnern sie die Adressa
ten der sieben Briefe „an ihre Gottesbeziehung, aber auch ihr Bote-Sein“659. 

Auch wenn in den Evangelien von regelrechten Erscheinungen der Engel nur in den 
Kindheits- und Ostererzählungen die Rede ist, geht ihre Bedeutung weit darüber hinaus. 

647 Mk 12,25. 
648 Schwindt 2. 
649 Hebr 12,22; Offb 5,11; 9,16. 
650 Schwindt 3. 
651 Lk 2,9–14. 
652 Mk 16,5–7. 
653 Apg 5,19f. 
654 Apg 8,26; 10,3–7; Apg 12,6–17. 
655 Apg 9; 22; 26; Apg 16,6f. 
656 Vgl. Mt 18,10. 
657 Dtn 32,8f; vgl. Dan 10,10–21. 
658 Offb 2–3. 
659 Schwindt 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Gleich zu Beginn aller Evangelien werden sie als „schützende Diener und Begleiter Jesu“ 
erwähnt.660 In der Versuchungsszene treten sie ihm helfend zur Seite.661 Kurz vor seinem 
Leiden stärkt ihn in Getsemani ein Engel vom Himmel im Gebet.662 Auf die Gottesschau 
als ureigene Aufgabe der Engel spielt Jesus selbst an, wenn er davor warnt, die Kleinen 
(d. h. geringgeschätzte Gemeindemitglieder) zu verachten, und hinzufügt: „Denn ich sa
ge euch: Ihre Engel im Himmel sehen stets das Angesicht meines himmlischen Vaters.“663 
Engel im Himmel freuen sich über jeden Sünder, der auf Erden umgekehrt, und verehren 
und loben Gott sowie Christus, das Lamm.664 

Engel handeln nie selbstständig. Ihr Wesen geht ganz darin auf, Werkzeug Gottes zu 
sein. Das gilt auch dort, wo sie beim Endgericht dem Richter beistehen.665 So heißt es et
wa bei Matthäus: „Der Menschensohn wird mit seinen Engeln in der Herrlichkeit seines 
Vaters kommen und dann wird er jedem nach seinen Taten vergelten.“666 

Obwohl die Engel umfangreich am Heils- und Gerichtswirken Gottes beteiligt sind, 
stellen sie keine Konkurrenz zu Jesus Christus dar. Denn er ist, wie der Hebräerbrief 
gleich zu Beginn klarstellt, aufgrund seines Wesens als Sohn und seines Wirkens als Er
löser „um so viel erhabener geworden als die Engel“, „die alle nur dienende Geister [sind], 
ausgesandt, um denen zu helfen, die das Heil erben sollen“.667 Dennoch sind sie, da sich 
der Auferstandene gleich von ihnen hat sehen lassen668, „die ersten Zeugen der Auferste
hung Christi und seines Herrschaftsantritts im Himmel“669. 

Die Kirchenväter, das heißt die christlichen Autoren der ersten acht Jahrhunderte, be
stätigten in ihrer Theologie, dass Engel Geschöpfe und den Menschen an Macht überlegen 
sind. Das Lehramt sprach dann von zwei Schöpfungen Gottes, der sichtbaren oder körper
lichen und der unsichtbaren oder geistigen, und ordnete die Engel der ersten Schöpfung 
zu, die Welt der zweiten und den Menschen beiden Schöpfungen.670 Engel sind damit 
rein geistige Wesen (so bei Thomas von Aquin), die sich von der materiellen Wirklichkeit 
wesentlich unterscheiden, und sie sind personale Wesen mit einem freien Willen.671 

Die Existenz von Engeln verdeutlicht einerseits, dass der Mensch auf seinem Weg 
zu Gott gefährdet ist und des Beistands und der Hilfe durch andere Geschöpfe bedarf, 
andererseits aber auch, dass Gott die Herrschaft über alles innehat. Engel gehören „vom 
Grund ihres Seins her zur Welt“ und haben „eine übernatürliche Heilsgeschichte“ mit dem 
Menschen, die ihren eigentlichen Anfang und ihr letztes Ziel in Jesus Christus hat, so 
dass dieser nicht nur als Haupt der Menschen, sondern auch als „Haupt der Engel“ an

660 Ebd. 
661 Mk 1,13. 
662 Lk 22,43; vgl. Joh 12,23.27-29. 
663 Mt 18,10. 
664 Lk 15,10; / Offb 5,11–13; vgl. Phil 2,10f. 
665 Vgl. Lk 12,8; Mt 13,41f; 2 Thess 1,7; Offb 19,1–3. 
666 Mt 16,27. 
667 Hebr 1,4.14. 
668 1 Tim 3,16. 
669 Schwindt 13. 
670 DH 800. 
671 Vgl. DH 3891. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 147 

zusehen ist.672 Freilich hatten sie „als Momente dieser Welt vor Jesus Christus [zweifellos] 
eine größere Vermittlungsfunktion auf Gott hin als heute“673. 

Der Teufel (griech. Diabolos = Verwirrer, Entzweier, Auseinanderbringer) oder Satan 
(hebr. = der Widersacher, Gegner) gilt in vielen Religionen als (oberstes) böses Geistwe
sen, dem meist viele Dämonen unterstellt sind. Religionsgeschichtlich wird die Funktion 
Satans „auf dem Hintergrund der Vorstellung vom Hof der altorientalischen Großkönige 
und der Angst der Vasallenfürsten vor Verleumdung gedeutet […] und so als (offizieller) 
Ankläger aufgefasst“674. 

Im Alten Testament kommt Satan als personifiziertes himmlisches Wesen nur an vier 
Stellen vor. 

Er ist auch insofern eine zwielichtige Gestalt, als sich die darin beschriebenen Aspek
te nicht zu einem einheitlichen Bild zusammenfügen lassen.675 Als Verführer und göttli
cher Widersacher tritt der Satan nirgendwo als ebenso mächtige Kraft wie Jahwe selbst 
auf. Im Ijobprolog, der wirkungsgeschichtlich wohl wichtigsten alttestamentlichen Be
legstelle für die Gestalt des Satans, „erscheint der Satan als Gottes Gegenüber gerade 
nicht als Verführer und eigenständige negative Macht, sondern lediglich als Anstoß für 
Jahwes eigene hochgradig problematische Entscheidung, Ijob um einer Prüfung willen 
der Willkür von Krankheit und Leid zu überlassen“676. 

Gemäß außerbiblischen Schriften des Judentums ist der Teufel neidisch oder eifersüch
tig auf den Menschen, versucht und verführt ihn und klagt ihn vor Gott an. Grund für sei
nen Sturz oder seine Verwerfung als Engel ist entweder die Weigerung, den Menschen 
(Adam) als Gottes Ebenbild anzuerkennen, oder der Verkehr der Engelssöhne mit den 
Erdentöchtern.677 Im Zusammenhang mit der Lehre von den zwei Trieben, die Gott dem 
Menschen eingegeben hat, um dessen Entscheidungsfreiheit zu gewährleisten, kann der 
Satan als Sinnbild des bösen Triebs (im Unterschied zum guten Trieb) dienen. Neben Neid, 
Missgunst, Hass und Verführung kennzeichnen den Teufel vor allem Spaltung und Zer
rissenheit. Ist Israel einig und geschlossen, verliert der Satan seine Macht. 

Das Neue Testament bedient sich häufig der vom Frühjudentum678 entwickelten my
thologisch gefärbten Vorstellungen, um auf die Macht des Bösen in der Welt hinzuwei
sen. Das Wort Satan kommt 36mal, das Wort Teufel 37mal in ihm vor. Ein Bedeutungsun
terschied ist dabei nicht zu erkennen. Auch ist einige Male Beelzebul („Herr der Fliege“) 
und einmal Beliar („Nichtsnutz“) erwähnt. 

Auch in den neutestamentlichen Texten lassen sich die verschiedenen Aspekte und 
Funktionen der Figur des Teufels nicht auf eine Linie bringen.679 Neben seiner nament
lichen Erwähnung gibt es zudem eine Reihe von Umschreibungen für die satanischen 
Mächte. So heißt der Teufel bei den Synoptikern „der Feind“ und „der Böse“. Im johannei
schen Schrifttum wird er als „Herrscher dieser Welt“ oder „Herrscher der Welt“ bezeich

672 KTW 101f. 
673 KTW 102. 
674 Frey-Anthes 2. 
675 Sach 3,1–7; Ijob 1,6–12; 2,1–7; Num 22,22.32; 1 Chr 21,1 im Vergleich mit 2 Sam 24,1. 
676 Frey-Anthes 6. 
677 Vgl. Gen 6,2–4. 
678 4. Jh. v. Chr. bis 2. Jh. n. Chr. 
679 Vgl. Ostmeyer 4 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

net.680 Außerdem ist beispielsweise vom Ankläger, vom Drachen, vom Verderber, von der 
alten Schlange, vom Versucher oder vom Gott dieses Äons die Rede. 

Bei aller Verschiedenheit des Begriffs und des Bildes von Satan ist es „für die Au
toren des Neuen Testaments selbstverständlich, dass es sich bei der Paradiesschlange 
(Gen 3,1–15) um die Verkörperung einer satanischen Macht handelt681, die den ersten 
Menschen (Adam) von Gott getrennt und damit die Sünde in die Welt gebracht hat. Sa
tan, Sünde und Tod bilden eine Einheit. Die Überwindung des einen bedeutet zugleich 
den Sieg über die anderen (1 Kor 15,26).“682 Paulus zufolge hat Jesus als neuer Adam die 
Menschen aus dem Herrschaftsbereich Satans und der Sünde befreit.683 Zugleich ist da
mit der Tod als Folge der Verführung durch Satan entmachtet.684 Im Markusevangelium 
überwindet Jesus Satan durch seine Heilstat. 

In einer noch nicht heilen Welt scheint die Existenz einer wie auch immer gearteten 
Negativfigur theologisch denknotwendig zu sein. So wird Satan als eine Gestalt geschil
dert, die bestrebt ist, Jesus und sein Heilswerk aufzuhalten und Menschen zu verfüh
ren.685 Aber mit dem Vordringen des Reiches Gottes in der Welt durch Christus und sein 
Wirken geht ein Zurückweichen des Satans und seiner Mächte einher.686 Bei seiner Wie
derkehr am Ende der Zeiten wird Christus jede Macht, Gewalt und Kraft entmachten und 
seine Herrschaft Gott, dem Vater, übergeben. „Denn er muss herrschen, bis Gott ihm alle 
Feinde unter seine Füße gelegt hat. Der letzte Feind, der entmachtet wird, ist der Tod.“687 
Am Ende werden alle satanischen Mächte – Sünde, Tod und Teufel – vernichtet sein. 

Für die Kirchenväter war der Teufel dann hauptsächlich einer der obersten oder der 
oberste der Engel, die sich gegen Gott aufgelehnt hatten. Dadurch war er vom höchs
ten zum niedrigsten Geschöpf geworden. Dem Lehramt gemäß ist der Teufel ursprüng
lich ein gutes Geschöpf Gottes, das vom Gott gewollten Guten schlechten, naturwidrigen 
Gebrauch gemacht hat.688 Demzufolge ist die Sünde des Teufels mit der des Menschen 
strukturgleich, nämlich Tat freien Willens.689 Auf dem 4. Laterankonzil 1215 wurde dann 
jedoch der Unterschied erklärt: 

„Der Teufel nämlich und die anderen Dämonen wurden zwar von Gott ihrer Natur nach 
gut geschaffen, sie wurden aber selbst durch sich böse. Der Mensch aber sündigte auf
grund der Eingebung des Teufels.“690 

Die reformatorische Schöpfungslehre wich von der Tradition im Wesentlichen nicht ab. Heu
te orientiert sich die theologische Deutung in einem entmythisierten Denkkontext an den 

680 Joh 12,31; 16,11; vgl. 14,30. 
681 Apk 12,9; 20,2; 2 Kor 11,3; 11,14. 
682 Ostmeyer 5. 
683 1 Kor 15,22. 
684 Röm 6,9.23. 
685 Mk 1,13; Mk 8,31–33; Lk 22,3.31; Joh 13,27. 
686 Lk 11,20. 
687 1 Kor 15,24–26. 
688 DH 286. 
689 Vgl. DH 797. 
690 DH 800. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 149 

konkreten Erscheinungen des Bösen in der Welt: Unterdrückung, Ungerechtigkeit, Ge
walttätigkeit, egozentrische Anthropozentrik, die die Umwelt unwiderruflich schädigt. 
Im Sinn des Evangeliums ist jede persönliche Angst vor dem Teufel zu überwinden. 

Bei aller Verschiedenheit der Aussagen über Satan im Neuen Testament lautet dar
in die zentrale Botschaft: obwohl Satan (noch) in der Welt herrscht, wird seine Herr
schaft zu Ende gehen, wird das Böse vollkommen besiegt werden. Durch das Auftreten 
Jesu Christi ist sein Untergang besiegelt691, durch dessen Tod ist er bereits im Grunde 
entmachtet.692 Auch Paulus geht fest davon aus, dass Satan nur vorübergehend Macht 
über Menschen hat.693 Im Römerbrief sagt er direkt: „Der Gottes des Friedens aber wird 
den Satan bald zertreten und unter eure Füße legen.“694 Nicht nur seine Herrschaft, er 
selbst wird vernichtet. Sollte es also eine Hölle nach dem Weltende geben, dann ohne 
den Teufel, weil sonst seine Herrschaft nicht wirklich beendet wäre, sondern erst richtig 
beginnen würde. Wer dennoch, etwa unter Berufung auf die Offenbarung des Johan
nes glaubt695, der Teufel würde mit den Seinen über die Mehrheit der Menschen als Ver
dammte in einer Hölle ewig herrschen, der sperrt sich nicht nur gegen zentrale Aussa
gen des Neuen Testaments. Vielmehr lässt er theologisch gesehen Satan als gefallenes 
Geschöpf, und nicht den Schöpfer als Sieger aus der ganzen Welt- und Menschheitsge
schichte hervorgehen. Er macht Gott zu einem Stümper, der ein großes Werk vollbringen 
will und dabei zum größten Teil scheitert. 

Dass Jesus Christus die „satanischen“ Mächte im Grunde schon besiegt hat und Gott 
ihrer Herrschaft ein definitives Ende bereiten wird, ist theologisch gewiss. Doch was hat 
es mit der Gestalt Satans überhaupt auf sich? Kann es sich bei ihm um einen gefallenen 
Engel, also eine personale Macht handeln? 

Jüdischer und christlicher Literatur zufolge wurde der Teufel durch Gott gestürzt696, 
entweder weil er als Engel hochmütig war und sich Gott gleichzustellen versuchte oder 
weil er als Engel auf den Menschen neidisch war und es ablehnte, die neu erschaffenen 
Menschen zu verehren. So haben Kirchenväter unter Einfluss des palästinischen Juden
tums des 1. Jahrhunderts ihn mit Luzifer, dem Lichtbringer, gleichgesetzt, der im Him
mel gegen Gott rebelliert hatte, weil er sein wollte wie er. Warum freilich Engel, die als 
relativ vollkommene Wesen in einer vollkommenen „Umgebung“ existiert haben, gegen 
Gott aufbegehrt haben sollen, bleibt bei dieser Annahme metaphysisch ein Rätsel. Was 
könnte ein personales Wesen, das ganz mit sich eins war, dazu veranlasst haben, wie Gott 
sein zu wollen? Wie konnte Luzifer als Geschöpf, das von Gott vollkommen gut erschaf
fen worden war, die Haltung des Hochmuts oder des Stolzes entwickeln? Das Böse als 
böser Wille entstünde hier gleichsam aus dem Nichts. 

Aber selbst wenn es sich bei den satanischen Mächten, die in der Welt wirksam sind 
oder zu sein scheinen, um einen oder mehrere gefallene Engel handeln sollte, wären sie 

691 Vgl. Lk 10,18. 
692 Hebr 2,14. 
693 1 Kor 5,5; 1 Tim 1,20; 2 Tim 2,26. 
694 Röm 16,20. 
695 Offb 20,10.14f; vgl. 14,9–11. 
696 Vgl. Lk 10,18: Offb 12,7–12. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

durch den Abfall von Gott eben keine personalen Wesen mehr, sondern entpersonalisier
te Mächte. Als solche könnten sie noch bis zur Vollendung der Welt ihr Unwesen treiben, 
würden sich dann aber entweder in nichts auflösen oder, wie Origenes (185–254) in seiner 
Lehre von der Apokatastasis, der vollständigen Wiederherstellung, vertreten hat, von Gott 
erlöst und mit allen anderen Wesen versöhnt und zu ewiger Seligkeit befreit werden.697 
Eine metaphysische Angst vor dem Bösen ist daher unbegründet. 

Das ist jedoch kein Grund, das Böse in der Welt zu verharmlosen. Wir Menschen 
machen immer wieder die Erfahrung, dass es eine ungeheure Dynamik entfaltet, ein 
erschreckendes Ausmaß annimmt und schließlich überhandnimmt. Liest man den Pas
sionsbericht bei Markus, hat man den Eindruck, dass sich das Böse regelrecht gegen Je
sus zusammenbraut. Auch bei den gigantischen Verbrechen, wie sie die Menschheit im 
20. und auch schon im 21. Jahrhundert erlebt hat, sind destruktive Mächte am Werk, die 
sich, wie es scheint, nicht mehr oder kaum mehr auf den Menschen allein zurückführen 
lassen. Das Böse in der Welt überschreitet offensichtlich den rationalen Willen und die 
Freiheit des einzelnen Menschen. Von daher legt es sich nahe, es als von außen kommend 
wahrzunehmen und als eigenständige personale Wirklichkeit zu fürchten. Ausmaß und 
Dynamik des Bösen lassen sich aber auch anders als dadurch erklären, dass man Satan 
oder den Teufel als deren Urheber annimmt. Der Mensch ist ein soziales, kollektives We
sen, das von anderen lernt, sie imitiert und sich von ihnen anstecken lässt. Dies gilt nicht 
nur in Bezug auf das Gute, sondern ebenso in Bezug auf das Böse. Auch im Schlechten 
können Menschen andere in ihren Bann ziehen und für ihre Sache gewinnen. Aktuell Bö
ses kann potenziell Böses aktivieren und Menschen mitreißen. Vieles läuft dabei unbe
wusst ab. Daher können Menschen über sich selbst erschrecken, wenn sie plötzlich etwas 
Böses tun, das sie sich nie zugetraut hätten, oder wenn sie feststellen, wie tief beispiels
weise diskriminierendes Denken und Fühlen in ihnen selbst sitzt, das sie nur von ihrem 
Kollektiv übernommen haben können. Das legt die Erklärung nahe, dass das Böse nicht 
vom Teufel als einer dem Menschen gegenüber eigenständigen Realität kommt, sondern 
mit Carl Gustav Jung gesprochen vor allem von ihrem persönlichen Unbewussten oder 
vom kollektiven Unbewussten, wie weit Letzteres auch immer reichen mag. Dieses Un
bewusste im Menschen hat eine emotionale Kraft, die oft stärker ist als sein bewusster 
Wille. 

Die meisten Menschen würden es kaum verkraften, wenn sie sich schlagartig des in 
ihnen schlummernden unbewussten Bösen bewusst würden. Weil der Mensch mit dem 
Bösen im eigenen Herzen nicht oder kaum fertig wird, projiziert er es aus sich heraus 
und erschafft eine personale Gestalt, vor der er sich zwar fürchtet, von der er sich aber 
auch persönlich distanzieren kann. Gäbe es kein Böses mehr in ihm selbst, hätte er auch 
keinen Grund mehr, an den Teufel zu glauben. Bei der Gestalt Satans oder des Teufels 
dürfte es sich also psychologisch gesehen hauptsächlich um eine menschliche Projektion 
handeln, um mit dem eigenen Bösen besser fertig zu werden. Der eigene negative Schat
ten mit all seinen unbewussten destruktiven Tendenzen wird nach außen projiziert und 
personalisiert. Wird am Ende der Zeiten der letzte Mensch ganz erlöst sein, wird es je
denfalls kein Böses mehr geben. 

697 Vgl. Bd. 3, Kap. 3.2.2.1; 3.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 151 

Unabhängig von der Frage, ob der böse Wille des Menschen als das eigentlich Böse 
eher in den destruktiven Neigungen seiner Natur oder eher in den destruktiven Tenden
zen seines kollektiven Unbewussten gründet, liegt die Gesamtverantwortung für das Bö
se insofern letzten Endes bei Gott, als er mit Welt und Mensch erst die reale Möglichkeit 
zum Bösen geschaffen hat. 

Die mit der Frage nach dem Bösen verbundenen Probleme rühren an die letzten Ge
heimnisse der Realität. Der Mensch ist in seiner irdischen Existenz mit dem Geheimnis 
der Bosheit (mysterium iniquitatis) selbst konfrontiert. Der ganze Sinn des Bösen kann sich 
darum nur bei Vollendung der Schöpfung offenbaren. Nur dann kann sich zeigen, dass 
das Gute das Böse als Verneinung des Guten mehr als aufwiegt, dass es Gott gelungen ist, 
auch aus dem Bösen Gutes hervorgehen zu lassen. Der Erfahrung des Schlimmen oder 
Bösen stehen aber jetzt schon Erfahrungen des Guten gegenüber, die auf einen solchen 
letzten Sinn und Ausgleich aus gutem Grund hoffen lassen. 

Literatur 

Karl Rahner/Herbert Vorgrimler: Art. Engel, in: Kleines theologisches Wörterbuch [= KTW], 
10., völlig neu bearbeitete Auflage 1976, 100–102. 

Alexandre Ganoczy: Art. Engel, in: Lexikon der katholischen Dogmatik, Herausgegeben 
von Wolfgang Beinert 1987, 117–119. 

Rainer Schwindt: Art. Engel (NT), in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet 
(www.wibilex.de) [= WiBiLex], 2016. 

Henrike Frey-Anthes: Art. Satan (AT), in WiBiLex, 2009. 
Karl-Heinrich Ostmeyer: Art. Satan (NT), in WiBiLex, 2011. 

1.3.3 Der Mensch als liebendes und begnadetes Wesen 

Der Mensch ist nicht nur Sünder, dem es in seinem Sein am Guten mangelt und der in 
seinem Handeln das Gute verneint. Er ist vielmehr im Kern seines Seins gut und von da
her in der Lage, Gutes zu bejahen und zu tun. Insbesondere besitzt er eine natürliche 
Veranlagung zur Liebe (Kap. 1.3.3.1). Diesen Menschen hat Gott, wie Karl Barth in seiner 
Lehre von der Gnadenwahl herausgearbeitet hat, schon immer zu einem ewigen Leben 
erwählt (Kap. 1.3.3.2). Damit ist er über die natürliche Liebe hinaus zu ewiger Liebe be
rufen. Das wirkt sich jetzt schon auf seine irdische Existenz aus, insofern er, wie Karl 
Rahner in seiner Lehre vom übernatürlichen Existential auseinandergesetzt hat, über
natürlich auf Gott ausgerichtet ist. Ihm ist mit seiner Existenz so etwas wie eine Grund
gnade gegeben, in der ihm Gott, gewissermaßen als Angeld für das ewige Leben, bereits 
von seinem eigenen göttlichen Leben mitteilt, so dass der Mensch nicht mehr nur ein 
natürliches, sondern ein übernatürlich begnadetes, vom Leben Gottes bereits anfang
haft erfülltes Wesen ist (Kap. 1.3.3.3). Dieser Lehre von der Grundgnade entspricht in 
der mystischen Tradition die Lehre vom Seelengrund, der zufolge Gott dem Menschen 
in seinem Innersten immer schon gegenwärtig ist (Kap. 1.3.3.4). In gnadentheologischer 
Hinsicht geht es deshalb im Leben des Menschen darum, die bereits von Gott empfan

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wibilex.de)
https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de)


152 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

gene Gnade bewusst anzunehmen, Gottes reale Zuwendung und Nähe, sei es vermittelt 
oder unvermittelt, zu erfahren und sich immer wieder für weitere Gnade zu öffnen (Kap. 
1.3.3.5). Der Empfang der Gnade befähigt den Menschen jetzt schon zu einer übernatür
lich erhöhten Liebe, die über seine natürliche Liebe hinausgeht und sich auf die eigene 
Person, den Nächsten und Gott erstreckt (Kap. 1.3.3.6). 

1.3.3.1 Die natürliche Veranlagung zur Liebe 
Ist bisher im systematisch-theologischen Kapitel der erste Teil der Aussage Jesu: „Wenn 
nun ihr, die ihr böse seid“, bedacht worden, gilt es jetzt den zweiten Teil zu bedenken: 
„euren Kindern gute Gaben zu geben wisst“698. Trotz aller Mangelhaftigkeit und Schlech
tigkeit gibt es unter Menschen sehr viel Liebe. Wenn es einigermaßen normal zugeht, lie
ben Eltern ihre Kinder, indem sie ihnen das Leben schenken, sie aufziehen und für sie 
sorgen, bis sie selbst erwachsen sind und sich selbstständig machen, und für sie, solan
ge sie leben, da sind. Die elterliche Liebe zu den Kindern macht einen großen Teil des 
Lebens vieler Menschen aus. Diese Liebe ist keineswegs ideal oder vollkommen. Eltern 
bleiben ihren Kindern vieles schuldig, verletzen sie, geben ihrem Leben auch eine nega
tive Prägung mit. Aber aufs Ganze gesehen herrscht im Verhältnis zwischen Eltern und 
Kindern eine natürliche, das heißt schon mit der biologischen Natur gegebene Liebe vor. 
Da der Mensch aber nicht nur wie das Tier ein leib-seelisches, sondern ein leib-seelisch- 
geistiges Wesen ist, geht seine Liebe von vornherein über die rein biologische hinaus. 
Auch wenn sich die Kinder selbst erst allmählich zu Personen entwickeln, hat die elterli
che Liebe zu ihnen von Anfang an eine geistige Dimension und ist interpersonal. 

Der Liebe der Eltern zu ihren Kindern geht die Liebe zueinander voraus, deren Fun
dament die Sexualität ist und die damit noch einmal auf ganz andere Weise die biolo
gische und die interpersonale Dimension in sich vereint. Nun hat sich vor allem seit 
der 68er-Bewegung im vergangenen Jahrhundert die Bewertung menschlicher Sexuali
tät zumindest in westlichen Gesellschaften enorm verändert. Die Zeiten, in denen sie nur 
in der Ehe als moralisch erlaubt beurteilt wurde, in denen sie vor allem im Dienst der Fort
pflanzung stand und nur zur Vertiefung der Beziehung von Ehe-Partnern beitragen soll
te, sind, was die heutige gesellschaftliche Wirklichkeit angeht, unwiederbringlich vorbei. 
Heute begegnet dem Christen, wie Wunibald Müller formuliert, „eine Fülle von Sexuali
täten“, unter denen die Sexualität zwischen Mann und Frau, die in einer Ehe miteinander 
leben, „nur eine Form“ unter anderen darstellt.699 Dieser Wirklichkeit hat die christliche 
Lehre nicht zuletzt dadurch Rechnung zu tragen, dass sie die in den letzten Jahrzehnten 
gewonnenen Erkenntnisse der Humanwissenschaften, die sich aus ganz unterschiedli
chen Perspektiven mit der menschlichen Sexualität befassen, aufgreift und berücksich
tigt. Bei allen Schattenseiten der Sexualität, insofern sie „ausgebeutet, banalisiert und 
entseelt“ wird und mit ihr Krankheiten, Traumatisierungen und Gewalt einhergehen, 
sollte eine christliche Sichtweise den Menschen helfen, „ihre Sexualität auf eine Weise 
zu leben und zu erfahren, die ihr Leben bereichert“700. Die Menschen sollten ihre Sexua

698 Lk 11,13. 
699 Müller 12. 
700 Ebd. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 153 

lität als ein Geschenk, ja, als „eines der schönsten Geschenke“701, die Gott ihnen gemacht 
hat, sehen und die Freuden, die er ihnen damit bescheren will, erfahren und genießen 
lernen. Heißt es doch schon in 1 Tim 4,4: „Denn alles, was Gott geschaffen hat, ist gut und 
nichts ist verwerflich, wenn es mit Dank genossen wird.“ 

Als Geschenk Gottes würdigt der Mensch die Sexualität, indem er sie voll bejaht und 
dankbar annimmt. In der Zeit der Pubertät, wenn sie sich in besonderem Maße regt, darf 
er sich über sie freuen und die sexuellen Gefühle willkommen heißen und genießen. Denn 
der Eros und die Sexualität machen das Leben „schöner, bunter und aufregender“702. Im 
Laufe der Zeit wird er immer klarer herausfinden, ob er heterosexuell, homosexuell, bi
sexuell oder transsexuell ist, und sollte seine sexuelle Orientierung uneingeschränkt ak
zeptieren. Die bewusste und realistische Auseinandersetzung mit der eigenen Sexualität 
ist eine wesentliche Voraussetzung dafür, sie positiv leben und gestalten zu können. Da
zu muss sich der Mensch mit ihr vertraut machen, um ihre Macht zu kennen, sie in einer 
gewissen Weise „besitzen“, sie als einen Teil seiner selbst verstehen, sich ihr gegenüber 
„in Verantwortung sehen“.703 

Unbestritten hat die Sexualität eine Fortpflanzungsfunktion. „Jeder und jede von uns 
schuldet sein Dasein der Tatsache, dass sich irgendwann die Lücke zwischen unseren 
Eltern geschlossen hat. Das ist etwas Einzigartiges und unendlich Kostbares, über das 
wir nie genug staunen können. Allein, es wäre eine Vereinfachung, die Funktion unse
rer Sexualität darauf zu reduzieren.“704 Die Sexualität hat eine soziale und kommunikative 
Funktion. Sie führt Menschen zusammen und bahnt den Weg für Beziehungen. Schon 
das Verliebtsein hat viel mit ihr zu tun. Alles ist in diesem Zustand von der anderen Per
son eingenommen. Auf sublime Weise macht sie sich dann auch im Verlangen und Seh
nen „nach der Erfahrung von Wärme, Nähe und Intimität“ bemerkbar.705 

Darüber hinaus hat die Sexualität eine sehr wichtige Entspannungs- und Lustfunktion. 
„Die meisten sexuellen Kontakte finden statt, um Lust zu erfahren, und nicht, um sich 
fortzupflanzen.“706 Im Unterschied zur Fortpflanzungsfähigkeit bleibt dem Menschen 
die Fähigkeit, Lust zu erfahren, bis ins hohe Alter erhalten. Die Erfahrung von Lust zählt 
zu den wesentlichen Erfahrungen des Menschseins. Sexualität ist dabei „der königliche 
Weg, Lust zu erfahren“707. Lust hat „einen Wert für sich“, sie kommt, wie Papst Franzis
kus gesagt hat, „direkt von Gott“ und ist „einfach göttlich“.708 

Nicht zuletzt hat Sexualität auch die Funktion, den Menschen aus sich herauszufüh
ren. Mit ihr steht ihm ein Transzendenzpotenzial zur Verfügung, das es ihm ermöglicht, 
über sich selbst hinauszuschreiten. Besonders deutlich wird das in sexuellen Erfahrun
gen der Ekstase, in denen er, wie bei mystischen Erfahrungen, erleben kann, das Abso
lute selbst zu berühren: 

701 Ebd. 77. 
702 Ebd. 18. 
703 Ebd. 19. 
704 Ebd. 20. 
705 Ebd. 23. 
706 Ebd. 24. 
707 Ebd. 25. 
708 Ebd. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

„Die Intimität, Zärtlichkeit, Ekstase, die Liebespartner in der sexuellen Begegnung er
leben, transzendieren die gewohnte Umgebung. Sie gewähren ihnen die Erfahrung 
höchster Freude. Die Liebenden machen eine Gipfelerfahrung, bei der sie außer sich 
geraten und gerade dadurch etwas erfahren, spüren, was ihnen sonst vorenthalten 
bleibt. Das kann für jene, die dafür offen sind, so weit gehen, dass sie in diesem ek
statischen Erleben auch eine Gotteserfahrung machen. Sie meinen für einen Moment, 
das Absolute zu berühren und in einen Bereich einzutreten, der ihnen sonst verschlos
sen bleibt.“709 

Insofern kann Sexualität dann auch eine wichtige Quelle für spirituelle Erfahrungen sein.710 
Sie ist eine faszinierende Kraft, die den Menschen zum Leben und zur Liebe antreibt. 

Die unterschiedlichen sexuellen Identitäten sind verschiedene Ausprägungen ihres 
Potenzials. Ob Sexualität zu einer Bereicherung des Lebens beiträgt, hängt nämlich nicht 
von der jeweiligen sexuellen Orientierung ab, sondern davon, wie der Einzelne sie gestal
tet, „in welchem Kontext“ und „in welcher Gesinnung“ er sie lebt.711 „Dabei ist die Liebe 
ein entscheidendes Kriterium“, ganz im Sinne des Wahlspruchs von Augustinus: „Lie
be und tu, was du willst“.712 Der Christ ist daher herausgefordert, es Gott, der das Herz 
sieht und dem es nur auf die Liebe ankommt, gleichzutun und die Mitmenschen, „egal 
ob sie heterosexuell, homosexuell oder transsexuell sind“, mit seinem liebevollen Blick 
anzuschauen.713 

Zur Liebesfähigkeit des Menschen gehört nicht nur seine Sexualität, sondern im wei
teren Sinn seine Fähigkeit zur Intimität. Diese kann neben sexueller auch allgemein kör
perlicher, sowie emotionaler und spiritueller Natur sein. Sie lässt sich verstehen als „die 
Fähigkeit, in eine direkte unmittelbare Beziehung zu einem anderen Menschen treten 
zu können und aus der Situation heraus diesen Menschen das an innerer und äußerer 
Nähe zu geben, was angemessen ist“714. Auch ist mit ihr die Fähigkeit gemeint, die Nä
he, die eine andere Person schenkt, angstfrei annehmen und als etwas Angenehmes und 
Positives erfahren zu können. Zusammen mit der Fähigkeit zur Empathie ist sie Voraus
setzung dafür, innige und tiefe Beziehungen zu anderen Menschen aufbauen und unterhal
ten zu können. Solche Beziehungen sind von gegenseitigem Vertrauen geprägt. In ihnen 
kann der Mensch die Erfahrung von „Wärme, Zuneigung und Zärtlichkeit“ machen, die 
Erfahrung, „verstanden, angenommen und geliebt zu werden“.715 Es sind Beziehungen, 
in denen man sich aufeinander verlassen, mit Enttäuschungen leben und auch auf Kon
flikte einlassen kann, in denen man „Frustrationen aushält“ und „miteinander Schick
salsschläge verkraftet“.716 Sorge, Humor und bedingungslose Annahme kennzeichnen 
solche Beziehungen. 

Die Liebe in einer intimen Beziehung hat viele Gesichter: 

709 Ebd. 68. 
710 Vgl. ebd. 23. 
711 Ebd. 29. 
712 Ebd. 30. 
713 Ebd. 32. 
714 Ebd. 36. 
715 Ebd. 41f. 
716 Ebd. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 155 

„Einmal ist sie Sehnsucht, etwa in der Phase des Sich-Verliebens, wenn wir glauben, 
ohne den geliebten Menschen nicht leben zu können. Oder es ist die Sehnsucht, den 
geliebten Menschen am Abend wieder zu sehen oder nach einer Zeit der Abwesenheit 
wieder in die Arme schließen zu können. Dann ist die Liebe die Erfahrung von Zärt
lichkeit, etwa im körperlichen Kontakt, bei der Berührung, in der Sexualität, in Worten 
der Liebeserklärung und der Verehrung, im achtvollen Umgang. Schließlich zeigt sich 
die Liebe in der Sorge füreinander, in Verbindlichkeit und Loyalität. Voraussetzung da
für sind gegenseitiges Vertrauen, das es möglich macht, sich zu öffnen, Toleranz und 
Empathie.“717 

Die traditionelle christliche Unterscheidung zwischen Eros und Agape als zwei Formen 
der Liebe ist von daher nicht im Sinne eines Gegensatzes, sondern einer gegenseitigen Be
reicherung zu verstehen. Eros ist die Kraft, die in der Sexualität wirkt. Sie hat viel „mit 
Lebendigkeit, Farbenprächtigkeit, Freude, Lust und Schönheit“ zu tun.718 Auch wenn sie 
besonders stark in der erotischen Liebe wirkt, ist sie nicht darauf beschränkt. Beteiligt 
ist sie auch an der Liebe, die sich in der Fürsorge, der Solidarität und der Treue zu einem 
anderen Menschen zeigt und Agape genannt wird. Agape ist die Liebe, die einfach da ist, 
die sich frei und absichtslos schenkt, „die nicht das Liebenswerte bevorzugt, sondern 
sich auch dem Unwürdigen und Bedürftigen zuwendet“719. Begegnen Eros und Agape 
einander auf Augenhöhe und gehen sie „Arm in Arm miteinander, kann Eros Agape mit 
seiner Kraft, Sinnlichkeit und Freude durchtränken und dazu beitragen, dass sich Agape 
in ihrer ganzen Fülle entfalten kann. Agape trägt dafür Sorge, dass der andere und sein 
Wohlergehen nicht aus dem Blick geraten. Für die Umsetzung bedarf es aber der Kraft 
des Eros.“720 

Zur Liebe gehört auch die Leidenschaft, sei es die sexuelle Leidenschaft, „wenn sich 
Liebende im sexuellen Begehren und Erleben total hingeben“, sei es die Leidenschaft, 
wenn sich Menschen „im totalen Dasein“ für andere, im Einsatz für und in Sorge um sie 
verzehren.721 Über die Leidenschaft zielt die Liebe auf Hingabe, auf Ganzhingabe. Sie voll
zieht sich „bei den einen in der sexuellen Begegnung mit einem Partner, bei anderen in 
der ekstatischen Begegnung mit der Natur oder in der Hingabe für andere Menschen“722. 
Aus der Fähigkeit zu hingebungsvoller Liebe erwächst „die Fähigkeit zur Ekstase in der 
Erfahrung von Verschmelzung und Vereinigung“723. 

Um die Liebe als Ganzhingabe zu erlangen, bedarf es freilich „eines Reifungspro
zesses, bei dem wir ohne unser eigenes Wohlergehen und Vergnügen aus dem Blick zu 
verlieren, dem Wohlergehen der anderen, mit denen wir leben, mindestens genauso viel 
und manchmal auch mehr Interesse entgegen bringen“724. Selbstlose Liebe kann auch 
ein Motiv für den Zölibat sein und besteht dann in der „Bereitschaft und Fähigkeit, sich 

717 Ebd. 48. 
718 Ebd. 51. 
719 Ebd. 52. 
720 Ebd. 54. 
721 Ebd. 55. 
722 Ebd. 56. 
723 Ebd. 
724 Ebd. 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

in besonderer Weise für jemanden oder für etwas einzusetzen, bei dem man sich selbst 
vergisst und über sich hinauswächst“725. 

Von entscheidender Bedeutung bei all diesen Erfahrungen und Entwicklungen ist 
nach Bede Griffiths „ein Erwecken und Erwachen unseres innersten Selbst, ein tieferes 
Erkennen und Entdecken unseres Selbst“726. Bei dieser Art von Selbsterfahrung dürfen wir 
tief in uns eine Liebe erfahren, „die über ein körperliches Empfinden und emotionale In
timität hinausgeht“727. Wir entdecken die „Kraft einer unendlichen Liebe, dann nämlich, 
wenn wir unsere menschlichen Möglichkeiten übersteigen und der Präsenz des göttli
chen Seins in uns gewahr werden“728. 

Dass es bei Eros und Agape im Grunde um zwei einander ergänzende Aspekte der 
einen Liebe geht, gilt darum auch für die Verwirklichung des ersten christlichen Liebes
gebotes: „Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen und ganzer Seele, 
mit deinem ganzen Denken und mit deiner ganzen Kraft.“729 Gott will nicht zuletzt mit 
der ganzen Kraft des Eros geliebt werden. Neben der von der Agape ausgehenden „guten 
Absicht und Bereitschaft“, den Mitmenschen und Gott zu lieben, braucht es „die Kraft, 
das Feuer, die Begeisterung und die Leidenschaft“ des Eros, um zur Ganzhingabe zu ge
langen.730 Dort, wo sich die beiden Gegenströme – „der aufwärtsführende menschliche 
Strom, für den der Eros steht, und der abwärtsführende göttliche Liebesstrom, für den 
Agape steht“ – treffen, kann es schließlich zur mystischen Vereinigung mit dem Einen, mit 
Gott, kommen. 

Die Sexualität hat selbst schon eine spirituelle Dimension. Die Liebe hat irgendwie 
mit dem Göttlichen zu tun. Sie verlangt Ewigkeit, ist auf Unendlichkeit hin angelegt. 
Das Hohelied der Liebe im Alten Testament lässt sich als ein hohes Lied sowohl „auf die 
Liebe und Sexualität, die zwei Menschen miteinander verbindet“, als auch „auf die in
nigste Liebe zwischen Mensch und Gott“ singen.731 Der Eros „treibt uns an, den zu su
chen“, nach dem wir uns sehnen und „den unsere Seele liebt“.732 Er ist treibende Kraft 
auch in der Liebesbeziehung zu Gott. Liebespartner und Mystikerinnen machen „sinn
liche und spirituelle Erfahrungen zugleich“733. Letztere sind Menschen, die Geschmack 
an Gott gefunden und Lust auf ihn bekommen haben, sich an seiner Gegenwart freuen 
und seine Schönheit genießen können. Zwischen Sexualität und Spiritualität besteht von 
daher eine tiefe Analogie. Es geht bei beidem darum, sich vom Geliebten angezogen zu 
fühlen und ihn zu suchen, sich von ihm aus sich herauslocken zu lassen, seine Nähe und 
Berührung lustvoll zu genießen, mit ihm ganz eins zu werden und die Vereinigung mit 
ihm für andere fruchtbar werden zu lassen. Wie bereits so manches in der materiellen 
Welt symbolisch auf die geistliche Wirklichkeit des Reiches Gottes hinweist734, so sym

725 Ebd. 
726 Ebd. 56. 
727 Ebd. 
728 Ebd. 56f. 
729 Mk 12,30f. 
730 Müller 54. 
731 Ebd. 64. 
732 Ebd. 65. 
733 Ebd. 68. 
734 Vgl. Bd. 1, Kap. 1.3.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 157 

bolisiert die sexuelle Liebe zwischen Menschen auf sinnlich-körperliche Weise die geistliche 
Liebe des Menschen zu anderen Menschen und zu Gott, zu der alle berufen sind. 

Literatur 

Wunibald Müller: Kann denn Liebe Sünde sein? Spiritualität & Sexualität, 2020. 

1.3.3.2 Die Erwählung zum ewigen Heil (Karl Barth) 
Dass alle Menschen nicht nur für eine irdische Liebe, sondern für eine ewige Liebe zu
einander und zu Gott bestimmt sind, hat besonders eindringlich der evangelische Theo

loge Karl Barth (1886–1968) in der Lehre von Gottes Gnadenwahl in seiner Kirchlichen Dog
matik dargelegt.735 Schon zuvor hatte der evangelische Theologe und Philosoph Fried
rich Schleiermacher (1768–1834) eine Erwählungslehre vertreten, der zufolge es keine ewi
ge Verdammnis, sondern nur eine vorübergehende „Verwerfung“ des Menschen gibt, so 
dass schließlich alle Menschen das ewige Heil bei Gott erlangen. Während sich Luther für 
eine doppelte Prädestination und damit einen Heilspartikularismus ausgesprochen hat
te, dem zufolge nicht alle Menschen das Heil erlangen, hielt Schleiermacher die altkirch
liche Vorstellung von der Apokatastasis (Allversöhnung), der gemäß nichts und niemand 
letzten Endes von Gottes Heil ausgeschlossen bleibt, für die einzig gangbare Lösung in 
der Heilsfrage. Das Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit von Gott und das Sündersein ver
bindet alle Menschen miteinander.736 Auch ist Gott in Jesus Christus nicht nur für die 
Menschen, die an Christus glauben, sondern für alle Menschen Mensch geworden. Die 
göttliche Erwählung macht sich deshalb nicht von der glücklichen Fügung, dass jemand 
ein Christ ist, abhängig. Sie erwählt alle Menschen. 

Die Lehre von der Erwählung aller Menschen ist, wie Karl Barth schreibt, „die Summe 
des Evangeliums, weil dies das Beste ist, was je gesagt und gehört werden kann: dass 
Gott den Menschen wählt und also auch für ihn der in Freiheit Liebende ist“737. Gott, 
der die Liebe ist, hat sich seit Ewigkeit in Freiheit entschieden, diese Liebe nicht nur für 
sich, sondern auch für ein Anderes außer ihm zu sein. Die Beziehung zu diesem Anderen, 
Nichtgöttlichen gehört daher endgültig zu ihm selbst, zu seiner Wirklichkeit. 

Dieses Andere ist zunächst einmal Jesus Christus. In diesem einen Menschen wollte 
Gott seit Ewigkeit Mensch werden, in diesem Einen wollte er in Fülle wohnen.738 Insofern 
Jesus aber die gesamte Menschheit repräsentiert, gilt die Erwählung und Zuwendung 
Gottes nicht nur dem einen Menschen Jesus, sondern allen Menschen. 

„Gott wäre nicht Gott ohne den zur Rechten des Vaters sitzenden Sohn. Aber eben die
ser Sohn ist nicht nur wahrer Gott, sondern er heißt Jesus von Nazaret; er ist auch wah
rer Mensch und als solcher der Vertreter des Menschenvolkes, das in ihm und durch 

735 Barth: KD II/2, §§ 32–35. 
736 Vgl. Bd. 1, Kap. 3.3.3.9. 
737 Barth: KD II/2, 1. 
738 Kol 1,19. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

ihn ebenso mit Gott vereinigt, ebenso Gegenstand der göttlichen Zuwendung ist wie 
er selber.“739 

Gott hat auch eine Beziehung zur Welt, und es gibt eine Geschichte zwischen Gott und 
dieser Welt. „Aber diese Geschichte hat keine selbstständige Bedeutung. Sie geschieht 
nur um jener Urgeschichte willen, die sich zwischen Gott und jenem einen Menschen 
und seinem Volk abspielt.“740 Die Urgeschichte besteht darin, dass sich Gott selbst in der 
Person seines ewigen Sohnes mit dem Menschen Jesus von Nazaret vereinigt hat, also 
einen Bund eingegangen ist, und sich in ihm und durch ihn mit dem gesamten Men
schenvolk verbunden hat, mit ihm einen ewigen Bund gestiftet hat. Dies war für Barth, 
der auch hier die Souveränität Gottes sehr stark betont, „ein göttlicher Souveränitäts
akt“741. Es war eine Gnadenwahl, das heißt eine Wahl der göttlichen Gnade, eine Wahl, 
die Gott in seiner Gnade vollzieht. 

Gnade am göttlichen Souveränitätsakt ist, dass Gott jene Zuwendung vollzieht, die
sen Bund stiftet und seine Urentscheidung in Jesus Christus trifft, die der Grund und 
das Ziel aller seiner Werke ist. 

„Das ist, allgemein gesagt, der Erweis, das Überströmen der Liebe, die Gottes Wesen 
ist, dass er, der doch an sich selber genug hat, der auch in sich selber an keiner Einsam

keit zu leiden hat, gerade in seiner ganzen göttlichen Herrlichkeit mit einem anderen 
zusammen sein, ihn zum Zeugen seiner Herrlichkeit haben will. Diese Liebe Gottes ist 
seine Gnade. Sie ist Liebe in Gestalt von tiefster Herablassung. Sie geschieht ohne das 
Vorhandensein eines Anspruchs oder Verdienstes von der Seite dieses Anderen. Sie ist 
wirklich überströmende, freie und nicht benötigte, nicht bedingte Liebe.“742 

Wahl am göttlichen Souveränitätsakt ist, dass Gott in seiner Liebe ein Anderes zur Ge
meinschaft mit sich selbst wählt. „Das bedeutet zuerst und vor allem: Gott wählt sich 
selbst zugunsten dieses Anderen. Gott gibt sich selbst die Bestimmung, sich nicht genü
gen zu lassen an sich selbst, obwohl er sich selbst genügen könnte. Er gibt sich selbst die 
Bestimmung jenes Überströmens, jener Zuwendung und Herablassung. Er macht sich 
selbst zur Wohltat.“743 In Freiheit wählt sich Gott zum Bundesgott, in Freiheit entschei
det er sich, „in seiner Herrlichkeit nicht allein zu sein, sondern Himmel und Erde und 
zwischen beiden Menschen Zeugen seiner Herrlichkeit sein zu lassen“744. 

Indem Gott in seiner freien Gnade den Menschen zum Partner eines niemals enden
den Bundes erhebt, will, erwartet und fordert er etwas von ihm. Er zieht ihn als solchen 
zur Verantwortung und macht diese Verantwortung zum Sinn seiner ganzen Existenz. 
Der Mensch ist zu einer Antwort auf die Gnadenwahl herausgefordert. Seine gnadenhaf
te Erwählung zu ewigem Heil ist die Summe des Evangeliums, das ganze Evangelium und 

739 KD II/2, 6. 
740 Ebd. 
741 Ebd. 8. 
742 Ebd. 
743 Ebd. 9. 
744 Ebd. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 159 

damit „gute Nachricht, erfreuliche, aufrichtende, tröstende, hilfreiche Botschaft“745. Sie 
ist damit auch „kein Gemisch von Freudens- und Schreckens-, von Heils- und Unheils
botschaft“746. Sie sagt „in ihrer Substanz, in ihrem ersten und letzten Wort Ja und nicht 
Nein“747. In ihr herrscht kein Zwielicht, wie das der Fall wäre, „wenn wir uns hier zu fürch
ten oder nur zur Hälfte uns zu freuen, zur anderen Hälfte aber zu fürchten hätten“748. 

Als Prädestinationslehre ist die Lehre von der Gnadenwahl jedoch in dieses Zwielicht 
geraten, wie Barth feststellt. Deshalb hält er es für geboten, gegenüber der klassischen 
Tradition Widerspruch einzulegen. Als Gemeinsames in seiner Lehre und der traditio
nellen sieht er dennoch, dass Gott die Wahl in Freiheit vollzieht, dass sie sein Geheimnis 
ist und sich darin seine Gerechtigkeit bekundet. 

Weil die Gnadenwahl göttliche freie Entscheidung ist, geht sie „jeder geschöpflichen 
Entscheidung voran, […] ist sie aller geschöpflichen Selbstbestimmung gegenüber Vor
her-Bestimmung, prae-destinatio“749. Sie kann „durch keinen Widerspruch und Wider
stand von Seiten des Geschöpfes aufgehalten, unmöglich und unwirksam gemacht wer
den. Sie ist in sich selbst, und wirkt durch sich selbst notwendig. Es gibt ihr gegenüber 
keinen Selbstruhm, aber auch keine Selbstpreisgabe des Geschöpfes. Sie widerfährt dem 
Geschöpf als absolutes Wunder, aber auch mit absoluter Kraft und Gewissheit.“750 

Ihr Geheimnis gründet nach Barth einzig und allein in der Liebe Gottes. „Was in dieser 
Wahl geschieht, das ist unter allen Umständen dies, dass Gott für uns ist.“751 So sehr hat 
Gott die Welt geliebt, dass er seinen Sohn in die Welt gesandt hat, um sie zu retten und 
den Menschen das ewige Leben zu bringen.752 „In dieser und nur in dieser Gestalt ist die 
Botschaft von der in Jesus Christus gefallenen göttlichen Entscheidung frohe Botschaft, 
die sich an Alle, die sich wirklich an die ganze Welt richtet.“753 

Die Gerechtigkeit der göttlichen Gnadenwahl bedeutet laut Barth „für das Geschöpf 
den Blick in den Abgrund, in den es sich selbst hat fallen lassen und dem es jedenfalls 
nicht durch sich selbst entrissen ist“754. Aber das ist nicht alles. Gottes Gerechtigkeit be
steht eben darin, nicht zuzulassen, „dass das Geschöpf als sein eigener Feind sich sel
ber verderbe“755. Gott „tritt seinem Geschöpf damit entgegen, dass er gütig ist. Er rächt 
die Sünde damit, dass er sie nicht ansieht, sondern vergibt. […] In dieser königlichen 
Gerechtigkeit, die von seiner Barmherzigkeit nicht zu unterscheiden ist, […] sagt er im 
Geheimnis seiner Freiheit jenes Ja zu seinem Geschöpf.“756 

Der traditionellen Prädestinationslehre zufolge sind manche Menschen von Gott zum 
ewigen Leben, manche zur ewigen Verdammnis bestimmt, erwählt Gott also einige, 

745 Ebd. 11. 
746 Ebd. 12. 
747 Ebd. 
748 Ebd. 13. 
749 Ebd. 18. 
750 Ebd. 19. 
751 Ebd. 26. 
752 Vgl. Joh 3,16f. 
753 KD II/2, 27. 
754 Ebd. 34. 
755 Ebd. 35. 
756 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

während er andere verwirft. Obwohl Barth daran kritisiert, dass die Begriffe der Erwäh
lung und Verwerfung parallel gesetzt werden, so „als ob Gott nicht ganz anders wähle, 
ganz anders verwerfe, als ob diese beiden Aktionen Gottes nicht in einem bestimmten 
Verhältnis der Über- und Unterordnung stünden“757, hält er selbst, wie an seiner Kritik 
deutlich wird, am Gedanken der Verwerfung grundsätzlich fest. Seinem Gedankengang 
zufolge verwirft Gott nicht die Sünder, wie sie es verdient hätten, sondern seinen Sohn, der 
diese Verwerfung stellvertretend auf sich nimmt. Der erwählte Mensch Jesus ist ja dazu 
bestimmt, zu leiden und zu sterben. „Das Erwähltsein des Menschen Jesus bedeutet 
also: Ein Zorn ist entbrannt, ein Urteil wird gesprochen, eine Strafe wird vollzogen, eine 
Verwerfung findet statt. Von Ewigkeit her ist es so beschlossen.“758 Zum Leiden dessen, 
was die Ungehorsamen alle verdient haben und was um der Gerechtigkeit Gottes willen 
erlitten werden muss, bestimmt Gott von Ewigkeit her eben den einen Gehorsamen.759 
Eigentlich ist nach Gottes Ratschluss und Willen der Mensch an sich der Verwerfung 
verfallen. Er ist es, der unter dem Zorn steht, der des Todes schuldig ist. 

„So muss und will Gott den Menschen an sich und als solchen verwerfen. Und er tut es. 
Er tut es aber in der Person des erwählten Menschen Jesus. In ihm liebt er den Men

schen an sich und als solchen. Ihn wählt er also an die Spitze und Stelle aller Anderen. 
Ihn trifft nun sein Zorn, sein Gericht, seine Strafe.“760 

Aber was ist das für ein Gott – so ist an dieser Stelle kritisch zurückzufragen –, der um 
seiner „Gerechtigkeit“ oder seiner „Ehre“ willen die Sünde mit der Bestrafung und Ver
werfung des Sünders beantworten muss761, auch wenn es dann nicht die Schuldigen, 
sondern seinen unschuldigen Sohn und damit in gewissem Sinn ihn selbst trifft? – Je
denfalls nicht der Gott, den Jesus gepredigt hat, wenn er etwa auffordert, wie Gott allen 
alles zu vergeben und seine Feinde zu lieben762, nicht der Gott, den Jesus durch sein Le
ben, Leiden, Sterben und Auferstehen als die vollkommene Liebe geoffenbart hat. Aus 
diesem Grund muss aus Barths Lehre von der Gnadenwahl der Gedanke der Vergeltung 
völlig herausgelöst werden. Dadurch löst sie sich in ihrer theologischen Substanz keines
wegs auf. 

Mit Karl Barth lässt sich dann das Loblied auf den Heilsplan Gottes zu Beginn des Ephe
serbriefes (1,3–14), das Christen gesprochen und auf sich bezogen haben, auf alle Men
schen ausweiten. Es könnte dann etwa lauten: 

Gott hat alle Menschen mit dem Segen seines Geistes gesegnet. Denn in Jesus Chris
tus hat er alle vor Grundlegung der Welt erwählt, damit sie heilig und untadelig vor ihm 
leben. Er hat alle aus Liebe im Voraus dazu bestimmt, durch Jesus Christus seine Kinder 
zu werden und nach seinem gnädigen Willen zu ihm zu gelangen, zum ewigen Lob seiner 
herrlichen Gnade. Diese Gnade hat er allen Menschen in seinem geliebten Sohn geschenkt. 

757 Ebd. 18. 
758 Ebd. 131. 
759 Vgl. ebd. 
760 Ebd. 133. 
761 Ebd. 
762 Mt 18,21f; 5,43–48. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 161 

In ihm haben alle durch sein Blut die Erlösung, die Vergebung der Sünden nach dem Reich
tum seiner Gnade. Er hat beschlossen, mit seiner Menschwerdung die Fülle der Zeiten 
heraufzuführen, das All in Christus als dem Haupt zusammenzufassen. In ihm sind alle 
Menschen auch als Erben vorherbestimmt nach dem Plan dessen, der alles so bewirkt, 
wie er es in seinem Willen beschließt. Der Geist ist der erste Anteil des Erbes für seine 
Kinder, die alle zum ewigen Lob seiner Herrlichkeit bestimmt sind.763 

Literatur 

Karl Barth: Kirchliche Dogmatik, Bd. II/2 [= KD II/2]. 

1.3.3.3 Die Grundgnade (Karl Rahner) 
Dass alle Menschen für das ewige Leben bei Gott prädestiniert sind, hat nicht erst Aus
wirkungen nach ihrem Tod, sondern prägt jetzt schon ihre Existenz. Diese Prägung hat 
der Theologe und Religionsphilosoph Karl Rahner (1904–1984) sehr nachdrücklich in sei
ner Theorie vom übernatürlichen Existential des Menschen behandelt. Sein diesbezügli
cher Gedankengang lässt sich insgesamt wie folgt zusammenfassen.764 

In der Theologie wird zwischen Natürlichem und Übernatürlichem unterschieden. 
Während man unter dem Natürlichen das rein Welthafte versteht, ist mit dem Überna
türlichen eine Wirklichkeit gemeint, die nicht einfach Gott selbst ist, aber „am Sinn und 
Leben Gottes (vgl. 2 Petr 1,4)“ teilhat.765 Dazu gehört die Gnade, die der Mensch von Gott 
schon im Diesseits empfängt, aber auch die Anschauung Gottes, die ihn im Jenseits erwar
tet. Es gibt also in Form von Gnade Übernatürliches in der Welt, das über die natürliche 
Wirklichkeit der Welt hinausragt. 

In der Welt nimmt der Mensch eine Sonderstellung ein, insofern er als einziges Le
bewesen mit Vernunft begabt, mit Geist ausgestattet ist. Das wurde bereits im philosophi
schen Teil erläutert766, ist nun aber im Rahmen der Theologie zu vertiefen. Für Rahner 
besteht in der erkenntnismetaphysischen Tradition des Thomas von Aquin die Geistig
keit des Menschen darin, für alle Wirklichkeit an sich unbegrenzt offen zu sein. In De Veri
tate hatte Thomas im Anschluss an Aristoteles angenommen, dass dem Menschen etwas 
angeboren ist, mit dem er mit allem, was ist, zusammenkommen kann: die Seele, die in 
gewisser Weise alles ist (quodammodo omnia).767 Der Mensch kann ihm zufolge mithilfe 
der Erkenntnis- und Willenskraft in seinem Denken und Streben mit allem „eins“ wer
den. Thomas hatte dabei die Geistseele des Menschen im Sinn. Während sich der Mensch 
als Lebewesen in vielerlei Hinsicht begrenzt erfährt, erfährt er sich als geistiges Wesen 
offen für Welt und Gott. Nach Rahner übersteigt er im Grunde immer schon alles Welt
liche, streckt er sich immer schon nach Gott aus. Das kann er daran feststellen, dass er 

763 Die Verallgemeinerung hält sich sehr eng an das Loblied auf den Heilsplan Gottes in Eph 1,3–14. 
764 Vgl. Herzgsell 389–404. 
765 KTW 424. 
766 Kap. 1.1.2.4. 
767 Thomas: De Veritate q.1, a. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

alles in der Welt als begrenzt und endlich, als ungenügend und unvollkommen erkennt, 
um das beurteilen zu können aber schon irgendwie auf den unendlichen, vollkommenen 
Gott bezogen sein muss. Er ahnt, dass nichts in der Welt auf Dauer seinen unbegrenz
ten geistigen Horizont – seine innerste Sehnsucht, sein tiefstes Wünschen, sein letztes 
Streben – erfüllen kann. Sollte ihm Gott etwas von seinem göttlichen Leben schenken 
wollen, hätte er also schon von Natur aus die nötige Aufnahmekapazität dafür. Von sei
nem philosophischen Ansatz her ist für Rahner daher der Mensch erkennend und wollend 
das Wesen der Transzendenz, das heißt der unbegrenzten, dynamischen Offenheit für das 
Transzendente, das Göttliche. 

In seinem gnadentheologischen Ansatz geht Rahner vom universalen Heilswillen Gottes 
aus. Gott will unwiderruflich das Heil aller Menschen. Alle sind zur visio beatifica, zur jen
seitigen beseligenden Gottesschau berufen. Darin besteht ihr letztes und eigentliches Ziel. 
Um Gott nach dem Tod im Jenseits in Glückseligkeit unmittelbar schauen zu können, 
muss der Mensch jedoch Gott ähnlich werden beziehungsweise geworden sein. Das Gott- 
Ähnlich-Werden ist die ontologische (seinsmäßige) Voraussetzung für die visio beatifica. 

Der Mensch kann Gott nur ähnlich werden, wenn sich ihm Gott als er selbst mitteilt, 
das heißt wenn Gott ihn mit seinem eigenen göttlichen Leben beschenkt. Rahner spricht 
hier von einer „quasi-formalen Kausalität“: Wie sich eine Form der Materie einprägt, so 
prägt sich gewissermaßen das göttliche Leben dem Menschen ein und überformt, er
höht und vergöttlicht ihn, sodass menschliche und göttliche Wirklichkeit ungetrennt 
und unvermischt ineinander existieren. Sie sind dann in Verschiedenheit eins, wie in 
Jesus Christus die beiden Naturen – die menschliche und die göttliche – ungetrennt und 
unvermischt eins sind.768 

Gemäß christlicher Tradition teilt Gott dem Menschen in diesem Leben die soge
nannte ungeschaffene Gnade mit. Während er ihm bei der geschaffenen Gnade eine irdi
sche Wirklichkeit, sozusagen etwas (z. B. Gesundung) schenkt, schenkt er ihm bei der 
ungeschaffenen sich selbst. Ungeschaffene Gnade ist also ihrem Wesen nach Selbstmittei
lung Gottes: die Selbstmitteilung des Vaters durch den Sohn im Heiligen Geist, die Gnade 
Jesu Christi, die Ausgießung und Einwohnung des Heiligen Geistes im Menschen. Damit 
erweist sie sich als der noch verborgene und zu entfaltende, aber schon wirkliche und 
seinshafte Anfang, als der „gleichartige Keim“ der jenseitigen unmittelbaren Schau des 
dreieinen Gottes. Mit der übernatürlichen Gnade beginnt im Menschen jenes Leben, das 
im Jenseits durch die visio beatifica vollendet wird. 

Weil Gott will, dass nicht nur einige, sondern alle Menschen das ewige Heil erlangen 
und das jenseitige Ziel der Gottesschau erreichen, beschenkt er auch in diesem Leben 
nicht nur einige, sondern bereits alle Menschen mit seiner übernatürlichen Gnade, senkt 
er jetzt schon in alle sein göttliches Leben ein. Das Übernatürliche kommt also nicht et
wa erst mit den Sakramenten ins menschliche Leben, sondern ist dem Menschen schon 
mit seiner Existenz gegeben. Das bedeutet, dass jeder Einzelne schon jetzt begnadet ist, 
anfanghaft und keimhaft göttliches Leben besitzt und in diesem Sinn für sein Leben mit 
einer Grundgnade ausgestattet ist. Dieses übernatürliche Leben bestimmt und prägt sei
ne Existenz. Aus diesem Grund nennt Rahner die immer schon allen Menschen gegebene 

768 Kap. 2.3.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 163 

und angebotene Grundgnade „übernatürliches Existential“. Sie stellt für alle das unver
lierbare Angeld des ewigen Lebens dar. Der Mensch ist mithin theologisch betrachtet 
kein rein natürliches, sondern immer schon ein natürlich-übernatürliches Wesen. 

Schon an der Geistigkeit des Menschen wird klar, dass die menschliche Natur der 
göttlichen Gnade nicht entgegengesetzt, sondern auf sie ausgerichtet ist. Dank seiner un
begrenzten Transzendenz ist der Mensch in der Lage, göttliches Leben zu empfangen 
und in sich aufzunehmen. Seine Natur ist nicht, wie Augustinus vermutet hat, „durch 
die Erbsünde total verderbt, so dass sie unbedingt der Gnade zum Guten bedarf“, son
dern, wie Thomas von Aquin angenommen hat, bereits in sich zum Guten fähig und als 
das zu Vollendende und das „Vollendbare“ offen für die Gnade als das „Vollendende“.769 
Die übernatürliche Gnade durchdringt, erhöht und vollendet so gesehen eine bereits auf 
das Gute und Übernatürliche abzielende menschliche Natur. 

Weil der Mensch von vornherein am göttlichen Leben teilhat und in diesem Sinn 
übernatürlich-gnadenhaft zu Gott erhoben ist, hat er es nicht mehr, wie es bei einem 
rein natürlichen Geschöpf der Fall wäre, nur mit einem fernen Schöpfergott zu tun, son
dern bereits mit dem Gott der Gnade, der ihm ganz nahe ist, ja, der auf ganz besondere 
Weise in ihm ist und in dem er ist. Auf seinem Weg zu Gott beginnt daher kein Mensch 
beim Punkt Null. Vielmehr bewegt sich jeder bereits im Ziel auf das Ziel zu, nämlich in 
Gott auf Gott zu. Gott ist immer schon beim Menschen. Der Mensch muss sich dessen 
aber erst noch bewusst werden und in diesem Sinn zu Gott kommen. Er muss erst noch 
lernen, selbst bei Gott zu sein. Diese Lehre vom übernatürlichen Existential, die bei Rah
ner den Anschein einer bloßen theologischen Herleitung erwecken könnte, entspricht 
sachlich der Lehre vom Seelengrund, die viele spirituelle und mystische Meister aufgrund 
ihrer persönlichen Gotteserfahrung vertreten haben. Diese Lehre soll deshalb hier kurz 
erläutert werden. 

Literatur 

Karl Rahner/Herbert Vorgrimler: Art. Übernatürliches, in: Kleines theologisches Wörterbuch 
[= KTW], 10., völlig neu bearbeitete Auflage 1976, 424. 

Georg Kraus: Art. Natur und Gnade, in: Lexikon der katholischen Dogmatik, Herausgege
ben von Wolfgang Beinert 1987, 392–394. 

Johannes Herzgsell: Gott über uns – Gott unter uns – Gott in uns. Philosophische, theologische 
und spirituelle Annäherungen an Gott, 2018. 

1.3.3.4 Der Seelengrund 
Der Begriff vom Seelengrund geht auf Meister Eckhart (1260–1328) zurück. Für ihn ist Gott 
der Seele in ihrem „Grund“ oder im „Innigsten des Geistes“ näher als sie sich selbst.770 
Bereits nichtchristliche antike Philosophen, wie Heraklit, Platon, griechische und römi
sche Stoiker, Plotin und andere Neuplatoniker, hatten etwas Göttliches im Menschen an

769 Kraus 392. 
770 Heidrich 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

genommen. Sie waren der Auffassung, dass man die Grenzen der Seele nicht ausloten 
kann, weil ihr Logos (ihre Vernunft) zu tief ist, dass der vernünftige Seelenteil dem Gött
lichen, Ewigen und Unveränderlichen verwandt ist oder dass die einzelne Seele einem 
Funken des göttlichen Urfeuers vergleichbar ist. Für den christlichen Schriftsteller Orige
nes stellte der innerste Bereich des menschlichen Geistes einen Ort der Gegenwart Gottes 
im Menschen und einen Begegnungspunkt des Menschlichen mit dem Göttlichen dar. Sehr 
einflussreich für dieses Verständnis war dann der Begriff abditum mentis, den Augustinus 
in seinem Werk über die Trinität formte und der „Versteck des Geistes“ oder „das Verbor
gene des Geistes“ bedeutet.771 Ihm zufolge gab es in der Tiefe des menschlichen Geistes 
einen Bereich, wo der Mensch ein apriorisches, das heißt vor aller Erfahrung liegendes 
Wissen besaß, das er durch sein Denken ins Bewusstsein heben konnte, und wo das in
nerste Wort gezeugt wurde, das keiner Sprache angehört, aber im Denken zur bewussten 
Einsicht werden konnte. 

Im Hochmittelalter waren die Viktoriner vom Kanonikerstift Saint-Victor in Paris 
und Zisterzienser der Überzeugung, es gebe ein eigenes Vermögen, eine besondere Kraft 
oder ein inneres Auge der Seele, mit dem Gott wahrgenommen werden könne. Das In
nerste der Seele sei zugleich das Höchste. Ein Jahrhundert später sprach die Begine Ha
dewijch (13. Jh.) vom Grund oder Abgrund, von der Bodenlosigkeit der Seele, in der sich 
Gott selbst genüge und sich Gott und Seele wechselseitig durchdringen würden. Eben
falls zentral war der Begriff des Grundes für Mechthild von Magdeburg (1207–1282) und 
die Engländerin Juliana von Norwich (1342–1413). Neben diesem Begriff wurden in der 
Scholastik auch der der Seelenspitze und viele andere Begriffe für das Höchste der See
le verwendet. Ihre Bedeutungen sind zwar im Einzelnen verschieden. Fast alle können 
aber mit Synderesis (Gewissen) „gleichbedeutend genommen werden und bezeichnen ein 
sittliches Bewusstsein“772. 

Im Spätmittelalter setzten schließlich deutsche Dominikaner „die augustinische 
Tradition vom abditum mentis und die der Viktoriner vom summus et intimus sinus mentis“ 
(,dem höchsten und innersten Schoß des Geistes‘) fort“ und arbeiteten eine Lehre vom 
Seelengrund aus.773 Für Meister Eckhart übersteigt der Grund der Seele, der göttliche 
Kernbereich, der Funken, das Licht oder Bürglein, das Lauterste oder das Haupt der Seele, 
alles Vorstellen und begriffliche Denken. In ihm herrscht völlige Ruhe. In ihm ist die 
Gottheit selbst unmittelbar ständig anwesend. In ihm berührt Gott den Menschen im
mer schon. Johannes Tauler (1300–1361), der Eckarts Lehre schätzte und ihr wesentliche 
Impulse verdankte, charakterisierte das Innerste der Seele wie Hadewijch mit Vorliebe 
als Abgrund.774 Der ungeschaffene göttliche Abgrund und der geschaffene menschliche 
Abgrund wenden sich gegenseitig zu, so dass im allerinnersten, allerverborgensten, 
tiefsten Grund der Seele Gott in jedem Menschen wirkt und das Reich Gottes bereits da 
ist.775 Der oberste, innere Mensch ist daher bereits gottförmig, gottgebildet. Wer in sich 
selbst, in seinen Grund einkehrt, wird göttlich und lebt ein göttliches Leben, versinkt 

771 Augustinus: De trinitate, z. B. 14,7,9; 15,21,40. 
772 Heidrich 110. 
773 Ebd. 93. 
774 Vgl. Ps 42,8. 
775 Vgl. Lk 17,21. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 165 

im göttlichen Abgrund und verliert sich in Gott wie ein Tropfen Wasser im tiefen Meer. 
Nach Heinrich Seuse (1295–1366), dem dritten im Bunde, dessen Horologium seinerzeit 
geradezu ein europäischer Bestseller wurde, leuchtet der Geist Gottes in die Vernunft 
des Menschen hinein. Dem Menschen erscheint der Seelengrund als eine Abgründigkeit, 
die keinen Boden zu haben scheint, als ein grundloser Grund. 

Im 16. und 17. Jahrhundert waren Ausdrücke, die sich auf den Seelengrund bezogen, 
in der geistlichen Literatur weit verbreitet, zum Teil mit ausdrücklicher Bezugnahme 
auf Tauler. In ihrem Hauptwerk Die innere Burg beschrieb die Karmelitin Teresa von Avila 
den Ort der Seele, an dem Gott gegenwärtig ist, als das Tiefinnerste oder das Wesentliche 
der Seele.776 Auch für ihren Ordensbruder Johannes vom Kreuz (1542–1591) wohnt Gott in 
der Mitte und im Grund der Seele, in ihrem reinen und innersten Wesen. Er ist dort ihr allei
niger Herr und mit ihr geeint. Auf diese Weise weilt er nicht nur im Seelengrund derer, 
die ihn lieben, sondern im Seelengrund aller Menschen, da sie sonst gar nicht bestehen 
könnten.777 Allerdings hängt die Art seiner Anwesenheit von der jeweiligen Gesinnung 
der Person ab. Während er bei den einen wie im eigenen Haus wohnt, hält er sich bei den 
anderen wie ein Fremder in fremdem Haus auf. Normalerweise sind sich allerdings die 
Menschen seiner Gegenwart in ihrem Grund nicht bewusst. Ähnlich wie Teresa und Jo
hannes betrachtete dann auch die Nonne Marie de l’Incarnation (1599–1672) den Seelen
grund als Sitz Gottes und bezeichnete das Zentrum der Seele dementsprechend als seine 
Wohnstätte. 

Im 18. Jahrhundert waren es vor allem pietistische Kreise, die die Tradition vom See
len- oder Herzensgrund aufrechterhielten, im 19. und 20. Jahrhundert romantisch gesinn
te Laien und Gelehrte. Nicht zuletzt hat der protestantische Neukantianer und Mitbe
gründer der Marburger Schule Paul Natorp (1854–1924) der Lehre vom Seelengrundlehre 
begeistert zugestimmt. 

Dass es so etwas wie einen Seelengrund im Menschen gibt, mag nicht ohne Weite
res einleuchten, da das Ich nicht mit ihm identisch ist und so für es unbemerkt bleiben 
kann. Er bestimmt und beeinflusst jedoch das Subjektsein des Menschen mit. Sein Vor
handensein lässt sich als ontologische Voraussetzung dessen verstehen, was christlich 
mit Gewissen gemeint ist. Im Neuen Testament ist zwar nicht die Rede von einem See
lengrund, aber in ihm hat das Gewissen mit dem Herzen des Menschen zu tun.778 Vor 
diesem Hintergrund könnte man sagen: Das menschliche Subjekt, das Ich, kann sich 
seinem Herzensgrund gegenüber frei verhalten. Es kann ihn suchen und sich auf ihn ein
lassen, es kann ihm in seinen Entscheidungen und Handlungen entsprechen oder auch 
nicht entsprechen. 

Literatur 

Peter Heidrich: Art. Seelengrund und Art. Seelenspitze, in: Historisches Wörterbuch der Philo
sophie [= HWPh], Bd. 9, 1995, Sp. 93–94; 110–111. 

776 Vgl. Kap. 3.5.1.7. 
777 Vgl. Bd. 3, Kap. 3.5. 
778 Vgl. Röm 2,15; Mt 5,8.28; 12,34. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Meister Eckhart: Vom Seelengrund. Eine Auswahl aus den deutschen Predigten, 2023. 
Johannes Tauler: Predigten, in: Winfried Zeller/Bernd Jaspert (Hg.): Heinrich Seuse, Jo

hannes Tauler: Mystische Schriften, 1988, 153–306 (Auswahl, Übertragung in modernes 
Deutsch). 

Heinrich Seuse: Stundenbuch der Weisheit. Das „Horologium Sapientiae“. Übersetzt von San
dra Fenzten, 2007. 

1.3.3.5 Die Annahme der Gnade 
Mit der Lehre vom übernatürlichen Existential steht Karl Rahner zwar nicht dem Begriff, 
aber der Sache nach in der Tradition der Lehre vom Seelengrund. Die Gnade des Exis
tentials stellt für ihn bereits die objektive Erlösung und Rechtfertigung des Menschen dar. 
Sie ist ihm zufolge beim unmündigen Menschen, besonders also bei den Kindern, im blo
ßen Modus des Angebotes, beim mündigen erwachsenen Menschen hingegen entweder im 
Modus der Annahme oder, im Fall des schweren Sünders, im Modus der Ablehnung gege
ben. Da sie auch schon als angebotene Gnade wirkliche Selbstmitteilung Gottes ist, ist 
jeder Mensch bereits wirklich Kind Gottes, besitzt jeder eine echte Heilsmöglichkeit, die 
er nach Rahner nur durch persönliche schwere Schuld verfehlen kann. Wird der Mensch 
erwachsen und mündig, muss er zum Gnadenangebot Gottes in Freiheit Stellung be
ziehen. Er kann die Gnade in Freiheit glaubend, hoffend und liebend annehmen oder 
in Freiheit ablehnen. Nimmt er sie an, ist er auch subjektiv gerechtfertigt und befindet 
sich im rechten Verhältnis zu Gott. Lehnt er sie endgültig ab, lehnt er Gott selbst ab und 
verfehlt damit sein ewiges Heil. 

Dem Menschen ist also geboten, die gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes im Laufe 
seines Lebens anzunehmen. Aber ihm ist nicht nur geboten, sie anzunehmen und sich 
darauf einzulassen, sondern ihm ist auch, wie Rahner im Grundkurs des Glaubens aus
führt, von ihr gesagt, 

„dass, wer absolut loslässt, nur von der Nähe der unendlichen Liebe verschlungen wird, 
es ist gesagt, dass, wer den unendlichen Weg antritt, ankommt und immer schon an
gekommen ist, und dass die absolute Armut und der Tod für die, die sich darauf und 
auf deren ganze Grausamkeit einlassen, nichts anderes sind als der Anfang des unend
lichen Lebens“779. 

Rahner war auch der Auffassung, dass jeder Mensch im Tod noch einmal die Chance hat, 
das gnadenhafte Angebot der Selbstmitteilung Gottes für sich zu bejahen. Dementspre
chend zuversichtlich war er, alle Menschen würden das ewige Heil erlangen. Dennoch 
hat er, wenn auch nicht mehr mit der Tatsächlichkeit, so doch noch mit der realen Möglich
keit ewigen Verderbens gerechnet. Wie für Protestanten aus ihrer Tradition heraus der 
Glaube, so war für ihn aus der katholischen Tradition heraus die „gläubige“, das heißt 
vertrauensvolle Annahme der Gnade notwendig für die persönliche Rechtfertigung des 
Menschen und damit notwendig für das Erlangen des ewigen Heils. Auch wenn man 

779 Rahner: Grundkurs des Glaubens, SW 26, 125/131. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 167 

nicht, wie er, mit der Möglichkeit ewigen Verderbens rechnet und ihm im letzten Schritt 
seines Gedankengangs nicht mehr folgt, bleibt seine Gnadentheologie äußerst hilfreich 
und sinnvoll, wie auch Barths Lehre von der Gnadenwahl selbst ohne Vergeltungslogik 
und ohne den Gedanken der Verwerfung sinnvoll und gültig ist. 

Die Lehre der Erwählung aller Menschen, wie sie der evangelische Theologe Karl 
Barth vertreten hat, und die Lehre von einer Grundgnade aller Menschen, wie der ka
tholische Theologe Karl Rahner sie vorgetragen hat, lassen sich miteinander verbinden 
und ergänzen einander dann. Deutet man ihre Lehren dahingehend, dass alle Menschen 
tatsächlich das ewige Heil erlangen werden780, lässt sich die Annahme der Gnade wie 
folgt erläutern. 

Dem Menschen, jedem Menschen ist, so wie ihm das irdische Leben ohne sein Zutun 
geschenkt ist, das ewige Leben ohne sein Zutun geschenkt. Das ist das unfasslich große, 
niemals verdiente Geschenk Gottes an den Menschen, an jeden Menschen. Das jensei
tige ewige Leben oder Heil ist so wenig wie das irdische Leben als solches Gegenstand 
menschlicher Freiheit. Mit Karl Barth könnte man sagen: Der Mensch hat nicht zu wäh
len, er ist erwählt worden. Doch die Selbstmitteilung Gottes, die den Kern seines jenseiti
gen Lebens ausmacht – recht verstanden, seine Vergöttlichung – beginnt nicht erst nach 
dem Tod, sondern bereits in seinem irdischen Leben in Gestalt der Gnade. Auch sie ist 
ihm zunächst einmal als unverlierbare und unverdiente Grundgnade einfach geschenkt. 
Doch liegt es nun innerhalb eines gewissen Spielraums an ihm, was er aus dem göttli
chen Gnadenangebot in seinem Leben macht. Auch wenn er nicht die Freiheit besitzt, 
es grundsätzlich abzulehnen, hat er bis zu einem gewissen Grad die Freiheit, sich dafür 
zu öffnen, sich darauf einzulassen, es anzunehmen. Dabei ist zu bedenken, dass für ihn 
zur Gnade, die ihm innerlich schon gegeben ist, im Laufe seines Lebens noch zahlreiche 
Gnaden von außen dazukommen. So kann jeder Mensch im Rahmen seiner persönli
chen Möglichkeiten Gottes Gnade im Leben mehr oder weniger „realisieren“, das heißt 
sich ihrer bewusst werden und für sich Wirklichkeit werden lassen, kann sie mehr oder 
weniger einholen und sich aneignen, in ihr mehr oder weniger wachsen. Selbst wenn es 
ihm nicht möglich ist, ein grundsätzliches Nein zu ihr zu sprechen, ist es ihm möglich, 
auf verschiedene Weisen und in verschiedenen Graden zu ihr Ja zu sagen. Darin liegt 
theologisch gesehen seine eigentliche Freiheit: ob und inwieweit er seinem Leben eine 
Richtung gibt, bei der er sich von der Gnade und damit von Gott selbst entfernt, oder ei
ne Richtung einschlägt, die ihn Gott näherbringt, sodass er am Ende seines Lebens noch 
sehr weit von Gott entfernt oder ihm schon sehr nahe sein kann. Der Mensch bestimmt 
also innerhalb seines individuellen Freiheitsraums selbst, wie nahe er Gott kommt oder 
wie fern er ihm bleibt. 

Nach früherer Tradition kann der Mensch nur im Glauben die Gnade Gottes anneh
men, sodass der christliche oder allgemeiner der religiöse Glaube an Gott notwendiges, 
wenn nicht einziges Mittel zu sein scheint, Gott überhaupt nahekommen zu können. Da 
der Glaube an einen personalen Gott längst nicht von allen Menschen geteilt wird, kann 
er realistischerweise nicht das alleinige oder ausschlaggebende Kriterium für die Nä
he zu Gott sein. Es ist ja nach menschlicher Erfahrung nicht so, dass alle Christen auf
grund ihres Glaubens gewissermaßen automatisch Gott nahe sind, alle anderen Men

780 Vgl. Bd. 3, Kap. 3.3.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

schen aber, denen dieser Glaube fehlt, Gott mehr oder weniger fern sind. Damit soll der 
christliche Glaube nicht in seiner Bedeutung geschmälert werden. In ihm nimmt der 
Christ zunächst einmal zur Kenntnis, dass sich Gott ihm durch Jesus Christus als Liebe 
geoffenbart hat und dass er persönlich von Gott geliebt ist. Dieser Dass-Glaube kann und 
soll zum Du-Glauben werden, bei dem er sich vertrauens- und hingebungsvoll auf eine 
persönliche Beziehung zu Gott beziehungsweise zu Jesus Christus einlässt. Innerhalb ei
nes solchen Du-Glaubens ist dann aber bereits die Liebe das Wesentliche. Während der 
Glaube, obwohl er bestehen bleibt, eher für den Beginn der Freundschaft mit Gott steht, 
macht die Liebe ihre Essenz und ihre Vollendung aus. Der Glaube entwickelt sich seinem 
eigenen Wesen und seiner eigenen Dynamik nach auf die Liebe hin. Die theologischen 
Tugenden des Glaubens und der Hoffnung gipfeln in der theologischen Tugend der Liebe 
und werden in ihr vollendet. Umgekehrt schließt die Liebe zu Gott um seiner selbst wil
len im Grunde immer auch den Glauben an die sich offenbarende Selbstmitteilung Got
tes und die Hoffnung auf die Vollendung dieser Selbstmitteilung Gottes ein. Die Liebe 
ist der Grundvollzug des Menschen, in dem er die Selbstmitteilung Gottes am wirksams
ten annehmen kann. So erweist sie sich im Vergleich zum Glauben und zur Hoffnung 
als der höhere und umfassendere Vollzug des christlichen Daseins. Auch kann auf der 
einen Seite ein Mensch, der an Gott glaubt, Gott existentiell und persönlich doch noch 
recht fernbleiben, wenn ihn sein Glaube nicht zur Liebe drängt. Auf der anderen Seite 
kann ein Mensch, der in der Liebe weit fortgeschritten ist, Gott persönlich und existen
tiell sehr nahe sein, auch wenn ihm der christliche oder allgemein der religiöse Glaube 
abgeht. Schließlich ist die Liebe nicht nur in sich die größere Tugend als der Glaube und 
die Hoffnung781, sondern auch insofern größer und wichtiger als die beiden anderen, 
als sie und sie allein aufgrund der Einheit von Gottes- und Nächstenliebe im strengen 
Sinn universal ist. Jeder Mensch ist auf die eine oder andere Weise fähig, den Nächsten 
zu lieben und damit schon wahrhaft Gott zu lieben. 

Der Gedanke lässt sich auch so formulieren: Hat Gott alle Menschen zum ewigen Heil 
vorherbestimmt, beschränkt sich die Freiheit des Menschen gegenüber Gott auf die Gna
de, die er in diesem Leben empfangen kann und empfangen soll. Recht verstanden darf 
der Christ im vollen Vertrauen auf Gott bezüglich der Frage seines ewigen Heils unbe
kümmert sein. Wenn Gott auf Erden Mensch geworden ist, um sich mit allen Menschen 
zu verbinden, und wenn er will, dass alle Menschen mit ihm im Himmel ewig verbun
den sind, hat der Christ die begründete Hoffnung, dass das auch eintreten wird und dass 
auch er zu den von Gott zu ewigem Leben Erwählten gehören wird. Dennoch ist er in 
seinem Leben angehalten, das Gnadenangebot, das ihm Gott in seinem irdischen Leben 
macht, so weit wie möglich anzunehmen. In der Annahme der Gnade Gottes besteht rein 
theologisch betrachtet der eigentliche Sinn seines Daseins. Durch sie bereitet er sich auf 
das ewige Leben vor, das ihn erwartet. Der Mensch, der sich wenig darauf vorbereitet 
hat, muss erst noch im Tod oder danach vorbereitet werden. Es geht also in diesem Le
ben nicht zuletzt darum, sich auf das kommende Leben vorzubereiten, und das heißt, 
nach Gottes Gnade Ausschau zu halten, sich um sie zu bemühen, ihr nachzujagen, wo 
sich Spuren von ihr zeigen, sich für sie zu bereiten und zu öffnen, sie einzulassen, wenn 

781 Vgl. 1 Kor 13,13. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 169 

sie sich von sich aus meldet, sich ihr immer mehr zu überlassen und schließlich von ihr 
überwältigen zu lassen. 

Der Christ wird zunächst einmal die Gnade Gottes vor allem in den Sakramenten, be
sonders in der Eucharistiefeier suchen, wo sie ihm sicher angeboten ist. Wer aus diesem 
Gnadenangebot regelmäßig oder häufig schöpft, wird gewiss in der Gnade wachsen. So
dann ist für den Christ nicht weniger die Bibel eine unerschöpfliche Gnadenquelle. Wer 
immer wieder in ihr liest und einzelne Stellen genauer betrachtet, wird gewiss Trost, 
Anregung, Mahnung, Befreiung, tiefere Einsicht und anderes mehr erfahren. 

Gottes Gnadenangebot beschränkt sich aber nicht auf Schrift und Sakrament, es geht 
weit darüber hinaus. Beim inneren Gebet oder beim Meditieren, in Exerzitien und Meditati
onskursen kann sich der Mensch in seine innere Gnade versenken. Bei großen religiö
sen Events und bei Wallfahrten können Teilnehmer wiederum sehr viel Gnade „von außen“ 
empfangen. An Orten wie Taizé oder in bestimmten Klöstern ist die Gnade geradezu „mit 
Händen“ zu greifen. 

Im Prinzip kann jedes irdische Ding oder Ereignis Gott als Mittel dienen, sich Men
schen mitzuteilen. So kann für jeden Menschen die Natur im tiefsten Sinn des Wortes 
heilsam sein. So kann jeder in seinem Einsatz für den Nächsten, besonders für den Ar
men, mit reicher Gnade belohnt werden. Auch Musik und jede andere Art von Kunst kann 
zutiefst wohltuend sein. Auf vielfältige Weise lässt sich die gnadenhafte Erfahrung tran
szendenter Wirklichkeit machen. Ist Gott wirklich in allem gegenwärtig, was in der Welt 
ist und sich ereignet, und ist der Mensch wahrhaft nicht nur ein natürliches, sondern ein 
natürlich-übernatürliches Wesen, das aufgrund seiner Existenzbeschaffenheit grund
sätzlich offen ist für übernatürliche Gnade, dürfen all diese Mittel nicht einfach als rein 
natürlich abgetan werden. In jeder Situation kann Gott Menschen seine Gnade mittei
len. 

Wäre etwa der christliche Glaube und das Sakrament der Taufe unabdingbare Vor
aussetzung dafür, überhaupt göttliche Gnade empfangen zu können, bliebe eine allmäh
liche Bekehrung wie die der Atheistin Edith Stein unerklärlich. Sie ist aber sicher nicht 
ohne Erfahrung von Gnade vonstattengegangen. Mögen solche prominenten Bekehrun
gen auch die Ausnahme sein, die Erfahrung von Gnade außerhalb des kirchlichen Raums 
ist es nicht. Gott will jedem Menschen so viel Gnade in seinem Leben schenken, wie unter 
den konkreten Umständen möglich ist. Den Christen und allen Menschen ist verheißen, 
dass sie Gott und seine Gnade finden, wenn sie nur suchen. Verspricht Jesus nicht: „Wer 
bittet, der empfängt; wer sucht, der findet; und wer anklopft, dem wird geöffnet“ (Mt 
7,8)? Ganz gewiss wird der Vater im Himmel denen, die ihn bitten, den Heiligen Geist 
geben.782 Der Christ darf und soll um die Gnade bitten, die er braucht, um ein neuer, 
rundum liebender Mensch zu werden. Nur die göttliche Gnade kann ihn selbst allmäh
lich verwandeln, kann sein Herz umformen. Er darf und soll um den Heiligen Geist bit
ten, um jetzt schon soweit möglich aus ihm und mit ihm sein Leben zu leben. 

Gott ist immer bereit seine Gnade zu schenken. Aber er kann das nur, wenn auch der 
Mensch bereit ist, sie zu empfangen. Es liegt also in erster Linie am Empfänger, ob es zu 
einer Gnadenmitteilung und einem Gnadenempfang kommt. Am besten bereitet er sich 

782 Lk 11,13. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

auf den Empfang der Gnade vor, indem er sich von allen Vorstellungen, wie sie zu kom
men und zu sein hat, frei macht, indem er sich Gott anvertraut und alles loslässt und leer 
wird, damit Gott seine Leere mit göttlichem Leben füllen kann. 

1.3.3.6 Die übernatürlich erhöhte Liebe zu sich selbst, zum Nächsten und zu Gott 
Die Liebe als solche ist frei von Egoismus und liebt den anderen um seiner selbst willen. 
Sie liebt ihn frei und bewusst gerade in seiner Einmaligkeit, mit seiner ganz eigenen 
Biografie, mit seinen Stärken und Schwächen. Auch ist sie ihrem inneren Charakter und 
ihrer eigenen Tendenz nach total, maßlos und universal. Sie will die geliebte Person ganz 
lieben und ganz von ihr geliebt werden. Sie will ohne Maß und ohne Grenze lieben und 
geliebt werden. Sie will umfassend sein, von allen geliebt werden und alle lieben.783 

„Liebe deinen Nächsten wie dich selbst!“, so lautet der zweite Teil des christlichen 
Liebesgebotes. 

Echte Liebe zu sich selbst besteht darin, aus der Mitte der eigenen Person heraus in 
Freiheit sein eigenes, besonderes und einmaliges, wirkliches und mögliches Wesen nach 
und nach ganz anzunehmen und zu entfalten. Viele Menschen binden sich bereits in jun
gen Jahren aus Liebe an einen Partner oder eine Partnerin. Doch beginnt damit im Grun
de erst ihre Liebe. Denn auch die Liebe zum Nächsten bedarf noch des Wachstums und der 
Reifung im weiteren Leben. Die andere Person will auch mit ihren noch unbekannten 
Seiten und in ihrer weiteren persönlichen Entwicklung ganz geliebt werden. Schließlich 
soll der Mensch dem ersten Teil des christlichen Liebesgebotes zufolge Gott aus all seinen 
Kräften lieben. Wer könnte von sich aus ohne Weiteres behaupten, das schon erreicht zu 
haben? Auch in dieser Hinsicht bleibt die Liebe eine lebenslange Aufgabe. 

Ist der Mensch nicht bloß ein natürliches, sondern darüber hinaus ein von Gott über
natürlich begnadetes Wesen, so ist auch seine Liebe nicht bloß natürlicher, sondern im
mer schon übernatürlicher Art. Wie sie aufgrund seiner Geistigkeit immer schon über 
das rein Biologische hinausgeht, geht sie aufgrund seiner „Geistlichkeit“, das heißt sei
ner übernatürlich-gnadenhaften Ausrichtung auf Gott, auch immer schon über das rein 
Natürliche hinaus. Sie ist von göttlicher Liebe angespornt und getragen, im Ansatz von 
göttlichem Leben erfüllt. Der Mensch hat es also, wenn er sich selbst oder den Nächs
ten liebt, immer schon mit Gott zu tun. Schon von hier aus deutet sich eine Einheit von 
Selbst-, Nächsten- und Gottesliebe an. 

Dass die Nächstenliebe (einschließlich der Selbstliebe) und die Gottesliebe eins sind, 
bedeutet näher besehen: Wer den Nächsten und sich selbst wahrhaft liebt, liebt schon 
wahrhaft Gott selbst, und wer Gott wahrhaft liebt, liebt schon wahrhaft sich selbst und 
den Nächsten. 

Die Nächstenliebe ist der umfassende, allem anderen Sinn, Richtung und Maß geben
de Grundakt des Menschen. Sie ist sein primärer existentieller und sittlicher Grundvoll
zug, durch den er zu sich kommt und über sich verfügt, sich ganz hat und sich ganz be
gegnet, die gegebene Weltwirklichkeit ganz erreicht und sich ihr gegenüber total richtig 
verhält. Wer den Nächsten liebt, nimmt die Gnade Gottes an, der die Liebe ist, ob er sich 
dessen bewusst ist oder nicht, liebt Gott mit, auch wenn es ihm gerade nicht um Gott 
geht. Wer liebt, tut dies immer auch schon aus Gnade heraus und wächst in dem Maß 

783 Vgl. Herzgsell: Dynamik des Geistes, 301–339. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 171 

in der Gnade, in dem er liebt. Daher ist der Akt der Nächstenliebe auch der primäre Akt 
und „Ort“ der verborgenen Gottesliebe, der einzige Akt, in dem der Mensch nicht nur 
sich selbst und die Welt, sondern auch Gott ganz erreicht. Wer seinen Nächsten, den 
er sieht, nicht liebt, kann auch Gott, den er nicht sieht, nicht lieben.784 Anders gesagt: 
Er kann den unsichtbaren Gott nur ganz lieben, indem er auch, wirklich und aktiv, den 
sichtbaren Mitmenschen liebt. 

Das schließt aber nicht aus, dass es Akte der Gottesliebe gibt, die nicht durch Akte der 
Nächstenliebe vermittelt sind, Akte, in denen sich der Mensch ausdrücklich betend, ver
trauend und liebend an Gott wendet. Trotz ihrer grundsätzlichen Einheit mit der Nächs
tenliebe geht die Gottesliebe über diese hinaus und hat eine eigenständige Bedeutung. 
In ihrer besonderen Gestalt kann sie den Menschen allmählich heilen und von seinem 
Egoismus befreien, kann sie ihm helfen, all die einander scheinbar oder wirklich wider
strebenden Kräfte der eigenen Person zu integrieren. Schließlich kann sie ihn von sich 
wegreißen, ihn in den unermesslichen Abgrund der göttlichen Liebe stürzen und ihn 
von Grund auf verwandeln. In dieser Liebe findet der Mensch Gott, indem er sich in Gott 
verliert. 

Doch auch hier zeigt sich, dass in der Liebe zu Gott die Liebe zum Nächsten und 
zu sich selbst bereits wahrhaft eingeschlossen ist. Denn auch in den Akten „reiner“ Got
tesliebe, wie etwa dem persönlichen Beten, liebt der Beter sich selbst und den Nächsten 
insofern schon wirklich mit, als sich durch das Gebet selbst seine Einstellung zu sich und 
zum Nächsten bessert, so dass er sich in Zukunft selbst mehr annehmen und dem Nächs
ten liebevoller begegnen kann. So wie der Mensch immer in Gott ist, ist er auch immer in 
der Welt und kann sich aus dem Bezug zu seiner Mitwelt, selbst wenn er sich zum Beten 
in die Einsamkeit zurückzieht, nicht lösen. 

Der Mensch besitzt somit eine natürliche und eine übernatürliche Veranlagung zur 
Liebe, genauer gesagt eine natürliche Veranlagung, die immer schon dank der Gnade 
Gottes übernatürlich erhöht ist. Über diese Veranlagung verfügt er nicht, genauso wenig 
wie er über sein Dasein als solches verfügt. Sie ist ihm wie seine bloße Existenz vorge
geben. Gott hat ihn so geschaffen. So wenig sich der Mensch dafür entschieden hat, zu 
existieren, hat er sich entschieden, das Wesen der Liebe zu sein. Da die Liebe sein in
nerstes Wesen, seine Grundbeschaffenheit und Grundbestimmung ausmacht, ist es ihm auch 
nicht möglich, sich ganz und endgültig dagegen zu entscheiden. Das ist ihm höchstens 
abstrakt-theoretisch möglich, wie es ihm auch abstrakt-theoretisch möglich ist, zu den
ken, dass sich seine Eltern nie getroffen hätten und er nicht existieren würde. Existen
tiell kann er nicht wollen, ein nichtgeliebtes und nichtliebendes Wesen zu sein, wie er 
auch existentiell nicht denken kann, nicht zu sein. Auch wenn er sein irdisches Leben 
von sich aus beenden sollte, ist das nicht als eine Grundentscheidung gegen seine exis
tentielle Ausrichtung auf die Liebe aufzufassen, sondern im Gegenteil als eine tragische 
Konsequenz dessen, dass er in seinem Leben zu wenig menschliche Liebe erfahren hat, 
um überleben zu können, obwohl er zur Liebe veranlagt war. Jeder Mensch, wie entstellt 
auch immer er sein mag, sehnt sich in seinem Innersten danach, vollkommen geliebt zu 
werden und vollkommen zu lieben. Diese Sehnsucht kann er nicht auslöschen und kann 

784 Vgl. 1 Joh 4,20. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

auch von keinem sonst ausgelöscht werden. Weil er sich nicht endgültig und ganz ge
gen seine existentielle Veranlagung zur Liebe entscheiden kann, kann er sich auch nicht 
endgültig und ganz gegen Gott entscheiden, der die Liebe ist. Eine endgültige Trennung 
des Menschen von Gott ist daher weder theologisch von Gott her noch existentiell vom 
Menschen her wirklich denkbar.785 

Seiner natürlich-übernatürlichen Veranlagung entsprechend, soll sich der Mensch in 
seinem Leben in der Liebe weiterentwickeln. An diesem Prozess kann man mit Rahner ein 
Reifen und ein Wachsen unterscheiden. Der Mensch findet sich dadurch selbst, dass er die 
vielfältigen, einander widerstrebenden Kräfte seines Daseins in Liebe in sich integriert. 
Indem die Liebe alle Dimensionen des Menschen in sich auf- und hineinnimmt, vervoll
kommnet sie sich selbst. In der vollkommenen Liebe sind alle Kräfte ganz auf Gott aus
gerichtet. Eine solche Liebe kann der Mensch in diesem Leben nicht erreichen, er kann 
nur versuchen, sich ihr anzunähern. Und er kann sie vor allem nicht aus sich erlangen, 
da er in sich selbst keinen Einheitspunkt findet, von dem aus er die auseinanderstreben
de Vielschichtigkeit seines Wesens einen könnte. Die innere Einheit und wahre Identität 
kann ihm nur durch den Anderen zukommen, sei dieser Andere der Mitmensch, sei er 
Gott. Nur durch die Liebe zum Nächsten oder zu Gott kann die vollständige Integration 
des menschlichen Daseins gelingen. Sie allein vermag alles zu umfassen. 

Zum menschlichen Reifungs- und Integrationsprozess gehört das Ausleiden aller Folgen 
fremder sowie eigener Sünden.786 Nicht nur durch fremde, auch durch eigene Schuld, 
durch Fehlentscheidungen aus der Mitte seiner Freiheit heraus, kann der Mensch seine 
eigene (übrige) Wirklichkeit missbrauchen und verbiegen, vergewaltigen und schädigen 
und so sein eigenes Wesen „verbilden“. Die Schuld schlägt sich dann in seinen äußeren 
personalen Schichten nieder und lagert sich darin gewissermaßen ab. Es gilt diese Er
starrungen, Krusten und Rückstände im Äußeren der Person als „konnaturale“, das heißt 
in die Wirklichkeit des Menschen eingegangene Folgen der Sünde auszuhalten und aus
zuleiden. Auch wenn der Mensch in seinem Leben eine innere Umkehr vollziehen soll
te, bleiben diese konnaturalen Folgen zunächst bestehen und können unter Umständen 
nur langsam umgewandelt und aufgearbeitet werden. Aber aus der Mitte seiner Begna
digung heraus ist ihm eine solche Reifung und Reinigung, Integration und Verwandlung 
als Weg der Aufarbeitung der Vergangenheit möglich. Vielfach ist dieser Prozess von Gott 
her schon durch das Leben selbst vermittelt. Durch es baut Gott langsam falsche Haltun
gen ab, die der Mensch schuldhaft aufgebaut hat. Dieser Prozess wird häufig nicht nur 
sehr langsam, sondern auch sehr leidvoll vonstattengehen. Welche Qual, welche unab
sehbare seelische Entwicklung, welche tödlichen Schmerzen eines seelischen Verwand
lungsprozesses können da noch zu bestehen sein, bis das alles anders ist. Ist der Mensch 
jedoch von seinem Egoismus befreit, kommt sein liebendes Wesen zum Vorschein – un
abhängig davon, ob er einen christlichen, einen anderen religiösen oder keinen religiö
sen Glauben hat. 

Die Liebe kann nicht nur im Ausleiden der konnaturalen Folgen eigener und frem
der Sünden reifen, sie kann auch durch die Annahme der Gnade selber wachsen. Genau
er gesagt entsprechen dem Wachsen und Reifen zwei Seiten der Gnade Gottes und der 

785 Bd. 3, Kap. 3.3.4.4. 
786 Kap. 1.3.2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 173 

Heiligkeit. Dem Wachstum der Liebe entspricht die vergöttlichende Seite der Gnade, die 
seinsmäßige Heiligkeit und Heiligung, dem Ausreifen der Liebe die vergebende Seite der 
Gnade, die sittliche Heiligkeit und Reinigung. Im konkreten Leben lassen sich freilich die 
übernatürliche Vergöttlichung und Heiligung einerseits und die Vergebung der Schuld 
und Reinigung andererseits nicht eindeutig voneinander scheiden. Der Mensch soll also 
in seinem Leben mithilfe der Gnade Gottes in der Liebe wachsen und reifen, sich der to
talen und universalen Liebe, der Liebe aus allen Kräften annähern. Er kann immer tiefer 
und existentieller vom Leben Gottes erfasst werden, immer mehr in allen Dimensionen 
seines Daseins von Gott in Anspruch genommen werden, mit der Hilfe und Gnade Gottes 
im Rahmen seiner Möglichkeiten immer mehr ein liebender Mensch werden. Am Ende 
seines Lebens zählt die Liebe, allein die Liebe. 

Mit dem Sündersein auf der einen Seite und mit der Veranlagung zur Liebe und dem 
Begnadetsein auf der anderen Seite sollten Elend und Größe des Menschen im Rahmen 
christlicher Theologie nun hinreichend deutlich geworden sein. 

Literatur 

Johannes Herzgsell: Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen Transzendenz
begriff von Karl Rahner, 2000. 

1.4 Die Auffassung vom Menschen in den anderen Weltreligionen 

Während das Menschenbild des Islams in vielen Teilen mit der jüdisch-christlichen Tra
dition übereinstimmt (Kap. 1.4.1), bedienen sich die fernöstlichen Religionen völlig an
derer Konzepte, um die Wirklichkeit des Menschen zu erfassen. So gilt im Daoismus für 
den Menschen etwa das Ideal des Gleichgewichts zwischen Yin und Yang (Kap. 1.4.2). Im 
Hinduismus (Kap. 1.4.3) sind die Lehren von Purusha (Mensch) und vom Atman (Seele) 
zentral. Im Gegensatz zum Vorhandensein eines Atman lehrt der Buddhismus Anatman 
(Nicht-Selbst): das Nichtvorhandensein einer Seele, das Fehlen eines Selbst im Sinne ei
ner Ich-Einheit (Kap. 1.4.4). Bei allen Unterschieden zwischen den hier besprochenen 
Religionen zeichnet sich aber als Gemeinsamkeit das geistliche Ideal eines selbstlos lieben
den Menschen ab (Kap. 1.4.5). 

Literatur 

Johannes Herzgsell SJ: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter
religiösen Vergleich und Dialog, 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005 - am 14.02.2026, 06:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

