
Das Natürliche und das Künstliche. Zur Vorgeschichte 
der modernen Suche nach dem Leben

Manfred Meyer

I. Husserls,, Krisis“

Wer eine Krise der Moderne konstatiert und sie im Rückgang auf das 
Leben wenn schon nicht zu überwinden, so doch zumindest diagnostisch 
aufzuklären hofft, findet in der Krisis-Abhandlung Edmund Husserls und 
dem dort exponierten Begriff der „Lebenswelt“1 einen nachgerade 
klassischen Bezugspunkt. Und obwohl man Husserl schwerlich eine 
sympathisierende Nähe zur zeitgenössischen Lebens- und Existenz­
philosophie wird nachsagen können,2 steht sein Krisenbewußtsein 
durchaus in enger Beziehung zu dem lebensphilosophisch erhobenen 
Befund einer wachsenden Entfremdung der modernen Kulturmächte von 
jenem Leben, das sie doch rational durchdringen und normieren sollten: 
Auch er beklagt mit Blick auf die modernen Rationalitätsformen einen 
dramatischen „Verlust der Lebensbedeutsamkeit“3 und sucht am Beispiel 
der neuzeitlichen Galileischen Wissenschaft akribisch zu rekonstruieren, 
wie das Projekt rein vernünftiger Sinngebung in einen buchstäblich 
lebensbedrohenden Sinnverlust umschlägt. Im kulturkritischen „Protest 
des Lebens gegen den Geist“4 allerdings erblickt er nicht sowohl die 
Therapie als vielmehr ein bezeichnendes Symptom der Krise. Beruht 

1 Zwar hat Husserl den Terminus nicht „erfunden“, ihm aber die wohl wirkmächtigste 
systematische Ausprägung gegeben. Vor ihm - und offenbar als einer der ersten - 
verwendet Simmel (1912, 13) den Begriff ‘Lebensweit’. Er meint damit freilich nicht 
eine „natürliche“ Welt als Unterlage der kulturellen, sondern die aus symbolischer 
Prägung je eigentümlicher - etwa religiöser - Richtung erwachsenden Weltbilder 
selbst, also ungefähr das, was bei Cassirer dann „symbolische Form“ heißt.

2 Ob es sich um den „Historizismus“ Diltheys handelt (Strenge Wiss., 49 ff.) oder um 
den „transzendentalen Anthropologismus“ (Ideen III, 140), den er seinen „Schülern“ 
Heidegger und Scheier (Krisis, 439) und der „um Vorherrschaft ringenden 
Lebensphilosophie mit [...] ihrer Philosophie der ‘Existenz’“ (Ideen III, 138) ankreiden 
zu müssen glaubt - stets wittert sein Rigorismus ein Verfehlen echter Transzen- 
dentalität und damit neue Zuflüsse einer „skeptischen Sintflut“ (Krisis, 12), die das 
kulturelle Europa zu verschlingen droht. - Dieser massiven Vorbehalte ungeachtet, 
kann Cassirer in einer um 1928 niedergeschriebenen Notiz neben Nietzsche, Bergson, 
Dilthey und Simmel auch Husserl als Repräsentanten einer „Philosophie des Lebens“ 
anfuhren (1995, 238).

3 Krisis, 3.
4 Heinemann, 1929, 157.

289

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch seiner Auffassung nach die Beschwörung antagonistischer 
Spannungen zwischen Leben und wissenschaftlicher Vernunft auf der 
stillschweigenden Übernahme eines positivistischen „Restbegriffs“5 von 
Wissenschaft, dessen naiven Objektivismus es gerade kritisch zu 
befragen und als selbstvergessene Entfremdungsgestalt authentischer 
Vernunft zu entlarven gilt. Irrationalistische Lebensverklärung und 
szientistische Wissenschaftsgläubigkeit entspringen so gleichsam 
derselben Wurzel;6 beide perpetuieren eine aus den Anfängen 
neuzeitlicher Rationalität herstammende verhängnisvolle Entzweiung. 
Habe man erst - wie Husserl es in der „Krisis“ sich vomimmt - in 
geschichtlichen Besinnungen spezifischer Art die hier wirksamen 
Fehlleistungen und Entstellungen begriffen und aufgehoben, dann mache 
der Schein wissenschaftlicher Lebensfeindlichkeit der Einsicht Patz, daß 
die wahre Wissenschaft nichts anderes sei als das zur philosophischen 
Wahrheit gekommene, d. h. als das transzendentale Leben7 selbst.

Doch ist mit dem Befund einer szientistischen Abspaltung und 
Scheinautonomie des objektiven Wissens, die zugunsten seiner 
Reintegration in die Ursprünglichkeit und Totalität des Lebens 
überwunden werden muß, die volle Struktur der von Husserl gemeinten 
Krise noch gar nicht getroffen. Vielmehr treibt die illegitime Unter­
scheidung von Wissenschaft und Leben deren illegitime Identifikation 
unweigerlich hervor: Gerade weil der neuzeitlichen Wissenschaft ihre 
Verwurzelung im leistenden Leben eines subjektiven Konstitutions­
geschehens verborgen bleibt, neigt sie zu einem positivistischen Kult der 
„Tatsachen“, der die verwickelte transzendentale Genesis des objektiv 
„Gegebenen“ überspringt und so das theoretisch-technisch Produzierte 
für die faktisch Vorgefundene Wirklichkeit des Lebens selbst nimmt. Der 
entwurzelten wissenschaftlichen Objektivität korrespondiert die 
Verkennung der Lebenswelt, die „Krisis der europäischen Wissen­
schaften“ entpuppt sich als kollektive Lebenskrise. Husserls Explikation 
dieses epochalen Verdeckungs- und VerwechslungsVorgangs macht in 
entscheidender Weise von einem begrifflichen Kontrast Gebrauch, der 
sein philosophisches Werk seit frühesten Anfängen in mannigfaltigen 

5 Krisis, 6.
6 Vgl. etwa Krisis, 201, wo die „zur Kunst [...] herabgesunkene Wissenschaft“ und „die 

modischen Entartungen der Philosophie in irrationalistische Betriebsamkeiten“ in 
einem Atemzug genannt werden.

7 Die Rede vom „transzendentalen“, „konstituierenden“, „reinen“, „ursprünglichen“ 
Leben tritt beim späten Husserl - etwa in der Krisis und dem 2. Teil der Ersten 
Philosophie, aber auch in den Cartesianischen Meditationen - so auffällig in den 
Vordergrund, daß man versucht ist, geradezu von einer Verlebendigung der 
transzendentalen Dimension zu sprechen.

290

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nuancierungen durchzieht und unverkennbar die alten Dichotomien von 
„physis“ und „nomos“, Natur und Kunst verwandelt Wiederaufleben läßt: 
Auf der einen Seite steht die „Natürlichkeit“ einer „schlichten“, ihre 
Gegenstände in sinnlicher Rezeptivität geradehin präsentierenden 
Erfahrung, auf der anderen die Spontaneität und Mittelbarkeit eines 
Denkens, dessen „künstliche“ Verfahren und symbolische Apparaturen 
ihren Sinn allein im Rückbezug auf jene schlichten Vorgegebenheiten zu 
gewinnen und zu bewahren vermögen.8 Gerät diese Fundierungs­
ordnung, diese Angewiesenheit der „höheren“, fundierten Verstandes­
leistungen auf die „niederen“, fundierenden sinnlichen Akte in 
Vergessenheit, dann drohen die kulturellen Artefakte kraft ihrer 
angemaßten Autonomie und Selbstgenügsamkeit den Status des 
Natürlichen zu usurpieren und jene ursprüngliche Welt zu verdecken, 
deren fortschreitende Entdeckung ihnen aufgetragen war.9

Was immer man nun von der Plausibilität einer Konzeption zu halten 
hat, die in der Lebenswelt letztlich das von allen Kultursedimenten 
gereinigte Fundament einer Schicht auf Schicht bauenden 

8 Schon Husserls erste Buchveröffentlichung, die Philosophie der Arithmetik von 1891, 
ist in ihrer gedanklichen Architektonik entscheidend durch den Gegensatz von 
intuitiver Präsenz und signitiver Mittelbarkeit bestimmt: Den „eigentlichen“ Vielheits­
und Zahlvorstellungen stehen die bloß „symbolischen“ gegenüber, und es fehlt nicht an 
Warnungen vor der Gefahr, über dem „äußerlichen und blinden Prozeß“ (177) 
mechanischer Zeichenmanipulation die Fundierungsleistung des eigentlichen und 
letztlich sinnlichen Vorstellens zu vergessen, d. h. „Zeichen und Sache“ zu 
verwechseln (ebd.). Der Fundus Husserlscher Kulturkritik ist hier bereits beisammen 
und muß in der Folge nur noch transzendentalphilosophisch angeeignet und 
ausgedeutet werden. - Daß die Lebensweltthematik tatsächlich enge Beziehungen zum 
alten Normbegriff der „Natur“ unterhält, verrät sich in vielfältigen terminologischen 
Anklängen. Nicht nur macht Husserl als Gegenstand „schlichter“, ja „schlichtester“ 
Erfahrung die ,,All-natur“, „die pure universale Natur“ (EU, 54, 56 f.) aus; auch jene 
Vorläuferbegriffe, die den Weg zum Konzept der Lebenswelt gebahnt und seine 
Inthronisierung zum Teil als Synonyme überlebt haben, bedienen sich stets des 
Epithetons der „Natürlichkeit“ - das reicht von der „Welt der natürlichen Erfahrung“, 
wie sie dem „natürlichen Auffassen [...] vor der Wissenschaft“ sich darstellt und uns 
„naturgemäß von unten anfangen“ läßt (Ding, 3-7), über die „natürliche Welt“ und die 
„natürliche Einstellung“ des „natürlichen Lebens“ und „Dahinlebens“ (Ideen I, 56, 59) 
bis zur „Natur“ als dem „Gebiet der Lebenswelt“ (Krisis, 461) und der unumwundenen 
Gleichsetzung: „Die Lebenswelt ist die natürliche Welt“ (Ideen II, 325). Wenn als 
Gegenspieler solcher Natur neben einen auf das Konventionelle von Bezeichnung und 
Zeichengebrauch sich kaprizierenden „Nominalismus“ (Arithmetik, 170 ff, 258 f.) 
eine „Technisierung“ tritt, die das authentische Erkennen zur bloßen „Kunst“ und 
„techne“ veräußerlicht (Krisis, 45 ff, 201 ff), dann kann das gleichsam unterirdische 
Fortwirken der um „physis“, „nomos“ und „techne“ kreisenden antiken Problematik 
kaum mehr zweifelhaft sein.

9 Zur Dialektik von Entdeckung und Verdeckung vgl. Krisis, 53.

291

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fundierungsarchitektur erblickt,10 soviel scheint jedenfalls klar, daß 
schon die Sphäre des vorwissenschaftlichen und vormodemen Lebens 
von ungezählten symbolischen Verweisungen und kulturellen 
Sinnesniederschlägen durchsetzt ist; wieso löst dann aber erst die 
neuzeitliche Wissenschaft jene verhängnisvolle Sinnvergessenheit aus, 
die das eigentliche Signum der Krise bildet? Weil offenbar die 
Entfaltung moderner Rationalität - so etwa lautet Husserls Antwort - mit 
einer beispiellosen Verschärfung der Lebensferne, einer radikalen 
Distanzierung sinnlicher Vorgaben und einer nie zuvor gekannten 
Emanzipation aus konkret-situativer Gebundenheit einhergeht. An die 
Stelle „deskriptiver Begriffe“, die das Vage und Fließende anschaulicher 
Gestalttypen morphologisch zu fassen suchen, tritt die absolute Exaktheit 
und Identität mathematischer „Idealbegriffe“, die nur noch als Grenze 
unendlicher Approximationsprozesse konzipierbar und folglich 
„prinzipiell in keiner sinnlichen Anschauung vorfindlich sind“;11 die 
„reale Praxis“ weicht einer „idealen“ des „reinen Denkens“,12 deren 
methodische Übung sich schließlich formalistisch verfestigt und als 
technisierte, nach bloßen „Spielregeln“ verfahrende Zeichen­
manipulation vollends jede lebendige Fühlung zur vorwissenschaftlichen 
Welt einbüßt.13 Diese Hinweise können das Problem indessen nur lösen, 
indem sie zugleich ein neues heraufbeschwören. Je klaffender nämlich 
der Hiat erscheint, der die Wissenschaft vom alltäglichen Leben trennt, 
je schärfer man die Idealität und Artifizialität ihrer Konstrukte 
akzentuiert und mit der „Realität“ und Natürlichkeit des 
Vorwissenschaftlichen kontrastieren läßt, desto unverständlicher muß die 
Möglichkeit einer Verwechslung werden, die das „Ideenkleid“ für den 
Leib selbst nimmt und „für wahres Sein [...], was eine Methode ist“.14 So 
naheliegend dieses Quidproquo bei solchen „symbolischen Formen“ sein 
mag, die aufgrund einer engen Symbiose mit Strukturen anschaulicher 
Leibhaftigkeit an den ontologischen Suggestionen des Sinnlichen 
partizipieren, so abwegig mutet es zugleich für die emanzipierten 
Kreationen wissenschaftlichen Erfindungsgeistes an. Welche kulturelle 
oder vorkulturelle Macht vollbringt die schwindelerregende Illusion

10 Die Sicherstellung eines letzten Substrats der Sinnbildung ist allerdings nur eine der 
Funktionen, die der notorisch vieldeutige Lebensweltbegriff im Rahmen der 
Husserlschen Philosophie zu erfüllen hat; für eine kritische Diskussion einschlägiger 
Fragen siehe etwa Claesges, 1972, Waldenfels, 1985, und Welter, 1986, 77 ff

11 Ideen I, 154 f.; vgl. auch Krisis, 130 ff
12 Krisis, 23.
13 Ebd., 42 ff, bes. 46. - Für die Rede vom leeren „Zeichenspiel“ und seinen 

konventionellen „Spielregeln“ vgl. schon Arithmetik, 172, 238 f.
14 Krisis, 52.

292

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Ontologisierung des bloß Methodischen und verwandelt die 
schwerelosen Schemen „reinen Denkens“ in jenes massive An-sich, das 
ein die Lebenswelt verkennender Objektivismus zu schildern vorgibt? 
Auf der Suche nach Antwort folgen wir der Husserlschen Direktive und 
wenden uns der Geschichte zu, dabei freilich nicht von vornherein und 
ausschließlich an der Innerlichkeit einer intentionalhistorisch zu 
enthüllenden Teleologie,15 sondern ebensosehr an der Äußerlichkeit von 
Texten und Konstellationen interessiert.

II. Galilei und die „Natürlichkeit“ der modernen Ordnungen

Daß keineswegs jedes Projekt vernünftiger Weltauslegung eo ipso den 
von Husserl diagnostizierten resoluten Bruch mit den Strukturen der 
Alltagserfahrung impliziert, kann ein kurzer Blick auf jene Aristotelische 
Wissenschaft verdeutlichen, die nicht zufällig bei den führenden 
Protagonisten der frühneuzeitlichen Philosophie in sonst kaum erreichter 
Einmütigkeit zur Zielscheibe höhnischer Kritik wird. Indem nämlich die 
„episteme“ bei Aristoteles auf eine „empeiria“ zurückbezogen bleibt, die 
noch ganz im Sinne einer Wahmehmen, Begreifen und Tun potentiell 
umspannenden und integrierenden Erfahrenheit, eines vollgültigen 
lebensweltlichen Sichauskennens gedacht ist,16 bewahrt sie allen 
stilisierenden Überformungen und kosmologischen Einheitszwängen 
zum Trotz eine gleichsam sympathetische Nähe zu den Mustern 
alltäglicher Lebensorientierung.17 Solche Kontinuität prägt insbesondere 
die methodologischen Vorstellungen vom wissenschaftlichen Procedere. 
Verständlichkeit etabliert sich hier weder - wie etwa bei Descartes - 
durch eine dramatische Abkehr von den Einflüsterungen der Sinnlichkeit 
noch - wie etwa bei Francis Bacon - durch das von idolischer 
Bevormundung befreite Erfassen möglichst vieler Einzelfälle, sondern 
als ein die vorwissenschaftliche Weltvertrautheit verlängerndes und 
vertiefendes Herausarbeiten eines Allgemeinen, das dem anschaulich 
zugänglichen Besonderen immer schon eingeschrieben und in ihm 

15 Vgl. Krisis, 16: „Wir versuchen, durch die Kruste der veräußerlichten ‘historischen 
Tatsachen’ der Philosophiegeschichte durchzustoßen, deren inneren Sinn, ihre 
verborgene Teleologie, befragend, aufweisend, erprobend.“

16 Vgl. etwa Met., 980b-981b; An. post., 100a; Eth. Nie., 1141b-l 142a. - Dieser um­
fassende Erfahrungsbegriff spiegelt sich in der noch nicht instrumentalistisch 
verkürzten Aristotelischen „phronesis“.

17 Schon Duhem hat auf die enge Solidarität zwischen peripatetischer Physik und der 
„experience de chaque jour“ aufmerksam gemacht (1981, 400 ff.). Vgl. auch Tannerys 
Hinweis „that Aristotle’s System is much more faithful to the world of direct 
Observation than is our modern view“ (1967, 169).

293

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inkarniert ist. Einzelfall und Regel, empirisches Faktum und rationale 
Norm sind in der Aristotelischen „epagoge“ als Verwirklichungsphasen 
des Erkennens noch nahtlos miteinander verknüpft, das „proteron 
physei“ kann - anders als das begriffsgeschichtlich ihm entsprungene 
neuzeitliche Apriori - noch nicht gegen das Aposteriori der konkreten 
Erfahrung gekehrt und ausgespielt werden.18 Und ähnlich fehlt jegliche 
Handhabe, eine bloß sensuelle Passivität durch den radikal heterogenen 
Impetus technischer Erzeugung zu überbieten, solange die menschliche 
„techne“ mimetisch oder als getreulich vollendende Erfüllung an die 
Ordnung der „physis“ gebunden bleibt.19 Die kosmologische Systematik 
des Physisdenkens bewahrt hier den Reflex einer genuin lebens­
weltlichen Verschränktheit von Wahmehmen und Tun. Tatsächlich sieht 
sich das Alltagssubjekt ja nicht mit stummen sinnlichen Beständen 
konfrontiert, denen es als emanzipierter Akteur gewisse Akte einer 
souveränen Freiheit überstülpt; vielmehr findet es sich selbst und seine 
Initiativen stets eingefugt in sehr beredte, perzeptiv-praktisch 
vorstrukturierte Situationen, deren Ansprüche und Direktiven das 
vermeintlich säuberliche Gegenüber von subjektiv produziertem Sinn 
und objektiv konstatiertem Faktum a limine unterlaufen.20 Aus diesem 
Blickwinkel ist die teleologische Orientierung der peripatetischen 
Physik21 nicht länger bloß ein altertümliches wissenschafts­
geschichtliches Fundstück, die politische Lehre von der „physei“ 
bestehenden Polis22 nicht länger ein ideologisch inszenierter 
naturalistischer Fehlschluß, sondern beides profiliert sich als theoretisch 
artikulierter und doktrinal verfestigter Ausdruck der lebensweltlich 
geläufigen Erfahrung, daß Dinge und Menschen gemeinsame Spiele 
spielen, d. h. in verschiedenartigsten Rollen an den Strukturen eines 
kollektiven Lebens partizipieren.

Nicht von ungefähr ist es Galilei, der in Husserls Krisis-Abhandlung 
zur exemplarischen Symbolfigur einer spezifisch modernen Natur­
wissenschaft und ihrer ganz neuartigen Problematik erkoren wird. 

18 Zur „epagoge“ siehe besonders An. post., 99b-100b. - Eine knappe Skizze der 
begriffsgeschichtlichen Transformationen, die von der proteron/hysteron-Unter- 
scheidung des Aristoteles über eine Kontamination mit seiner Lehre von den Beweisen 
„hoti“ und „dioti“ schließlich zu den neuzeitlichen Konzeptionen des Apriori geführt 
haben, bieten Schepers, 1971, und Tonelli, 1971.

19 Phys., 199a-b.
20 Diese Zusammenhänge sind in der Philosophie (Bergson, Scheier, Heidegger, 

Merleau-Ponty), Psychologie (Berliner Schule der Gestalttheorie), Biologie (J. v. 
Uexküll) und Medizin (Goldstein, V. v. Weizsäcker) der letzten hundert Jahre 
vielfältig zur Geltung gebracht worden.

21 Vgl. etwa Phys., 2. Buch, Kap. 7-9.
22 Pol., 1252b-1253a.

294

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während das populäre Klischee Galilei dafür feiert, daß er mit den 
erfahrungsscheuen Spekulationen peripatetischer Buchgelehrsamkeit 
endlich Schluß gemacht und einfach wirklich hingeschaut habe, liegt das 
Bahnbrechende seiner Physik gerade umgekehrt in der dezidierten 
Aufkündigung der Aristotelischen Koalition von lebensweltlicher Schau 
und wissenschaftlichem Begriff. Er könne - so unverblümt spricht 
Salviati im Dialogo die Überzeugung des Autors aus - nicht genug den 
erhabenen Geist jener Theoretiker der täglichen Erdbewegung 
bewundern, „die mit der Lebhaftigkeit ihrer Vernunft den eigenen 
Sinnen so sehr Gewalt angetan haben, daß sie dem, was die vernünftige 
Überlegung ihnen sagte, Vorrang einzuräumen vermochten gegenüber 
dem, was die Sinneserfahrung ihnen an Gegenteiligem auf das 
offenkundigste zeigte.“23 Man versteht die unwillige Verwirrung des 
peripatetischen Gesprächspartners Simplicio, der hier die heiligsten 
Grundsätze seines Aristotelismus geradewegs auf den Kopf gestellt 
sieht.24 In der Tat erinnert diese Galileische Vernunft, die zur 
gewalttätigen Herrin sinnlicher Leichtgläubigkeit berufen ist,25 weniger 
an die „episteme“ des Aristoteles als vielmehr an die Überwältigungs­
und Herrschaftsrhetorik, wie sie manche Platonischen Ausführungen 
zum Verhältnis von Vernünftigem und Sinnlichem durchzieht.26 Statt als 
Stufen von „potentia“ und „actus“ aufeinander bezogen zu sein, finden 
sich Wahrnehmung des Besonderen und Erkenntnis des Allgemeinen zu 
feindseligen Gegenspielern entzweit. Der Sieg der Vernunft wird zum 
Sieg gegen und über die Sinne, und zu danken ist er - wie Galilei in 

23 EN VII, 355; Übersetzung M. M. - Auch Blumenberg (1980) sieht die entscheidende 
Pointe der Galileischen Wissenschaftsauffassung darin, daß hier die „Macht der 
Wahrheit“ sich „als Macht der Vernunft gegen die Anschauung“ wendet (8).

24 Vgl. etwa EN VII, 57: „Aristotile [...] stimb, nel suo filosofare, ehe le sensate 
esperienze si dovessero anteporre a qualsivoglia discorso fabbricato da ingegno 
umano, e disse ehe quelli ehe avessero negato il senso, meritavano di esser gastigati 
col levargli quel tal senso“. - Wie eine genaue Antithese zur Äußerung des Salviati 
liest sich, was Pomponazzi mit Berufung auf Aristoteles ausfuhrt: „[...] quae sensui 
manifesta sunt, a naturali sine ratione aliqua sunt accipienda; [...] si aliquae sunt 
rationes, quae sensui contradicant, quantumeumque sunt validissimafe], sensui et non 
rationi adhibenda est fides.“ (Pomponazzi 1525, 30 vb; zit. nach Keßler, 1994, 42.)

25 Vgl. EN VII, 355: „[...] non posso trovar termine all’ammirazion mia, come abbia 
possuto in Aristarco e nel Copemico far la ragion tanta violenza al senso, ehe contro a 
questo ella si sia fatta padrona della loro credulita.“

26 Siehe etwa Timaios, 70a-71c, wo der muthafte Seelenteil als eine Art Miliz geschildert 
wird, die das angekettete Tier sinnlicher Begehrlichkeit in Schrecken zu halten und 
den Geboten der Vernunft gewaltsam Gehör zu verschaffen hat. Vgl. auch 34b-35a für 
eine kosmologische Parallele. - Wie sehr es gerade diese Gewaltsamkeit ist, die Galilei 
an der Platonischen Erkenntnisauffassung fasziniert, zeigt z. B. seine ausgesprochen 
aggressive Lesart der sokratischen Mäeutik (EN VII, 171).

295

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


charakteristischem Rückgriff auf eine Platonische Metaphorik formuliert
- allein der Erleuchtung durch ein Licht, das heller strahlt als das des 
gewöhnlichen Lebens.27

Man kennt die vielen Stellen, an denen Galilei sich ausdrücklich auf 
Platon beruft und insbesondere die Anamnesislehre zitiert, um die eigene 
Position zu erläutern;28 man kennt indessen auch die äußerst kontroverse 
Diskussion, die seit den klassischen Arbeiten von Burtt, Koyre und 
Cassirer um den vermeintlichen oder wirklichen „Platonismus“ Galileis 
geführt wird.29 30 Es ist hier nicht der Ort für eine Würdigung dieser 
Debatte. Immerhin kann man sich des Eindrucks kaum erwehren, als 
leide die Auseinandersetzung bisweilen unter einer überspitzten und 
allzu rigiden Alternative, die das Verständnis der Galileischen Leistung 
eher behindert denn fordert: Lupenreiner Platoniker oder völlig 
eigenständiger Neuerer - in diesem Netz wird man um die Wende des 
synkretistischen Cinquecento nicht einen einzigen Denker fangen! 
Charakteristisch für das Vorgehen Galileis scheint vielmehr zu sein, wie 
er in einer weithin unplatonischen Wendung zentrale platonistische 
Motive zu Agenzien der wissenschaftlichen Revolution umbildet. So 
wird der Kontrast zwischen körperlicher Welt und idealem Sein, der bei 
Platon als ontologische Unterlage des Gegensatzes von Schein und 
Wahrheit die gesamte Erkenntnisproblematik beherrscht, von Galilei 
kurzerhand auf die durchaus andersartige Differenz zwischen sinnlichem 
Eindruck und mathematisch strukturiertem dinglichen An-sich verlagert
- eine Verschiebung, für die er freilich in der geometrischen 
Elementenlehre des Timaios^ Anhaltspunkte und im Renaissance- 
Platonismus seiner Umgebung Vorbilder finden konnte.  „Methexis“ 
und „chorismos“ spielen nach dieser Umdeutung nicht länger jenseits des 
physikalisch Faßbaren, sie sind zu Dimensionen des naturwissen­
schaftlichen Erfahrungsfeldes selbst geworden und werden von Galilei in 
doppelter Weise methodologisch ausgemünzt. Dem methexis-Motiv fällt 

31

27 EN VII, 355.
28 So z. B. EN VII, 35, 183 f., 217 f.
29 Während Burtt (1932, 40 ff.) vor allem den allgemeinen Einfluß platonischer Motive 

auf die frühneuzeitliche Wissenschaft herausstellt, heben Koyre (1966, 75 ff., 277 ff.; 
1943) und Cassirer (1946; 1967) speziell auf den Platonismus Galileis ab. Eine frühe 
Stimme des Protests ist Strong, 1936.

30 Timaios, 53c ff.
31 Zu denken ist hier besonders an Galileis Pisaner Kollegen lacopo Mazzoni. Für eine 

konzise Darstellung seiner Konzeption sowie weiterer einschlägiger Texte des 
ausgehenden 16. Jahrhunderts vgl. die materialreiche Arbeit von Galluzzi, der ganz in 
unserem Sinne mit der Möglichkeit rechnet, „ehe 1’originalita del contributo galileiano 
va in molti casi individuata non nell’elaborazione di idee nuove, ma nell’uso per fmi 
profondamente diversi di teorie giä precendentemente abbozzate.“ (1973, 45)

296

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Aufgabe zu, zwischen dem sinnlich Manifesten und der 
wissenschaftlich zu enthüllenden authentischen Welt eine sei es noch so 
mittelbare und auf apriorische Flankierung angewiesene Verbindung zu 
wahren, die der „metodo resolutivo“32 sich bei seinem Aufstieg von den 
phänomenalen Effekten zu den intelligiblen Ursachen zunutze machen 
kann. Galileis Methodologie zeigt im Zuge dieses Motivs Anflüge eines 
aristotelischen Konservatismus,33 der dem Sinnlichen eine zwar 
undeutliche, aber doch methodisch zu entschlüsselnde und nicht allein 
dem äußerlichen Diktat der Vernunft entstammende „Sprache“ zubilligt. 
Umgekehrt hat der Gedanke des „chorismos“, den eine berühmte 
Passage des Saggiatore über die Subjektivität nichtgeometrischer 
Qualitäten eindrucksvoll vorfuhrt,34 die Funktion einer Vertiefung und 
Akzentuierung jener Kluft zwischen Phänomen und Sein, die das 
resolutive Verfahren überbrücken soll. Er bildet folglich das Ferment für 
eine Emanzipation begrifflicher und technischer Entwürfe vom 
lebensweltlich Vorgefundenen.35 Dem Scharfsinn der Vernunft treten 
dabei künstliche Apparaturen als gleichsam die natürliche Leiblichkeit 
überbietende „Sinne“ zur Seite, die noch das vermeintlich ureigenste 
Terrain der Natürlichkeit, das sinnliche Erfahren selbst, dem Einbruch 
technisierter Supranaturalität erschließen.36 Erst im Lichte kühner 
theoretischer Antizipationen und unter dem Zwang technischer 
Prozeduren gibt die von Vagheiten und Störeffekten korrumpierte 
Alltagserfahrung ihren Sinn preis37 - so lautet nunmehr die verwandelte 
Maxime einer „Herrschaft der Vernunft“. Das gefügige Aristotelische 
Nachzeichnen weicht einem konstruktivistischen Zugriff, der sich aller 
selbstbewußt-aggressiven Energie zum Trotz als Freilegung eines unter 
sinnlichen Hüllen verborgenen An-sich, als folgsame Lektüre des in 

32 Vgl. z. B. EN VII, 75 f. - Zur Geschichte der Galenischen Unterscheidung zwischen 
resolutiver und kompositiver Methode, die über die aristotelische Schule von Padua an 
Galilei vermittelt worden ist, siehe die umfassende Darstellung von Randall, 1961.

33 Neuerdings hat Wallace (1992), gestützt auf seine Ausgabe früher Galileischer 
Mitschriften von Vorlesungen zur Analytica posteriora, die These entwickelt, Galilei 
sei in logischer und methodologischer Hinsicht stets ein genuiner Peripatetiker 
gewesen. Uns scheint damit nur die eine - und sicherlich die weniger originelle und 
folgenreiche - Seite der Galileischen Wissenschaftsauffassung getroffen zu sein.

34 EN VI, 347-352.
35 Der bei Strong (1936) konzipierte Gegensatz von „procedures“ und „metaphysics“ 

erscheint also insofern irreführend, als das prozedurale Moment der Wissenschaft sich 
nicht zuletzt metaphysikgeschichtlichen Motivationszusammenhängen verdankt.

36 Vgl. die ungemein sprechende Formel eines „senso superiore e piü eccellente de i 
comuni e naturali“ (EN VII, 355) für das astronomische Fernrohr.

37 Zu den „impedimenti ehe alterano e perturbano la semplicissima regola de’ movimenti 
naturali“ und ihrer theoretisch-experimentellen Korrektur vgl. EN VII, 734 ff, ferner 
VIII, 274 ff.

297

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geometrischen Lettern geschriebenen „Buches der Natur“38 präsentieren 
kann. Genau in dieser Verheißung, die revolutionäre Eruption 
menschlicher „poiesis“ mit den ontologischen Garantien des alten 
Kosmos zu verknüpfen, liegt die entscheidende Pointe und anhaltende 
Attraktivität des Galileischen Konzepts. Noch die anstößigste 
Extravaganz seiner Indivisibilienmathematik mit ihrer leichtfertigen 
Beschwörung aktualer Unendlichkeit bleibt vermeintlich Wiedergabe 
physikalischer Wirklichkeit,39 noch die in Aristotelischem Vertande 
„gewaltsamste“ Versuchsanordnung gibt sich als Approximation des 
göttlich gestifteten „ordine del mondo“.40 In der Tat gehört die 
Unterminierung des traditionellen Gegensatzes von „gewaltsamer“ und 
„natürlicher“ Bewegung, von künstlicher Mechanik und eigentlicher 
Physik41 zu den epochemachenden Weichenstellungen der Galileischen 
Wissenschaft. Wenig später wird Descartes mit scheinbarer 
Selbstverständlichkeit schreiben können: „[...] il est certain que toutes les 
regles des mecaniques appartiennent ä la physique, en sorte que toutes 
les choses qui sont artificielles, sont avec cela naturelles.“42 Natürlichkeit 
und Künstlichkeit haben hier erneut zusammengefunden, doch steht 
diese Versöhnung keinesfalls mehr im Zeichen der Mimesis. Vielmehr 
hat insgeheim ein Umsturz der Hierarchien sich angebahnt, der über kurz 
oder lang das Galileische Modell einer kosmischen Eingemeindung des 
Inventorischen zu sprengen droht: Anstatt den ontologischen Normen der 
Natur unterstellt zu sein, sind die rational kalkulierten und ins Werk 
gesetzten Möglichkeiten menschlichen Herstellens im Begriff, ihrerseits 
in den Rang einer Norm aufzusteigen, an der das Wesen der „physis“ 
sich fortan messen lassen muß.

38 Für dieses berühmte Motiv vgl. etwa EN VI, 232, VII, 27, und V, 190.
39 Besonders explizit ist hier Galileis Auseinandersetzung mit Antonio Rocco (EN VII, 

745 ff.).
40 EN VII, 700.
41 Zum geschichtlichen Hintergrund und Wandel dieses Gegensatzes vgl. Krafft, 1967.
42 AT IX, Teil 2, 321 f.; Orthographie modernisiert. - Dem faszinierenden Umwertungs­

prozeß im Verhältnis von Natürlichem und Künstlichem kann an dieser Stelle leider 
nicht detailliert nachgegangen werden. Welche originellen begrifflichen Kreuzungen 
hier möglich und wirksam waren, zeigt sich z. B. bei Ficino, der zunächst die je 
besondere Kunstfertigkeit der Naturdinge schildert („Elementa quam artificiose situm 
repetunt suum. Quanta geometriae arte rectam lineam in ascensu servant atque 
descensu“ etc.), um dann das Menschengeschlecht als den universellen Inhaber all 
jener in der Natur auf spezialisierte Gattungen verteilten Künste zu feiern, als 
kollektives Abbild gleichsam des individuellen göttlichen Allkünstlers: „[...] oportet 
omnes rationali hominum speciei artes innasci, postquam singulae innatae sunt singulis 
irrationalium speciebus [...] Omnes ergo in unica rationali hominum specie colliguntur, 
licet per singulos dividantur [...] Cunctae denique in uno singulari Deo“ (Theol. plat., 
lib. XI, cap. 5; II, 129).

298

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die eingangs gestellte Frage, wie es angesichts des dezidiert 
artifiziellen und inventorischen Charakters des begrifflichen und 
apparativen Arsenals neuzeitlicher Wissenschaft zu der bei Husserl 
diagnostizierten ontologischen Suggestion, jener die Lebens weit 
objektivistisch verdeckenden Verwechslung von „wahrem Sein“ und 
„Methode“ überhaupt kommen könne, hat jetzt eine erste Antwort 
gefunden. Tatsächlich entspringen ja die präzedenzlosen poietischen 
Potentiale, die der von Galilei auf den Weg gebrachten Wissenschaft 
methodisch inhärieren und technologisch nachfolgen, nicht einer 
abrupten Verabschiedung der Metaphysik, sondern ihrer die 
Bedeutungen verschiebenden und neu arrangierenden Reinterpretation. 
Nun haben aber die metaphysischen Schemata mit ihrer engen 
Verschränkung von Sein und Sollen genuin lebensweltliche Strukturen 
bewahrt; das Sein ist hier nicht zur nackten Vorhandenheit verstummt, 
vor der Sinn und Ordnung nur als Erfindungen noch denkbar bleiben, es 
ist vielmehr als eine die menschlichen Möglichkeiten einbegreifende 
Maßgabe, als Vorzeichnung einer Gestalt möglichen Lebens gedacht. 
Die vormodeme Metaphysik kann so als ein Vermittler fungieren, der 
das wissenschaftliche Projekt radikaler Objektivierung paradoxerweise 
an der ontologischen Aura des Präobjektiven teilhaben und zum Erben 
einer auf den metaphysischen Begriff gebrachten „Natürlichkeit“ werden 
läßt. Ebenjene gedanklichen und handgreiflichen Energien, die den alten 
Kosmos mit seiner „sprechenden“ Ordnung emanzipatorisch zu sprengen 
sich anschicken, finden unverhofft kosmischen Unterschlupf. Es wirkt 
wie die feierliche Besiegelung dieser merkwürdigen Allianz, wenn 
Galilei die berühmte Sapientia-Stelle von dem alles nach Maß, Zahl und 
Gewicht ordnenden Weltbaumeister43 mit der auf Augustinus zurück­
gehenden Metapher eines ,3uches der Natur“44 in seinem Bild des 
mathematischen Weltbuches45 zusammenfuhrt.

43 Sap. 11, 21; vgl. Galileis direkte Bezugnahme EN IV, 52. - Zu der auf diese Stelle 
zurückgehenden ikonographischen Tradition eines durch das Attribut des Zirkels 
kenntlich gemachten Geometergottes siehe. KJibansky/Panofsky/Saxl, 1990,478.

44 Vgl. etwa Ennarat. in Ps., Sp. 518 (Ps. XLV): „Liber tibi sit pagina divina, ut haec 
audias: über tibi sit orbis terrarum, ut haec videas. In istis codicibus non ea legunt, nisi 
qui litteras noverunt: in toto mundo legat et idiota.“ - Nobis (1971) verweist für die seit 
dem Mittelalter weit verbreitete Metapher der beiden göttlichen Bücher (Heilige 
Schrift und Natur) pauschal auf den großen Genesiskommentar des Augustinus (De 
Gen. ad litt.). Blumenberg (1981) und Böhler (1981) übernehmen diese Angabe, ohne 
sie zu präzisieren oder das Zitat im Wortlaut zu bieten; Mittelstraß (1980) nennt im 
Literaturverzeichnis ebenfalls den Genesiskommentar, während Rothackers (1979) 
umfangreiche Materialsammlung zur Metaphemgeschichte ihn nicht erwähnt. Wir 
selbst haben die Stelle nicht ausfindig gemacht.

45 Siehe oben, Anm. 23.

299

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freilich belehrt nicht erst ein Blick auf die Entwicklung der folgenden 
Jahrhunderte, daß der stilbildende Kompromiß zwischen einer 
Entfesselung theoretisch-technischer Kreativität und deren gleichzeitiger 
Rückbindung an den Schöpfungsplan eines Geometergottes an Grenzen 
der Belastbarkeit stößt; schon bei Galilei selbst zeigen sich 
unübersehbare Spannungen und Verwerfungen. So ist er einerseits 
durchaus verschwenderisch mit den Superlativen einer traditionellen 
Kosmosverehrung: Als Werk des höchsten Künstlers ist der „mondo“ 
selbstverständlich „perfettissimo“46, „proporzionatissimo“47, „ordinatis- 
simo“48. Das alles hält sich im Rahmen eines nicht zufällig kognitive und 
ästhetische Aspekte verschmelzenden Ideals harmonischer Ordnung und 
struktureller Transparenz, wie es bei Alberti und anderen Renaissance- 
Autoren im Begriff der „concinnitas“ terminologisch fixiert49 und von 
Galilei keineswegs bloß methodologisch - als Maxime menschlicher 
Hypothesenwahl -, sondern durchaus ontologisch - als Maxime göttlicher 
Schöpfung - verstanden wird.50 Dieses Schema einer auf das menschliche 
Erkennen Rücksicht nehmenden Welt und einer in die Architektonik der 
Welt grundsätzlich eingeweihten, dem göttlichen Erkennen zumindest 
„intensive“ ebenbürtigen menschlichen Vernunft51 spielt für die 
Galileische Wissenschaftsauffassung vor allem unter dem Stichwort der 
„Einfachheit“ eine entscheidende Rolle. Indem nämlich zur 

46 EN VII, 38.
47 Ebd., 27.
48 Ebd., 43.
49 Zu diesem Begriff, in dem die antik-mittelalterlichen Motive der „symmetria“ und des 

„ordo“ fortwirken, vgl. etwa Alberti, De re aedif., lib. IX, cap. 5, 815: „Die Schönheit 
ist eine gewisse Übereinstimmung und ein Zusammenklang der Teile zu einem Ganzen 
gemäß einer bestimmten Zahl, Proportionalität und Ordnung, so wie es die 
Concinnitas, d. h. das absolute und oberste Naturgesetz fordert.“ (Übersetzung nach 
Panofsky, 1989, 28) - Die wissenschaftliche Relevanz solcher Ordnungsideale belegt z. 
B. der von Copemicus an seine Vorgänger gerichtete Vorwurf, sie hätten es nicht 
vermocht, „mundi formam ac partium eius certam symmetriam“ herauszufinden - 
anstatt sich zu einem wohlproportionierten Ganzen nach Art des menschlichen Leibes 
zu fugen, brächten die Teile in ihren Systemen bloß ein zusammengestücktes 
Monstrum hervor (De revolutionibus, 70/72). Man sieht, wie ungebrochen hier eine der 
alten Kosmosspekulation entstammende organologische Metaphorik fortlebt, die noch 
Galilei von der Sonne als der Seele und dem Herzen des Universums sprechen läßt 
(EN V, 345). Zum Schicksal dieses Paradigmas in der romantischen Naturforschung, 
die sich dem wissenschaftlichen mainstream gegenüber bereits in prägnanter 
Opposition weiß, vgl. Köchy, 1997.

50 Erst bei Hobbes hat die „concinnitas“ als Merkmal physikalischer Gegenstände 
ausgespielt und ist zur Qualifikation physikalischer Theorien geworden: Von zwei 
empirisch gleichwertigen Hypothesen adoptiere man jene, die das betrachtete 
Phänomen „concinnius“ erklärt (OLI, 351 f.).

51 EN VII, 128 f.

300

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vollkommenheit des Kosmos unter anderem der Verzicht auf unnötige 
strukturelle Komplikationen gehört, kann der Naturforscher bei seiner 
Entzifferung des Weltbuches auf die je einfachste Lesart vertrauen und 
braucht sich nicht im Labyrinth hypothetisch entbundener Möglichkeiten 
zu verlaufen.52 Doch unversehens stößt man auf Gegenströmungen. Wo 
immer nämlich die peripatetische Physik ihrerseits auf die strukturelle 
Exzellenz gewisser arithmetischer oder geometrischer Konstellationen 
Bezug nimmt, wird Galilei zum erbitterten Kritiker.53 Im Zuge der 
hitzigen Auseinandersetzung, die nach seiner Entdeckung von 
„Mondbergen“ um die Frage der vollkommenen Kugelgestalt der 
Himmelskörper entbrennt, tritt der zentrale Gesichtspunkt dieser Kritik 
mit aller Klarheit zutage: „Ebenso groß wie häufig erscheint mir der 
Fehler, den viele Menschen begehen, indem sie ihr Wissen und 
Verstehen zum Richtmaß für das Verstehen und Wissen Gottes machen 
wollen, so als sei allein das vollkommen, was sie als vollkommen 
begreifen. Ich aber sage im Gegenteil, daß die Natur andere 
Vollkommenheiten kennt, die wir nicht zu verstehen vermögen, ja die 
wir eher für Unvollkommenheiten halten würden.“54 Die menschlichen 
Vollkommenheitszuschreibungen sind hier zu ontologisch irrelevanten 
Präferenzen herabgesunken, in denen nicht sowohl die Ordnung des 
Kosmos als vielmehr die Beschränktheit der endlichen Vernunft sich 
ausspricht. So hat Gott, unserer Vorliebe für möglichst einfache rationale 
Proportionen ungeachtet, die Bewegungen der Himmelssphären „ohne 
jede Rücksicht auf das von uns begriffene Ebenmaß nach Proportionen 
eingerichtet, die nicht nur inkommensurabel und irrational, sondern 
unserem Intellekt völlig unfaßbar sind.“55 Es ist offenkundig, daß dieser 

52 Vgl. etwa EN VII, 142 f.; VIII, 197.
53 Ein Beispiel liefert die Polemik gegen die vermeintliche Vollkommenheit gewisser 

Zahlen (EN VII, 35).
54 EN XI, 149; Übersetzung M. M.
55 Ebd.; Übersetzung M. M. Vgl. auch EN V, 316: Die Natur kümmere es nicht, „ehe le 

sue recondite ragioni e modi d’operare sieno o non sieno esposti alla capacita degli 
uomini“.- Bisweilen stellt Galilei einen Zusammenhang her zwischen dieser 
„Deontologisierung“ der Vernunft und dem Motiv der göttlichen Allmacht, dem 
bekanntlich in nominalistischen Erörterungen zur „potentia Dei absoluta“ zentrale 
Bedeutung zukommt. Würde er gefragt - so fuhrt beispielsweise Salviati im Dialogo 
aus -, ob auf dem Mond ähnliche Dinge wie bei uns oder ganz andersartige entstehen, 
„io direi sempre, differentissime ed a noi del tutto inimmaginabili, ehe cosi mi pare 
ehe ricerchi la ricchezza della natura e l’onnipotenza del Creatore e Govematore.“ 
Sagredo stimmt zu: „Estrema temerita mi e parsa sempre quella di coloro ehe voglion 
far la capacita umana misura di quanto possa e sappia operar la natura“ (EN VII, 
126 f.). - Der hier nahegelegten These, daß erst die spannungsreiche Interferenz 
platonistischer und nominalistischer Elemente die moderne objektive Wissenschaft als 

301

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedankengang nicht allein einzelne Positionen der aristotelischen 
Physik, sondern das gesamte, auch von Galilei in Anspruch genommene 
Konzept einer zweckhaft-harmonischen Abstimmung zwischen 
Vemunftmöglichkeiten und Weltbau zu revidieren droht. Wenn das 
„avere una figura perfetta“ einem bloßen „avere perfettamente una 
figura“ Platz macht, das durch die Gestalt eines mit dem Hammer aufs 
Geratewohl zerschlagenen Steines ebenso angemessen exemplifiziert 
wird wie durch das „perfekte“ Ebenmaß einer Kugel;56 wenn die 
Fixsterne, statt in ihrer Verteilung den Ordnungsidealen irdischer 
Baumeister zu entsprechen, vielmehr wie von der „Hand des Zufalls“ 
regellos am Himmel verstreut erscheinen57 - dann sind das untrügliche 
Indizien dafür, daß in das Verhältnis des Menschen zu seiner Welt eine 
irritierende Fremdheit und Disproportionalität sich eingeschlichen hat. 
Auf die mathematische Idealarchitektur des Kosmos fallen die ersten 
Schatten einer unheimlichen Kontingenz.

Angesichts dieser Diskrepanz zwischen menschlichen und göttlich­
natürlichen Ordnungsbegriffen wird die Frage drängend, welchen Sinn 
die Bevorzugung „einfacher“ Erklärungen überhaupt noch haben kann. 
Galileis Antworten zeigen einen Zwiespalt, der erneut helles Licht auf 
die ambivalente Orientierung der frühneuzeitlichen Wissenschaft wirft. 
Einerseits wagt er zumindest ansatzweise einen nunmehr eigentlich 
naheliegenden und doch revolutionären Schritt. Anstatt den 
wissenschaftlich privilegierten Status gewisser Strukturen aus ihrer 
vermeintlich ontologischen Dignität abzuleiten, bezieht er ihn vielmehr 
auf die Rolle, die sie im Rahmen der poietischen Möglichkeiten des 
Menschen spielen: Die Kugel - so fuhrt Salviati im Dialogo aus - ist als 
einfachste („semplicissima“) zugleich die „leichteste“ („facilissima“), 
d. h. am einfachsten herstellbare körperliche Form; sie nimmt unter den 
Raumgestalten dieselbe Stellung ein, wie der Kreis unter den ebenen 
Figuren, und genau dieses Optimum an Erzeugbarkeit hat die 
Mathematiker bewogen, die Kreiskonstruktion unter die Postulate der 
Geometrie aufzunehmen.58 Diese Aufwertung der technischen Erzeugung 
findet ihr Pendant in definitionstheoretischen Überlegungen, die 
gegenüber der ontologischen Prätention Aristotelischer Wesens­
definitionen vehement auf die völlige Freiheit nominaler Festsetzungen 

paradoxes Projekt einer rationalen Ordnung des Außerrational-Faktischen hat möglich 
werden lassen, können wir an dieser Stelle nicht weiter nachgehen.

56 EN VII, 235 f.; vgl. auch EN XI, 149.
57 EN XI, 150: „[...] Iddio, quasi ehe con la mano del caso le [stelle fisse] habbia 

disseminate, pare a noi ehe senza regola, simmetria o eleganza alcuna le habbia 
sparpagliate.“

58 EN VII, 235 f.

302

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pochen.59 Während von hier aus eine konsequent operationalistischen 
und konventionalistischen Linien folgende Wissenschaftsauffassung, wie 
sie wenig später von Hobbes ausgearbeitet wird,60 durchaus möglich 
erscheint, hält Galilei andererseits unbeirrt an einer ontologischen Lesart 
der „lex parsimoniae“ fest - die Natur selbst verfährt ökonomisch61 - und 
erhebt für die von ihm gewählte Definition der beschleunigten 
Bewegung ganz selbstverständlich den Anspruch eines „cum essentia 
motus naturaliter accelerati congruere“62 - das „Fallgesetz“ ist keine 
methodisch installierte Norm zur Systematisierung von Naturphäno­
menen, sondern die durch äußerlich-akzidentelle Störeffekte lediglich 
verschleierte „semplicissima regola“63 der Natur selbst.

Die skizzierte Reinterpretation der Metaphysik hat eine tiefe 
Ambivalenz heraufbeschworen: Sie sucht den Konstrukten der neuen 
Wissenschaft die ontologische Beglaubigung des alten Seins zu 
verschaffen und führt doch zugleich in eine derart prinzipielle 
Emanzipation begrifflicher Setzung und technischer Erfindung, daß ein 
instrumentalistisches Theorieverständnis zwar nicht unumgänglich, aber 
doch eigentlich naheliegend und auf eine vielleicht beunruhigende Weise 
verführerisch erscheinen muß. Wenn daher Galilei und andere 
zeitgenössische Protagonisten der Kopemikanischen Astronomie mit - 
wie sich zeigen sollte - keineswegs risikoloser Entschiedenheit auf einer 
realistischen Deutung des Heliozentrismus bestehen und die etwa im 
berühmten Osiander-Vorwort formulierte Position, es handle sich um 

59 Siehe etwa EN IV, 631: „Sappiate, [...] ehe l’esplicazioni de’ termini son libere, e ehe 
in potesta d’ogni artefice il circoscrivere e definire le cose, circa le quali egli si 
occupa, a modo suo, ne in ciö puö mai cader errore o fallacia alcuna“. Vgl. auch EN 
VIII, 198: „[...] fuor di ragione mi opporrei a questa o ad altra definizione ehe da 
qualsivoglia autore füsse assegnata, essendo tutte arbitrarie“. - Bemerkenswert ist der 
enge Zusammenhang zwischen Definieren und Herstellen - dem handwerklichen des 
„artifice“, dem idealen des kurvenerzeugenden Geometers (ebd., 197) -, den beide 
Stellen zum Ausdruck bringen. Hier liegen unverkennbar Keime für die 
operationalistische Wendung, die Hobbes der Erkenntnisproblematik geben wird.

60 Vgl. dazu ausführlich Meyer, 1992, wo auch die ontologischen „Widerhaken“ selbst 
der Hobbesschen Konzeption thematisiert werden.

61 EN VII, 143: „[...] la natura [...] per comun consenso, non opera con l’intervento di 
molte cose quel ehe si puö fare col mezo di poche“. - Galileis „Einfachheit“ 
unterscheidet sich also grundlegend von „Ockham’s razor“ - daß Gott (und folglich die 
Natur) durchaus nicht „sparsam“ vorgeht, ergibt sich für Ockham schon aus der durch 
das Omnipotenzprinzip gesicherten „propositio famosa theologorum ‘quidquid Deus 
producit mediantibus causis secundis, potest immediate sine illis producere et 
conservare’.“ (Quodl., q. 6, 604 f.)

62 EN VIII, 197.
63 EN VII, 734.

303

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloß zweckdienliche, die Phänomene rettende Hypothesen,64 als üblen 
Verrat an der wissenschaftlichen Sache empfinden,65 dann reicht zur 
Erklärung dieser auffälligen Bestimmtheit und kollektiven Einhelligkeit 
die bisher angeführte prekäre Kontinuität metaphysischer Schemata 
offenbar nicht aus. Tatsächlich gesellt sich zu dem bislang studierten 
„generativen“ Zusammenhang von Metaphysik und Wissenschaft66 ein 
„polemischer“ - es ist, als ob die ontologische Prätention des 
aristotelischen Establishments im Sinne eines argumentativen „similia 
similibus“ nur durch eine konkurrierende ontologische Prätention 
gestürzt werden könne.67 Um der an dieser Stelle wirksamen kulturellen 
Mechanismen ansichtig zu werden, gilt es zunächst den prima facie 
paradoxen historischen Tatbestand aufzuklären, daß es ausgerechnet die 
ontologisch verankerte antike und mittelalterliche Wissenschaft ist, die 
das von Galilei und seinen Mitstreitern entsetzt zurückgewiesene 
Konzept eines ontologisch irrelevanten, allein durch die prognostische 
Leistungsfähigkeit und kalkulatorische Einfachheit seiner Setzungen 
ausgezeichneten „Wissens“ bereithält. Zugrunde liegt hier eine 
Entwicklung, die bereits in der Antike einsetzt und deren Motor die 
wachsende Spannung und Inkongruenz zwischen zwei den 
astronomischen Theorien gleichermaßen abverlangten Qualifikationen 
ist, ihrer metaphysischen Prinzipientreue oder Ordnungskonformität 
einerseits und ihrer empirischen Angemessenheit oder Erfahrungs­
konformität andererseits. So lassen die Aristotelischen Grundsätze für 
die ontologisch makellose Himmelsregion ausschließlich makellose 
Bewegungen, d. h. gleichförmige Kreisbewegungen um den 
Weltmittelpunkt zu, in dem sich nach Maßgabe der Lehre vom 

64 Copemicus, De revolutionibus, 60: „Neque enim necesse est, eas hypotheses esse 
veras, immo ne verisimiles quidem, sed sufficit hoc unum, si calculum observationibus 
congruentem exhibeant“.

65 Für charakteristische Stellungnahmen vgl. etwa Bruno, Opere I, 150 ff.; Kepler, Opera 
I, 238 ff; Galilei, EN V, 351 ff. - Geschichtliche Überblicke zur Entwicklung der 
Maxime eines „sozein ta phainomena“ bieten Duhem, 1969, und Mittelstraß, 1962; 
speziell über die Hypothesenauffassung in der frühen Neuzeit unterrichtet Blake, 1960.

66 Schäfer spricht in Fortführung Popperscher Gedanken von der „wissenschafts­
generativen Funktion der Metaphysik“ (1974, 81 ff). Wir haben hier indessen nicht in 
erster Linie die Übernahme spezifischer metaphysischer Konzepte als Keme 
wissenschaftlicher Theoriebildung, sondern einen metaphysisch induzierten 
prinzipiellen ontologischen Umbau im Blick.

67 Bekanntlich hat Feyerabend (1986) die propagandistischen Züge des Galileischen 
Feldzuges gegen den Aristotelismus besonders hervorgehoben. Uns geht es freilich - 
ceterum censeo! - nicht einfach um die propagandistisch forcierte Ablösung einer 
Theorie durch eine andere, sondern um die viel grundsätzlichere Durchsetzung einer 
völlig neuartigen Form von Theorie und der mit ihr verknüpften ontologischen (und 
letztlich: antiontologischen) Optionen.

304

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


natürlichen Ort der Elemente die ruhende Erde befindet. Aristoteles 
selbst hat diesen Forderungen mit seinem im Anschluß an Eudoxos und 
Kalippos entwickelten System homozentrischer Sphären68 zu genügen 
versucht, das sich jedoch aufgrund von Beobachtungsdaten schnell als 
korrekturbedürftig erwies. Im Rahmen der Aristotelischen Vorgaben 
schien die erforderliche Anpassung indessen nicht zu gelingen; statt 
dessen sah man sich seit Apollonios und Hipparchos genötigt, von 
Exzentem und Epizykeln, also metaphysisch strenggenommen 
unzulässigen Bewegungsformen Gebrauch zu machen69 - die Schere 
zwischen einer ontologisch anspruchsvollen „physikalischen“ und einer 
nur noch an ihrer kalkulatorischen Effizienz gemessenen 
„mathematischen Astronomie“70 begann sich zu öffnen, und die Auf­
deckung der empirischen Äquivalenz von Exzenter- und Epizykel- 
annahme, der Unterbestimmtheit astronomischer Theorien also leistete 
einer Auffassung weiteren Vorschub, die in den geometrischen 
Himmelsarchitekturen nur noch nützliche Fiktionen erblickte.71 Schon 
diese grobe Skizze läßt deutlich werden, daß die historisch erste 
Ausarbeitung eines instrumentalistischen Theorieverständnisses gerade 
nicht im Zeichen eines metaphysikkritischen „Positivismus“ erfolgt, 
sondern umgekehrt auf den Vorrang der metaphysisch fixierten 
Seinsordnung gegenüber gewissen erfahrungswissenschaftlichen 
Veranstaltungen abzielt. Die im Kontrast von physikalischer Wahrheit 
und astronomisch-geometrischer Nützlichkeit durchscheinende Hierar­
chie von „physis“ und „nomos“ hat hier die Aufgabe, die aristotelische 
Metaphysik im Angesicht ihrer empirischen Insuffizienzen aufrecht­
zuerhalten und den Kosmos als „natürliche“ Ordnung gegen eine 
Korrosion durch menschliche Künstlichkeiten zu schützen - der Riß 
zwischen physikalischer und mathematischer Astronomie verhindert 

68 Met., 1073b-1074a.
69 Die fortdauernde Insistenz auf gleichförmigen - oder durch Einführung von ,Aus­

gleichspunkten“ als gleichförmig ausgegebenen - Kreisbewegungen zeigt freilich, daß 
hier allenfalls eine ,Aufweichung“ metaphysischer Vollkommenheitsideale und mit­
nichten eine rückhaltlose ontologische Neutralisierung stattfindet. - Für eine einfache 
Darstellung mathematischer Details vgl. Dijksterhuis, 1983, 61 ff.

70 Der locus classicus für diese Unterscheidung ist Simplikios, In phys., 291 f.
71 Mit der Repristination des Aristotelismus im 12. und 13. Jahrhundert gewinnt das 

Problem an Schärfe. Während Averroes energisch auf die Ausarbeitung einer die 
peripatetischen Vorgaben strikt beachtenden Astronomie dringt und sich Alpetragius 
tatsächlich an einer neuen Variante des Systems homozentrischer Sphären versucht 
(vgl. Duhem, 1969, 28 ff.; Dijksterhuis, 1983, 235 ff), beläßt es Thomas beim 
Ausdruck der Hoffnung, daß „forte secundum aliquem alium modum, nondum ab 
hominibus comprehensum, apparentia circa stellas salvantur.“ (In lib. de Caelo, lib. II, 
lect. 17; 226).

305

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichsam die sehr viel schmerzhaftere Zerreißung der Metaphysik 
selbst. Im Lichte der von Lakatos entwickelten Methodologie72 könnte 
man die metaphysischen und physikalischen Prinzipien des Aristoteles 
als den „harten Kem“ eines wissenschaftlichen Forschungsprogramms 
auffassen, das die im Bereich der Astronomie auftretenden Anomalien 
nicht durch progressive oder degenerative Problemverschiebungen und 
erst recht nicht durch eine positive Heuristik verdaut, sondern seinen 
Kem mit einem schützenden Puffer aus zwar heterodoxen, kraft einer 
pauschal degradierenden Konventionalisierung ihrer Virulenz jedoch 
beraubten astronomischen Hypothesen umgibt. Freilich läßt sich aus 
wissenschaftstheoretischer Sicht schwerlich eine sterilere Strategie der 
Immunisierung denken. Wenn eine solche Konstellation die Jahrhunderte 
überdauern, ja im Zuge des hochmittelalterlichen Aristotelismus wahre 
Triumphe feiern konnte, dann liegen die Gründe dafür sicher nicht in 
einem besonders kreativen Wechselspiel von „hard core“ und „protective 
beit“. Nicht als eine höchst effektive Maschinerie zur Produktion von 
„empirischem Gehalt“, sondern als ein Schema individueller und 
kollektiver Lebensorientierung hat die peripatetische Kosmologie 
überdauert;73 hier - wenn irgendwo - liegt ihre „Wahrheit“, und gegen­
über der normierenden Kraft solcher Wahrheit verfallen die 
geometrischen Konstruktionen der Astronomie einer bloß zweitrangigen 
„Nützlichkeit“.

Der mit so großem Nachdruck erhobene ontologische Anspruch der 
frühneuzeitlichen Wissenschaft wird jetzt leicht verständlich. Hätte doch 
ein unumwundenes instrumentalistisches Eingeständnis geradewegs jene 
subalterne Stellung zur alten Metaphysik bekräftigt, die es zugunsten 
einer Entfesselung ganz neuartiger und schier unendlicher Möglichkeiten 
und Energien zu überwinden galt. Sollte die moderne Mobilisierung und 
Verflüssigung des Lebens gelingen, sollten die Entstaltungstendenzen74 
nicht als wohlumhegte Enklave in den Rahmen einer vormodemen 
Lebensform gebannt bleiben, dann durfte die Wissenschaft sich nicht mit 
der Freiheit einer harmlosen „Spielerei“ zufriedengeben, sondern mußte 
als „ernsthafter“ Konkurrent, d. h. selbst als metaphysisch artikulierte 

72 Lakatos, 1974.
73 Wenn die Ordnung der Planetensphären zum kosmisch inkarnierten Repräsentanten 

einer Fülle analoger Hierarchien der Engel, der Tugenden, der Seelenvermögen etc. 
wird, dann ist das folglich weniger Resultat phantastischer Verstiegenheit als vielmehr 
plastischer Ausdruck einer lebensstrukturierenden Relevanz.

74 Mit dem treffenden Terminus der „Entstaltung“ hat bereits Stephan Otto einen etwa 
bei Cusanus, Ficino und Bruno greifbaren Grundzug mancher Renaissancephilosophien 
charakterisiert (1986, 305).

306

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensform auftreten.75 Genau in dem Maße also, wie Technisierung und 
Konventionalisierung ihr Werk einer Entbindung von Potentialitäten 
wirklich radikal und universell vollbringen wollten, hatten sie ihr Wesen 
zu verbergen und sich als „wahres Sein“ auszugeben - nur im Gewände 
der Ontologie konnten „nomos“ und „techne“ ihrer traditionellen 
Subordination gegenüber dem Sein entgehen und den Spieß gleichsam 
umdrehen.76

Daß wir es hier mit einem epochalen Schwellenphänomen von großer 
struktureller Allgemeinheit zu tun haben, soll ein abschließender 
Seitenblick auf einen exemplarisch herausgegriffenen Aspekt der 
Ökonomiegeschichte zumindest andeuten.77 Wir betreten damit 
keineswegs eine völlig heterogene Sphäre, die dem bisher untersuchten 
Feld wissenschaftlich-technischer Unternehmung äußerlich angestückt 
werden müßte. Hinweise auf die innere Zusammengehörigkeit beider 
Bezirke gibt es vielmehr zuhauf - man denke etwa an die soziologische 
These, daß hinter der Durchsetzung der neuen Wissenschaft wie der 
kapitalistischen Wirtschaftsgesinnung dasselbe kalvinistisch-puritanische 
Milieu als Träger gestanden habe;78 an Gehlens Konzept der 
„Superstruktur“, des unauflöslichen Funktionszusammenhangs also von 

75 Das Aufbegehren gegen die Qualifikation der neuen Astronomie als eines bloßen 
„Spiels“ durchzieht viele Äußerungen der frühen Kopemikaner; vgl. etwa Kepler, 
Opera I, 238 f.: „In descriptione hypothesium sic loquitur Ursus, quasi non ad aliud 
comparatae essent hypotheses, quam ad ludos hominibus faciendos [...] Cum in omni 
disciplina tum in astronomia quoque, quae concludendo lectorem docemus, ea serio 
facimus, omnino ludos non agitantes.“ Indem fortan mit dem Hypothetischwerden des 
Lebens tatsächlich ernst gemacht wurde, haben diese Formeln ihre abgründige 
Wahrheit.

76 Es bestätigt die These vom wesentlich polemischen Hintergrund des frühneuzeitlichen 
„Realismus“ und beleuchtet zugleich die Logik der Auseinandersetzung, wenn der 
Antikopemikaner Clavius 1581 auf die aggressiven ontologischen Prätentionen der 
Heliozentristen nunmehr seinerseits mit einer realistischen Interpretation des 
ptolemäischen Systems reagiert und die zuvor stets beanstandeten Divergenzen von 
aristotelischer Physik und Epizykeltheorie nach Kräften zu bagatellisieren bestrebt ist 
(vgl. Blake, 1960, 32 ff.) - angesichts des drohenden heliozentrischen Umsturzes haben 
die Epizykel ihren Schrecken verloren und werden im Zuge einer geozentrischen 
Gegenoffensive ontologisch kanonisiert.

77 Wie ergiebig und erhellend der Versuch sein kann, die zwiespältige Rolle vormodemer 
und speziell kosmologischer Ordnungskonzepte bei der Durchsetzung ökonomischer 
Modernität zu untersuchen, ließe sich am Beispiel des Physiokratismus Quesnays mit 
großer Eindringlichkeit demonstrieren: Die Anbahnung des marktwirtschaftlichen 
„laissez faire“ vollzieht sich hier unter der Obhut eines stoisch inspirierten „ordre 
naturel“ mit seinem Leitbild eines auch die Zirkulationsprozesse des „tableau 
economique“ einbegreifenden Kreisgangs der Natur. Vgl. Zorn, 1967, für eine kon­
densierte Darstellung einschlägiger Gesichtspunkte.

78 So in Fortführung der Protestantismus-These Max Webers vor allem Merton (z. B. 
1963).

307

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moderner Wissenschaft, Technik und Wirtschaft als einer wesentlichen 
Triebkraft der neuzeitlichen Entwicklung;79 schließlich an den von 
Autoren unterschiedlichster philosophischer Provenienz unternommenen 
Versuch, tiefliegende strukturelle Affinitäten zwischen der 
wissenschaftlichen Objektivierung der Natur und der marktgesell­
schaftlichen Objektivierung sozialer Zusammenhänge aufzudecken.80 So 
ist insbesondere Simmel in seiner monumentalen Philosophie des Geldes 
den Zusammenhängen nachgegangen, die den Warentausch, seine 
Formen und Wandlungen mit der Gestaltung anderer Kulturareale 
verknüpfen. Im Geld erblickt er Ausdruck und Agens einer mit der 
Moderne kulminierenden Tendenz zum Objektiven, die sich als 
entsinnlichende Distanznahme der Subjekte und antisubstantialistische 
Relativierung der Gegenstandssphäre vollzieht. Dieser Entwicklung 
korreliert die zunehmende Entstofflichung des Geldes selbst: Das 
ontologische Zertifikat naturaler Tauscheinheiten weicht dem „reinen 
Symbolcharakter“, die Substanz weicht der Funktion.81 Es ist auffällig 
und bis in terminologische Parallelen hinein greifbar, wie nah die von 
Simmel für den ökonomischen Bereich analysierte Metamorphose jenem 
Methodenwandel der Wissenschaft verwandt ist, den Cassirer als 
Übergang von „Substanzbegriffen“ zu „Funktionsbegriffen“ beschrieben 
hat82 und dessen Grundstruktur noch der Architektonik seiner 
Philosophie der symbolischen Formen mit ihrer Stufenfolge von 
»Ausdruck“, „Darstellung“ und „reiner Bedeutung“ zugrunde liegt.83 
Moderne Geldwirtschaft und moderne Wissenschaft erscheinen hier 
tatsächlich als bloß unterschiedliche Ausprägungen der einen Moderne 
und ihres Projekts, den Menschen vermöge einer immer artifizieller 

79 Gehlen, 1986, 152 f. et pass.
80 Als klassische Beiträge seien genannt Tönnies, 1979, Simmel, 1989, Sohn-Rethel, 

1971.
81 Simmel, 1989, besonders Kap. 1-2. - In Formulierungen, die mit ihrem Hang zu 

höchster Verdichtung an die Grenze des Kryptischen geraten, hat Tönnies zentrale 
Intuitionen Simmels vorweggenommen: „Die Gesellschaft produziert ihren eigenen 
Begriff als Papiergeld [...] Denn Gesellschaft ist nichts als die abstrakte Vernunft [...] 
Die abstrakte Vernunft in einer speziellen Betrachtung ist die wissenschaftliche 
Vernunft, und deren Subjekt ist der objektive Relationen erkennende, d. h. der 
begrifflich denkende Mensch. Und folglich verhalten sich wissenschaftliche Begriffe 
[...] innerhalb der Wissenschaft, wie Waren innerhalb der Gesellschaft. Sie kommen 
zusammen im System wie Waren auf dem Markte. Der oberste wissenschaftliche 
Begriff, welcher nicht mehr den Namen von etwas Wirklichem enthält, ist gleich dem 
Gelde. Z. B. der Begriff Atom oder der Begriff Energie.“ (1979, 39) Die 
antirealistische Stoßrichtung ist unverkennbar.

82 Cassirer, 1910.
83 Cassirer, 1977, besonders Bd. III. - Auf diese Parallele hat bereits Geßner, 1996a, 

aufmerksam gemacht.

308

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgebildeten Sphäre symbolisch-technischer Mittelbarkeit aus seins- 
gläubiger Gebundenheit zu erlösen und so erst wirklich als Subjekt zu 
konstituieren - ein Prozeß, dessen tragische Entfremdungspotentiale 
Simmel übrigens weit klarer sieht als Cassirer, dem sich die Kehrseite 
solcher Emanzipation im idealistisch ererbten Konzept einer zu sich 
selbst kommenden Vernunft weithin verbirgt.84 Sobald man indessen 
versucht, die von Simmel skizzierte Entwicklungsrichtung der 
ökonomischen Wertauffassung im groben historischen Überschlag zu 
verifizieren, ergibt sich eine irritierende Inversion. Während nämlich das 
Geld bei Adam Smith im Sinne eines für die britischen Klassiker 
charakteristischen Metallismus als Ware figuriert, deren Tauschfunktion 
wesentlich in ihrem Substanzwert gründet,85 hat es nach Aristoteles 
seinen Bestand nicht von Natur aus (physei), sondern kraft menschlicher 
Setzung (nomo; ex hypotheseos), kann folglich durch Beschluß wertlos 
(achreston) gemacht werden und steht in einer bloß konventionellen 
(kata syntheken) Repräsentationsbeziehung zum ökonomischen Bedarf86 
- es ist, wie Platon formuliert, ein zum Zwecke des Tausches 
entstandenes Zeichen (xymbolon).87 Die Simmelsche These einer 
zunehmenden Konventionalisierung des Geldes scheint durch diesen 
Befund schlichtweg widerlegt. Allerdings erfährt die geschichtliche 
Sachlage eine wesentliche Komplikation durch den Umstand, daß im 
Griechenland des vierten vorchristlichen Jahrhunderts durchweg 
Münzgeld von nicht unerheblichem Stoffwert gebräuchlich war, im 18. 
Jahrhundert dagegen bereits ausgebreitete, bei Adam Smith eingehend 
erörterte Erfahrungen mit frühen Formen praktisch stoffwertlosen 
Papiergeldes vorlagen. Die unverkennbare Dissonanz von geld­
theoretischer Artikulation und monetärer Praxis läßt unwillkürlich an 
jene Divergenzen und Brüche denken, die wir im Bereich der 
Naturwissenschaft eingehend als Folgen einer polemisch forcierten 
Selbstdeutung analysiert haben. Tatsächlich zeigt sich bei näherer 
Betrachtung, daß Simmels leitende Idee eines ökonomisch indizierten 
allgemeinen Kulturtrends durch die geschilderte ökonomiegeschichtliche 
Inversion keineswegs ad absurdum geführt, sondern vielmehr auf äußerst 
erhellende Weise bestätigt wird. Profiliert sich hier doch eine erstaunlich 
genaue Parallele zum Realismus und Instrumentalismus der früh­
neuzeitlichen und antiken Wissenschaft. Erneut erweist sich nämlich die 

84 Für eine ähnliche Einschätzung vgl. Geßner, 1996b.
85 Wealth of Nat., bk. I, ch. 4 und 5.
86 Eth. Nie., 1133a-b; vgl. Thomas, In Eth., lib. V, lect. 9: „[...] numisma factum est [...] 

secundum conventionem quamdam inter homines“ (270).
87 Politeia, 371b.

309

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


antike und mittelalterliche Verwendung konventionalistischer 
Denkfiguren nicht als affirmative Antizipation, sondern ganz im 
Gegenteil als vorsorgliche Abwehr und Zernierung potentieller 
Modernismen. Der konventionalistische Ansatz der Geldtheorie ist hier 
keineswegs dem Versuch dienstbar, die revolutionären Kräfte der 
entwickelten Geldwirtschaft aus ihrem substantialistischen Schlummer 
zu erwecken; er will jene Kräfte gerade umgekehrt instrumentalistisch in 
Schach halten, indem er sie als Kreaturen einer zweckdienlichen 
Verabredung, d. h. als bloß heteronome Mittel auf das gleichsam 
substantielle Leben der „physei“ bestehenden Polis bezieht und damit 
dem Supremat einer im Natürlichen verwurzelten, überökonomischen 
Teleologie unterstellt.88 Auf diese Weise bleiben die Mechanismen des 
Marktes im normierenden Griff einer genuin politischen Lebensordnung, 
deren Gerechtigkeits- und Tugendideale der Entfesselung eines 
„grenzenlosen“, die Maßstäbe der Polisgemeinschaft sprengenden 
Erwerbsstrebens vorbeugen.89 Die Emanzipation ökonomischer Energien 
aus den einschränkenden Bedingungen einer konkreten Lebensform muß 
in dieser Perspektive als Verkehrung und Verwechslung von Zweck und 
Mittel, „physis“ und „nomos“ erscheinen,90 und das Insistieren auf dem 
nomos-Charakter des Geldes hat keinen anderen Sinn, als diese 
Verkehrung zu entlarven und zu bekämpfen. Nun ist es aber genau 
solche Emanzipation, die der Liberalismus Adam Smiths auf seine Fahne 
geschrieben hat: Die Subordination des Wirtschaftlichen ist ihm nicht 
länger Ausdruck einer „natürlichen“ Hierarchie des Sinns, sondern einer 
lästigen politischen Bevormundung und Intervention, die das 
„natürliche“ Wirken der ökonomischen Selbstregulierungsmechanismen 

88 Zur Natürlichkeit der auf das Politische zielenden Teleologie bei Aristoteles vgl. Pol., 
1252b-1253a. Die Hierarchie von natürlichem und positivem Recht kommt besonders 
klar zum Ausdruck MM, 1194b-1195a.

89 Zum „grenzenlosen“ (apeiros), die im politischen Telos gegebene Schranke 
mißachtenden Erwerb vgl. Pol., 1256b-1258b; ferner schon Platon, Politeia, 59Id. - 
Hobbes liefert ein sprechendes Beispiel dafür, wie der Markt selbst zur Norm aufrückt 
und die Lehre von kommutativer Gerechtigkeit und „iustum pretium“ als überflüssigen 
Schnörkel erscheinen läßt: „Commutative [justice] [...] they place in the equality of 
value of the things contracted for [...] As if it were injustice to seil dearer than we buy 
[...] The value of all things contracted for, is measured by the appetite of the 
contractors: and therefore the just value, is that which they be contented to give.“ (EW 
III, 137)

90 Vom „natürlichen“ Erwerb unterscheidet sich der „unnatürliche“ und „grenzenlose“ 
nämlich gerade dadurch, daß hier der Reichtum nicht als bloßes Werkzeug (organon) 
figuriert, dem von seinem Zweck (telos) her eine Grenze (peras) gezogen ist, sondern 
daß er selbst zum Zweck aufgewertet und so der Maßlosigkeit eines unendlichen 
Begehrens überantwortet wird (vgl. Pol., 1256b-1258b).

310

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf „widernatürliche“ Weise stört und beschädigt.91 Folgerichtig muß die 
konventionalistische Geldtheorie als wichtige Bastion jener Widematur 
beseitigt und das seiner politischen Dimension möglichst entkleidete 
Geld zu einer Ware gemacht werden, die - anstatt den Keim externer 
Normativität einzuschleppen - den Gesetzen des Marktes zu 
substantieller Ebenbürtigkeit und autonomer Verwirklichung verhilft.92 
Am Beispiel der unterschiedlichen Deutung des Münzgepräges bekommt 
man nicht nur die grundsätzliche Stoßrichtung der theoretischen 
Divergenz äußerst prägnant vorgeführt, man gewinnt zugleich einen 
Einblick in die Arbeit jener reinterpretierenden Bedeutungs­
verschiebungen, die bereits bei Galilei das Neue aus dem Alten 
hervorgetrieben hatten: Während nämlich das aufgeprägte Herrscherbild 
mit der Namensinschrift für mittelalterliche Autoren die Mahnung zur 
Rechtlichkeit und die analogisch auf Gott bezogene „maiestas“ 
staatlicher Autorität vergegenwärtigt,93 erblickt Adam Smith im Gepräge 
ein bloßes Qualitätssiegel, wie es auch für andere Waren (Wolle, Leinen) 
als Zertifikat gewisser Produktionsstandards gebräuchlich war.94

91 Das ist bekanntlich die leitende Idee des „obvious and simple System of natural 
liberty“ (Wealth of Nat., 687).

92 Diesen - wenn man unbedingt möchte: ideologischen - Hintergrund des Metallismus 
der Klassiker hat Karl Polanyi (1995) in seiner eindrucksvollen Darstellung der mit 
dem Auftritt des „homo oeconomicus“ verbundenen gesellschaftlichen Transformation 
klar herausgestellt.

93 Thomas von Aquin, De reg., lib. II, cap. 13, 291: „[...] in quantum moneta regula est et 
mensura rerum venalium, in tantum monstratur sua [sc. regis] excellentia, ut videlicet 
imago ipsius sit in nummo regula hominum in ipsorum commerciis. Unde moneta 
dicitur ‘quia monet mentem, ne fraus inter homines’, cum sit mensura debita, 
committatur; ut imago Caesaris sit in homine quasi imago divina, sicut Augustinus 
exponit pertractans dictam materiam. Numisma vero dicitur, quia ‘nominibus 
principum effigieque designatur’, ut tradit Isidorus. Per quod manifeste apparet quod 
ex numismate maiestas dominorum relucet“. - Die Schrift stammt ab II, 5 nicht mehr 
von Thomas selbst; als Autor wird überwiegend dessen enger Vertrauter Ptolemaeus 
von Lucca angenommen (vgl. die Einleitung des Hg. zur zitierten Ausgabe).

94 Wealth of Nat., 40 f. - Der an dieser Stelle von den Herausgebern der „Glasgow 
Edition“ gegebene Hinweis, Pufendorf (De jure, lib. V, cap. 1, § 12) habe unter 
Berufung auf Aristoteles die Smithsche Auffassung antizipiert, ist unzutreffend. 
Vielmehr bekräftigt Pufendorf ebd. ausdrücklich den Aristotelischen Konven­
tionalismus und bildet nur insofern eine interessante Zwischenstufe, als er in den 
Marktmechanismen pragmatische Randbedingungen erblickt, die bei der 
konventionellen Festsetzung zu berücksichtigen seien: „Quanquam autem valor auri 
argentique ac nummoru ex impositione et conventione hominum dependeat: penes 
rectores tarnen civitatum non adeo vaga est istum valorem determinandi licentia, quin 
ad certas considerationes respicere debeant.“ (lib. V, cap. 1, § 14; II, 457) Es werden 
dann z. B. außenwirtschaftliche Zusammenhänge genannt.- Tatsächlich gibt es jedoch 
eine Aristoteles-Passage (Pol., 1257a), die dem Münzgepräge die Bedeutung einer 
Quantitätsmarke (tou posou semeion) beilegt und noch Schumpeter (1965, Teilbd. I, 

311

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist nicht schwer zu sehen, mit welcher Präzision der hier skizzierte 
Fall ökonomischer Modernisierung dem bereits vertrauten Muster folgt: 
Eine vor dem Hintergrund generativer und polemischer Zusammenhänge 
usurpierte „Natürlichkeit“, die sich in terminologischen Bildungen wie 
„natural price“95, „natural liberty“96, „natural balance“97 etc. geradezu 
verschwenderisch kundgibt und deren Protagonist nicht länger das von 
Natur aus politische Lebewesen98, sondern der geborene Tauschhändler99 
ist, überliefert die sozialen Regulierungen vormodemen Wirtschaftens 
jenem Verdikt kapriziöser und wirklichkeitsferner „Künstlichkeit“,100 das 
schon die peripatetischen Gegner Galileis auf sich gezogen hatten. Und 
wie sich die Grenzen solcher Naturalisierung bei Galilei noch vor jedem 
Blick auf folgende Entwicklungen in Gestalt innerer Spannungen und 
Brüche ankündigten, so bedarf es auch im Falle Adam Smiths nicht des 
Hinweises auf spätere Kreditgeldformen oder die Finanzinnovationen der 
letzten Jahrzehnte, um den klassischen Metallismus als vorübergehende 
Mimikry einer Dynamik zu begreifen, die erst im Bereich unendlich 
mittelbarer, den ökonomischen Konkretionen fast völlig entrückter 
symbolischer Derivate ihre schier substanzlose Vollendung zu finden 
scheint. Wenn nämlich das zunächst als Ware unter Waren bestimmte 
Geld aufgrund seiner Funktion eben doch zum ganz anderen der 
gehandelten Güter wird;101 wenn daher zwar die Substitution wertvollen 
Metalls durch Papiergeld - als Möglichkeit gleichsam eines „waggon- 
way through the air“, der den Boden für produktive Verwendung 

103 f.) zur Behauptung eines schlichten Aristotelischen Metallismus verfuhrt zu haben 
scheint. Man hat freilich zu beachten, daß es Aristoteles an dieser Stelle um die 
Genese und die Voraussetzungen jener verächtlichen, grenzen- und ziellosen 
Erwerbskunst geht, die gerade politisch gebändigt werden soll. Tatsächlich folgt 
(1257b) eine aufs äußerste zugespitzte Formulierung der Gegenposition: Einige 
nämlich sähen im Geld bloßen „Tand“ (leros) und eine „Konvention durch und durch“, 
„von Natur*1 existiere es „auf keine Weise“ (nomos pantapasi physei d’outhen); daher 
suchten sie nach einer anderen (als der durch den Metallismus nahegelegten) 
Definition der Erwerbskunst - und zwar mit Recht, wie Aristoteles ausdrücklich 
hinzufugt! Zeichen- und Warenaspekt des Geldes werden hier gleichsam dramatisch 
miteinander konfrontiert, und die zugehörigen geldtheoretischen Positionen sind dem 
„natürlichen“ bzw. „unnatürlichen“ Erwerb in einer Weise zugeordnet, die keinen 
Zweifel an den Präferenzen des Aristoteles läßt.

95 Wealth of Nat., 46.
96 Ebd., 157; 324; 530.
97 Ebd., 604.
98 Pol., 1253a.
99 Wealth ofNat., 25 ff.
100 Vgl. etwa U, 502 f.: „The different coins are regulated not by the caprice of the 

govemment, but by the market price of gold and silvef‘.
101 Wealth of Nat., 289: „The great wheel of circulation is altogether different from the 

goods which are circulated by means of it“.

312

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freimacht102 - außerordentlich verlockend erscheint, diese Lockung aber 
andererseits mit der mythischen Chiffre von den „Daedalian wings of 
paper money“103 als versucherischer Abweg einer sich selbst 
überhebenden menschlichen „Künstlichkeit“ desavouiert wird - dann 
signalisieren diese Wendungen bis in die Verästelung der Metaphorik 
hinein den Widerstreit und die wachsende Inkongruenz zwischen dem 
Bemühen um substantialistische Verankerung und Bodenständigkeit und 
der von Simmel diagnostizierten modernen Tendenz, „auf jedem Gebiet 
und in jedem Sinn das Substanzielle in freischwebende Prozesse 
aufzulösen“.104 Solchem Zwiespalt korrespondiert eine konven- 
tionalistische Autonomisierung des Symbolischen, die sich zugleich den 
Anschein der „Wesentlichkeit“ zu geben und so zu verbergen sucht: 
Adam Smiths jederzeit in Edelmetall konvertierbare und folglich 
„gedeckte“ Banknoten105 bilden ein verblüffendes Seitenstück zu den 
freien Nominaldefinitionen Galileis mit ihrem unbeirrten Anspruch, 
durch die Essenz der Naturvorgänge „gedeckt“ zu sein.106 Bei Galilei 
hatten wir derartige Verwerfungen letztlich auf den Versuch 
zurückgeführt, die Aura des traditionellen „ordo“ für die Durchsetzung 
der neuen Wissenschaft rhetorisch in Dienst zu nehmen, aus einer 
Affirmation des Kosmos also die polemischen Energien zu seiner 
Überwindung zu entbinden - lief doch das Projekt technisch­
wissenschaftlicher Objektivierung von vornherein weniger auf die 
Entfaltung kosmischer, dingliches Sein und menschliche Wahl 
verflechtender Ordnungsstrukturen als vielmehr umgekehrt auf eine 
entschlossene Freisetzung subjektiver Initiative und die normative 
Neutralisierung einer nur noch faktischen Objektwelt hinaus. Die 
strategische Situation des Smithschen Liberalismus entpuppt sich jetzt 
als genaues Analogon. In dem engagiert vorgetragenen Hinweis, eine 
allmähliche Liberalisierung des Handels werde „by degrees restore all 
the different branches of it [sc. Great Britain’s industry] to that natural, 
healthful, and proper proportion which perfect liberty necessarily 
establishes“,107 vernimmt man nicht nur das Echo jener von Galilei 
aufgegriffenen Pathosformel des „proporzionatissimo“, deren Appli­
kation auf den Kosmos des Sozialen spätestens seit Platon geläufig 

102 Ebd.,321.
103 Ebd.
104 Simmel, 1989, 199.
105 Siehe etwa Wealth of Nat., 324.
106 Siehe oben, 302 f.
107 Wealth of Nat., 606.

313

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war;108 man spürt in der Empfehlung „völliger Freiheit“ zugleich die 
antikosmische Sinnverschiebung. An die Stelle einer politischen 
Teleologie, die Inneres und Äußeres, subjektives Wollen und 
intersubjektive Nötigung in der mittleren Dimension einer geformt­
formenden Praxis zu integrieren versuchte, ist hier eine entschlossene 
Polarisierung und Dissoziation getreten: Der egoistisch vereinzelten 
Freiheit vertragsfähiger Subjekte steht eine radikal unintendierte, dem 
Selbstverständnis der Individuen äußerlich und fremd gewordene 
Mechanik gegenüber, die mit der „unsichtbaren Hand“ des Marktes 
gleichwohl alles zum kollektiven Besten fugt.109 In ihrer dem Leben 
entfremdeten und abgestorbenen Weisheit gemahnt Adam Smiths 
„invisible hand“ bedrohlich an die Galileische „mano del caso“110.

III Die Suche nach dem Leben

Man versteht jetzt den prima facie paradoxen Tatbestand, daß 
ausgerechnet die Epoche einer beispiellosen und bis heute nicht an ihr 
Ende gelangten Entfesselung des Machens und der Künstlichkeit im 
Begriff der „Natur“ ihren Wahlspruch und ihr mit fast schon 
verdächtiger Beharrlichkeit proklamiertes Leitbild findet.111 Das 

108 Die Vorstellung eines natürliche wie soziale Prozesse bestimmenden Maßes findet sich 
schon bei den Vorsokratikem, und Heraklit vergleicht geradezu das den Warentausch 
vermittelnde Gold mit dem archetypischen Feuer, dem die proportionierte Umsetzung 
der stofflichen Gegensätze und damit die kosmische Ordnung zu danken ist (DK 22 B 
90). - Einschlägige Platonstellen würden Seiten füllen; wir begnügen uns mit dem 
Hinweis auf Nomoi, 746d ff., wo von der Bevölkerungszahl und -gliederung über 
Münzen und gewerbliche Maßeinheiten bis zur Abmessung von Gerätschaften die 
gesamte Polisordnung dem Gebot einer mathematischen „emmetria“ unterstellt und 
pikanterweise hinzugefiigt wird, daß die so löblichen mathematischen Kenntnisse, 
sobald sie der „Geldgief ‘ (philochrematia) dienstbar gemacht werden, unversehens zu 
Vehikeln sittlichen Verfalls entarten.- Ein Nachhall solch proportionstheoretischer 
Ordnungskonzepte ist natürlich auch die mathematische Kennzeichnung der beiden 
Gerechtigkeitsformen bei Aristoteles (Eth. Nie., 1130b ff.; vgl. schon Platon, Nomoi, 
756e ff).

109 Wealth of Nat., 456: „He generally, indeed, neither intends to promote the publick 
interest, nor knows how much he is promoting it [...] he intends onely his own gain, 
and he is in this [...] led by an invisible hand to promote an end which was no part of 
his intention.“

110 Zu dieser „Hand des Zufalls“ siehe oben, 302.
111 Dilthey spricht geradezu vom „natürlichen System der Geistes Wissenschaften im 17. 

Jahrhundert“ und merkt zu dessen Verfahren kritisch an, es sei „das einer Abstraktion, 
die sich ihres Verhältnisses zu der konkreten Wirklichkeit des Menschen, der 
Gesellschaft und der Geschichte nicht bewußt blieb“ - „die falsche Abstraktion, die 
Unwirklichkeit, ja die mechanische Unmenschlichkeit dieses Systems“ sei die Folge 
(1914, 93).

314

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natürliche hat aufgehört, legitimierender Rückhalt für das leiblich und 
traditional Überkommene und Übernommene zu sein; es ist zu einer 
revolutionären Parole geworden,112 zu einem Ursprünglichen, das nicht 
unvordenklich und immer schon spricht, sondern unter den Krusten 
geschichtlicher und anthropologischer Pseudonatürlichkeit allererst 
freigelegt und in höchst artifiziellen, das Vorgegebene mit allen Mitteln 
der Erfindung überschreitenden Initiativen präpariert werden muß:113 Die 
Konventionalisierung und Technisierung aller Lebensbereiche beginnt 
als neue Natürlichkeit! An Beispielen herrscht kein Mangel. So 
präsentieren sich die frühneuzeitlichen Bemühungen um eine künstliche 
wissenschaftliche Universalsprache als Suche nach der „natürlichen 
Grammatik“, ja nach der im babylonischen Desaster untergegangenen 
adamitischen Ursprache;114 so wird die kritische Zerschlagung und 
emanzipatorische Überwindung der tradierten, in sozialer Konkretion 

112 Im Zentrum eines der berühmtesten Feste der französischen Revolution, der 
Verfassungsfeier vom 10. August 1793, stand nicht zufällig eine auf dem Bastilleplatz 
errichtete monumentale „Statue der Natur“, vor der Herault de Sechelles, der wenig 
später hingerichtete Autor der Verfassung, „une priere ä la nature“ sprach. Übrigens 
bestätigt die aus dem Fundus religionsgeschichtlicher Requisiten kürwillig sich 
bedienende Inszenierung des Festes mit ihrer pompösen Manieriertheit und 
konstruierten Symbolik eindringlich den von uns herausgestellten höchst artifiziellen 
Charakter der modernen „Natürlichkeit“. Vgl. zum ganzen die Darstellung von Ritter, 
1997.

113 Dieser Gegensatz einer authentischen, aber erst herzustellenden und einer 
vorfmdlichen, aber verkehrten Natur wird glänzend illustriert durch den 
Cartesianischen Kontrast zwischen einem irreführenden „doctus esse a natura“, das 
den spontanen „impetus naturales“ entspringt, und dem untrüglichen, im methodischen 
Zweifel von sekundären Trübungen zu reinigenden „lumen naturale“ (AT VII, 38 f.).

114 Vgl. etwa Wilkins, 1668, 297, wo die universalsprachliche „natural grammar“ mit der 
„instituted and particular grammar“, also der konventionellen Grammatik der (nach 
heutigem Verständnis) „natürlichen“ Sprachen kontrastiert wird. - Zu der Verbindung, 
die noch Leibniz zwischen dem Konzept einer adamitischen Ursprache und seinem 
Projekt der „characteristica universalis“ herstellt, siehe z. B. P VII, 198 f., 204 f. - 
Interessant ist ein Vergleich mit Dante, der in De vulgari eloquentia ganz 
selbstverständlich die Volkssprache als natürlich, die universelle und rationale 
Regelsprache Latein dagegen als künstlich (und damit als sekundär und weniger edel) 
klassifiziert. Es tritt allerdings ein Motiv hinzu, das den späteren Gedanken einer 
kreativ erst herzustellenden Natürlichkeit und Ursprünglicheit in ganz andersartiger 
Färbung antizipiert: „Angesichts der bestehenden Volkssprachen, die natürlich, aber 
nicht universell sind, angesichts einer universalen, aber artifiziellen Grammatik, jagt 
Dante dem Traum einer Wiederherstellung jener paradiesischen forma locutionis nach, 
die ebenso natürlich wie universal war [...] [Er will] die ursprüngliche Lage mit einem 
Akt moderner Erfindung neu schaffen. Das volgare illustre, dessen großartigstes 
Beispiel seine eigene poetische Sprache sein sollte, ist die Art und Weise, wie ein 
moderner Dichter die Wunde nach Babel heilt.“ (Eco, 1994, 57 f.)

315

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelebten Religionen als Anbruch einer „religio naturalis“ gefeiert;115 so 
unternimmt schließlich Hobbes den von Gierke treffsicher 
charakterisierten Versuch, „auf dem Boden und mit dem Rüstzeug des 
Naturrechts selber das Naturrecht zu sprengen“,116 und entlockt der 
Reflexion auf den „state of nature“ eine nie gekannte Eruption des 
Kontraktuellen, die alle soziale Ordnung zur „arbitrary Institution“, zur 
„creation out of nothing by human wit“117 werden läßt.

Es kann freilich auf Dauer nicht ausbleiben, daß die zahlreich 
fabrizierten Natürlichkeiten in Konkurrenz zueinander treten und sich 
den Rang als „physis“ gegenseitig streitig machen: Ihre vermeintliche 
Ursprünglichkeit gerät folglich in den Verdacht bloßer Anmaßung oder 
heimtückischer Machination. Wenn daher im 18. Jahrhundert Holbach 
ideologiekritisch feststellt, daß „la religion naturelle [...] n’est rien moins 
que naturelle“118; wenn Rousseau den Hobbesschen „state of nature“ als 
Ausdruck einer bereits gesellschaftlichen und somit künstlichen 
Verderbtheit entlarvt119 - dann sind das unverkennbare Zeichen einer 
schleichenden Krise des modernisierten Kosmos. Und doch denkt weder 
Holbach, dessen Bücher kaum jemals ohne das emphatische Titelwort 
der „Natur“ auskommen,120 noch Rousseau ernstlich daran, für die 
eigene Konzeption den Anspruch auf Natürlichkeit fallen zu lassen. Erst 
im Laufe des 19. Jahrhunderts scheint die Dynamik der poietischen 
Entfesselung ein derart eindringliches, zum Teil bedrohliches Ausmaß 
anzunehmen, daß die Hoffnung auf kosmologische Bändigung und 
Eingemeindung der modernen Mächte grundsätzlich ins Wanken gerät. 
Für die Naturwissenschaft etwa ließe sich historisch leicht nachzeichnen, 
wie die Galileische Vorstellung vom ,3uch der Natur, in dem die Dinge 
auf genau eine Weise niedergeschrieben sind“121, angesichts des üppigen 
Proliferierens theoretischer Alternativen zunehmend an Glaubwürdigkeit 
einbüßt. Die Entwicklung nichteuklidischer Geometrien bildet das 
vielleicht prominenteste Beispiel einer ungeahnten Freisetzung 

115 Vgl. etwa Bodin, Coll, heptapl., 192: „Si [...] religio naturalis [...] perspicuis 
demonstrationibus explicatur [...], quid Christo, quid Mohammede [...] opus est?“

116 Gierke, 1958,300.
117 Eiern., 108.
118 Holbach, 1821,11, 183.
119 Vgl. etwa 2. Discours, 78, wo den bisherigen Theoretikern des Natuirechts 

vorgeworfen wird, sie hätten „transporte ä l’etat de nature des idees qu’ils avaient 
prises dans la societe: ils parlaient de l’homme sauvage, et ils peignaient l’homme 
civil.“ - Siehe ferner ebd., 166 ff.

120 Vgl. außer dem „Systeme de la nature“ z. B. „Le bon sens ou Idees naturelles ...“ 
(1772); „Politique naturelle ...“ (1773); „La morale universelle ou Les devoirs de 
l’homme fondes sur la nature“ (1776).

121 EN IV, 248; Übersetzung und Hervorhebung M. M.

316

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neuartiger begrifflicher Optionen, an denen das Bewußtsein für die 
empirische Unterbestimmtheit physikalischer Theorien sich schärfen und 
eine konventionalistische Wissenschaftsauffassung Nahrung finden 
konnte.122 Doch auch die schier hemmungslose Vervielfältigung 
„mechanistischer“ Hypothesen mit ihren Atomen, Äthern, Fluida und 
mechanischen Kopplungen hatte zunehmend den Eindruck einer die 
ontologische Bonität nicht gerade hebenden Beliebigkeit erweckt123 und 
viele bedeutende Physiker des ausgehenden 19. Jahrhunderts dazu 
geführt, das im Anschluß an die Thermodynamik entworfene Programm 
der „Energetik“ als herbeigesehnte Erlösung von den theoretischen 
Entitäten eines haltlosen mechanistischen Realismus zu begrüßen.124 Und 
nicht zuletzt legten die seit Ende der neunziger Jahre allmählich bekannt 
werdenden mengentheoretischen Antinomien ein Abrücken von jenem 
mathematischen Platonismus nahe, der in Galileis Konzeption des 
physikalisch Wirklichen eine so zentrale Rolle gespielt hatte.125

Geradezu als Kompendium einer ganz allgemeinen Krise der 
ontologischen Selbstauslegung neuzeitlicher Kultur läßt sich Hans 
Vaihingers Philosophie des Als Ob lesen. Und es ist dieses Krisen­
geschehen, in dem auch Husserls Suche nach der Lebenswelt ihren 
historisch-systematischen Ort hat. Solange die Metaphysik den faktisch­
normativen Doppelcharakter des Lebens im Begriff einer Sein und 
Sollen untrennbar verschränkenden Ordnung gesteigert bewahrt hatte 
und die Energien der Moderne als Ausdruck solcher Ordnung 
interpretierbar waren, so lange boten die kulturellen Artefakte keinen 
Anlaß, einen dramatischen „Verlust der Lebensbedeutsamkeit“126 zu 
beklagen und eine in Vergessenheit geratene Natürlichkeit zurück­
zurufen. Erst der Zusammenbruch des kosmischen Modells macht nicht 

122 Die wissenschaftstheoretischen Arbeiten Henri Poincares, der als führender 
Mathematiker und Physiker der Jahrhundertwende nicht im Verdacht steht, externe 
Philosophenbedenklichkeit mit der Bewußtseinslage innerhalb der Wissenschaft zu 
verwechseln, dokumentieren auf exemplarische Weise diese wachsende ontologische 
Skepsis (vgl. Meyer, 1992, 160 ff.). Bereits der erste Aufsatz, in dem Poincare 1887 zu 
philosophischen Fragen Stellung nimmt, läßt den engen Zusammenhang deutlich 
werden, der zwischen der Entwicklung nichteuklidischer Geometrien und der 
konventionalistischen Kritik empiristischer wie aphoristischer Erkenntnisauffassungen 
besteht (Oeuvres XI, 79-91).

123 Mit spöttischer Genugtuung weist Poincare die Existenz unendlich vieler derartiger 
Erklärungen nach; siehe SH, 179, 219 ff; ferner 1890, IX-XIV.

124 So stellt Poincare in bezug auf die „theorie energetique“ erleichtert fest: „Elle nous 
dispense de l’hypothese des atomes“ (SH, 140). Vgl. auch seine Ausführungen zu den 
„hypotheses indifferentes“ (ebd., 166 f., 176).

125 Die Reaktionen schwankten bekanntlich zwischen einem intuitionistischen „Zurück 
zur Natur“ und dem formalistischen Bekenntnis zur Artifizialität.

126 Krisis, 3.

317

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur die Frage nach dem Status einer nunmehr bodenlos gewordenen 
Wissenschaft dringlich, er zwingt auch zu einer Neubestimmung jener 
„ursprünglichen“ Welt, deren objektivistische Maskierung sich als 
bloßes Endstadium einer durch die modernen Überschreitungen ad 
absurdum geführten kosmologischen Domestikation entpuppt hatte. 
Folgerichtig bildet Husserls Projekt keineswegs eine phänomenologische 
Spezialität; es findet sich situiert inmitten analoger positivistischer, 
pragmatistischer, konventionalistischer und nicht zuletzt eben auch 
lebensphilosophischer Bemühungen, dem „Natürlichen“ und seinem 
Verhältnis zu den Künstlichkeiten auf die Spur zu kommen.127 Die 
Schlüsselstellung, die der Lebensbegriff in so vielen zeitgenössischen 
Philosophien einnimmt, verdankt sich also keineswegs einer modischen 
und oberflächlichen Zivilisationsverdrossenheit; kein infantiles 
Unbehagen in der modernen Kultur, kein launenhafter Irrationalismus 
kommt hier zum Ausdruck, sondern eine aus dem Zentrum der Moderne 
selbst hervorgetriebene und insofern epochale Problematik, deren 
Genese historisch aufweisbar und deren Struktur systematisch verstehbar 
ist. Dabei fallt allerdings dem „Leben“ eine äußerst delikate Aufgabe zu. 
Im Zeichen forcierter Erfindung und Produktion hat es ebenjene doppelte 
Rolle zu spielen, die schon der alten „physis“ mit Blick auf ein freilich 
ungleich beschränkteres, von vornherein leiblich und traditional 
moderiertes Hervorbringen übertragen war: Als das aus bloßer 
Tatsächlichkeit erlöste und erneut in normative Würden eingesetzte Sein 
soll es die „poiesis“ zugleich ontologisch verankern und kritisch 
normieren. Zielt die erste Funktion darauf ab, den modern überspannten 
Gegensatz des Alten und Neuen im Rekurs auf eine zugrundeliegende 
Einheit zu versöhnen, so verlangt die zweite gerade ein geschärftes 

127 Eine dieser Perspektive verpflichtete Erforschung des Beziehungsgeflechts zwischen 
den genannten Strömungen könnte möglicherweise nicht bloß zum Porträt einer 
philosophischen Epoche, sondern zu einem vertieften Verständnis der korrelierten 
Positionen selbst beitragen. Daß hier relevante Querverbindungen tatsächlich in Fülle 
vorliegen, scheint offenkundig - man denke etwa an die Bedeutung der Principles of 
Psychology des Pragmatisten William James für Husserls Entdeckung des 
Horizontbewußtseins; an den dauerhaften Einfluß, den James und der „Lebens­
philosoph“ Bergson auf die Phänomenologen Alfred Schütz und Aron Gurwitsch 
ausgeübt haben; an die bemerkenswerte Parallele, die aufgrund der Lehre vom 
„Bewußtseinsstrom“ und einer pragmatistisch akzentuierten Wissenschaftsauffassung 
zwischen James und Bergson besteht; an die konventionalistische Wendung, die der 
Bergsonismus bei Edouard LeRoy unter dem Schlagwort eines „positivisme nouveau“ 
(1901) erfahrt; schließlich an die nicht zu unterschätzenden Affinitäten zwischen dem 
„echten Positivisten“ Husserl (Ideen I, 45) und den „unechten“, insbesondere zwischen 
Husserls „Lebenswelt“ und dem „natürlichen Weltbegriff4 bei Avenarius (vgl. dazu 
Welter, 1986, 31 ff, und besonders Sommer, 1985). Die Aufzählung ließe sich 
fortsetzen.

318

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewußtsein der Differenz, um den zunehmend besorgter registrierten 
Entfremdungs- und Entwurzelungstendenzen diagnostisch wie thera­
peutisch Paroli zu bieten. Diese doppelbödige Konstellation bildet nicht 
nur den systematischen Hintergrund jener auffälligen Ambivalenz von 
Identität und Unterscheidung, die wir in Husserls Ausführungen zum 
Verhältnis des Lebens und der Wissenschaft am Werke sahen;128 sie 
verleiht ganz allgemein dem lebensphilosophischen „Leben“ eine Statur, 
in der sich Natur und Kunst, moderne und antimodeme Züge auf 
charakteristische Weise kreuzen.129 Um glaubhaft den Wurzelgrund und 
Träger einer dezidiert inventorischen Moderne verkörpern zu können, 
muß das Leben die nunmehr als starr und beengend empfundene 
Architektur des alten Kosmos verlassen und gleichsam selbst höchst 
„modern“, erfinderisch und beweglich werden, ohne doch über solcher 
Modernisierung seinen Charakter ontologischer Gediegenheit und vitaler 
Konkretion einzubüßen und den kritischen Kontrast zur Gegenwelt des 
Abstrakten und der anonymen Technisierung verschwinden zu lassen. 
Man ahnt die ungeheuren Spannungen, die hier „ertragen“, d. h. 
aufrechterhalten und integriert werden müssen.

128 Siehe oben, Abschn. 1. - Husserl scheut sich nicht, diese Ambivalenz paradox 
zuzuspitzen: „Wir kommen in eine unbequeme Situation. Haben wir in aller 
notwendigen Sorgfalt kontrastiert, so haben wir eines und ein anderes: Lebens weit und 
objektiv-wissenschaftliche Welt [...] werden wir dessen inne, daß wir Wissenschaftler 
doch Menschen und als das Mitbestände der Lebenswelt sind, [...] so rückt mit uns die 
ganze Wissenschaft in die [...] Lebenswelt ein.“ (Krisis, 133) Die „unbequeme 
Situation“ ist für ihn die Vorhalle des Transzendentalen, ohne daß er diesem 
Zusammenhang die Hegelianische Gestalt eines dialektischen Übergangs zu geben 
versucht.

129 Zur Illustration dieser These begnügen wir uns mit zwei Schlaglichtern. So erhebt etwa 
Simmel, nachdem seinem Scharfblick kaum eine jener Lebenswidrigkeiten entgangen 
ist, die der entwickelten Marktgesellschaft seit Marx und bis heute zur Last gelegt 
werden, das Geld zum „Symbol [...] der unsagbaren Einheit des Seins“, und dieses 
Sein erscheint ihm „als der warme Strom des Lebens, der sich in die Schemata der 
Dingbegriffe ergießt, der sie gleichsam aufblühen und ihr Wesen entfalten läßt“ (1989, 
695). Einer relationistischen Ontologie gelingt es hier, die reine Tauschfunktion 
substanzlosen Geldes und die alles Leben konstituierende „Wechselwirkung“ 
strukturell zur Deckung zu bringen. Und Bergson, der unverkennbar Rousseauistische 
Töne anschlägt, wenn er die Konsumgesellschaft für ihre frenetische Erfindung immer 
neuer „besoins artificiels“ (1984, 324; 327) tadelt und die Rückkehr zu den „besoins 
reels“ (327), einen „retour ä la simplicite“ (320) anmahnt, feiert zugleich die 
erfindungsreiche Überbietung unserer leiblichen „Instruments naturels“ durch die 
„Organes artificiels“ (330) einer industriellen Maschinenwelt als grandiose Fortsetzung 
jenes „grand souffle de vie“ (332), der die starre Materie zu spiritueller Beweglichkeit 
erlösen will. Im Zeichen einer dem Lebensschwung verschworenen „religion 
dynamique“ haben Rousseau und Industriegesellschaft zueinandergefunden.

319

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schon diese knappe Problemskizze deutet an, daß sich die Suche nach 
dem Leben auf tückischem Terrain bewegt und neben großen 
Verheißungen auch ernste Gefahren birgt. Wie schwierig es ist, hier die 
Balance zu bewahren und den Versuchungen zu widerstehen, kurzerhand 
die Moderne als gesteigertes Leben oder das Leben als wandelnde 
Moderne auszugeben, sollen einige Beobachtungen zu dem von Husserl 
eingeschlagenen Weg zumindest andeuten. Die auf vielfältige Weise als 
Reich der Natürlichkeit charakterisierte Lebenswelt130 gilt ihm von 
vornherein nicht als das eigentliche Ziel, sondern als bloßer Durchgang 
des philosophischen Suchens; sie ist nicht selbst das wahre 
Ursprüngliche, sie „verrät“ es - und dies durchaus in dem doppelten 
Sinne andeutender Kundgabe und treuloser Abkehr. Zwar bricht ihr 
situativer Perspektivismus, in dem das Subjektive unüberhörbar sich 
meldet, den Bann einer objektivistischen Verdinglichung und 
Abstraktion; doch bleibt auch sie noch ein Abstraktum, dessen 
Pseudoautonomie es zu durchschauen und in Richtung auf das absolute 
Konkretum des transzendentalen Lebens zu überschreiten gilt.131 Man 
sieht bereits, wie genau sich Husserls Unternehmen in dem von uns 
exponierten Tableau plazieren läßt. Folgt er einerseits der geschilderten 
neuzeitlichen Tendenz, die vormethodisch entdeckte, kulturell und 
leiblich gleichsam eingefleischte Natürlichkeit des Alltags als 
konsolidierten Schein zu relativieren, der in einer revolutionären 
Einstellungsänderung außer Kraft gesetzt werden muß, so fällt 
andererseits auf, daß die in solcher Entlarvung freigelegte Ursprüng­
lichkeit gerade nicht mehr nach Art einer noch kosmologisch sich 
gebenden Moderne als authentische Natur, sondern als die Lebendigkeit 
eines dem Gegensatz von Natur und Kunst vorausliegenden 
Konstitutionsgeschehens begriffen wird. Tatsächlich teilen „künstliche“ 
Wissenschaft wie „natürliche“ Lebenswelt den Makel einer naiven 
Weltbenommenheit; fasziniert vom Entdeckten und Produzierten, 
verkennen beide das im Entdecken und Produzieren tätige Leben und 
überantworten es einer selbstvergessenen Naturalisierung.132 Zwar trägt 
das lebensweltlich Gesehene noch Spuren des Sehens, ist es noch nicht in 
das Jenseits eines objektivistischen An-sich entrückt; doch auch hier 
vermag sich der Blick nicht wirklich als universelles Medium und 
gleichsam als Ort aller Sichtbarkeit zu etablieren, da die gesehene Welt 

130 Siehe oben, Anm. 8.
131 Vgl. Erste Phil. I, 184.
132 Das „objektive“, wissenschaftliche wie vorwissenschaftliche Weltleben „lebt 

sozusagen ‘verschossen’ auf die Einheitspole hin, ohne der wesensmäßig zugehörigen 
konstituierenden Mannigfaltigkeiten [...] innezuwerden.“ (Krisis, 179)

320

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielmehr ihrerseits hartnäckig zum Ort allen Sehens sich aufwirft. Die 
transzendentale Sammlung wird so unablässig von einer verwelt­
lichenden Streuung durchkreuzt, und das lebensweltliche Spiel der 
Situationen erscheint wie eine spontane Präfiguration jenes Ringens 
zwischen Objektivismus und Transzendentalismus, das nach Husserl die 
neuzeitliche Geistesgeschichte prägt.133 Bereits der abstraktive Rückbau 
aller symbolisch-mittelbaren Sinnesschichten, die das in „schlichtester“ 
Anschauung Zugängliche immer schon überlagern,134 ist ein erster 
Schritt zur transzendentalen Anamnesis, indem er die partikularen 
kulturellen Milieus, die den Blick des Subjekts hinterrücks kodieren und 
gefangen halten, in prinzipiell nachvollziehbare subjektive Leistungen 
zurückverwandelt. Doch auch der Durchbruch zu einer von allem 
Signitiven gereinigten „puren“ und „universalen“ Natur135 verharrt noch 
im Schatten einer undurchschauten Selbstverweltlichung - gefesselt an 
einen Leib, der dem naturalen Schauspiel eingeordnet erscheint, sinkt das 
leistende Leben zur innerweltlichen „Seele“ herab.136 Gründliche Abhilfe 
kann hier nur eine radikale „epoche“, eine Einklammerung des naiven 
Weltglaubens schaffen, die der Verwechslung von Konstituierendem und 
Konstituiertem ein für allemal den Boden entzieht und jede Verstrickung 
des Sehens in das Gesehene zugunsten der transzendentalen Reinlichkeit 
eines noetisch-noematischen Vis-ä-vis überwindet.137

Folgt man der Logik des Husserlschen Philosophierens, dann ist mit 
der entweltlichten transzendentalen Subjektivität der genaue kritische 
Gegenpol zum Objektivismus der positiven Wissenschaft erreicht. Aus 
sinnvergessener Veräußerlichung - so ein wiederkehrender Kontrast - 
holt die phänomenologische Reduktion das Leben in die Innerlichkeit 
des Sinns zurück.138 Selbst für eine genuin lebensphilosophisch 

133 Krisis, 70.
134 EU, § 12.
135 EU, 57.
136 Für diese „verweltlichende Selbstapperzeption“ siehe etwa CM, 130; vgl. ferner Ideen 

I, § 53.
137 Wir machen uns hier und im folgenden ganz bewußt einer etwas tendenziösen 

Stilisierung schuldig. Allerdings finden wir tatsächlich keinen Anhaltspunkt dafür, daß 
der späte Husserl, der in seiner konkreten deskriptiven Arbeit wiederholt die Grenzen 
des transzendentalen Schemas subjektiver Konstitution entdeckt und auslotet, dieses 
Schema jemals auf einer globalen systematischen Ebene durch ein anderes ersetzt 
hätte.

138 Siehe etwa FTL, 20: „Wir müssen uns über die Selbstvergessenheit des Theoretikers 
erheben, der [...] von der Innerlichkeit seines Leistens nichts weiß [...] Nur durch eine 
prinzipielle Klärung, die in die Tiefen der Erkenntnis und Theorie leistenden 
Innerlichkeit, der transzendentalen Innerlichkeit, hinabsteigt, wird, was als echte 
Theorie und echte Wissenschaft geleistet ist, verständlich.“ - Vgl. ferner Krisis, 47 f., 
180, 193, für den Gegensatz von veräußerlichter und innerer Methode.

321

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anmutende Metaphorik zeigt sich Husserl in diesem Zusammenhang 
empfänglich: „Es ist wie in der Einheit eines lebendigen Organismus, 
den man wohl von außen betrachten und zergliedern, aber verstehen nur 
kann, wenn man auf seine verborgenen Wurzeln zurückgeht und das in 
ihnen und von ihnen aufwärts strebende, von innen her gestaltende 
Leben in allen seinen Leistungen systematisch verfolgt.“139 Eine gewisse 
Vorsicht scheint freilich geboten. Der „Rückgang auf die Wurzeln“, aus 
denen der Baum des erkennenden Lebens „aufwärts strebt“ - das sind 
auch Cartesianische Metaphern!140 Tatsächlich meint die Chiffre des 
„von innen“ bei Husserl keineswegs das interessierte Engagement und 
die leidenschaftliche Teilnahme eines naiven, an die Dinge sich 
verlierenden In-der-Welt-Seins; die Welt „von innen sehen“, das heißt in 
transzendentaler Lesart vielmehr: sich in das Zentrum jener Sinnbildung 
versetzen, der alles Weltliche letztlich sein verstehbares Sein verdankt. 
Gefordert ist hier gerade nicht ein der situativen Streuung und 
partikularen Interessen hingegebenes Weltleben, sondern ganz im 
Gegenteil eine radikale Aneignung und Zentralisierung des Blicks, wie 
sie nur ein dezidiert uninteressiertes Subjekt, das zwischen sich und das 
Engagement die Distanz der Thematisierung legt, zu vollbringen 
vermag: In der phänomenologischen „epoche“ „werde ich zum reinen, 
uninteressierten Zuschauer und theoretischen Betrachtet.141 Dieses 
Ideal einer weltenthobenen Neutralität, die - von keiner parteilichen 
Interessiertheit mehr geblendet - das „phainesthai“ erst zu ungehemmter 
Entfaltung befreit, wirft rückblickend ein neues Licht auf das 
merkwürdige Privileg, das „die pure universale Natur“142 als 
fundamentale Schicht oder „Kem“143 der Lebenswelt genießt. Kommt 
hier doch ein „Gebiet“ in Sicht, „das allen Zwecken [...] vorangeht - die 
Lebenswelt nämlich als die „ständig und im voraus seiend geltende, aber 
nicht geltend aus irgendeiner Absicht, Thematik [...] Jeder Zweck setzt 
sie voraus“.144 Das Reich bloßer Körperlichkeit erweist sich als 
mundanes Analogon transzendentaler Interesselosigkeit.

139 Krisis, 116. - Auch das „mechanische“ Gegenbild ist bei Husserl zur Stelle: „Gleicht 
die Wissenschaft und ihre Methode nicht einer offenbar sehr Nützliches leistenden und 
darin verläßlichen Maschine, die jedermann lernen kann, richtig zu handhaben, ohne 
im mindesten die innere Möglichkeit und Notwendigkeit sogearteter Leistungen zu 
verstehen?“ (Krisis, 52)

140 Siehe AT IX, Teil 2, 14: „Ainsi toute la philosophie est comme un arbre, dont les 
racines sont la metaphysique, le tronc est la physique, et les branches qui sortent de ce 
tronc sont toutes les autres Sciences“ (Orthographie modernisiert).

141 Erste Phil. II, 107.
142 EU, 57. -Vgl. auch CM, 73.
143 Krisis, 136.
144 Ebd.,461.

322

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir stehen vor einem irritierenden Befund. Denn zeigen nicht beide - 
naturaler Weltkem und transzendentales Subjekt - eine verblüffende 
Affinität zu jener objektiven Wissenschaft, deren Antidot und Gegenpol 
sie bilden sollten? Ist nicht die allen Zwecken vorausliegende naturale 
Lebenswelt wie eine genaue, wenngleich als vorwissenschaftlich 
deklarierte Antizipation der von Galilei und anderen wissenschaftlich ins 
Werk gesetzten teleologischen Neutralisierung des Kosmos? Und 
entpuppt sich die transzendentale „Innenschau“ nicht am Ende als der 
unweltlich frontale Blick, dem die neuzeitliche Wissenschaft ihre 
situationsüberlegene Herrschaft verdankt? Ähnelt nicht der transzen­
dentalphilosophische Versuch, eine Sphäre uninteressierter Neutralität 
zum Quellgrund aller Synthesis zu machen, auf paradoxe und fatale 
Weise dem spezifisch modernen Bemühen, die konkreten Verfahren des 
Ausgleichs und der Einigung durch eine Instrumentalität zu ersetzen, 
deren „Synthesis“ nicht länger in das Getümmel heterogener Ansichten 
und Zwecke hinabsteigt, sondern ihm gegenüber in souveräner 
Indifferenz verharrt? Wenn Geld und Markt es zustande bringen, daß die 
Subjekte, ihrer völlig unvermittelten Innerlichkeiten ungeachtet, „sich 
über alle Entfernungen, Grenzen und Bedenken hinweg tauschbegierig 
die Hände reichen“;145 wenn der Hobbessche Leviathan in einem 
teleologischen Vakuum, wo die Vordringlichkeit „nackten“ Überlebens 
alle konkreten Lebensgewandungen und „Ideenkleider“ zu Lumpen 
macht, seinen Frieden aufzurichten vermag; wenn neuzeitliche 
Wissenschaft und Technik gerade darin sich der vormodemen 
„episteme“ überlegen dünken, daß ihre Wahrheiten und Mittel in schier 
überweltlicher Neutralität jedweder noch so devianten Absicht 
gleichermaßen nützlich sind - bilden dann nicht vielleicht diese 
anonymen und abstrakten Strukturen das eigentliche Gerüst jener 
transzendentalen Einheit, die Husserl auf eine fast liebenswert 
altmodische Weise in der Intimität und anschaulichen Konkretion des 
reinen Bewußtseins zu finden glaubt? Und kommt in den von ihm so 
scharf kritisierten „mythischen Konstruktionen“ der Kantischen 
Philosophie,146 in der jedem Erleben entrückten Formalität und 
Unfaßlichkeit ihrer transzendentalen Funktionen die Wahrheit dessen, 
was die Moderne zusammenhält, nicht womöglich angemessener zu 
Wort als in den „Deskriptionen“ seiner Phänomenologie?

Freilich scheint mit der von uns hergestellten Analogie die eigentliche 
Intention Husserls völlig verkannt. Nicht darum schließlich geht es ihm, 
Milieus mundaner Interessiertheit von einer puren Instrumentalität her 

145 Tönnies, 1979,44.
146 Krisis, 116 ff.

323

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufzubrechen und in Bewegung zu bringen; die „epoche“ ist im 
Gegenteil gedacht als eine „Zurückhaltung“, die das weltliche 
Interessenleben gerade ungestört und als es selbst erscheinen lassen soll. 
Indessen nähern wir uns hier vielleicht einer wahrhaft abgründigen 
Paradoxie, die zur Quelle unabsehbarer, das gesamte Husserlsche 
Denken durchziehender Zweideutigkeiten wird. Denn könnte die 
Prätention auf „totales“ und rückhaltloses Erscheinen nicht ein höchst 
repressives Verbot der Verborgenheit implizieren, das keinesfalls durch 
ein an sich haltendes Gewährenlassen, sondern nur durch ausgesprochen 
zudringliche Maßnahmen der Zensur und Abrichtung durchgesetzt 
werden kann?147 Was sich im Sehen ereignet, scheint ja weniger die 
unbedingte und einseitige Preisgabe des Gesehenen an einen in 
souveräner Zurückhaltung verharrenden Blick als vielmehr ein 
empfindliches Wechselspiel gegenseitigen Entzugs und Gewährens zu 
sein, in der jede Eroberung eine Hingabe zur Kehrseite hat.148 Wenn aber 
der Blick, um zu sehen, dem Erscheinenden sich leihen, sich ihm in 
einem Akt ermöglichender Unterwerfung überlassen und zugunsten des 
Gesehenen auf radikalen Selbstbesitz verzichten muß - dann ist ein 
transzendentales Ego, das die ontologischen Suggestionen naiver 
Weltlichkeit „nicht mehr mitmachen“149 will, nichts anderes als ein dem 
Gesehenen und damit dem Sehen gewaltsam sich verweigernder Blick. 
Und wenn das Erscheinende den entdeckenden Initiativen nicht bloß 
passiv ausgeliefert, sondern als Agent an ihnen beteiligt ist und kraft 
dieser Mitwirkung im Blick dem schonungslosen Auftritt vor ihm sich 
entzieht - dann ist ein „Phänomen“, dessen Sein und Erscheinen 
koinzidieren, nichts anderes als das Oxymoron eines Sichtbaren, das 
seine Teilnahme am Sehen und damit seine Einwilligung ins 
Gesehenwerden aufgekündigt hat. Wo der Blick gelingt und Sichtbarkeit 
sich einstellt, da zehrt das „es selbst“ des Gesehenen am „ich selbst“ 
eines Sehenden, das doch ohne Sichtbares seinerseits keine Nahrung 
hätte; Selbstverlust und Selbstgewinn sind hier nicht in einer idealen 
Einheit zur Deckung gebracht und gleichwohl unlösbar verknüpft, da 
keine noch so energische Bekräftigung des Eigenen den Umweg durch 
das Andere sich ersparen kann. Das transzendentale Projekt einer 

147 Husserl selbst stellt hinsichtlich der Einklammerung des naiven Wahrnehmungs­
glaubens die ahnungsvolle Frage: „Aber heißt nicht so tun, der Wahrnehmung etwas 
antun?“ (Erste Phil. II, 87)

148 Die notgedrungen etwas flüchtigen Hinweise, in denen wir hier und im folgenden ein 
mit dem transzendentalen Schema kontrastierendes Modell menschlichen Weltbezugs 
anzudeuten suchen, sind vor allem inspiriert von der Philosophie Merleau-Pontys.

149 Zum „Nicht-mitmachen“ als einer charakteristischen Formel für die „epoche“ vgl. 
etwa CM, 73.

324

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


äußersten Aneignung des Blicks, die das Erscheinen von aller 
Gebrochenheit reinigen soll, bildet folglich keineswegs eine das Wesen 
des „phainesthai“ erfüllende Steigerung; es entpuppt sich vielmehr als 
massives Aufbegehren gegen das Erscheinen und als der Versuch, dessen 
„chiasmisches“ Gefüge150 zugunsten eines Über-Blicks zu demontieren. 
Nun ist jedoch andererseits kaum zu verkennen, daß es genau diese 
Demontage chiasmischer Verschränkung ist, auf die es alle Bestrebungen 
der wissenschaftlichen Moderne im Kem abgesehen haben. Die 
symbolisch und technisch betriebene Poietisierung des Erfahrens, die 
schon bei Galilei unübersehbar und nur mühsam als kosmische 
Selbstaussprache der Natur maskiert war, hat in der Tat keinen anderen 
Sinn, als Handeln, Wahmehmen und Sprechen von der unkon­
trollierbaren und „wilden“ Mitwirkung des Behandelten, Wahrge­
nommenen und Besprochenen so weit wie irgend möglich, d. h. bis an 
die Belastbarkeitsgrenzen der fungierenden chiasmischen Strukturen 
freizuhalten. Die so oft und zu Recht beschworene neuzeitliche 
„Herrschaft über die Natur“ ist nur halb begriffen, solange man in ihr 
allein die Niederschlagung „natürlicher“ Widerstände erblickt; sie ist 
zugleich und gleichursprünglich die repressive Abwehr „natürlicher“ 
Subsidien. Im Zuge solcher Abwehr wird ein situiertes Tun, das von den 
strukturellen Vorzeichnungen und teleologischen Vektoren des Milieus 
das Mögliche und Tunliche sich anzeigen und so zu seinem Können und 
Wollen erst verhelfen läßt, durch eine Initiative ersetzt, die das Feld ihrer 
Bedingungen und Möglichkeiten vorab technisch arrangiert und 
absteckt, den Part der Situation also selbst übernimmt und sich aus der 
fürsorglichen Umklammerung des Ermöglichtwerdens als technologisch 
durchsichtiges Möglichmachen zurückzugewinnen sucht. Und an die 
Stelle einer Wahrnehmung, die das perzeptive Schauspiel nicht nach 
eigenen Regeln inszeniert, sondern als bloßer Mitspieler in die 
Selbstorganisation des Wahmehmungsfeldes eingeschaltet bleibt, tritt 
wissenschaftlich ein Messen und apparatives Registrieren, das die 
dynamische Interaktion des Perzeptiven unterbricht und ruhigstellt und 
das spontane Sichzeigen und -verbergen in eine Menge inerter Daten 
verwandelt, deren Organisation und interpretierender Zusammenbau der 
externen Instanz eines konventionalistisch und hypothetisch fixierten 
theoretischen Apriori vorbehalten bleibt. Und schließlich hat ein 

150 Wir entlehnen den Begriff des „Chiasmus“ dem Denken des späten Merleau-Ponty: 
„[...] l’idee du chiasme, c’est-ä-dire: tout rapport ä l’etre est simultanement prendre et 
etre pris, la prise est prise, eile est inscrite et inscrite au meme etre qu’elle prend “ 
(1964, 319) An dieser Stelle können wir uns weder auf eine gründliche Explikation 
einlassen noch den Beziehungen nachgehen, die unverkennbar zum Simmelschen 
Konzept der „Wechselwirkung“ bestehen.

325

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen, das nicht allein über, sondern auch in Situationen spricht und 
sein nie vollends kontrolliertes Bedeuten einer sinnlichen Symbiose mit 
der Welt des Besprochenen verdankt, einer formalen Sprachlichkeit zu 
weichen, die in Reaktion gegen das Mitreden der Dinge zunächst allen 
semantischen Ballast abwirft, als autonomes syntaktisches Spiel sich 
etabliert und erst „nachträglich“ in größtmöglicher modelltheoretischer 
Transparenz ihr intentionales Worüber ins Visier nimmt. Das von 
Husserl so streng verurteilte Arsenal formalistisch verselbständigter 
Zeichen und inauthentischer Techniken tritt hier als Träger eines 
antichiasmischen Feldzuges auf, dessen Ziele eine vexierende 
Ähnlichkeit zur phänomenologischen Entweltlichung zeigen. Der 
Verdacht gewinnt immer bestimmtere Kontur, die Husserlsche 
Transzendentalphilosophie habe die objektivistische Moderne weniger 
entlarvt als vielmehr in die Termini einer bewußtseinstheoretischen 
Unmittelbarkeit übersetzt und auf tragisch illusionäre Weise im Modus 
der Anschaulichkeit nachvollzogen.

Ist ein solcher Verdacht erst geweckt, dann lassen sich zahlreiche 
Züge des Husserlschen Denkens als Symptome jener uneingestandenen 
Verschwisterung entziffern. So hat schon Blumenberg angemerkt, mit 
der für die transzendentale Wesensforschung geforderten „eidetischen 
Variation“ artikuliere Husserl „eher die Freiheit des Mittels als die 
Notwendigkeit des Zweckes“ und exekutiere „den neuzeitlichen Geist, in 
der Meinung, ihn gegen die Neuzeit zu wenden“.151 Insbesondere scheint 
eine gewisse Analogie zur naturwissenschaftlichen Methode systema­
tischer experimenteller Variation naheliegend.152 In beiden Fällen geht es 
um eine Poietisierung des Vernehmens mit dem Ziel, den Betrachter aus 
seiner kontingenten Bindung an faktisch vorgefundene Konstellationen 
zu befreien.153 Das Neue und Aufschlußreiche soll nicht länger erwartet, 
sondern produktiv vorweggenommen, das Mögliche nicht unkon­
trollierten perspektivischen Verschiebungen geschuldet, sondern vorab 
systematisch ausgeschöpft werden. Die chiasmische Verschlingung von 
Faktum und Möglichkeit hat einer einsinnigen Determinationsbeziehung 
Platz zu machen: Das Angetroffene findet als bloßer „Fall“ seinen 
wohlbestimmten Ort im invarianten Grundriß des wesens- oder natur­
gesetzlich überhaupt Möglichen, ohne daß die Möglichkeiten ihrerseits 
noch eine bedingende Einfügung in faktische Situationshorizonte zu 

151 Blumenberg, 1986,49.
152 Für eine eingängige Darstellung vgl. Carnap, 1986, 49 ff.
153 So spricht Husserl von einer „völlig freien, von allen Bindungen an im voraus geltende 

Fakta gelösten Variation“, „in die auch das von aller Faktizität befreite Exempel 
selbst, als ‘beliebiges’, einbezogen“ sei (FTL, 255).

326

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


furchten hätten. Solche Abwehr eines chiasmischen Rückschlags lebt 
freilich von der Unterstellung, daß der methodische Weg „als wirklich 
begangener sich auch als jederzeit wieder begehbarer Weg darbietet“, 
d. h. kraft einer Evidenz „der beliebig wiederholbaren Gangbarkeit“154 
gegen das landschaftsbildende und -verwandelnde Werk der Zeit und der 
Geschichte identisch sich behaupten kann. Sobald nun Husserl die 
beschwörende Forderung nach „einer in sich bestimmten, jederzeit zu 
reaktivierenden und somit bewährenden Methode“155 erhebt, die gegen 
„gefährliche Sinnverschiebungen“ gesichert, von „unbefragter Tra- 
ditionalität befreit“ und „immerfort aktuell verfügbar“ ist,156 fuhrt er 
unverkennbar die Sprache des Heideggerschen „Gestells“157; doch 
zugleich insistiert er unbeirrt auf der intuitiven Ursprünglichkeit und 
dem anschaulichen, d. h. selbstgebenden Charakter der ins Spiel zu 
bringenden Verfahren. Nicht die Produktivität der Technik und des 
formal geregelten Zeichengebrauchs, sondern die Produktivität einer 
durchaus konkreten Einbildungskraft, die „Freiheit der reinen 
Phantasie“158 soll das Erkennen aus dem Bann der Faktizität erlösen. Das 
phänomenologische Eidos bewahrt so geradezu ästhetische Züge - aber 
es ist ein Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit: 
Die moderne Sehnsucht nach situationsüberlegener Verfügung träumt 
bei Husserl in den Bildern einer vormodemen Konkretion.159 
Ausgerechnet das Anschauliche ist hier zum Heilmittel gegen jene 
Sinn Verschiebungen und -Überdeckungen berufen, die ihm von einer 
wissenschaftlichen und ökonomischen Moderne gerade vehement zur 
Last gelegt werden; und ausgerechnet das Arsenal symbolisch­
technischer Mittelbarkeit, das der moderne Kampf um verläßlich 
konstituierte Identität so erfolgreich gegen die Verwechslungen und 
Trübungen einer alterierenden Sinnlichkeit in Stellung bringt, verkehrt 
sich für Husserl in den verächtlichen Modellfall des verschobenen und 
überdeckten Sinns.160

Es kann kaum zweifelhaft sein, welches Projekt sich als durchführbar 
erwiesen hat: das wissenschaftlich-technisch-ökonomische einer 

154 Krisis, 123.
155 FTL, 190.
156 Krisis, 46 f.
157 Vgl. Heidegger, 1978, 19 ff. - Blumenberg akzentuiert ganz ähnlich, wenn er feststellt, 

für die eidetische Variation sei „der Vorstellungskomplex einer Welt ein beliebig 
hantierbarer und verfügbarer Bestand“ (1986, 25).

158 FTL, 255.
159 Kierkegaard (1955, 1-97) hat virtuos demonstriert, welche humoristischen Fußangeln 

und religiösen Abgründe warten, sobald man dem Begriff der „Wiederholung“ 
ernstlich die Konkretheit des Existentiellen zu geben sucht.

160 Vgl. Krisis, 42-60.

327

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schleichenden und veralltäglichten prozeduralen Entweltlichung, das 
seiner charismatischen Anfänge in den Weltvemichtungsphantasien 
frühneuzeitlichen Philosophierens161 nur noch mit lächelnder Nachsicht - 
wenn überhaupt - gedenkt; oder das philosophische einer den Gedanken 
der „annihilatio rerum“ explizit aufgreifenden162 phänomenologischen 
„epoche“, die das Subjekt an den Ort des Weltentspringens versetzen, 
alle Realitätsgeltung in „Sinngebung“,163 alles Sein in transzendentale 
„Konstitution“164 verwandeln und doch über jeden Verdacht erhaben sein 
will, es stehe diese dem Sein deskriptiv verschworene Poiesis womöglich 
in enger Beziehung zu der modernen Eruption des Machens und 
Erfindens.165 Erneut scheint Kant die wahren systematischen und 
historischen Inspirationen des transzendentalen Paradigmas weit 
ungeschminkter zum Ausdruck zu bringen, wenn er die Galileischen 
Fallrinnenexperimente als Vorbild jener Einsicht anfuhrt, der auch die 
Revolution der metaphysischen Denkungsart sich verdankt: daß nämlich 
„die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwürfe 
hervorbringt“.166 Jedenfalls kann man sich angesichts der Husserlschen 
Rede von einer transzendentalen Subjektivität, die „in ihrer verborgen­
inneren ‘Methodik’ Welt hat, ‘zustande gebracht’ hat“,167 des Eindrucks 
nicht erwehren, als sei hier der dem Objektivismus zur Last gelegte 
Irrtum, „für wahres Sein [zu] nehmen, was eine Methode ist“,168 durch 
die nicht minder fragwürdige „subjektivistische“ Option ersetzt worden, 

161 Neben Descartes’ methodischem Zweifel kommt hier etwa die „ficta universi sublatio“ 
des Hobbes (OLI, 81) in Betracht.

162 Vgl. die Überschrift von § 49 der Ideen I (103): „Das absolute Bewußtsein als 
Residuum der Weltvemichtung.“

163 Ideen 1,120.
164 Zumindest für die prädikative Sphäre ist dieses „Konstituieren“ buchstäblich ein 

„Erzeugen“: Ich kann mein Urteil „ernstlich re-produzieren, es, dasselbe, in erneuter 
und wirklicher Aktivität erzeugen, [...] also ursprünglich konstituieren.“ (FTL, 322)

165 Siehe etwa FTL, 258: „Auch Gott ist für mich, was er ist, aus meiner eigenen 
Bewußtseinsleistung [...] Auch hier wird wohl, wie hinsichtlich des Alterego, 
Bewußtseinsleistung nicht besagen, daß ich diese höchste Transzendenz erfinde und 
mache.“- Schon Boehm hat gefragt, „ob nicht die von Husserl geforderte und 
angestrebte ‘Enthebung vom Boden der Lebenswelt’ lediglich in einem antizipierenden 
Grenzübergang zur Aufhebung des Weltlebens und damit des Lebens schlechthin [...] 
möglich ist und ob nicht mithin die überlieferte theoretische Philosophie und objektive 
Wissenschaft [...] gerade ebensoviel an Enthebung vom Boden der Lebens weit leistet, 
als überhaupt zu Lebzeiten denkbar ist“ (1979, 23).

166 KrV, BXIIf.
167 Krisis, 180; die von Husserl gesetzten Anführungszeichen markieren genau die 

erläuterte Zweideutigkeit. - Vgl. ferner ebd., 193, die Erwähnung „der konstitutiven 
‘inneren’ Methode, in der alle objektiv-wissenschaftliche Methode Sinn und 
Möglichkeit erhält“.

168 Ebd., 52.

328

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das „wahre Sein“ für eine „Methode“ zu nehmen! Husserl scheint mit 
dieser Wendung den objektivistischen Sündenfall nicht wirklich kritisch 
revidiert, sondern spiegelbildlich reproduziert zu haben. Wenn die 
ontologistische Selbstdeutung der neuzeitlichen Wissenschaft sich 
letztlich einer generativ und polemisch bedingten kosmologischen 
Prätention verdankt; wenn ferner die kosmischen Strukturen ihrem 
eigentlichen Sinne nach Ausdruck und Korrelat eines vormodemen 
Lebens sind - dann hat der Objektivismus eine einfache, ihm selbst 
freilich verborgene Formel: Er ist die Wissenschaft im Gewand des 
vormodemen Lebens. Aber buchstabiert sich nicht der Transzenden­
talismus ebenso einfach - als ein Leben im Gewände der modernen 
Wissenschaft?

Jedenfalls sprechen viele Indizien dafür, daß es Husserl mit seinen 
mannigfachen Reduktionen nicht gelungen ist, eine Dimension zu 
eröffnen, in der die Dialektik von Künstlichkeit und Natürlichkeit eine 
nachkosmische Gestalt und Verstehbarkeit gewinnt, daß er vielmehr den 
neuzeitlichen Versuch, das Künstliche als natürlich auszugeben, durch 
die reduktive Verwandlung des Natürlichen in eine transzendentale 
Künstlichkeit schlicht gekontert und so das Schema einer undia­
lektischen „Gleichung“ gerade nicht überwunden, sondern nur im 
Gegensinn durchlaufen hat. Angesichts solcher Arretierung erscheint es 
philosophisch ratsam, das Leben weder in der totalen „Äußerlichkeit“ 
eines vermeintlich natürlichen An-sich erstarren noch auch in der totalen 
„Innerlichkeit“ eines vermeintlich antinatürlichen Bewußtseins sich 
verflüchtigen zu lassen, es vielmehr als ein Geschehen zu denken, in dem 
Innen und Außen sich unablässig durchkreuzen und relativieren und 
gerade so an- und umeinander sich bilden.169 An die Stelle einer 
unüberbietbaren Koinzidenz, wie sie als ein Vergehen des Bewußtseins 
vor den Dingen oder als ein Vergehen der Dinge vor dem Bewußtsein, 
nämlich objektivistisch oder subjektivistisch konzipierbar ist, hätte dann 
eine Sphäre zu treten, in der jede Selbstvergewisserung der Innerlichkeit 
einer irritierenden Mittlerschaft des Äußeren überantwortet und jede 
Äußerlichkeit durch den Zwiespalt der Deutung gezeichnet bleibt. Das 
von Husserl und moderner Wissenschaft gleichermaßen perhorreszierte 
Spiel der „Verschiebungen“ ist hier nicht länger Indiz einer 
aufzuhebenden Verwirrung und Trübung, sondern der Nerv eines Lebens 
diesseits letzter Identitäten und letzter Unterscheidungen. Weder die 
Unmittelbarkeit idealer Deskription noch die präzise Selbstgenügsamkeit 
der idealen Messung wäre danach das Paradigma menschlicher Selbst- 

169 Merleau-Ponty hält dafür die Formel bereit: „[...] il n’y a pas identite, ni non-identite, 
[...] il y a dedans et dehors toumant l’un autour de l’autre“ (1964, 317).

329

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Welterfahrung, sondern die metaphorische Übertragung und 
strukturelle Überlagerung, wie sie vom „schlichtesten“ Wechselspiel 
zwischen leiblichen Schemata und perzeptiv-praktischen Milieu­
strukturen bis zum elaboriertesten symbolischen Tausch sich vollzieht 
und als Prozeß gegenseitiger Abstimmung und Neubildung der Muster 
keines in den Rang des absoluten Eichmaßes aufrücken läßt. Dieses 
„metapherein“ ist „Kunst“, sofern es niemals ganz und gar zum 
sklavischen Nachvollzug im voraus kodifizierter Möglichkeiten 
herabsinkt. Jede Metapher - nicht bloß die „kühne“ - bewahrt in ihrem 
„Passen“ doch etwas Unpassendes, bleibt im Sinnvollziehen stets auch 
Brechung und Verletzung überkommenen Sinns und hält zwischen den 
Mustern einen Abstand aufrecht, der im Übertragungsgeschehen nicht 
aufgehoben, sondern zugunsten eines Überschusses an Bedeutung 
produktiv gemacht wird. Aufgrund solcher Diskontinuität haftet der 
metaphorischen Bewegung unwiderruflich etwas Sprunghaftes an, sie 
mißachtet gleichsam das kosmische „natura non facit saltus“, und ihre 
Unbotmäßigkeit gegenüber teleologischen Vorgaben ließe sie im 
Rahmen der Aristotelischen Physik zu einem Fall naturwidriger 
„Gewalt“ werden. Und doch bringt es die metaphorische Initiative in 
ihrem „Eigensinn“ nie wirklich zu jener zentralisierten Kontrolle der 
Sinnbildung, wie sie wissenschaftlich-technisch und transzendental­
philosophisch gleichermaßen erstrebt wird. Ihre Produktivität ist kein 
Konstituieren, sondern ein „Instituieren“170 - die metaphorische Geste 
bleibt angewiesen auf ein Feld faktischer Strukturen, das „schon da“ ist 
und dem sie sich einschreiben kann, und sie empfängt ihren Sinn als ein 
Ereignis, das „noch nicht da“ ist und dessen Gelingen sie abwarten muß. 
Derart verspätet und voreilig,171 profitiert sie als erwiderte Erwiderung172 
von einem wilden und „natürlichen“ „fieri“, dem kein noch so 
angestrengtes „facere“ sich substituieren kann - das „metapherein“ ist 
„Natur“!

In einem derart als metaphorisch begriffenen Leben sind Natur und 
Kunst sich zwar unentbehrlich, aber nie endgültig zur Deckung zu 
bringen; zwischen ihnen spielt eine Differenz, die dem Artifizialismus 
der Moderne Angriffspunkte bietet, und eine Kohärenz, die ihm 

170 Wir beziehen uns hier auf den spezifischen Sinn, den Merleau-Ponty dem Begriff der 
„Institution“ gegeben hat (1968, 59 ff.).

171 Nicht von ungefähr spiegeln sich in dieser Charakteristik die beiden Kardinalfehler, 
denen die erste Regel der Cartesianischen Methode den Kampf ansagt: „prevention“ 
und „precipitation“ (vgl. AT VI, 18).

172 Eine ähnliche Konstellation hat Waidenfels (1987, 46 ff.; 1994, 320 ff.) mit dem 
Begriff der „responsiven Vernunft“ zu fassen versucht.

330

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Widerstände entgegensetzt.173 Weder sehnt sich dieses Leben nach der 
Moderne, noch ist es ihr manichäischer Widersacher - es erinnert an die 
Grenzen seiner Modernisierbarkeit.

Literaturverzeichnis
Alberti, L. B. (De re aedif.): De re aedificatoria, hg. von G. Orlandi und P. Portoghesi, 

Mailand 1966.
Aristoteles: Works, with an English translation (The Loeb Classical Library), Cambridge 

(Mass.)/London 1926 ff.
- (MM): Magna moralia, hg. von G. C. Armstrong, in: XVIII, 1935.
- (Met.): Metaphysics, hg. von H. Tredennick, in: XVII u. XVIII, 1933/1935.
- (Eth. Nie.): The Nicomachean Ethics, hg. von H. Rackham, in: XIX,21934.
- (Phys.): Physics, hg. von P. H. Wicksteed und F. M. Comford, in: IV u. V, 1929/1934.
- (Pol.): Politics, hg. von H. Rackham, in: XXI,21944.
- (An. post.): Posterior Analytics, hg. von H. Tredennick, in: II.21966.
Augustinus, A. (De gen. ad litt.): De genesi ad litteram, in: J. P. Migne (Hg.), Patrologiae 

cursus completus, Series Latina, XXXIV, Paris 1887, Sp. 219-486.
- (Ennarat. in Ps.): Ennarationes in Psalmos, in: J. P. Migne (Hg.), Patrologiae cursus

completus, Series Latina, XXXVI (Ps. I-LXXIX), Turnhout o. J.
Bachelard, G. (1983): La formation de l’esprit scientifique, Paris, 12. Aufl.
Bergson, H. (1984): Les deux sources de la morale et de la religion, Paris, 218. Aufl.
Blake, R. M. (1960): Theory of Hypothesis among Renaissance Astronomers, in: E. H. 

Madden (Hg.), Theories of Scientific Method: The Renaissance through the Nineteenth 
Century, Seattle, 22-49.

Blumenberg, H. (1980): Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit, in: Galileo Galilei: 
Sidereus Nuncius ..., hg. von H. Blumenberg, Frankfurt a. M., 7-75.

- (1986): Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie, in:
Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart, 7-54.

- (1981): Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M.
Bodin, J. (Coll, heptapl.): Colloquium heptaplomeres ..., hg. von L. Noack, Schwerin 1857 

(Nachdruck Stuttgart-Bad Cannstatt 1966).
Böhler, D. (1981): Naturverstehen und Sinnverstehen. Traditionskritische Thesen zur 

Entwicklung und zur konstruktivistisch-szientifischen Umdeutung des Topos vom 
Buch der Natur, in: F. Rapp (Hg.), Naturverständnis und Naturbeherrschung, München, 
70-95.

Boehm, R. (1979): Husserls drei Thesen über die Lebenswelt, in: E. Ströker (Hg.), 
Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls, Frankfurt a. M., 
23-31.

Bruno, G. (Opere): Le opere italiane, hg. von P. de Lagarde, 2 Bde., Göttingen 1888.
Burtt, E. A. (1932): The Metaphysical Foundations of Modem Physical Science, New 

York, 2. Aufl.
Carnap, R. (1986): Einführung in die Philosophie der Naturwissenschaft, Frankfurt a. M.

173 Die skizzierte Konzeption läßt also begreifen, wieso die Lebenswelt sich nicht damit 
begnügt, der Wissenschaft im Sinne Husserlscher „Fundierung“ zu Diensten zu sein, 
sondern ihr vielmehr zugleich die von Bachelard (1983) beschriebenen „obstacles 
epistemologiques“ in den Weg legt.

331

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cassirer, E. (1946): Galileo’s Platonism, in: M. A. Montagu (Hg.), Studies and Essays in 
the History of Science and Leaming offered in Homage to George Sarton, New York, 
277-297.

- (1967): Mathematical mysticism and mathematical Science, in: E. McMullin (Hg.),
Galileo. Man of Science, New York, 338-351.

- (1977): Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Darmstadt, 7. Aufl.
- (1910): Substanzbegriff und Funktionsbegriff, Berlin.
- (1995): Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nachgelassene Manuskripte I),

Hamburg.
Claesges, U. (1972): Zweideutigkeiten in Husserls Lebenswelt-Begriff, in: ders./K. Held 

(Hg.), Perspektiven transzendentalphänomenologischer Forschung, Den Haag.
Copemicus, N. (De revolutionibus): De revolutionibus orbium coelestium Liber primus, in: 

Das neue Weltbild. Drei Texte, lat.-dt., hg. von H. G. Zeki, Hamburg 1990, 59-153.
Descartes, R. (AT): Oeuvres, hg. von C. Adam und P. Tannery, 14 Bde. u. Supplement, 

Paris 1897-1913.
Diels, H./Kranz, W. (Hg.) (DK): Die Fragmente der Vorsokratiker, 3 Bde., Berlin 101961 

(zit. nach der Nummer der Fragmente).
Dijksterhuis, E. J. (1983): Die Mechanisierung des Weltbildes, Berlin, 2. Aufl.
Dilthey, W. (1914): Das natürliche System der Geisteswissenschaften im 17. Jahrhundert, 

in: Gesammelte Schriften II, Leipzig/Berlin, 90-245.
Duhem, P. (1981): La theorie physique, Paris, 3. Aufl.
- (1969): To Save the Phenomena, Chicago/London.
Eco, U. (1994): Die Suche nach der vollkommenen Sprache, München, 2. Aufl.
Feyerabend, P. (1986): Wider den Methodenzwang, Frankfurt a. M.
Ficino, M. (Theol. plat.): Theologie Platonicienne de l’immortalite des ämes, hg. von R. 

Marcel, 3 Bde., Paris 1964/1964/1970.
Galilei, G. (EN): Le opere, hg. von A. Favaro (Edizione Nazionale), 20 Bde., Florenz 

1890-1909.
Galluzzi, P. (1973): II ‘Platonismo’ del tardo Cinquecento e la filosofia di Galileo, in: 

Ricerche sulla cultura dell 'Italia modema, Bari, 39-79.
Gehlen, A. (1986): Anthropologische und sozialpsychologische Untersuchungen, Reinbek.
Geßner, W. (1996a): Geld als symbolische Form. Simmel, Cassirer und die Objektivität der 

Kultur, in: ders. (Hg.), Simmel und Cassirer (Simmel Newsletter 6/1), Bielefeld, 1-30.
- (1996b): Tragödie oder Schauspiel? Cassirers Kritik an Simmels Kulturkritik, in: ders.

(Hg.), Simmel und Cassirer (Simmel Newsletter 6/1), Bielefeld, 57-72.
Gierke, O. von (1958): Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrechtlichen 

Staatstheorien, Aalen, 5. Aufl.
Heidegger, M. (1978): Die Technik und die Kehre, Pfullingen, 4. Aufl.
Heinemann, F. (1929): Neue Wege der Philosophie. Geist/Leben/Existenz. Eine 

Einführung in die Philosophie der Gegenwart, Leipzig.
Hobbes, Th. (Eiern.): The Elements of Law Natural and Politic, hg. von F. Tönnies, 

London 31969.
- (EW): The English Works, hg. von W. Molesworth, 11 Bde., London 1839-1845

(Nachdruck Aalen 1962).
- (OL): Opera philosophica quae latine scripsit omnia, hg. von W. Molesworth, 5 Bde.,

London 1839-1845 (Nachdruck Aalen 1961).
Holbach, P. H. Th. d’ (1821): Systeme de la nature, 2 Bde., Paris (Nachdruck Hildesheim 

1966).
Husserl, E. (CM): Cartesianische Meditationen (Husserliana I), Den Haag21973.
- (Ding): Ding und Raum (Husserliana XVI), Den Haag 1973.
- (EU): Erfahrung und Urteil, Hamburg51976.

332

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- (Erste Phil. I): Erste Philosophie. Erster Teil: Kritische Ideengeschichte (Husserliana
VII), Den Haag 1956.

- (Erste Phil. II): Erste Philosophie. Zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen
Reduktion (Husserliana VIII), Den Haag 1959.

- (FTL): Formale unf transzendentale Logik (Husserliana XVII), Den Haag 1974.
- (Ideen I): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie.

Erstes Buch (Husserliana III, 1), Den Haag 1976.
- (Ideen II): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie.

Zweites Buch (Husserliana IV), Den Haag 1952.
- (Ideen III): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie.

Drittes Buch (Husserliana V), Den Haag21971.
- (Krisis): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie (Husserliana VI), Den Haag21976.
- (Strenge Wiss.): Philosophie als strenge Wissenschaft, Frankfurt a. M.21971.
- (Arithmetik): Philosophie der Arithmetik (Husserliana XII), Den Haag 1970.
Kant, I. (KrV): Kritik der reinen Vernunft, hg. von R. Schmidt, Hamburg31971.
Kepler, J. (Opera): Opera omnia, hg. von C. Frisch, 8 Bde., Frankfurt a. M./Erlangen 1858- 

1871.
Keßler, E. (1994): Naturverständnisse im 15. und 16. Jahrhundert, in: L. Schäfer/E. Ströker 

(Hg.), Naturauffassungen in Philosophie, Wissenschaft, Technik II, Freiburg/München, 
13-57.

Kierkegaard, S. (1955): Die Wiederholung ..., übers, von E. Hirsch, Düsseldorf.
Klibansky, R./Panofsky, E./Saxl, F. (1990): Saturn und Melancholie, Frankfurt a. M.
Köchy, K. (1997): Ganzheit und Wissenschaft, Würzburg.
Koyre, A. (1966): Etudes galileennes, Paris, 2. Auf],
- (1943): Galileo and Plato, in: Journal of the History of Ideas 4, 400-428.
Krafft, F. (1967): Die Anfänge einer theoretischen Mechanik und die Wandlung ihrer 

Stellung zur Wissenschaft von der Natur, in: W. Baron (Hg.), Beiträge zur Methodik 
der Wissenschaftsgeschichte, Wiesbaden, 12-33.

Lakatos, I. (1974): Falsification and the Methodology of Scientific Research Programmes, 
in: ders./A. Musgrave (Hg.), Criticism and the Growth of Knowledge, Cambridge, 3. 
Aufl., 91-196.

Leibniz, G. W. (P): Die philosophischen Schriften, hg. von C. I. Gerhardt, 7 Bde., Berlin 
1875-1890 (Nachdruck Hildesheim 1978).

LeRoy, E. (1901): Un positivisme nouveau, in: Revue de Metaphysique et de Morale 9, 
138-153.

Merleau-Ponty, M. (1968): Resumes de cours. College de France 1952-1960, Paris.
- (1964): Le visible et l’invisible, hg. von C. Lefort, Paris.
Merton, R. K. (1968): Social Theory and Social Structure, New York/London, 3. Aufl.
Meyer, M. (1992): Leiblichkeit und Konvention, Freiburg/München.
Mittelstraß, J. (1962): Die Rettung der Phänomene, Berlin.
- (1980): Art. „Buch der Natur“, in: ders. (Hg), Enzyklopädie Philosophie und

Wissenschaftstheorie I, Mannheim/Wien/Zürich, 355 f.
Nobis, H. M. (1971): Art. „Buch der Natur“, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch 

der Philosophie I, Darmstadt, Sp. 957-959.
Ockham, Wilhelm von (Quodl.): Quodlibeta septem (Opera theologica IX), hg. von J. C. 

Wey, St. Bonaventure (N. Y.) 1980.
Otto, St. (Hg.) (1986): Renaissance und frühe Neuzeit (Geschichte der Philosophie in Text 

und Darstellung III), Stuttgart.
Panofsky, E. (1989): Idea, Berlin, 6. Aufl.
Platon: Werke in acht Bänden, griech.-dt., hg. von G. Eigier, Darmstadt 1970-1983.
- (Nomoi): Nomoi, in: VIII, 1977.

333

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- (Timaios): Timaios, in: VII, 1972, 1-210.
Poincare, H. (1890): Electricite et Optique, Paris.
- (Oeuvres): Oeuvres, 11 Bde., Paris, 1916-1956.
- (SH): La Science et l’Hypothese, Paris 1968 (1. Aufl. 1902).
Polanyi, K. (1995): The Great Transformation, Frankfurt a. M.
Pomponazzi, P. (1525): Tractatus acutissimi, utillimi et mere peripatetici, Bologna.
Pufendorf, S. (De jure): De jure naturae et gentium, hg. von F. Böhling, 2 Bde. 

(Gesammelte Werke III u. IV), Berlin 1998.
Randall Jr., J. H. (1961): The School of Padua and the Emergence of Modem Science, 

Padua.
Ritter, H. (1997): Die Religion der Zukunft. Über einen mißglückten Versuch, das 

Christentum pompös zu überspringen, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 
29.03.1997 (Nr. 74).

Rothacker, E. (1979): Das „Buch der Natur“, hg. von W. Perpeet, Bonn.
Rousseau, J.-J. (2. Discours): Discours sur l’origine de l’inegalite parmi les hommes, in: 

Schriften zur Kulturkritik, hg. von K. Weigand, Hamburg31998, 61-269.
Schäfer, L. (1974): Erfahrung und Konvention, Stuttgart.
Schepers, H. (1971): Art. „A priori/a posteriori, I“, in: J. Ritter (Hg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie I, Darmstadt, Sp. 462-467.
Schumpeter, J. A. (1965): Geschichte der ökonomischen Analyse, 2 Teilbde., Göttingen.
Simmel, G. (1989): Philosophie des Geldes, Frankfurt a. M.
- (1912): Die Religion, Frankfurt a. M., 2. Aufl.
Simplikios (In phys.): In Aristotelis physicorum libros quatuor priores commentaria, hg. 

von H. Diels, Berlin 1882.
Smith, A. (Wealth of Nat.): An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of 

Nations, hg. von R. H. Campbell, A. S. Skinner, W. B. Todd (Glasgow Edition II), 2 
Bde., Oxford 1976.

- (LJ): Lectures on Jurisprudence, hg. von R. L. Meek, D. D. Raphael, P. G. Stein
(Glasgow Edition V), Oxford 1978.

Sohn-Rethel, A. (1971): Warenform und Denkform, Frankfurt a. M.
Sommer, M. (1985): Husserl und der frühe Positivismus, Frankfurt a. M.
Strong, E. (1936): Procedures and Metaphysics, Berkeley.
Tannery, P. (1967): Galileo and the principles of dynamics, in: E. McMullin (Hg.), Galileo. 

Man of Science, New York/London, 163-177.
Thomas von Aquin (De reg.): De regimine principum ad regem Cypri, in: Opuscula 

philosophica, hg. von P. F. Raymundo und M. Spiazzi, Turin/Rom 1954 (Marietti), 
253-358.

- (In lib. de Caelo): In Aristotelis libros de Caelo et mundo ... expositio, hg. von P. F.
Raymundo und M. Spiazzi, Turin/Rom 1952 (Marietti), 1-311.

- (In Eth.): In decem libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum expositio, hg. von P. F.
Raymundo und M. Spiazzi, Turin/Rom 1964 (Marietti).

Tönnies, F. (1979): Gemeinschaft und Gesellschaft, Darmstadt, 9. Aufl.
Tonelli, G. (1971): Art. „A priori/a posteriori, II“, in: J. Ritter (Hg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie I, Darmstadt, Sp. 467-469.
Vaihinger, H. (1911): Die Philosophie des Als Ob, Berlin.
Waldenfels, B. (1985): Die Abgründigkeit des Sinnes. Kritik an Husserls Idee der 

Grundlegung, in: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a. M., 15-33.
- (1994): Antwortregister, Frankfurt a. M.
- (1987): Ordnung im Zwielicht, Frankfurt a. M.
Wallace, W. A. (1992): Galileo’s Logic of Discovery and Proof, Dordrecht.
Welter, R. (1986): Der Begriff der Lebenswelt, München.

334

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilkins, J. (1668): An Essay Towards a Real Character and a Philosophical Language, 
London (Nachdruck Menston 1968).

Zorn, W. (1967): Die Physiokratie und die Idee der individualistischen Gesellschaft, in: A. 
Montaner (Hg.), Geschichte der Volkswirtschaftslehre, Köln/Berlin, 25-33.

335

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

