Das Natiirliche und das Kiinstliche. Zur Vorgeschichte
der modernen Suche nach dem Leben

Manfred Meyer

I Husserls ,, Krisis “

Wer eine Krise der Modemne konstatiert und sie im Riickgang auf das
Leben wenn schon nicht zu {iberwinden, so doch zumindest diagnostisch
aufzuklaren hofft, findet in der Krisis-Abhandlung Edmund Husserls und
dem dort exponierten Begriff der ,Lebenswelt*' einen nachgerade
klassischen Bezugspunkt. Und obwohl man Husserl schwerlich eine
sympathisierende Ndhe zur zeitgendssischen Lebens- und Existenz-
philosophie wird nachsagen konnen,”> steht sein KrisenbewuBtsein
durchaus in enger Beziehung zu dem lebensphilosophisch erhobenen
Befund einer wachsenden Entfremdung der modernen Kulturméchte von
jenem Leben, das sie doch rational durchdringen und normieren sollten:
Auch er beklagt mit Blick auf die modernen Rationalitdtsformen einen
dramatischen ,,Verlust der Lebensbedeutsamkeit*® und sucht am Beispiel
der neuzeitlichen Galileischen Wissenschaft akribisch zu rekonstruieren,
wie das Projekt rein verniinftiger Sinngebung in einen buchstiblich
lebensbedrohenden Sinnverlust umschlagt. Im kulturkritischen ,,Protest
des Lebens gegen den Geist* allerdings erblickt er nicht sowohl die
Therapie als vielmehr ein bezeichnendes Symptom der Krise. Beruht

Zwar hat Husserl den Terminus nicht ,.erfunden®, ihm aber die wohl wirkméichtigste
systematische Ausprigung gegeben. Vor ihm - und offenbar als einer der ersten -
verwendet Simmel (1912, 13) den Begriff ‘Lebenswelt’. Er meint damit freilich nicht
eine ,natiirliche Welt als Unterlage der kulturellen, sondemn die aus symbolischer
Prigung je eigentiimlicher - etwa religioser - Richtung erwachsenden Weltbilder
selbst, also ungefahr das, was bei Cassirer dann ,,symbolische Form* heifit.

Ob es sich um den , Historizismus* Diltheys handelt (Strenge Wiss., 49 ff.) oder um
den ,transzendentalen Anthropologismus* (Ideen III, 140), den er seinen ,,Schiilern*
Heidegger und Scheler (Krisis, 439) und der ,um Vorherrschaft ringenden
Lebensphilosophie mit [...] ihrer Philosophie der ‘Existenz’* (Ideen III, 138) ankreiden
zu miissen glaubt - stets wittert sein Rigorismus ein Verfehlen echter Transzen-
dentalitit und damit neue Zufliisse einer ,,skeptischen Sintflut* (Krisis, 12), die das
kulturelle Europa zu verschlingen droht. - Dieser massiven Vorbehalte ungeachtet,
kann Cassirer in einer um 1928 niedergeschriebenen Notiz neben Nietzsche, Bergson,
Dilthey und Simmel auch Husserl als Représentanten einer ,,Philosophie des Lebens*
anfihren (1995, 238).

3 Krisis, 3.

4 Heinemann, 1929, 157.

289

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doch seiner Auffassung nach die Beschworung antagonistischer
Spannungen zwischen Leben und wissenschaftlicher Vernunft auf der
stillschweigenden Ubernahme eines positivistischen ,,Restbegriffs** von
Wissenschaft, dessen naiven Objektivismus es gerade kritisch zu
befragen und als selbstvergessene Entfremdungsgestalt authentischer
Vernunft zu entlarven gilt. Irrationalistische Lebensverklarung und
szientistische ~Wissenschaftsgldubigkeit entspringen so gleichsam
derselben Wurzel,® beide perpetuieren eine aus den Anfingen
neuzeitlicher Rationalitit herstammende verhidngnisvolle Entzweiung.
Habe man erst - wie Husserl es in der ,Krisis* sich vornimmt - in
geschichtlichen Besinnungen spezifischer Art die hier wirksamen
Fehlleistungen und Entstellungen begriffen und aufgehoben, dann mache
der Schein wissenschaftlicher Lebensfeindlichkeit der Einsicht Patz, daf3
die wahre Wissenschaft nichts anderes sei als das zur philosophischen
Wahrheit gekommene, d. h. als das transzendentale Leben’ selbst.

Doch ist mit dem Befund einer szientistischen Abspaltung und
Scheinautonomie des objektiven Wissens, die zugunsten seiner
Reintegration in die Urspriinglichkeit und Totalitit des Lebens
iiberwunden werden muB, die volle Struktur der von Husserl gemeinten
Krise noch gar nicht getroffen. Vielmehr treibt die illegitime Unter-
scheidung von Wissenschaft und Leben deren illegitime Identifikation
unweigerlich hervor: Gerade weil der neuzeitlichen Wissenschaft ihre
Verwurzelung im leistenden Leben eines subjektiven Konstitutions-
geschehens verborgen bleibt, neigt sie zu einem positivistischen Kult der
»Tatsachen“, der die verwickelte transzendentale Genesis des objektiv
,»Gegebenen iiberspringt und so das theoretisch-technisch Produzierte
fur die faktisch vorgefundene Wirklichkeit des Lebens selbst nimmt. Der
entwurzelten  wissenschaftlichen  Objektivitit korrespondiert die
Verkennung der Lebenswelt, die ,Krisis der europdischen Wissen-
schaften* entpuppt sich als kollektive Lebenskrise. Husserls Explikation
dieses epochalen Verdeckungs- und Verwechslungsvorgangs macht in
entscheidender Weise von einem begrifflichen Kontrast Gebrauch, der
sein philosophisches Werk seit frilhesten Anfingen in mannigfaltigen

5 Krisis, 6.

¢ Vgl etwa Krisis, 201, wo die ,,zur Kunst [...] herabgesunkene Wissenschaft und ,die
modischen Entartungen der Philosophie in irrationalistische Betriebsamkeiten* in
einem Atemzug genannt werden.

Die Rede vom ,transzendentalen®, ,konstituierenden“, ,reinen*, ,urspriinglichen*
Leben tritt beim spiten Husserl - etwa in der Krisis und dem 2. Teil der Ersten
Philosophie, aber auch in den Cartesianischen Meditationen - so auffillig in den
Vordergrund, daB man versucht ist, geradezu von einer Verlebendigung der
transzendentalen Dimension zu sprechen.

290

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nuancierungen durchzieht und unverkennbar die alten Dichotomien von
,»physis“ und ,,nomos*, Natur und Kunst verwandelt wiederaufleben 1aft:
Auf der einen Seite steht die ,Natiirlichkeit* einer ,,schlichten®, ihre
Gegenstinde in sinnlicher Rezeptivitit geradehin préasentierenden
Erfahrung, auf der anderen die Spontaneitit und Mittelbarkeit eines
Denkens, dessen ,kiinstliche* Verfahren und symbolische Apparaturen
ihren Sinn allein im Riickbezug auf jene schlichten Vorgegebenheiten zu
gewinnen und zu bewahren vermdgen.! Gerdt diese Fundierungs-
ordnung, diese Angewiesenheit der ,h6heren, fundierten Verstandes-
leistungen auf die ,niederen“, fundierenden sinnlichen Akte in
Vergessenheit, dann drohen die kulturellen Artefakte kraft ihrer
angemaliten Autonomie und Selbstgeniigsamkeit den Status des
Natiirlichen zu usurpieren und jene urspriingliche Welt zu verdecken,
deren fortschreitende Entdeckung ihnen aufgetragen war.’

Was immer man nun von der Plausibilitit einer Konzeption zu halten
hat, die in der Lebenswelt letztlich das von allen Kultursedimenten
gereinigte Fundament einer Schicht auf Schicht bauenden

Schon Husserls erste Buchverdffentlichung, die Philosophie der Arithmetik von 1891,
ist in ihrer gedanklichen Architektonik entscheidend durch den Gegensatz von
intuitiver Prisenz und signitiver Mittelbarkeit bestimmt: Den ,,eigentlichen* Vielheits-
und Zahlvorstellungen stehen die blo8 ,,symbolischen* gegeniiber, und es fehlt nicht an
Wamnungen vor der Gefahr, iber dem ,auBlerlichen und blinden Proze8“ (177)
mechanischer Zeichenmanipulation die Fundierungsleistung des eigentlichen und
letztlich sinnlichen Vorstellens zu vergessen, d. h. ,Zeichen und Sache* zu
verwechseln (ebd.). Der Fundus Husserlscher Kulturkritik ist hier bereits beisammen
und muB in der Folge nur noch transzendentalphilosophisch angeeignet und
ausgedeutet werden. - DaB} die Lebensweltthematik tatsachlich enge Beziehungen zum
alten Normbegriff der ,Natur* unterhilt, verrdt sich in vielfdltigen terminologischen
Anklangen. Nicht nur macht Husserl als Gegenstand ,,schlichter*, ja ,schlichtester*
Erfahrung die ,,All-natur*, ,,die pure universale Natur“ (EU, 54, 56 f.) aus; auch jene
Vorlauferbegriffe, die den Weg zum Konzept der Lebenswelt gebahnt und seine
Inthronisierung zum Teil als Synonyme iiberlebt haben, bedienen sich stets des
Epithetons der ,Natiirlichkeit* - das reicht von der ,,Welt der natiirlichen Erfahrung*,
wie sie dem ,,natiirlichen Auffassen [...] vor der Wissenschaft sich darstellt und uns
~naturgemaB von unten anfangen* 1aBt (Ding, 3-7), iiber die ,,natiirliche Welt* und die
natiirliche Einstellung* des ,,natiirlichen Lebens* und ,,Dahinlebens* (Ideen I, 56, 59)
bis zur ,,Natur* als dem ,,Gebiet der Lebenswelt (Krisis, 461) und der unumwundenen
Gleichsetzung: ,.Die Lebenswelt ist die natiirliche Welt* (Ideen II, 325). Wenn als
Gegenspieler solcher Natur neben einen auf das Konventionelle von Bezeichnung und
Zeichengebrauch sich kaprizierenden ,,Nominalismus* (Arithmetik, 170 ff., 258 f)
eine ,, Technisierung" tritt, die das authentische Erkennen zur bloBen ,Kunst* und
»techne* verduBerlicht (Krisis, 45 ff., 201 ff.), dann kann das gleichsam unterirdische
Fortwirken der um ,,physis“, ,,nomos* und ,techne kreisenden antiken Problematik
kaum mehr zweifelhaft sein.

®  Zur Dialektik von Entdeckung und Verdeckung vgl. Krisis, 53.

291

20.01.2028, 14:44:39.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundierungsarchitektur erblickt,'® soviel scheint jedenfalls klar, daB
schon die Sphire des vorwissenschaftlichen und vormodemen Lebens
von ungezdhlten symbolischen Verweisungen und kulturellen
Sinnesniederschldgen durchsetzt ist; wieso 10st dann aber erst die
neuzeitliche Wissenschaft jene verhidngnisvolle Sinnvergessenheit aus,
die das eigentliche Signum der Krise bildet? Weil offenbar die
Entfaltung moderner Rationalitit - so etwa lautet Husserls Antwort - mit
einer beispiellosen Verschirfung der Lebensferne, einer radikalen
Distanzierung sinnlicher Vorgaben und einer nie zuvor gekannten
Emanzipation aus konkret-situativer Gebundenheit einhergeht. An die
Stelle ,,deskriptiver Begriffe, die das Vage und FlieBende anschaulicher
Gestalttypen morphologisch zu fassen suchen, tritt die absolute Exaktheit
und Identitit mathematischer ,,Idealbegriffe”, die nur noch als Grenze
unendlicher Approximationsprozesse konzipierbar und folglich
wprinzipiell in keiner sinnlichen Anschauung vorfindlich sind*;'' die
,reale Praxis“ weicht einer ,idealen* des ,reinen Denkens“,'> deren
methodische Ubung sich schlieBlich formalistisch verfestigt und als
technisierte, nach bloflen ,Spielregeln“ verfahrende Zeichen-
manipulation vollends jede lebendige Fiithlung zur vorwissenschaftlichen
Welt einbiifit.”> Diese Hinweise konnen das Problem indessen nur ldsen,
indem sie zugleich ein neues heraufbeschworen. Je klaffender namlich
der Hiat erscheint, der die Wissenschaft vom alltdglichen Leben trennt,
je schiarfer man die Idealitit und Artifizialitit ihrer Konstrukte
akzentuiert und mit der ,Realitit* und Natiirlichkeit des
Vorwissenschaftlichen kontrastieren 148t, desto unverstandlicher muf die
Moglichkeit einer Verwechslung werden, die das ,,Ideenkleid” fiir den
Leib selbst nimmt und ,,fiir wahres Sein [...], was eine Methode ist*."* So
naheliegend dieses Quidproquo bei solchen ,,symbolischen Formen* sein
mag, die aufgrund einer engen Symbiose mit Strukturen anschaulicher
Leibhaftigkeit an den ontologischen Suggestionen des Sinnlichen
partizipieren, so abwegig mutet es zugleich fiir die emanzipierten
Kreationen wissenschaftlichen Erfindungsgeistes an. Welche kulturelle
oder vorkulturelle Macht vollbringt die schwindelerregende Illusion

Die Sicherstellung eines letzten Substrats der Sinnbildung ist allerdings nur eine der
Funktionen, die der notorisch vieldeutige Lebensweltbegriff im Rahmen der
Husserlschen Philosophie zu erfiillen hat; fiir eine kritische Diskussion einschlagiger
Fragen siche etwa Claesges, 1972, Waldenfels, 1985, und Welter, 1986, 77 ff.

1" Ideen I, 154 f.; vgl. auch Krisis, 130 ff.

2 Krisis, 23.

Ebd., 42 ff., bes. 46. - Fir die Rede vom leeren ,Zeichenspiel“ und seinen
konventionellen ,,Spielregeln* vgl. schon Arithmetik, 172, 238 f.

4 Krisis, 52.

292

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer Ontologisierung des bloB Methodischen und verwandelt die
schwerelosen Schemen ,,reinen Denkens* in jenes massive An-sich, das
ein die Lebenswelt verkennender Objektivismus zu schildemn vorgibt?
Auf der Suche nach Antwort folgen wir der Husserlschen Direktive und
wenden uns der Geschichte zu, dabei freilich nicht von vornherein und
ausschliellich an der Innerlichkeit einer intentionalhistorisch zu
enthiillenden Teleologie,'® sondern ebensosehr an der AuBerlichkeit von
Texten und Konstellationen interessiert.

II. Galilei und die ,, Natiirlichkeit** der modernen Ordnungen

Daf3 keineswegs jedes Projekt verniinftiger Weltauslegung eo ipso den
von Husserl diagnostizierten resoluten Bruch mit den Strukturen der
Alltagserfahrung impliziert, kann ein kurzer Blick auf jene Aristotelische
Wissenschaft verdeutlichen, die nicht zufallig bei den fithrenden
Protagonisten der frithneuzeitlichen Philosophie in sonst kaum erreichter
Einmiitigkeit zur Zielscheibe hohnischer Kritik wird. Indem némlich die
»episteme* bei Aristoteles auf eine ,,empeiria“ zuriickbezogen bleibt, die
noch ganz im Sinne einer Wahrmehmen, Begreifen und Tun potentiell
umspannenden und integrierenden Erfahrenheit, eines vollgiiltigen
lebensweltlichen Sichauskennens gedacht ist,'S bewahrt sie allen
stilisierenden Uberformungen und kosmologischen Einheitszwingen
zum Trotz eine gleichsam sympathetische Ndhe zu den Mustern
alltiglicher Lebensorientierung.!” Solche Kontinuitit priagt insbesondere
die methodologischen Vorstellungen vom wissenschaftlichen Procedere.
Verstandlichkeit etabliert sich hier weder - wie etwa bei Descartes -
durch eine dramatische Abkehr von den Einfliisterungen der Sinnlichkeit
noch - wie etwa bei Francis Bacon - durch das von idolischer
Bevormundung befreite Erfassen moglichst vieler Einzelfille, sondern
als ein die vorwissenschaftliche Weltvertrautheit verlingerndes und
vertiefendes Herausarbeiten eines Allgemeinen, das dem anschaulich
zuginglichen Besonderen immer schon eingeschrieben und in ihm

Vgl. Krisis, 16: ,,Wir versuchen, durch die Kruste der verduBerlichten ‘historischen
Tatsachen’ der Philosophiegeschichte durchzustoBen, deren inneren Sinn, ihre
verborgene Teleologie, befragend, aufweisend, erprobend.

1 Vgl. etwa Met., 980b-981b; An. post., 100a; Eth. Nic., 1141b-1142a. - Dieser um-
fassende Erfahrungsbegriff spiegelt sich in der noch nicht instrumentalistisch
verkiirzten Aristotelischen ,,phronesis*.

Schon Duhem hat auf die enge Solidaritit zwischen peripatetischer Physik und der
~expérience de chaque jour** aufmerksam gemacht (1981, 400 ff.). Vgl. auch Tannerys
Hinweis ,that Aristotle’s system is much more faithful to the world of direct
observation than is our modern view* (1967, 169).

293

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

inkarniert ist. Einzelfall und Regel, empirisches Faktum und rationale
Norm sind in der Aristotelischen ,.epagoge* als Verwirklichungsphasen
des Erkennens noch nahtlos miteinander verkniipft, das ,proteron
physei*“ kann - anders als das begriffsgeschichtlich ihm entsprungene
neuzeitliche Apriori - noch nicht gegen das Aposteriori der konkreten
Erfahrung gekehrt und ausgespielt werden.'® Und ahnlich fehlt jegliche
Handhabe, eine bloB sensuelle Passivitit durch den radikal heterogenen
Impetus technischer Erzeugung zu tiberbieten, solange die menschliche
»techne* mimetisch oder als getreulich vollendende Erfiillung an die
Ordnung der ,,physis* gebunden bleibt.'® Die kosmologische Systematik
des Physisdenkens bewahrt hier den Reflex einer genuin lebens-
weltlichen Verschranktheit von Wahrnehmen und Tun. Tatséchlich sieht
sich das Alltagssubjekt ja nicht mit stummen sinnlichen Bestinden
konfrontiert, denen es als emanzipierter Akteur gewisse Akte einer
souverdnen Freiheit liberstiilpt; vielmehr findet es sich selbst und seine
Initiativen stets eingefligt in sehr beredte, perzeptiv-praktisch
vorstrukturierte Situationen, deren Anspriiche und Direktiven das
vermeintlich sduberliche Gegeniiber von subjektiv produziertem Sinn
und objektiv konstatiertem Faktum a limine unterlaufen.” Aus diesem
Blickwinkel ist die teleologische Orientierung der peripatetischen
Physik*’ nicht linger bloB ein altertiimliches wissenschafts-
geschichtliches Fundstiick, die politische Lehre von der ,physei“
bestehenden Polis”? nicht linger ein ideologisch inszenierter
naturalistischer Fehlschluf}, sondern beides profiliert sich als theoretisch
artikulierter und doktrinal verfestigter Ausdruck der lebensweltlich
geldufigen Erfahrung, da Dinge und Menschen gemeinsame Spiele
spielen, d. h. in verschiedenartigsten Rollen an den Strukturen eines
kollektiven Lebens partizipieren.

Nicht von ungefahr ist es Galilei, der in Husserls Krisis-Abhandlung
zur exemplarischen Symbolfigur einer spezifisch modemen Natur-
wissenschaft und ihrer ganz neuartigen Problematik erkoren wird.

Zur ,epagoge* siche besonders An. post., 99b-100b. - Eine knappe Skizze der

begriffsgeschichtlichen Transformationen, die von der proteron/hysteron-Unter-

scheidung des Aristoteles iiber eine Kontamination mit seiner Lehre von den Beweisen

,»hoti* und ,,dioti* schlieBlich zu den neuzeitlichen Konzeptionen des Apriori gefiihrt

haben, bieten Schepers, 1971, und Tonelli, 1971.

9 Phys., 199a-b.

0 Diese Zusammenhinge sind in der Philosophie (Bergson, Scheler, Heidegger,
Merleau-Ponty), Psychologie (Berliner Schule der Gestalttheorie), Biologie (J. v.
Uexkiill) und Medizin (Goldstein, V. v. Weizsiacker) der letzten hundert Jahre
vielfiltig zur Geltung gebracht worden.

2t vgl. etwa Phys., 2. Buch, Kap. 7-9.

2 Pol., 1252b-1253a.

294

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend das populdre Klischee Galilei dafiir feiert, da er mit den
erfahrungsscheuen Spekulationen peripatetischer Buchgelehrsamkeit
endlich Schlufl gemacht und einfach wirklich hingeschaut habe, liegt das
Bahnbrechende seiner Physik gerade umgekehrt in der dezidierten
Aufkiindigung der Aristotelischen Koalition von lebensweltlicher Schau
und wissenschaftlichem Begriff. Er konne - so unverbliimt spricht
Salviati im Dialogo die Uberzeugung des Autors aus - nicht genug den
erhabenen Geist jener Theoretiker der téglichen Erdbewegung
bewundern, ,die mit der Lebhaftigkeit ihrer Vernunft den eigenen
Sinnen so sehr Gewalt angetan haben, daB} sie dem, was die verniinftige
Uberlegung ihnen sagte, Vorrang einzurdumen vermochten gegeniiber
dem, was die Sinneserfahrung ihnen an Gegenteiligem auf das
offenkundigste zeigte.“”> Man versteht die unwillige Verwirrung des
peripatetischen Gesprachspartners Simplicio, der hier die heiligsten
Grundsdtze seines Aristotelismus geradewegs auf den Kopf gestellt
siecht®* In der Tat erinnert diese Galileische Vernunft, die zur
gewalttitigen Herrin sinnlicher Leichtgliubigkeit berufen ist,”® weniger
an die ,.episteme” des Aristoteles als vielmehr an die Uberwiltigungs-
und Herrschaftsrhetorik, wie sie manche Platonischen Ausfithrungen
zum Verhiltnis von Verniinftigem und Sinnlichem durchzieht.?® Statt als
Stufen von ,,potentia“ und ,,actus* aufeinander bezogen zu sein, finden
sich Wahrmehmung des Besonderen und Erkenntnis des Allgemeinen zu
feindseligen Gegenspielern entzweit. Der Sieg der Vernunft wird zum
Sieg gegen und iber die Sinne, und zu danken ist er - wie Galilei in

2 EN VII, 355; Ubersetzung M. M. - Auch Blumenberg (1980) sieht die entscheidende
Pointe der Galileischen Wissenschaftsauffassung darin, daB hier die ,Macht der
Wahrheit* sich ,,als Macht der Vernunft gegen die Anschauung* wendet (8).

Vgl. etwa EN VII, 57: , Aristotile [...] stim0, nel suo filosofare, che le sensate
esperienze si dovessero anteporre a qualsivoglia discorso fabbricato da ingegno
umano, e disse che quelli che avessero negato il senso, meritavano di esser gastigati
col levargli quel tal senso”. - Wie eine genaue Antithese zur AuBerung des Salviati
liest sich, was Pomponazzi mit Berufung auf Aristoteles ausfiihrt: ,,[...] quae sensui
manifesta sunt, a naturali sine ratione aliqua sunt accipienda; [...] si aliquae sunt
rationes, quae sensui contradicant, quantumcumque sunt validissima[e], sensui et non
rationi adhibenda est fides.* (Pomponazzi 1525, 30 vb; zit. nach KeBler, 1994, 42.)
Vgl. EN VII, 355: ,[...] non posso trovar termine all’ammirazion mia, come abbia
possuto in Aristarco e nel Copernico far la ragion tanta violenza al senso, che contro a
questo ella si sia fatta padrona della loro credulita.*

Siehe etwa Timaios, 70a-71c, wo der muthafte Seelenteil als eine Art Miliz geschildert
wird, die das angekettete Tier sinnlicher Begehrlichkeit in Schrecken zu halten und
den Geboten der Vernunft gewaltsam Gehor zu verschaffen hat. Vgl. auch 34b-35a fur
eine kosmologische Parallele. - Wie sehr es gerade diese Gewaltsamkeit ist, die Galilei
an der Platonischen Erkenntnisauffassung fasziniert, zeigt z. B. seine ausgesprochen
aggressive Lesart der sokratischen Méeutik (EN VII, 171).

25

26

295

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

charakteristischem Riickgriff auf eine Platonische Metaphorik formuliert
- allein der Erleuchtung durch ein Licht, das heller strahlt als das des
gewdhnlichen Lebens.”

Man kennt die vielen Stellen, an denen Galilei sich ausdriicklich auf
Platon beruft und insbesondere die Anamnesislehre zitiert, um die eigene
Position zu erliutern;?® man kennt indessen auch die duflerst kontroverse
Diskussion, die seit den klassischen Arbeiten von Burtt, Koyré und
Cassirer um den vermeintlichen oder wirklichen ,,Platonismus* Galileis
gefiihrt wird.® Es ist hier nicht der Ort fiir eine Wiirdigung dieser
Debatte. Immerhin kann man sich des Eindrucks kaum erwehren, als
leide die Auseinandersetzung bisweilen unter einer iiberspitzten und
allzu rigiden Alternative, die das Verstidndnis der Galileischen Leistung
eher behindert denn fordert: Lupenreiner Platoniker oder vollig
eigenstandiger Neuerer - in diesem Netz wird man um die Wende des
synkretistischen Cinquecento nicht einen einzigen Denker fangen!
Charakteristisch fiir das Vorgehen Galileis scheint vielmehr zu sein, wie
er in einer weithin unplatonischen Wendung zentrale platonistische
Motive zu Agenzien der wissenschaftlichen Revolution umbildet. So
wird der Kontrast zwischen korperlicher Welt und idealem Sein, der bei
Platon als ontologische Unterlage des Gegensatzes von Schein und
Wahrheit die gesamte Erkenntnisproblematik beherrscht, von Galilei
kurzerhand auf die durchaus andersartige Differenz zwischen sinnlichem
Eindruck und mathematisch strukturiertem dinglichen An-sich verlagert
- eine Verschiebung, fir die er freilich in der geometrischen
Elementenlehre des Timaios*® Anhaltspunkte und im Renaissance-
Platonismus seiner Umgebung Vorbilder finden konnte.*' ,Methexis*
und ,,chorismos* spielen nach dieser Umdeutung nicht langer jenseits des
physikalisch Faflbaren, sie sind zu Dimensionen des naturwissen-
schaftlichen Erfahrungsfeldes selbst geworden und werden von Galilei in
doppelter Weise methodologisch ausgemiinzt. Dem methexis-Motiv fallt

2 EN VII, 355.

# Soz. B.ENVIL 35,183 f,217f.

»  Wahrend Burtt (1932, 40 ff.) vor allem den allgemeinen EinfluB platonischer Motive
auf die frithneuzeitliche Wissenschaft herausstellt, heben Koyré (1966, 75 ff., 277 ff.;
1943) und Cassirer (1946; 1967) speziell auf den Platonismus Galileis ab. Eine friihe
Stimme des Protests ist Strong, 1936.

3% Timaios, 53c ff.

3t Zu denken ist hier besonders an Galileis Pisaner Kollegen lacopo Mazzoni. Fiir eine
konzise Darstellung seiner Konzeption sowie weiterer einschlagiger Texte des
ausgehenden 16. Jahrhunderts vgl. die materialreiche Arbeit von Galluzzi, der ganz in
unserem Sinne mit der Mdglichkeit rechnet, ,,che 1’originalita del contributo galileiano
va in molti casi individuata non nell’elaborazione di idee nuove, ma nell’uso per fini
profondamente diversi di teorie gia precendentemente abbozzate.* (1973, 45)

296

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Aufgabe zu, zwischen dem sinnlich Manifesten und der
wissenschaftlich zu enthiillenden authentischen Welt eine sei es noch so
mittelbare und auf apriorische Flankierung angewiesene Verbindung zu
wahren, die der ,,metodo resolutivo**? sich bei seinem Aufstieg von den
phénomenalen Effekten zu den intelligiblen Ursachen zunutze machen
kann. Galileis Methodologie zeigt im Zuge dieses Motivs Anfliige eines
aristotelischen Konservatismus,”> der dem Sinnlichen eine zwar
undeutliche, aber doch methodisch zu entschliisselnde und nicht allein
dem duBlerlichen Diktat der Vernunft entstammende ,,Sprache* zubilligt.
Umgekehrt hat der Gedanke des ,.chorismos“, den eine beriihmte
Passage des Saggiatore iber die Subjektivitit nichtgeometrischer
Qualititen eindrucksvoll vorfiihrt,** die Funktion einer Vertiefung und
Akzentuierung jener Kluft zwischen Phdnomen und Sein, die das
resolutive Verfahren iiberbriicken soll. Er bildet folglich das Ferment fiir
eine Emanzipation begrifflicher und technischer Entwiirfe vom
lebensweltlich Vorgefundenen.” Dem Scharfsinn der Vernunft treten
dabei kiinstliche Apparaturen als gleichsam die natiirliche Leiblichkeit
iberbietende ,,Sinne“ zur Seite, die noch das vermeintlich ureigenste
Terrain der Natiirlichkeit, das sinnliche Erfahren selbst, dem Einbruch
technisierter Supranaturalitit erschlieBen.® Erst im Lichte kiihner
theoretischer Antizipationen und unter dem Zwang technischer
Prozeduren gibt die von Vagheiten und Stéreffekten korrumpierte
Alltagserfahrung ihren Sinn preis®’ - so lautet nunmehr die verwandelte
Maxime einer ,Herrschaft der Vernunft“. Das gefiligige Aristotelische
Nachzeichnen weicht einem konstruktivistischen Zugriff, der sich aller
selbstbewuBit-aggressiven Energie zum Trotz als Freilegung eines unter
sinnlichen Hiillen verborgenen An-sich, als folgsame Lektiire des in

2. Vgl. z. B. EN VII, 75 f. - Zur Geschichte der Galenischen Unterscheidung zwischen
resolutiver und kompositiver Methode, die iiber die aristotelische Schule von Padua an
Galilei vermittelt worden ist, siche die umfassende Darstellung von Randall, 1961.
Neuerdings hat Wallace (1992), gestiitzt auf seine Ausgabe frither Galileischer
Mitschriften von Vorlesungen zur 4nalytica posteriora, die These entwickelt, Galilei
sei in logischer und methodologischer Hinsicht stets ein genuiner Peripatetiker
gewesen. Uns scheint damit nur die eine - und sicherlich die weniger originelle und
folgenreiche - Seite der Galileischen Wissenschaftsauffassung getroffen zu sein.

3% EN VI, 347-352.

Der bei Strong (1936) konzipierte Gegensatz von ,,procedures* und ,,metaphysics*
erscheint also insofern irrefiihrend, als das prozedurale Moment der Wissenschaft sich
nicht zuletzt metaphysikgeschichtlichen Motivationszusammenhingen verdankt.

Vgl. die ungemein sprechende Formel eines ,,senso superiore e piu eccellente de i
comuni e naturali“ (EN VII, 355) fiir das astronomische Fernrohr.

Zu den ,,impedimenti che alterano e perturbano la semplicissima regola de’ movimenti
naturali* und ihrer theoretisch-experimentellen Korrektur vgl. EN VII, 734 ff., ferner
VIII, 274 ff.

297

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geometrischen Lettern geschriebenen , Buches der Natur*® prisentieren

kann. Genau in dieser Verheiung, die revolutionire Eruption
menschlicher ,poiesis“ mit den ontologischen Garantien des alten
Kosmos zu verkniipfen, liegt die entscheidende Pointe und anhaltende
Attraktivitit des Galileischen Konzepts. Noch die anstdBigste
Extravaganz seiner Indivisibilienmathematik mit ihrer leichtfertigen
Beschworung aktualer Unendlichkeit bleibt vermeintlich Wiedergabe
physikalischer Wirklichkeit,* noch die in Aristotelischem Vertande
»gewaltsamste” Versuchsanordnung gibt sich als Approximation des
gottlich gestifteten ,,ordine del mondo“.® In der Tat gehért die
Unterminierung des traditionellen Gegensatzes von ,,gewaltsamer* und
,natiirlicher Bewegung, von kiinstlicher Mechanik und eigentlicher
Physik*' zu den epochemachenden Weichenstellungen der Galileischen
Wissenschaft. Wenig spater wird Descartes mit scheinbarer
Selbstverstandlichkeit schreiben konnen: ,,[...] il est certain que toutes les
regles des mécaniques appartiennent a la physique, en sorte que toutes
les choses qui sont artificielles, sont avec cela naturelles.“** Natiirlichkeit
und Kiinstlichkeit haben hier erneut zusammengefunden, doch steht
diese Versdhnung keinesfalls mehr im Zeichen der Mimesis. Vielmehr
hat insgeheim ein Umsturz der Hierarchien sich angebahnt, der iiber kurz
oder lang das Galileische Modell einer kosmischen Eingemeindung des
Inventorischen zu sprengen droht: Anstatt den ontologischen Normen der
Natur unterstellt zu sein, sind die rational kalkulierten und ins Werk
gesetzten Moglichkeiten menschlichen Herstellens im Begriff, ihrerseits
in den Rang einer Norm aufzusteigen, an der das Wesen der ,,physis*
sich fortan messen lassen mufl.

3% Fiir dieses berithmte Motiv vgl. etwa EN VI, 232, VII, 27, und V, 190.

3% Besonders explizit ist hier Galileis Auseinandersetzung mit Antonio Rocco (EN VII,
745 ff).

40 EN VII, 700.

41 Zum geschichtlichen Hintergrund und Wandel dieses Gegensatzes vgl. Krafft, 1967.

AT IX, Teil 2, 321 f.; Orthographie modernisiert. - Dem faszinierenden Umwertungs-
prozeB im Verhiltnis von Natiirlichem und Kiinstlichem kann an dieser Stelle leider
nicht detailliert nachgegangen werden. Welche originellen begrifflichen Kreuzungen
hier moglich und wirksam waren, zeigt sich z. B. bei Ficino, der zunichst die je
besondere Kunstfertigkeit der Naturdinge schildert (,,Elementa quam artificiose situm
repetunt suum. Quanta geometriae arte rectam lineam in ascensu servant atque
descensu etc.), um dann das Menschengeschlecht als den universellen Inhaber all
jener in der Natur auf spezialisierte Gattungen verteilten Kiinste zu feiemn, als
kollektives Abbild gleichsam des individuellen géttlichen Allkiinstlers: ,,[...] oportet
omnes rationali hominum speciei artes innasci, postquam singulae innatae sunt singulis
irrationalium speciebus [...] Omnes ergo in unica rationali hominum specie colliguntur,
licet per singulos dividantur [...] Cunctae denique in uno singulari Deo* (Theol. plat.,
lib. XI, cap. 5; 11, 129).

298

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die eingangs gestellte Frage, wie es angesichts des dezidiert
artifiziellen und inventorischen Charakters des begrifflichen und
apparativen Arsenals neuzeitlicher Wissenschaft zu der bei Husserl
diagnostizierten ontologischen Suggestion, jener die Lebenswelt
objektivistisch verdeckenden Verwechslung von ,,wahrem Sein* und
~Methode* iiberhaupt kommen konne, hat jetzt eine erste Antwort
gefunden. Tatsdchlich entspringen ja die prdzedenzlosen poietischen
Potentiale, die der von Galilei auf den Weg gebrachten Wissenschaft
methodisch inhdrieren und technologisch nachfolgen, nicht einer
abrupten Verabschiedung der Metaphysik, sondern ihrer die
Bedeutungen verschiebenden und neu arrangierenden Reinterpretation.
Nun haben aber die metaphysischen Schemata mit ihrer engen
Verschrankung von Sein und Sollen genuin lebensweltliche Strukturen
bewahrt; das Sein ist hier nicht zur nackten Vorhandenheit verstummt,
vor der Sinn und Ordnung nur als Erfindungen noch denkbar bleiben, es
ist vielmehr als eine die menschlichen Moglichkeiten einbegreifende
Maligabe, als Vorzeichnung einer Gestalt moglichen Lebens gedacht.
Die vormoderne Metaphysik kann so als ein Vermittler fungieren, der
das wissenschaftliche Projekt radikaler Objektivierung paradoxerweise
an der ontologischen Aura des Priaobjektiven teilhaben und zum Erben
einer auf den metaphysischen Begriff gebrachten ,,Natiirlichkeit werden
1a3t. Ebenjene gedanklichen und handgreiflichen Energien, die den alten
Kosmos mit seiner ,,sprechenden Ordnung emanzipatorisch zu sprengen
sich anschicken, finden unverhofft kosmischen Unterschlupf. Es wirkt
wie die feierliche Besiegelung dieser merkwiirdigen Allianz, wenn
Galilei die beriihmte Sapientia-Stelle von dem alles nach MaB}, Zahl und
Gewicht ordnenden Weltbaumeister”® mit der auf Augustinus zuriick-
gehenden Metapher eines ,Buches der Natur“* in seinem Bild des
mathematischen Weltbuches* zusammenfiihrt.

“ Sap. 11, 21; vgl. Galileis direkte Bezugnahme EN IV, 52. - Zu der auf diese Stelle
zuriickgehenden ikonographischen Tradition eines durch das Attribut des Zirkels
kenntlich gemachten Geometergottes siehe. Klibansky/Panofsky/Saxl, 1990, 478.

Vgl. etwa Ennarat. in Ps., Sp. 518 (Ps. XLV): ,Liber tibi sit pagina divina, ut haec
audias: liber tibi sit orbis terrarum, ut haec videas. In istis codicibus non ea legunt, nisi
qui litteras noverunt: in toto mundo legat et idiota.* - Nobis (1971) verweist fir die seit
dem Mittelalter weit verbreitete Metapher der beiden gottlichen Biicher (Heilige
Schrift und Natur) pauschal auf den groBen Genesiskommentar des Augustinus (De
Gen. ad litt.). Blumenberg (1981) und Béhler (1981) iibernehmen diese Angabe, ohne
sie zu prazisieren oder das Zitat im Wortlaut zu bieten; Mittelstra (1980) nennt im
Literaturverzeichnis ebenfalls den Genesiskommentar, wihrend Rothackers (1979)
umfangreiche Materialsammlung zur Metapherngeschichte ihn nicht erwihnt. Wir
selbst haben die Stelle nicht ausfindig gemacht.

4 Siehe oben, Anm. 23.

299

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freilich belehrt nicht erst ein Blick auf die Entwicklung der folgenden
Jahrhunderte, daB3 der stilbildende Kompromifl zwischen einer
Entfesselung theoretisch-technischer Kreativitdt und deren gleichzeitiger
Riickbindung an den Schopfungsplan eines Geometergottes an Grenzen
der Belastbarkeit st6Bt; schon bei Galilei selbst zeigen sich
uniibersehbare Spannungen und Verwerfungen. So ist er einerseits
durchaus verschwenderisch mit den Superlativen einer traditionellen
Kosmosverehrung: Als Werk des hochsten Kiinstlers ist der ,,mondo*
selbstverstindlich ,,perfettissimo“*, ,,proporzionatissimo*’, ,,ordinatis-
simo*“®®. Das alles halt sich im Rahmen eines nicht zufillig kognitive und
asthetische Aspekte verschmelzenden Ideals harmonischer Ordnung und
struktureller Transparenz, wie es bei Alberti und anderen Renaissance-
Autoren im Begriff der ,,concinnitas* terminologisch fixiert* und von
Galilei keineswegs bloB methodologisch - als Maxime menschlicher
Hypothesenwahl -, sondern durchaus ontologisch - als Maxime géttlicher
Schépfung - verstanden wird.*® Dieses Schema einer auf das menschliche
Erkennen Riicksicht nehmenden Welt und einer in die Architektonik der
Welt grundsitzlich eingeweihten, dem gottlichen Erkennen zumindest
nintensive* ebenbiirtigen menschlichen Vernunft"' spielt fiir die
Galileische Wissenschaftsauffassung vor allem unter dem Stichwort der
,Einfachheit“ eine entscheidende Rolle. Indem ndmlich zur

4 EN VII, 38.

47 Ebd., 27.

“  Ebd., 43.

4 Zu diesem Begriff, in dem die antik-mittelalterlichen Motive der ,,symmetria* und des
,ordo* fortwirken, vgl. etwa Alberti, De re aedif., lib. IX, cap. 5, 815: ,,Die Schonheit
ist eine gewisse Ubereinstimmung und ein Zusammenklang der Teile zu einem Ganzen
gemdB einer bestimmten Zahl, Proportionalitit und Ordnung, so wie es die
Concinnitas, d. h. das absolute und oberste Naturgesetz fordert. (Ubersetzung nach
Panofsky, 1989, 28) - Die wissenschaftliche Relevanz solcher Ordnungsideale belegt z.
B. der von Copemicus an seine Vorginger gerichtete Vorwurf, sie hitten es nicht
vermocht, ,,mundi formam ac partium eius certam symmetriam* herauszufinden -
anstatt sich zu einem wohlproportionierten Ganzen nach Art des menschlichen Leibes
zu fligen, brichten die Teile in ihren Systemen bloB ein zusammengestiicktes
Monstrum hervor (De revolutionibus, 70/72). Man sieht, wie ungebrochen hier eine der
alten Kosmosspekulation entstammende organologische Metaphorik fortlebt, die noch
Galilei von der Sonne als der Seele und dem Herzen des Universums sprechen 146t
(EN V, 345). Zum Schicksal dieses Paradigmas in der romantischen Naturforschung,
die sich dem wissenschaftlichen mainstream gegeniiber bereits in prignanter
Opposition weiB, vgl. Kochy, 1997.

Erst bei Hobbes hat die ,.concinnitas* als Merkmal physikalischer Gegenstinde
ausgespielt und ist zur Qualifikation physikalischer Theorien geworden: Von zwei
empirisch gleichwertigen Hypothesen adoptiere man jene, die das betrachtete
Phdnomen ,,concinnius* erklart (OL I, 351 f.).

1 EN VII, 128 f.

300

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vollkommenheit des Kosmos unter anderem der Verzicht auf unnétige
strukturelle Komplikationen gehért, kann der Naturforscher bei seiner
Entzifferung des Weltbuches auf die je einfachste Lesart vertrauen und
braucht sich nicht im Labyrinth hypothetisch entbundener Moglichkeiten
zu verlaufen.*?> Doch unversehens sto8t man auf Gegenstrdmungen. Wo
immer namlich die peripatetische Physik ihrerseits auf die strukturelle
Exzellenz gewisser arithmetischer oder geometrischer Konstellationen
Bezug nimmt, wird Galilei zum erbitterten Kritiker.”> Im Zuge der
hitzigen Auseinandersetzung, die nach seiner Entdeckung von
»Mondbergen“ um die Frage der vollkommenen Kugelgestalt der
Himmelskorper entbrennt, tritt der zentrale Gesichtspunkt dieser Kritik
mit aller Klarheit zutage: , Ebenso gro8 wie hdufig erscheint mir der
Fehler, den viele Menschen begehen, indem sie ihr Wissen und
Verstehen zum Richtmaf fiir das Verstehen und Wissen Gottes machen
wollen, so als sei allein das vollkommen, was sie als vollkommen
begreifen. Ich aber sage im Gegenteil, da8 die Natur andere
Vollkommenheiten kennt, die wir nicht zu verstehen vermdgen, ja die
wir eher fiir Unvollkommenheiten halten wiirden.“** Die menschlichen
Vollkommenheitszuschreibungen sind hier zu ontologisch irrelevanten
Priferenzen herabgesunken, in denen nicht sowohl die Ordnung des
Kosmos als vielmehr die Beschréanktheit der endlichen Vemunft sich
ausspricht. So hat Gott, unserer Vorliebe fiir moglichst einfache rationale
Proportionen ungeachtet, die Bewegungen der Himmelssphéren ,,ohne
jede Riicksicht auf das von uns begriffene Ebenmall nach Proportionen
eingerichtet, die nicht nur inkommensurabel und irrational, sondern
unserem Intellekt vollig unfaBbar sind.** Es ist offenkundig, daB8 dieser

52 Vgl. etwa EN VII, 142 f.; VIII, 197.

53 Ein Beispiel liefert die Polemik gegen die vermeintliche Vollkommenheit gewisser
Zahlen (EN VII, 35).

¢ EN XI, 149; Ubersetzung M. M.

55 Ebd.; Ubersetzung M. M. Vgl. auch EN V, 316: Die Natur kiimmere es nicht, , che le
sue recondite ragioni e modi d’operare sieno o non sieno esposti alla capacita degli
uomini“.- Bisweilen stellt Galilei einen Zusammenhang her zwischen dieser
»Deontologisierung* der Vernunft und dem Motiv der gottlichen Allmacht, dem
bekanntlich in nominalistischen Erdrterungen zur ,,potentia Dei absoluta* zentrale
Bedeutung zukommt. Wiirde er gefragt - so fiihrt beispielsweise Salviati im Dialogo
aus -, ob auf dem Mond édhnliche Dinge wie bei uns oder ganz andersartige entstehen,
.o direi sempre, differentissime ed a noi del tutto inimmaginabili, che cosi mi pare
che ricerchi la ricchezza della natura e I’onnipotenza del Creatore e Governatore.*
Sagredo stimmt zu: ,,Estrema temerita mi ¢ parsa sempre quella di coloro che voglion
far la capacita umana misura di quanto possa e sappia operar la natura“ (EN VII,
126 f.). - Der hier nahegelegten These, daB erst die spannungsreiche Interferenz
platonistischer und nominalistischer Elemente die moderne objektive Wissenschaft als

301

20.01.2028, 14:44:39.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedankengang nicht allein einzelne Positionen der aristotelischen
Physik, sondern das gesamte, auch von Galilei in Anspruch genommene
Konzept einer zweckhaft-harmonischen Abstimmung zwischen
Vermunftmdglichkeiten und Weltbau zu revidieren droht. Wenn das
»~avere una figura perfetta“ einem bloBen ,avere perfettamente una
figura“ Platz macht, das durch die Gestalt eines mit dem Hammer aufs
Geratewohl zerschlagenen Steines ebenso angemessen exemplifiziert
wird wie durch das ,perfekte* EbenmaB einer Kugel;*® wenn die
Fixsterne, statt in ihrer Verteilung den Ordnungsidealen irdischer
Baumeister zu entsprechen, vielmehr wie von der ,,Hand des Zufalls*
regellos am Himmel verstreut erscheinen®’ - dann sind das untriigliche
Indizien dafiir, daf3 in das Verhiltnis des Menschen zu seiner Welt eine
irritierende Fremdheit und Disproportionalitdt sich eingeschlichen hat.
Auf die mathematische Idealarchitektur des Kosmos fallen die ersten
Schatten einer unheimlichen Kontingenz.

Angesichts dieser Diskrepanz zwischen menschlichen und gottlich-
natiirlichen Ordnungsbegriffen wird die Frage drangend, welchen Sinn
die Bevorzugung ,.einfacher Erklarungen iiberhaupt noch haben kann.
Galileis Antworten zeigen einen Zwiespalt, der erneut helles Licht auf
die ambivalente Orientierung der frithneuzeitlichen Wissenschaft wirft.
Einerseits wagt er zumindest ansatzweise einen nunmehr eigentlich
naheliegenden und doch revolutiondren Schritt. Anstatt den
wissenschaftlich privilegierten Status gewisser Strukturen aus ihrer
vermeintlich ontologischen Dignitdt abzuleiten, bezieht er ihn vielmehr
auf die Rolle, die sie im Rahmen der poietischen Moglichkeiten des
Menschen spielen: Die Kugel - so fiihrt Salviati im Dialogo aus - ist als
einfachste (,,semplicissima*) zugleich die ,leichteste” (,,facilissima‘),
d. h. am einfachsten herstellbare korperliche Form; sie nimmt unter den
Raumgestalten dieselbe Stellung ein, wie der Kreis unter den ebenen
Figuren, und genau dieses Optimum an Erzeugbarkeit hat die
Mathematiker bewogen, die Kreiskonstruktion unter die Postulate der
Geometrie aufzunehmen.*® Diese Aufwertung der technischen Erzeugung
findet ihr Pendant in definitionstheoretischen Uberlegungen, die
gegeniiber der ontologischen Pritention Aristotelischer Wesens-
definitionen vehement auf die véllige Freiheit nominaler Festsetzungen

paradoxes Projekt einer rationalen Ordnung des AuBerrational-Faktischen hat méglich
werden lassen, konnen wir an dieser Stelle nicht weiter nachgehen.
6 EN VII, 235 f,; vgl. auch EN XI, 149.
EN XI, 150: ,[...] Iddio, quasi che con la mano del caso le [stelle fisse] habbia
disseminate, pare a noi che senza regola, simmetria o eleganza alcuna le habbia
sparpagliate.*
% ENVII, 235 f.

302

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pochen.® Wihrend von hier aus eine konsequent operationalistischen
und konventionalistischen Linien folgende Wissenschaftsauffassung, wie
sie wenig spiter von Hobbes ausgearbeitet wird,"® durchaus méglich
erscheint, hilt Galilei andererseits unbeirrt an einer ontologischen Lesart
der , lex parsimoniae* fest - die Natur selbst verfihrt 6konomisch®' - und
erhebt fiir die von ihm gewdhlte Definition der beschleunigten
Bewegung ganz selbstverstindlich den Anspruch eines ,,cum essentia
motus naturaliter accelerati congruere*® - das ,Fallgesetz ist keine
methodisch installierte Norm zur Systematisierung von Naturphéno-
menen, sondern die durch &ufBerlich-akzidentelle Stéreffekte lediglich
verschleierte ,,semplicissima regola“®® der Natur selbst.

Die skizzierte Reinterpretation der Metaphysik hat eine tiefe
Ambivalenz heraufbeschworen: Sie sucht den Konstrukten der neuen
Wissenschaft die ontologische Beglaubigung des alten Seins zu
verschaffen und fithrt doch zugleich in eine derart prinzipielle
Emanzipation begrifflicher Setzung und technischer Erfindung, da3 ein
instrumentalistisches Theorieverstindnis zwar nicht unumgénglich, aber
doch eigentlich naheliegend und auf eine vielleicht beunruhigende Weise
verfuhrerisch erscheinen mufl. Wenn daher Galilei und andere
zeitgenOssische Protagonisten der Kopernikanischen Astronomie mit -
wie sich zeigen sollte - keineswegs risikoloser Entschiedenheit auf einer
realistischen Deutung des Heliozentrismus bestehen und die etwa im
beriihmten Osiander-Vorwort formulierte Position, es handle sich um

9 Siehe etwa EN IV, 631: ,Sappiate, [...] che I’esplicazioni de’ termini son libere, € che

in potesta d’ogni artefice il circoscrivere e definire le cose, circa le quali egli si
occupa, a modo suo, né in cid pud mai cader errore o fallacia alcuna“. Vgl. auch EN
VIII, 198: ,[...] fuor di ragione mi opporrei a questa o ad altra definizione che da
qualsivoglia autore fusse assegnata, essendo tutte arbitrarie®. - Bemerkenswert ist der
enge Zusammenhang zwischen Definieren und Herstellen - dem handwerklichen des
martifice®, dem idealen des kurvenerzeugenden Geometers (ebd., 197) -, den beide
Stellen zum Ausdruck bringen. Hier liegen unverkennbar Keime fir die
operationalistische Wendung, die Hobbes der Erkenntnisproblematik geben wird.

Vgl. dazu ausfiihrlich Meyer, 1992, wo auch die ontologischen ,,Widerhaken selbst
der Hobbesschen Konzeption thematisiert werden.

EN VII, 143: [...] la natura [...] per comun consenso, non opera con l’intervento di
molte cose quel che si puo fare col mezo di poche“. - Galileis ,Einfachheit*
unterscheidet sich also grundlegend von ,,Ockham’s razor* - daB Gott (und folglich die
Natur) durchaus nicht ,,sparsam* vorgeht, ergibt sich fiir Ockham schon aus der durch
das Omnipotenzprinzip gesicherten ,,propositio famosa theologorum ‘quidquid Deus
producit mediantibus causis secundis, potest immediate sine illis producere et
conservare’.* (Quodl., g. 6, 604 f.)

62 EN VIII, 197.

6 EN VII, 734.

61

303

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bloB zweckdienliche, die Phéinomene rettende Hypothesen,* als iiblen
Verrat an der wissenschaftlichen Sache empfinden,*® dann reicht zur
Erklarung dieser auffdlligen Bestimmtheit und kollektiven Einhelligkeit
die bisher angefiihrte prekdre Kontinuitit metaphysischer Schemata
offenbar nicht aus. Tatséchlich gesellt sich zu dem bislang studierten
,»generativen” Zusammenhang von Metaphysik und Wissenschaft®® ein
»polemischer - es ist, als ob die ontologische Pritention des
aristotelischen Establishments im Sinne eines argumentativen ,,similia
similibus* nur durch eine konkurrierende ontologische Pritention
gestiirzt werden konne.” Um der an dieser Stelle wirksamen kulturellen
Mechanismen ansichtig zu werden, gilt es zunidchst den prima facie
paradoxen historischen Tatbestand aufzukldren, dafl es ausgerechnet die
ontologisch verankerte antike und mittelalterliche Wissenschaft ist, die
das von Galilei und seinen Mitstreitern entsetzt zuriickgewiesene
Konzept eines ontologisch irrelevanten, allein durch die prognostische
Leistungsféhigkeit und kalkulatorische Einfachheit seiner Setzungen
ausgezeichneten ,Wissens bereithdlt. Zugrunde liegt hier eine
Entwicklung, die bereits in der Antike einsetzt und deren Motor die
wachsende Spannung und Inkongruenz zwischen zwei den
astronomischen Theorien gleichermaflen abverlangten Qualifikationen
ist, ihrer metaphysischen Prinzipientreue oder Ordnungskonformitit
einerseits und ihrer empirischen Angemessenheit oder Erfahrungs-
konformitit andererseits. So lassen die Aristotelischen Grundsitze fiir
die ontologisch makellose Himmelsregion ausschlieBlich makellose
Bewegungen, d. h. gleichformige Kreisbewegungen um den
Weltmittelpunkt zu, in dem sich nach Mafigabe der Lehre vom

Copernicus, De revolutionibus, 60: ,,Neque enim necesse est, eas hypotheses esse
veras, immo ne verisimiles quidem, sed sufficit hoc unum, si calculum observationibus
congruentem exhibeant*.

% Fiir charakteristische Stellungnahmen vgl. etwa Bruno, Opere I, 150 ff.; Kepler, Opera
I, 238 ff.; Galilei, EN V, 351 ff. - Geschichtliche Uberblicke zur Entwicklung der
Maxime eines ,,sozein ta phainomena* bieten Duhem, 1969, und Mittelstral, 1962;
speziell iiber die Hypothesenauffassung in der friithen Neuzeit unterrichtet Blake, 1960.
Schifer spricht in Fortfiilhrung Popperscher Gedanken von der ,wissenschafts-
generativen Funktion der Metaphysik* (1974, 81 ff.). Wir haben hier indessen nicht in
erster Linie die Ubernahme spezifischer metaphysischer Konzepte als Keme
wissenschaftlicher Theoriebildung, sondern einen metaphysisch induzierten
prinzipiellen ontologischen Umbau im Blick.

Bekanntlich hat Feyerabend (1986) die propagandistischen Ziige des Galileischen
Feldzuges gegen den Aristotelismus besonders hervorgehoben. Uns geht es freilich -
ceterum censeo! - nicht einfach um die propagandistisch forcierte Ablosung einer
Theorie durch eine andere, sondern um die viel grundsitzlichere Durchsetzung einer
vollig neuvartigen Form von Theorie und der mit ihr verkniipften ontologischen (und
letztlich: antiontologischen) Optionen.

67

304

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

natiirlichen Ort der Elemente die ruhende Erde befindet. Aristoteles
selbst hat diesen Forderungen mit seinem im Anschluff an Eudoxos und
Kalippos entwickelten System homozentrischer Sphéren® zu geniigen
versucht, das sich jedoch aufgrund von Beobachtungsdaten schnell als
korrekturbediirftig erwies. Im Rahmen der Aristotelischen Vorgaben
schien die erforderliche Anpassung indessen nicht zu gelingen; statt
dessen sah man sich seit Apollonios und Hipparchos genétigt, von
Exzentemn und Epizykeln, also metaphysisch strenggenommen
unzulissigen Bewegungsformen Gebrauch zu machen® - die Schere
zwischen einer ontologisch anspruchsvollen ,,physikalischen* und einer
nur noch an ihrer kalkulatorischen Effizienz gemessenen
,,mathematischen Astronomie*”° begann sich zu 6ffnen, und die Auf-
deckung der empirischen Aquivalenz von Exzenter- und Epizykel-
annahme, der Unterbestimmtheit astronomischer Theorien also leistete
einer Auffassung weiteren Vorschub, die in den geometrischen
Himmelsarchitekturen nur noch niitzliche Fiktionen erblickte.” Schon
diese grobe Skizze 14t deutlich werden, daB die historisch erste
Ausarbeitung eines instrumentalistischen Theorieverstindnisses gerade
nicht im Zeichen eines metaphysikkritischen ,Positivismus* erfolgt,
sondern umgekehrt auf den Vorrang der metaphysisch fixierten
Seinsordnung  gegeniiber gewissen erfahrungswissenschaftlichen
Veranstaltungen abzielt. Die im Kontrast von physikalischer Wahrheit
und astronomisch-geometrischer Niitzlichkeit durchscheinende Hierar-
chie von ,,physis* und ,,nomos* hat hier die Aufgabe, die aristotelische
Metaphysik im Angesicht ihrer empirischen Insuffizienzen aufrecht-
zuerhalten und den Kosmos als ,natirliche Ordnung gegen eine
Korrosion durch menschliche Kiinstlichkeiten zu schiitzen - der Rif3
zwischen physikalischer und mathematischer Astronomie verhindert

¢ Met., 1073b-1074a.

% Die fortdauernde Insistenz auf gleichformigen - oder durch Einfiihrung von ,,Aus-
gleichspunkten* als gleichformig ausgegebenen - Kreisbewegungen zeigt freilich, dafl
hier allenfalls eine ,,Aufweichung® metaphysischer Vollkommenheitsideale und mit-
nichten eine riickhaltlose ontologische Neutralisierung stattfindet. - Fiir eine einfache
Darstellung mathematischer Details vgl. Dijksterhuis, 1983, 61 ff.

Der locus classicus fiir diese Unterscheidung ist Simplikios, In phys., 291 f.

Mit der Repristination des Aristotelismus im 12. und 13. Jahrhundert gewinnt das
Problem an Schérfe. Wihrend Averroés energisch auf die Ausarbeitung einer die
peripatetischen Vorgaben strikt beachtenden Astronomie dringt und sich Alpetragius
tatsichlich an einer neuen Variante des Systems homozentrischer Sphiren versucht
(vgl. Duhem, 1969, 28 ff.; Dijksterhuis, 1983, 235 ff.), belat es Thomas beim
Ausdruck der Hoffnung, daB ,forte secundum aliquem alium modum, nondum ab
hominibus comprehensum, apparentia circa stellas salvantur.* (In lib. de Caelo, lib. II,
lect. 17; 226).

70
7

305

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichsam die sehr viel schmerzhaftere ZerreiBung der Metaphysik
selbst. Im Lichte der von Lakatos entwickelten Methodologie™ konnte
man die metaphysischen und physikalischen Prinzipien des Aristoteles
als den ,harten Kemn" eines wissenschaftlichen Forschungsprogramms
auffassen, das die im Bereich der Astronomie auftretenden Anomalien
nicht durch progressive oder degenerative Problemverschiebungen und
erst recht nicht durch eine positive Heuristik verdaut, sondern seinen
Kern mit einem schiitzenden Puffer aus zwar heterodoxen, kraft einer
pauschal degradierenden Konventionalisierung ihrer Virulenz jedoch
beraubten astronomischen Hypothesen umgibt. Freilich 148t sich aus
wissenschaftstheoretischer Sicht schwerlich eine sterilere Strategie der
Immunisierung denken. Wenn eine solche Konstellation die Jahrhunderte
iiberdauern, ja im Zuge des hochmittelalterlichen Aristotelismus wahre
Triumphe feiemm konnte, dann liegen die Griinde dafiir sicher nicht in
einem besonders kreativen Wechselspiel von ,,hard core und ,,protective
belt. Nicht als eine hochst effektive Maschinerie zur Produktion von
wempirischem Gehalt“, sondern als ein Schema individueller und
kollektiver Lebensorientierung hat die peripatetische Kosmologie
tiberdauert;” hier - wenn irgendwo - liegt ihre ,,Wahrheit“, und gegen-
iiber der normierenden Kraft solcher Wahrheit verfallen die
geometrischen Konstruktionen der Astronomie einer blof3 zweitrangigen
,Nitzlichkeit*.

Der mit so grolem Nachdruck erhobene ontologische Anspruch der
frithneuzeitlichen Wissenschaft wird jetzt leicht verstandlich. Hatte doch
ein unumwundenes instrumentalistisches Eingestindnis geradewegs jene
subalterne Stellung zur alten Metaphysik bekriftigt, die es zugunsten
einer Entfesselung ganz neuartiger und schier unendlicher Méglichkeiten
und Energien zu iiberwinden galt. Sollte die moderne Mobilisierung und
Verfliissigung des Lebens gelingen, sollten die Entstaltungstendenzen’
nicht als wohlumhegte Enklave in den Rahmen einer vormodernen
Lebensform gebannt bleiben, dann durfte die Wissenschaft sich nicht mit
der Freiheit einer harmlosen ,,Spielerei* zufriedengeben, sondern mufite
als ,.ernsthafter* Konkurrent, d. h. selbst als metaphysisch artikulierte

2 Lakatos, 1974.

™ Wenn die Ordnung der Planetensphiren zum kosmisch inkarnierten Reprasentanten
einer Fiille analoger Hierarchien der Engel, der Tugenden, der Seelenvermdgen etc.
wird, dann ist das folglich weniger Resultat phantastischer Verstiegenheit als vielmehr
plastischer Ausdruck einer lebensstrukturierenden Relevanz.

Mit dem treffenden Terminus der ,Entstaltung hat bereits Stephan Otto einen etwa
bei Cusanus, Ficino und Bruno greifbaren Grundzug mancher Renaissancephilosophien
charakterisiert (1986, 305).

74

306

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebensform auftreten.” Genau in dem Male also, wie Technisierung und
Konventionalisierung ihr Werk einer Entbindung von Potentialititen
wirklich radikal und universell vollbringen wollten, hatten sie ihr Wesen
zu verbergen und sich als ,,wahres Sein* auszugeben - nur im Gewande
der Ontologie konnten ,nomos*“ und ,techne* ihrer traditionellen
Subordination gegeniiber dem Sein entgehen und den Spiefl gleichsam
umdrehen.”

Dal} wir es hier mit einem epochalen Schwellenphdnomen von grof3er
struktureller Allgemeinheit zu tun haben, soll ein abschlieender
Seitenblick auf einen exemplarisch herausgegriffenen Aspekt der
Okonomiegeschichte zumindest andeuten.”” Wir betreten damit
keineswegs eine vollig heterogene Sphiére, die dem bisher untersuchten
Feld wissenschaftlich-technischer Unternehmung &uflerlich angestiickt
werden miifite. Hinweise auf die innere Zusammengehorigkeit beider
Bezirke gibt es vielmehr zuhauf - man denke etwa an die soziologische
These, daB hinter der Durchsetzung der neuen Wissenschaft wie der
kapitalistischen Wirtschaftsgesinnung dasselbe kalvinistisch-puritanische
Milieu als Triger gestanden habe;® an Gehlens Konzept der
»Superstruktur”, des unaufloslichen Funktionszusammenhangs also von

S Das Aufbegehren gegen die Qualifikation der neuen Astronomie als eines blofen

..Spiels* durchzieht viele AuBerungen der friihen Kopernikaner; vgl. etwa Kepler,
Opera I, 238 f.: ,,In descriptione hypothesium sic loquitur Ursus, quasi non ad aliud
comparatae essent hypotheses, quam ad ludos hominibus faciendos [...] Cum in omni
disciplina tum in astronomia quoque, quae concludendo lectorem docemus, ea serio
facimus, omnino ludos non agitantes.* Indem fortan mit dem Hypothetischwerden des
Lebens tatsdchlich ernst gemacht wurde, haben diese Formeln ihre abgriindige
Wahrheit.
Es bestatigt die These vom wesentlich polemischen Hintergrund des frithneuzeitlichen
»Realismus* und beleuchtet zugleich die Logik der Auseinandersetzung, wenn der
Antikopernikaner Clavius 1581 auf die aggressiven ontologischen Pritentionen der
Heliozentristen nunmehr seinerseits mit einer realistischen Interpretation des
ptolemaischen Systems reagiert und die zuvor stets beanstandeten Divergenzen von
aristotelischer Physik und Epizykeltheorie nach Kréften zu bagatellisieren bestrebt ist
(vgl. Blake, 1960, 32 ff.) - angesichts des drohenden heliozentrischen Umsturzes haben
die Epizykel ihren Schrecken verloren und werden im Zuge einer geozentrischen
Gegenoffensive ontologisch kanonisiert.
Wie ergiebig und erhellend der Versuch sein kann, die zwiespdltige Rolle vormoderner
und speziell kosmologischer Ordnungskonzepte bei der Durchsetzung 6konomischer
Modemitit zu untersuchen, lieBe sich am Beispiel des Physiokratismus Quesnays mit
groBer Eindringlichkeit demonstrieren: Die Anbahnung des marktwirtschaftlichen
laissez faire* vollzieht sich hier unter der Obhut eines stoisch inspirierten ,,ordre
naturel“ mit seinem Leitbild eines auch die Zirkulationsprozesse des ,tableau
économique* einbegreifenden Kreisgangs der Natur. Vgl. Zom, 1967, fiir eine kon-
densierte Darstellung einschlagiger Gesichtspunkte.
™ So in Fortfilhrung der Protestantismus-These Max Webers vor allem Merton (z. B.
1963).

76

71

307

https://dol.org/10.5771/8783485993644-289 - am 20.01.2026, 14:44:38,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moderner Wissenschaft, Technik und Wirtschaft als einer wesentlichen
Triebkraft der neuzeitlichen Entwicklung;” schlieBlich an den von
Autoren unterschiedlichster philosophischer Provenienz unternommenen
Versuch, tiefliegende  strukturelle  Affinititen  zwischen der
wissenschaftlichen Objektivierung der Natur und der marktgesell-
schaftlichen Objektivierung sozialer Zusammenhinge aufzudecken.® So
ist insbesondere Simmel in seiner monumentalen Philosophie des Geldes
den Zusammenhingen nachgegangen, die den Warentausch, seine
Formen und Wandlungen mit der Gestaltung anderer Kulturareale
verkniipfen. Im Geld erblickt er Ausdruck und Agens einer mit der
Modeme kulminierenden Tendenz zum Objektiven, die sich als
entsinnlichende Distanznahme der Subjekte und antisubstantialistische
Relativierung der Gegenstandssphiare vollzieht. Dieser Entwicklung
korreliert die zunehmende Entstofflichung des Geldes selbst: Das
ontologische Zertifikat naturaler Tauscheinheiten weicht dem ,reinen
Symbolcharakter”, die Substanz weicht der Funktion.®' Es ist auffillig
und bis in terminologische Parallelen hinein greifbar, wie nah die von
Simmel fiir den 6konomischen Bereich analysierte Metamorphose jenem
Methodenwandel der Wissenschaft verwandt ist, den Cassirer als
["Jbergang von ,,Substanzbegriffen* zu ,,Funktionsbegriffen* beschrieben
hat*> und dessen Grundstruktur noch der Architektonik seiner
Philosophie der symbolischen Formen mit ihrer Stufenfolge von
,Ausdruck”, ,Darstellung und ,reiner Bedeutung“ zugrunde liegt.®
Modeme Geldwirtschaft und moderne Wissenschaft erscheinen hier
tatsdchlich als blofl unterschiedliche Auspragungen der einen Modermne
und ihres Projekts, den Menschen vermége einer immer artifizieller

" Gehlen, 1986, 152 f. et pass.
8  Als klassische Beitrige seien genannt Tonnies, 1979, Simmel, 1989, Sohn-Rethel,
1971.
Simmel, 1989, besonders Kap. 1-2. - In Formulierungen, die mit ihrem Hang zu
hochster Verdichtung an die Grenze des Kryptischen geraten, hat Tonnies zentrale
Intuitionen Simmels vorweggenommen: ,,Die Gesellschaft produziert ihren eigenen
Begriff als Papiergeld [...] Denn Gesellschaft ist nichts als die abstrakte Vernunft [...]
Die abstrakte Vernunft in einer speziellen Betrachtung ist die wissenschaftliche
Vemunft, und deren Subjekt ist der objektive Relationen erkennende, d. h. der
begrifflich denkende Mensch. Und folglich verhalten sich wissenschaftliche Begriffe
[...] innerhalb der Wissenschaft, wie Waren innerhalb der Gesellschaft. Sie kommen
zusammen im System wie Waren auf dem Markte. Der oberste wissenschaftliche
Begriff, welcher nicht mehr den Namen von etwas Wirklichem enthilt, ist gleich dem
Gelde. Z. B. der Begriff Atom oder der Begriff Energie.“ (1979, 39) Die
antirealistische StoBrichtung ist unverkennbar.
8 Cassirer, 1910.
8 Cassirer, 1977, besonders Bd. III. - Auf diese Parallele hat bereits GeBner, 1996a,
aufmerksam gemacht.

81

308

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausgebildeten Sphédre symbolisch-technischer Mittelbarkeit aus seins-
glaubiger Gebundenheit zu erlésen und so erst wirklich als Subjekt zu
konstituieren - ein ProzeB, dessen tragische Entfremdungspotentiale
Simmel iibrigens weit klarer sieht als Cassirer, dem sich die Kehrseite
solcher Emanzipation im idealistisch ererbten Konzept einer zu sich
selbst kommenden Vemnunft weithin verbirgt3* Sobald man indessen
versucht, die von Simmel skizzierte Entwicklungsrichtung der
okonomischen Wertauffassung im groben historischen Uberschlag zu
verifizieren, ergibt sich eine irritierende Inversion. Wéhrend namlich das
Geld bei Adam Smith im Sinne eines fiir die britischen Klassiker
charakteristischen Metallismus als Ware figuriert, deren Tauschfunktion
wesentlich in ihrem Substanzwert griindet,®® hat es nach Aristoteles
seinen Bestand nicht von Natur aus (physei), sondern kraft menschlicher
Setzung (nomo; ex hypotheseos), kann folglich durch Beschluf3 wertlos
(achreston) gemacht werden und steht in einer bloS konventionellen
(kata syntheken) Reprisentationsbeziehung zum konomischen Bedarf
- es ist, wie Platon formuliert, ein zum Zwecke des Tausches
entstandenes Zeichen (xymbolon).!” Die Simmelsche These einer
zunehmenden Konventionalisierung des Geldes scheint durch diesen
Befund schlichtweg widerlegt. Allerdings erfédhrt die geschichtliche
Sachlage eine wesentliche Komplikation durch den Umstand, daf im
Griechenland des vierten vorchristlichen Jahrhunderts durchweg
Miinzgeld von nicht unerheblichem Stoffwert gebrauchlich war, im 18.
Jahrhundert dagegen bereits ausgebreitete, bei Adam Smith eingehend
erorterte  Erfahrungen mit frilhen Formen praktisch stoffwertlosen
Papiergeldes vorlagen. Die unverkennbare Dissonanz von geld-
theoretischer Artikulation und monetérer Praxis 148t unwillkiirlich an
jene Divergenzen und Briiche denken, die wir im Bereich der
Naturwissenschaft eingehend als Folgen einer polemisch forcierten
Selbstdeutung analysiert haben. Tatsachlich zeigt sich bei ndherer
Betrachtung, dal Simmels leitende Idee eines 6konomisch indizierten
allgemeinen Kulturtrends durch die geschilderte 6konomiegeschichtliche
Inversion keineswegs ad absurdum gefiihrt, sondern vielmehr auf duflerst
erhellende Weise bestdtigt wird. Profiliert sich hier doch eine erstaunlich
genaue Parallele zum Realismus und Instrumentalismus der friih-
neuzeitlichen und antiken Wissenschaft. Erneut erweist sich ndmlich die

% Fiir eine dhnliche Einschitzung vgl. GeBner, 1996b.

8  Wealth of Nat., bk. I, ch. 4 und 5.

8  Eth. Nic., 1133a-b; vgl. Thomas, In Eth., lib. V, lect. 9: ,[...] numisma factum est [...]
secundum conventionem quamdam inter homines* (270).

8 Politeia, 371b.

309

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

antike und mittelalterliche = Verwendung konventionalistischer
Denkfiguren nicht als affirmative Antizipation, sondern ganz im
Gegenteil als vorsorgliche Abwehr und Zemierung potentieller
Modemismen. Der konventionalistische Ansatz der Geldtheorie ist hier
keineswegs dem Versuch dienstbar, die revolutiondren Krifte der
entwickelten Geldwirtschaft aus ihrem substantialistischen Schlummer
zu erwecken; er will jene Krifte gerade umgekehrt instrumentalistisch in
Schach halten, indem er sie als Kreaturen einer zweckdienlichen
Verabredung, d. h. als blo heteronome Mittel auf das gleichsam
substantielle Leben der ,,physei“ bestehenden Polis bezieht und damit
dem Supremat einer im Natiirlichen verwurzelten, iiberdkonomischen
Teleologie unterstellt.®® Auf diese Weise bleiben die Mechanismen des
Marktes im normierenden Griff einer genuin politischen Lebensordnung,
deren Gerechtigkeits- und Tugendideale der Entfesselung eines
»grenzenlosen, die Mafistibe der Polisgemeinschaft sprengenden
Erwerbsstrebens vorbeugen.® Die Emanzipation 6konomischer Energien
aus den einschrinkenden Bedingungen einer konkreten Lebensform muf3
in dieser Perspektive als Verkehrung und Verwechslung von Zweck und
Mittel, ,,physis* und ,,nomos* erscheinen,’® und das Insistieren auf dem
nomos-Charakter des Geldes hat keinen anderen Sinn, als diese
Verkehrung zu entlarven und zu bekdmpfen. Nun ist es aber genau
solche Emanzipation, die der Liberalismus Adam Smiths auf seine Fahne
geschrieben hat: Die Subordination des Wirtschaftlichen ist ihm nicht
langer Ausdruck einer ,,natiirlichen* Hierarchie des Sinns, sondern einer
lastigen politischen Bevormundung und Intervention, die das
,natiirliche Wirken der 6konomischen Selbstregulierungsmechanismen

88  Zur Natiirlichkeit der auf das Politische zielenden Teleologie bei Aristoteles vgl. Pol.,

1252b-1253a. Die Hierarchie von natiirlichem und positivem Recht kommt besonders
klar zum Ausdruck MM, 1194b-1195a.

Zum ,grenzenlosen* (apeiros), die im politischen Telos gegebene Schranke
mifachtenden Erwerb vgl. Pol., 1256b-1258b; ferner schon Platon, Politeia, 591d. -
Hobbes liefert ein sprechendes Beispiel dafiir, wie der Markt selbst zur Norm aufriickt
und die Lehre von kommutativer Gerechtigkeit und ,,iustum pretium* als iiberfliissigen
Schnorkel erscheinen 146t: ,,Commutative [justice] [...] they place in the equality of
value of the things contracted for [...] As if it were injustice to sell dearer than we buy
[...] The value of all things contracted for, is measured by the appetite of the
contractors: and therefore the just value, is that which they be contented to give.“ (EW
III, 137)

Vom ,natiirlichen* Erwerb unterscheidet sich der ,,unnatiirliche* und ,,grenzenlose*
namlich gerade dadurch, daB hier der Reichtum nicht als bloBes Werkzeug (organon)
figuriert, dem von seinem Zweck (telos) her eine Grenze (peras) gezogen ist, sondern
daB er selbst zum Zweck aufgewertet und so der MabBlosigkeit eines unendlichen
Begehrens iiberantwortet wird (vgl. Pol., 1256b-1258b).

89

310

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf ,,widernatiirliche* Weise stort und beschadigt.’’ Folgerichtig muf die
konventionalistische Geldtheorie als wichtige Bastion jener Widernatur
beseitigt und das seiner politischen Dimension moglichst entkleidete
Geld zu einer Ware gemacht werden, die - anstatt den Keim externer
Normativitdt einzuschleppen - den Gesetzen des Marktes zu
substantieller Ebenbiirtigkeit und autonomer Verwirklichung verhilft.”
Am Beispiel der unterschiedlichen Deutung des Miinzgepriges bekommt
man nicht nur die grundsdtzliche Stofrichtung der theoretischen
Divergenz duflerst pragnant vorgefiihrt, man gewinnt zugleich einen
Einblick in die Arbeit jener reinterpretierenden Bedeutungs-
verschiebungen, die bereits bei Galilei das Neue aus dem Alten
hervorgetrieben hatten: Wihrend namlich das aufgepriagte Herrscherbild
mit der Namensinschrift fiir mittelalterliche Autoren die Mahnung zur
Rechtlichkeit und die analogisch auf Gott bezogene ,maiestas*
staatlicher Autoritdt vergegenwirtigt,”® erblickt Adam Smith im Geprige
ein blofles Qualititssiegel, wie es auch fiir andere Waren (Wolle, Leinen)
als Zertifikat gewisser Produktionsstandards gebrauchlich war.**

' Das ist bekanntlich die leitende Idee des ,,obvious and simple system of natural

liberty* (Wealth of Nat., 687).

Diesen - wenn man unbedingt méchte: ideologischen - Hintergrund des Metallismus
der Klassiker hat Karl Polanyi (1995) in seiner eindrucksvollen Darstellung der mit
dem Autftritt des ,,homo oeconomicus* verbundenen gesellschaftlichen Transformation
klar herausgestellt.

Thomas von Aquin, De reg., lib. II, cap. 13, 291: [...] in quantum moneta regula est et
mensura rerum venalium, in tantum monstratur sua [sc. regis] excellentia, ut videlicet
imago ipsius sit in nummo regula hominum in ipsorum commerciis. Unde moneta
dicitur ‘quia monet mentem, ne fraus inter homines’, cum sit mensura debita,
committatur; ut imago Caesaris sit in homine quasi imago divina, sicut Augustinus
exponit pertractans dictam materiam. Numisma vero dicitur, quia ‘nominibus
principum effigieque designatur’, ut tradit Isidorus. Per quod manifeste apparet quod
ex numismate maiestas dominorum relucet”. - Die Schrift stammt ab II, 5 nicht mehr
von Thomas selbst; als Autor wird iiberwiegend dessen enger Vertrauter Ptolemaeus
von Lucca angenommen (vgl. die Einleitung des Hg. zur zitierten Ausgabe).

Wealth of Nat., 40 f. - Der an dieser Stelle von den Herausgebern der ,,Glasgow
Edition* gegebene Hinweis, Pufendorf (De jure, lib. V, cap. 1, § 12) habe unter
Berufung auf Aristoteles die Smithsche Auffassung antizipiert, ist unzutreffend.
Vielmehr bekriftigt Pufendorf ebd. ausdriicklich den Aristotelischen Konven-
tionalismus und bildet nur insofern eine interessante Zwischenstufe, als er in den
Marktmechanismen pragmatische Randbedingungen erblickt, die bei der
konventionellen Festsetzung zu beriicksichtigen seien: ,,Quanquam autem valor auri
argentique ac nummoru ex impositione et conventione hominum dependeat: penes
rectores tamen civitatum non adeo vaga est istum valorem determinandi licentia, quin
ad certas considerationes respicere debeant.” (lib. V, cap. 1, § 14; II, 457) Es werden
dann z. B. auBenwirtschaftliche Zusammenhéinge genannt.- Tatsichlich gibt es jedoch
eine Aristoteles-Passage (Pol., 1257a), die dem Miinzgeprige die Bedeutung einer
Quantitiatsmarke (tou posou semeion) beilegt und noch Schumpeter (1965, Teilbd. I,

92

93

94

311

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es ist nicht schwer zu sehen, mit welcher Prizision der hier skizzierte
Fall 6konomischer Modemisierung dem bereits vertrauten Muster folgt:
Eine vor dem Hintergrund generativer und polemischer Zusammenhénge
usurpierte ,,Natiirlichkeit, die sich in terminologischen Bildungen wie
Hhatural price*®,  natural liberty**, ,natural balance”’ etc. geradezu
verschwenderisch kundgibt und deren Protagonist nicht langer das von
Natur aus politische Lebewesen®®, sondern der geborene Tauschhindler”
ist, iiberliefert die sozialen Regulierungen vormodemen Wirtschaftens
jenem Verdikt kaprizioser und wirklichkeitsferner , Kiinstlichkeit*,'® das
schon die peripatetischen Gegner Galileis auf sich gezogen hatten. Und
wie sich die Grenzen solcher Naturalisierung bei Galilei noch vor jedem
Blick auf folgende Entwicklungen in Gestalt innerer Spannungen und
Briiche ankiindigten, so bedarf es auch im Falle Adam Smiths nicht des
Hinweises auf spitere Kreditgeldformen oder die Finanzinnovationen der
letzten Jahrzehnte, um den klassischen Metallismus als voriibergehende
Mimikry einer Dynamik zu begreifen, die erst im Bereich unendlich
mittelbarer, den Okonomischen Konkretionen fast vollig entriickter
symbolischer Derivate ihre schier substanzlose Vollendung zu finden
scheint. Wenn namlich das zunédchst als Ware unter Waren bestimmte
Geld aufgrund seiner Funktion eben doch zum ganz anderen der
gehandelten Giiter wird;'®! wenn daher zwar die Substitution wertvollen
Metalls durch Papiergeld - als Moglichkeit gleichsam eines ,,waggon-
way through the air, der den Boden fiir produktive Verwendung

103 f.) zur Behauptung eines schlichten Aristotelischen Metallismus verfiihrt zu haben
scheint. Man hat freilich zu beachten, daB es Aristoteles an dieser Stelle um die
Genese und die Voraussetzungen jener verdchtlichen, grenzen- und ziellosen
Erwerbskunst geht, die gerade politisch gebiandigt werden soll. Tatsichlich folgt
(1257b) eine aufs &duBerste zugespitzte Formulierung der Gegenposition: Einige
namlich sahen im Geld bloBen ,, Tand* (leros) und eine ,,Konvention durch und durch*,
,-von Natur** existiere es ,,auf keine Weise* (nomos pantapasi physei d’outhen); daher
suchten sie nach einer anderen (als der durch den Metallismus nahegelegten)
Definition der Erwerbskunst - und zwar mit Recht, wie Aristoteles ausdriicklich
hinzufiigt! Zeichen- und Warenaspekt des Geldes werden hier gleichsam dramatisch
miteinander konfrontiert, und die zugehérigen geldtheoretischen Positionen sind dem
,natiirlichen* bzw. ,unnatiirlichen* Erwerb in einer Weise zugeordnet, die keinen
Zweifel an den Priferenzen des Aristoteles 1at.

9%  Wealth of Nat., 46.

% Ebd., 157; 324; 530.

9 Ebd., 604.

% Pol., 1253a.

% Wealth of Nat., 25 ff.

Vgl. etwa LJ, 502 f.: , The different coins are regulated not by the caprice of the

government, but by the market price of gold and silver*.

Wealth of Nat., 289: , The great wheel of circulation is altogether different from the

goods which are circulated by means of it*.

101

312

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

freimacht'®? - auBerordentlich verlockend erscheint, diese Lockung aber

andererseits mit der mythischen Chiffre von den ,,Daedalian wings of
paper money“'® als versucherischer Abweg einer sich selbst
iiberhebenden menschlichen ,Kiinstlichkeit“ desavouiert wird - dann
signalisieren diese Wendungen bis in die Verastelung der Metaphorik
hinein den Widerstreit und die wachsende Inkongruenz zwischen dem
Bemiihen um substantialistische Verankerung und Bodenstindigkeit und
der von Simmel diagnostizierten modernen Tendenz, ,,auf jedem Gebiet
und in jedem Sinn das Substanzielle in freischwebende Prozesse
aufzulésen”.'™ Solchem Zwiespalt korrespondiert eine konven-
tionalistische Autonomisierung des Symbolischen, die sich zugleich den
Anschein der ,,Wesentlichkeit“ zu geben und so zu verbergen sucht:
Adam Smiths jederzeit in Edelmetall konvertierbare und folglich
,gedeckte” Banknoten'® bilden ein verbliiffendes Seitenstiick zu den
freien Nominaldefinitionen Galileis mit ihrem unbeirrten Anspruch,
durch die Essenz der Naturvorginge ,gedeckt* zu sein.'® Bei Galilei
hatten wir derartige Verwerfungen letztlich auf den Versuch
zuriickgefiihrt, die Aura des traditionellen ,,ordo* fiir die Durchsetzung
der neuen Wissenschaft rhetorisch in Dienst zu nehmen, aus einer
Affirmation des Kosmos also die polemischen Energien zu seiner
Uberwindung zu entbinden - lief doch das Projekt technisch-
wissenschaftlicher Objektivierung von vomnherein weniger auf die
Entfaltung kosmischer, dingliches Sein und menschliche Wahl
verflechtender Ordnungsstrukturen als vielmehr umgekehrt auf eine
entschlossene Freisetzung subjektiver Initiative und die normative
Neutralisierung einer nur noch faktischen Objektwelt hinaus. Die
strategische Situation des Smithschen Liberalismus entpuppt sich jetzt
als genaues Analogon. In dem engagiert vorgetragenen Hinweis, eine
allméhliche Liberalisierung des Handels werde ,by degrees restore all
the different branches of it [sc. Great Britain’s industry] to that natural,
healthful, and proper proportion which perfect liberty necessarily
establishes*,'” vernimmt man nicht nur das Echo jener von Galilei
aufgegriffenen Pathosformel des ,proporzionatissimo®, deren Appli-
kation auf den Kosmos des Sozialen spitestens seit Platon geldufig

12 Ebd., 321.

18 Epd.

14 Simmel, 1989, 199.

105 Siehe etwa Wealth of Nat., 324.
106 Siehe oben, 302 f.

107 Wealth of Nat., 606.

313

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

war;'® man spiirt in der Empfehlung ,,volliger Freiheit* zugleich die

antikosmische Sinnverschiebung. An die Stelle einer politischen
Teleologie, die Inneres und AuBeres, subjektives Wollen und
intersubjektive NoOtigung in der mittleren Dimension einer geformt-
formenden Praxis zu integrieren versuchte, ist hier eine entschlossene
Polarisierung und Dissoziation getreten: Der egoistisch vereinzelten
Freiheit vertragsfahiger Subjekte steht eine radikal unintendierte, dem
Selbstverstandnis der Individuen &uBlerlich und fremd gewordene
Mechanik gegeniiber, die mit der ,unsichtbaren Hand“ des Marktes
gleichwohl alles zum kollektiven Besten fiigt.'” In ihrer dem Leben
entfremdeten und abgestorbenen Weisheit gemahnt Adam Smiths
,invisible hand* bedrohlich an die Galileische ,,mano del caso*''°.

III. Die Suche nach dem Leben

Man versteht jetzt den prima facie paradoxen Tatbestand, daf
ausgerechnet die Epoche einer beispiellosen und bis heute nicht an ihr
Ende gelangten Entfesselung des Machens und der Kiinstlichkeit im
Begriff der ,Natur* ihren Wahlspruch und ihr mit fast schon
verdichtiger Beharrlichkeit proklamiertes Leitbild findet.'""' Das

1% Die Vorstellung eines natiirliche wie soziale Prozesse bestimmenden MaBes findet sich
schon bei den Vorsokratikern, und Heraklit vergleicht geradezu das den Warentausch
vermittelnde Gold mit dem archetypischen Feuer, dem die proportionierte Umsetzung

der stofflichen Gegensitze und damit die kosmische Ordnung zu danken ist (DK 22 B

90). - Einschlagige Platonstellen wiirden Seiten fiillen; wir begniigen uns mit dem

Hinweis auf Nomoi, 746d ff., wo von der Bevolkerungszahl und -gliederung iber

Miinzen und gewerbliche MaBeinheiten bis zur Abmessung von Geritschaften die

gesamte Polisordnung dem Gebot einer mathematischen ,,emmetria* unterstellt und

pikanterweise hinzugefiigt wird, daB die so 16blichen mathematischen Kenntnisse,
sobald sie der ,,Geldgier** (philochrematia) dienstbar gemacht werden, unversehens zu

Vehikeln sittlichen Verfalls entarten.- Ein Nachhall solch proportionstheoretischer

Ordnungskonzepte ist natiirlich auch die mathematische Kennzeichnung der beiden

Gerechtigkeitsformen bei Aristoteles (Eth. Nic., 1130b ff.; vgl. schon Platon, Nomoi,

756e¢ ff.).

Wealth of Nat., 456: ,,He generally, indeed, neither intends to promote the publick

interest, nor knows how much he is promoting it [...] he intends onely his own gain,

and he is in this [...] led by an invisible hand to promote an end which was no part of
his intention.*

10 7u dieser ,,Hand des Zufalls* siehe oben, 302.

"1 Dilthey spricht geradezu vom ,,natiirlichen System der Geisteswissenschaften im 17.
Jahrhundert* und merkt zu dessen Verfahren kritisch an, es sei ,,das einer Abstraktion,
die sich ihres Verhiltnisses zu der konkreten Wirklichkeit des Menschen, der
Gesellschaft und der Geschichte nicht bewuBt blieb* - ,die falsche Abstraktion, die
Unwirklichkeit, ja die mechanische Unmenschlichkeit dieses Systems* sei die Folge
(1914, 93).

314

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natiirliche hat aufgehort, legitimierender Riickhalt fiir das leiblich und
traditional Uberkommene und Ubernommene zu sein; es ist zu einer
revolutiondren Parole geworden,'”? zu einem Urspriinglichen, das nicht
unvordenklich und immer schon spricht, sondern unter den Krusten
geschichtlicher und anthropologischer Pseudonatiirlichkeit allererst
freigelegt und in hochst artifiziellen, das Vorgegebene mit allen Mitteln
der Erfindung iiberschreitenden Initiativen pripariert werden muB:'"® Die
Konventionalisierung und Technisierung aller Lebensbereiche beginnt
als neue Natiirlichkeit! An Beispielen herrscht kein Mangel. So
prasentieren sich die frithneuzeitlichen Bemiithungen um eine kiinstliche
wissenschaftliche Universalsprache als Suche nach der ,natiirlichen
Grammatik“, ja nach der im babylonischen Desaster untergegangenen
adamitischen Ursprache;'"* so wird die kritische Zerschlagung und
emanzipatorische Uberwindung der tradierten, in sozialer Konkretion

2 Im Zentrum eines der beriilhmtesten Feste der franzdsischen Revolution, der
Verfassungsfeier vom 10. August 1793, stand nicht zuféllig eine auf dem Bastilleplatz
errichtete monumentale ,,Statue der Natur”, vor der Hérault de Séchelles, der wenig
spiter hingerichtete Autor der Verfassung, ,,une priére a la nature* sprach. Ubrigens
bestitigt die aus dem Fundus religionsgeschichtlicher Requisiten kiirwillig sich
bedienende Inszenierung des Festes mit ihrer pompdsen Manieriertheit und
konstruierten Symbolik eindringlich den von uns herausgestellten hochst artifiziellen
Charakter der modernen , Natiirlichkeit*. Vgl. zum ganzen die Darstellung von Ritter,
1997.

Dieser Gegensatz einer authentischen, aber erst herzustellenden und einer
vorfindlichen, aber verkehrten Natur wird glinzend illustriert durch den
Cartesianischen Kontrast zwischen einem irrefiihrenden ,,doctus esse a natura“, das
den spontanen ,,impetus naturales* entspringt, und dem untriiglichen, im methodischen
Zweifel von sekundiren Triibungen zu reinigenden ,,lumen naturale* (AT VII, 38 f.).
Vgl. etwa Wilkins, 1668, 297, wo die universalsprachliche ,natural grammar* mit der
instituted and particular grammar*, also der konventionellen Grammatik der (nach
heutigem Verstéindnis) ,,natiirlichen* Sprachen kontrastiert wird. - Zu der Verbindung,
die noch Leibniz zwischen dem Konzept einer adamitischen Ursprache und seinem
Projekt der ,characteristica universalis* herstellt, siche z. B. P VII, 198 f., 204 f. -
Interessant ist ein Vergleich mit Dante, der in De wvulgari eloquentia ganz
selbstverstiandlich die Volkssprache als natiirlich, die universelle und rationale
Regelsprache Latein dagegen als kiinstlich (und damit als sekundir und weniger edel)
klassifiziert. Es tritt allerdings ein Motiv hinzu, das den spiteren Gedanken einer
kreativ erst herzustellenden Natiirlichkeit und Urspriinglicheit in ganz andersartiger
Farbung antizipiert: ,,Angesichts der bestehenden Volkssprachen, die natiirlich, aber
nicht universell sind, angesichts einer universalen, aber artifiziellen Grammatik, jagt
Dante dem Traum einer Wiederherstellung jener paradiesischen forma locutionis nach,
die ebenso natiirlich wie universal war [...] [Er will] die urspriingliche Lage mit einem
Akt modemer Erfindung neu schaffen. Das volgare illustre, dessen groBartigstes
Beispiel seine eigene poetische Sprache sein sollte, ist die Art und Weise, wie ein
modermner Dichter die Wunde nach Babel heilt.* (Eco, 1994, 57 f.)

113

114

315

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelebten Religionen als Anbruch einer ,religio naturalis* gefeiert;'”® so
unternimmt  schlielich Hobbes den von Gierke treffsicher
charakterisierten Versuch, ,,auf dem Boden und mit dem Riistzeug des
Naturrechts selber das Naturrecht zu sprengen®,'’® und entlockt der
Reflexion auf den ,state of nature” eine nie gekannte Eruption des
Kontraktuellen, die alle soziale Ordnung zur ,,arbitrary institution*, zur
,.creation out of nothing by human wit*''” werden 1a8t.

Es kann freilich auf Dauer nicht ausbleiben, da3 die zahlreich
fabrizierten Natiirlichkeiten in Konkurrenz zueinander treten und sich
den Rang als ,,physis“ gegenseitig streitig machen: Ihre vermeintliche
Urspriinglichkeit gerdt folglich in den Verdacht bloBer AnmaBlung oder
heimtiickischer Machination. Wenn daher im 18. Jahrhundert Holbach
ideologiekritisch feststellt, daf ,,la religion naturelle [...] n’est rien moins
que naturelle''®; wenn Rousseau den Hobbesschen ,,state of nature* als
Ausdruck einer bereits gesellschaftlichen und somit kiinstlichen
Verderbtheit entlarvt''® - dann sind das unverkennbare Zeichen einer
schleichenden Krise des modemisierten Kosmos. Und doch denkt weder
Holbach, dessen Biicher kaum jemals ohne das emphatische Titelwort
der , Natur“ auskommen,'”® noch Rousseau ernstlich daran, fiir die
eigene Konzeption den Anspruch auf Natiirlichkeit fallen zu lassen. Erst
im Laufe des 19. Jahrhunderts scheint die Dynamik der poietischen
Entfesselung ein derart eindringliches, zum Teil bedrohliches Ausmaf
anzunehmen, daB die Hoffnung auf kosmologische Béandigung und
Eingemeindung der modernen Michte grundsétzlich ins Wanken gerét.
Fiir die Naturwissenschaft etwa lieBe sich historisch leicht nachzeichnen,
wie die Galileische Vorstellung vom ,,Buch der Natur, in dem die Dinge
auf genau eine Weise niedergeschrieben sind‘“'?', angesichts des iippigen
Proliferierens theoretischer Alternativen zunehmend an Glaubwiirdigkeit
einbiifit. Die Entwicklung nichteuklidischer Geometrien bildet das
vielleicht prominenteste Beispiel einer ungeahnten Freisetzung

5 Vgl. etwa Bodin, Coll. heptapl., 192: ,Si [..] religio naturalis [...] perspicuis

demonstrationibus explicatur [...], quid Christo, quid Mohammede [...] opus est?*
16 Gierke, 1958, 300.
7 Elem., 108.
'8 Holbach, 1821, II, 183.
9 Vgl. etwa 2. Discours, 78, wo den bisherigen Theoretikern des Naturrechts
vorgeworfen wird, sie hidtten ,transporté a 1’état de nature des idées qu’ils avaient
prises dans la société: ils parlaient de I’homme sauvage, et ils peignaient ’homme
civil.* - Siehe fener ebd., 166 ff.
Vgl. auBer dem ,,Systéme de la nature* z. B. ,Le bon sens ou Idées naturelles ...*
(1772); ,,Politique naturelle ... (1773); ,,La morale universelle ou Les devoirs de
I’homme fondés sur la nature* (1776).
121 EN IV, 248; Ubersetzung und Hervorhebung M. M.

120

316

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neuartiger begrifflicher Optionen, an denen das Bewuftsein fiir die
empirische Unterbestimmtheit physikalischer Theorien sich schirfen und
eine konventionalistische Wissenschaftsauffassung Nahrung finden
konnte.'”? Doch auch die schier hemmungslose Vervielfiltigung
,mechanistischer Hypothesen mit ihren Atomen, Athern, Fluida und
mechanischen Kopplungen hatte zunehmend den Eindruck einer die
ontologische Bonitit nicht gerade hebenden Beliebigkeit erweckt'?® und
viele bedeutende Physiker des ausgehenden 19. Jahrhunderts dazu
gefiihrt, das im Anschluf} an die Thermodynamik entworfene Programm
der ,Energetik“ als herbeigesehnte Erlosung von den theoretischen
Entititen eines haltlosen mechanistischen Realismus zu begriien.'** Und
nicht zuletzt legten die seit Ende der neunziger Jahre allméhlich bekannt
werdenden mengentheoretischen Antinomien ein Abriicken von jenem
mathematischen Platonismus nahe, der in Galileis Konzeption des
physikalisch Wirklichen eine so zentrale Rolle gespielt hatte.'”

Geradezu als Kompendium einer ganz allgemeinen Krise der
ontologischen Selbstauslegung neuzeitlicher Kultur 148t sich Hans
Vaihingers Philosophie des Als Ob lesen. Und es ist dieses Krisen-
geschehen, in dem auch Husserls Suche nach der Lebenswelt ihren
historisch-systematischen Ort hat. Solange die Metaphysik den faktisch-
normativen Doppelcharakter des Lebens im Begriff einer Sein und
Sollen untrennbar verschrinkenden Ordnung gesteigert bewahrt hatte
und die Energien der Modeme als Ausdruck solcher Ordnung
interpretierbar waren, so lange boten die kulturellen Artefakte keinen
AnlaB, einen dramatischen , Verlust der Lebensbedeutsamkeit“'?® zu
beklagen und eine in Vergessenheit geratene Natiirlichkeit zuriick-
zurufen. Erst der Zusammenbruch des kosmischen Modells macht nicht

22 Die wissenschafistheoretischen Arbeiten Henri Poincarés, der als fiihrender
Mathematiker und Physiker der Jahrhundertwende nicht im Verdacht steht, externe
Philosophenbedenklichkeit mit der BewuBtseinslage innerhalb der Wissenschaft zu
verwechseln, dokumentieren auf exemplarische Weise diese wachsende ontologische
Skepsis (vgl. Meyer, 1992, 160 ff.). Bereits der erste Aufsatz, in dem Poincaré 1887 zu
philosophischen Fragen Stellung nimmt, 1a8t den engen Zusammenhang deutlich
werden, der zwischen der Entwicklung nichteuklidischer Geometrien und der
konventionalistischen Kritik empiristischer wie aprioristischer Erkenntnisauffassungen
besteht (Oeuvres XI, 79-91).

Mit spéttischer Genugtuung weist Poincaré die Existenz unendlich vieler derartiger
Erklarungen nach; siehe SH, 179, 219 ff.; ferner 1890, IX-XIV.

So stellt Poincaré in bezug auf die ,théorie énergétique* erleichtert fest: ,,Elle nous
dispense de I'hypothése des atomes* (SH, 140). Vgl. auch seine Ausfithrungen zu den
,.hypothéses indifférentes* (ebd., 166 f., 176).

Die Reaktionen schwankten bekanntlich zwischen einem intuitionistischen ,,Zuriick
zur Natur und dem formalistischen Bekenntnis zur Artifizialitit.

126 Krisis, 3.

123

124

125

317

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur die Frage nach dem Status einer nunmehr bodenlos gewordenen
Wissenschaft dringlich, er zwingt auch zu einer Neubestimmung jener
»urspriinglichen Welt, deren objektivistische Maskierung sich als
bloBes Endstadium einer durch die modemen Uberschreitungen ad
absurdum gefiihrten kosmologischen Domestikation entpuppt hatte.
Folgerichtig bildet Husserls Projekt keineswegs eine phdnomenologische
Spezialitit; es findet sich situiert inmitten analoger positivistischer,
pragmatistischer, konventionalistischer und nicht zuletzt eben auch
lebensphilosophischer Bemiihungen, dem ,Natiirlichen und seinem
Verhiltnis zu den Kiinstlichkeiten auf die Spur zu kommen.'”’ Die
Schliisselstellung, die der Lebensbegriff in so vielen zeitgendssischen
Philosophien einnimmt, verdankt sich also keineswegs einer modischen
und oberflachlichen Zivilisationsverdrossenheit; kein infantiles
Unbehagen in der modernen Kultur, kein launenhafter Irrationalismus
kommt hier zum Ausdruck, sondern eine aus dem Zentrum der Moderne
selbst hervorgetriebene und insofern epochale Problematik, deren
Genese historisch aufweisbar und deren Struktur systematisch verstehbar
ist. Dabei fallt allerdings dem ,,.Leben‘ eine duflerst delikate Aufgabe zu.
Im Zeichen forcierter Erfindung und Produktion hat es ebenjene doppelte
Rolle zu spielen, die schon der alten ,,physis* mit Blick auf ein freilich
ungleich beschriankteres, von vomherein leiblich und traditional
moderiertes Hervorbringen iibertragen war: Als das aus blofler
Tatsachlichkeit erloste und erneut in normative Wiirden eingesetzte Sein
soll es die ,poiesis* zugleich ontologisch verankern und kritisch
normieren. Zielt die erste Funktion darauf ab, den modem iiberspannten
Gegensatz des Alten und Neuen im Rekurs auf eine zugrundeliegende
Einheit zu vers6hnen, so verlangt die zweite gerade ein geschirftes

127 Eine dieser Perspektive verpflichtete Erforschung des Beziehungsgeflechts zwischen

den genannten Stromungen konnte moglicherweise nicht bloB zum Portrit einer
philosophischen Epoche, sondern zu einem vertieften Verstindnis der korrelierten
Positionen selbst beitragen. DaB hier relevante Querverbindungen tatsachlich in Fiille
vorliegen, scheint offenkundig - man denke etwa an die Bedeutung der Principles of
Psychology des Pragmatisten William James fir Husserls Entdeckung des
HorizontbewuBtseins; an den dauerhaften EinfluB, den James und der ,Lebens-
philosoph* Bergson auf die Phdnomenologen Alfred Schiitz und Aron Gurwitsch
ausgeiibt haben; an die bemerkenswerte Parallele, die aufgrund der Lehre vom
~BewuBtseinsstrom* und einer pragmatistisch akzentuierten Wissenschaftsauffassung
zwischen James und Bergson besteht; an die konventionalistische Wendung, die der
Bergsonismus bei Edouard LeRoy unter dem Schlagwort eines ,,positivisme nouveau™
(1901) erfahrt; schlieBlich an die nicht zu unterschitzenden Affinititen zwischen dem
echten Positivisten** Husserl (Ideen 1, 45) und den ,,unechten*, insbesondere zwischen
Husserls ,,Lebenswelt* und dem ,,natiirlichen Weltbegriff'* bei Avenarius (vgl. dazu
Welter, 1986, 31 ff.,, und besonders Sommer, 1985). Die Aufzdhlung lieBe sich
fortsetzen.

318

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BewuBtsein der Differenz, um den zunehmend besorgter registrierten
Entfremdungs- und Entwurzelungstendenzen diagnostisch wie thera-
peutisch Paroli zu bieten. Diese doppelbddige Konstellation bildet nicht
nur den systematischen Hintergrund jener auffilligen Ambivalenz von
Identitdt und Unterscheidung, die wir in Husserls Ausfilhrungen zum
Verhiltnis des Lebens und der Wissenschaft am Werke sahen;'®® sie
verleiht ganz allgemein dem lebensphilosophischen ,,Leben* eine Statur,
in der sich Natur und Kunst, moderne und antimoderne Ziige auf
charakteristische Weise kreuzen.'” Um glaubhaft den Wurzelgrund und
Tréger einer dezidiert inventorischen Moderne verkdrpern zu koénnen,
mufl das Leben die nunmehr als starr und beengend empfundene
Architektur des alten Kosmos verlassen und gleichsam selbst hochst
»modern*, erfinderisch und beweglich werden, ohne doch iiber solcher
Modernisierung seinen Charakter ontologischer Gediegenheit und vitaler
Konkretion einzubiilen und den kritischen Kontrast zur Gegenwelt des
Abstrakten und der anonymen Technisierung verschwinden zu lassen.
Man ahnt die ungeheuren Spannungen, die hier ,ertragen”, d. h.
aufrechterhalten und integriert werden miissen.

128 Siehe oben, Abschn. 1. - Husserl scheut sich nicht, diese Ambivalenz paradox
zuzuspitzen: ,Wir kommen in eine unbequeme Situation. Haben wir in aller
notwendigen Sorgfalt kontrastiert, so haben wir eines und ein anderes: Lebenswelt und
objektiv-wissenschaftliche Welt [...] werden wir dessen inne, daB wir Wissenschaftler
doch Menschen und als das Mitbestinde der Lebenswelt sind, [...] so riickt mit uns die
ganze Wissenschaft in die [...] Lebenswelt ein.“ (Krisis, 133) Die ,,unbequeme
Situation** ist fir ihn die Vorhalle des Transzendentalen, ohne daB er diesem
Zusammenhang die Hegelianische Gestalt eines dialektischen Ubergangs zu geben
versucht.

Zur llustration dieser These begniigen wir uns mit zwei Schlaglichtern. So erhebt etwa
Simmel, nachdem seinem Scharfblick kaum eine jener Lebenswidrigkeiten entgangen
ist, die der entwickelten Marktgesellschaft seit Marx und bis heute zur Last gelegt
werden, das Geld zum ,,Symbol [...] der unsagbaren Einheit des Seins“, und dieses
Sein erscheint ihm ,,als der warme Strom des Lebens, der sich in die Schemata der
Dingbegriffe ergieit, der sie gleichsam aufbliihen und ihr Wesen entfalten 146t (1989,
695). Einer relationistischen Ontologie gelingt es hier, die reine Tauschfunktion
substanzlosen Geldes und die alles Leben konstituierende ,,Wechselwirkung®
strukturell zur Deckung zu bringen. Und Bergson, der unverkennbar Rousseauistische
Tone anschlédgt, wenn er die Konsumgesellschaft fiir ihre frenetische Erfindung immer
neuer ,,besoins artificiels* (1984, 324; 327) tadelt und die Riickkehr zu den ,besoins
réels* (327), einen ,retour a la simplicité* (320) anmahnt, feiert zugleich die
erfindungsreiche Uberbietung unserer leiblichen ,,instruments naturels durch die
,organes artificiels* (330) einer industriellen Maschinenwelt als grandiose Fortsetzung
jenes ,.grand souffle de vie* (332), der die starre Materie zu spiritueller Beweglichkeit
erlosen will. Im Zeichen einer dem Lebensschwung verschworenen ,religion
dynamique‘* haben Rousseau und Industriegesellschaft zueinandergefunden.

129

319

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schon diese knappe Problemskizze deutet an, dafl sich die Suche nach
dem Leben auf tiickischem Terrain bewegt und neben grofien
VerheiBungen auch ernste Gefahren birgt. Wie schwierig es ist, hier die
Balance zu bewahren und den Versuchungen zu widerstehen, kurzerhand
die Modeme als gesteigertes Leben oder das Leben als wandelnde
Moderne auszugeben, sollen einige Beobachtungen zu dem von Husserl
eingeschlagenen Weg zumindest andeuten. Die auf vielfiltige Weise als
Reich der Natiirlichkeit charakterisierte Lebenswelt'*® gilt ihm von
vornherein nicht als das eigentliche Ziel, sondern als bloer Durchgang
des philosophischen Suchens; sie ist nicht selbst das wahre
Urspriingliche, sie ,,verrdt“ es - und dies durchaus in dem doppelten
Sinne andeutender Kundgabe und treuloser Abkehr. Zwar bricht ihr
situativer Perspektivismus, in dem das Subjektive uniiberhorbar sich
meldet, den Bann einer objektivistischen Verdinglichung und
Abstraktion; doch bleibt auch sie noch ein Abstraktum, dessen
Pseudoautonomie es zu durchschauen und in Richtung auf das absolute
Konkretum des transzendentalen Lebens zu iiberschreiten gilt.'*' Man
sieht bereits, wie genau sich Husserls Unternehmen in dem von uns
exponierten Tableau plazieren lafit. Folgt er einerseits der geschilderten
neuzeitlichen Tendenz, die vormethodisch entdeckte, kulturell und
leiblich gleichsam eingefleischte Natiirlichkeit des Alltags als
konsolidierten Schein zu relativieren, der in einer revolutioniren
Einstellungsdanderung auBler Kraft gesetzt werden muf}, so fallt
andererseits auf, daB die in solcher Entlarvung freigelegte Urspriing-
lichkeit gerade nicht mehr nach Art einer noch kosmologisch sich
gebenden Moderne als authentische Natur, sondern als die Lebendigkeit
eines dem Gegensatz von Natur und Kunst vorausliegenden
Konstitutionsgeschehens begriffen wird. Tatsachlich teilen ,kiinstliche*
Wissenschaft wie ,natiirliche” Lebenswelt den Makel einer naiven
Weltbenommenheit; fasziniert vom Entdeckten und Produzierten,
verkennen beide das im Entdecken und Produzieren titige Leben und
iiberantworten es einer selbstvergessenen Naturalisierung.'*? Zwar trigt
das lebensweltlich Gesehene noch Spuren des Sehens, ist es noch nicht in
das Jenseits eines objektivistischen An-sich entriickt; doch auch hier
vermag sich der Blick nicht wirklich als universelles Medium und
gleichsam als Ort aller Sichtbarkeit zu etablieren, da die gesehene Welt

130 Siehe oben, Anm. 8.

31 Vgl. Erste Phil. I, 184.

132 Das ,objektive, wissenschaftliche wie vorwissenschaftliche Weltleben ,,lebt
sozusagen ‘verschossen’ auf die Einheitspole hin, ohne der wesensmiBig zugehérigen
konstituierenden Mannigfaltigkeiten [...] innezuwerden.* (Krisis, 179)

320

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vielmehr ihrerseits hartnickig zum Ort allen Sehens sich aufwirft. Die
transzendentale Sammlung wird so unabldssig von einer verwelt-
lichenden Streuung durchkreuzt, und das lebensweltliche Spiel der
Situationen erscheint wie eine spontane Prifiguration jenes Ringens
zwischen Objektivismus und Transzendentalismus, das nach Husserl die
neuzeitliche Geistesgeschichte priigt.'** Bereits der abstraktive Riickbau
aller symbolisch-mittelbaren Sinnesschichten, die das in ,,schlichtester*
Anschauung Zugingliche immer schon iiberlagern,** ist ein erster
Schritt zur transzendentalen Anamnesis, indem er die partikularen
kulturellen Milieus, die den Blick des Subjekts hinterriicks kodieren und
gefangen halten, in prinzipiell nachvollziehbare subjektive Leistungen
zuriickverwandelt. Doch auch der Durchbruch zu einer von allem
Signitiven gereinigten ,,puren* und ,,universalen* Natur'** verharrt noch
im Schatten einer undurchschauten Selbstverweltlichung - gefesselt an
einen Leib, der dem naturalen Schauspiel eingeordnet erscheint, sinkt das
leistende Leben zur innerweltlichen ,,Seele* herab.'*® Griindliche Abhilfe
kann hier nur eine radikale ,,epoché”, eine Einklammerung des naiven
Weltglaubens schaffen, die der Verwechslung von Konstituierendem und
Konstituiertem ein fiir allemal den Boden entzieht und jede Verstrickung
des Sehens in das Gesehene zugunsten der transzendentalen Reinlichkeit -
eines noetisch-noematischen Vis-a-vis iiberwindet.'’

Folgt man der Logik des Husserlschen Philosophierens, dann ist mit
der entweltlichten transzendentalen Subjektivitdt der genaue kritische
Gegenpol zum Objektivismus der positiven Wissenschaft erreicht. Aus
sinnvergessener VerdufBlerlichung - so ein wiederkehrender Kontrast -
holt die phdnomenologische Reduktion das Leben in die Innerlichkeit
des Sinns zuriick."® Selbst fiir eine genuin lebensphilosophisch

133 Krisis, 70.

34 EU, § 12.

135 EU, 57.

16 Fiir diese ,,verweltlichende Selbstapperzeption* siche etwa CM, 130; vgl. ferner Ideen
I, §53.

Wir machen uns hier und im folgenden ganz bewuBt einer etwas tendenzidsen
Stilisierung schuldig. Allerdings finden wir tatsachlich keinen Anhaltspunkt dafiir, da3
der spite Husserl, der in seiner konkreten deskriptiven Arbeit wiederholt die Grenzen
des transzendentalen Schemas subjektiver Konstitution entdeckt und auslotet, dieses
Schema jemals auf einer globalen systematischen Ebene durch ein anderes ersetzt
hatte.

Siehe etwa FTL, 20: ,,Wir miissen uns iber die Selbstvergessenheit des Theoretikers
erheben, der [...] von der Innerlichkeit seines Leistens nichts weiB [...] Nur durch eine
prinzipielle Klarung, die in die Tiefen der Erkenntnis und Theorie leistenden
Innerlichkeit, der transzendentalen Innerlichkeit, hinabsteigt, wird, was als echte
Theorie und echte Wissenschaft geleistet ist, verstandlich.“ - Vgl. ferner Krisis, 47 £.,
180, 193, fiir den Gegensatz von verdulerlichter und innerer Methode.

137

138

321

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anmutende Metaphorik zeigt sich Husserl in diesem Zusammenhang
empfanglich: ,,Es ist wie in der Einheit eines lebendigen Organismus,
den man wohl von aufen betrachten und zergliedern, aber verstehen nur
kann, wenn man auf seine verborgenen Wurzeln zuriickgeht und das in
thnen und von ihnen aufwirts strebende, von innen her gestaltende
Leben in allen seinen Leistungen systematisch verfolgt.“'* Eine gewisse
Vorsicht scheint freilich geboten. Der ,,Riickgang auf die Wurzeln“, aus
denen der Baum des erkennenden Lebens ,aufwirts strebt - das sind
auch Cartesianische Metaphern!'*’ Tatsichlich meint die Chiffre des
»von innen* bei Husserl keineswegs das interessierte Engagement und
die leidenschaftliche Teilnahme eines naiven, an die Dinge sich
verlierenden In-der-Welt-Seins; die Welt ,,von innen sehen, das heifit in
transzendentaler Lesart vielmehr: sich in das Zentrum jener Sinnbildung
versetzen, der alles Weltliche letztlich sein verstehbares Sein verdankt.
Gefordert ist hier gerade nicht ein der situativen Streuung und
partikularen Interessen hingegebenes Weltleben, sondern ganz im
Gegenteil eine radikale Aneignung und Zentralisierung des Blicks, wie
sie nur ein dezidiert uninteressiertes Subjekt, das zwischen sich und das
Engagement die Distanz der Thematisierung legt, zu vollbringen
vermag: In der phdnomenologischen ,.epoché* ,,werde ich zum reinen,
uninteressierten Zuschauer und theoretischen Betrachter.""' Dieses
Ideal einer weltenthobenen Neutralitit, die - von keiner parteilichen
Interessiertheit mehr geblendet - das ,,phainesthai* erst zu ungehemmter
Entfaltung befreit, wirft riickblickend ein neues Licht auf das
merkwiirdige Privileg, das ,die pure universale Natur“'? als
fundamentale Schicht oder , Kern“'** der Lebenswelt genieBt. Kommt
hier doch ein ,,Gebiet* in Sicht, ,,das allen Zwecken [...] vorangeht* - die
Lebenswelt namlich als die ,,stdndig und im voraus seiend geltende, aber
nicht geltend aus irgendeiner Absicht, Thematik [...] Jeder Zweck setzt
sie voraus“." Das Reich bloBer Korperlichkeit erweist sich als
mundanes Analogon transzendentaler Interesselosigkeit.

139 Krisis, 116. - Auch das , mechanische* Gegenbild ist bei Husserl zur Stelle: ,Gleicht
die Wissenschaft und ihre Methode nicht einer offenbar sehr Niitzliches leistenden und
darin verlaBlichen Maschine, die jedermann lernen kann, richtig zu handhaben, ohne
im mindesten die innere Moglichkeit und Notwendigkeit sogearteter Leistungen zu
verstehen? (Krisis, 52)

Siehe AT IX, Teil 2, 14: ,,Ainsi toute la philosophie est comme un arbre, dont les
racines sont la métaphysique, le tronc est la physique, et les branches qui sortent de ce
tronc sont toutes les autres sciences* (Orthographie modemisiert).

141 Erste Phil. I1, 107.

142 EU, 57. - Vgl. auch CM, 73.

43 Krisis, 136.

14 Ebd., 461.

140

322

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir stehen vor einem irritierenden Befund. Denn zeigen nicht beide -
naturaler Weltkern und transzendentales Subjekt - eine verbliiffende
Affinitit zu jener objektiven Wissenschaft, deren Antidot und Gegenpol
sie bilden sollten? Ist nicht die allen Zwecken vorausliegende naturale
Lebenswelt wie eine genaue, wenngleich als vorwissenschaftlich
deklarierte Antizipation der von Galilei und anderen wissenschaftlich ins
Werk gesetzten teleologischen Neutralisierung des Kosmos? Und
entpuppt sich die transzendentale ,,Innenschau* nicht am Ende als der
unweltlich frontale Blick, dem die neuzeitliche Wissenschaft ihre
situationsiiberlegene Herrschaft verdankt? Ahnelt nicht der transzen-
dentalphilosophische Versuch, eine Sphire uninteressierter Neutralitit
zum Quellgrund aller Synthesis zu machen, auf paradoxe und fatale
Weise dem spezifisch modernen Bemiihen, die konkreten Verfahren des
Ausgleichs und der Einigung durch eine Instrumentalitit zu ersetzen,
deren ,,Synthesis* nicht linger in das Getiimmel heterogener Ansichten
und Zwecke hinabsteigt, sondern ihm gegeniiber in souverdner
Indifferenz verharrt? Wenn Geld und Markt es zustande bringen, daf3 die
Subjekte, ihrer vollig unvermittelten Innerlichkeiten ungeachtet, ,,sich
iiber alle Entfernungen, Grenzen und Bedenken hinweg tauschbegierig
die Hinde reichen“;'* wenn der Hobbessche Leviathan in einem
teleologischen Vakuum, wo die Vordringlichkeit ,,nackten Uberlebens
alle konkreten Lebensgewandungen und ,Ideenkleider zu Lumpen
macht, seinen Frieden aufzurichten vermag;, wenn neuzeitliche
Wissenschaft und Technik gerade darin sich der vormodernen
»episteme liberlegen diinken, dafl ihre Wahrheiten und Mittel in schier
iberweltlicher Neutralitit jedweder noch so devianten Absicht
gleichermaflen niitzlich sind - bilden dann nicht vielleicht diese
anonymen und abstrakten Strukturen das eigentliche Geriist jener
transzendentalen Einheit, die Husserl auf eine fast liebenswert
altmodische Weise in der Intimitdt und anschaulichen Konkretion des
reinen BewuBltseins zu finden glaubt? Und kommt in den von ihm so
scharf kritisierten ,mythischen Konstruktionen der Kantischen
Philosophie,'® in der jedem Erleben entriickten Formalitit und
UnfaBlichkeit ihrer transzendentalen Funktionen die Wahrheit dessen,
was die Modeme zusammenhélt, nicht womdglich angemessener zu
Wort als in den ,,.Deskriptionen” seiner Phdnomenologie?

Freilich scheint mit der von uns hergestellten Analogie die eigentliche
Intention Husserls v6llig verkannt. Nicht darum schlielich geht es ihm,
Milieus mundaner Interessiertheit von einer puren Instrumentalitit her

145 Tonnies, 1979, 44.
146 Krisis, 116 ff.

323

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufzubrechen und in Bewegung zu bringen; die ,.epoché” ist im
Gegenteil gedacht als eine ,Zuriickhaltung”, die das weltliche
Interessenleben gerade ungestort und als es selbst erscheinen lassen soll.
Indessen ndhern wir uns hier vielleicht einer wahrhaft abgriindigen
Paradoxie, die zur Quelle unabsehbarer, das gesamte Husserlsche
Denken durchziehender Zweideutigkeiten wird. Denn konnte die
Pritention auf ,totales* und riickhaltloses Erscheinen nicht ein hochst
repressives Verbot der Verborgenheit implizieren, das keinesfalls durch
ein an sich haltendes Gewahrenlassen, sondern nur durch ausgesprochen
zudringliche Mafinahmen der Zensur und Abrichtung durchgesetzt
werden kann?'¥’ Was sich im Sehen ereignet, scheint ja weniger die
unbedingte und einseitige Preisgabe des Gesehenen an einen in
souverdner Zuriickhaltung verharrenden Blick als vielmehr ein
empfindliches Wechselspiel gegenseitigen Entzugs und Gewihrens zu
sein, in der jede Eroberung eine Hingabe zur Kehrseite hat.'*® Wenn aber
der Blick, um zu sehen, dem Erscheinenden sich leihen, sich ihm in
einem Akt ermdglichender Unterwerfung iiberlassen und zugunsten des
Gesehenen auf radikalen Selbstbesitz verzichten mufl - dann ist ein
transzendentales Ego, das die ontologischen Suggestionen naiver
Weltlichkeit ,,nicht mehr mitmachen“'”’ will, nichts anderes als ein dem
Gesehenen und damit dem Sehen gewaltsam sich verweigernder Blick.
Und wenn das Erscheinende den entdeckenden Initiativen nicht blof3
passiv ausgeliefert, sondern als Agent an ihnen beteiligt ist und kraft
dieser Mitwirkung im Blick dem schonungslosen Auftritt vor ihm sich
entzieht - dann ist ein ,Phdnomen“, dessen Sein und Erscheinen
koinzidieren, nichts anderes als das Oxymoron eines Sichtbaren, das
seine Teilnahme am Sehen und damit seine Einwilligung ins
Gesehenwerden aufgekiindigt hat. Wo der Blick gelingt und Sichtbarkeit
sich einstellt, da zehrt das ,.es selbst* des Gesehenen am ,,ich selbst*
eines Sehenden, das doch ohne Sichtbares seinerseits keine Nahrung
hétte; Selbstverlust und Selbstgewinn sind hier nicht in einer idealen
Einheit zur Deckung gebracht und gleichwohl unlésbar verkniipft, da
keine noch so energische Bekriftigung des Eigenen den Umweg durch
das Andere sich ersparen kann. Das transzendentale Projekt einer

47 Husserl selbst stellt hinsichtlich der Einklammerung des naiven Wahmehmungs-
glaubens die ahnungsvolle Frage: ,,Aber heifit nicht so tun, der Wahmehmung etwas
antun?* (Erste Phil. II, 87)

Die notgedrungen etwas fliichtigen Hinweise, in denen wir hier und im folgenden ein
mit dem transzendentalen Schema kontrastierendes Modell menschlichen Weltbezugs
anzudeuten suchen, sind vor allem inspiriert von der Philosophie Merleau-Pontys.

Zum ,Nicht-mitmachen* als einer charakteristischen Formel fur die ,,epoché* vgl.
etwa CM, 73.

148

149

324

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dulersten Aneignung des Blicks, die das Erscheinen von aller
Gebrochenheit reinigen soll, bildet folglich keineswegs eine das Wesen
des ,,phainesthai* erfiillende Steigerung; es entpuppt sich vielmehr als
massives Aufbegehren gegen das Erscheinen und als der Versuch, dessen
,chiasmisches* Gefiige'*® zugunsten eines Uber-Blicks zu demontieren.
Nun ist jedoch andererseits kaum zu verkennen, dal es genau diese
Demontage chiasmischer Verschriankung ist, auf die es alle Bestrebungen
der wissenschaftlichen Modeme im Kem abgesehen haben. Die
symbolisch und technisch betriebene Poietisierung des Erfahrens, die
schon bei Galilei uniibersehbar und nur mithsam als kosmische
Selbstaussprache der Natur maskiert war, hat in der Tat keinen anderen
Sinn, als Handeln, Wahmehmen und Sprechen von der unkon-
trollierbaren und ,wilden“ Mitwirkung des Behandelten, Wahrge-
nommenen und Besprochenen so weit wie irgend moglich, d. h. bis an
die Belastbarkeitsgrenzen der fungierenden chiasmischen Strukturen
freizuhalten. Die so oft und zu Recht beschworene neuzeitliche
,Herrschaft iiber die Natur* ist nur halb begriffen, solange man in ihr
allein die Niederschlagung ,natiirlicher Widerstinde erblickt; sie ist
zugleich und gleichurspriinglich die repressive Abwehr ,natiirlicher*
Subsidien. Im Zuge solcher Abwehr wird ein situiertes Tun, das von den
strukturellen Vorzeichnungen und teleologischen Vektoren des Milieus
das Mégliche und Tunliche sich anzeigen und so zu seinem K6nnen und
Wollen erst verhelfen 1468t, durch eine Initiative ersetzt, die das Feld ihrer
Bedingungen und Moglichkeiten vorab technisch arrangiert und
absteckt, den Part der Situation also selbst iibernimmt und sich aus der
firsorglichen Umklammerung des Erméglichtwerdens als technologisch
durchsichtiges Moglichmachen zuriickzugewinnen sucht. Und an die
Stelle einer Wahmehmung, die das perzeptive Schauspiel nicht nach
eigenen Regeln inszeniert, sondern als bloBer Mitspieler in die
Selbstorganisation des Wahrmehmungsfeldes eingeschaltet bleibt, tritt
wissenschaftlich ein Messen und apparatives Registrieren, das die
dynamische Interaktion des Perzeptiven unterbricht und ruhigstellt und
das spontane Sichzeigen und -verbergen in eine Menge inerter Daten
verwandelt, deren Organisation und interpretierender Zusammenbau der
externen Instanz eines konventionalistisch und hypothetisch fixierten
theoretischen Apriori vorbehalten bleibt. Und schlieBlich hat ein

150 Wir entlehnen den Begriff des ,,Chiasmus* dem Denken des spaten Merleau-Ponty:
w[...] I'ideé du chiasme, c’est-a-dire: tout rapport a 1I’étre est simultanément prendre et
étre pris, la prise est prise, elle est inscrite et inscrite au méme étre qu’elle prend.*
(1964, 319) An dieser Stelle konnen wir uns weder auf eine griindliche Explikation
einlassen noch den Beziehungen nachgehen, die unverkennbar zum Simmelschen
Konzept der ,,Wechselwirkung* bestehen.

325

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprechen, das nicht allein #ber, sondern auch in Situationen spricht und
sein nie vollends kontrolliertes Bedeuten einer sinnlichen Symbiose mit
der Welt des Besprochenen verdankt, einer formalen Sprachlichkeit zu
weichen, die in Reaktion gegen das Mitreden der Dinge zunéchst allen
semantischen Ballast abwirft, als autonomes syntaktisches Spiel sich
etabliert und erst ,,nachtriglich* in groftmoglicher modelltheoretischer
Transparenz ihr intentionales Woriiber ins Visier nimmt. Das von
Husserl so streng verurteilte Arsenal formalistisch verselbstindigter
Zeichen und inauthentischer Techniken tritt hier als Triger eines
antichiasmischen Feldzuges auf, dessen Ziele eine vexierende
Ahnlichkeit zur phianomenologischen Entweltlichung zeigen. Der
Verdacht gewinnt immer bestimmtere Kontur, die Husserlsche
Transzendentalphilosophie habe die objektivistische Modeme weniger
entlarvt als vielmehr in die Termini einer bewuftseinstheoretischen
Unmittelbarkeit iibersetzt und auf tragisch illusiondre Weise im Modus
der Anschaulichkeit nachvollzogen.

Ist ein solcher Verdacht erst geweckt, dann lassen sich zahlreiche
Ziige des Husserlschen Denkens als Symptome jener uneingestandenen
Verschwisterung entziffern. So hat schon Blumenberg angemerkt, mit
der fiir die transzendentale Wesensforschung geforderten ,eidetischen
Variation* artikuliere Husserl ,.eher die Freiheit des Mittels als die
Notwendigkeit des Zweckes* und exekutiere ,,den neuzeitlichen Geist, in
der Meinung, ihn gegen die Neuzeit zu wenden®."' Insbesondere scheint
eine gewisse Analogie zur naturwissenschaftlichen Methode systema-
tischer experimenteller Variation naheliegend.'” In beiden Fillen geht es
um eine Poietisierung des Vernehmens mit dem Ziel, den Betrachter aus
seiner kontingenten Bindung an faktisch vorgefundene Konstellationen
zu befreien.'” Das Neue und Aufschluireiche soll nicht linger erwartet,
sondern produktiv vorweggenommen, das Mogliche nicht unkon-
trollierten perspektivischen Verschiebungen geschuldet, sondern vorab
systematisch ausgeschopft werden. Die chiasmische Verschlingung von
Faktum und Moglichkeit hat einer einsinnigen Determinationsbeziehung
Platz zu machen: Das Angetroffene findet als blofer ,Fall“ seinen
wohlbestimmten Ort im invarianten Grundril des wesens- oder natur-
gesetzlich iiberhaupt Moglichen, ohne dafl die Moglichkeiten ihrerseits
noch eine bedingende Einfiigung in faktische Situationshorizonte zu

151 Blumenberg, 1986, 49.

152 Fiir eine eingéingige Darstellung vgl. Carnap, 1986, 49 ff.

153 So spricht Husserl von einer ,,véllig freien, von allen Bindungen an im voraus geltende
Fakta geldsten Variation“, ,in die auch das von aller Faktizitit befreite Exempel
selbst, als ‘beliebiges’, einbezogen* sei (FTL, 255).

326

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiirchten hétten. Solche Abwehr eines chiasmischen Riickschlags lebt
freilich von der Unterstellung, dal der methodische Weg ,,als wirklich
begangener sich auch als jederzeit wieder begehbarer Weg darbietet”,
d. h. kraft einer Evidenz ,,der beliebig wiederholbaren Gangbarkeit**'**
gegen das landschaftsbildende und -verwandelnde Werk der Zeit und der
Geschichte identisch sich behaupten kann. Sobald nun Husserl die
beschworende Forderung nach ,.einer in sich bestimmten, jederzeit zu
reaktivierenden und somit bewihrenden Methode*'> erhebt, die gegen
»gefdhrliche Sinnverschiebungen* gesichert, von ,unbefragter Tra-
ditionalitit befreit und ,immerfort aktuell verfiigbar ist,'® fiihrt er
unverkennbar die Sprache des Heideggerschen ,Gestells*'”’; doch
zugleich insistiert er unbeirrt auf der intuitiven Urspriinglichkeit und
dem anschaulichen, d. h. selbstgebenden Charakter der ins Spiel zu
bringenden Verfahren. Nicht die Produktivitdt der Technik und des
formal geregelten Zeichengebrauchs, sondern die Produktivitdt einer
durchaus konkreten Einbildungskraft, die ,Freiheit der reinen
Phantasie**'*® soll das Erkennen aus dem Bann der Faktizitit erlosen. Das
phanomenologische Eidos bewahrt so geradezu dsthetische Ziige - aber
es ist ein Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit:
Die modermne Sehnsucht nach situationsiiberlegener Verfligung traumt
bei Husserl in den Bildern einer vormodemen Konkretion.'
Ausgerechnet das Anschauliche ist hier zum Heilmittel gegen jene
Sinnverschiebungen und -iiberdeckungen berufen, die ihm von einer
wissenschaftlichen und 6konomischen Modeme gerade vehement zur
Last gelegt werden; und ausgerechnet das Arsenal symbolisch-
technischer Mittelbarkeit, das der moderne Kampf um verldBlich
konstituierte Identitdt so erfolgreich gegen die Verwechslungen und
Triibungen einer alterierenden Sinnlichkeit in Stellung bringt, verkehrt
sich fiir Husserl in den verdchtlichen Modellfall des verschobenen und
liberdeckten Sinns.'®

Es kann kaum zweifelhaft sein, welches Projekt sich als durchfiihrbar
erwiesen hat: das wissenschaftlich-technisch-6konomische einer

154 Krisis, 123.

15 FTL, 190.

1% Krisis, 46 f.

157 vgl. Heidegger, 1978, 19 ff. - Blumenberg akzentuiert ganz hnlich, wenn er feststellt,
fir die eidetische Variation sei ,der Vorstellungskomplex einer Welt ein beliebig
hantierbarer und verfiigbarer Bestand* (1986, 25).

18 FTL, 255.

159 Kierkegaard (1955, 1-97) hat virtuos demonstriert, welche humoristischen FuBangeln
und religidsen Abgriinde warten, sobald man dem Begriff der ,Wiederholung*
emnstlich die Konkretheit des Existentiellen zu geben sucht.

10 vgl. Krisis, 42-60.

327

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schleichenden und veralltdglichten prozeduralen Entweltlichung, das
seiner charismatischen Anfinge in den Weltvernichtungsphantasien
friithneuzeitlichen Philosophierens'®' nur noch mit lichelnder Nachsicht -
wenn iiberhaupt - gedenkt; oder das philosophische einer den Gedanken
der ,annihilatio rerum* explizit aufgreifenden'®? phinomenologischen
»epoché”, die das Subjekt an den Ort des Weltentspringens versetzen,
alle Realititsgeltung in ,,Sinngebung*,'®® alles Sein in transzendentale
,Konstitution*'* verwandeln und doch iiber jeden Verdacht erhaben sein
will, es stehe diese dem Sein deskriptiv verschworene Poiesis womdglich
in enger Beziechung zu der modernen Eruption des Machens und
Erfindens.'® Emeut scheint Kant die wahren systematischen und
historischen Inspirationen des transzendentalen Paradigmas weit
ungeschminkter zum Ausdruck zu bringen, wenn er die Galileischen
Fallrinnenexperimente als Vorbild jener Einsicht anfiihrt, der auch die
Revolution der metaphysischen Denkungsart sich verdankt: da8 ndmlich
»die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwurfe
hervorbringt*.'®® Jedenfalls kann man sich angesichts der Husserlschen
Rede von einer transzendentalen Subjektivitit, die ,,in ihrer verborgen-
inneren ‘Methodik’ Welt hat, ‘zustande gebracht’ hat*,'’’ des Eindrucks
nicht erwehren, als sei hier der dem Objektivismus zur Last gelegte
Irrtum, ,,fiir wahres Sein [zu] nehmen, was eine Methode ist*,'®® durch
die nicht minder fragwiirdige ,,subjektivistische* Option ersetzt worden,

161 Neben Descartes’ methodischem Zweifel kommt hier etwa die ,,ficta universi sublatio*

des Hobbes (OL I, 81) in Betracht.

162 vgl. die Uberschrift von § 49 der Ideen I (103): ,Das absolute BewuBtsein als
Residuum der Weltvernichtung.*

163 Ideen I, 120.

Zumindest fir die pridikative Sphire ist dieses ,Konstituieren* buchstiblich ein

»Erzeugen*: Ich kann mein Urteil ,,emstlich re-produzieren, es, dasselbe, in emneuter

und wirklicher Aktivitit erzeugen, [...] also urspriinglich konstituieren.* (FTL, 322)

Siehe etwa FTL, 258: ,Auch Gott ist fiir mich, was er ist, aus meiner eigenen

BewuBtseinsleistung [...] Auch hier wird wohl, wie hinsichtlich des Alterego,

BewuBtseinsleistung nicht besagen, daB ich diese hochste Transzendenz erfinde und

mache.“- Schon Boehm hat gefragt, ,,ob nicht die von Husserl geforderte und

angestrebte ‘Enthebung vom Boden der Lebenswelt’ lediglich in einem antizipierenden

Grenziibergang zur Aufhebung des Weltlebens und damit des Lebens schlechthin [...]

moglich ist und ob nicht mithin die iiberlieferte theoretische Philosophie und objektive

Wissenschaft [...] gerade ebensoviel an Enthebung vom Boden der Lebenswelt leistet,

als iiberhaupt zu Lebzeiten denkbar ist (1979, 23).

166 KrV,BXIIf.

167 Krisis, 180; die von Husserl gesetzten Anfiihrungszeichen markieren genau die
erlduterte Zweideutigkeit. - Vgl. femner ebd., 193, die Erwihnung ,,der konstitutiven
‘inneren’ Methode, in der alle objektiv-wissenschaftliche Methode Sinn und
Maoglichkeit erhalt.

16 Ebd., 52.

165

328

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das ,,wahre Sein“ fiir eine ,,Methode*“ zu nehmen! Husserl scheint mit
dieser Wendung den objektivistischen Siindenfall nicht wirklich kritisch
revidiert, sondern spiegelbildlich reproduziert zu haben. Wenn die
ontologistische Selbstdeutung der neuzeitlichen Wissenschaft sich
letztlich einer generativ und polemisch bedingten kosmologischen
Pritention verdankt; wenn ferner die kosmischen Strukturen ihrem
eigentlichen Sinne nach Ausdruck und Korrelat eines vormodernen
Lebens sind - dann hat der Objektivismus eine einfache, ihm selbst
freilich verborgene Formel: Er ist die Wissenschaft im Gewand des
vormodernen Lebens. Aber buchstabiert sich nicht der Transzenden-
talismus ebenso einfach - als ein Leben im Gewande der modernen
Wissenschaft?

Jedenfalls sprechen viele Indizien dafiir, da8 es Husserl mit seinen
mannigfachen Reduktionen nicht gelungen ist, eine Dimension zu
er6ffnen, in der die Dialektik von Kiinstlichkeit und Natiirlichkeit eine
nachkosmische Gestalt und Verstehbarkeit gewinnt, dafl er vielmehr den
neuzeitlichen Versuch, das Kiinstliche als natiirlich auszugeben, durch
die reduktive Verwandlung des Natiirlichen in eine transzendentale
Kiinstlichkeit schlicht gekontert und so das Schema einer undia-
lektischen ,,Gleichung* gerade nicht iberwunden, sondern nur im
Gegensinn durchlaufen hat. Angesichts solcher Arretierung erscheint es
philosophisch ratsam, das Leben weder in der totalen , AuBerlichkeit
eines vermeintlich natiirlichen An-sich erstarren noch auch in der totalen
LInnerlichkeit* eines vermeintlich antinatiirlichen BewuBtseins sich
verfliichtigen zu lassen, es vielmehr als ein Geschehen zu denken, in dem
Innen und AufBlen sich unablédssig durchkreuzen und relativieren und
gerade so an- und umeinander sich bilden.'”® An die Stelle einer
uniiberbietbaren Koinzidenz, wie sie als ein Vergehen des BewuBltseins
vor den Dingen oder als ein Vergehen der Dinge vor dem Bewufitsein,
némlich objektivistisch oder subjektivistisch konzipierbar ist, hitte dann
eine Sphire zu treten, in der jede Selbstvergewisserung der Innerlichkeit
einer irritierenden Mittlerschaft des AuBeren iiberantwortet und jede
AuBerlichkeit durch den Zwiespalt der Deutung gezeichnet bleibt. Das
von Husserl und modemer Wissenschaft gleichermaflen perhorreszierte
Spiel der ,Verschiebungen“ ist hier nicht ldnger Indiz einer
aufzuhebenden Verwirrung und Triibung, sondern der Nerv eines Lebens
diesseits letzter Identitdten und letzter Unterscheidungen. Weder die
Unmittelbarkeit idealer Deskription noch die prézise Selbstgeniigsamkeit
der idealen Messung wire danach das Paradigma menschlicher Selbst-

169 Merleau-Ponty hilt dafiir die Formel bereit: ,,[...] il n’y a pas identité, ni non-identité,
[...] il y a dedans et dehors tournant 1’un autour de ’autre* (1964, 317).

329

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Welterfahrung, sondern die metaphorische Ubertragung und
strukturelle Uberlagerung, wie sie vom ,schlichtesten” Wechselspiel
zwischen leiblichen Schemata und perzeptiv-praktischen Milieu-
strukturen bis zum elaboriertesten symbolischen Tausch sich vollzieht
und als Prozef8 gegenseitiger Abstimmung und Neubildung der Muster
keines in den Rang des absoluten Eichmafes aufriicken lafit. Dieses
,.metapherein* ist ,Kunst“, sofern es niemals ganz und gar zum
sklavischen Nachvollzug im voraus kodifizierter Moglichkeiten
herabsinkt. Jede Metapher - nicht blo die ,kithne* - bewahrt in ihrem
»Passen doch etwas Unpassendes, bleibt im Sinnvollziehen stets auch
Brechung und Verletzung iiberkommenen Sinns und hilt zwischen den
Mustern einen Abstand aufrecht, der im Ubertragungsgeschehen nicht
aufgehoben, sondern zugunsten eines Uberschusses an Bedeutung
produktiv gemacht wird. Aufgrund solcher Diskontinuitit haftet der
metaphorischen Bewegung unwiderruflich etwas Sprunghaftes an, sie
miflachtet gleichsam das kosmische ,,natura non facit saltus*, und ihre
UnbotmaBigkeit gegeniiber teleologischen Vorgaben liee sie im
Rahmen der Aristotelischen Physik zu einem Fall naturwidriger
,»Gewalt werden. Und doch bringt es die metaphorische Initiative in
ihrem ,,Eigensinn“ nie wirklich zu jener zentralisierten Kontrolle der
Sinnbildung, wie sie wissenschaftlich-technisch und transzendental-
philosophisch gleichermaflen erstrebt wird. Thre Produktivitit ist kein
Konstituieren, sondern ein , Instituieren“'” - die metaphorische Geste
bleibt angewiesen auf ein Feld faktischer Strukturen, das ,,schon da“ ist
und dem sie sich einschreiben kann, und sie empféngt ihren Sinn als ein
Ereignis, das ,,noch nicht da* ist und dessen Gelingen sie abwarten muf.
Derart verspitet und voreilig,'”" profitiert sie als erwiderte Erwiderung'”
von einem wilden und ,natirlichen* ,fieri“, dem kein noch so
angestrengtes ,,facere* sich substituieren kann - das ,,metapherein® ist
~Natur*!

In einem derart als metaphorisch begriffenen Leben sind Natur und
Kunst sich zwar unentbehrlich, aber nie endgiiltig zur Deckung zu
bringen; zwischen ihnen spielt eine Differenz, die dem Artifizialismus
der Moderne Angriffspunkte bietet, und eine Kohirenz, die ihm

1" Wir beziehen uns hier auf den spezifischen Sinn, den Merleau-Ponty dem Begriff der

~institution gegeben hat (1968, 59 ff.).

Nicht von ungefihr spiegeln sich in dieser Charakteristik die beiden Kardinalfehler,

denen die erste Regel der Cartesianischen Methode den Kampf ansagt: ,prévention*

und ,,précipitation (vgl. AT VI, 18).

"2 Eine dhnliche Konstellation hat Waldenfels (1987, 46 ff.; 1994, 320 ff) mit dem
Begriff der ,,responsiven Vernunft* zu fassen versucht.

171

330

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Widerstinde entgegensetzt.'”> Weder sehnt sich dieses Leben nach der
Modeme, noch ist es ihr manichdischer Widersacher - es erinnert an die
Grenzen seiner Modernisierbarkeit.

Literaturverzeichnis

Alberti, L. B. (De re aedif.): De re aedificatoria, hg. von G. Orlandi und P. Portoghesi,
Mailand 1966.

Aristoteles: Works, with an English translation (The Loeb Classical Library), Cambridge
(Mass.)/London 1926 fT.

- (MM): Magna moralia, hg. von G. C. Armstrong, in: XVIII, 1935.

- (Met.): Metaphysics, hg. von H. Tredennick, in: XVII u. XVIII, 1933/1935.

- (Eth. Nic.): The Nicomachean Ethics, hg. von H. Rackham, in: XIX, 21934.

- (Phys.): Physics, hg. von P. H. Wicksteed und F. M. Cornford, in: IV u. V, 1929/1934.

- (Pol.): Politics, hg. von H. Rackham, in: XXI, 21944.

- (An. post.): Posterior Analytics, hg. von H. Tredennick, in: II. 21966.

Augustinus, A. (De gen. ad litt.): De genesi ad litteram, in: J. P. Migne (Hg.), Patrologiae
cursus completus, Series Latina, XXXIV, Paris 1887, Sp. 219-486.

- (Ennarat. in Ps.): Ennarationes in Psalmos, in: J. P. Migne (Hg.), Patrologiae cursus
completus, Series Latina, XXXVI (Ps. I-LXXIX), Turnhout o. J.

Bachelard, G. (1983): La formation de I’esprit scientifique, Paris, 12. Aufl.

Bergson, H. (1984): Les deux sources de la morale et de la religion, Paris, 218. Aufl.

Blake, R. M. (1960): Theory of Hypothesis among Renaissance Astronomers, in: E. H.
Madden (Hg.), Theories of Scientific Method: The Renaissance through the Nineteenth
Century, Seattle, 22-49.

Blumenberg, H. (1980): Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit, in: Galileo Galilei:
Sidereus Nuncius ..., hg. von H. Blumenberg, Frankfurt a. M., 7-75.

- (1986): Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phianomenologie, in:
Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart, 7-54.

- (1981): Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a. M.

Bodin, J. (Coll. heptapl.): Colloquium heptaplomeres ..., hg. von L. Noack, Schwerin 1857
(Nachdruck Stuttgart-Bad Cannstatt 1966).

Bohler, D. (1981): Naturverstechen und Sinnverstehen. Traditionskritische Thesen zur
Entwicklung und zur konstruktivistisch-szientifischen Umdeutung des Topos vom
Buch der Natur, in: F. Rapp (Hg.), Naturverstiandnis und Naturbeherrschung, Miinchen,
70-95.

Boehm, R. (1979): Husserls drei Thesen iber die Lebenswelt, in: E. Stroker (Hg.),
Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls, Frankfurt a. M.,
23-31.

Bruno, G. (Opere): Le opere italiane, hg. von P. de Lagarde, 2 Bde., Gottingen 1888.

Burtt, E. A. (1932): The Metaphysical Foundations of Modern Physical Science, New
York, 2. Aufl.

Carnap, R. (1986): Einfiihrung in die Philosophie der Naturwissenschaft, Frankfurt a. M.

13 Die skizzierte Konzeption 148t also begreifen, wieso die Lebenswelt sich nicht damit

begniigt, der Wissenschaft im Sinne Husserlscher ,,Fundierung zu Diensten zu sein,
sondemn ihr vielmehr zugleich die von Bachelard (1983) beschriebenen ,,obstacles
épistémologiques* in den Weg legt.

331

20012026, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Cassirer, E. (1946): Galileo’s Platonism, in: M. A. Montagu (Hg.), Studies and Essays in
the History of Science and Learning offered in Homage to George Sarton, New York,
277-297.

- (1967): Mathematical mysticism and mathematical science, in: E. McMullin (Hg.),
Galileo. Man of Science, New York, 338-351.

- (1977): Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., Darmstadt, 7. Aufl.

- (1910): Substanzbegriff und Funktionsbegriff, Berlin.

- (1995): Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nachgelassene Manuskripte I),
Hamburg.

Claesges, U. (1972): Zweideutigkeiten in Husserls Lebenswelt-Begriff, in: ders./K. Held
(Hg.), Perspektiven transzendentalphanomenologischer Forschung, Den Haag.

Copernicus, N. (De revolutionibus): De revolutionibus orbium coelestium Liber primus, in:
Das neue Weltbild. Drei Texte, lat.-dt., hg. von H. G. Zekl, Hamburg 1990, 59-153.

Descartes, R. (AT): Oeuvres, hg. von C. Adam und P. Tannery, 14 Bde. u. Supplément,
Paris 1897-1913.

Diels, H./Kranz, W. (Hg.) (DK): Die Fragmente der Vorsokratiker, 3 Bde., Berlin '°1961
(zit. nach der Nummer der Fragmente).

Dijksterhuis, E. J. (1983): Die Mechanisierung des Weltbildes, Berlin, 2. Aufl.

Dilthey, W. (1914): Das natiirliche System der Geisteswissenschaften im 17. Jahrhundert,
in: Gesammelte Schriften I, Leipzig/Berlin, 90-245.

Duhem, P. (1981): La théorie physique, Paris, 3. Aufl.

- (1969): To Save the Phenomena, Chicago/London.

Eco, U. (1994): Die Suche nach der vollkommenen Sprache, Miinchen, 2. Aufl.

Feyerabend, P. (1986): Wider den Methodenzwang, Frankfurt a. M.

Ficino, M. (Theol. plat.): Théologie Platonicienne de I'immortalité¢ des ames, hg. von R.
Marcel, 3 Bde., Paris 1964/1964/1970.

Galilei, G. (EN): Le opere, hg. von A. Favaro (Edizione Nazionale), 20 Bde., Florenz
1890-1909.

Galluzzi, P. (1973): 11 ‘Platonismo’ del tardo Cinquecento e la filosofia di Galileo, in:
Ricerche sulla cultura dell’Italia moderna, Bari, 39-79.

Gehlen, A. (1986): Anthropologische und sozialpsychologische Untersuchungen, Reinbek.

GeBner, W. (1996a): Geld als symbolische Form. Simmel, Cassirer und die Objektivitit der
Kultur, in: ders. (Hg.), Simmel und Cassirer (Simmel Newsletter 6/1), Bielefeld, 1-30.

- (1996b): Tragodie oder Schauspiel? Cassirers Kritik an Simmels Kulturkritik, in: ders.
(Hg.), Simmel und Cassirer (Simmel Newsletter 6/1), Bielefeld, 57-72.

Gierke, O. von (1958): Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrechtlichen
Staatstheorien, Aalen, 5. Aufl.

Heidegger, M. (1978): Die Technik und die Kehre, Pfullingen, 4. Aufl.

Heinemann, F. (1929): Neue Wege der Philosophie. Geist/Leben/Existenz. Eine
Einfiihrung in die Philosophie der Gegenwart, Leipzig.

Hobbes, Th. (Elem.): The Elements of Law Natural and Politic, hg. von F. Tonnies,
London *1969.

- (EW): The English Works, hg. von W. Molesworth, 11 Bde., London 1839-1845
(Nachdruck Aalen 1962).

- (OL): Opera philosophica quae latine scripsit omnia, hg. von W. Molesworth, 5 Bde.,
London 1839-1845 (Nachdruck Aalen 1961).

Holbach, P. H. Th. d’ (1821): Systéme de la nature, 2 Bde., Paris (Nachdruck Hildesheim
1966).

Husserl, E. (CM): Cartesianische Meditationen (Husserliana I), Den Haag ?1973.

- (Ding): Ding und Raum (Husserliana XVI), Den Haag 1973.

- (EU): Erfahrung und Urteil, Hamburg *1976.

332

20012026, 14:44:39. -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- (Erste Phil. I): Erste Philosophie. Erster Teil: Kritische Ideengeschichte (Husserliana
VII), Den Haag 1956.

- (Erste Phil. II): Erste Philosophie. Zweiter Teil: Theorie der phidnomenologischen
Reduktion (Husserliana VIII), Den Haag 1959.

- (FTL): Formale unf transzendentale Logik (Husserliana XVII), Den Haag 1974.

- (Ideen I): Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phianomenologischen Philosophie.
Erstes Buch (Husserliana IIl, 1), Den Haag 1976.

- (Ideen II): Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philosophie.
Zweites Buch (Husserliana IV), Den Haag 1952.

- (Ideen 1I1I): Ideen zu einer reinen Phdanomenologie und phanomenologischen Philosophie.
Drittes Buch (Husserliana V), Den Haag 21971.

- (Krisis): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie (Husserliana V1), Den Haag 1976.

- (Strenge Wiss.): Philosophie als strenge Wissenschaft, Frankfurt a. M. 21971.

- (Arithmetik): Philosophie der Arithmetik (Husserliana XII), Den Haag 1970.

Kant, 1. (KrV): Kritik der reinen Vernunft, hg. von R. Schmidt, Hamburg *1971.

Kepler, J. (Opera): Opera omnia, hg. von C. Frisch, 8 Bde., Frankfurt a. M./Erlangen 1858-
1871.

KeBler, E. (1994): Naturverstindnisse im 15. und 16. Jahrhundert, in: L. Schéfer/E. Stroker
(Hg.), Naturauffassungen in Philosophie, Wissenschaft, Technik 11, Freiburg/Miinchen,
13-57.

Kierkegaard, S. (1955): Die Wiederholung ..., ibers. von E. Hirsch, Diisseldorf.

Klibansky, R./Panofsky, E./Saxl, F. (1990): Saturn und Melancholie, Frankfurt a. M.

Kéchy, K. (1997): Ganzheit und Wissenschaft, Wiirzburg.

Koyré, A. (1966): Etudes galiléennes, Paris, 2. Aufl.

- (1943): Galileo and Plato, in: Journal of the History of Ideas 4, 400-428.

Krafft, F. (1967): Die Anfange einer theoretischen Mechanik und die Wandlung ihrer
Stellung zur Wissenschaft von der Natur, in: W. Baron (Hg.), Beitriage zur Methodik
der Wissenschaftsgeschichte, Wiesbaden, 12-33.

Lakatos, I. (1974): Falsification and the Methodology of Scientific Research Programmes,
in: ders./A. Musgrave (Hg.), Criticism and the Growth of Knowledge, Cambridge, 3.
Aufl, 91-196.

Leibniz, G. W. (P): Die philosophischen Schriften, hg. von C. I. Gerhardt, 7 Bde., Berlin
1875-1890 (Nachdruck Hildesheim 1978).

LeRoy, E. (1901): Un positivisme nouveau, in: Revue de Métaphysique et de Morale 9,
138-153.

Merleau-Ponty, M. (1968): Résumés de cours. Collége de France 1952-1960, Paris.

- (1964): Le visible et I'invisible, hg. von C. Lefort, Paris.

Merton, R. K. (1968): Social Theory and Social Structure, New York/London, 3. Aufl.

Meyer, M. (1992): Leiblichkeit und Konvention, Freiburg/Miinchen.

MittelstraB, J. (1962): Die Rettung der Phinomene, Berlin.

- (1980): Art. ,Buch der Natur, in: ders. (Hg), Enzyklopddie Philosophie und
Wissenschafistheorie I, Mannheim/Wien/Ziirich, 355 f.

Nobis, H. M. (1971): Art. ,,Buch der Natur*, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Worterbuch
der Philosophie I, Darmstadt, Sp. 957-959.

Ockham, Wilhelm von (Quodl.): Quodlibeta septem (Opera theologica IX), hg. von J. C.
Wey, St. Bonaventure (N. Y.) 1980.

Otto, St. (Hg.) (1986): Renaissance und frithe Neuzeit (Geschichte der Philosophie in Text
und Darstellung III), Stuttgart.

Panofsky, E. (1989): Idea, Berlin, 6. Aufl.

Platon: Werke in acht Binden, griech.-dt., hg. von G. Eigler, Darmstadt 1970-1983.

- (Nomoi): Nomoi, in: VIII, 1977.

333

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- (Timaios): Timaios, in: VII, 1972, 1-210.

Poincaré, H. (1890): Electricité et Optique, Paris.

- (Oeuvres): Oeuvres, 11 Bde., Paris, 1916-1956.

- (SH): La Science et I’'Hypothese, Paris 1968 (1. Aufl. 1902).

Polanyi, K. (1995): The Great Transformation, Frankfurt a. M.

Pomponazzi, P. (1525): Tractatus acutissimi, utillimi et mere peripatetici, Bologna.

Pufendorf, S. (De jure): De jure naturae et gentium, hg. von F. Bohling, 2 Bde.
(Gesammelte Werke III u. IV), Berlin 1998.

Randall Jr., J. H. (1961): The School of Padua and the Emergence of Modemn Science,
Padua.

Ritter, H. (1997): Die Religion der Zukunft. Uber einen mifigliickten Versuch, das
Christentum pompds zu iberspringen, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom
29.03.1997 (Nr. 74).

Rothacker, E. (1979): Das ,,Buch der Natur, hg. von W. Perpeet, Bonn.

Rousseau, J.-J. (2. Discours): Discours sur 1’origine de 1’inégalité parmi les hommes, in:
Schriften zur Kulturkritik, hg. von K. Weigand, Hamburg *1998, 61-269.

Schifer, L. (1974): Erfahrung und Konvention, Stuttgart.

Schepers, H. (1971): Art. ,,A priori/a posteriori, I, in: J. Ritter (Hg.), Historisches
Worterbuch der Philosophie I, Darmstadt, Sp. 462-467.

Schumpeter, J. A. (1965): Geschichte der 6konomischen Analyse, 2 Teilbde., Géttingen.

Simmel, G. (1989): Philosophie des Geldes, Frankfurt a. M.

- (1912): Die Religion, Frankfurt a. M., 2. Aufl.

Simplikios (In phys.): In Aristotelis physicorum libros quatuor priores commentaria, hg.
von H. Diels, Berlin 1882.

Smith, A. (Wealth of Nat.): An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of
Nations, hg. von R. H. Campbell, A. S. Skinner, W. B. Todd (Glasgow Edition II), 2
Bde., Oxford 1976.

- (LJ): Lectures on Jurisprudence, hg. von R. L. Meek, D. D. Raphael, P. G. Stein
(Glasgow Edition V), Oxford 1978.

Sohn-Rethel, A. (1971): Warenform und Denkform, Frankfurt a. M.

Sommer, M. (1985): Husserl und der frithe Positivismus, Frankfurt a. M.

Strong, E. (1936): Procedures and Metaphysics, Berkeley.

Tannery, P. (1967): Galileo and the principles of dynamics, in: E. McMullin (Hg.), Galileo.
Man of Science, New York/London, 163-177.

Thomas von Aquin (De reg.): De regimine principum ad regem Cypri, in: Opuscula
philosophica, hg. von P. F. Raymundo und M. Spiazzi, Turin/Rom 1954 (Marietti),
253-358.

- (In lib. de Caelo): In Aristotelis libros de Caelo et mundo ... expositio, hg. von P. F.
Raymundo und M. Spiazzi, Turin/Rom 1952 (Marietti), 1-311.

- (In Eth.): In decem libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum expositio, hg. von P. F.
Raymundo und M. Spiazzi, Turin/Rom 1964 (Marietti).

Tonnies, F. (1979): Gemeinschaft und Gesellschaft, Darmstadt, 9. Aufl.

Tonelli, G. (1971): Art. ,,A priori/a posteriori, II*, in: J. Ritter (Hg.), Historisches
Worterbuch der Philosophie I, Darmstadt, Sp. 467-469.

Vaihinger, H. (1911): Die Philosophie des Als Ob, Berlin.

Waldenfels, B. (1985): Die Abgriindigkeit des Sinnes. Kritik an Husserls Idee der
Grundlegung, in: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a. M., 15-33.

- (1994): Antwortregister, Frankfurt a. M.

- (1987): Ordnung im Zwielicht, Frankfurt a. M.

Wallace, W. A. (1992): Galileo’s Logic of Discovery and Proof, Dordrecht.

Welter, R. (1986): Der Begriff der Lebenswelt, Miinchen.

334

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilkins, J. (1668): An Essay Towards a Real Character and a Philosophical Language,
London (Nachdruck Menston 1968).

Zom, W. (1967): Die Physiokratie und die Idee der individualistischen Gesellschaft, in: A.
Montaner (Hg.), Geschichte der Volkswirtschaftslehre, Koln/Berlin, 25-33.

335

20.01.2028, 14:44:39.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

