
70 Formen der Solidarität

tenliebe deutlicher. Diese Nächstenliebe ist nicht primär auf den Nächsten gerich-

tet und gründet sich auch nicht auf innerweltliche Bedingungen, ihr Fokus ist und

bleibt außerweltlich.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass eine praktisch orientierte Nächs-

tenliebe und eine Solidarität als allgemeine Geschwisterlichkeit nahezu identisch

sind. Im Hinblick auf die Differenzierungskriterien für den Begriff der Solidarität

nehme ich aus der Untersuchung der Nächstenliebemit, dass einmöglicher Zwang

zur Solidarität und die räumliche Verortung betrachtet werden sollten.

2.4 Freundschaft

Neben der Betrachtung der Sympathie und der Nächstenliebe sollte insbesondere

auch ein kurzer Ausblick auf die Freundschaft gegeben werden, da sowohl Freund-

schaft als auch Solidarität als Handlungsmotivator betrachtet werden können, die

auf das Wohlergehen anderer bzw. auf das Erreichen oder Umsetzen von gemein-

samen Zielen ausgerichtet sind. Exemplarisch lässt sich für eine Betrachtung der

Freundschaft Aristoteles83 heranziehen, weil Freundschaft hier eine doppelte Be-

deutung hat, nämlich als zwischenmenschliche und als (staats-)bürgerschaftliche

Freundschaft. Schon bei Aristoteles lässt sich also eine Ausprägung der Freund-

schaft finden, die in einer Gemeinschaft oder Gesellschaft zwischen unbekannten

Individuen auftritt.Diese Ausprägung der Freundschaft könnte auch als Solidarität

bezeichnetwerden.NebenAristoteles sollen aber auch Schwarzenbach und Tönnies

betrachtet werden: Schwarzenbach als eine gegenwärtige Autorin, die sich auf den

Freundschaftsbegriff vonAristoteles bezieht und–wie ich auch bei ihmzeigenwer-

de – eine Ausprägung der Freundschaft vertritt, die auch als Solidarität bezeichnet

werden könnte. Tönnies wird im Anschluss an Schwarzenbach kurz eingeführt, um

für denBegriff der Freundschaft auch einenAutor zu benennen,der sich zumindest

nicht explizit auf den aristotelischen Freundschaftsbegriff bezieht. Dennoch lässt

sich auch bei ihm eine Ausprägung der Freundschaft finden, die als Solidarität

verstanden werden kann.

Aristoteles betrachtet die Freundschaft als dasjenige, was die Polis-Gemein-

schaft zusammenhält. Dabei bezieht sich Freundschaft immer auf den zwischen-

menschlichen Bereich – eine Freundschaft zu Objekten, die keine Gegenliebe

erbringen können, wird von ihm ausgeschlossen.84 Aristoteles unterscheidet die

Freundschaft von der Sympathie, dadurch, dass man beim Wohlwollen dem An-

83 Aristoteles wurde wegen seiner systematischen Analyse der Freundschaft und deren Bedeu-

tung für nachfolgende Betrachtungen zur Freundschaft hier ausgewählt.

84 Aristoteles 2003, 1155aff.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014 - am 14.02.2026, 09:23:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 71

deren unerwidert Gutes wünscht, wohingegen Freundschaft durch gegenseitiges

Wohlwollen charakterisiert wird.85

Aristoteles unterscheidet drei Arten von Freundschaft: Die erste und höchste

Form der Freundschaft ist die vollkommene Freundschaft, welche nur unter Glei-

chen möglich ist. Diese Freundschaft wird nur wegen des Anderen selbst einge-

gangen.86 Davon unterscheidet er Freundschaften, die aus Lust oder zum Nutzen

eingegangenen werden. Jene haben oft nur kurzen Bestand, wohingegen vollkom-

mene Freundschaften durch Zeit und Vertrauen aufgebaut werden. Für den Auf-

bau und den Erhalt einer Freundschaft ist eine charakterliche Grundhaltung von-

nöten,87 die esmit sich bringt, dass innerhalb der Freundschaft das Erbringen einer

Leistungmehrgilt als dasAnnehmeneiner solchen.88DieseUnterscheidungderun-

terschiedlichen Formen der Freundschaft sind fürmich Anlass, sich bei demBegriff

der Solidarität mit den Gründen zur Solidarität auseinanderzusetzen (Differenzie-

rungskriterium der Handlunsgmotivatoren).

Auch für Epikur wird eine Freundschaft zwischen denMenschen freiwillig ein-

gegangen und um ihrer selbst willen von den Beteiligten gepflegt. Damit bezieht er

sichmehr auf das, was Aristoteles die reine oder vollkommene Freundschaft nennt,

als auf dessen andere Formen von Freundschaft.Dabei ist darauf hinzuweisen, dass

Epikur sympatheia als einen Affekt betrachtet, der Freundschaft ermöglicht, weil

durch sympatheiabereits Individuenbenannt sind,mitdeneneine freundschaftliche

Bindung aufgebaut werden kann.89 Ein Aspekt, der für die spätere Klassifizierung

der Verwendungsweisen des Begriffs der Solidarität zentral werden kann, ist,

dass die auf Nutzen ausgerichtete Freundschaft Gemeinschaften hervorbringen

kann. Gerade die Polis-Gemeinschaft ist für Aristoteles ein Beispiel für eine auf

Nutzen ausgerichtete Freundschaft. Zugleich setzt er aber eine Gemeinschaft jeder

Form von Freundschaft bereits voraus. Somit ermöglichen Ähnlichkeit und Über-

einstimmung Freundschaften, welche wiederum Gemeinschaften hervorbringen

können.90 Das scheinbarewechselseitige Sich-Beeinflussen vonGemeinsamkeiten,

Gemeinschaften und Freundschaften kann in meiner späteren Arbeit einen Ein-

fluss auf die Analyse der Frage haben, wie sich Solidarität und Gerechtigkeit in den

verschiedenenmöglichen Verwendungsweisen zueinander verhalten.

85 Aristoteles 2003, 1155b 13–24.

86 Aristoteles 1987, 1155a 20–b 8. Aristoteles führt weiter aus, dass letztlich nur treffliche Men-

schen eine vollkommene Freundschaft miteinander eingehen können und ein Mensch nur

eine bis wenige vollkommene Freundschaften aufrechterhalten kann. Die anderen Arten der

Freundschaft stehen den »Minderwertigen« offen. Aristoteles 1987, 1157a 17–b 2.

87 Aristoteles 2003, 1157b 23–1158a 9.

88 Aristoteles 2003, 1159a 18–b 5.

89 Richter 1996, S. 162.

90 Aristoteles 2003, 1159b 29–1160a 16.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014 - am 14.02.2026, 09:23:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 Formen der Solidarität

Für die Betrachtung der Solidarität und deren Abgrenzung zur Freundschaft ist

der Freundschaftsbegriff von Aristoteles sehr aufschlussreich, denn durch die von

Aristoteles eingeführte Scheidungdes Begriffs in drei Arten zeigt sich, dass Freund-

schaften und somit auch Handlungen aus Freundschaft unterschiedliche Voraus-

setzungen und Bedingungen haben. Insbesondere die Polis-Freundschaft, die ei-

nen gegenseitigen Nutzen generiert, scheint der Solidarität nahezukommen, weil

hier das gemeinsame Ideal im Vordergrund steht. Ein weiterer Aspekt resultiert

aus dieser Betrachtung der Freundschaft, der für eine Charakterisierung der ver-

schiedenen Verwendungsweisen des Solidaritäts-Begriffs relevant werden wird –

nämlich das zeitliche und räumliche Moment der unterschiedlichen Formen von

Freundschaft: Vollkommene Freundschaften können sich nur durch das Vertraut-

Werden im direkten Kontakt und Austausch aufbauen. Dies bedarf Zeit und räum-

licheNähe.Die anderen Arten der Freundschaft (die auf denNutzen ausgerichteten

Freundschaften) können hingegen auch von kürzerer Dauer sein undmüssen nicht

dieselbe Qualität des gegenseitigen Bezuges aufweisen; hier müssen also nicht die-

selben Ausgangsvoraussetzungen erfüllt sein. Diese Form der Freundschaft kann

auch über räumliche Grenzen hinweg aufrechterhaltenwerden, da der Kontakt hier

über gemeinsame Ziele aktiviert werden kann.

Für die Solidarität wird diese Differenzierung der Formen der Freundschaft

dann relevant, wenn analog dazu die politische von der instrumentellen Solida-

rität unterschieden wird. Ein kurzer Vorgriff sei an dieser Stelle erlaubt: In der

instrumentellen Solidarität wird die Beziehung zwischen Akteur:in und Institution

abgebildet. Die Institutionen stellen dabei das verbindende Element zwischen den

Akteur:innen dar, zwischen denen für solidarische Handlungen gar kein direkter

Kontakt und auch kein Wissen umeinander notwendig ist. Was in Aristoteles’

Zweckfreundschaften noch zwischen Personen stattfindet, wird im Rahmen der

Solidarität zur Erfüllung der Zwecke entpersonalisiert. Auf der anderen Seite

besteht in einigen Ausprägungen der politischen Solidarität ein direkter und ver-

trauter Kontakt zwischen den solidarischen Akteur:innen. Die unterschiedlichen

räumlichen und zeitlichen Ausprägungen der aristotelischen Formen der Freund-

schaft finden sich somit in abgewandelter Form auch bei der Differenzierung der

verschiedenen Formen der Solidarität wieder.91

91 Aristoteles’ differenzierte Formen der Freundschaft stellen für viele spätere Autoren die Aus-

gangsbasis für eine Auseinandersetzung mit dem Begriff der Freundschaft dar. So finden

sich in Ciceros Werk Laelius. Über die Freundschaft starke Anlehnungen an den aristotelischen

Freundschaftsbegriff. Vgl. Cicero 1970. Wahrhaftige Freundschaft kann nach Cicero nur zwi-

schen Gutenmöglich sein und auch nur zwischen wenigen Personen. Ähnlich wie Aristoteles

bezieht sich auch Cicero in seiner Abhandlung über die vollkommene Freundschaft auf die

Freundschaft zwischen Männern. Freundschaft stellt für Cicero den höchsten Bund dar, den

Menschen miteinander eingehen können, und übertrifft demnach auch familiäre Verbin-

dungen. Auch Montaigne bezieht sich in seinem Essai Von der Freundschaft nicht nur auf die

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014 - am 14.02.2026, 09:23:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 73

Der aristotelische Freundschaftsbegriff ist auch im gegenwärtigen Diskurs

noch aktuell. Beginnend mit diesem versucht Sibyl Schwarzenbach, einen mo-

dernen Begriff der politischen Freundschaft zu erarbeiten, der die Geschlechter

berücksichtigt. Sie bezieht sich dabei nicht auf die möglichen Ausgangspunkte

des Kümmerns/Sorgens oder der philia, sondern entwickelt einen Begriff der po-

litischen Freundschaft in Differenzierung zur männlich geprägten Brüderlichkeit.

Hierbei konzentriert sie sich auf die nutzenbasierte Freundschaft von Aristoteles.

»Whereas individual friendship entails personal liking, intimate knowledge and

close emotional ties, by contrast the civic form necessarily operates by way of the

intelligent and orderly construction of political institutions, rights and social prac-

tices« (Schwarzenbach 2005, S. 234). Ihr Anliegen ist es nicht, die vollkommene

Freundschaft zwischen Individuen zu beschreiben, sondern sie fokussiert sich auf

das Entstehen der öffentlichen bzw. politischen Freundschaft. Andere Autor:innen

fokussieren sich in ihren Ausarbeitungen auf eine andere Ebene der aristotelischen

Freundschaft: Smith beschreibt die Freundschaft in Referenz zur Familie und zur

Nachbarschaft. Die höchste Form der Freundschaft ist für ihn eine »nicht aus

einer gezwungenen Sympathie, die man aus Gründen der Bequemlichkeit und

der Anpassung angenommen und sich zur Gewohnheit gemacht hat, sondern aus

einer natürlichen Sympathie, aus einem unwillkürlichen Gefühl davon, dass die

Personen, an die wir uns anschließen, durchaus unserer Achtung und Billigung

wert sind, solche Freundschaften können nur unter tugendhaften Menschen be-

stehen« (Smith 2004, S. 381). Damit ist das Freundschaftsverständnis Smiths sehr

nahe an der vollkommenen Freundschaft von Aristoteles und unterscheidet sich

nicht nur von der Beschreibung Tönnies’, welcher sich nicht auf das tugendhafte,

sondern auf das Gemeinsame fokussiert, sondern auch von der politischen Freund-

schaft Schwarzenbachs. Die von dieser hervorgehobene Freundschaft zwischen

den Bürger:innen einer Gesellschaft oder Gemeinschaft ist für sie dabei qualitativ

hochwertiger als die Beziehung, die zwischen Akteur:innen entstehen, welche eine

Geschäftsbeziehung zueinander pflegen. Der Grund dafür ist, dass sie zentrale

reine Freundschaft, sondern auch auf andere (niedere) Formen der Freundschaft. Vgl. Mon-

taigne 2008. Zentrales Charakteristikumder Freundschaft ist für ihn eine gleichmäßige, aber

innige Regung zu dem anderen Individuum, welche sich nur über eine Dauer und durch re-

gelmäßige Erneuerungen aufrechterhalten lässt. Die reine oder vollkommene Freundschaft

richtet sich wie bei Aristoteles auch bei Montaigne auf den anderen an sich und die Freund-

schaft besteht um der Freundschaft willen und nicht aus anderen Gründen. Die Ausführun-

gen Ciceros und Montaignes zum Begriff der Freundschaft zeigen, dass die bereits von Aris-

toteles vorgenommene Differenzierung zwischen einer reinen und einer niederen Formen

der Freundschaft zentral für das Begriffsverständnis ist. Die reine Freundschaft kann dabei

jeweils eindeutig von der Solidarität differenziert werden, wohingegen bei den niederen For-

men eine Ausprägung aufgezeigt werden kann, die auch als Solidarität aufgefasst werden

könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014 - am 14.02.2026, 09:23:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 Formen der Solidarität

Übereinkünfte und Gemeinsamkeiten zwischen den Individuen annimmt.92 Diese

Beziehungen zwischen den Bürger:innen sind nach ihrer Auslegung an sich in-

trinsisch wertvoll und die Beziehung wird nicht nur durch Eigeninteresse oder

aus instrumentellen Gründen eingegangen – aber dennoch zählen sie zu den

nützlichen Freundschaften von Aristoteles. Sie anerkennt, dass Neid zwischen

den Akteur:innen und fehlendes Vertrauen die gesetzgebenden Institutionen dazu

anhält, Gerechtigkeit durch Gesetze zwangsmäßig herzustellen und damit die Ver-

bindung der Bürger:innen untereinander zu stärken.93 Dabei geht Schwarzenbach

davon aus,dass dieWahrnehmung vonGerechtigkeit bei den Individuen immer aus

derenPerspektive heraus erfolgt unddaher nicht neutral sein kann sowie zudemdie

nahestehenden Menschen dabei bevorzugt werden. Daher ist die Bürgerfreund-

schaft ein für sie wichtiger Bestandteil, um Gerechtigkeit in Gesellschaften zu

erlangen, da dies nicht den privaten Freundschaften überlassen werden kann.94

Das Problem der Eintracht beleuchtet auch Brunkhorst in seiner Betrachtung

der Polis-Freundschaft näher. Er geht dabei der Frage nach, durch was Gemein-

schaften zusammengehalten werden, wenn dies nicht familiäre Bande sind, denn

Letztere können durch Fehden und familiäres Eigeninteresse den Gesamtzu-

sammenhalt von Gemeinschaften auch schwächen.95 Der Zusammenhalt von

Gemeinschaften kann somit nicht durch familienähnliche generalisierte Struktu-

ren sichergestellt werden. Die Lösung, die Schwarzenbachmit Aristoteles auf diese

Frage anbietet, ist die »civic friendship«. Für mich ist interessant, dass Schwarzen-

bach den aristotelischen politischen Freundschaftsbegriff hier auch auf moderne

Gesellschaften überträgt. Denn wie oben bereits erläutert wurde, basiert die po-

litische Freundschaft in Gesellschaften nicht mehr auf der direkten, emotionalen

Beziehung, sondern:

Rather, such liking and doing works via public standards of behaviour, standards

which ultimately do rest on the goodwill and the friendly dispositions of its in-

dividual citizens. Thus, the ideal of my liking each citizen […] entail, first, that I

am informed (or try to be) about the nature of that city’s population, its citizens’

general standard of living, their history, and so forth. In addition, I am concerned

about their welfare […], and I am willing to help to whatever degree. (Schwarzen-

bach 1996, S. 109)

Die politische Freundschaft ist nach ihrer Interpretation keine exklusive Bruder-

schaft von ausgewählten Personen innerhalb einer Gesellschaft, sondern kann nach

92 Schwarzenbach 2005, S. 236.

93 Schwarzenbach 1996, S. 106f.

94 Schwarzenbach 1996, S. 107f.

95 Brunkhorst 2002, S. 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014 - am 14.02.2026, 09:23:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 75

ihrer Lesart als ein grundlegendes Wohlwollen zwischen den Individuen einer Ge-

sellschaft verstanden werden, das auf einer geteilten Geschichte o. ä. beruht und in

Handlungen füreinander resultiert.96 Diese Handlungen sollen insgesamt zu einer

gerechten Gesellschaft führen, die u.a. Verteilungsfragen und das Zusammenleben

umfasst.Diese politische Freundschaft verstehe ich als eine Ausprägung der instru-

mentellen Solidarität, wenn man die Aufgaben und Ausrichtung des Gesetzgebers

in der SchilderungSchwarzenbachs berücksichtigt.Grundlegenddafür ist, dass das

Wohlwollen, dass sich durch die Freundschaft ausdrückt, nicht privat und subjektiv

sein muss, sondern auch in einem öffentlichen Rahmen mit einander unbekann-

ten Teilnehmenden gegenseitigesWohlwollen und Füreinander-Einstehenmöglich

sind.Der Staat mit seinen Institutionen kann einen Beitrag zurWohlfahrt der Bür-

ger:innen leisten. Wie auch schon bei der Nächstenliebe zeigt sich eine große Be-

deutungder räumlichenDimension.Daher soll diese alsDifferenzierungskriterium

herangezogen werden.

Ein anderer Ansatz, der die öffentliche Freundschaft nicht auf die staatliche

Ebene, sondern auf eine lokalere (Gemeinschaft) bezieht, findet sich bei Tönnies.

Dieser Ansatz kann zu einem Verständnis von Solidarität und Freundschaft bei-

tragen, nach dem beide auf einer gleichen Grundlage beruhen: Ferdinand Tönnies

behandelt das Thema der Freundschaft im Kontext seiner Differenzierung von

Gemeinschaft und Gesellschaft in seinem gleichnamigen Werk nur sehr kurz, aber

mit einer Konnotation, die es erlaubt, die bei Aristoteles angesprochene Polis-

Freundschaft (Freundschaften in der politisch-öffentlichen Sphäre) neu zu in-

terpretieren. Tönnies unterscheidet drei Arten der Gemeinschaft: die des Blutes,

die des Ortes und die des Geistes. Die Gemeinschaft des Geistes stellt für ihn die

Freundschaft dar:97 »Freundschaft wird von Verwandtschaft und Nachbarschaft un-

abhängig als Bedingung und Wirkung einmütiger Arbeit und Denkungsart; daher

durch Gleichheit und Ähnlichkeit des Berufs oder der Kunst am ehesten gegeben.«

(Tönnies 1991, S. 13) Die Besonderheit der Freundschaft ist es, nicht auf den Bluts-

oder Nachbarschaftsbeziehungen aufbauen zu müssen; sie entsteht vielmehr als

ein geistiges Band und ist nach Tönnies auch innerhalb der Stadt zu finden, wo

Familie und Nachbarschaft einen geringeren Einfluss haben als auf dem Land.

Für das Entstehen dieses geistigen Bandes ist ein wiederkehrender Austausch der

Personen notwendig. Freundschaft findet sich nach Tönnies aber auch zwischen

Personen mit einer Gemeinsamkeit (in Stellung, Funktion etc.) oder solchen, die

auf ein gemeinsames Ziel hinarbeiten. »So bildet […] die geistige Freundschaft

96 Ihr Verständnis vom Staat geht dabei über ein enges hinaus und umfasst u.a. auch ethische

undmoralische Praktiken. Ein weiterer Aspekt, der für den Kontext meiner Arbeit nicht rele-

vant ist, dieWerke Schwarzenbachs aber prägt, ist die in dieser Argumentationslinie berück-

sichtigte Rolle der reproduktiven Arbeit von Frauen. Schwarzenbach 2005, S. 114.

97 Tönnies 1991, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014 - am 14.02.2026, 09:23:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Formen der Solidarität

eine Art von unsichtbarer Ortschaft, eine mystische Stadt und Versammlung, die

gleichsamdurch eine künstlerische Intuition, einen schöpferischenWillen lebendig

ist.« (Tönnies 1991, S. 13) Freundschaften entstehen durch eine freieWahl oder auch

durch einen Zufall, jedoch nicht in erster Linie durch Gewohnheit oder Instinkt.

Durch die freie Wahl und die Notwendigkeit des wiederholten Austausches sind

Freundschaften ebenso wie Blutsverwandtschaft und Nachbarschaft anfällig für

Störungen und Streit. In diesem Zusammenhang bezeichnet Tönnies diese Art

der Verbindung zwischen Menschen auch »rein geistige Brüderschaften« (Tönnies

1991, S. 14). Die Freiwilligkeit der Freundschaft soll, wie schon bei der Sympathie

angemerkt, ein Differenzierungskriterium für den Begriff der Solidarität werden.

Mit Tönnies lässt sich zeigen, dass Freundschaft und Solidarität auf dieselbe

Grundlage verweisen, nämlich auf Geteiltes, das die Akteur:innen zu freundschaft-

lichen oder solidarischen Handlungen anleitet. Nach der bisherigen Definition von

Solidarität entsteht auch diese durch Geteiltes, und durch das Geteilte entstehen

solidarische Handlungen. Auch die von Aristoteles angedeutete Polis-Freundschaft

könnte auf der Basis der geteiltenZugehörigkeit zumBürgertumundderVerpflich-

tung, demWohle der Polis zu dienen als eine Form der (in diesem Fall) politischen

Solidarität angesehenwerden. ImVordergrunddieser Freundschaften scheintnicht

das andere Individuumzu stehen, sondern das,wasman teilt. Sowerden nach Tön-

nies Freundschaften in der Ferne nicht in erster Linie aufgrund der Sympathie zur

Person, sondern durch die Verfolgung derselben Kunst oder desselben Berufs ein-

gegangen.

Insgesamt ergibt sich damit das Verständnis, dass verschiedene Grade oder

Formen von Freundschaft nebeneinander existieren, die sich jeweils auf unter-

schiedlich stark ausgeprägte Bindungen zwischenMenschen beziehen. Eine dieser

Formen von Freundschaft kommt dabei der Solidarität nahe, wie es von Schwar-

zenbach und Tönnies gezeigt wurde, die sich beide auf Aristoteles beziehen. Diese

Freundschaft besteht, wie bei der Solidarität vorausgesetzt, in der Existenz von

Geteiltem (Werte, Gruppen, Ziele etc.). Andere Autor:innen wie Smith fokussieren

sich eher auf diejenigen Freundschaften, die direkt persönlich zwischen den Men-

schen stattfinden. Insbesondere die reinen Formen der Freundschaft beziehen sich

auf die Achtung oder Tugendhaftigkeit des Anderen – Zentrum oder Beweggrund

für die Freundschaft ist dabei der Andere an sich und nicht etwas Äußeres.

Für den Kontext meiner Arbeit ist relevant, dass es neben privaten, rein zwi-

schenmenschlichen Freundschaften zwischen einander direkt bekannten und ver-

trauten Personen eine weitere Art der Freundschaft gibt, die auch zwischen ein-

ander nicht bekannten, aber dennoch durch etwas Geteiltes miteinander verbun-

denen Personen besteht, wobei das Geteilte ausreicht, um einander grundlegend

wohlwollend gesinnt zu sein.98 Diese zuletzt beschriebene Form der Freundschaft

98 Hartmann 2011, S. 436.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014 - am 14.02.2026, 09:23:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Die Eigentümlichkeiten der Solidarität 77

stellt für mich eine Ausprägung der Freundschaft dar, die auch unter dem Begriff

der Solidarität hätte gefasst werden können. Dies sehe ich darin begründet, dass

diese Freundschaft, wie die bisherige Arbeitsdefinition von Solidarität, auf etwas

Gemeinsamem aufbaut und sich die Beteiligten nicht zwangsläufig kennen müs-

sen,aberdocheingemeinsamesZiel erreichenwollen,das sie alleinenicht erreichen

können (die gemeinsameWohlfahrt).

So how does a civic friendship differ from reigning notions of solidarity? I have

been asked this question over and again – particularly in Europe where the notion

of solidarity has gained great currency and is closely tied to the development of

the European Union welfare standards. My answer here must be: when analysed

carefully enough – and once a new normative notion of solidarity is constructed –

perhaps the difference is not that great; the notion of solidarity and that of civic

friendship begin to converge or at least overlap. (Schwarzenbach 2015, S. 13)

Dabei ist hier relevant zu differenzieren, zu welcher Form der Solidarität die politi-

sche Freundschaft eine Verbindung aufweist. Nach Schwarzenbachs Verständnis –

unddiesemmöchte ichmich anschließen– ist es die instrumentelle Solidarität,wie

sie im Wohlfahrtsstaat zur Anwendung kommt. Der Grund dafür liegt darin, dass

diese Form der Solidarität die gemeinsame und geteilte Sicherstellung der grund-

legenden Bedürfnisse in den Mittelpunkt stellt und nicht – wie die politische So-

lidarität – den Kampf gegen Ungerechtigkeit verfolgt oder auf der Grundlage von

negativen Erfahrungen etabliert wird. Für die Differenzierungskriterien ergibt sich

aus diesemUnterkapitel, dass die räumlichenUnterschiede, dieHandlungsmotiva-

toren und die Freiwilligkeit betrachtet werden sollten.

2.5 Vertrauen

Im Folgenden soll anhand von Martin Hartmann und Niklas Luhmann eine Kern-

bedeutung des Begriffs des Vertrauens herausgearbeitet werden,weil dieser Begriff

einen Ausgangspunkt für die zwischenmenschliche Kooperation beschreibt. Auch

der Solidaritätwird ein solcher Effekt zugeschrieben,wenn sich Individuen z.B. zu-

gunsten eines gemeinsamen Ziels zusammenschließen.99 Die Auswahl ist deshalb

auf diese beiden Autoren gefallen, weil sie unterschiedliche Fragestellungen bear-

beiten und den Begriff des Vertrauens aus unterschiedlichen Perspektiven beleuch-

ten: Luhmann argumentiert, dass das Vertrauen ein Mechanismus sei, um soziale

99 Hiermit soll nicht ausgesagt werden, dass entweder Vertrauen oder Solidarität Kooperatio-

nen ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014 - am 14.02.2026, 09:23:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

