Das postnationale Syndrom

HELMUT DUBIEL

Ob es sich um politische Massenmorde in Ost-Timor handelt, Krieg und
Biirgerkrieg im ehemaligen Jugoslawien, das Abholzen des Regenwaldes,
um die Ausbreitung von Aids in Afrika, Hungersnote in der Sahelzone,
internationaler Organhandel, Schadstoffemissionen, Drogenhandel, Biopi-
raterie etc. — immer wieder zeigt sich, dass es keinen globalen Konsens
tiber Legitimitit und Dringlichkeit und Form nétiger Interventionen gibt.
Es ist diese gegenldufige Entwicklung von zunehmender Problemkomple-
xitdt und knappem Konsens, die heute in allen Weltkulturen das Interesse
an einer globalen Ethik speist. Nicht also der »push« neuer grofler philoso-
phischer Ideen steckt hinter diesem Interesse an Fragen globaler Gerech-
tigkeit, sondern der >pull< realer Problemlagen. Allein der Umstand, dass
sich Fragen globaler Gerechtigkeit heute unabhéngig von den Chancen
aufdrangen, auf sie eine Antwort zu finden, verdammt die Theoretiker
heute zur Bescheidenheit (vgl. O’Neill 1991). Die fast mit dem Gestus von
Religionsstiftern betriebene Suche nach abstrakten Konsensformeln fiir ge-
rechte Losungen von globalen Ubeln wird zurzeit mit groBer Intensitit von
Philosophen und Theologen betrieben. Zumeist scheitern Versuche, der
Not der Welt mit Werten und Rechten beizukommen, die sich ein einsa-
mer Gelehrter am Schreibtisch ausgedacht hat.

Sozialwissenschaftler hingegen sind in Gefahr, die Legitimitit des De-
siderates zu verkennen, das sich in solchen politischen wie theoretischen
Suchbewegungen nach globaler Gerechtigkeit artikuliert. Der Grund fiir
diese Skepsis von Seiten der Sozialwissenschaftler ist leicht erklért. Thr
zentrales Thema des letzten Jahrzehnts war die Verknappung von Kon-
sens, die Differenzierung, Pluralisierung von Lebenslagen und Wertorien-
tierungen, die Schwindsucht vorpolitischer Bestdnde — und zwar schon auf
der Ebene von Nationalstaaten. Wie konnte auf transnationaler, gar globa-
ler Ebene gelingen, was schon auf der nationalstaatlichen Ebene mehr und

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390 | HELMUT DUBIEL

mehr misslingt, ndmlich zu einem Konsens iiber die angemessene Form
gesellschaftlicher Selbsteinwirkung zu kommen (vgl. Smelser/Alexander
1999, Benhabib 1996)?

Die moralische Empfindlichkeit gegeniiber Volkermord, politischen
Massentstungen, Massenvergewaltigungen und Folter hat im letzten Jahr-
zehnt weltweit stark zugenommen. Diese Aufmerksamkeit flir massive
Menschenrechtsverletzungen, die irgendwelchen Fremden auf der Welt
widerfahren, ist gewiss eine Folge der leichteren Zugéinglichkeit von In-
formationen, die durch neue Kommunikationstechnologien méglich wur-
den. Ein weiterer Grund besteht in der wachsenden Anzahl von Menschen,
deren politische Freiheit und behagliche Lebensumstinde es erlauben,
Aufmerksamkeit und Mitleid fiir ferne Andere zu empfinden. Ein dritter
Grund mag sein, dass diese hohere Empfindlichkeit eine historisch infor-
mierte moralische Reaktion auf die einzigartigen Grausamkeiten des 20.
Jahrhunderts ist (vgl. Rorty 1998).

Das ist keine bloBe Sentimentalitit, sondern Reflex des Bewusstseins,
einer »Weltrisikogemeinschaft« anzugehéiren.1 In einer »Weltrisikoge-
meinschaft« vergemeinschaften sich Menschen, die nichts miteinander
gemein haben als das Bewusstsein ihrer Fragilitit und das Wissen um spe-
zifische Gefédhrdungen. Das weltweite Entsetzen iiber die V6lkermorde in
den Lagern und die Erfindung der Bombe, die es erlaubt, alles Leben auf
der Erde auszuldschen, waren die beiden Ereignisse des 20. Jahrhunderts,
die das Konzept der »Risikogemeinschaft« nahe legten. Zu diesem Begriff
passt auch die empirische Beobachtung, dass die Prioritdtenliste globalen
Regierens (>global governance«) bestimmt wird von der Hierarchie der Ge-
fihrlichkeitsgrade »globaler Ubel«.” Der héufige Bezug auf den Holocaust
in solchen Definitionsversuchen globaler Ubel offenbart eine Logik, die
durch das folgende Motto umschrieben werden konnte: »when everything
is bad, it must be good to know the worst«. Von Menschen zu verantwor-
tende Ubel sind >global¢ oder >transnational< sowohl in einem (negativ)
therapeutischen als auch in einem diagnostischen Sinn. Therapeutisch des-
halb, weil die Handlungsméglichkeiten des Nationalstaates, auf globale
Ubel einzuwirken, per definitionem beschrinkt sind. Und diagnostisch in-
sofern, weil ein ethnozentrischer Nationalismus hdufig Ursache und Be-
ginn globaler Ubel ist.

Das erklért unser spezifisches Interesse an einer postnationalen politi-
schen Kultur. Denn ihre Symptome kénnen gedeutet werden als Vorstufen
einer transnationalen kollektiven Identitit sowie einer transnationalen
Ethik.

1 Den Begrift der »Weltrisikogemeinschaft« in diesem Sinne hat Ulrich Beck
(1997) eingefiihrt. Vgl. dazu auch Beck (1998, 2007).

2 Den Begriff der »global bads« benutzt Anthony Giddens (1994) in >Beyond
Left and Right«<.

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 391

Der folgende Beitrag enthélt lediglich eine summarische Auflistung
postnationaler Symptome. Fiir eine empirisch differenzierte und theore-
tisch pointierte Phanomenologie des postnationalen Syndroms war hier
noch nicht der Raum. Wir interpretieren die Abbauprodukte einer nationa-
len und nationalistischen Kultur also als Vorstufen eines globalen kollekti-
ven Bewusstseins. »Global« heifit hier nicht »iiberall<. >Global« ist in der
Tat der Geltungsanspruch dieser neuartigen politischen Kultur. Die Geog-
raphie seiner empirischen Geltung ist indes allenfalls deckungsgleich mit
Teilen von EU-Europa. In Deutschland sind seine Merkmale am deutlich-
sten ausgepragt. Die USA sind dieses Mal nicht Vorreiter einer globalen
kulturellen Entwicklung, vielleicht sind sie gar Nachziigler. Seine politi-
schen und intellektuellen Eliten und ein betrdchtlicher Teil seines Wahl-
volkes sind aber im Blick auf die zu nennenden Phianomene tief polarisiert.

Nach traditionellem Verstandnis besteht die Souverénitit eines Staates
in der hoheitlichen Verfiigung tiber sein Territorium, also dem Monopol
auf polizeiliche Gewalt nach innen sowie der Fahigkeit, seine Grenze ge-
gen dullere Feinde zu verteidigen, einem effektiven Management seiner
Wirtschaft und dem Maf} der Folgebereitschaft seiner Biirger. Zu Beginn
des 21. Jahrhunderts haben alle diese vier Merkmale an Gewicht verloren
(vgl. Strange 1996). In der Ara des globalen Kapitalismus bemisst sich die
Souverénitidt und Handlungsféhigkeit eines Staates an dem Ort, den er in
der weltwirtschaftlichen Hierarchie einnimmt. Zu dem radikal verdnderten
Staatsverstindnis passen keine triumphalistischen Rituale mehr.

Die Vermutung, die ich hier verfolge ist kurzum die, dass sich in den
angedeuteten Symptomen einer postnationalen Kultur, im Strukturwandel
der Kriegsfithrung, in der Re-Moralisierung der zwischenstaatlichen Be-
ziehungen, den Entschuldigungsritualen fiihrender Politiker, in den welt-
weit zu beobachtenden >Historiker<«-Streiten, in der schon weit entwickel-
ten internationalen Strafgerichtsbarkeit fiir Verbrechen gegen die Men-
schlichkeit, in den in vielen Staaten eingerichteten Instanzen einer morali-
schen Integration in Gestalt der »Wahrheitskommissionen< und in der all-
méhlichen Abkehr von einer triumphalistischen Selbstdarstellung von Na-
tion und vor allem in der nachhaltigen Erinnerung des Holocaust sich die
Frithform einer globalen Ethik abzeichnen.

Strukturwandel des Militars und
der Kriegsfiihrung

Kaum ein Biirger westlicher Gesellschaften wire heute noch selbstver-
stdndlich bereit, sein Leben oder das seiner Kinder fiir »seinen< Staat zu
opfern.3 Dagegen ist es nicht einmal hundert Jahre her, dass in Europa po-

3 Vgl hierzu allgemein Munkler (2002).

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392 | HELMUT DUBIEL

litisches Martyrertum jedem kdmpfenden Soldaten abgefordert wurde.
Diese vom Staat erwartete Opferbereitschaft ist in der deutschen Militér-
geschichte eng mit dem Namen >Langemarck« verbunden. Am 10. No-
vember 1914 sind bei der Schlacht von Langemarck in Belgien Tausende
von militdrisch kaum ausgebildeten deutschen Gymnasiasten und jungen
Studenten, laut Heeresbericht »das Deutschlandlied auf den Lippen«, auf-
recht (!) den britischen Maschinengewehren entgegen gegangen.

Die durch die moderne Waffentechnik bewirkte physische Trennung
der Kdmpfenden voneinander sowie die mentale Trennung des professio-
nalisierten Soldaten von der >Sachex, fiir die er kimpft, hat dem Ethos des
Kriegers, der sich fiir sein Volk opfert, die Grundlage entzogen. Die Sol-
daten, die heute im Rahmen transnationaler Kontingente im Kosovo oder
in Bosnien ihr Handwerk verrichten, trennen Welten von der Generation
ihrer UrgroBviter. Die Nabelschnur der Handys, die sie mit ihren Néchsten
verbindet, ist ein sinnfilliger Ausdruck fiir die Ubertragung unbedingter
Loyalitétsgefiihle von der »Nation< auf die Personen, die ihnen wirklich
nahe stehen. Dieser kulturelle Wandel ist nicht auf Deutschland be-
schriankt. Der patriotische ménnliche Biirger, der sich fiir seine Nation
opfert und in diesem Opfer auch eine quasi religiose Sinnerfiillung findet,
ist zumindest in den westeuropdischen Gesellschaften nicht einmal mehr
als ideologisches Phantom anzutreffen.

Die gesellschaftliche Institution, die diesen fundamentalen kulturellen
Wandel naturgemiBl am schirfsten registriert, ist das Militdr. Die Militdrs
haben lidngst erkannt, dass der Schwund der Bereitschaft, fiir den eigenen
Staat zu sterben, nicht einfach eine Folge des geopolitischen Umstands ist,
dass militdrische Interventionen in ihr staatliches Territorium empirisch
unwahrscheinlich geworden sind. Viele organisatorische Verdnderungen in
der westlichen Militarpolitik wéren auch im Zusammenhang dieser kultu-
rellen Entwicklung zu interpretieren. Die Abschaffung der allgemeinen
Wehrpflicht durch eine Berufsarmee steht auf der Tagesordnung fast aller
modernen Gesellschaften. Der Charakter dieser neuen militdrischen For-
mationen ist nicht mehr die einer yWehrmacht¢, welche die eigenen Lan-
desgrenzen verteidigt. Sie werden vielmehr zu einer eher kleinen, multina-
tionalen mobilen Interventionsstreitmacht, die auflerhalb der eigenen Lan-
desgrenzen transnationale strategische und manchmal auch menschenrech-
tliche Ziele verfolgen. Dieser strategischen Neuorientierung des Militdrs
entspricht die Ersetzung der patriotischen Motivation durch ein Ethos der
Professionalitit. Der in den 70er Jahre gidngige Werbeslogan der Bundes-
wehr, »Wir produzieren Sicherheit«, nahm diese Entwicklung schon vor-
weg. So als ob selbst das Militdr dem Sog des neoliberalen Geistes nicht
widerstehen konnte, wird die organisierte Kriegsbereitschaft im Frieden
6konomischer Logik angeglichen.

Die postnationale Transformation der Kriegsfithrung lédsst sich unter
anderem ablesen an der Bedeutungsverinderung des Wortes »Opferx.

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 393

Wenn es ndmlich im Ernstfall wirklich »Opfer zu beklagen gibt« — wie
man heute sagt —, sind das nicht mehr Opfer im Sinne einer weltlichen
Theodizee, nicht mehr »sacrifices< zur hoheren Ehre der Nation, sondern
»victimse, d.h. vereinzelten Unfillen gleichende, existentiell sinnlose Tode
— freigegeben flir eine private unpolitische Trauer, fiir den Sachbearbeiter
der Versicherung und Gegenstand geheimer Militérstatistiken.

In diesen postnationalen Zeiten scheitern auch alle Versuche, die He-
ranwachsenden durch Einflussnahme auf die Erziechung in Elternhaus,
Schule, Kirche und Militdr auf eine nationale )zivile Religion(4 ZU Ver-
pflichten, d.h. auf einen Fundus von Werten, die in keinem Fall zur Dispo-
sition und Diskussion gestellt werden diirfen. Rousseau, der diesen Begriff
bekanntlich im »Contrat Social< (1977) einfiihrte, bezog sich damit auf
Werte von solcher Verpflichtungskraft, die eine Person im Ernstfall dazu
veranlassen konnten, ihr eigenes Leben fiir ihre politische Gemeinschaft
aufs Spiel zu setzen. In den multiethnischen und hoch pluralistischen Met-
ropolen westlicher Gesellschaften ist das Bild einer homogenen, verpflich-
tungsfihigen >Leitkultur¢, die von einem Kranz von Subkulturen einge-
rahmt wird, langst der Vorstellung eines Netzwerkes von Minderheiten
gewichen, in der es keine klaren Mehrheiten mehr gibt. In dieser Stufe po-
litisch-kultureller Entwicklung besteht das kleinste gemeinsame Vielfache
einer Gesellschaft nicht mehr in einem Kapital nationaler Werte, denen ei-
ne vorpolitische Verpflichtungskraft im Sinne einer »zivilen Religion« zu-
kédme (vgl. Dubiel 1994).

Re-Moralisierung der zwischenstaatlichen Beziehungen

In dieses Szenario einer postnationalen Kultur fiigen sich schlielich auch
die uniibersehbaren Zeichen einer Moralisierung der zwischenstaatlichen
Bezichungen (vgl. Barkan 2000). Dieser Politikbereich ist seit der Formie-
rung moderner Nationalstaaten die klassische Doméne der »>Realpolitik«.
Der deutsche Begriff »Realpolitik< hat inzwischen in mehrere européische
Sprachen Eingang gefunden. Er steht fiir eine — in historischen Figuren
wie Talleyrand, Bismarck oder Kissinger — verkorperte Politik, die rein an
moralisch neutralisierten strategischen Interessen einzelner Nationalstaaten
ausgerichtet ist. Das Prifix >real< reflektiert das Bild eines zwischenstaatli-
chen Naturzustandes, in dem moralische Gesichtspunkte entweder als
Schwiche oder als ideologische Maskierung von strategischen Interessen
wahrgenommen werden.

Durch die sich rasch nach Kriegsende herausbildende Konfrontation
der Blocke sind diese Anfiange einer moralisierten Politik wieder fiir vier-
zig Jahre verschiittet worden. Die Politik der ideologischen Rivalitit, der
wechselseitigen Einddmmung der Machtsphédren und des Gleichgewichts

4 Rousseau (1977) fiihrt diesen Begriff bekanntlich im »Contrat Social« ein.

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

394 | HELMUT DUBIEL

des Schreckens war dann wieder eine extreme Form einer rein strategi-
schen, moralisch indifferenten »Realpolitik<. Nach dem Ende der Welt von
Jalta, d.h. in den 90er Jahren, sollte sich dies radikal d4ndern. Als die stabi-
lisierende Spannung zwischen den beiden Superméchten entfiel, gab es in
vielen Staaten des ehemaligen Ostblocks, in Stidafrika und Siidamerika
demokratische Revolutionen. Ein wichtiges Medium der demokratischen
Konsolidierung dieser Staaten war dann die 6ffentliche Dokumentation
und Diskussion der Verbrechen und Menschenrechtsverletzungen des je-
weiligen >ancien regime<. Die vielen Varianten von »Wahrheitskommis-
sionen< in Siidafrika bis Argentinien sollten das moralische Fundament ei-
ner neuen legitimen Ordnung bilden.” Zugleich fiihrte der Zusammenbruch
der Nachkriegsordnung in Afrika und in den Randgebieten des ehemaligen
sowjetischen Imperiums sowie in Jugoslawien auch zur Implosion der je-
weiligen staatlichen Ordnung. Die dabei veriibten Massaker, Massenver-
treibungen und Massenvergewaltigungen wurden zum Ausloser einer Serie
von militdrischen Interventionen von Seiten der NATO, die von ihren poli-
tischen Initiatoren ausdriicklich moralisch, d.h. unter Verweis auf die
Menschenrechte, gerechtfertigt wurden. Diese Rechtfertigung wurde von
Gegnern der Intervention zwar scharf kritisiert. Aber nur noch Ideologen
beriefen sich auf jene sakrosankte >Souverdnitdt¢, die ihrem jeweiligen
Regime die Freiheit einrdumt, ihr Volk zu massakrieren. Die intelligente-
ren Kritiker argumentierten ihrerseits moralisch, in dem sie den Politikern
und Militdrs Heuchelei vorwarfen. SchlieBlich habe es in der jiingeren
Vergangenheit dhnliche und vielleicht schlimmere Menschenrechtsverlet-
zungen gegeben, bei denen die NATO nicht eingriff. Wer so argumentier-
te, bestritt nicht, dass es Situationen geben kann, in denen es prinzipiell
moralisch geboten sein kann, einem sich abzeichnenden politischen Mas-
senmord militdrisch Einhalt zu gebieten. Der Vorwurf war also im Kern
der, dass man es in Ruanda unterlassen hatte zu intervenieren, nicht der,
dass es im Kosovo geschehen war. Damit war ein Diskurs etabliert, in dem
sich sowohl Befiirworter wie Kritiker moralischer Argumente bedienen.

Politische Entschuldigungen

Im Herbst des Jahres 2007 entschuldigten sich die Regierungen von Ser-
bien, Montenegro und Kroatien fiir die Grausamkeiten, die Angehorige ih-
rer Nation den Angehdrigen des jeweiligen Kriegsgegners zugefligt haben.
Besonderes Aufsehen erregte die einseitige Entschuldigung des serbischen
Staates gegeniiber Bosnien, sowie dessen ausdriickliche Verantwortungs-
tibernahme fiir den Massenmord in Srebrenica. Gewiss kommt aus der
Perspektive der Opfer und ihrer Angehdrigen jede Entschuldigung zu spét.

5 Literatur tiber Wahrheitskommissionen weltweit findet sich auf folgender
Website: www-trial-ch.org.de.

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 395

Gleichwohl muss man dem Schritt besonders der serbischen Regierung
Respekt zollen. Vor weniger als 15 Jahren, bei der Schlacht in Vukovar,
gab es zwischen Serben und Kroaten eine stillschweigende Ubereinkunft,
die in ihrem perversen Zynismus die Messlatte abgibt, an der die gegen-
wirtige Geste der Entschuldigung zu messen ist. Die Ubereinkunft bestand
darin, die eigenen gefallenen Soldaten ohne Erkennungszeichen und Uni-
form zu begraben. So rdumten sich die ansonsten nur in ihrem Hass ver-
bundenen Kriegsgegner wechselseitig die Chance ein, bei spateren Histo-
riker-Kommissionen der EU, der OSZE etc. als diejenigen dazustehen, die
mehr Opfer zu beklagen hatten.’

Die Geste der Serben war nur das vorldufig letzte Glied einer Kette
von Entschuldigungen durch politische Fiihrungsfiguren. Der ehemalige
nordamerikanische Prasident Clinton hatte sich im Jahre 1995 bei einem
Staatsbesuch in Afrika zur Schuld seines Staates an der Sklaverei und des
Rassismus bekannt. Die australische Regierung entschuldigte sich fiir den
Massenmord an den Aborigines. Die holldndische Regierung fiir die kolo-
niale Auspliinderung Indonesiens. Der franzgsische Staatspriasident und
seine norwegische Kollegin entschuldigten sich fiir die Kollaboration ihrer
Lander mit dem Nazi-Regime. Seinen vorldufigen Hohepunkt fand diese
Serie in der Entschuldigung des Papstes fiir die Untaten, die die katholi-
sche Kirche in ihrer langen Geschichte begangen hatte. Jetzt erregt die
lange verzogerte Entschuldigung Serbiens weltweites Aufsehen. Eine Ent-
schuldigung wird von Seiten der EU auch von der Tiirkei fiir die Verbre-
chen an der armenischen Minderheit gefordert.

Auf den ersten Blick fillt es schwer, in 6ffentlichen Entschuldigungen
etwas Besonderes zu erkennen (Tavuchis 1993). Jeder Mensch kann sich
als Experte fiir Entschuldigungen fithlen. Schon jeder hat einmal die Er-
fahrung gemacht, dass er oder sie die Gefiihle einer anderen Person ver-
letzt hat. Wenn es eine wirklich schwere Krinkung war, wird es nicht ge-
niigen, nur ein beildufiges »Sorry« zu murmeln. Wer sich auf die Logik
privater Entschuldigungen einlédsst, wird zunéchst mit der Einsicht belohnt,
dass Entschuldigungen komplexe und konsequenzreiche Handlungen sind.
Sie konnen zwar die Tat nicht ungeschehen machen, aber es steht in ihrer
Macht, einen Teil der Folgen zu mildern. Authentische Entschuldigungen
konnen den Schmerz des Opfers lindern. Sie konnen den Téter mit sich
selbst ausséhnen und die moralische Ordnung reparieren. Aber solche ers-
taunlichen Leistungen konnen sie nur dann erbringen, wenn die schuldige
Person sich strikt billiger Entschuldigungen tiber seine oder ihre Motive
enthilt und ohne weiteren Kommentar zu seiner Tat bekennt: »Ich war es,
der Dir dies angetan hat. Mea culpa'«

6  Diesen Hinweis verdanke ich dem seinerzeitigen Sprecher des Helsinki Ko-
mitees in Zagreb Zarko Puhovsky.

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396 | HELMUT DUBIEL

Potentiell gelingende Entschuldigungen werden unmittelbar vom Téter
an das Opfer adressiert. Sie miissen kurz nach der Tat und tatbezogen er-
folgen. Sie machen zwar die Tat nicht ungeschehen, aber mildern ihre Fol-
gen und leisten einen Beitrag zur Pflege des moralischen Kapitals einer
Gemeinschaft.

Die Ubertragung dieser Entschuldigungspraxis aufs Offentliche und
Politische wird bei vielen Menschen Unbehagen auslésen. Zu nahe liegt
der Verdacht der Heuchelei. Aber der Soziologe und Zeithistoriker, der
dhnlich denkt, wiirde sich einer interessanten Quelle begeben. Offentliche
oder politische Entschuldigungen werden nicht von Privatpersonen ge-
macht, sondern von politischen Reprisentanten. Weil Schuld ein persona-
les, mit der Freiheit einer Person zusammenhéngendes Phanomen ist, und
weil kollektive Schuldgefiihle schwerlich in einem Chor ausgedriickt wer-
den konnen, ist es der gewihlte Vertreter einer Nation, die Schuld auf sich
geladen hat, der die Schuld annehmen muss. Er tut das vollkommen unab-
héngig von seiner eigenen Verstrickung.

Als Bundeskanzler Willy Brandt vor dem Mahnmal des Warschauer
Gettos niederkniete, hatte der Emigrant und Widerstandskdmpfer gewiss
keinen personlichen Grund fiir diese Geste (vgl. Schneider 2006). Ein we-
sentlicher Unterschied von politischen und personlichen Entschuldigungen
besteht weiterhin darin, dass Letztere bald nach der Tat erfolgen miissen,
weil das Abwarten die Tat noch verschlimmert und sich zu einer eigen-
standigen »zweiten Schuld¢ verdichtet, welche die Krankung des Opfers
nur noch steigert. Die politischen Entschuldigungen indes erfolgen in der
Regel erst nach Jahrzehnten oder oft erst nach mehreren Generationen.
Das hat wiederum damit zu tun, dass ja erst eine neue politische Kultur
entstehen muss, in der die Heldentaten von gestern als die Barbarei er-
kannt und benannt werden, die sie immer schon waren. Nicht mehr die
realen Téter von damals treffen die realen Opfer. IThre Nachfahren verhan-
deln nicht mehr iiber die reale Tat, sondern {iber angemessene Formen der
Erinnerung.

Die Logik offentlicher ist von derjenigen privater Entschuldigungen
nicht vollig unterschieden. Aber bei beiden ist die Wahl des richtigen
Zeitpunkts entscheidend. Zwar erfolgen persénliche wie politische Ent-
schuldigungen in sehr unterschiedlichen Zeitspannen. Auch gibt es Delikte
im Privaten wie im Politischen, die so schwerwiegend waren, dass den Op-
fern der Antrag auf Entschuldigung unzuldssig erscheinen muss. Beide
Entschuldigungsformen sind potentiell moralbildend, weil sie tiber die
Aussohnung von Individuen und Gruppen immer auch ein defektes mora-
lisches Netz reparieren.

Diese neuen Legitimationspraktiken, die in das jeweilige kollektive
Selbstverstdndnis auch das trauernde Eingedenken des von Mitgliedern der
eigenen Gesellschaft veriibten Unrechts einbeziehen, tauchten in den 90er
Jahren plétzlich auf und kristallisierten sich um die Jahrtausendwende in

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 397

kiirzester Zeit zu einer auf der gesamten Welt verbreiteten neuen Ritual-
form. Die Praktiken, die aus diesem Ritual sich ergeben, folgen keinem
durchsichtigen Skript. Wir haben den Eindruck, dass das Geheimnis dieser
neuen Legitimationsform in einer zeitlichen und einer rdumlichen Ent-
grenzung des demokratischen Subjekts besteht. Die Linien zwischen de-
nen, die zu uns gehoren, werden neu gezogen. Nach dieser Logik gehoren
zu »uns« nicht nur die physisch Lebendigen, die hier und heute das Terri-
torium der Erde mit uns teilen. Zu dem Kosmos von Menschen, auf die wir
uns implizit beziehen, wenn wir das Wortchen »wir« benutzen, sind ndm-
lich auch die Toten eingeschlossen. Zu »uns« in dem oben genannten Sin-
ne gehoren aber auch die noch ungeborenen Kinder, die Angehorigen zu-
kiinftiger Generationen, deren Lebenssinn und Lebensgliick durch die
langfristigen, Generationen iibergreifenden Folgen ungesiihnten Unrechts
belastet wird.

Historikerstreitigkeiten

Diesen oben genannten Anzeichen einer postnationalen Kultur vorausge-
gangen waren in vielen westlichen Gesellschaften innerwissenschaftliche
Revisionen der jeweiligen nationalen Narrative. Zu nennen wiren hier die
Neubewertung der »conquista< in der spanischen und amerikanischen Welt,
die neue Geschichtsschreibung der franzgsischen Revolution, die Neube-
wertung der Kolonialgeschichte bei den Historikern fast aller ehemaliger
Kolonialméchte, die Neubewertung der Geschichte des antifaschistischen
Widerstandes in Belgien, Holland und Frankreich.” Der deutsche »Histori-
kerstreit« passt in diese Serie nur bedingt. Hier ging es vielmehr um die
Abwehr des Versuchs, eine positive, kollektiven Stolz wieder ermdogli-
chende Sicht auf die Vergangenheit zu re-etablieren.

Verschoben hat sich mithin die Form, in der sich Politiker, Intellek-
tuelle und viele Biirger auf die eigene Nationalgeschichte beziehen. War
diese frither — verkorpert z.B. in nationalen Denk- und Ehrenmahlern — ei-
ne Quelle des kollektiven Stolzes, so ist sie heute oft ein Potenzial selbst-
kritischer Gegenwartsorientierung. Bekréftigt wurden die genannten 6f-
fentlichen Schuldeingestéindnisse von Politikern auch durch materielle
Wiedergutmachungsleistungen. Internationale Gerichtshofe fiir Menschen-
rechtsverletzungen wurden eingerichtet zur Ahndung von Staatsverbre-
chen, die in einer Ara voll souveriner Nationalstaaten ungesiihnt geblieben
waren.

In dieses Szenario einer postnationalen politischen Kultur fiigt sich
auch ein verdnderter Stil der 6ffentlichen Selbstdarstellung des Staates.
Frither war diese geprégt von einem triumphalistischen Stil, der sich be-
zeichnenderweise militdrischer Symboliken bediente. Das Absingen von

7  Vgl. dazu sehr eindrucksvoll Giesen (2004).

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

398 | HELMUT DUBIEL

Hymnen, das Weihen von Fahnen, Aufmérsche, Waffenparaden und 6f-
fentliche Eide im Fackelschein gibt es zwar heute noch. Aber ihr 6ffentli-
cher Stellenwert und ihre Kraft, Verpflichtungsgefiihle beim jungen Biir-
ger zu erzeugen, sind arg geschrumpft.

Die Erinnerung des Holocaust als Vehikel
einer transnationalen Moral

Der Begriff »Holocaust« bezeichnet seit dem Ende des 20. Jahrhunderts
nicht nur das historische Ereignis des Holocaust, sondern er ist zu einer
global verbreiteten Chiffre dafiir geworden, was Menschen sich antun
konnen — fiir das politisch Bose schlechthin. Theoretisch ist es uns ein-
stweilen noch ein Ritsel, warum diese aus tiefen Quellen sich speisende
Re-Spiritualisierung des Politischen gerade im Rahmen transnationaler
Orientierungsmuster anzutreffen ist.

Freilich ist es nicht die Erinnerung des Holocaust selbst, die transna-
tionale Bewusstseinsformen aus sich heraus schafft. Erst wenn auf Grund
von materiellen und institutionellen Bedingungen eine politische Gemein-
schaft entstanden ist, die der Selbstvergewisserung und der Legitimation in
Krisenzeiten bedarf, sind solche Narrative gefragt. Anders gesagt: Der
Kreis von Menschen, denen ich mich solidarisch verpflichtet fiihle, hingt
erst in zweiter Instanz von geteilten kulturellen Identitdten und gemeinsa-
men Wertorientierungen ab. Die politisch-administrativen und 6konomi-
schen Funktionssysteme moderner Gesellschaften bilden den materiellen
AuBenhalt fiir die Bildung von Verpflichtungsgefiihlen. Solange dem poli-
tisch autonomen Nationalstaat eine abgeschlossene »Volkswirtschaft< ent-
sprach, konnte sich ein traditionales Zugehorigkeitsgefiihl noch ohne die
Sogwirkung globaler Giiter-, Arbeits- und Kapitalmarkte erhalten. Es ist
indes nicht allein die horizontale weltweite Ausdehnung der Handels- und
Produktionsbeziehungen, die den Kreis der moralischen Aufmerksamkeit
erweitert. Es ist vielmehr die im Begriff der »Glokalisierung« angespro-
chene Tiefe der Prisenz transnationaler Beziige in der unmittelbaren Le-
benswelt, die den Blick fiir ferne Fremde 6ffnet (vgl. O’ Neill 2000).

Soziologischer Realismus verbietet es auch, in diesen erweiterten
Formen von Verantwortungsgefiihlen eine neue Kollektividentitdt analog
zur nationalen Identitit zu sehen (vgl. Eder in diesem Band). Nationale
Einstellungen werden nicht einfach durch kosmopolitische und universali-
stische Einstellungen verdréngt. Die Menschen werden auch in der postna-
tionalen Epoche nicht aufhéren, Individuen und Gruppen, die ihnen be-
gegnen, nach »Wir/Die<-Schematisierungen zu sortieren. Nur die nationale
Codierung dieses Schemas wird sich in der Zukunft im Vergleich zu ande-
ren Ebenen kollektiver Identitdtsbildung abschwéchen. Was sich indes
substanziell dndern konnte durch das Holocaust-Narrativ ist die sukzessi-

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 399

ve, meist in konflikthaften Schiiben sich vollziehende Offnung des >Wir«
durch immer neue Gruppen.8 AuBerdem wird die negative Bindungskraft
von historischen Katastrophen, die hier behauptet wird, in jeder Weltregi-
on mit anderen Schreckensbildern und -erzahlungen aufgefiillt. Die im Ho-
locaust veriibten Verbrechen haben nur in der Folge ihres besonderen
Schreckens den Rang eines Metanarrativs gewonnen.

Die Normen, die sich aus dieser Transformation eines historischen
Ereignisses in einen politisch-moralischen Marker fiir die Unterscheidung
von >gutc und >bose« ergeben, sind im doppelten Sinne negativer Natur.
»Negativ« sind sie zunichst in dem banalen Sinne, dass sie kein Verhalten
positiv nahe legen. Es sind Vermeidungsimperative. Sie sagen uns, was
wir auf keinen Fall tun sollten. Diese Imperative sind aber auch noch nega-
tiv hinsichtlich ihrer sozialen Genealogie. Die soziale und kulturelle Inte-
gration nicht erst von transnationalen Gesellschaften, sondern bereits von
hoch differenzierten, pluralistischen nationalen Gesellschaften wird nicht
mehr durch positive Werte vermittelt, sondern iiber ein soziales Kapital,
das in einschldgigen Konflikten entstand. Die Potentiale an transnationa-
lem Konsens tiber zivilisatorische Minimalstandards, die in der Erinnerung
des Holocaust entstanden sind, sind durchweg das Ergebnis eines von
Konflikten vorangetriebenen Lernprozesses, aus dem die Konfliktpartner
zwar nicht unbedingt mit einem Konsens, aber mit einer verénderten Pers-
pektive auf die eigene Position hervorgehen.

Kein Anthropologe wird eine Gesellschaft finden, die ohne die Unter-
scheidung von >gut< und »bose« auskommt (vgl. Neiman 2004). In intimen
wie in gesellschaftlichen Kontexten reguliert diese scheinbar einfache bi-
nire Unterscheidung strittige Anspriiche auf Anerkennung und Gerechtig-
keit. Die Unterscheidung von »gut< und >bdse« ist durchweg eingekleidet in
religiose Gebote, in Mérchen und anderen Erzdhlungen der Eltern, in poli-
tische Rituale, in Verfassungen, Eidesformeln und Ursprungsmythen. Die-
se jeweiligen kulturellen Formierungen der Unterscheidungen von >gut<
vs. »bose« bannen oft eine exemplarische Katastrophe, ein gro3es Verbre-
chen oder eine exemplarische Heldentat und oft beides zugleich.

Deshalb soll also gezeigt werden, wie der Holocaust aus seinen spezi-
fischen Orts- und Zeitbeziigen herausgelost wurde und heute weit iiber die
politischen Kulturen der Tater- und Opfernation hinaus als symbolischer
Marker fiir diejenige Linie gilt, die im politischen Raum das Gute von dem
absolut Bosen trennt.

Der Holocaust ist zum Metanarrativ fiir politisch verursachtes Leiden
tiberhaupt geworden, zu einer Art 6kumenischer Passionsgeschichte der
spaten Moderne (vgl. Metz 1995). Begriffe, Symbole und Bilder sind aus
dem Zusammenhang ihres unmittelbaren Entstehungskontextes herausget-
reten und wurden zur Chiffre fiir das kollektive Leid, das Menschen ei-

8 Mit dieser Konzeption folgen wir Alexander (1998).

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

400 | HELMUT DUBIEL

nander zufiigen konnen. Dieses symbolische Repertoire wird heutzutage
von vielen politischen Gruppen auf der ganzen Welt aufgegriffen, die ex-
tremem Elend und Leid ausgesetzt sind. Nicht nur sozial, sondern auch
sachlich ist das Metanarrativ des Holocaust weit iber die Grenzen der
Erinnerungspolitik hinausgetreten. In den oben skizzierten Phdnomenen
einer postnationalen Verdnderung der politischen Kultur wie der Re-
Moralisierung der Diplomatie, der Abkehr von einer moralisch neutralen
Realpolitik, sowie in neuartigen Phdnomenen wie der Entschuldigungskul-
tur fithrender westlicher Politiker, einer neuen Kriegsfilhrung sowie einer
transnationalen Justiz zur Ahndung von Menschenrechtsverbrechen wer-
den fast durchweg dramatische Beziige zum Holocaust hergestellt.

Nur einer antisemitischen Phantasie konnte der Eindruck entspringen,
diese iiberhistorische Aufwertung des Holocaust als Tragersymbol eines
moralischen Universalismus in der spiten Moderne sei einem »Masterplan<
judischer Erinnerungspolitik entsprungen. Vielmehr vollzog sich dieser
Prozess der moralischen Universalisierung des Holocaust naturwiichsig —
vorangetrieben von vielen heterogenen Gruppen in verschiedenen Lin-
dern, oft im Streit oder ohne Notiz voneinander zu nehmen, unter kontin-
genten zeitgeschichtlichen Umsténden und vermittels einer unverbundenen
Vielzahl von Medien wie Romanen, Filmen, Fernsehdokumentationen,
Geschichtsbiichern, Museen etc.” Darum stellt sich die Frage auch nicht,
ob es normativ richtig ist oder war, diesem Ereignis diejenige universalge-
schichtliche Bedeutung einzurdumen, die sie inzwischen inne hat.

Die Transformation der Holocausterinnerung in eine global geltende
Symbolik politischer Moral ist ein historisches Faktum, das man zunéchst
schlicht zur Kenntnis nehmen, d.h. empirisch-historisch analysieren muss
(vgl. auch Alexander 2002). Diese hier nur skizzenhaft mogliche Rekons-
truktion soll anhand der drei politischen Kulturen Israels, Deutschlands
und der USA vorgenommen werden. Die Auswahl der beiden ersten Staa-
ten bedarf keiner Erkldrung. Die USA sind zwar nicht derartig einschlégig
betroffen, doch als dominierende Besatzungsmacht in Deutschland, einem
signifikanten jiidischen Bevolkerungsanteil, einer universalistischen, d.h.
hier ethnisch neutralen Zivilreligion und schlicht als einzige verbliebene
globale Hegemonialmacht sind sie ein interessanter Fall.

Aus grofler Entfernung besehen weist die Dynamik der politischen
Wirkungsgeschichte des Holocaust in Deutschland, Israel und den USA
erstaunliche Ahnlichkeiten auf. Aus jeweils vollig verschiedenen Griinden
wurde dem Holocaust in der unmittelbaren Nachkriegszeit im Land der
Téter und im Land der Opfer sowie in den USA eine — im Vergleich zu
spateren Jahren — relativ geringe Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Novick
1999). In Deutschland und in den USA wurde das Geschehen in den La-
gern iiberhaupt erst in den fiinfziger Jahren aus dem Kontext der Kriegs-

9  So argumentieren sehr schliissig Daniel Levy und Nathan Sznaider (2001).

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 401

ereignisse herausgelost und als eigenstindiges Phdnomen wahrgenommen.
Die Deutschen beschwiegen den Vélkermord in der frithen Nachkriegszeit
mit einer oft beschriebenen Hermetik. In einer noch weitgehend vom Na-
tionalsozialismus zugerichteten Gesellschaft gab es kein Narrativ, keinen
symbolischen Rahmen, in dem die Deutschen sich als Kollektiv iiber ihre
unmittelbare Vergangenheit und ihre Zukunft hitten verstindigen kénnen.
Fiir diese Selbstreflexion stand nur der symbolische Rahmen zur Verfii-
gung, der noch aus der NS-Zeit in die Bonner Republik hineinragte, ndm-
lich derjenige der »Nation<. Die Nation blieb auch dann noch fiir alle poli-
tischen Lager (mit Ausnahme der Kommunisten) das dominante Medium
der kollektiven Selbstreflexion, als das institutionelle Gefdl3 des deutschen
Nationalstaats durch die Teilung Deutschlands zerbrochen war. Die
zwanghafte Beschworung einer durch den Nationalsozialismus nur »ge-
schéndeten«, aber nicht zerstorten »deutschen Ehre«, die trotzige Behaup-
tung der Integritit der deutschen Kulturnation und die obsessive Suche
nach Ersatzidentititen offenbarten schon die Ahnung, dass die tiberkom-
menen, an die Nation gebundenen symbolischen Formen kollektiver
Selbstidentifikation unwiederbringlich zerstért waren. Dieses nationale
Dispositiv blockierte fiir lange Zeit nicht nur die Ubernahme der histori-
schen Verantwortung fiir den Holocaust, sondern sogar bereits die Bereit-
schaft, seine realen Dimensionen liberhaupt wahrzunehmen (vgl. Dubiel
1999). Die unmittelbare Verquickung von der Berufung auf die »deutsche
Nation« und die Ignoranz bzw. Relativierung des V6lkermords war bis in
die 80er Jahre zu beobachten. Sie 16ste sich erst in den 80er Jahren auf —
als Folge der massiven Kritik an Kohls Geschichtspolitik, in der dieses
Junktim noch einmal restauriert werden sollte.

Obwohl zur Zeit der Staatsgriindung Isracls die Hilfte seiner Biirger
aus Uberlebenden bestand, spielte der Holocaust bis zum Eichmann-
Prozess im Jahre 1961 im 6ffentlichen Leben eine erstaunlich geringe Rol-
le. Der Grund fiir das Schweigen der Opfer ist genau komplementér zum
Schweigen der deutschen Tater. Seinen Hintergrund bildet ein schon 14dn-
ger schwelender Konflikt der zionistischen Staatsgriinder Israels mit den
Diaspora-Juden. Die europdischen Juden, die in der Diaspora zum Opfer
der Nazis geworden waren, fligten sich nicht in das heroische Geschichts-
schema der zionistischen Israelis. Im unmittelbaren geschichtspolitischen
Interesse der israelischen Griindergeneration lag vielmehr die Reprisenta-
tion der wenigen Individuen und Gruppen, die aktiv Widerstand gegen die
Nazis geleistet hatten. Deshalb wurde in den ersten Jahren der Existenz
des Staates Israel in offentlichen Kundgebungen mehr des Aufstands im
Warschauer Ghetto gedacht als der Massenmorde in den Lagern (vgl. Se-
gev 1995: 553ff.).

In der Offentlichkeit der USA war die Neigung verbreitet, den spiter
so genannten »Holocaust« in den Rahmen von Kriegshandlungen ein-
zuordnen. Noch bei den Niirnberger Prozessen wurde der Genozid an den

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

402 | HELMUT DUBIEL

europdischen Juden nur am Rande erwdhnt. Auch hier ldsst sich der Tatbe-
stand registrieren, dass der Mangel eines dem Holocaust angemessenen
Narrativs, bzw. die {iberstindige Geltung eines alten Narrativs, die Kenn-
tnisnahme der weltgeschichtlichen Bedeutung dieses Ereignisses noch
blockierte (vgl. Alexander 2002).

Die amerikanischen Soldaten betraten die Lager als »Befreier«. In ih-
rer optimistischen, zukunftsorientierten Mentalitit war die Offnung der
Lager nur eine weitere Etappe auf der Strafle eines unaufhaltsamen Sieges
der demokratischen Zivilisation (vgl. ebd.). Die Bilder der Leichenberge
und der ausgemergelten Héftlinge wurden erst in der spéter einsetzenden
stragischen< Deutung des Holocaust zur Ikone menschlichen Leides tiber-
haupt. Den Soldaten verwandter waren anfangs noch die relativ gut ge-
néhrten politischen Gefangenen, die allein durch ihr Erscheinungsbild das
triumphale Narrativ der Befreier bestétigten, wihrend das Elend der nur in
Fetzen gekleideten, ausgemergelten und oft dem Tode nahen jiidischen
Opfer zur Identifikation nicht einlud.

Um die Entwicklung des (erinnerten) Holocaust zum Triagersymbol ei-
ner transnationalen Moral angemessen zu verstehen, muss man das jewei-
lige Bild in den Blick nehmen, das sich die drei politischen Kulturen
Deutschlands, Israels und der USA von der Urheberschaft des Ereignisses
machten. Auf den ersten Blick ist dies empirisch trivial: Die Deutschen
waren Téter, die Juden Opfer und die Amerikaner Befreier. Aber ganz ent-
gegen dieser Tatsache empfand die tiberwiltigende Mehrheit der Deut-
schen sich in der frithen Nachkriegszeit selbst als primdre Opfer sowohl
Hitlers wie des Krieges. Diese Wahrnehmung diente vielen Politikern bis
in die 80er Jahre hinein zur Konstruktion eines Universalismus der Opfer,
der nicht nur die in den Lagern Ermordeten umfasste, sondern auch die
deutschen Soldaten, die in dem von Deutschland angezettelten Krieg ge-
fallen waren. So waren in der Botschaft von Bitburg, »Wir sind alle Op-
fer«, selbst die auf dem Friedhof begrabenen SS-Soldaten angesprochen.
Die massive Kritik dieser falschen Universalisierung und der darin enthal-
tenen Verdrdngung begann in den spéten 60er Jahren und verdnderte die
Republik. Einen Hohepunkt und einen gewissen Abschluss dieses morali-
schen Lernprozesses bildete schlieBlich Richard von Weizsdckers grofie
Rede im Jahre 1985, in der zum ersten Mal von einem Reprédsentanten des
deutschen Staates offiziell die Verantwortung fiir den Holocaust erklért
und angenommen wurde. Bezeichnenderweise beginnt die Rede mit einer
akribischen Aufzdhlung aller Opfer des Naziterrors und des Krieges.
Weizsédckers symbolischer Befreiungsschlag war selbst Ausdruck eines
Bildungsprozesses, in dessen Folge viele Deutsche zwischen Tétern und
Opfern des Holocaust klar zu unterscheiden gelernt hatten.

Wiederum komplementér zu den Deutschen, die sich nur sehr langsam
dazu durchringen konnten, sich als Téter zu bekennen, haben die Israelis
iiber ein Jahrzehnt gezogert, die Rolle der staatlichen Reprisentanz der

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 403

Opfer anzunehmen. Die Wende zur demonstrativen Identifikation mit den
Opfern des Holocaust kam erst in der Folge des Eichmann-Prozesses. Seit
1961 ist die o6ffentliche Erinnerung der jiidischen Opfer das Kernstiick der
israelischen Zivilreligion. Bis dahin herrschte die beschriebene, aus hero-
ischen Motiven gespeiste Zuriickhaltung, die letztlich auf die Absicht hi-
nauslief, nie mehr Opfer zu sein. Die 1961 mit dem Eichmann-Prozess be-
ginnende Adoption dieser Repréisentanz der Opfer in der Weltoffentlich-
keit hat aber das heroische Grundmotiv der Staatsgriinder nicht aufer
Kraft gesetzt. Vielmehr wurde es gelegentlich sogar von israelischen Poli-
tikern instrumentalisiert, indem das Opfer/Té4ter-Dispositiv von der histori-
schen Realitdt abstrahiert und auf neue Gegnerschaftskonstellationen iiber-
tragen wurde. Mit der Stilisierung der Araber als neue Nazis war aber
schon ein erster Schritt getan, der dazu fithrte, dass sich dieses Dispositiv
allméhlich von seinem historischen Bezugsrahmen ablgste.

Das Titer/Opfer-Dispositiv passt nicht auf die Amerikaner. Nicht nur,
weil der jidische Bevolkerungsanteil viel zu klein war, um eine Reprisen-
tanz der Opfer durch den Staat zu rechtfertigen. Die multiethnische Struk-
tur der amerikanischen Einwanderungsgesellschaft machte die Integration
der tberlebenden Opfer des groen Mordens nur im Rahmen eines univer-
salistischen Narrativs moglich — ganz anders als in Israel, wo die Erinne-
rung bis heute ethnisch codiert ist. In dem in den USA abgeforderten nor-
mativen Anti-Rassismus wurde die Verfolgung der Juden als ein besonders
extremes Beispiel fiir ein schon bekanntes Phdnomen sozusagen »normali-
siert<. Die positive Botschaft, die sich aus dieser Konstellation ergab, war,
dass man faschistische und rassistische Tendenzen nicht erst mit dem Mili-
tér, sondern am besten mit Zivilcourage bekampft.

Jeffrey Alexander unterscheidet das von ihm so genannte »progres-
sive« und das »tragische Narrativ« (Alexander 2002). Wéhrend in der frii-
hen Nachkriegszeit in Israel und den USA das progressive Paradigma do-
minierte, setzte sich spitestens in den 60er Jahren auf breiter Front das tra-
gische Paradigma durch. Beide Paradigmen sind idealtypische Stilisierun-
gen. In der Realitdt tiberlappten sich beide Erzdhlungen, aber sie ver-
schwammen nicht ineinander. Ein prignantes Beispiel fiir das tragische
Paradigma ist in den Nachkriegsschriften von Theodor W. Adorno zu fin-
den. Der optimistischen Zukunftsorientierung des progressiven Narrativs
setzt er eine apokalyptische Geschichtsphilosophie entgegen, in der der
Holocaust das aufgeldste Ritsel einer zum Untergang verdammten Zivili-
sation markiert. Auschwitz war nicht das Tor zu einer besseren Welt, son-
dern das Ende der Geschichte, zumindest eine Sackgasse der Zivilisation.
In diesem >fiinf nach zwolf«-Weltbild bezeichnet der Holocaust den End-
punkt einer negativen Teleologie. Dieser Endpunkt liegt fiir Adorno schon
auBlerhalb der Geschichte, weil in ihm der gesamte Verfallsprozess der
abendlidndischen Geschichte symbolisch beschlossen ist. Zwar lduft die
Uhr noch weiter, aber sie zeigt keine Zeit mehr an, die Fortschritt verheif3t,

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

404 | HELMUT DUBIEL

sondern nur noch den mythischen Wiederholungszwang einer katastrophi-
schen Evolution. Das groe Morden in Auschwitz ist zwar beendet, aber
das Bose, das der Faschismus reprisentierte, ist in der Welt. Auschwitz —
so Adornos Erwartung — kann sich jederzeit in anderer Form wiederholen.

Andere Autoren konnten in dhnlicher, wenn auch nicht so prignanter
Weise, als Beleg dafiir herangezogen werden, wie im »tragischen Narra-
tiv« der Holocaust seinen historischen Rahmen sprengt und zu einem va-
gabundierenden Motiv wird, das nicht mehr privilegierter Besitz der Opfer
oder der — einbekennenden — Titer ist.

Dieses vagabundierende Motiv verbindet sich mit anderen Motiven zu
einem suggestiven Paradigma. Eine wichtige Komponente dieses Para-
digmas ist eine neue Anthropologie — eine Anthropologie, welche die Ge-
meinsamkeit aller Menschen gerade in ihrer Fragilitit und Verwundbarkeit
verortet. Zu dieser neuen Anthropologie gehort aber auch ein sikularisier-
ter Begriff des >absolut Bosen<. Ihm gemdf ist das Bose nicht etwas, das
von auflen in die Welt eindringt, sondern in jeder Gesellschaft, ja in jedem
Individuum angelegt ist.

Diese anthropologische Neutralisierung des realhistorischen Holocaust
lasst im Prinzip das Tater/Opfer-Dispositiv offen, das in der Erinnerung
des Holocaust angelegt ist. Eine der vielen Wege, auf denen der histori-
sche Holocaust zum transnational geltenden Marker fiir die Linie zwischen
Gut und Bose im politischen Raum wurde, war der Streit um seine so ge-
nannte »Einziganigkei‘[«.10 Die Feststellung war zunichst banal, weil jedes
historische Ereignis, allein durch den Fluss der Zeit, einzigartig ist. Ge-
meint war meistens »unvergleichlich«. Auch diese Formulierung ist un-
passend. Nicht nur Historiker, sondern jeder Mensch kann sich die Freiheit
nehmen, alles mit allem zu vergleichen. Offenkundig handelt es sich bei
der Behauptung der »Einzigartigkeit« oder »Unvergleichbarkeit« um eine
rein normativ motivierte Behauptung. Sie wird gerechtfertigt damit, dass
jeder Vergleich des historischen Holocaust mit aktuell stattfindenden oder
sich anbahnenden Makroverbrechen jenen relativiert. Die politische Bot-
schaft dieser Einzigartigkeitsbehauptung ist mithin die, dass Eingreifen
erst dann geboten sei, wenn nachgewiesen ist, dass der neue Volkermord
dhnliche Proportionen annimmt. Das, was die Debatte jeweils psycholo-
gisch antrieb, war das legitime Bediirfnis der iiberlebenden Opfer nach
Anerkennung ihres Leidens einerseits und andererseits das illegitime Be-
diirfnis der Téternation nach Relativierung ihrer Tat, nach Schuldentla-
stung. Aber in diesem andauernden Streit, der sich immer zwischen den
Polen von Sakralisierung (auf Seiten der Opfer) und relativierender Bana-
lisierung (auf Seiten der Téter) hin- und her bewegte, vollzog sich spiral-
formig die Transformation des historischen Holocaust zum Maflstab, zum
Urmeter von politischem Unrecht. Zum Malstab taugt der Holocaust ge-

10 Dazu sehr eindrucksvoll Motzkin/Margalit (1997).

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 405

rade ob seiner Doppelnatur als historisch-empirisches und als der Ge-
schichte entriicktes mythisches Ereignis. Immer wieder aufs Neue ausge-
16st wird dieser Streit durch jeweils aktuelle Verbrechen gegen die Men-
schlichkeit.

In den 90er Jahren wurde das hier nur zum Teil entwirrte Geflecht von
Diskursen zu einem unmittelbar die Weltpolitik bestimmenden Faktor. In
dem Einstellungswandel von Politikern der zweiten Generation europi-
ischer Politiker nach Hitler zu den Balkankriegen wird die skizzierte Ent-
wicklung greifbar. Zu Beginn der 90er Jahre galt in Deutschland noch die
Formel: »Nie wieder Auschwitz, nie wieder Krieg«. Undenkbar war im
Rahmen dieses Junktims die Beteiligung deutscher Soldaten an militéri-
schen Einsétzen zur Sicherung der Menschenrechte. Erst in der Nachfolge
der politischen Massenmorde in Srebrenica begann die Auflésung dieses
Junktims. Als die serbische Armee und paramilitdrische Einheiten im Ko-
sovo mit groBflachigen »ethnischen Sduberungen< begannen, griff die Nato
militdrisch ein. Dieses Mal waren die beteiligten und verantwortlichen
Minister aller westlichen Staaten, die deutschen eingeschlossen, fiir eine
Beteiligung an der militdrischen Intervention, weil die ethnisch motivier-
ten Massentdtungen und Vertreibungen an die Vernichtungspolitik der
Nazis erinnerten. Diese Analogie wurde in der Hektik dieser Tage nicht
durch Historiker gemacht, sondern sie entstand durch Bilder in den westli-
chen Medien. Bilder von Menschen, die mit ihren Habseligkeiten aufge-
reiht vor abfahrbereiten Ziigen standen, hatten eine Suggestivkraft, der
sich zu entziehen schwierig war. Das betraf nicht nur die deutschen Politi-
ker, die sich plétzlich militdrische Interventionen zum Schutz der Men-
schenrechte in transnationalen Einheiten vorstellen konnten, sondern auch
ihre europdischen Kollegen und den amerikanischen Présidenten. Hier
kam eine Entwicklung zu ihrem vorldufigen Héhepunkt, in der — ungeplant
— die abstraktifizierte Erinnerung des Holocaust unmittelbar auf die Politik
durchschlug.

Transnationale Griindungsmythen

Erst jetzt setzten gezielte Versuche ein, dieses noch umstrittene und vaga-
bundierende moralische Kapital zur geschichtspolitischen Fundierung
eines vereinten Europa zu nutzen. Der spektakuldrste Versuch der Kons-
truktion eines auf dem Holocaust basierten Griindungsmythos des verein-
ten Europa fand zur Jahrtausendwende in Stockholm statt.

Bei modernen politischen Griindungsmythen handelt es sich um kons-
truierte Narrative, die ein wichtiges Ereignis der gemeinsamen Geschichte
im Nachhinein als den Anfangspunkt des Gemeinwesens aus dem Konti-
nuum der Vergangenheit herausheben und ihm eine mythische Qualitit
zusprechen. Es geht also nicht um die Erinnerung an eine faktische Griin-
dungssituation, sondern um die immer nachtrégliche Konstruktion eines

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

406 | HELMUT DUBIEL

Narrativs, das in bedrohlichen Situationen kollektiven Sinn und Identitét
stiften soll. Griindungsmythen werden ebenso entdeckt wie erfunden. Sie
sind keine reinen Konstruktionen ex nihilo, sondern miissen sich immer
eines bereits vorliegenden historischen Bewusstseins bedienen, um {iber-
haupt wirksam zu sein. Insofern sind sie immer wahr und falsch zugleich,
Ausdruck von Ideologie und authentischem Wunsch, sich sinnhaft zu
orientieren. Im Unterschied zu archaischen Mythen, deren Konstruktion
des Ursprungs immer die lineare Kontinuitdt der Geschichte betont, beto-
nen moderne Mythen die Zisur, die Unterbrechung der Geschichte, sei es
in der Beschworung eines triumphalen Anfangs, sei es in der mahnenden
Erinnerung an eine Katastrophe, die zu einer Revolution der normativen
Grundlage des Gemeinwesens, zu einem neuen Anfang nétigte.

Auf Einladung des schwedischen Premierministers Persson fand in
Stockholm im Jahre 2000 — 55 Jahre nach der Befreiung von Auschwitz —
eine grofle internationale Konferenz statt, an der neben Historikern und
Gedenkstittenmitarbeitern politische Vertreter und Staatsoberhdupter aus
45 Léndern teilnahmen. Rechtsradikale Gewalt und spektakuldre Wahler-
folge rechtspopulistischer Parteien hatten den unmittelbaren Anlass dieser
Konferenz gebildet. Zugleich boten das Millennium und der Tag der 55.
Wiederkehr des Tages der Befreiung von Auschwitz einen angemessenen
zeitlichen Rahmen fiir die Griindung eines transnationalen Bundes zur
Abwehr von Volkermord.

In der Abschlusserklirung der Konferenz wird die Botschaft, die der
Holocaust dem 21. Jahrhundert hinterldsst, noch einmal deutlich markiert.
Durch die symbolische Reprisentation des »absolut Bsen< im politischen
Raum, wird auch ein im MaB seiner globalen Geltung neuartiger, wenn-
gleich nur defensiver Begriff des »Gutenc frei gesetzt:

»Der Holocaust hat die Fundamente unserer Zivilisation in Frage gestellt. Der
einzigartige Charakter des Holocaust wird immer eine allgemeine Bedeutung ha-
ben.« [...]

»Die selbstlosen Opfer jener, die den Nazis widerstanden...sind unseren Herzen
eingeschrieben. Die Tiefen ihres Leidens und die Hohen ihres Heldentums, sind
Grundsteine in unserem Verstidndnis des Menschen, der gut und bose unterschei-
den kann.« [...]

»Angesichts einer Menschheit, die immer noch die Narben von Vélkermorden,
ethnischen Sduberungen, Rassismus, Antisemitismus und Fremdenfeindlichkeit
aufweist, weif3 sich die internationale Gemeinschaft einig in der schweren Ver-
antwortung, diese Ubel zu bekidmpfen. Zusammen miissen wir die schreckliche
Wabhrheit des Holocaust gegen jene behaupten, die ihn leugnen mochtenc."”

11 Die Abschlussdeklaration, aus der hier zitiert wurde, findet sich auf folgen-
der Website: http://www.manskligarattigheter.gov.se/stockholmforum/2000/
pagel1192.html. (11.3.2008).

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 407

UNO-Gedenken der 60. Wiederkehr der Befreiung
des Lagers Auschwitz

Im Februar des Jahres 2005 gedachte die UNO zum ersten Mal in ihrer
Geschichte der Befreiung der nationalsozialistischen Konzentrations- und
Vernichtungslager gegen Ende des Zweiten Weltkrieges. In einer Aufse-
hen erregenden Rede konstruierte der UN-Generalsekretir eine unmittel-
bare Verbindung zwischen der Griindung der Vereinten Nationen und den
NS-Verbrechen. Sie seien ndmlich in Reaktion auf »das Bose« des Natio-
nalsozialismus gegriindet worden. Eine so pointierte moralische Definition
der Mission der Weltorganisation hatte es in ihrer 60-jahrigen Geschichte
noch nicht gegeben. Thren Respekt fiir die jiidischen und anderen Opfer
des Holocaust konnten die Vereinten Nationen heute zeigen, in dem sie all
jene Gruppen schiitzten, die heute dhnlich bedroht und verletzbar seien. In
den vergangenen Jahrzehnten habe es die internationale Gemeinschaft »zu
ihrer Schande« allerdings immer wieder versdumt, Volkermord zu stop-
pen: etwa in Kambodscha, Ruanda oder im fritheren Jugoslawien. Von
dem Tag der Befreiung von Auschwitz schlug Annan einen unmittelbaren
Bogen zur Gegenwart, als er forderte, gegen Menschenrechtsverstofe in
Darfur (Sudan) vorzugehen.

Der negative Universalismus der Menschenrechte

Dass gerade aus der Anschauung des duflersten Schreckens, aus der Erfah-
rung der massenhaften Missachtung von Fundamentalnormen eine die
Grenzen einzelner Nationen iiberschreitende Ethik entstehen kann, ist nur
scheinbar ein Paradox. Die Kategorie des »Menschens, die als Prifix von
Begriffen wie »Menschenrechte«, »Menschenwiirde<, »Verbrechen gegen
die Menschlichkeit« verwendet wird, ist nicht — wie Carl Schmitt meinte —
ein heuchlerischer Versuch zur Maskierung partikularer Interessen. Viel-
mehr ist die Kategorie yMensch¢< nach den Katastrophen des 20. Jahrhun-
derts ein negativer, ein privativer Begriff geworden. Sein Gegenbegriff ist
der des >Biirgers¢<. Ein »yMensch« ist, im Gegensatz zum >Biirger¢, ein We-
sen, das des elementarsten Rechts iiberhaupt beraubt ist, ndmlich des
Rechts, Rechte zu haben. Gerade dadurch, dass Volkermorde, totalitirer
Terror, Kriege, Biirgerkriege und Vertreibungen das kapillarische System
menschlicher Bindungen zerstort haben, haben sie dazu beigetragen, dass
ein neues, heute politisch wirksam werdendes Menschenbild entsteht. Der
staatenlose Emigrant, das Folteropfer und der Lagerinsasse sind die exem-
plarischen Verkorperungen einer Verletzlichkeit, die letztlich allen Men-
schen eignet. Weil den solcherart atomisierten Menschen kein Stamm,
keine Familie und keine Nation mehr ein Forum fiir ihre Klage anbietet,
bleibt nur die abstrakteste und unwahrscheinlichste Solidaritétsbereitschaft

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

408 | HELMUT DUBIEL

tibrig: die Solidaritdt unter Fremden." Die Idee einer Solidaritatsverpflich-
tung gegeniiber allen, die ein menschliches Antlitz tragen, entstand im 18.
Jahrhundert. Aber erst in den V6lkermorden des 20. Jahrhunderts hat diese
Idee ihr spezifisches Erfahrungsfundament gefunden. Anders als im 18.
Jahrhundert also beruht die Geltung und Akzeptanz von allgemeinen Men-
schenrechten heute nicht mehr auf der Hoffnung auf eine immer weiter
steigerbare Perfektibilitdt des Menschen, als vielmehr auf der Furcht vor
dem barbarischen Potential, das sich im vergangenen Jahrhundert enthiillt
hat. Die V6lkermorde und totalen Kriege des 20. Jahrhunderts haben die
Grenzen der Staatsbiirgerschaft, der ethnischen Gruppe und der Klassen
gesprengt, die in fritheren Zeiten festlegten, wer Anspruch auf »meine< So-
lidaritdtsbereitschaft hat. Anders als vor einem Jahrhundert ist der Gedan-
ke heute nicht mehr so absurd, dass wir uns fiir die Minderung des Leides
von Menschen verantwortlich fiihlen, die uns vollig fremd sind.

Menschen begegnen sich nicht als ahistorische Monaden, sondern als
individualisierte Reprisentanten kultureller Gemeinschaften. Als solche
sind sie durch historische Bezugsereignisse geprigt, die Chancen der
Kommunikation mit anderen weitgehend determinieren. Es sind immer
noch nationale Gemeinschaften, in deren Rahmen sich kollektive Identi-
titsbildung und kollektives Lernen vollziehen. Jedoch anders als eine kon-
ventionelle Soziologie und der Kommunitarismus es wahrhaben wollen,
entstehen Nationen nicht in heroischen Griindungserfahrungen oder in Ak-
ten gemeinschaftlicher Wertverpflichtung. Nationen bilden sich und stabi-
lisieren sich durch ausgrenzende Gewalt. Die Spannweite der Ausgren-
zungsformen reicht von der subtilen Diskriminierung iiber die institutio-
nelle Benachteiligung bis hin zu den extremen Formen der Deportation
und des Massenmordes. Der franzosische Psychiater und Religionswissen-
schaftler René Girard (1999) hat in zahlreichen Schriften versucht, diese
diistere Seite der nationalen politischen Kultur zu erforschen. Er macht
darauf aufmerksam, dass es vor allem die >Leichen im Keller< ihrer ge-
meinsamen Geschichte sind, die bei der Bevolkerung ein existentielles Ge-
fithl von Zugehorigkeit erzeugen. Diese vorpolitische und unbewusste
Bindungskraft nationaler Gemeinschaften ist umso stérker, je mehr sie sich
durch die Ausbeutung und Zerstorung fremden Lebens erhalten hat. Das
Geheimnis ihres Zusammenhalts beruht nicht auf der freien Wahl ihrer
Mitglieder, sondern auf beschwiegener Komplizenschaft (Girard 1999).

Bis in unsere Tage hinein konstituieren sich politische Gemeinschaften
auf der Basis wechselseitig exklusiver »Wir/Sie<-Gegensétze. Der Holo-
caust war das paradigmatische Ereignis unserer Geschichte insofern, dass
das »>Wir-Gefiihl« der Deutschen nicht nur symbolisch, sondern faktisch
durch die Ausgrenzung und Ausrottung der als »anders« Stigmatisierten
konstituiert wurde. An diesem Extremfall macht Lutz Wingert (1991) die

12 So schliissig und bewegend argumentiert Ignatieff (1999).

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS POSTNATIONALE SYNDROM | 409

Idee eines minimalistischen Universalismus der Menschenrechte fest. Er
schldgt vor, zwischen einem »negatorischen« und einem »negativen Wir«
zu unterscheiden. Das »negatorische Wir« ist Ausdruck extrem feindseli-
ger »Wir/Sie«- Gegensitze. Es représentiert den reinen Fall einer Kompli-
zengemeinschaft. Dieses »negatorische Wir« hat einen externen Bezugs-
punkt. Die Zugehorigkeit wird konstituiert iiber die Bezeichnung, die
Stigmatisierung derer, die nicht dazugehéren. Das »negative Wir« indes,
das Wingert auch als das »biirgerschaftliche Wir« kennzeichnet, hat einen
internen Bezugspunkt. Der mit dem »biirgerschaftlichen Wir« angespro-
chene Normenbestand ist duferst karg. Es ist in Wingerts Worten »durch
den erkldarten gemeinsamen Willen charakterisiert, in einer bestimmten
Weise nicht miteinander umzugehen« (ebd.). Man muss dieser Formulie-
rung nur eine kleine Wendung geben, um die hier verfolgte These noch
einmal zusammenfassen. Eine kosmopolitische Gesellschaft oder eine glo-
bale Zivilgesellschaft wire — angesichts des Holocaust — durch den Willen
charakterisiert: »so nie wieder miteinander umzugehen«.

Literatur

Alexander, Jeffrey C. (Hg.) (1998). Real Civil Societies. London: Sage.

Alexander, Jeffrey C. (2002). »On the Social Construction of Moral Universals:
The >Holocaust« from War Crime to Trauma Drama«. In: European Journal
of Social Theory 5. Jg., Heft 1. S. 5-85.

Barkan, Elazar (2000). Volker klagen an. Diisseldorf: Patmos.

Beck, Ulrich (1997). Weltrisikogesellschaft, Weltoffentlichkeit und globale Sub-
politik (Wiener Vorlesungen). Wien: Picus Verlag.

Beck, Ulrich (Hg.) (1998). Perspektiven der Weltgesellschaft. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Beck, Ulrich (2007). Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen
Sicherheit. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Benhabib, Seyla (Hg.) (1996). Democracy and Difference: Contesting the
Boundaries of the Political. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Dubiel, Helmut (1994). »Zivilreligion in der Massendemokratie«. In: Ders.: Un-
gewissheit und Politik. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 151-185.

Dubiel, Helmut (1999). Niemand ist frei von der Geschichte. Miinchen: Hanser.

Giddens, Anthony (1994). Beyond Left and Right: The Future of Radical Poli-
tics. Cambridge: Polity Press.

Giesen, Bernhard (2004): Triumph and Trauma. Boulder, CO: Paradigm Publishers.

Girard, René (1999). Hiob — ein Weg aus der Gewalt. Ziirich: Benziger.

Ignatieff, Michael (1999). The Warrior’s Honor. Ethnic War and Modern Con-
science. London: Chatto & Windus.

Levy, Daniel/Sznaider, Nathan (2001). Erinnerung im globalen Zeitalter: der Ho-
locaust. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

410 | HELMUT DUBIEL

Metz, Jean Baptist (1995). »Monotheismus und Demokratie. Uber Religion und Po-
litik auf dem Boden der Moderne«. In: Manemann, Jiirgen (Hg.): Jahrbuch Poli-
tische Theologie 1/1996: Demokratiefahigkeit. Miinster: LIT. S. 39-52.

Motzkin, Gabriel/Margalit, Avishai (1997). »Uber die Einzigartigkeit des Holo-
caust«. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 45. Jg., Heft 1. S. 3-17.

Miinkler, Herfried (2002). Die neuen Kriege. Reinbeck: Rowohlt.

Neiman, Susan (2004). Evil in Modern Thought: an Alternative History of Phi-
losophy. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Novick, Peter (1999): The Holocaust in American Life. Boston: Houghton Mifflin.

O’Neill, Onora (1991). »Transnational Justice«. In: Held, David (Hg.): Political
Theory Today. Cambridge: Polity Press. S. 276-303.

Rorty, Richard (1998). Achieving Our Country: Leftist Thought in Twentieth-
Century America. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Rousseau, Jean-Jacques (1977). Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsitze des
Staatsrechts. Stuttgart: Reclam.

Segev, Tom (1995). Die siebte Million. Der Holocaust und Israels Politik der
Erinnerung. Reinbek: Rohwolt.

Smelser, Neil J./Alexander, Jeffrey C. (Hg.) (1999). Diversity and its Discon-
tents. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Strange, Susan (1996). The Retreat of the State: The Diffusion of Power in the
World Economy. Cambridge: Cambridge University Press.

Tavuchis, Nicholas (1993). Mea Culpa. A Sociology of Apology and Reconcilia-
tion. Stanford.: Stanford University Press.

Wingert, Lutz (1991). »Haben wir moralische Verpflichtungen gegentiber frithe-
ren Generationen? Moralischer Universalismus und erinnernde Solidaritét«.
In: Babylon. Beitrdge zur jiidischen Gegenwart 9. Jg. S. 9-25.

hittps://dol.org/1014361/6783839408202-018 - am 14.02.2026, 18:18:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839408292-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

