
284

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


285

1  Öffentliche Übertragung  
der Trauerfeier für Pina Bausch 

Wuppertal 2009

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 Reze ption

Die Zuschauer sind immer Teil der 
Vorstellung, so wie ich selber auch 
ein Teil der Vorstellung bin, auch 
wenn ich nicht auf der Bühne bin. 
[…] Wir müssen unsere eigenen 
Erfahrungen machen, wie im Leben. 
Das kann uns keiner abnehmen.1

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 Reze ption
https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288

Das Tanztheater Wuppertal kann weltweit auf mehrere Gene-
rationen von Zuschauer*innen zurückblicken. Sie haben 

die Stücke, die zum Teil mehr als 40 Jahre alt sind und von verschie
denen Generationen von Tänzer*innen getanzt wurden, gesehen, ge-
spürt, sinnlich erlebt, angeeignet, gedeutet, verarbeitet, in den eigenen 
Alltags- und Lebenskontext verortet und mit dem eigenen Wissen 
und den Erfahrungen in Zusammenhang gebracht. Manche von ihnen 
haben darüber geschrieben, Kritiken verfasst, das Gesehene einer 
breiteren Öffentlichkeit vermittelt. All dies sind Übersetzungsleis-
tungen, die sich zwischen dem Stück, der jeweiligen Aufführung, 
ihrer situationalen Rahmung sowie der Wahrnehmung und dem (Vor-) 
Wissen der Zuschauer*innen vollziehen. In diesem Zusammenspiel 
entstehen vielfältige Lesarten, die Teil einer Tanzproduktion sind, 
insofern sie das Wissen über ein Stück mit generieren. Diese Les-
arten der Zuschauer*innen schreiben sich über die Zeit fort, sie ver
festigen oder verändern sich. 
	 Das folgende Kapitel nimmt die Perspektive der Rezipient*innen 
ein und fragt nach dem Verhältnis von Stück, Aufführung, Wahr-
nehmung und Wissen. Es untersucht, wie sich einerseits Tanzkriti
ker*innen zu den Stücken von Pina Bausch über die Jahre und Jahr
zehnte positioniert haben, welche Lesarten sie entwickelt und wie 
sie das Stück und die jeweilige Aufführung in einen Text übersetzt 
haben. Andererseits adressiert es das Publikum und geht hierbei der 
Frage nach, welche Erwartungen Zuschauer*innen nach 40 Jahren 
Tanztheater Wuppertal an ein Stück haben, wie sie die Aufführung 
wahrnehmen und dies in Worte fassen. 

Die Tanzkritik

»Kritiker müssen sich schon damit abfinden, dass sie nichts als  
Kritiker sind, also nicht viel anders als Mostrich für warme Würstchen, 
als ästhetisierende Wetterfrösche, die lauthals ihr Urteil quaken.«2  
Klaus Geitel, Musik- und Tanzkritiker

»Critique has to be an open system […]. Nowadays a critique is not an art 
judge in the old sense, but he/she holds some responsibility as a participant 
in the shaping of a complex discursive dynamic. To define this, to assert 
oneself with respect to the artists and the audience, is an ever-challenging 
exercise of life. Writing about dance performance means continuous investi
gation of representations of alterities in an ephemeral structure of reception.«3

Helmut Ploebst, Tanzkritiker

Klaus Geitel und Helmut Ploebst gehören zwei unterschiedlichen 
Kritiker*innen-Generationen an – und vertreten unterschiedliche Posi
tionen über die Rolle, den Status und die Aufgabe der journalistischen 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


289

Kritik. Sie stehen beispielhaft für die Transformation des Selbst-
verständnisses von Tanzkritik, die hier zur Diskussion steht und an 
den Kritiken zu Pina Bausch und dem Tanztheater Wuppertal ver-
handelt wird. 
	 Geitel, einflussreicher Berliner Musik- und Tanzkritiker, hatte 
in Paris das Ballett kennen und lieben gelernt. 1959 verfasst er seine 
erste Tanzkritik – über Maurice Béjart. Auch die Stücke des jungen 
Tanztheaters Wuppertal bespricht er in den 1970er Jahren, so bei-
spielsweise das Stück Blaubart. Beim Anhören einer Tonbandauf-
nahme von Béla Bartóks Oper »Herzog Blaubarts Burg« (ua 1977) 
(–› stücke), über das er nach der Premiere folgendermaßen urteilt: 

»Pina Bauschs Arbeiten sind in Bewegung gesetzte Beklemmungen: Visionen 
mit Alptraumcharakter, höhnische Turnstunden, bittere Lektionen. Mit Tanz, 
mit Ballett, mit Choreografie hat, was Pina Bausch treibt, wenig zu tun. Sie 
macht stummes Theater. Ein inszenatorischer Keulenhieb. […] Die Bausch 
gibt kein Pardon: nicht sich selbst, den Tänzern, dem Publikum. Sie weiß 
mit ihrer Kunst zu behexen. Das gab es schon lange nicht mehr auf der deut
schen Bühne. Pina Bausch überrennt alle Sparten des Theaters im Sturm.«4

	 Die Ambivalenz, die in seiner Kritik zum Ausdruck kommt, 
findet sich in vielen Kritiken – und deren Anzahl ist überbordend. 
Allein zu den 15 internationalen Koproduktionen liegen dem Pina 
Bausch Archiv insgesamt 2.372 Kritiken vor – und diese Sammlung 
ist sicherlich nicht vollständig. Ein neues Stück des Tanztheaters 
Wuppertal war schon Anfang der 1980er Jahre ein Ereignis. Dut-
zende Kritiker*innen reisten aus allen Teilen der Welt nach Wupper
tal, um einer Premiere beizuwohnen. Und überall, wo die Compagnie 
auftrat, haben sich namhafte Kritiker*innen in angesehenen über-
regionalen Zeitungen geäußert, selbst wenn es ein Gastspiel eines 
Stückes war, das nach vielen Jahren wieder aufgenommen wurde. 
Aber trotz dieser hohen und weltweit nahezu unüberschaubaren 
Anzahl an Kritiken ist es, vor allem im deutschsprachigen Raum, 
nur eine kleine Gruppe von Kritiker*innen, die sich über Jahr-
zehnte mit der Kunst Pina Bauschs befasst und über ihre jeweils 
neuen Stücke eine Kritik verfasst haben.5 Anders als die Tanzkritik 
in den usa in den 1970er Jahren, die vor allem durch Frauen, wie 
Marcia B. Siegel, Arlene Croce oder Deborah Jowitt geprägt war, 
sind die Tanzkritiker in (West-)Deutschland zu jener Zeit vor allem 
Männer. Zu ihnen zählen vor allem: Klaus Geitel, Rolf Michaelis 
(Die Zeit), Jochen Schmidt (Frankfurter Allgemeine Zeitung / faz), 
Norbert Servos (u.a. Ballett International, Die Zeit, faz, Der Tages-
spiegel, Theater heute, Die deutsche Bühne, tanzdrama, tanz affiche 
sowie Hörfunkbeiträge u.a. für ndr, swf, sfb, Deutschlandfunk, 
Deutsche Welle). Eine Ausnahme bildet Eva-Elisabeth Fischer 
(Süddeutsche Zeitung /sz), die mit ihren Kritiken die Compagnie 
jahrelang begleitete.

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


291

2  Pina Bausch  
Pressekonferenz 
Düsseldorf 2008

3   Raimund Hoghe  
Cantatas  
Brüssel

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292

	 Tanzkritiker*innen sind Diskursverwalter*innen: Vor allem 
die Kritiken in den 1970er Jahren haben die Redeweisen über die 
Kunst von Pina Bausch weltweit wesentlich mitgeprägt. Ihre Nar-
rative, Lesarten, Deutungen und Urteile werden bis heute – vom 
Publikum (–› rezeption / publikum), von anderen Kritiker*innen, 
Wissenschaftler*innen, Laudator*innen, in Internetforen, -zeitschriften 
und -blogs beispielsweise – immer wieder aufgegriffen und re-ak-
tualisiert. Das Wissen, das die Kritiker*innen im Laufe von Jahrzehn
ten über das Tanztheater Wuppertal produziert haben, so will ich 
in diesem Kapitel zeigen, beeinflusst das Vorwissen des Publikums 
und prägt dessen Erwartungshaltungen. Dies konnten wir anhand der 
Publikumsbefragungen mit spezifischen Fragen nach den Erwar-
tungen der Zuschauer*innen nachweisen (–› rezeption / publikum). 
	 Tanzkritiken sind Übersetzungen eines Bühnenereignisses 
in eine mediale Öffentlichkeit. Sie sind Paratexte6, also Texte, die 
ein Stück begleiten oder ergänzen und seine Rezeption steuern. Sie 
sind vor dem Hintergrund des in diesem Buch eingeführten Produk
tionsbegriffs Bestandteile einer choreografischen Produktion. Vor 
allem in Feuilletons publizierte Kritiken sind einflussreich im Macht- 
Wissen-Komplex um das diskursive Wissen des Tanzes. Selbst wenn 
seit der Wende zum 21. Jahrhundert durch digitale Medien die alleinige 
Machtposition von Feuilletons gebrochen wurde und der Einfluss 
einzelner Journalist*innen und Tanzkritiker*innen dadurch abgenom
men hat, sind die Feuilletons der überregionalen Printmedien nach wie 
vor für eine breite Öffentlichkeit meinungsbildend und prägend für den 
Diskurs und das öffentliche Urteil über das (Kunst-)Stück, für den 
Ruf der Künstler*innen und der Compagnie, für das Interesse von 
Gastspielstätten an dieser speziellen Produktion oder auch an zukün
ftigen Arbeiten der Künstler*innen sowie für die Relevanz, die der 
Kunstform Tanz insgesamt in den Feuilletons eingeräumt wird. Tanz
kritiker*innen sowie die Medien, in denen sie publizieren, haben hier-
bei (unterschiedlich anerkannte) Machtpositionen inne. Für den Zusam
menhang von Aufführung und Rezeption sind Tanzkritiken entschei
dende schriftliche und öffentlich zugängliche Quellen. Zwar gibt es 
auch andere Textsorten, beispielsweise tanzwissenschaftliche Unter
suchungen, sowie andere journalistische Quellen, Paratexte wie Re-
portagen, Interviews, Dokumentationen oder auch Texte, die von den 
Künstler*innen selbst stammen. Tanzkritiken im Sinne von Stückkriti
ken ermöglichen jedoch in besonderer Weise, einen Aufschluss dar-
über zu gewinnen, wie das jeweils besprochene Stück von einem pro
fessionellen Publikum, den Tanzkritiker*innen, wahrgenommen, kon
textualisiert und beurteilt worden ist und auch darüber, wie das jewei
lige Publikationsorgan das konkrete Stück, das Tanzgenre, den Künstler 
beziehungsweise die Künstlerin oder auch den Aufführungsort darstellen 
wollte. Als reflektierte schriftliche Aussage sind sie ein Pendant zu, aber 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


293

auch eine Orientierung für die unmittelbar nach den Aufführungen ge
troffenen mündlichen Aussagen des Publikums (–›rezeption / publikum). 
	 Auch die Tanzkritiken über Pina Bausch und das Tanztheater 
Wuppertal demonstrieren, dass diese zentrale Bestandteile einer 
Tanzproduktion sind, insofern sie wesentlich das öffentliche Meinungs-
bild über deren Kunst zeichnen. Von Anfang an sind die Kritiken 
kontrovers: Den einen gilt Pina Bausch als Revolutionärin des Tanzes, 
wie der Journalistin Ursula Heyn, die 1986 anlässlich der Premiere 
von Viktor (ua 1986) schreibt: »Die Tanztheater-Revolutionärin im 
Schatten der Schwebebahn hat wieder zugeschlagen.«7 Andere hin-
gegen meinen bereits ewige Wiederholungen zu entdecken, wie Helmut 
Scheier von den Nürnberger Nachrichten, wenn er bereits 1986 fest
stellt: »Fast alles hat man so oder so ähnlich gesehen.«8 Eine dritte 
Fraktion sieht Pina Bauschs Kunst wiederum als vollendet an wie 
Martin Töne in der Westdeutschen Zeitung: »Niemand setzt die Welt 
als ewige Spirale aus Hoffnungen und Sehnsüchten so großartig in 
Szene wie Pina Bausch.«9

	 Diese drei Positionen – Pina Bausch zeigt nichts Neues und 
wiederholt sich, Pina Bausch hat immer neue Einfälle und ist weg-
weisend, Pina Bausch ist eine Revolutionärin der Bühnenkunst – 
prägen seit den Anfängen über dreißig Jahre lang die kontroversen 
Urteile des Feuilletons. Sie sind Bestandteile des Macht-Wissen-
Komplexes über den gesellschaftlichen Stellenwert der Tanzkunst 
im Kontext eines bürgerlichen Kunstverständnisses im Allgemeinen 
und der Ästhetik des Tanztheaters Wuppertal als Erneuerung im 
Besonderen. Dies zeigt sich insbesondere in den historischen Dimen
sionen, verhandeln doch in den 1970er Jahren die damals etablierten 
Kritiker*innen, die vor allem Musikkritiker*innen waren, am Tanz-
theater Wuppertal exemplarisch das Eindringen einer neuen Ästhe
tik in den etablierten Kunstbetrieb, der zu diesem Zeitpunkt der 
Ästhetik des Balletts folgt, die zudem im Drei-Sparten-Betrieb als 
der Musik nachgeordnet angesehen wird. 
	 Dieses Kapitel beschäftigt sich mit den journalistischen Tanz
kritiken und geht hierbei den Fragen nach, wie diese die Kunst Pina 
Bauschs in Schrift übersetzen, wie dadurch ein ›Tanztheater-Diskurs‹ 
etabliert und fortgeschrieben wird und dies Rückwirkungen auf 
die Wahrnehmung des Publikums hat. Wie übersetzt sich ein Stück 
in die Tanzkritiken? Welche Praktiken des Schreibens finden sich 
in den Kritiken? Und mit Blick auf die Eingangszitate: Was ist das 
Selbstverständnis von Tanzkritik im Verhältnis zur Tanzkunst? Wie 
formuliert sich in den Tanzkritiken die Kritik? Diese Fragen verfolge 
ich in diesem Kapitel, indem ich zunächst den Begriff der Kritik 
skizziere und dann auf die Tanzkritik seit den 1970er Jahren über-
trage. Dieses bildet den Rahmen für die daran anschließende Dar-
stellung der zentralen Positionen in den Urteilen über die künstle-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294

rische Arbeit Pina Bauschs mit dem Tanztheater Wuppertal, die ich 
exemplarisch einerseits am Beispiel der Kritiken zu einem Stück, 
Viktor, für den Zeitraum 1986 bis 2017 vorstelle, andererseits an 
den Kritiken eines Kritikers, Jochen Schmidt, für alle internationa-
len Koproduktionen (1986 bis 2009) untersuche.
	

praxis als kritik – tanzkritik als praxis

Während seit den 1960er Jahren das künstlerische Werk selbst und 
seine Aufführungsformate als eine Praxis der Kritik angesehen 
wurde (–› stücke), richtet sich der Blick des sogenannten Konzept-
tanzes sowie der Tanzforschung seit den 2000er Jahren10 auf die 
künstlerische Praxis, die nunmehr als »Ort der Kritik«11 angesehen 
wird. Aus der Sicht des Konzepttanzes ist Kritik weniger ein Urteil, 
sondern ein Modus des Arbeitens, der ›andere‹ Erfahrungen und Welt
zugänge ermöglicht. Theoretische Positionen wiederum definieren 
bestimmte künstlerische Arbeitsweisen als kritisch, da hier neue 
Formen der Gemeinschaft12, der Freundschaft13, der Komplizenschaft14 
ausprobiert und neue kollektive Arbeitsweisen erprobt würden. 
Diese experimentell angelegten Erfahrungsräume deuten sie als 
Experimentierfelder für eine ›andere‹, alternative oder subversive 
soziale Praxis, da sie einen ›anderen‹ Modus der individuellen und 
kollektiven Vergesellschaftung zum Thema machen. 
	 Aber nicht nur die künstlerische Praxis, auch die publizis-
tische Praxis der Tanzkritik versteht sich seit den 1990er Jahren 
als eine kritische Praxis, wie das Eingangszitat von Helmut Ploebst 
veranschaulicht. Deren kritisches Potential zeigt sich darin, wie der 
Übersetzungsschritt von der Wahrnehmung eines Stücks in den Text 
vollzogen wird und wie hierbei Wahrnehmung, Wissen und Macht 
sowie die eigene Position der Kritiker*innen, die Aufführungssitua-
tion und der (institutionelle) Kontext (Adressat*innen, Bedingungen 
von Publikationsorganen etc.) ineinander wirken.
	 Mit diesen Positionen wird der Praxisbegriff neu gedeutet. 
Denn Praxis gilt gemeinhin als das Vorgängige, die Theorie als ihr 
Gegenspieler. Ein praxistheoretischer Kritikbegriff, der im Rahmen 
der in diesem Buch eingeführten Praxeologie des Übersetzens (–› 
theorie und methodologie) diesem Kapitel zugrunde liegt, stellt 
diese duale Konstruktion des Verhältnisses von (Tanz-)Theorie und 
künstlerischer Praxis in Frage. Damit setzt sich ein praxistheoreti
scher Kritikbegriff auch gegen die auf diesem Dualismus beruhende 
Vorstellung ab, welche die (Tanz-)Praxis gegenüber der Theorie privi
legiert mit dem Argument, die künstlerische Praxis sei der eigent-
liche Ort der Kritik. Dieses Denken widerspricht zum einen der zeit
genössischen tanzkünstlerischen Praxis, die gerade in dieser Praxis 
und aus ihr heraus die Generierung von Theorie betreibt. Zum ande

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


295

ren aber wird es einem Denken nicht gerecht, das auch die Rezeption 
eines Stückes als Bestandteil einer Tanzproduktion versteht und 
sie selbst als eine Erzeugungspraxis deutet. In diesem Sinne ist 
Praxis, so das zentrale Argument dieses Buches, ein vielschichtiges 
und wechselseitig aufeinander bezogenes Übersetzungshandeln im 
Rahmen einer künstlerischen Produktion, die hier als ein Zusammen
spiel der Entwicklung, Aufführung und Wahrnehmung eines Stücks 
verstanden wird. 
	 Aus dieser Sicht dient der Begriff der Praxis als Sammelbegriff 
für die Techniken und »Existenzkünste«15, wie Michel Foucault sie 
nennt, die im Rahmen einer Tanzproduktion zum Tragen kommen und 
hervorgebracht werden in den Arbeitsweisen (–› arbeitsprozess), den 
Formen der Zusammenarbeit (–› compagnie) sowie in diskursiven 
Wissensfeldern, wie sie über journalistische und wissenschaftliche 
Texte beispielsweise erzeugt werden. Praktiken – künstlerische, jour
nalistische und wissenschaftliche – sind subjektbildend, sie schaffen 
auch eine Differenz zwischen den Subjekttypen, zum Beispiel zwischen 
Tänzer*innen, Choreograf*innen, Tanzkritiker*innen oder Wissen
schaftler*innen. 
	 Judith Butler hat die Frage »Was ist Kritik?«16 an den Text von 
Michel Foucault gestellt, der denselben Titel trägt.17 Foucaults Aufsatz, 
der seine wohl berühmtere Arbeit »Was ist Aufklärung?«18 vorbe-
reitete, ist dadurch motiviert, einen Ausweg aus der Sackgasse zu 
finden, in die sich seiner Ansicht nach kritische und auch postkri-
tische Theorien manövriert hatten. Ihm geht es, so die Lesart Butlers, 
darum, Kritik als Praxis zu überdenken. Dies soll geschehen, indem 
die Grenzen gewohnter Denkweisen befragt werden, also im Prinzip 
das geschieht, was Theodor W. Adorno Ideologiekritik nennt.19 Butler 
thematisiert zwei Aspekte, die für choreografische Arbeitsweisen, 
Aufführungsformate und für Tanzkritik gleichermaßen – will man 
sie alle drei als kritische Praxen verstehen – wichtig erscheinen, 
die aber bislang wenig diskutiert wurden: den Ort der Kritik und 
ihren Referenzrahmen. Sie schreibt: »Kritik ist immer die Kritik einer 

institutionalisierten Praxis, eines Diskurses, einer Episteme, einer Institu-
tion, und sie verliert ihren Charakter in dem Augenblick, in dem von die-
ser Tätigkeit abgesehen wird und sie nur noch als verallgemeinernde Praxis 
dasteht.«20 Die Praxis der Kritik ist von daher immer partikular, das heißt,

sie bezieht sich immer auf einen konkreten Rahmen, zugleich lässt 
sie aber von dieser Position aus auch Rückschlüsse auf andere Orte 
und Rahmungen zu.21

	 Selbst wenn Kritik seit Platon als Handwerk oder Technik 
des Unterscheidens verstanden wird, welche die Voraussetzung 
bilden, um ein Urteil zu fällen, insistieren sowohl Butler als auch 
Foucault darauf, dass Kritik weit mehr und etwas anderes ist als das 
Urteil. Kritik, so Foucault, »hat nicht die Prämisse des Denkens zu 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296

sein, das abschließend erklärt: Und das gilt es jetzt zu tun. Sie muss ein 
Instrument sein für diejenigen, die kämpfen, Widerstand leisten und das, 
was ist, nicht mehr wollen. Sie muss in Prozessen des Konflikts, der Kon-
frontation, des Widerstandsversuchs gebraucht werden. Sie darf nicht das 
Gesetz des Gesetzes sein […]. Sie ist eine Herausforderung für das, was 
ist«22. Kritik ist für Foucault »die Kunst der freiwilligen Unknechtschaft, 
der reflektierten Unfügsamkeit«23. Nicht zufällig gebraucht Foucault hier 

den Begriff der Kunst. Denn die Praxis der Kritik beruht für ihn 
auf einer Lebensweise, auf dem, was er bekanntlich »Kunst der 
Existenz«24 genannt hat. Und diese Kunst der Existenz erfolgt für 
Foucault im Modus des Ästhetischen und des Ethischen. Denn 
Kritik ist für Foucault eine Tugend von Subjekten, »die sich selber 
[…] transformieren, sich in ihrem besonderen Sein […] modifizieren 
und aus ihrem Leben ein Werk zu machen suchen«25. Es ist eine 
Kunst, welche die Grenzen des epistemologischen Feldes sichtbar 
macht und sich selbst in Beziehung zu dieser Grenze setzt. 
	 Auch in diesem Punkt sind sich Butler und Foucault mit 
Autor*innen einer kritischen Aufklärung, wie Raymond Williams 
oder Theodor W. Adorno einig. So fordert beispielsweise Adorno: 
Damit Kritik nicht »auf eine Kollektion gleichsam ausgestellter Ideen 
sich beruft und isolierte Kategorien fetischisiert«, müsse sie reflek-
tieren, »wie Kategorien ihrerseits ins Spiel kommen, wie das Feld 
des Wissens geordnet ist und wie das, was die Kategorien unter-
drücken, gleichsam als deren eigene konstitutive Okklusion wieder
kehrt.«26 Eine kritische Praxis der Tanzkritik ist demzufolge jene, die 
»eine fragende Beziehung zum Feld der Kategorisierung selbst bezieht, 
innerhalb dessen Praktiken geformt werden.«27 Sie thematisiert die 
Beziehung zwischen Ontologie und Epistemologie, die Grenzen des-
sen, »was ich werden könnte, und den Grenzen des Wissens, das 
ich riskiere.«28 Kritische Praxis bedeutet von daher auch immer, die 
eigene Subjektposition – als Tänzer*in, Choreograf*in, Tanzkritiker*in, 
als Forscher*in – zu befragen (–› theorie und methodologie). 
	 Diese unsichere Position ist nicht nur im Sinne der Kritischen 
Theorie als selbstreflexiv beschreibbar,29 sondern darüber hinaus 
als eine »objektivierte Reflexivität«,30 also als eine Reflexivität, die 
die immanenten Grenzen des Feldes der Kunst mit reflektiert. »We 
are trapped in our field«,31 kritisiert die Künstlerin Andrea Fraser. 
Kritik bedeutet demnach, wie es Jens Kastner für die Kunstkritik 
formuliert, »das Phantasma einer Gefangenschaft als beschränkende 
Selbstbeschreibung […] zurückzuweisen.«32

	 In diesem Sinne befragt eine Praxis der Kritik das jeweils 
generierte Wissen, sie bewegt sich an den Grenzen dieses Wissens, 
um dieses in eine – produktiv verstandene – Krise zu stürzen: »Man 

geht nicht für eine erregende Erfahrung an die Grenzen, oder weil Grenzen 
gefährlich oder sexy sind, oder weil uns das in prickelnde Nähe zum Bösen 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


297

bringt«, meint Butler, »[m]an fragt nach den Grenzen von Erkenntnisweisen, 
weil man bereits innerhalb des epistemologischen Feldes in eine Krise 
des epistemologischen Feldes geraten ist«33.

	 Anders als das Urteil, das sich innerhalb bereits etablierter 
ästhetischer Kategorien oder Gewohnheiten vollzieht, bezieht sich 
Kritik im hier verstandenen Sinn auf die Konstitution des Gegen-
stands selbst sowie seiner historischen Episteme und jeweiligen 
Dispositive. Eine Praxis der Tanzkritik ist demnach eine Praxis, 
die jene Konstitutionsprinzipien und Denkfiguren hinterfragt, die 
den Gegenstand erst hervorbringen. Wie haben sich Tanzkritiken 
im epistemologischen Feld des Tanzes konstituiert? Wie sind die 
Tanzkritiken über die Kunst Pina Bauschs verfasst? Welche Schreib
praktiken und -routinen zeigen sich hier? Welche Diskurspositionen 
werden eingenommen?

kritik und krise  Die Krise des epistemologischen Feldes des Tanzes ist 
eng mit gesellschaftlichen und kulturellen Umbrüchen verbunden, 
die sich mit der Durchsetzung der gesellschaftlichen Moderne um 
die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert vollziehen. Seitdem weist die 
Geschichte des Tanzes parallel zur Transformationen der Moderne 
eine Anzahl epistemologischer Brüche auf: in den 1960er Jahren, dem 
Umbruch zur postindustriellen Gesellschaft, zum Beispiel durch den 
amerikanischen Postmodern Dance, der bisherige »Nicht-Orte«34 wie 
Bahnhöfe, Hallen oder Einkaufspassagen bespielt und Nicht-Tän
zer*innen in professionelle Tanzensembles integriert. In den 1970er 
Jahren ist es vor allem Pina Bausch, die Alltagsbewegungen als Tanz 
behauptet, die Tänzer*innen in den Mittelpunkt des Wissens über 
Tanz stellt und, mit Raimund Hoghe 1980 die Position des Drama-
turgen in den Tanz einführt. Auf diese Weise erarbeitet sie nicht nur 
eine neue Ästhetik und kompositorische Struktur, sondern stellt zu-
gleich die epistemologische Stabilität des Tanzfeldes in Frage, wie 
sich an dem eingangs zitierten Urteil Geitels zeigt, der die Kunst Pina 
Bauschs zwar schätzt, diese aber nicht als Tanzkunst anerkennen 
will. Daneben haben auch die zunehmenden Einflüsse von Pop-
Tänzen wie HipHop seit den 1970er Jahren das Feld der Tanzkunst 
in eine (produktive) Krise geführt, indem deren Bewegungstechnik 
und Ästhetik zum zentralen Bestandteil der Bühnenkunst Tanz 
wurde. In den 1990er Jahren ist es dann der sogenannte Konzept-
tanz, der parallel zu Globalisierung und Digitalisierung der Gesell-
schaft den Kunsttanz kritisch reflektiert. Mit der Moderne befindet 
sich also die kritische Kunst-Praxis immer schon im Krisenraum des 
epistemologischen Feldes des Tanzes. Und dieser Krisenraum ist 
kontingent. Kontingent ist, so Niklas Luhmann, »etwas, was weder 

notwendig ist noch unmöglich ist; was also so, wie es ist (war, sein wird), 
sein kann, aber auch anders möglich ist. Der Begriff bezeichnet mithin 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298

Gegebenes (zu Erfahrendes, Erwartetes, Gedachtes, Phantasiertes)  
im Hinblick auf mögliches Anderssein; er bezeichnet Gegenstände im  
Horizont möglicher Abwandlungen«35. 

	 Diese prinzipielle Offenheit heißt umgekehrt auch, dass – 
entgegen der mitunter festzustellenden Geschichtsvergessenheit der 
Tanztheorie und der Tanzpraxis – der Referenzrahmen für den Ort 
der Kritik immer auch ein historischer ist. Es ist eine Haltung, die 
die jeweils aktuellen Denkstrukturen, Erkenntnis- und Wissens-
formen vor dem Hintergrund der Geschichte der Krisen des Tanzes 
reflektiert und dies ins Verhältnis zur jeweils aktuellen gesellschaft
lichen Ordnung setzt. Das kritische Moment aktueller künstlerischer 
Praktiken ist auch in ihrer Beziehung zu historischen ›Vorläufern‹ 
und ›Nachläufern‹ zu suchen. Wie verhalten sich aktuelle choreo-
grafische Praktiken zum Beispiel zu den Brüchen, die die Arbeits-
weise Pina Bauschs in der Geschichte des Tanzes bewirkt hat? 
Und zur Rolle der Tanzkritik: was trägt sie zur produktiven Krise 
des epistemologischen Feldes des Tanzes bei, die das Tanztheater 
von Pina Bausch ausgelöst hat?
	 Der Journalist Hanno Rauterberg sieht die Aufgabe der Kritik 
darin, »etwas in eine Krise zu versetzen, es dem Unbefragten zu 

entreißen, um es besser begreifen zu können. Jeder Kritiker muss die Krise 
suchen, eine Krise, die nicht nur die Dinge der Kunst einschließt, sondern 
auch die eigene Betrachtung, das eigene Empfinden«36. Rauterberg folgt 

Foucault und Butler, wenn er die »Feigheit der Kritiker« verurteilt 
und die Aufgabe der Kunstkritik nicht darin sieht, »Mildtäter oder 
Scharfrichter, Leisetreter oder Pöbler, Rauner oder Allwissender«37 
zu sein. In der Kunstkritik sollen nicht Bedeutung verordnet, son-
dern Bedeutungsräume geöffnet werden. Die Kritik sollte aus seiner 
Sicht zwar zu einem Urteil gelangen, aber zugleich ihre Leser*innen 
spüren lassen, dass dieses Urteil, wie jedes Urteil, nur vorläufig sein 
kann. Und: sie sollte offenlegen, nach welchen Maßstäben sie vorgeht. 
In diesem Sinne fordert auch die Journalistin Constanze Klementz 
»[…] eine Kritik, die sich selbst außer Gefecht zu setzen bereit ist«38. 
	 Allerdings sind diese jüngeren Forderungen nach einer offe
nen, selbstreflexiven und kritischen Praxis der Tanzkritik gemeinhin 
nicht umgesetzt. Die Tanzkritikerin Esther Boldt hält daher Tanz-
kritik für »eine Leerstelle, denn sie befindet sich nicht auf Augenhöhe 
mit dem Gegenstand, den sie verhandelt«39. Sie verweist darauf, dass 
seit den 1990er Jahren der Tanz komplexer und selbstkritischer ge
worden sei, dass dem aber in den herkömmlichen Tanzkritiken bis-
lang nicht Rechnung getragen wird. Sie fordert hingegen eine Tanz
kritik ein, die den Gegenstand ernst nimmt. »Wo Künstler das Ver-

ständnis der eigenen Arbeit nachdrücklich erschüttern, indem sie Gattungs-
grenzen bearbeiten, wo die Begrifflichkeiten der Kunst wie die Kriterien 
ihres Gelingens nicht mehr abgesichert sind, lässt sich das Gelingen jedes 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


299

Stückes nur an denjenigen Kriterien messen, die es selbst entwickelt. In 
der Beschreibung und Beurteilung dieser Choreografien und Performances 
wird die patriarchale, souveräne Geste eines Kritikers fragwürdig, der 
gewissermaßen auf den ersten Blick einordnet und urteilt«40. Auch Boldt 

fordert von den Tanzkritiker*innen, die eigene Position zu reflek-
tieren und der Öffnung zu folgen, die sich in dem künstlerischen 
Tanz vollzieht und damit das Stück in und durch die Schrift nicht 
zu überwältigen. Sich beim und mit dem Schreiben in eine Krise 
bringen zu lassen, sieht sie als Chance, die eigene Position, die eigene 
Schreibpraxis sowie die Techniken der Tanzkritik zu reflektieren, um 
auch die Machtposition, die Kritiker*innen innehaben, sichtbar zu 
machen. Die Tanzkritik würde sich damit mimetisch an die Tanz-
kunst annähern: sich in einen Krisenraum bewegen und die eigenen 
Sicherheiten aufs Spiel setzen. 
	 Zwischen der Choreografie, dem (Be-)Schreiben und dem 
Urteilen liegen also verschiedene Übersetzungsschritte, die jeweils 
eine uneinholbare Differenz erzeugen. Indem eine Kritik deutlich 
macht, dass sie um diese Differenz weiß, wird sie zugleich zu einer 
besonderen Praxis des Urteilens und zu einer Kritik am Urteilen 
selbst. An die Stelle des wissenden Urteils treten die Infragestellung 
dessen, was der Schreibende zu wissen meint und damit das Be-
mühen, sich den künstlerischen Arbeiten immer neu zu nähern. Die 
Haltung dieses Urteilens ist nicht Gewissheit, sondern Bewusstsein 
für Brüche. Der Akt des Urteilens wird lesbar als unauflösbare Span
nung einer Übersetzung von Tanz in Schrift, als Spannung zwischen 
Singulärem und Allgemeinem, Erfahrung und Begriff, Moment und 
Konzept. So erscheint das Urteilen selbst als eine Praktik, die offenen, 
immer wieder neu zu konstituierenden Übersetzungsschritten zwischen 
Choreografie, Aufführung, Wahrnehmung und Schrift ausgesetzt ist.
	 Diese jüngeren Konzepte einer kritischen Praxis des Schrei-
bens unterscheiden sich von der etablierten und tradierten journa
listischen Kritiker*innenpraxis. Aber es wäre verkürzt anzunehmen, 
dass sie erst in den 2000er Jahren entwickelt und formuliert worden 
sind – im Anschluss an den paradigmatischen Umbruch der 1990er 
Jahre durch den Konzepttanz. Vielmehr sind sie bereits eine gelebte 
Praxis einer jungen Kritiker*innen-Generation der 1970er und 1980er 
Jahre, die die Krise, in die das neue Genre Tanztheater die Tanzkunst 
gestürzt hatte, produktiv für eine Neuausrichtung der Tanzkritik nutzten.

geschichte der tanzkritik  Die Tanzkritik ist Bestandteil der Kultur- und 
Kunstgeschichte, seitdem sich Öffentlichkeit im 19. Jahrhundert me
dial konstituiert41 und Journale die Meinungsführerschaft, zunächst 
in bürgerlichen Kreisen, übernommen haben. Der Zeitungswissen-
schaftler Wilmont Haacke betont zwar, dass sich das Feuilleton 
historisch mehrfach gewandelt habe, aber dessen wesentliches 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300

Charakteristikum sieht er in einer persönlichen, subjektiven Art 
des Schreibens, einem »inneren Beteiligt-Sein«42. Tatsächlich sind 
die Anfänge der feuilletonistischen Tanzkritik, die vor allem in 
Frankreich mit Théophile Gautier um 1830 ihren Anfang nimmt, 
durch eine Übersetzung in ein subjektives, bildhaftes und poetisches 
Schreiben gekennzeichnet. Männer schreiben über den ›flüchtigen‹, 
bezaubernden Tanz der berühmten Ballerinen des romantischen 
Balletts und sie tun dies mit großer Leidenschaft und Empathie. 
Tanzkritik bedeutet hier eher, die eigenen Imaginationen und Fan
tasien beim Betrachten des Tanzes in die Schrift zu übersetzen. Es 
geht weniger darum, sachliche Beschreibungen zu formulieren, die 
das Gesehene wiedergeben.43 
	 In Deutschland ist nach dem Zweiten Weltkrieg Tanzkritik 
vor allem Ballettkritik und als solche in den Feuilletons im Rahmen 
der Bühnenkünste marginalisiert. Tanz ist die dritte Sparte im 
Opern- und Ballettbetrieb und hat einen entsprechenden unterge-
ordneten Status in den Feuilletons. Sie ist zu diesem Zeitpunkt, wie 
alle Kunstkritik, nach wie vor männlich geprägt.44 Noch Anfang der 
1970er Jahre, als das Tanztheater die deutsche Bühnenlandschaft 
revolutioniert und den Drei-Sparten-Betrieb in Frage stellt, schreiben 
über Pina Bausch und das Tanztheater Wuppertal – mit Ausnahmen 
wie Eva-Elisabeth Fischer – vor allem Männer und unter ihnen die 
›Kritikerpäpste‹. Zu ihnen gehören Klaus Geitel und Horst Koegler, 
die eigentlich Musikkritiker waren. Während es für die anderen 
Kunstsparten als selbstverständlich gilt, dass Musik-, Opern- oder 
Theaterkritiker*innen eigene praktische Erfahrungen und ein fach-
spezifisches Wissen der jeweiligen Kunst einbringen, wird bis heute 
nicht diskutiert, welches Wissen Tanzkritiker*innen haben sollen, 
dies vielleicht, weil bislang nur wenige Männer vom Beruf des Tänzers 
oder Choreografen in den Beruf des Tanzkritikers wechselten, sondern, 
wenn überhaupt, wie Raimund Hoghe, einst Kritiker, dann Drama-
turg bei Pina Bausch und heute ein angesehener Choreograf, oder 
der Tanzkritiker Norbert Servos den umgekehrten Weg nahmen.
	 Eine Wende in der Tanzkritik erfolgt nicht erst, wie Boldt45 

annimmt, in den 1990er Jahren, sondern bereits in den 1960er 
Jahren und zwar radikal. Anders als in Deutschland, in der die 
bürgerlichen Institutionen des subventionierten Kunstbetriebs im 
Fokus der Feuilletons standen, ist es vor allem die junge us-ameri-
kanische Tanzkritik, die Analogien zu der neuen Tanzkunst eines 
Merce Cunningham oder des Judson Church Theater sieht und dies 
entsprechend in die Tanzkritiken zu übersetzen versucht.46 Für die 
einen gilt Tanz als »expression of emotions«, für die anderen als ein 
»physical act«. Vertreter*innen beider Tanzverständnisse teilen aber 
die Ansicht, dass »dance criticism is that you have to be in contact 
with the real live thing as it is performed«47. Mit der Idee, dass Tanz 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


301

nicht diskursiv zugänglich sei, ist hier auch eine Art Antiintellek-
tualismus der Tanzkritik verbunden, auf die wiederum zum Ende 
der 1970er Jahre eine Gegenbewegung folgt, die den Tanz theoretisch 
zu fassen versucht.48 
	 In Deutschland hat in den 1970er Jahren vor allem das Tanz
theater mit seiner ästhetischen Radikalität eine Krise der Tanzkritik 
ausgelöst. Die alteingesessenen Kritikerpäpste ziehen gegen das 
Tanztheater zu Felde, sie sehen es als etwas Neues an, wollen es 
nicht als Tanzkunst anerkennen. Eine jüngere Generation hingegen 
nutzt die Gunst der Stunde, um die Tanzkritik und ihre institutio-
nellen Strukturen umzukrempeln – sie stürzen die bisherige Tanz-
kritik in eine Krise. Rolf Garske gründet 1982 die Zeitschrift Ballett 
International und legt den Fokus auf die neue Tanzästhetik. Junge 
Kritiker*innen wie Norbert Servos und Hedwig Müller werden zu 
wichtigen Wegbegleiter*innen und Autor*innen einer neuen Schreib
weise und Lesart der Tanzkunst von Pina Bausch. Als junge Theater
wissenschaftsstudierende entwickeln sie einen anderen, offenen Zu
gang zum Tanztheater als die ältere Generation ihrer musikwissen
schaftlich geschulten Kolleg*innen. Mit ihren theaterwissenschaftlich 
informierten Texten stellen sie auch die bisherige Theoriefeindlich
keit der Ballettkritik in Frage. Sie schlagen eine Brücke zwischen 
Kritik und Wissenschaft, konfrontieren die neue Tanzkunst mit 
theaterwissenschaftlichen Lesarten und entwickeln ein Narrativ 
über die Arbeit von Pina Bausch49, das jahrzehntelang weitergetragen 
und übersetzt wird – mit der nachhaltigen Folge, dass bis heute vor 
allem theatersemiotische und -semantische Szenenbeschreibungen 
die Tanzkritik über Pina Bausch prägen. Diese neue Generation von 
Tanzkritiker*innen hat neue Formen des Schreibens und Analogien 
zwischen Tanz und Schrift gesucht – und damit einen wesentlichen 
Beitrag dazu geleistet, dass die junge Kunst des Tanztheaters und 
vor allem auch die Arbeit des Tanztheaters Wuppertal nicht nur als 
ein rein tanzästhetisches Phänomen, sondern als eine gesellschafts
politisch relevante Kunst angesehen wurde. 
	 Einen weiteren Schub in dem Wandel ihres Selbstverständ-
nisses und der Etablierung einer kritischen Schreibpraxis erfährt 
die Tanzkritik im deutschsprachigen Raum in den 1980er Jahren 
durch die Neugründung von zwei Tanzfachzeitschriften Tanzdrama 
und Tanz Aktuell. Vor allem Tanz Aktuell versteht sich als Wegbe-
gleiter der neuen Tanzkunst und leistet einen wesentlichen Beitrag 
dazu, die Übersetzungsproblematik zwischen Tanz und Schrift, 
Ästhetischem und Diskursivem in den Blick zu nehmen und die 
Tanzkunst selbst als einen besonderen, weil körpergebundenen Aus
druck gesellschaftlichen Wissens zu verstehen und ihr politisches 
Potenzial zu befragen. Diese auch und vor allem im Zusammenspiel 
mit der entstehenden Tanzwissenschaft erfolgte intellektuelle Öff-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302

nung der Tanzkritik führt zunächst dazu, dass in den deutschen 
Feuilletons breit und divers über Tanz berichtet wird. Überregionale 
Zeitungen beschäftigen ›freie-feste‹ Tanzkritiker*innen, die zum Teil 
äußerst ausführliche Tanzkritiken schreiben, auch über die Arbeit 
von Pina Bausch. Seit den 1990er Jahren hat sich diese Situation 
auch aufgrund der Krise des Zeitungsmarktes durch Digitalisierung 
verändert. Nur wenige Feuilletons publizieren Tanzkritiken, und meist 
handelt es sich hierbei um kurze, häufig standardisierte Kritiken, 
die kaum mehr den oben genannten Forderungen nachkommen (kön-
nen) und eine adäquate Übersetzung des Experimentellen, eine Re-
flexion der eigenen Schreibpraxis und ein ›offenes Schreiben‹ er-
lauben. Zugleich etablieren sich digitale Formate und Plattformen 
wie tanzkritik.de, tanzweb.de oder corpusweb.net, die neue Darstel
lungsformen entwickeln, andere Leser*innengruppen ansprechen 
und deren Medialität insgesamt neue Formen der Wissensproduk-
tion hervorbringt.

das tanztheater wuppertal und die tanzkritik

Obwohl das Tanztheater Wuppertal eine weltweit renommierte Com
pagnie ist und Pina Bausch ohne Zweifel als eine Choreografin gilt, 
die global Einfluss auf die jeweiligen kulturellen, nationalen und 
lokalen Tanzkunstgeschichten genommen hat, sind die Tanzkritiken 
von Anfang ihres Schaffens an gespalten: In der frühen Schaffens-
periode bis zur ersten Koproduktion Viktor (–› stücke) stehen sich 
die Gralshüter der Balletttradition auf der einen Seite und die Fans 
auf der anderen Seite gegenüber. Nach der anfänglichen Begeisterung, 
Ratlosigkeit und Empörung über ihre Revolutionierung des Tanz-
feldes tauchen bereits Ende der 1970er Jahre Stimmen auf, die die 
Kunst von Pina Bausch als veraltet ansehen, als konventionalisiert 
und kanonisiert. So sieht Jens Wendland 1978 in dem Stück Renate 
wandert aus (ua 1977) lediglich »[…] schüttere monomane Tanzpassa-

gen mit ihren starren Kriech-, Reiß- und Kreiselbewegungen, die die satt-
sam bekannten barfüßigen Tanzlitaneien Pina Bauschs kaum mehr vari-
ieren«50. Arlene Croce konstatiert 1984 enttäuscht: »Bauschs publicity has 
exaggerated the scandal and salaciousness in her work. Some mild ribal
dry, some rather unappetizing nudity are all she has. As a theatre terrorist, 
she gets her main effects by repetition.«51 Horst Koegler fordert bereits 1979: 
»What we need is a new Bausch«52 und bekräftigt dies noch 30 Jahre später, 

2009, wenn er anlässlich der Uraufführung von »…como el musguito 
en la piedra, ay si, si, si…« (Wie das Moos auf dem Stein) feststellt: 
»It cannot be denied that the Wuppertaler Tanztheater Miracle has 
lost some of its original electrifying magic.«53 Ungeachtet dieser nega-
tiven Wertung bestätigt unsere Publikumsbefragung Jahre später 
die Tendenz zur Konventionalisierung: Aber die Zuschauer*innen 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


303

erfreuen sich vor allem daran, das Bekannte und Vertraute wieder-
zuerkennen (–› rezeption / publikum).
	 Bis zum Schluss spaltet Pina Bausch die Kritik. Denn es gibt 
gleichermaßen überschwängliche Stimmen, die das Einzigartige, das 
Revolutionäre oder Skandalträchtige ihrer Kunst hervorheben – und 
dies eher bei den internationalen Gastspielen als in Deutschland. 
Während Croce die Wiederholung beklagt, lobt Ballett News 1984:

»Her work inhabits a self-created category that pushes in uncharted terri-
tories. Theater, dance, spectacle, elements of psychoanalysis, comedy and 
sheer terror are welded into grandiose, oversized, overlong epics of consi
derable impact .«54  Und während Koegler sich nach einer neuen Bausch 

sehnt, hebt Johannes Birringer 1986 in Drama Review die Radika-
lität ihrer Kunst hervor: »But when Pina Bausch’s Wuppertaler Tanz-

theater, still unknown in this country outside of New York opened the 
Olympic Festival with such emotionally devastating pieces as Café Müller 
(1978) and Bluebeard (1977), the Festival had its first unpredicted scandal.«55 

	
schreibroutinen der feuilletonistischen tanzkritik  Kritiker*innen 

unterliegen in ihrer Schreibpraxis einer selektiven, von Diskurs
traditionen, Erfahrungen, Geschmäckern und Vorlieben gerahmten 
Wahrnehmungspraxis. Dass sie einen Übersetzungsschritt von Wahr
nehmung in die Schrift leisten müssen, betont auch die Tanzkritike-
rin und Tanzwissenschaftlerin Christina Thurner: »Wahrnehmung, 

sowie die Art und Weise der Vermittlung sind jedoch wesentlich geprägt 
von der Diskurstradition, also von der spezifischen Be-Schreibung von 
Bewegung beziehungsweise von der Er-Schreibung der Wirkung von künst
lerischer Wirkung im Tanz. Es ist meines Erachtens ein Mythos zu glauben, 
dass Bewegung auf der Bühne direkt, ganz unmittelbar zu rezipieren, auf-
zuschreiben und zu vermitteln ist. Wir nehmen vielmehr wahr, wofür wir 
das Instrumentarium zum Wahrnehmen haben. Und dieses Instrumentari-
um liefert uns – wohlbemerkt nicht nur aber zu einem entscheidenden Teil – 
der Diskurs. Tanz be-schreiben (im Feuilleton oder auch in der Wissenschaft) 
ist also nicht, wie oft angenommen, eine rein parasitäre Angelegenheit, 
sondern ein Akt, der aus dem gesamten Prozess der Wahrnehmung nicht 
(mehr) herauszulösen ist und der zurück- und weiterwirkt.«56 Entsprechend 

lassen sich an den Texten zu Stücken des Tanztheaters Wuppertal 
Schreibroutinen und etablierte Diskursfiguren herausarbeiten, was 
im Folgenden am Beispiel der Kritiken zu dem Stück Viktor57, der 
ersten Koproduktion, erfolgt. 
	 Die Kritiken zu Viktor nehmen allesamt eine kontextuelle 
Verortung des Stücks vor: Viktor wird in die Werkgeschichte von 
Pina Bausch eingeordnet. Wobei jene Kritiker*innen, die die Arbeit 
Pina Bauschs seit vielen Jahren begleiten, darauf mit Erwähnung 
ihrer persönlichen beziehungsweise ›professionellen‹ Seherfahrung 
verweisen. Die Kontextualisierung des Stücks erfolgt, indem es ins 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304

Verhältnis zu einem ›Davor‹ oder ›Früher‹ gesetzt wird. 1999 heißt 
es bei einem Gastspiel von Viktor in London: »The Sadler’s Wells 

season sold out weeks ago because she is a legend. Yet some of Bausch’s tar-
gets are beginning to look rather obvious, not to say old hat – the destruc-
tive sexualising of women with their cleavages and high heels: the inability 
of the sexes to communicate on things that matter, the blotting out of 
uncomfortable truths.«58 Oft werden ›alte‹ und ›neue‹ Teile unterschieden, 

Vergleiche mit früheren Stücken gezogen und das Gesehene ent-
sprechend als ›neu‹ oder ›typisch Pina Bausch‹ charakterisiert. So 
schreibt Gerald Siegmund in der faz 1997 anlässlich eines Gastspiels 
in Frankfurt am Main: »Pina Bausch ist nichts Menschliches fremd. 

Deshalb sind ihre Stücke auch nach mehr als einem Jahrzehnt noch so frisch 
und hinreißend wie am ersten Tag. Sie leben und atmen mit den Menschen, 
die nicht müde werden, unter dem Pflaster den Strand zu suchen.«59

	 Diese Klassifikationen erfolgen nicht erst bei Wiederaufnahmen 
eines Stücks viele Jahre nach der Premiere, sondern bereits in den 
Kritiken anlässlich der Uraufführung. So beurteilen 1986 die Kritiken das 
›Neue‹ in Viktor als innovativ und bewerten es positiv: »die alten 
Phobien (erscheinen) in neuer Form«, »neue Einfälle«60, heißt es beispiels
weise. Das als ›typisch Pina Bausch‹ Identifizierte wird hingegen ent-
weder gleichgültig hingenommen, so zum Beispiel das »Umhertra-
gen von Männern und Frauen«, das zur »unerlässlichen Grammatik 
der Bausch-Bühne«61 gehöre. Oder es wird als veraltet und gestrig ein
geordnet, beispielsweise, wenn das Stück Viktor insgesamt als »Ab-
gesang der letzten zehn Jahre Tanz und Theater« und die Bühne als 
»ein mächtiges Museum«62 bezeichnet wird. Aber selbst wenn Viktor von 
den Kritiker*innen als nicht Neues beurteilt wird, heben sie zugleich 
die Innovationskraft der Kunst der Pina Bausch und ihren Status im Kon
text der zeitgenössischen Künste hervor, wenn es beispielsweise 1986 
heißt, »ihre Stücke haben Langzeitwirkung«63 oder »[d]as Wuppertaler 
Tanztheater der Pina Bausch hat in seiner radikalen Abstinenz von 
herkömmlichen Formen inzwischen einen Ruf zu verteidigen«64.
	 Diese Klassifikationen beschreiben ästhetische Routinen in 
den Choreografien Pina Bauschs. Sie werden, vor dem Hintergrund 
der Erwartung des ›Neuen‹, kritisch befragt, dies insbesondere dann, 
wenn die Tanzkritiken anlässlich von Wiederaufnahmen der Stücke, 
also mitunter Jahre und Jahrzehnte nach den Uraufführungen er-
scheinen. Das Ergebnis kann positiv ausfallen, wie bei dem Gastspiel 
von Viktor in Tel Aviv 1995, wo The Jerusalem Post konstatiert: 
»Pina Bausch is at her best, perhaps even her greatest, in Viktor.«65  
Zwölf Jahre später heißt es im Anschluss an ein Gastpiel in Ham-
burg 2017: »Wer nicht weiß, dass Pina Bauschs legendäres Stück 

Viktor 1986 in Rom entstand, der hält es für ein Stück von heute. […] Viktor 
ist ein grandioses Beispiel dafür. Ein Beispiel auch, wie zeitlos modern Pina 
Bauschs Stücke sind. Immer noch Avantgarde, selbst nach 30 Jahren.«66

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


305

Diese Beispiele zeigen, dass das jeweilige Stück weniger an den Maß
stäben zeitgenössischer Tanzästhetik gemessen wird, sondern vor 
dem Hintergrund der Frage, welche zeitgenössische Relevanz die 
Arbeiten des Tanztheaters Wuppertal überhaupt noch haben – diese 
Stimmen mehren sich vor allem nach dem Tod der Choreografin. 
Es ist ein permanentes Abarbeiten an der Ikone Pina Bausch und 
an ihrem nahezu mythologischen Status in der jüngeren Geschichte 
der Tanzkunst. So schreibt der ungarische Schriftsteller Péter 
Esterházy angesichts eines Gastspiels von Viktor in Paris 2001: 

»Pina Bausch fait partie de ces grands artistes. À travers elle, 1’art acquiert 
une raison d’être; nous regardons la scène, sa scène, au plus profond de notre 
cœur (ou d’un autre organe interne), et nous voyons alors à quoi sert l’art.«67 

	 Die klassifizierenden Beurteilungen in ›aktuell‹, und ›neu‹, 
oder ›veraltet‹, und ›historisch‹ oder ›zeitlos‹ und ›einzigartig‹, die 
auch das Publikum vornimmt (–› rezeption / publikum), können 
als Dokumente für die enge Verschränkung von Aufführung, Wahr
nehmung und Wissen herangezogen werden. Es ist eine Verschrän
kung, die auf das jeder Übersetzung inhärente Paradox von Identität 
und Differenz verweist – und hier insbesondere auf dessen tempo-
ralen Aspekt: Die Wiederaufnahme zeigt zwar das Stück, ist also mit 
dem Vergangenen identisch. Aber zugleich schafft sie ›Neues‹, ›Dif-
ferentes‹, indem sie das Stück in der Aufführung in eine andere 
Gegenwart mit anderen Tänzer*innen, an einem anderen Ort mit 
einem anderen Publikum versetzt. In diesen neuen Kontexten, also 
in einer temporären Nachträglichkeit, wird in der Tanzkritik das, 
was zu sehen ist, an dem Früheren gemessen, das heißt, das soge-
nannte Original wird erst durch den Übersetzungsschritt der Wieder
aufnahme auch in den Kritiken als solches erzeugt. Und dazu gibt 
es unterschiedliche Positionen, so heißt es beispielsweise 1999 in 
The Daily Telegraph: »I was bored stiff. The poetic scenes were few

and far between, listlessness and dull parody everywhere else: the sad 
nondescriped men in drag; and the bitchtarts in stilettos, seemed like 
overfamiliar Bauschian archetypes.«68 In der sz hingegen war zu lesen: 
»Pina Bausch’s Viktor hat die Jahre nicht nur gut überstanden. Es hat an 
Brisanz sogar noch zugelegt, thematisiert es doch eine innerlich zerrissene 
Gesellschaft.«69 Die Frankfurter Rundschau lobt: »Es lässt aber auch die 
Achtung wachsen von dieser Tanz- und Theaterschöpferin, deren Stücke 
gealtert sind wie guter Wein.«70 Auch die The Jerusalem Post konstatiert 
1995: »Viktor, though created nine years ago, couldn’t be more up to-the-
moment.«71 

	 Die Weitergabe an andere Tänzer*innen (–›arbeitsprozess) 
und auch die Übersetzung von Stückelementen in andere Produk-
tionen wird aber nicht nur positiv gesehen. So urteilt Jochen Schmidt 
in der faz über das Stück O Dido (ua 1999): »Aus dem grandiosen, 
aus der Flasche zwangsgespeisten Wasserspeier, den Kyomi Ichida 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306

in Viktor darstellt, wird jetzt die banale Befeuchtung eines Stuhls 
durch Ruth Amarante.«72 Und 2001, ebenfalls in der faz, bedauert 
er, es »findet sich noch niemand, der es an Persönlichkeit mit den 
alten Kämpen aufnehmen könnte«73.
	 In den Tanzkritiken lassen sich zudem verschiedene Schreib-
routinen nachweisen, die sich über die Zeit (bei den hier angeführten 
Kritiken zu Viktor über 30 Jahre: 1986-2017) herausgebildet und 
verfestigt haben. Zwar ändern sich in diesem Zeitraum die Schreib
konventionen, zum Beispiel dahingehend, dass der Aufbruch der 
Tanzkritik in den 1980er Jahren sich auch in den Tanzkritiken zu 
den Arbeiten von Pina Bausch niederschlägt und der Tanz beispiels
weise in einen politischen Kontext gestellt wird, wie Rolf Michaelis 
Viktor in die Klimapolitik Helmut Kohls einordnet: »Der sanft aber 

entschieden, oft komisch, öfter trauernd vorgebrachte – durchaus politisch 
zu verstehende – Protest gegen die bestehende Ordnung der Welt ist am 
Abend der Uraufführung unüberhörbar. Während der Proben konnte nie-
mand etwas von einem Atom-Unglück in Tschernobyl ahnen. Jetzt weckt 
das Verwirr-Bild des lächelnden Mädchens ohne Arme nicht nur Erinne-
rung an Contergan-Opfer, sondern vor allem Zukunftsängste. Doch was 
funkt der auf dem ›Wirtschaftsgipfel‹ in Tokio ›weilende‹ Kanzler seinen 
Mannen in Bonn, die über den kritischen Fragen der Bürger nach Sinn und 
Nutzen so vieler Kernkraftwerke in der dicht besiedelten Bundesrepublik 
nachdenklich werden wollen? ›Nicht wackeln!‹ heißt die Parole von Viktor 
Kohl, der Sieger bleiben will in den drohenden Wahlen. Wie männlich ver
blödet ist eine Politik, die das Bedenken neuer Tatsachen, die kritische 
Prüfung bisher geltender Leitsätze nur in den Kategorien militärischen 
Front-Denkens und im Landser-Jargon abwehrt. Den anderen Blick, dem 
das Aufgeben möglicherweise falscher Positionen nicht als Schwäche 
(›wackeln‹) erscheint, sondern als die zum Überleben nötige Kraft – den 
kann man im Viktor-Spiel Pina Bauschs von ewig ›kaputten‹, weil sich zu 
Tode siegenden Siegern lernen.«74

Schreibroutinen ändern sich auch dahingehend, dass eine kriti-
sche Praxis des Schreibens im Sinne einer Reflexion der eigenen 
subjektiven Position der Kritiker*innen sowie die Beschreibung 
der Zuschauer*innenwahrnehmung in den Kritiken der 1980er 
Jahre mehr Raum einnimmt als in späteren Stückbesprechungen. 
Zugleich hat sich die Textdramaturgie der Tanzkritiken über die 
Jahre konventionalisiert und an Routine gewonnen. Sie besteht aus 
erprobten Text-Bausteinen und erfolgt über die Beschreibungen 
von Bühne, Kostüm, Musik sowie einzelnen, vor allem theatralen 
Szenen, die einen Bezug zu etablierten ästhetischen Narrativen wie 
›Vertanzen‹ von ›Alltags-bewegungen‹ oder ›Mann/ Frau-Beziehungen‹ 
herstellen sowie schließlich über die Einordnung in die Werk
geschichte von Pina Bausch. 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


307

	 Eine weitere Schreibroutine ist der Versuch, Analogien zwi-
schen Choreografie und Schrift herzustellen, indem die Stückdrama
turgie mit ihren Spannungen, Widersprüchen und Überraschungen 
in die Text-Dramaturgie übersetzt wird. So wird beispielsweise die 
Eingangsszene von Viktor, in der sich die Spannungsverhältnisse 
des gesamten Stücks kondensieren, in den Kritiken, in denen sie 
erwähnt wird, im zeitlichen Ablauf der Wahrnehmung inszeniert: 
Eine schöne Frau betritt die Bühne von hinten rechts, aus der Sicht 
der Zuschauer*innen, sie geht auf die Mitte der Bühnenrampe zu. 
Sie trägt ein eng anliegendes rotes Kleid, das detailliert mit Ad-
jektiven wie »brilliant «75, »leuchtend«76, »elegant«77 und »feurig-rot«78 
beschrieben wird. Sie lächelt offensiv und souverän das Publikum 
an, was als »showmäßig«79, »triumphantly«80 und »confident«81 um-
schrieben wird. Analog zu der Wahrnehmung der Aufführungs
situation wird auch erst nach dieser Deutung der Szene das Span-
nungsverhältnis, die Irritation und Überraschung beschrieben, näm
lich, dass erst spät sichtbar wird, dass dieser Frau die Arme fehlen. 
Diese Schreibroutinen sind nicht selten selbstreferenziell, in ihren 
Routinen beziehen sich Kritiken auf Kritiken und auf etablierte und 
habitualisierte Schreibstile. 	
	 Tanzkritiken leisten einen wesentlichen Beitrag zur Produktion 
von diskursivem Wissen über das Tanztheater und zur Rahmung 
zukünftiger Wahrnehmungen. Erwartungen an ein Pina-Bausch-Stück 
speisen sich neben den eigenen Erfahrungen aus diesem über Me-
dien generierten diskursiven Wissen. Dieses wird situativ übersetzt 
und gerahmt und damit in der Wahrnehmung auch immer aktuali-
siert, verfestigt oder transformiert. So gibt es situativ unterschied
liche Lesarten der oben beschriebenen Eingangsszene von Viktor: 
Die Kritiken zur Uraufführung im Mai 1986 – wie die bereits zitierte 
von Michaelis – verbinden die »Frau ohne Arme« mit der Conter-
gan-Problematik und der Tschernobyl-Katastrophe im April 1986 
und verorten sie somit in einen damals brennend aktuellen gesell-
schaftspolitischen Kontext. Daneben gibt es kulturelle Rahmungen, 
die ebenso mit Erwartungshaltungen korrespondieren. So themati-
sieren die Tanzkritiken der Koproduktionen die Frage, welche Aussa-
ge das Stück zu dem jeweils koproduzierenden Land hat und ob man 
in ihm etwas kulturell ›Typisches‹ wiedererkennen könne. Ein Bei-
spiel dafür ist die »Restaurant-Szene« in Viktor, die über Jahre, bei 
der Uraufführung, den Gastspielen und Wiederaufnahmen, von 
vielen Kritiker*innen als »typisch italienisch« interpretiert wird, 
ebenso wie die »Springbrunnen-Szene«, die als ein Hinweis auf die 
Fontana di Trevi und damit auf die koproduzierende Stadt Rom 
gelesen wird (–› stücke). Die jeweiligen Deutungen differieren, ent-
sprechend ihrer gesellschaftlichen, kulturellen und tanzästhetischen 
Verortung sowie den lokalen Rahmungen der Tanzkritiker*innen. 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308

So wird in den Kritiken des Londoner Gastspiels von Viktor 1999 
die »Restaurant-Szene« beispielsweise als Referenz an den Tänzer 
und Choreografen Antony Tudor gedeutet. Auch das Bühnenbild von 
Viktor wird unterschiedlich interpretiert: Für die einen ist es eine 
römische Ausgrabungsstätte oder ein ›Grab‹, für die anderen ein 
Sinnbild für das postindustrielle Ruhrgebiet oder eine ›Kohlegrube‹. 
	 Auf die unterschiedlichen situativen Lesarten hat Pina Bausch 
selbst mit Verweis auf die Mauer hingewiesen, die in Palermo Palermo 
(ua 1989) zu Beginn des Stückes einstürzt. Das deutsche Publikum 
brachte dies mit dem Berliner ›Mauerfall‹ in Verbindung, das italieni-
sche Publikum eher mit dem Sturz der Mafia oder mit der Distanz 
Siziliens zu Europa. Pina Bausch meinte: »Die Mauer ist für jeden, 
an jedem Tag etwas anderes.«82 
	 Solche differenten Deutungen einzelner Szenen hängen von 
den verschiedenen situativen, politischen, gesellschaftlichen und 
kulturellen Rahmungen ab. Sie belegen die These, dass die diskur-
sive Übersetzung ein historisch, kulturell und lokal differenter, 
brüchiger Prozess ist, der zudem historischen Transformationen 
sowie dem Wandel der Perzeption und Rezeption unterworfen ist. 
Zusammen leisten diese Rahmungen und Neurahmungen einen 
Beitrag dazu, dass sich der Diskurs und die Narrative um die Ästhe
tik des Tanztheaters Wuppertal zugleich verfestigen und metapho-
risch offen bleiben. Und sie tragen dazu bei, dass das jeweilige Stück 
als historisch und aktuell zugleich wahrgenommen wird. 
	

praktiken des tanzkritik-schreibens: das beispiel jochen schmidt 
Schreibroutinen, also konventionalisierte, wiederkehrende Praktiken 
des Schreibens, lassen sich nicht nur entlang der Kritiken einzelner 
Stücke nachweisen. Sie zeigen sich auch bei einzelnen Kritiker*innen, 
die über die Jahre und Jahrzehnte über das Tanztheater Wupper-
tal geschrieben und hierbei ihre Schreibpraxis entwickelt und kon
ventionalisiert haben. Ein prominentes Beispiel ist Jochen Schmidt, 
seit 1968 Kritiker der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (faz) und 
damit entscheidend für die Meinungsbildung über die Kunst von Pina 
Bausch in einem der wichtigsten deutschsprachigen Feuilleton des 
Bildungsbürgertums. Er hatte das aufrührerische Potenzial und die 
künstlerische Brisanz dieser neuen Bühnenkunst früh erkannt und 
seit den 1970er Jahren regelmäßig Tanzkritiken zu Stücken von Pina 
Bausch verfasst. Auch zu den fünfzehn Koproduktionen, die zwischen 
1986 und 2009 entstanden sind, hat er jeweils Kritiken publiziert. 
Dies vor allem und vornehmlich in der faz, aber einige seiner Kritiken 
sind zugleich auch in anderen Zeitungen wie der Welt, Tanz Aktuell 
/ Ballett International, mittlerweile fusioniert zu tanz, sowie auf der 
Onlineplattform tanznetz.de publiziert worden. Schmidt hat auch 
in regelmäßigen Abständen Interviews mit Pina Bausch geführt83 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


309

und ein Buch über Pina Bausch unter dem Titel Tanzen gegen die 
Angst publiziert.84 
	 Im medialen Diskurs um Pina Bausch besetzte Jochen Schmidt 
seit den 1970er Jahren eine Machtposition: Seine Urteile waren maß
gebend – früher um so mehr, als die Medienlandschaft noch nicht so 
dezentralisiert war und die Zeitungen und Zeitschriften des Bildungs
bürgertums vor allem im Feld der Kultur nahezu eine Monopolstellung 
innehatten. Obwohl dies also angesichts der jüngeren radikalen Ver
änderung der Medienlandschaft nahezu ein historisches Beispiel ist, 
werden hier seine Kritiken beispielhaft herangezogen, um die Nach
haltigkeit einer etablierten journalistischen Schreibpraxis in dem 
Zeitraum des Schaffens Pina Bauschs mit dem Tanztheater Wupper
tal aufzuzeigen: Was ist das Charakteristische der Schreibpraxis in 
seinen Tanzkritiken über das Tanztheater Wuppertal?85

	 Schreibroutinen finden sich in den Kritiken Jochen Schmidts 
vor allem im dramaturgischen Aufbau seiner Texte. Sie folgen einer 
routinierten Textdramaturgie. Aufhänger seiner Tanzkritiken sind 
oft die Titel: Schmidt verweist darauf, dass das Stück noch keinen 
Titel habe und dies typisch für Pina-Bausch-Stücke sei. ›Typisch 
Pina Bausch‹ ist demnach, ein unfertiges Stück zur Premiere, ein 
›work in progress‹, auf die Bühne zu bringen. Wird dies in den An-
fängen ihres Schaffens nicht nur von ihm, sondern auch von anderen 
Kritiker*innen noch als Kritik am Werkbegriff verstanden und po-
sitiv bewertet, dass das Prozesshafte zugunsten des Werkes in den 
Vordergrund tritt, ändert sich diese positive Haltung mit den Jahren 
hin zu einer leicht abwinkenden Haltung des Altbekannten.
	 Bühnenraum, Musik und Kostüm sind die zentralen Kategorien, 
an denen er seine Kritiken aufhängt, dies immer mit Verweisen auf 
langjährige Zusammenarbeiten von Pina Bausch, so mit dem Bühnen
bildner Peter Pabst, mit der ehemaligen Balletttänzerin und lang-
jährigen Kostümbildnerin Marion Cito sowie mit Matthias Burkert 
und Andreas Eisenschneider, die für die Musik verantwortlich sind 
(–› compagnie). Einzelne Szenen werden beschrieben, dies folgt zu-
meist entlang der Charakterisierung der Tänzer*innen, der Beschrei
bung der Requisiten oder thematischer Einordnungen. Tanzbeschrei
bungen kommen eher selten vor: Jochen Schmidt kommt nicht vom 
Tanz. Aber auch sie werden im Laufe der Jahre häufiger. Immer er
wähnt wird das Verhältnis von Solo- und Ensemble-Tänzen, aller-
dings vor allem im Hinblick auf die quantitative Verteilung, wenn 
es also um die Häufigkeit der Tänze in dem Stück überhaupt, die 
Länge der Soli oder das Verhältnis von Solo- und Gruppentänzen 
geht. In Jochen Schmidts Texten wird der Tanz weniger über Rhyth-
mus, Dynamik, Form, Bewegungsqualität oder Synchronisation der 
Bewegungen beschrieben, es werden ihm eher Bedeutungen zuge-
schrieben. Ein Beispiel ist die Schilderung einer Tanzszene aus dem 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310

Stück Nur Du (ua 1996): »Die Tänze, fast durchweg im Bereich der 
Arme beginnend, sind von einer verstörten, hektischen Unmittelbarkeit. Ihre 
Bewegungen wechseln in Sekundenschnelle die Richtung, zucken hierhin 
und dorthin, und nehmen sich zurück, noch ehe sie komplett ausgeführt 
sind. Sie scheinen sich der Welt versichern zu wollen und weisen sie gleich
zeitig von sich ab mit kreisenden und schlagenden Bewegungen, wie wenn 
man einen Schwarm Fliegen oder Mücken zu verscheuchen sucht. Doch 
sind diese Tänze weder Rankenwerk noch Divertissement. In ihrer Ich-Be-
zogenheit und Isolierung sind sie das eigentliche Thema des Werkes.«86 In

dieser Tanzbeschreibung zeigt sich zum einen im buchstäblichen 
›Umschreiben‹ der Tanzszenen eine metaphorische Öffnung. Zum 
anderen schreibt Schmidt dem Tanz Bedeutungen zu, die seiner 
Ansicht nach dramaturgische Funktionen für das Stück erfüllen.
	 Thematische, szenische, zeichenhafte, bildhafte oder material
bedingte Verweise auf das Koproduktionsland sind auch bei seinen 
Tanzkritiken zu den Koproduktionen ein zentrales Kriterium. Es ist 
der rote Faden, der sich durch die Stückkritiken zieht. Wie andere 
Tanzkritiker*innen sucht auch Jochen Schmidt nach Hinweisen auf 
die Kultur der koproduzierenden Länder in den von ihm beschrie-
benen Kategorien Musik, Bühne, Kostüme und Szenen. Ausnahme 
bilden hier die Tanzbeschreibungen. Diese ordnet er in die Werk-
geschichte ein, er vergleicht diese mit früheren Tänzen aus Bausch-
Stücken oder auch mit dem, was Tanztheater als Genre ausmacht. 
»Die seit Jahren angestrebte Rückkehr zum Tanz wird weiter voran
getrieben«87, konstatiert Schmidt erstmals in dem Stück Masurca 
Fogo (ua 1998) und wiederholt dies in fast jeder darauf folgenden 
Kritik, genauso wie er regelmäßig auf »frühere Tanzgirlanden« oder 
»Tanzreihen« hinweist, die in den neueren Stücken bedauerlicher-
weise nicht mehr vorkämen. Der Tanz wird in seinen Kritiken als 
etwas ›Abwesendes‹ hervorgehoben, die »Suche nach dem verblie-
benen Tanz« erscheint präsenter als die beschriebenen Tänze des 
Stücks. Dies verbindet er mit einer ambivalenten Haltung: einerseits 
mit einer Kritik an jenen Stücken, wo nur noch »schöner Tanz« in 
»schönen Kleidern« zu sehen sei, die Kunst der Pina Bausch aber an 
Brisanz und gesellschaftspolitischer Relevanz eingebüßt habe, an-
dererseits mit einer Sehnsucht nach einer Rückkehr zu ›mehr Tanz‹.
	 Mit dieser Ambivalenz spielen die Kritiken im Laufe der Jahre, 
insofern die Urteile sich verändern: In den Jahren zwischen den 
Stücken Masurca Fogo und Nefés (ua 2003) bewertet Schmidt die 
Stücke als »totgelaufen« und als ein Aufwärmen von »Abfällen«88. 
Das Stück Ein Trauerspiel (ua 1994) kommentiert er folgendermaßen: 
»Das ist das logische Ende des Stückes, danach wird mit dem Trans-
port von Zivilisationsmüll und mancher Wiederholung nur noch totes 
Material angehäuft.«89 Ab Ten Chi (ua 2004) und dann kontinuierlich 
bis zum letzten Werk »…como el musguito en la piedra, ay si, si, si… « 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


311

(Wie das Moos auf dem Stein, ua 2009) konstatiert er eine positive 
Tendenz, die er als Gewinn einer neuen Identität mit einer neuen 
Tänzer*innen-Generation charakterisiert und die vor allem durch 
die »Wiederentdeckung« des Tanzes geprägt sei. Die neue Tänzer*in
nen-Generation des Tanztheaters Wuppertal, die er zunächst als 
»zu athletisch«, als »zu professionell« bezeichnet und bei der er das 
Fehlen von »Charakterköpfen« beklagt hat, erscheint nun durch das 
Motiv von der Wiederentdeckung des Tanzes als Hoffnungsträger. 
Hier zeigt sich zugleich, dass sich seine Urteile ändern, aber auch, 
dass seine Praxis der Urteilsbildung konstant bleibt: Maßstab ist 
nicht das Stück selbst oder andere zeitgenössische Stücke, sondern 
ein ›Früher‹ im Schaffen der Pina Bausch, das er als ›Kenner‹ als 
normative Orientierung ausweist. 
	 Die Urteilsbildung in den Kritiken von Jochen Schmidt er-
folgt entsprechend über eine Einordnung in die Werkgeschichte von 
Pina Bausch. Abschließend setzt er das Stück ins Verhältnis zu 
früheren Stücken. Dabei zieht er zumeist konkrete Beispiele heran 
oder zentrale Narrative der Ästhetik Pina Bauschs wie die ›Unfer-
tigkeit‹ des Stückes, die gesellschaftliche und politische Aktualität 
des Stückthemas, den Anteil der Tanzszenen in dem Stück. Die Pub
likumswirkung beschreibt Schmidt, indem er seine eigene Wahr-
nehmung verallgemeinert und den Unterhaltungswert der Stücke 
und die Erwartungshaltungen der Zuschauer*innen aus der Sicht 
des »Bausch-erfahrenen Zuschauers«90 beschreibt. Das Urteil erfolgt 
vor allem über Klassifizierungen, und hier ist die Diskursfigur das  
›Neue‹ und das ›Alte‹ dominierend, so beispielsweise in der Kritik zur 
Uraufführung von Viktor: »Gelegentlich erscheinen die alten Phobien 

in neuer Form. Immer wieder – und zunehmend erschöpfter – tritt Monika 
Sagon nach einem Ausflug ins Parkett an die Rampe und versucht eine 
knappe Begrüßung des Publikums: in der Figur dieser Tänzerin scheint 
ein Element des Beharrens auf den eigenen Obsessionen dem neuen Stück 
bewusst eingepflanzt. Irgendwann fordert Anne Martin, die zuvor schon 
einen Kollegen angepöbelt hat, das Publikum auf, es möge sich doch ent-
fernen; sie brauche es nicht. Doch neben den Variationen des Bekannten 
steht eine Fülle nicht nur neuer, sondern auch ungeheuer sorgsam und 
virtuos ausgearbeiteter Einfälle. Eine Frau bekommt neue Stöckelschuhe 
wie ein Pferd neue Hufeisen; doch der Schmied beschlägt sie nicht einfach 
mit ein paar symbolischen Gesten, sondern macht daraus eine überaus 
sorgsame handwerkliche Arbeit. Wenn Kyomi Ichida, mit ausgebreiteten 
Armen über der Lehne eines Stuhles hängend, zum lebenden Wasserspeier 
wird, entsteht daraus ein ganzes Brunnenbild neben der gespenstigen 
Symbolik; zwei Männer benutzen den Wasserstrahl, den Ichida – immer 
zwangsweise aufgetankt – von sich gibt, zu gründlicher Toilette.«91 Dass 

diese Bewertungen des ›Neuen‹ relativ und subjektiv sind, zeigt sich 
daran, dass die »Springbrunnen-Szene« aus Viktor 1986 (–› rezeption / 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4  Viktor 
Lyon 1994

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314

publikum) auch als etwas ›Altbekanntes‹ gelesen werden kann, da 
Spiele mit Wasser in den Stücken von Pina Bausch immer wieder 
vorkommen, so zum Beispiel bereits zuvor in dem ›Macbeth-Stück‹  
Er nimmt sie an der Hand und führt sie in das Schloß, die anderen 
folgen (ua 1978), Wasserpistolen in Keuschheitslegende (ua 1979), Was-
ser in Arien (ua 1979), Wasserspender in 1980 (ua 1980) und auch in 
späteren Stücken wie Masurca Fogo, Nefés, Ten Chi, Vollmond (ua 2006).
	 Jochen Schmidts Tanzkritiken zu Pina Bausch stehen exem
plarisch für eine etablierte feuilletonistische Praxis der Tanzkritik. 
Sie folgen einer routinierten Schreibpraxis, die sich in der Text-
dramaturgie der Kritiken, in der Orientierung der Beurteilungs-
maßstäbe in Bezug zur Werkgeschichte, zur künstlerischen Ent-
wicklung der Choreografin Pina Bausch und zum Genre Tanztheater 
zeigt und die wiederkehrende Diskursfiguren nutzt. Diese zielen da-
rauf ab, die Aufführung über den Text an das Publikum zu vermitteln, 
der Kritiker ist dabei der Übersetzer. 
	 Schmidts Kritiken sind präzise, konkret, differenziert und 
beruhen auf einem profunden journalistischen und vor allem auf 
das Tanztheater Wuppertal bezogenen Wissen. Schmidt schreibt 
weder totale Verrisse, noch gibt er sich polemischen Ausschwei-
fungen oder Lobeshymnen hin. Sein Sprachduktus ist sachlich. Er 
versucht nicht, eine metaphernreiche, assoziative Sprache zu finden, 
die selbst in Bewegung ist, wie dies die frühe französische oder 
us-amerikanische Tanzkritik und auch einige tanzwissenschaftliche 
Zugänge kennzeichnet.92 Sein Sprachduktus ist aufklärerisch: Er 
will zugleich bilden und dokumentieren, erzählen und einordnen, 
eine Interpretation liefern und sein Wissen und seine Beziehung 
zum Tanztheater Wuppertal in Szene setzen. Er verweist auch dar-
auf, welche Urteile er selbst bereits in früheren Texten über ihre 
Arbeit gefällt hat – und ob er Recht behalten hat. Seine Beschrei-
bung der Rezeption durch das Publikum ist subjektiv; seine Haltung 
ist die des ›Tanzkritikerpapstes‹, der sich selbst und seine Autorität 
als ›Kenner‹ nicht in Frage stellt. Während sich die Arbeit der Choreo
grafin im Laufe ihres Schaffens wandelt (–› stücke), was er selbst 
konstatiert, ändert er weder die Textdramaturgie seiner Tanzkritiken 
noch seine Maßstäbe oder seinen Referenzrahmen. 

übersetzungen zwischen aufführung, wahrnehmung, schrift

Die Tanzkritik ist charakterisiert durch das der Übersetzung im-
manente Paradox von Identität und Differenz, das sich hier in spe-
zifischer Weise in der Übertragung von der Wahrnehmung eines 
tänzerischen und theatralen Ereignisses in das Medium Schrift 
zeigt. Tanzkritiken sind durch andere Übersetzungsschritte gekenn
zeichnet als tanzwissenschaftliche Übersetzungen, die einen länge

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


315

ren Zeitraum benötigen, auf andere Quellen und Materialien zurück
greifen und zumeist kleinere fachwissenschaftliche Öffentlichkeiten 
adressieren. Diese strukturellen Unterschiede in den Feldern Jour-
nalismus und Wissenschaft sind auch dann gegeben, wenn einzelne 
zugleich als Tanzkritiker*innen und Tanzwissenschaftler*innen tätig 
sind, wie Christina Thurner ausführt und über diese personellen 
Identitäten das Verhältnis von Tanzkritik und Tanzwissenschaft 
beschreibt.93

	 Übersetzungen von Wahrnehmungen in gesprochene Sprache 
wiederum sind grundsätzlich von Übersetzungen in die Schrift zu 
unterscheiden, wie dies im Verhältnis von Tanzkritik und Publi
kumsbefragungen anschaulich wird (–›rezeption / publikum). Letztere 
entstehen unmittelbar nach der Aufführung. Die Aussagen der Zu
schauer*innen sind spontan, schnell, kurz bedacht und oft ›laien-
haft‹ im Hinblick auf fachliche Begrifflichkeiten. Tanzkritiken hin-
gegen werden, so erwartet es die Leser*innenschaft, von professio
nellen Zuschauer*innen mit (zumeist) viel Seherfahrung, tanz-
spezifischem Wissen, Kenntnis fachlicher Begrifflichkeiten und 
sprachlichem Können verfasst. Tanzkritiken entstehen in räumlicher 
Distanz zur Aufführungssituation, aber, anders als tanzwissen-
schaftliche Texte, in zeitlicher Nähe dazu. Obwohl sie häufig unter 
Termindruck des Redaktionsschlusses verfasst werden, haben sie 
einen professionellen Anspruch und werden mit Bezug zu einer 
breiten medialen Öffentlichkeit, dem jeweiligen Lesepublikum der 
Journale, verfasst. Sie sind durch Schreibroutinen geprägt, die im 
dramaturgischen Aufbau der Kritik deutlich werden sowie in 
wiederkehrenden sprachlichen Setzungen, so bei der Beschreibung 
oder der Hervorhebung bestimmter Szenen, die – beispielsweise 
bei den internationalen Koproduktionen als typisch italienisch, tür-
kisch, portugiesisch etc. – gedeutet und in der Regel in Bezug auf 
ihren Bedeutungsgehalt vorgestellt werden. Zugleich nehmen 
Tanzkritiken Setzungen vor, indem sie die einzelnen Stücke in das 
Gesamtwerk von Pina Bausch einordnen und als ›typisch‹ oder 
›nicht-typisch Pina‹ charakterisieren. Auf diese Weise wird zu-
gleich ein ästhetischer Diskurs über das Tanztheater Wuppertal 
konventionalisiert und diese Konvention immer wieder aktualisiert. 
	 Tanzkritiken demonstrieren, dass die Übersetzung in die 
Schrift nicht nur als Verlust, sondern auch als ein produktiver Um-
gang mit den Grenzen der Übersetzung angesehen werden kann  
(–› theorie und methodologie). Dies zeigt sich darin, dass eindeutige 
Zuschreibungen vermieden werden, das Beschriebene ›in der Schwebe 
gehalten wird‹, um es nicht eindeutig identifizierbar zu machen. So 
heißt es zum Beispiel in Tanzkritiken zum Stück Viktor: »Etwas 
Römisches scheint durch«94, »Hier scheint man dann das ›Römische‹, 
vor allem wie es [Federico] Fellini in seinen Filmen dargestellt hat, 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316

erkennen zu können«95 oder »So you can choose to see Rome in 
Viktor, or to share (or endure) Bausch’s eternal preoccupation with the 
way man and woman treat each other, wherever they happen to be«96.
	 Zugleich sind die Kritiken bestimmt durch Klassifizierungen 
und Konventionalisierungen einer ›Pina-Bausch-Ästhetik‹: Vor allem 
die Tanzbeschreibungen werden zurückgeführt auf Stilelemente, die 
für die Choreografien von Pina Bausch als charakteristisch ange-
sehen werden wie ›Alltagsbewegungen‹ oder ›Alltagsgesten‹ oder 
Tanz als Mittel zum Zweck, als Medium einer zu vermittelnden Aus
sage: »Sie erklärt sich durch Tanz – sensibel, zart und hinreißend 
durchchoreografiert.«97 
	 Die Kritiken sind gekennzeichnet durch ein deutendes 
Schreiben. Der performative Aspekt der Stücke spielt dabei eine 
geringe Rolle: Nicht wie eine Szene entsteht, wie sie choreogra-
fisch aufgebaut und performativ erzeugt wird, ist Gegenstand der 
Kritiken, sondern was die Szene repräsentiert. Die Konzentration 
auf die Ebene der Repräsentation zeigt sich zudem in der Beschrei-
bung dessen, worum es in dem jeweiligen Stück ›geht‹. In den Tanz-
kritiken werden die Spannungsverhältnisse, die die Choreografien von 
Pina Bausch kennzeichnen, nicht auf einer choreografischen Ebene 
diskutiert – zum Beispiel zwischen Tanz und Musik, Bewegung und 
Bühne, Sprechen und Handeln, theatralen Szenen und Bewegungs-
szenen. Sie werden vor allem thematisch übersetzt, zum Beispiel 
als Spannungen zwischen Tod / Leben, Mensch / Welt, Mann / Frau, 
Körper / Objekt / Sexualität, Trauer / Liebe, Überlebenskampf / Lebens
lust, wobei nach Ansicht der Tanzkritiker*innen – und auch des 
Publikums (–› rezeption / publikum) – die Geschlechterfrage im 
Vordergrund steht und an ihr alle anderen Themen anschaulich 
gemacht werden. 
	 Wahrnehmung ist durch Seherfahrung und Wissen gerahmt. 
Tanz be-schreiben oder, wie Thurner es formuliert: »er-schreiben«98 
ist damit immer schon kontextuell und situativ gebunden. Die Tanz
kritiken demonstrieren, dass die Genealogie des Tanztheaters 
Wuppertal in einem Macht-Wissen-Komplex erzeugt wird, der – 
zusammen mit anderen Schriften (wissenschaftlichen Texten, Inter
views, Künstler*innen-Portraits, Reportagen, Überblicksartikel), aber 
auch mit Bildmaterialien wie Film-Dokumentationen, Fotobänden 
und deren Rezensionen – die Wahrnehmung und Lesarten einer 
Aufführung mit hervorbringen und damit den Diskurs um das Tanz
theater (re-)aktualisieren und verfestigen. Sie sind es vor allem, die 
das Wissen um die Kunst Pina Bauschs von einem kommunikativen 
in ein kulturelles Gedächtnis überführen.

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


317

Das Publikum

»Jeder ist ja ein Teil der Aufführung.«99 Pina Bausch

»Der Zuschauer ist praktisch, mehr aber noch ästhetisch die zentrale 
Frage des Theaters, seiner Praxis und seiner Theorie geworden«,100 
resümiert Hans-Thies Lehmann im Jahr 2008, ca. zehn Jahre nach 
dem Erscheinen seines paradigmatischen Buches Postdramatisches 
Theater. Die »Neuentdeckung des Publikums«101 ist aber bereits zu 
diesem Zeitpunkt, als beispielsweise auch Jacques Rancière102 die 
Zuschauenden zu Mit-Autor*innen der Aufführung erklärte, so neu 
gar nicht. Es handelt sich vielmehr um ein Phänomen, das sich durch 
das 20. Jahrhundert zieht und bereits bei Bertolt Brecht und Antonin 
Artaud eine große Rolle spielt, die allerdings die Zuschauer*innen 
noch als passive Rezipient*innen ansehen. Seit den 1960er Jahren 
reklamiert die Kunst- und Theateravantgarde und hier vor allem die 
junge Performancekunst die Entdeckung des Publikums für sich, 
wenn sie Kunst nicht mehr als ›Werk‹, sondern als Situation, als Aktion, 
als Performance, als Ereignis verstehen will. 
	 Auch Pina Bausch hat in Interviews mehrfach betont, dass 
es für die Zuschauenden unwichtig sei, was sie als Choreografin 
über ihr Stück denkt, was sie in ihm sieht, dass das Publikum offen 
sein sollte für eigene Wahrnehmungen, Lesarten und Sichtweisen 
auf das Stück. »Ich bin das Publikum, wenn ich ein Stück mache. […] 

Aber ich kann nicht für alle sprechen. Die Stücke sind ja auch so gemacht, 
dass jeder im Publikum sein Eigenes suchen und vielleicht finden kann. Der 
Zuschauer wird selbst kreativ in dem Zustand oder der Bewegung, oder in 
der Stimmung, in der er sich gerade befindet.«103 Um diese Offenheit nicht 

einzuschränken, hat das Tanztheater Wuppertal Diskursformate 
wie Stück-Einführungen vor den Vorstellungen oder anschließende 
Publikumsgespräche immer abgelehnt und nahezu alle Programm-
hefte so gestaltet, dass sie zum größten Teil aus Bildern und Fotos 
statt aus reflektierenden, erklärenden oder assoziativ an die Stückthe-
matik angelehnten Texten bestehen. »Die Zuschauer sind immer Teil 

der Vorstellung, so wie ich selber auch ein Teil der Vorstellung bin, auch 
wenn ich nicht auf der Bühne bin. […] Es gibt in unseren Programmheften 
auch nie einen Hinweis darauf, wie die Stücke zu verstehen sind. Wir müs-
sen unsere eigenen Erfahrungen machen, wie im Leben. Das kann uns 
keiner abnehmen.«104

	 Ungeachtet dieser Aufbrüche zum Publikum hat die Theater
forschung die neue Aufmerksamkeit auf die Zuschauer*innen erst 
in dem sogenannten »postdramatischen Theater«105 seit den 1990er 
Jahren verortet und dabei auch die Frage des Zusammenspiels 
zwischen Bühne und Publikum entdeckt. Dementsprechend bezieht 
sich in der aktuellen theater-, tanz- und performancetheoretischen 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


319

5  Programmheft  
Wiederaufnahme  

Água 2005 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320

Debatte dieses Zusammenspiel sowohl auf jene Formen des Theaters, 
die den klassischen Bühnenraum der sogenannten Guckkastenbühne 
zum abgedunkelten Zuschauer*innenraum öffnen und das Publikum 
aktiv an dem Bühnengeschehen partizipieren lassen wollen, als auch 
auf Theaterprojekte, die Orte im öffentlichen Raum oder andernorts 
suchen und diese als Bühnen- oder Theaterräume definieren. Die 
Frage nach dem Zusammenspiel von Bühne und Publikum stellt 
sich auch im Anschluss an jene künstlerischen Aufbrüche, die den 
›Werkbegriff‹ überwinden und die Entstehung des Stücks in der je-
weiligen Zuschauer*innen-Rezeption verorten. Damit verbunden ist 
ein Perspektivenwechsel von der Inszenierung zur Aufführung106 
und mit ihm eine Sicht auf das Publikum, das nunmehr nicht nur 
als Voraussetzung und genuiner Bestandteil einer Theateraufführung 
gedacht wird, sondern als konstitutiv für den performativen Akt der 
Aufführungssituation. 
	 Dieser Perspektivenwechsel erfolgt nicht zufällig zu einer Zeit, 
in der sich der digitale Raum ausbreitet, der neue Interaktivitäten 
und Kollektivitäten ermöglicht und den einzelnen ›User*innen‹ einen 
aktiven Handlungsspielraum zuweist. Zu diesen digitalen Formen der 
Interaktivität hat sich dann auch die theater- und tanztheoretische 
Debatte positioniert, wenn das Verhältnis von Medialität und Thea
tralität, Medien und Tanz107 thematisiert oder das Theater als me-
dialen Sonderfall ausweist, indem sie der Theater-Aufführung eine 
Eigenlogik zugesteht.108 Nicht mehr die Inszenierung, die noch in den 
1980er Jahren im Vordergrund stand und die mit semiotischen Ver
fahren entschlüsselt werden sollte109, sondern die Aufführung, ihre 
Ereignishaftigkeit, Einzigartigkeit, Einmaligkeit, Unwiederholbar-
keit110 und damit auch ihre situationale Perzeption rücken in den 
1990er Jahren in den Mittelpunkt der theater- und tanztheoretischen, 
aber auch der kunstphilosophischen Debatte. 
	 Während letztere Konzepte des »Emanzipierten Zuschauers«111 
oder einer »Relationalen Ästhetik«112 entwickeln, wird in der theater
wissenschaftlichen Diskussion die »leibliche Ko-Präsenz«113 stark 
gemacht und damit der Theateraufführung, im Gegensatz zu medi-
alen Formaten, eine Einzigartigkeit vor allem über das Argument 
der Gleichzeitigkeit körperlicher Anwesenheiten zwischen Bühnen
akteur*innen und Publikum zugewiesen.114 Damit verbunden ist eine 
Ausweitung des Konzepts der Bühnenpräsenz auf den Zuschauer*in
nenraum. Ko-Präsenz bedeutet, über körperliche Anwesenheiten und 
leibliche Erfahrungen Zeit und Raum zu teilen. Zu ergänzen wäre, 
dass leibliche Ko-Präsenzen gerahmt sind und dies im Theater auf 
eine spezifische Weise erfolgt: durch die Aufführungssituation, die 
zum einen aufgrund der verschiedenen Architekturen und Atmo
sphären im Theater unterschiedlich sein kann, zum anderen durch 
die spezifischen Wahrnehmungen der Zuschauer*innen, die aufgrund 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


321

verschiedener Habitusformen, Wahrnehmungsgewohnheiten, Seh
erfahrungen, Wissensbestände sowie situationaler Stimmungen wäh
rend ein und derselben Aufführung differieren. Diese Unterschied-
lichkeiten in der Publikumswahrnehmung potenzieren sich, wenn 
ein Stück wie beispielsweise Le Sacre du Printemps / Das Frühlings
opfer (ua 1975) seit mehr als vierzig Jahren aufgeführt wird und 
verschiedene Publika an verschiedenen Orten und zu unterschied-
lichen historischen Zeiten generiert hat.
	 Die verstärkte Aufmerksamkeit auf das Publikum provoziert 
auch eine Reflexion der bisherigen theater- und tanzwissenschaft-
lichen sowie performancetheoretischen Methoden. Denn der Fokus 
der Forschung verschiebt sich vom ›Stück‹ auf dessen Wahrnehmung 
und es stellt sich die Frage, wie die Publikumswahrnehmung em-
pirisch erfasst werden kann. In der kunstsoziologischen Forschung 
ist ein empirischer Zugang zum Publikum seit Langem etabliert115 
und die aus der Kulturanthropologie hervorgehenden Performance 
Studies wenden seit ihren Anfängen in den 1980er Jahren ethnogra
fische Verfahren an, so zum Beispiel der teilnehmenden und nicht-
teilnehmenden Beobachtungen oder Interviewverfahren. Während 
hier und für andere Veranstaltungen, beispielsweise des Sports, Zu
schauer*innen-Befragungen gängig sind, hat sich die Theater- und 
Tanzforschung mit einem empirischen Methodenzugang zur Publi-
kumsforschung bislang schwergetan. Erst jüngst sind hier Ansätze 
zu erkennen, die Verfahren der Ethnografie und Praxistheorie heran
ziehen.116 Für das in diesem Buch zugrunde gelegte Verfahren der 
praxeologischen Produktionsanalyse sind diese methodischen An-
sätze konstitutiv (–› theorie und methodologie). Angelehnt an medien
theoretische Ansätze wie den Uses-Gratification Approach117, das 
encoding-decoding-Modell118 und das bricolage-Konzept119 legt die 
praxeologische Produktionsanalyse den Fokus auf das Zusammen
spiel von Produktion und Rezeption. Dabei kommt der Publikums-
wahrnehmung, das heißt der Affizierung der Zuschauer*innen und 
der lebensweltlichen Relevanz des Wahrgenommenen für die Aneig
nung und Übersetzung in die eigene Lebenswelt eine zentrale Rolle zu.
	

publikumswahrnehmung erforschen: methodische ansätze

Die praxeologische Produktionsanalyse geht davon aus, dass Arbeits
prozess, Aufführung und Zuschauer*innen-Perzeption eng miteinan-
der verbunden sind. Eine ›Tanzproduktion‹ entsteht demnach im 
Zusammenspiel verschiedener Praktikenensembles: den Praktiken 
der Stückerarbeitung und der Wiederaufnahmen und Neueinstudie
rungen, den Trainings- und Aufführungspraktiken und den Praktiken 
der Zuschauer*innen-Wahrnehmung. Letztere sind abhängig von dem 
Arbeitsprozess und der Aufführung, aber auch von den kulturellen 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322

Gewohnheiten eines Theaterpublikums. Da kaum eine Choreografie 
oder ein Tanz eindeutig kodiert sind, ist es auch für das Publikum 
unmöglich, einheitliche Dekodierungen vorzunehmen. Neben dieser 
Deutungsvielfalt, die in das Stück selbst ›eingelagert‹ ist, ist auch die 
Zuschauer*innen-Wahrnehmung nicht rein individuell und subjektiv, 
denn sie ist zum einen an Wissenskomplexe gebunden, zu denen 
diskursives Wissen, also über Sprache, Texte und Bilder generiertes 
und angeeignetes Wissen gehört. Zum anderen ist die situative Wahr
nehmung des Publikums gerahmt durch kulturelle und soziale Mus-
ter von Wahrnehmung, die habitualisiert sind und damit in Bezug 
auf soziale und kulturelle Kategorien wie Gender, Ethnie, Schicht, 
Alter differenziert und körperlich manifest sind. Und schließlich 
sind der situativen Wahrnehmung einer Aufführung mehrere Zeit-
lichkeiten eingeschrieben: Wie die Theaterwissenschaftlerin Erika 
Fischer-Lichte deutlich macht, wird zwar eine Aufführung »immer 
gegenwärtig vollzogen«120, zugleich aber ist sie mit Vergangenheit 
und Zukunft verbunden. »Denn es sind vergangene Erfahrungen und 

zukunftsbezogene Erwartungen, die das wahrnehmende Subjekt gemacht 
hat beziehungsweise hegt, welche es das Gegenwärtige in einer bestimmten 
Konstellation wahrnehmen lassen.«121

	 Das Situative der Aufführung, in der Theaterforschung ver-
standen als das Augenblickliche, Momenthafte, Unwiederholbare122 
trifft also auf Wahrnehmungsmuster, das Wissen und die Seherfah
rung sowie auf Erwartungshaltungen und die situationale Gestimmt
heit des Publikums. Erst in diesem Zusammenspiel entsteht die 
spezifische Atmosphäre im Theater, die eine Aufführung einmalig 
macht. Unter Atmosphären versteht der Philosoph Gernot Böhme123 

räumliche Träger von Stimmungen, die zusammen die Wirklichkeit 
des Wahrnehmenden und des Wahrgenommenen bilden. Böhme de
finiert Wahrnehmung als eine Modalität leiblicher Anwesenheit, und 
in Anlehnung an den Phänomenologen Hermann Schmitz124, als ein 
Spüren von Anwesenheit oder einer Atmosphäre, die damit weder 
objektgebunden noch rein subjektiv ist. »In der Wahrnehmung der 

Atmosphäre spüre ich, in welcher Art Umgebung ich mich befinde. Diese 
Wahrnehmung hat also zwei Seiten: auf der einen Seite die Umgebung, die 
eine Stimmungsqualität ausstrahlt, auf der anderen Seite ich, indem ich in 
meiner Befindlichkeit an dieser Stimmung teilhabe und darin gewahre, dass 
ich jetzt hier bin. […] Umgekehrt sind Atmosphären die Weise, in der sich 
Dinge und Umgebungen präsentieren.«125 Und an anderer Stelle heißt es: 
Atmosphären sind »nicht freischwebend gedacht, sondern gerade umge-
kehrt als etwas, das von den Dingen, von Menschen oder deren Konstel-
lationen ausgeht und geschaffen wird. Die Atmosphären sind so konzipiert 
weder etwas Objektives, nämlich Eigenschaften, die die Dinge haben, und 
doch sind sie etwas Dinghaftes, zum Ding Gehöriges, insofern nämlich die 
Dinge durch ihre Eigenschaften – als Ekstasen gedacht – die Sphären ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


323

Anwesenheit artikulieren. Noch sind die Atmosphären etwas Subjektives, 
etwa Bestimmungen eines Seelenzustandes. Und doch sind sie subjekthaft, 
gehören zu Subjekten, insofern sie in leiblicher Anwesenheit durch Menschen 
gespürt werden und dieses Spüren zugleich ein leibliches Sich-Befinden der 
Subjekte im Raum ist«126. 

	 Geht man von diesem Ansatz aus, lässt sich die Trennung 
von Theateraufführung und ihrer Rezeption kaum aufrechterhalten. 
Anstelle von zwei voneinander abzugrenzenden Entitäten wird die 
Aufführung deshalb in jüngeren kunstphilosophischen und theater
theoretischen Ansätzen als etwas im ›Dazwischen‹, mit Jacques 
Rancière als etwas ›Drittes‹ verstanden, das sich erst durch das Zu
sammenspiel mit den Zuschauer*innen konstituiert: »Aufführung 

[…] ist nicht die Übermittlung des Wissens oder des Atems vom Künstler 
zum Zuschauer. Sie ist eine dritte Sache, die niemand besitzt, und deren 
Sinn niemand besitzt, die sich zwischen ihnen hält.«127 Aus diesen Grund-

annahmen folgt, dass die noch bis in die 1990er Jahre in theater-
wissenschaftlichen Forschungen und hier vor allem in theatersemio
tischen Ansätzen128 anzutreffende Polarisierung zwischen der Insze
nierung und Aufführung auf der einen Seite und dem Publikum auf 
der anderen Seite nicht aufrecht zu erhalten ist, um das komplexe 
Zusammenspiel von Aufführung und Publikumswahrnehmung 
theoretisch wie methodisch adäquat zu erfassen. 
	 Wie kann man sich nun methodisch der Aufführungssituation 
aus der Sicht des Publikums nähern? Dieser Frage nach aufführungs
analytischen Verfahren geht die Theaterwissenschaftlerin Stefanie 
Husel nach und entdeckt bislang lediglich zwei voneinander abge-
grenzte Vorgehensweisen: »›Von außen‹, indem textartige, gegebenen-
falls vorausgeplante Sinnstrukturen beschrieben werden, und ›von 
innen‹, indem auf das Erleben von Situationsteilnehmern rekurriert 
wird.«129 Die für Theater- und Tanzforschung bislang gängige Außen
sicht auf die Aufführung zielt darauf ab, die Intention der Künstler
*innen oder das Inszenierungskonzept zu untersuchen, was mithilfe 
der Analyse von Produktionsprozessen oder über hermeneutische 
Verfahren der Stückanalyse erfolgt oder über die Analyse der Ver-
bindungen zwischen einem gegebenenfalls zugrunde gelegten (Dra-
men-)Text und dessen theatraler Umsetzung.
	 Der Theaterwissenschaftler Jens Roselt versucht eine metho
dische Umkehrung dieser Außensicht, indem er vorschlägt, sich der 
Aufführung ›von innen‹ her methodisch anzunähern und sie von 
ihrer Ereignishaftigkeit her zu denken, um so die gleichzeitige An-
wesenheit von Publikum und Bühnenakteur*innen nicht nur als 
»mediale Bedingung von Rezeption« zu verstehen, sondern im »Voll-
zug des Ereignisses«130 als etwas Eigenständiges sichtbar zu machen. 
»[D]ie Untersuchung von Aufführungen soll beim Staunen nicht halt 
machen, sondern von hier aus ihren Anfang nehmen. Die These ist, 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324

dass Aufführungen von den Augenblicken dieser Erfahrungen her 
analytisch sinnvoll erschlossen werden können.«131 Um dies metho
disch umzusetzen, schlägt er vor, Aufführungsprotokolle anfertigen 
zu lassen: »Die Zuschauer erhalten die Aufgabe zu protokollieren, 

woran sie sich nach einer Aufführung noch erinnern können. Dabei geht es 
ausdrücklich nicht darum, eine Geschichte nachzuerzählen, Regieeinfälle 
zu destillieren oder die Dramaturgie nachzuerzählen, sondern um die 
Thematisierung der augenblickshaften Erinnerung. […] Das Abfassen des 
Protokolls ist eine Art Experiment, keine Prüfung, sondern ein Selbst-
versuch, dessen Ausgang ungewiss ist und bei dem die Protokollierenden 
unabhängig von vorgefertigten Interpretationen in Erfahrung bringen, wie 
eine Aufführung auf sie gewirkt hat.«132 

	 Im Gegensatz zu Roselts Ansatz, der die Situativität der Auf
führung aus der Zuschauer*innen-Perspektive zu erfassen versucht, 
schlägt Husel ein ethnografisches Vorgehen vor, welches das Zu-
sammenspiel von Aufführung und Publikum in den Blick nimmt 
und theoretisch-empirisch vorgeht: »Die Aufführungssituationen 
[…] sollen in einem dichten ›Hin und Her‹ aus Beschreibung und 
theoretischer Reflexion reformiert und reflektiert werden.«133 Um 
dies umzusetzen, untersucht sie beispielweise Audioaufnahmen, die 
die Aktionen des Publikums wie beispielsweise Klatschen, Lachen, 
Räuspern, Kichern, Nörgeln während einer Aufführung festhalten 
und setzt dies zum dramaturgischen Ablauf des Stücks in Beziehung. 
	 Beide Forschungsrichtungen, von ›Innen‹ und von ›Außen‹, 
versuchen die Trennung von Inszenierung / Vorstellung und Publi-
kumswahrnehmung zu überwinden. Dennoch spiegelt, wie Husel an
merkt, das Vokabular der Theaterwissenschaft bis heute »die in der 

Praxis etablierte Unterscheidung in Inszenierung und Aufführung, Produk-
tion und Rezeption, auch wenn eine Überwindung dieser epistemischen 
Kluft schon lange angestrebt und auf je spezifische Weise (poststruktura-
listisch oder phänomenologisch) angegangen wird«134. Dies zeigt sich auch 

darin, dass die Erforschung des Publikums – mit Ausnahme von 
Bettina Brandl-Risi, die den Applaus aus historiografischer Pers-
pektive erforscht und postuliert, dass sich die emotionale Dimensi-
on auch von ›Außen‹ beobachten lässt135 – bislang eine Leerstelle 
ist. Diesem Forschungsdesiderat soll begegnet werden, indem in die-
sem Buch ein Zugang zu einer praxeologischen Publikumsforschung 
vorgestellt wird. Wie übersetzt sich das aufgeführte ›Stück‹ in die 
Publikumswahrnehmung? Wie lässt sich das ko-präsente Verhält-
nis von Wahrgenommenem und Wahrnehmenden beschreiben? Me-
thodischer Ausgangspunkt ist hierbei die ethnografische und pra-
xistheoretische Forschung, für die der permanente Perspektiven-
wechsel zwischen ›Innen‹ und ›Außen‹ längst gängige Praxis ist136, 
was bislang in der theaterwissenschaftlichen Forschung lediglich mit 
der Arbeit von Husel methodisch reflektiert wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


325

	 In dieser sozialwissenschaftlichen Tradition qualitativer 
Forschungsverfahren stehend (–›theorie und methodologie) sucht 
der Ansatz der praxeologischen Produktionsanalyse einen empiri-
schen Zugang zur Zuschauer*innen-Wahrnehmung mit Hilfe ethno-
grafischer Verfahren der teilnehmenden und nicht-teilnehmenden 
Beobachtung sowie der Publikumsbefragung. So wurden insgesamt 
vier Publikumsbefragungen zu vier Koproduktionen durchgeführt, 
deren Uraufführungen unterschiedlichen Werkphasen (–› stücke) 
zugeordnet werden können: Viktor (ua 1986), Masurca Fogo (ua 1998), 
Rough Cut (ua 2005), »…como el musguito en la piedra, ay si, si, si…« 
(Wie das Moos auf dem Stein, ua 2009).137 Die vier Publikumsbefra-
gungen wurden am Opernhaus Wuppertal anlässlich der Wiederauf-
nahmen zwischen 2013 und 2015 in einem kurzen Interviewverfah-
ren (max. fünf Minuten) mit jeweils drei Fragen vor und nach der 
Aufführung durchgeführt.138 An verschiedenen Orten des Opern-
hauses (im Foyer, an den Garderoben, vor der Bar) wurden insge-
samt 1.553 Zuschauer*innen befragt.139 Jeweils vier bis fünf Inter
viewer*innen führten zeitgleich die Interviews und nahmen sie mit 
Audiogeräten auf. Zugleich wurden zu den Veranstaltungen in Wupper-
tal vor, während und nach den Aufführungen Beobachtungsproto
kolle erstellt, die ebenfalls in die folgende Darstellung einfließen.

publikumsroutinen

»Ja, ach Gott, man kennt die schon so lange. Man hat das Gefühl, 
man gehört dazu«140, so beschreibt eine Zuschauerin ihr Verhältnis 
zur Compagnie vor der Vorstellung des Stücks Masurca Fogo im 
Opernhaus Wuppertal 2015.
	 Die Aufführung ist eine situative und situierte Praxis und 
beides ist für das Übersetzen des wahrgenommenen Stückes kons-
titutiv. Tanzforschung und Sozialforschung haben ein jeweils unter
schiedliches Verständnis von ›Situativität‹ und ›Situiertheit‹ entwickelt, 
das in dem hier vorgestellten Ansatz zusammengeführt wird: In der 
Tanz- und Performanceforschung steht das Situative gemeinhin für 
das Momenthafte, das Unwiederholbare, das Flüchtige, das immer 
im Erscheinen schon Abwesende. Nicht die Eingebettetheit in die 
Situation, sondern die Nicht-Verfügbarkeit, die Nicht-Greifbarkeit, 
das Nicht-Kategoriale des Situativen stehen hier im Vordergrund. 
Entsprechend wird dem Situativen der Theateraufführung das spe
zifische Kriterium der Ko-Präsenz zugeschrieben, aber zugleich da-
rauf hingewiesen, dass das Situative eine Anzahl von erkenntnis-
theoretischen Problemen provoziert wie die permanente Abwesenheit141 
oder das dauerhaft Nicht-Präsente, das nur über »Präsenzeffekte«142 
fassbar, also niemals selbst beobachtbar ist. Auch bleiben die Rah
mungen des Situativen, seien es soziale und kulturelle Rahmungen, 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326

Rahmungen durch Wissensordnungen und -bestände oder durch 
Seherfahrungen der Zuschauer*innen hier außer Acht. Die sozial-
wissenschaftliche Praxistheorie (–› theorie und methodologie) 
hingegen sieht das Situative selbst als sozial strukturiert, das heißt 
mit Ordnungsmustern des Sozialen durchzogen an. Sie betont die 
Situiertheit, die hier verstanden wird als das die Situation Einbet-
tende, Konstituierende, Rahmende. Entsprechend ist die Grundan-
nahme der Praxistheorie, dass sich Praktiken in ihrer Situiertheit 
zeigen. Das Situative findet demnach sein Pendant in den Routinen 
und Gewohnheiten, durch die Praktiken – auch des Wahrnehmens 
– gekennzeichnet sind.
	 Ein ko-präsentes Publikum bei Theater-, Tanz- oder Opern-
aufführungen, aber auch bei Sportveranstaltungen, hat andere Rou
tinen als ein Publikum, das beispielsweise Kino- oder Fernsehauf-
führungen beiwohnt. Diese Gewohnheiten sind nicht nur durch die 
Medialität des Aufführungsformats und den Aufführungsort (Theater
raum, Kinosaal, Privatwohnung) bedingt, sondern haben sich auch 
durch Tradition etabliert. Das Theater als Ort bürgerlicher Repräsen
tation hat über Generationen ein spezifisches Publikum hervorge-
bracht. Eine Zuschauerin beschreibt es so: »Ach, ich geh’ schon zu 
Pina Bausch seitdem ich so groß bin. Also, keine Ahnung, vier, fünf, 
sechs Jahre alt bin. Deswegen ist das Tradition.«143 
Das Tanztheater Wuppertal findet weltweit sein Publikum. Das Stück 
Le Sacre du Printemps / Das Frühlingsopfer beispielsweise ist zwi-
schen 1977, dem ersten Gastspiel, und 2019 neben den Aufführungen 
in Wuppertal fast 400 Mal in ca. 80 Städten und mehr als 40 Ländern 
auf vier Kontinenten gespielt worden.144 Hieran wird offensichtlich: 
Das Publikum des Tanztheaters Wuppertal umfasst nicht nur meh
rere Generationen, sondern auch Menschen mit sehr unterschiedlichen 
kulturellen und sozialen Wahrnehmungsmustern und Erfahrungen 
sowie mit spezifischem (Tanz-)Wissen und eigenen Erwartungs-
haltungen. Insofern gilt das, was die Praxistheoretiker Thomas 
Alkemeyer, Volker Schürmann und Jörg Volbers menschlichen 
Wahrnehmungen und Handlungen unterstellen, im Besonderen für 
die Theaterbesucher*innen: »Sie werden unterschiedlich berührt, 

bringen verschiedene Erfahrungen und Erwartungen ein, entwickeln auf-
grund ihrer jeweiligen körperlichen, mental- sprachlichen und personalen 
Situiertheit disparate Sichtweisen, Interessen und Wünsche, lassen sich 
verschieden adressieren und rufen auf disparate Kontexte verweisende 
›kognitive Artefakte‹ (Norman 1993) wie Regeln, Bewertungsmaßstäbe, 
Wissens- und Rechtfertigungsordnungen als Partizipanden auf, um ihren 
Sichtweisen Nachdruck, Plausibilität und Legitimität zu verleihen.«145 

	 Obwohl die Wahrnehmungen verschiedener Publika heterogen 
sind, ist es die jeweilige spezifische Atmosphäre der Aufführungs-
situation, die immer wieder, nicht nur für die Tänzer*innen, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


327

auch für das Publikum, gemeinschaftsbildend wirkt. Zugleich haben 
sich historisch bestimmte Routinen herausgebildet, die einerseits 
mit dem Theater als Institution zu tun haben, andererseits mit der 
spezifischen Kunst von Pina Bausch. Diese Verquickung von Insti-
tution, Theateratmosphäre und spezifischer Ästhetik zeigt sich ins
besondere beim Wuppertaler Publikum, das mit dem Ensemble ge-
wachsen und gealtert ist. »Wir kennen die meisten. Also nicht persön-
lich, aber für uns ist das so, als gehören wir zur Familie, die sind 
mit uns alt geworden.«146 Vor allem die Wuppertaler Bürger*innen 
in dem Publikum thematisieren eine Familien- und Ortstradition: 
»Ich bin als Wuppertaler natürlich vorgeprägt. Meine Eltern haben 
mich schon als Kind mit in die Vorstellungen genommen.«147 Inso-
fern haben sich hier Routinen und Gewohnheiten bei dem Besuch 
einer Aufführung herausgebildet. Diese werden gerahmt durch die 
Architektur des Veranstaltungsortes (Vorplatz, Foyer, Buffet, Bar 
etc.). In Wuppertal ist der zentrale Treffpunkt vor der Veranstaltung 
das Eingangs-Foyer. Dort gibt es eine Bar, einen Verkaufsstand, der 
die Plakate der Stücke des Tanztheaters Wuppertal anbietet, und 
einen Bücherstand, der ausschließlich die Eigenproduktionen des 
Tanztheaters und seiner Mitglieder verkauft. 
	 Das Publikum folgt den für das Theater als traditionellem 
Ort bürgerlicher Repräsentationskultur (ungeschriebenen) Gesetzen 
und Regeln: Anders als im Kino werden die Mäntel an der Garderobe 
abgegeben, auch Getränke und Knabbereien werden nicht mit in den 
Saal genommen, drei Mal erinnert ein Klingeln daran, dass die Vor
stellung beginnt und dass die Zuschauer*innen sich in den Auffüh
rungssaal begeben sollen. Man nimmt den zugewiesenen Platz ein – 
und entschuldigt sich, wenn man zu spät kommt, andere Zuschau
er*innen wieder von ihren Plätzen aufstehen müssen und man sich 
peinlich berührt, eng an ihnen vorbeischlängelt. Gerade Letzteres 
ist eine Publikumsroutine, die die Tänzer*innen in dem Stück Arien 
auch vorführen und damit demonstrieren, dass das Publikum und 
seine Gewohnheiten bereits Teil des Stücks sind. So sehen es auch 
die Zuschauer*innen: »Das Tanztheater Wuppertal spielt nicht nur 
Stücke auf der Bühne. Das Tanztheater Wuppertal spielt mit dem 
Publikum.«148 
	 Die Routinen und Gewohnheiten haben sich in Wuppertal 
seit Jahrzehnten eingespielt. Dies ist ein seltenes Phänomen, denn 
es gab und gibt weltweit kaum Compagnien, die an Theaterhäuser 
gebunden sind und über viele Jahrzehnte mit einem Choreografen 
oder einer Choreografin ausschließlich zusammengearbeitet haben 
wie das Tanztheater Wuppertal oder auch das Hamburg Ballett mit 
John Neumeier. Der überwiegende Teil des Publikums hat viele Stücke 
des Tanztheaters Wuppertal gesehen, und dies verbindet: »Dass 
die eigentlich mit mir alt geworden sind, das finde ich super.«149 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328

Das über einen langen Zeitraum entstandene Wissen, das erneute 
gemeinsame Erleben eines Stücks, oder die Veränderungen durch 
Umbesetzungen in einer Wiederaufnahme, sind von daher nicht 
nur ein Theatererlebnis der Ko-Präsenz, sondern immer auch eine 
Aktualisierung von Erinnerungen. Ein Lacher, ein leises Mitspre-
chen von Texten, ein Flüstern des Namens der Tänzer*innen, ein 
Tuscheln über das, was kommen wird, ist hier auch nicht nur der 
Bühnensituation geschuldet, sondern immer auch ein Hinweis auf 
das bereits Bekannte, eine Demonstration des Wissens um das 
Stück.
	 Entsprechend folgen bereits die Gespräche mit den Sitznach
bar*innen vor der Vorstellung in Wuppertal besonderen Routinen: 
Man kennt sich, zumeist wird darüber geredet, welches Stück man 
als Letztes gesehen hat, ob man das Stück, das gespielt wird, schon 
einmal gesehen hat, wie lange dies her ist, wie man es fand und was 
einen mit dem Tanztheater verbindet. Schon hier erfolgt eine Art Ein
schwörung auf die Gemeinschaft ›Publikum‹ und das gemeinsame 
Theatererlebnis, dessen Beginn durch eine strenge Ansage angekün
digt wird: Unmittelbar vor Vorstellungsbeginn macht im Wupper-
taler Opernhaus, anders als in manch anderen Theaterhäusern, eine 
vom Band abgespielte Ansage darauf aufmerksam, dass die Mobil-
telefone abzuschalten und Bild- und Tonaufnahmen während der 
Vorstellung untersagt sind. Neben den bildrechtlichen Gründen und 
dem Störungsaspekt wird damit auch den Zuschauenden vermittelt, 
dass sie, wenn das Saallicht erlischt, einem Ereignis beiwohnen, das, 
anders als ein medialisiertes ›Event‹, im Hier und Jetzt eines gemein
samen Erlebens nur zwischen den Anwesenden stattfinden soll. 
Dass sich die Aufmerksamkeit des Publikums allein auf die Auf-
führungssituation richten soll, zeigt sich auch darin, dass Störun-
gen während der Theatervorstellung, anders als im Kino, wie etwa 
Gespräche mit dem Nachbarn, die Nutzung von Mobilphonen, Ra-
scheln mit Bonbonpapier oder dauerhaftes Hin- und Herrutschen 
von den benachbarten Zuschauer*innen in der Regel negativ kom-
mentiert werden, wie ein Zuschauer in dem Interview betont: »Diese 

blöden Handys, die neben mir aufgemacht werden während der Vorstellung 
von den zwei Frauen, die in ihren Taschen ihre Handys angeguckt haben 
und durchgeblättert haben, sms geschrieben haben. Das nervt. Das ist das, 
worüber ich mich aufrege und das ärgert mich, dass ich mich nicht auf 
die Vorstellung konzentrieren kann. Aber das ist wohl heutzutage so.«150 

Es sind vor allem diese Störungen, die in die nahezu meditative 
Stille des Zuschauerraums eindringen, und die Gewohnheiten und 
Routinen eines Theaterpublikums offensichtlich werden lassen. Und 
dieses hat, anders als Publika beim zeitgenössischen Tanz, ein tra-
ditionell-bürgerliches Selbstverständnis des passiven und stillen Zu
schauens. Das Opernhaus, in dem die Compagnie seit der Schließung 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


329

des modernen Schauspielhauses spielt, seine Architektur und Atmo
sphäre, leistet dazu einen wesentlichen Beitrag.
	 Vorstellungen des Tanztheaters Wuppertal können bis zu 
vier Stunden dauern. In der Regel gibt es eine etwa 20-minütige 
Pause, in der die Zuschauer*innen nicht den Saal verlassen müs-
sen, der Großteil dies aber tut. Unmittelbar nach der Vorstellung 
gibt es in Wuppertal frenetischen Applaus – ganz gleich, welches 
Stück gespielt wird und wie gut die jeweilige Vorstellung gelaufen 
ist. Der Applaus ist eine Hommage, an die Tänzer*innen, an Pina 
Bausch, an die jahrzehntelange künstlerische Arbeit des Tanzthea
ters Wuppertal: »Ja großartig, kann ich Ihnen sagen, aber wir sind 
auch eingefleischte Pina-Bausch-Fans.«151 

	 Viele Zuschauer*innen springen aus ihren Sesseln und bieten 
dem Ensemble sofort ehrfurchtsvoll minutenlange stehende Ovatio
nen, die die Ensemblemitglieder, eng umarmt in einer Reihe stehend, 
dankbar, aber auch huldvoll und wie selbstverständlich entgegen-
nehmen. In Wuppertal, so könnte man den Eindruck auch aufgrund 
der Publikumsbefragungen gewinnen, feiern die Zuschauer*innen 
›ihr‹ Tanztheater. So heben die Zuschauer*innen weniger das einzelne 
Stück hervor, sondern das ›Gesamtereignis Tanztheater Wuppertal‹, 
wie eine Zuschauerin im Anschluss an Masurca Fogo: »Es war wieder 

ein zauberhafter Abend. Ich habe bisher drei Stücke gesehen und ich finde 
es immer wieder wunderbar, wie man eintaucht, wie man erst einmal an-
kommen muss. Wenn man geht, ist man schmerzlich traurig, dass es vor-
bei ist und man möchte eigentlich gar nicht, dass es vorbei ist. Ich finde 
es zauberhaft zu sehen, wie unterschiedlich die Tänzer sind. Man hat das 
Gefühl, es ist viel individueller als in anderen Kompanien und man würde 
die Leute kennen. Das ist absurd, aber sehr schön.«152 Man ist stolz auf ›Pina‹ 

und ›Pina Bausch‹, die mittlerweile markengeschützten Namen, die 
der Schwebebahn, dem unter Denkmalschutz stehenden Wahrzeichen 
der traditionsreichen, aber verarmten Stadt Wuppertal, längst den 
Rang abgelaufen haben. Mit der gemeinsamen abschließenden Geste 
der Standing Ovations wird zudem das Ereignis rituell abgeschlossen. 
In der liminalen Phase, der mit dem Anthropologen Victor Turner 
als ein ritueller Übergang zwischen dem Ende der Vorstellung und 
dem Noch-Anwesend-Sein im Theater beschrieben werden kann, 
wird über die im Applaus demonstrierte kollektive Erregung die 
Gemeinschaft zwischen den Tänzer*innen und den ›Pina-Fans‹ 
beschworen.
	

erwartungshaltungen und wissen

Wahrnehmungsgewohnheiten und Erwartungshaltungen von Zu
schauer*innen sind, folgt man einem kultursoziologischen Ansatz, 
nicht rein individuell. Subjektives Wahrnehmen unterliegt vielmehr 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330

kulturellen und sozialen Mustern und ist zudem als habitualisiertes 
Wissen beständig und wirkmächtig. Aus dieser Perspektive existiert 
ein ›Tanzstück‹ nicht an sich, sondern ist in der Aufführungssituation 
mit den jeweiligen Wahrnehmungsgewohnheiten und Erwartungs-
haltungen des Publikums konfrontiert – und erzeugt in diesem Zu
sammenspiel eine spezifische Aufführungsatmosphäre, die wiederum 
mitunter nicht nur unterstützend, sondern auch konfrontativ und 
konfliktreich sein kann. Dies musste das Wuppertaler Ensemble vor 
allem in den 1970er Jahren erleben, als viele Zuschauer*innen in 
Wuppertal erbost und lautstark den Saal verließen und Türen knallten. 
Oder als die Premiere des ›Macbeth-Stücks‹ am Schauspielhaus 
Bochum (–› arbeitsprozess und stücke) aufgrund der Tumulte im 
Publikum bereits eine halbe Stunde nach Beginn kurz vor dem Ab-
bruch stand. Jo Ann Endicott, die 2019 die Wiederaufnahme leitete, 
erinnert sich dreißig Jahre später an den Tumult: »Im Saal war der 

Teufel los! In der ersten halben Stunde war es unmöglich zu spielen. Es 
war schrecklich laut, die Zuschauer buhten. Ich lag in der ersten Szene 
ganz vorne an der Bühnenrampe, und nach 30 Minuten dachte ich: ich 
halte das nicht mehr aus. Ich bin aufgestanden und habe mit dem Publikum 
geschimpft. ›Wenn Sie nicht wollen, dann gehen Sie nach Hause, aber wir 
können hier nicht auf der Bühne weiterspielen‹. Dann bin ich abgegangen 
von der Bühne und habe gedacht: ›Oh, nein, was habe ich getan?‹ Schnell 
bin ich wieder zurück, und ab dann waren die Zuschauer tatsächlich leiser. 
Vielleicht habe ich die Premiere gerettet.«153 Oder schließlich bei der Indien- 

Tournee 1979, als die Vorstellung von Le Sacre du Printemps / Das 
Frühlingsopfer in Kolkata (Kalkutta) abgebrochen werden musste, 
weil die Zuschauer*innen vor Entsetzen über die kaum bekleideten 
Tänzer*innen die Bühne stürmten.
	 Anders als noch in den 1970er Jahren sind die Erwartungs
haltungen der Zuschauer*innen des Tanztheaters Wuppertal mittler
weile sehr hoch. »Ein sensationelles Spektakel«154, »To have a great 
experience«155 oder »Eine andere Form von Tanz, die Magie von Pina 
Bausch«156 erwarten beispielsweise die Zuschauenden. Für sie gibt 
es eine schillernde Bandbreite von Gründen, sich Stücke des Tanz
theaters Wuppertal anzusehen: Huldigung einer großen Künstlerin 
und eines weltberühmten Ensembles, Dankbarkeit für eine jahrzehnte
lang hochwertige Tanzkunst, Spiegelung des eigenen Alterungspro
zesses in den alternden Tänzer*innen, die immer noch auf der Bühne 
stehen, Angst davor, dass es ›das letzte Mal‹ sein könnte, bevor das 
Ensemble vielleicht aufgelöst wird, etwas anschauen, was die Eltern
generation so bewundert, eine Bildungslücke schließen, da Pina 
Bausch mittlerweile zum Kanon des Wissens über moderne (Tanz-) 
Kunst gehört und deshalb nicht nur Einzelne anzieht, sondern auch 
Kulturvereine, Schüler*innen-Gruppen, Pädagog*innen, Wissenschaft
ler*innen und internationale junge Künstler*innen, die sich mit dem 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


331

Werk von Pina Bausch beschäftigen und ihr bereits theoretisch er-
worbenes Wissen mit dem der Bühnenaufführung flankieren, oder 
eine Live-Erfahrung machen wollen, angeregt vor allem durch Wim 
Wenders’ Film pina. tanzt, tanzt sonst sind wir verloren (2011)157, 
der zweifellos das Tanztheater Wuppertal für eine neue Publikums
schicht geöffnet hat. Es sind Menschen, die das Ensemble nun  ›live‹ 
erleben möchten wie diese Zuschauerin, die sich im Anschluss an 
den Film das Stück Viktor ansah: »Ja, zum ersten Mal neben dem 
Film live zu erleben, wie der Tanz wirkt. Der ist ja sehr stark auf 
Emotionen ausgerichtet und ich bin schon sehr gespannt, das mal 
live zu sehen.«158 

	 Für eine Mehrheit der Zuschauer*innen in Wuppertal ist ihre 
Erwartungshaltung eng mit Wissen und Erfahrung verbunden. Die 
meisten von ihnen verfügen über ein spezifisches Tanz-Wissen, das 
sie konventionalisieren: Sie wissen, was ›typisch Pina Bausch‹ oder 
›typisch Pina‹ ist. Mehr als 75 Prozent der 1.553 befragten Zuschau
er*innen haben bereits mindestens ein Stück von Pina Bausch ge-
sehen. Dieses Wissen wiederum speist sich nicht nur durch eigene 
Seherfahrungen, sondern auch aus persönlichen Bezügen, so bei-
spielsweise in ihrem Wohnort Wuppertal, oder über Bekannte, die 
Tänzer*innen kennen. Es ist auffällig in den Interviews, wie viele 
der Zuschauer*innen meinen, die Tänzer*innen zu kennen, wie 
diese Zuschauerin: »Ich kenne die Tänzer und verfolge das über 
Jahre und bin überhaupt an allem, was mit Pina zu tun hat, inter-
essiert.«159 Vor allem ist ihr Wissen aber geprägt durch Paratexte 
wie Fotos, Filme, dvds, Fernsehberichte, Dokumentationen, Kritiken, 
Buchpublikationen, wissenschaftliche Artikel, Vorträge, Programm
hefte, Merchandisingprodukte wie Kalender oder Poster sowie Video-
Clips aus dem Internet. Die Kopplung der Wahrnehmung mit diesem 
diskursiven Wissen beeinflusst eine vermeintlich ›offene‹ Wahrneh
mung der Stücke, sie verführt zur Suche nach ›Vertrautem‹. Insofern 
ist das Situative der Wahrnehmung immer schon von Erfahrung und 
Erinnerung durchzogen und von Wissen gerahmt – und damit die 
vermeintlich ›offene‹ Erwartungshaltung präfiguriert. Dies wird an
schaulich an den Ambivalenzen, die die Zuschauer*innen formulie
ren, denn zum einen wollen sie »sich überraschen lassen«, »ganz 
ohne Erwartungen reingehen«, »ganz offen« und »unvoreingenommen« 
sein, zum anderen aber erwarten sie »Sensationelles«, »Spektakuläres«, 
»Faszinierendes«, »Wunderschönes«. 
	 Ob die Zuschauer*innen durch die spezifische Atmosphäre 
affiziert werden, hängt auch von dem die Wahrnehmung und Erwar
tung prägenden habitualisierten Wissen ab. Dieses Wissen um die 
›Pina-Bausch-Handschrift‹ produziert Wahrnehmungsmuster und 
Erwartungsroutinen, die die situative Wahrnehmung präformieren 
und diese an vergangene Erfahrungen und habitualisiertes Wissen 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332

binden. Zugleich trägt die Wahrnehmung selbst zur Aktualisierung 
von Wahrnehmungsmustern und Wissenskomplexen bei, wenn das 
soeben Gesehene mit dem Erinnerten zusammenfällt – in den Worten 
einer Zuschauerin: »Ich kenne viele Sachen, viele Sachen habe ich 
mehrfach schon gesehen.«160 Selbst wenn das Wissen des Publikums 
um die Ästhetik des Tanztheaters Wuppertal erfahrungsgeleitet ist, 
in der sprachlichen Übersetzung orientiert es sich zudem an dem 
Mediendiskurs, der vor allem durch Kritiker*innen bestimmt und 
seit Jahren und Jahrzehnten durch diese immer wieder aktualisiert 
wird (–› rezeption/tanzkritik). Die Publikumsbefragung zeigt, dass 
es nach Ansicht der Zuschauer*innen in Stücken von Pina Bausch um 
»Liebe«, »zwischenmenschliche Beziehungen«, »Menschlichkeit« oder 
grundsätzlich um »das Mensch-Sein« geht. Vor allem die Besucher*in
nen, die bislang noch kein Stück von Pina Bausch gesehen haben, 
reproduzieren diesen Diskurs: »Ich weiß nur, dass es im Stück um 
die Beziehung zwischen Mann und Frau oder das Zwischenmensch
liche zwischen Mann und Frau geht«161 oder um »ein überragendes 
Tanzen sämtlicher menschlichen Emotionen«162 oder um »den Un-
terschied zwischen Glück und Traurigkeit«163. Haben die Zuschau
er*innen das am Abend gespielte Stück noch nicht gesehen, geben 
sie an, den Abend ohne eine spezifische Erwartungshaltung auf sich 
zukommen zu lassen und lehnen eine solche auch ab: Sie wollen sich 
»nichts« vorstellen, »open minded« in die Aufführung gehen, »geflasht« 
werden und »sich überraschen lassen«. Ihre Erwartungshaltung ist 
das Überrascht-werden-Wollen, was insofern auch als eine Erwar
tungsroutine eines Theaterpublikums angesehen werden kann. 

das wahrgenommene erinnern

Was und wie erinnern Zuschauer*innen, und wie übersetzen sie es 
sprachlich? Diese Frage ist vor allem dann virulent, wenn man da-
von ausgeht, dass das Wahrgenommene dann zur Erfahrung wird, 
wenn es für die Gegenwart des Wahrnehmenden Bedeutung hat, wenn 
es also auf den Lebenszusammenhang bezogen und hier für relevant 
erkannt werden kann. Aber was von dem Wahrgenommenen wird 
erinnert? Die von uns durchgeführten Interviews zeigen eine deutli-
che Verbindung zwischen Stückdramaturgie, dem Wissen und der 
Wahrnehmung: Die befragten Zuschauer*innen erinnern vor allem 
Szenen, die eine zentrale dramaturgische Funktion haben – wie in 
dem Stück Viktor die Eröffnungsszene, in der eine Frau in einem 
engen roten Kleid zielstrebig auf die Mitte der Bühnenrampe zu-
geht und man spät erkennt: sie hat keine Arme (–› stücke und so-
lotänze). Es ist eine Szene, die auch in vielen Kritiken hervorge-
hoben wird. Oder sie erinnern Szenenmaterial, das mehrfach im 
Stück aufgegriffen wird sowie jene Szenen, die sie als ›typisch Pina‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


333

wahrnehmen. Auf diese Weise weisen sie dem komplexen choreo-
grafischen Ablauf einen eindeutigen Sinnzusammenhang zu, der 
wiederum mit Bekanntem und Vertrautem, also mit habitualisier-
tem Wissen verknüpft ist. Beispiele für diese Beschreibungs- und 
Zuweisungspraxis sind die »Tanzreihen«, also Ensembletänze, in den 
Publikumsbefragungen zu Viktor auch als »Polonaisen« bezeichnet, 
wie in Palermo Palermo der Frauentanz. Oder jene Tanzszenen, die 
›gestisch‹, das heißt mit Bedeutung aufgeladen und dekodierbar sind 
oder eine ›Geschichte erzählen‹ wie das berühmte Tanzsolo in Ge-
bärdensprache nach George und Ira Gershwins Ballade »The man 
I love« in dem Stück Nelken (ua 1982). 
	 Entsprechend des Narrativs oder Bildes werden die erinnerten 
Szenen betitelt, mitunter zeigen sich zudem deutliche Parallelen zu 
früheren Stückkritiken. Wie diese sprechen auch die Zuschauer*in
nen zum Beispiel bei Viktor von »der Brunnen-Szene«, die sie eben-
falls mit dem Fontana-di-Trevi-Brunnen in der Koproduktionsstadt 
Rom assoziieren.Oder sie bezeichnen auch als »Restaurant-Szene« 
eine Szene, die als »typisch italienisch« interpretiert wird: Drei 
Kellner*innen bedienen einen männlichen Gast, der etwas irritiert 
von der plumpen Bedienung Spaghetti und Café bestellen will, von 
den Kellnerinnen, gelangweilt, langsam und desinteressiert bedient 
wird, was vor allem durch die Körperhaltung und Gangart der Tän
zerinnen zum Ausdruck kommt, die mit ausgedrehten Füßen, vor-
geschobener Hüfte, rundem Rücken und einer Zigarette im Mund-
winkel mit langsamen und verzögerten Bewegungen ihre Aufgabe 
erledigen. In Rough Cut wird vor allem die als »Waschszene« be-
zeichnete Stelle erinnert, in der die Frauen die Männer waschen und 
schrubben, oder in Masurca Fogo die »Wasserszene / Wasserrutsche«, 
bei der eine Plane auf der Bühne ausgebreitet, mit Wasser gefüllt 
und an beiden Seiten gehalten wird, so dass eine Rutschbahn quer 
über die Bühne entsteht, in der die Tänzer*innen in Badekleidung 
und kindlicher Freude von einer zur anderen Seite rutschen. Auf-
fällig ist auch, dass die kulturellen Zuschreibungen zu den kopro-
duzierten Orten vor allem über die Musik erfolgen, die sich aber in 
der Regel aus einem breiten kulturellen Mix zusammensetzt oder über 
das Bild und den Sehsinn, so über Videobilder wie beispielsweise 
in Rough Cut über die »Rolltreppenszene«, bei der in einer Videopro
jektion Rolltreppen in einem Einkaufszentrum in Seoul erscheinen.
	 Tänzerische Soli hingegen werden vom Publikum, ebenso wie 
von der Tanzkritik, viel seltener erwähnt und wenn, dann unspezi-
fischer und zugleich metaphorischer sowie affektgeladener sprach
lich übersetzt. Hier gibt es keine eindeutigen Betitelungen, das Pu-
blikum spricht von »viel Tanz«, von »besonders intensiven«, »aus-
drucksstarken«, »emotionalen«, »faszinierenden« und »begeisternden« 
Bewegungen (–› solotänze).

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334

affiziert-sein und betroffen-sprechen

Auf die Frage, wie die Zuschauer*innen das Stück fanden, nehmen 
sie vor allem positive Klassifizierungen vor, stellen das jeweils Ge-
sehene dabei in den Kontext anderer Stücke. Sie beschreiben die 
Stücke von Pina Bausch als »wunderschön«, »begeisternd«, »faszinie
rend«, »eindrucksvoll«, »phänomenal«, »toll«, »wunderbar«, »fantastisch«, 
»unbeschreiblich«, »unglaublich«, »überwältigend«, »überragend«, »stim-
mungsvoll«, »großartig«, »ergreifend«, »emotional«, »berührend«, »auf-
wühlend«, »aufregend«, »amazing«, »hervorragend«, »bewegend«, »tief-
gehend«, »touching«, »phänomenal«, »der Hammer«, »beeindruckend«, 
»fröhlich machend«, »glücklich machend«, »berauschend«, »außerge-
wöhnlich«, »einmalig«. Mit diesen Adjektiven umschreiben sie das 
Wahrgenommene und lassen es zugleich im Unbestimmten. Sie be-
schreiben körperliche Zustände des Affiziert-Seins wie »Herzklopfen«, 
»Gänsehaut«, »Luft nehmend«; sie suchen nach Worten für ihre E-
Motionen und zeichnen mit kleinen Gesten nach, dass und wie die 
Bewegung auf der Bühne sie innerlich bewegt. Sie benutzen Füllwörter 
und Wörter, die etwas Un-Fassbares und Un-Beschreibbares zu fas-
sen erlauben und die ihren körperlichen Zustand des Affiziert-Seins 
mittransportieren. »Ich bin einfach noch so weg, ich kann das jetzt 
echt nicht. Vielleicht du?«164 Auch in ihrem Zögern, im Ausweichen, 
Umschreiben und Verweigern zeigen sich die Bruchstellen der Über
setzung, die zwischen ›Affiziert-Sein‹ und ›Betroffen-Sprechen‹ an-
gelegt sind.
	 Die Zuschauer*innen äußern sich in unseren Publikumsbe-
fragungen über das Gesehene unmittelbar nach Vorstellungsende, 
sie befinden sich auf dem Weg zur Garderobe, noch im Theater, aber 
nach der Vorstellung. Sie sind zu diesem Zeitpunkt in einer Schwellen
situation, einem Zustand der Passage, des schwebenden Übergangs 
zwischen dem kollektiven Mit-Sein in einer flüchtigen Gemeinschaft, 
die das Publikum während der Vorstellung bildet, und einer indivi-
duellen Verarbeitung des Wahrgenommenen im Anschluss daran. Es 
ist eine Phase, in der das Gesehene noch ›nachhallt‹. Zugleich kündigt 
sich das Verlassen des Theaters, als Ort des Außeralltäglichen, hier 
an. Die Zuschauer*innen befinden sich in dieser liminalen Phase im 
atmosphärischen Nachklang des Affiziert-Seins, des ›Getroffen-Seins‹, 
in der das Erlebte noch nicht verarbeitet und zur Erfahrung werden 
konnte. »Das haben wir höchstens im Gefühl aufgenommen, aber er-
fahren ist schon zu viel gesagt, glaub’ ich.«165 
	 An diesem Zitat zeigt sich besonders deutlich, dass der für 
eine Übersetzung des ästhetisch Wahrgenommenen in Sprache not
wendige Distanzierungsprozess noch nicht vollzogen ist. Insofern 
wundert es nicht, dass emotional aufgeladene Beschreibungen, aus
weichende Bemerkungen oder Versuche, sich zu entziehen, die Inter

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


335

viewsituation prägen. Viele ›Ähms‹, Pausen, Stolpern, ›Aufstöhnen‹, 
im Satz abgebrochene Antworten, Verweigerungen oder das Zurück
greifen auf Adjektive, die die »überwältigende« Wirkung des gerade 
Gesehenen einzufangen versuchen, verweisen darauf. Insofern sind 
Worte wie »unglaublich«, »unbelievable«, »kolossal«, »fulminant« oder 
»grandios« nicht als hilflose, überzeichnete Beschreibungen zu lesen. 
Vielmehr zeigt sich in ihnen die Ambivalenz des Un-Übersetzbaren 
der ästhetischen Wahrnehmung, einerseits als ein produktives Schei
tern, andererseits als Potenzialität, Offenheit und Unabgeschlossen
heit des Übersetzungsprozesses vom ästhetischen Erleben in Sprache. 
	 Diese liminale Phase zwischen dem Ende der Vorstellung 
und dem Noch-Nicht-Verlassen des außeralltäglichen Ortes des 
Theaters lässt sich auch im Verhältnis zwischen ›Affiziert-Sein‹ und 
einem ›Betroffen-Sprechen‹ charakterisieren. ›Betroffen-Sprechen‹ 
meint das Ringen nach Worten, mit denen das ›Affiziert-Sein‹ in 
Sprache überführt und damit zu ›Betroffenheit‹ wird. Denn das 
›Affiziert-Sein‹ wird erst kommunizierbar in der sprachlichen Über
setzung. Die Zuschauer*innen werden ›von etwas‹ affiziert und über
setzen dieses Gefühl des ›Getroffen-Seins‹, das sie als authentisch 
erfahren, in ein ›Betroffen-Sprechen‹, über das dann die Diskursfigur 
›Betroffenheit‹ generiert wird. Von ›Betroffen-Sein‹ sprechen die Zu
schauer*innen, wenn sie etwas »trifft«, sie »betrifft«, sie »angeht«, sie 
»berührt«, sie »erfasst« und »ergreift«. Die ›Betroffenheit‹, die in den 
Beschreibungen zum Ausdruck kommt, ist eine Diskursfigur, die von 
Anfang an die Rezeptions- und Diskursgeschichte des Tanztheaters 
Wuppertal dominiert hat. Diesem Diskurs zufolge machen die Stücke 
von Pina Bausch betroffen, weil sie mit ihren Alltagsthemen nahe 
an den Menschen und menschlichen Gefühlen sind. Die Betroffen-
heit wird verstärkt über die (Wieder-)Erkennung der Tänzer*innen 
und ihrer Persönlichkeiten. Affizierung erfolgt aus der Sicht der Zu
schauer*innen beispielsweise weniger darüber, dass die Tänze mit
unter formvollendet getanzt werden und das Publikum durch die 
Perfektion der Ausführung bewegt wird. Ein Zuschauer spricht von 
»besondere[n] Verhaltensweisen, die schon fast psychiatrisch sind, 
aber sehr interessant. Körperliche und seelische Anstrengung, die 
aber in einen tollen Einklang kommt«, mit dem Fazit: »und ich bin 
noch ganz gerührt«166. Eine Zuschauerin erinnert sich » […] an die Le
bendigkeit, Seelenvibrationen, alles das, was der Tanz so rüberbringt«167.
	 ›Betroffen-Sprechen‹ lässt sich als eine sprachliche Durch-
Setzung fassen, die das Affiziert-Sein der Zuschauer*innen aus-
handelbar macht. Der Übersetzungsschritt vom ›Getroffen-Sein‹ 
zum ›Betroffen-Sprechen‹ lässt sich somit als ein ›Be-Deuten‹, als 
eine sprachliche Übersetzung der (vor-sprachlichen) Affiziertheit 
verstehen.168 Der Wahrnehmungstheoretiker Bernhard Waldenfels 
formuliert es so: »Was uns zustößt oder zufällt, ist immer schon 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


337

6  Palermo Palermo  
Tokio 2008

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338

geschehen, wenn wir darauf antworten. Eben deshalb hat jede Bezugnahme 
auf Widerfahrnisse einen indirekten Charakter. Sie geschieht aus einem 
zeitlichen Abstand heraus. […] Das Getroffensein, das ähnlich zu verstehen 
ist wie das Ergriffensein, geht dem Treffen von Etwas voraus. Erst im Ant
worten auf das, wovon wir getroffen sind, tritt das, was uns trifft, als solches 
zutage.«169 

	 Die Vergewisserung über das Affiziert-Sein, über das vermeint
lich authentische Erleben und über das Betroffen-Sein durch etwas 
Erhabenes, das sich einem Vergleich verweigert, erfolgt demnach 
erst retrospektiv in der sprachlichen Übersetzung. In dieser Trans
formation der ästhetischen Erfahrung in Sprache wird zum einen 
auf ein ›Gefühlswissen‹ sowie auf ein diskursives Wissen um die 
Kunst von Pina Bausch zurückgegriffen, denen zufolge Pina-Bausch- 
Stücke ›Betroffenheit‹ erzeugen. Zum anderen wird in dieser medi-
alen Übersetzung etwas konstitutiv Neues geschaffen, indem Wissen 
generiert, Wahrnehmungsmuster transformiert und mehrdeutige 
Lesarten provoziert werden. So beschreiben die Zuschauer*innen, 
dass die Stücke Denk- und Wahrnehmungsräume öffnen: »Hoho, ich

habe zum Schluss gedacht, dass es eigentlich unglaublich ist, weil man 
plötzlich so abdriftet in eigene Fantasien und eigene Gedanken, und das 
ist eigentlich das, was ich so besonders betörend finde oder so viel Raum 
zur Assoziation lässt. Oder einen anstößt, sagen wir mal so. Das ist ja 
noch besser gesagt.«170 

	 Die Produktivität dieses medialen Übersetzungsschrittes 
besteht in dieser Entstehung von etwas Neuem in Wissen und Wahr
nehmung durch den Transfer in Sprache. Denn zwar geht in dem 
Distanzierungsprozess des Sprechens etwas, das nicht sprachlich 
fassbar ist, verloren, aber es wird auch etwas hinzugewonnen, das 
in einer neuartigen Verbindung von Wahrnehmung, Wissen und 
Erfahrung entsteht. Die Übersetzung von Tanz in Sprache ist also 
immer ein doppelgesichtiger Vorgang, der neues Wissen schafft, 
zugleich aber immer zum Scheitern verurteilt ist. Zudem ist die 
Übersetzung ein wichtiger und entscheidender Schritt, um das Wahr
genommene in ein kommunikatives Gedächtnis und schließlich in 
ein kulturelles Gedächtnis zu überführen.171 
	 Das sprachlich Erzeugte schreibt den Diskurs um das Tanz
theater Wuppertal fort und schafft gedankliche Räume, bisherige 
Diskursfiguren zu hinterfragen, sie abzuwandeln, anzupassen oder 
neu zu setzen. Genau hier liegen die Potentialität und Produktivität 
der sprachlichen Übersetzung. Es sind vor allem die sprachlichen 
Bruchstellen, die dies sichtbar machen. Sie zeigen sich, neben dem 
Ausweichen und der Verweigerung des Sprechens vor allem als  
›Betroffen-Sprechen‹ mit Worten und Begriffen, die das Scheitern der 
Übersetzung dokumentieren. So fasst eine Zuschauerin nach der 
Vorstellung von Viktor ihren Zustand mit den Worten »Tränen, Gänse-

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


339

haut und Ehrfurcht«172 zusammen. Eine weitere Variante ist ein ›be
wegtes‹ Sprechen, das zum einen die Spannungsverhältnisse des 
gesehenen Stücks zwischen Freude und Leid, Liebe und Hass etc. 
in eine spannungsreiche Sprache übersetzt: »Wechsel des Spiels 
von Zärtlichkeit und von Rauheit«173, von »Auf- und Abschwellen«174, 
von »überschäumender Freude und tiefer Verzweiflung«175, von »Chaos, 
Lebendigkeit, Trance, Müdigkeit, erschöpft sein«176. Oder das zum 
Anderen eine Erfahrung der Transformation umschreibt, beispiels-
weise, wie man »angestoßen« oder »mitgerissen« wird beziehungs-
weise »mitschwimmt«. Mithilfe von kinästhetischen Begriffen oder 
Metaphern versuchen die Zuschauer*innen das Unbeschreibliche zu 
fassen. Zwei Interviewpartnerinnen nach Masurca Fogo und Rough 
Cut betonen: »Wunderbare Emotionen sind transportiert worden, die 
Musik in der Kombination mit dem Tanz fand ich tief beeindruckend, 
und man ist eigentlich auf einer Woge mitgeschwommen.«177 Die Ver
weigerung, das Nicht-sprechen-Können oder Nicht-sprechen-Wollen 
sowie der Rückgriff auf das vom Diskurs bereitgestellte Vokabular 
verweisen auf potenzielle Bruchstellen im Übersetzungsprozess. 
Dort wo sich die »überwältigende« Wirkung in einer Überforderung 
zeigt und die Betroffenen an die Grenzen der eigenen Sprachfähig-
keit bringt, zeigt sich der ästhetische ›Rest‹, der ästhetische Über-
schuss der Übersetzung, das Unübersetzbare der ästhetischen Er-
fahrung, das kommunikativ nicht unmittelbar zugänglich ist. 
	

publikumsforschung als eine praxeologie des übersetzens

Die Praxis des Übersetzens ist ein permanenter Aushandlungs- und 
Entscheidungsprozess, der in Bezug auf die Publikumsforschung 
mehrschrittig ist. Im Falle von Publikumsbefragungen wird das 
Wahrgenommene von dem Publikum in Sprache übersetzt, in diesem 
Fall in einer Face-to-Face-Situation unmittelbar nach Vorstellungs
ende (in anderen Verfahrensweisen kann dies über Fragebögen, über 
Protokolle und auch zu einer anderen Zeit, an einem anderen Ort 
geschehen), das gesprochene Wort wird medial dokumentiert (in 
diesen Fall mit Audiogeräten), die Aufnahmen werden transkribiert 
(wobei es hier verschiedene Verfahren der Transkription gibt), der 
dadurch generierte Text wird als ›Datum‹ / Dokument behandelt, das 
analysiert wird (was durch unterschiedliche Verfahren wie beispiels
weise eine Inhaltsanalyse oder eine Diskursanalyse erfolgen kann) 
und dessen Ergebnisse wiederum werden in einen Fließtext über-
tragen. Für alle Schritte gibt es, abhängig von der Fragestellung, 
verschiedene Verfahren und Wege. Aufgrund dieses mehrfach über
setzten Verhältnisses zwischen Wahrnehmung und Schrift scheitert 
der Aushandlungsprozess in besonderer Weise an der Un/Möglich
keit des Übersetzens (–› theorie und methodologie), da das, was 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340

die Zuschauer*innen empfinden, wodurch und wie sie wann affi-
ziert werden, nur kommunikativ, das heißt im Wesentlichen über 
eine sprachliche Annäherung erfasst und durch Verschriftlichungen 
untersucht werden kann. Wer, wann, wo, wie beobachtet und wer, 
wo, wann, mit welchen Zuschauenden Interviews durchführt, prägt 
ebenso den Übersetzungsschritt wie das nachfolgende Transkri-
bieren des Audiomaterials und dessen Auswertungsverfahren.
	 Forscher*innen sind Übersetzer*innen, eine empirische Publi
kumsforschung muss von daher das Wie der methodischen Über-
setzung offenlegen und transparent machen. Nur über diese Reflexion 
kann der Einblick in und der Umgang mit den Publikumsbefragungen 
als ein praxeologischer Beitrag im Diskurs um das Publikum, seine 
Wahrnehmung und Aktivität und um den »emanzipierten Zuschauer«178 
materialbasiert und fundiert geführt werden. Nicht die »Arbeit des 
Zuschauers«179 und damit das, was er singulär während einer Auf-
führung tut, steht damit im Fokus der praxeologischen Publikums
forschung, sondern das Ensemble von Praktiken, das ein Publikum 
situativ zu einem spezifischen Publikum, zu einer Art ›flüchtigen Ge
meinschaft‹ werden lässt sowie immer auch die Art und Weise, wie 
man diese Wahrnehmungen und Handlungen der Zuschauer*innen 
erforschen und ihre körperlich-sinnlichen Praktiken bei der Stück-
wahrnehmung untersuchen und damit in eine andere Öffentlichkeit 
übersetzen kann. 

              

7  Ankündigung für Nefés  
Istanbul 2003

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


341

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

