284

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 OffentlicheUbertragung:’
* . der Trauaerfeier fiir-PinaBausch
; Wippertal 2009 -

https://dol.org/10,14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. hitps://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Txam=m|


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Zuschauer sind immer Tell der
Vorstellung, so wie ich selber auch
eln Teill der Vorstellung bin, auch
wenn ich nicht auf der Biihne bin.
...]| Wir miissen unsere eigenen
Erfahrungen machen, wie im Leben.
Das kann uns keiner abnehmen.:

Reze



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ption



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

D Tanztheater Wuppertal kann weltweit auf mehrere Gene-
aS rationen von Zuschauer*innen zurtickblicken. Sie haben
die Stticke, die zum Teil mehr als 40 Jahre alt sind und von verschie-
denen Generationen von Tanzer*innen getanzt wurden, gesehen, ge-
spurt, sinnlich erlebt, angeeignet, gedeutet, verarbeitet, in den eigenen
Alltags- und Lebenskontext verortet und mit dem eigenen Wissen
und den Erfahrungen in Zusammenhang gebracht. Manche von ihnen
haben dartiber geschrieben, Kritiken verfasst, das Gesehene einer
breiteren Offentlichkeit vermittelt. All dies sind Ubersetzungsleis-
tungen, die sich zwischen dem Stiick, der jeweiligen Auffiihrung,
ihrer situationalen Rahmung sowie der Wahrnehmung und dem (Vor-)
Wissen der Zuschauer*innen vollziehen. In diesem Zusammenspiel
entstehen vielfiltige Lesarten, die Teil einer Tanzproduktion sind,
insofern sie das Wissen tiber ein Stlick mit generieren. Diese Les-
arten der Zuschauer*innen schreiben sich tiber die Zeit fort, sie ver-
festigen oder veriandern sich.

Das folgende Kapitel nimmt die Perspektive der Rezipient*innen
ein und fragt nach dem Verhéltnis von Stiick, Auffiithrung, Wahr-
nehmung und Wissen. Es untersucht, wie sich einerseits Tanzkriti-
ker*innen zu den Stticken von Pina Bausch tiber die Jahre und Jahr-
zehnte positioniert haben, welche Lesarten sie entwickelt und wie
sie das Stuick und die jeweilige Auffiihrung in einen Text tibersetzt
haben. Andererseits adressiert es das Publikum und geht hierbei der
Frage nach, welche Erwartungen Zuschauer*innen nach 40 Jahren
Tanztheater Wuppertal an ein Sttick haben, wie sie die Auffithrung
wahrnehmen und dies in Worte fassen.

Die Tanzkritik

»Kritiker miissen sich schon damit abfinden, dass sie nichts als
Kritiker sind, also nicht viel anders als Mostrich fiir warme Wiirstchen,
als asthetisierende Wetterfrosche, die lauthals ihr Urteil quaken.«
Klaus Geitel, Mustk- und Tanzkritiker

»Critique has to be an open system [...]. Nowadays a critique is not an art
judge in the old sense, but he/she holds some responsibility as a participant
in the shaping of a complex discursive dynamic. To define this, to assert
oneself with respect to the artists and the audience, is an ever-challenging

exercise of life. Writing about dance performance means continuous investi-

gation of representations of alterities in an ephemeral structure of reception.®
Helmut Ploebst, Tanzkritiker

Klaus Geitel und Helmut Ploebst gehoren zwei unterschiedlichen
Kritiker*innen-Generationen an — und vertreten unterschiedliche Posi-
tionen uber die Rolle, den Status und die Aufgabe der journalistischen

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

289

Kritik. Sie stehen beispielhaft flir die Transformation des Selbst-
verstindnisses von Tanzkritik, die hier zur Diskussion steht und an
den Kritiken zu Pina Bausch und dem Tanztheater Wuppertal ver-
handelt wird.

Geitel, einflussreicher Berliner Musik- und Tanzkritiker, hatte
in Paris das Ballett kennen und lieben gelernt. 1959 verfasst er seine
erste Tanzkritik — tiber Maurice Béjart. Auch die Stticke des jungen
Tanztheaters Wuppertal bespricht er in den 1970er Jahren, so bei-
spielsweise das Stiick Blaubart. Beim Anhdren einer Tonbandauf-
nahme von Béla Bartoks Oper »Herzog Blaubarts Burg« (UA 1977)

(- sTUckE), Uiber das er nach der Premiere folgendermaf3en urteilt:
»Pina Bauschs Arbeiten sind in Bewegung gesetzte Beklemmungen: Visionen
mit Alptraumcharakter, hohnische Turnstunden, bittere Lektionen. Mit Tanz,
mit Ballett, mit Choreografie hat, was Pina Bausch treibt, wenig zu tun. Sie
macht stummes Theater. Ein inszenatorischer Keulenhieb. [...] Die Bausch
gibt kein Pardon: nicht sich selbst, den Tanzern, dem Publikum. Sie weif3
mit ihrer Kunst zu behexen. Das gab es schon lange nicht mehr auf der deut-
schen Biihne. Pina Bausch tiberrennt alle Sparten des Theaters im Sturm.«*

Die Ambivalenz, die in seiner Kritik zum Ausdruck kommt,
findet sich in vielen Kritiken — und deren Anzahl ist tiberbordend.
Allein zu den 15 internationalen Koproduktionen liegen dem Pina
Bausch Archiv insgesamt 2.372 Kritiken vor — und diese Sammlung
ist sicherlich nicht vollstindig. Ein neues Stiick des Tanztheaters
Wuppertal war schon Anfang der 1980er Jahre ein Ereignis. Dut-
zende Kritiker*innen reisten aus allen Teilen der Welt nach Wupper-
tal, um einer Premiere beizuwohnen. Und tiberall, wo die Compagnie
auftrat, haben sich namhafte Kritiker*innen in angesehenen tiber-
regionalen Zeitungen geduf3ert, selbst wenn es ein Gastspiel eines
Stiickes war, das nach vielen Jahren wieder aufgenommen wurde.
Aber trotz dieser hohen und weltweit nahezu untiberschaubaren
Anzahl an Kritiken ist es, vor allem im deutschsprachigen Raum,
nur eine kleine Gruppe von Kritiker*innen, die sich tiber Jahr-
zehnte mit der Kunst Pina Bauschs befasst und tiber ihre jeweils
neuen Stiicke eine Kritik verfasst haben.> Anders als die Tanzkritik
in den usaA in den 1970er Jahren, die vor allem durch Frauen, wie
Marcia B. Siegel, Arlene Croce oder Deborah Jowitt gepriagt war,
sind die Tanzkritiker in (West-)Deutschland zu jener Zeit vor allem
Minner. Zu ihnen zihlen vor allem: Klaus Geitel, Rolf Michaelis
(Die Zeit), Jochen Schmidt (Frankfurter Allgemeine Zeitung,/FAz),
Norbert Servos (u.a. Ballett International, Die Zeit, faz, Der Tages-
spiegel, Theater heute, Die deutsche Biihne, tanzdrama, tanz affiche
sowie Horfunkbeitriage u.a. flir NDR, sWF, SFB, Deutschlandfunk,
Deutsche Welle). Eine Ausnahme bildet Eva-Elisabeth Fischer
(Stiddeutsche Zeitung/sz), die mit ihren Kritiken die Compagnie
jahrelang begleitete.

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Raimund Hoghe
Cantatas
Brissel

2 Pina Bausch
Pressekonferenz
Diisseldorf 2008

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Tanzkritiker*innen sind Diskursverwalter*innen: Vor allem
die Kritiken in den 1970er Jahren haben die Redeweisen tber die
Kunst von Pina Bausch weltweit wesentlich mitgepragt. IThre Nar-
rative, Lesarten, Deutungen und Urteile werden bis heute — vom
Publikum (- REZEPTION / PUBLIKUM), von anderen Kritiker*innen,
Wissenschaftler*innen, Laudator*innen, in Internetforen, -zeitschriften
und -blogs beispielsweise — immer wieder aufgegriffen und re-ak-
tualisiert. Das Wissen, das die Kritiker*innen im Laufe von Jahrzehn-
ten tiber das Tanztheater Wuppertal produziert haben, so will ich
in diesem Kapitel zeigen, beeinflusst das Vorwissen des Publikums
und pragt dessen Erwartungshaltungen. Dies konnten wir anhand der
Publikumsbefragungen mit spezifischen Fragen nach den Erwar-
tungen der Zuschauer*innen nachweisen (- REZEPTION / PUBLIKUM).

Tanzkritiken sind Ubersetzungen eines Bithnenereignisses
in eine mediale Offentlichkeit. Sie sind Paratexte$, also Texte, die
ein Stick begleiten oder erginzen und seine Rezeption steuern. Sie
sind vor dem Hintergrund des in diesem Buch eingefiihrten Produk-
tionsbegriffs Bestandteile einer choreografischen Produktion. Vor
allem in Feuilletons publizierte Kritiken sind einflussreich im Macht-
Wissen-Komplex um das diskursive Wissen des Tanzes. Selbst wenn
seit der Wende zum 21. Jahrhundert durch digitale Medien die alleinige
Machtposition von Feuilletons gebrochen wurde und der Einfluss
einzelner Journalist*innen und Tanzkritiker*innen dadurch abgenom-
men hat, sind die Feuilletons der tiberregionalen Printmedien nach wie
vor fir eine breite Offentlichkeit meinungsbildend und prigend fiir den
Diskurs und das offentliche Urteil tiber das (Kunst-)Stuick, fur den
Ruf der Kiinstler*innen und der Compagnie, fiir das Interesse von
Gastspielstitten an dieser speziellen Produktion oder auch an zukiin-
ftigen Arbeiten der Kunstler*innen sowie fiir die Relevanz, die der
Kunstform Tanz insgesamt in den Feuilletons eingerdumt wird. Tanz-
kritiker*innen sowie die Medien, in denen sie publizieren, haben hier-
bei (unterschiedlich anerkannte) Machtpositionen inne. Fiir den Zusam-
menhang von Auffithrung und Rezeption sind Tanzkritiken entschei-
dende schriftliche und o6ffentlich zugingliche Quellen. Zwar gibt es
auch andere Textsorten, beispielsweise tanzwissenschaftliche Unter-
suchungen, sowie andere journalistische Quellen, Paratexte wie Re-
portagen, Interviews, Dokumentationen oder auch Texte, die von den
Kiinstler*innen selbst stammen. Tanzkritiken im Sinne von Stiickkriti-
ken ermoglichen jedoch in besonderer Weise, einen Aufschluss dar-
uber zu gewinnen, wie das jeweils besprochene Stiick von einem pro-
fessionellen Publikum, den Tanzkritiker*innen, wahrgenommen, kon-
textualisiert und beurteilt worden ist und auch dartiber, wie das jewei-
lige Publikationsorgan das konkrete Stiick, das Tanzgenre, den Kiinstler
beziehungsweise die Kiinstlerin oder auch den Aufftihrungsort darstellen
wollte. Als reflektierte schriftliche Aussage sind sie ein Pendant zu, aber

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

293

auch eine Orientierung flir die unmittelbar nach den Auffithrungen ge-
troffenen miindlichen Aussagen des Publikums (-REZEPTION /PUBLIKUM).

Auch die Tanzkritiken tiber Pina Bausch und das Tanztheater
Wuppertal demonstrieren, dass diese zentrale Bestandteile einer
Tanzproduktion sind, insofern sie wesentlich das offentliche Meinungs-
bild tiber deren Kunst zeichnen. Von Anfang an sind die Kritiken
kontrovers: Den einen gilt Pina Bausch als Revolutionérin des Tanzes,
wie der Journalistin Ursula Heyn, die 1986 anlisslich der Premiere
von Viktor (ua 1986) schreibt: »Die Tanztheater-Revolutiondrin im
Schatten der Schwebebahn hat wieder zugeschlagen.«” Andere hin-
gegen meinen bereits ewige Wiederholungen zu entdecken, wie Helmut
Scheier von den Niirnberger Nachrichten, wenn er bereits 1986 fest-
stellt: »Fast alles hat man so oder so dhnlich gesehen.«® Eine dritte
Fraktion sieht Pina Bauschs Kunst wiederum als vollendet an wie
Martin Tone in der Westdeutschen Zeitung: »Niemand setzt die Welt
als ewige Spirale aus Hoffnungen und Sehnsiichten so grof3artig in
Szene wie Pina Bausch.«®

Diese drei Positionen — Pina Bausch zeigt nichts Neues und
wiederholt sich, Pina Bausch hat immer neue Einfille und ist weg-
weisend, Pina Bausch ist eine Revolutionidrin der Buhnenkunst -
priagen seit den Anfangen tUber dreif3ig Jahre lang die kontroversen
Urteile des Feuilletons. Sie sind Bestandteile des Macht-Wissen-
Komplexes tiber den gesellschaftlichen Stellenwert der Tanzkunst
im Kontext eines biirgerlichen Kunstverstindnisses im Allgemeinen
und der Asthetik des Tanztheaters Wuppertal als Erneuerung im
Besonderen. Dies zeigt sich insbesondere in den historischen Dimen-
sionen, verhandeln doch in den 1970er Jahren die damals etablierten
Kritiker*innen, die vor allem Musikkritiker*innen waren, am Tanz-
theater Wuppertal exemplarisch das Eindringen einer neuen Asthe-
tik in den etablierten Kunstbetrieb, der zu diesem Zeitpunkt der
Asthetik des Balletts folgt, die zudem im Drei-Sparten-Betrieb als
der Musik nachgeordnet angesehen wird.

Dieses Kapitel beschiftigt sich mit den journalistischen Tanz-
kritiken und geht hierbei den Fragen nach, wie diese die Kunst Pina
Bauschs in Schrift tibersetzen, wie dadurch ein ;Tanztheater-Diskurs«
etabliert und fortgeschrieben wird und dies Ruckwirkungen auf
die Wahrnehmung des Publikums hat. Wie Ubersetzt sich ein Stiick
in die Tanzkritiken? Welche Praktiken des Schreibens finden sich
in den Kritiken? Und mit Blick auf die Eingangszitate: Was ist das
Selbstverstindnis von Tanzkritik im Verhéltnis zur Tanzkunst? Wie
formuliert sich in den Tanzkritiken die Kritik? Diese Fragen verfolge
ich in diesem Kapitel, indem ich zunéichst den Begriff der Kritik
skizziere und dann auf die Tanzkritik seit den 1970er Jahren tiber-
trage. Dieses bildet den Rahmen fiir die daran anschlief3ende Dar-
stellung der zentralen Positionen in den Urteilen tiber die kiinstle-

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

rische Arbeit Pina Bauschs mit dem Tanztheater Wuppertal, die ich
exemplarisch einerseits am Beispiel der Kritiken zu einem Stiick,
Viktor, fur den Zeitraum 1986 bis 2017 vorstelle, andererseits an
den Kritiken eines Kritikers, Jochen Schmidt, fiir alle internationa-
len Koproduktionen (1986 bis 2009) untersuche.

PRAXIS ALS KRITIK — TANZKRITIK ALS PRAXIS

Wihrend seit den 1960er Jahren das kiinstlerische Werk selbst und
seine Auffuhrungsformate als eine Praxis der Kritik angesehen
wurde (- STUCKE), richtet sich der Blick des sogenannten Konzept-
tanzes sowie der Tanzforschung seit den 2000er Jahren!® auf die
kunstlerische Praxis, die nunmehr als »Ort der Kritikd! angesehen
wird. Aus der Sicht des Konzepttanzes ist Kritik weniger ein Urteil,
sondern ein Modus des Arbeitens, der andere« Erfahrungen und Welt-
zugange ermoglicht. Theoretische Positionen wiederum definieren
bestimmte kilinstlerische Arbeitsweisen als kritisch, da hier neue
Formen der Gemeinschaft!?, der Freundschaft'?, der Komplizenschaft+
ausprobiert und neue kollektive Arbeitsweisen erprobt wiirden.
Diese experimentell angelegten Erfahrungsraume deuten sie als
Experimentierfelder fiir eine »andere, alternative oder subversive
soziale Praxis, da sie einen  anderen« Modus der individuellen und
kollektiven Vergesellschaftung zum Thema machen.

Aber nicht nur die kiinstlerische Praxis, auch die publizis-
tische Praxis der Tanzkritik versteht sich seit den 1990er Jahren
als eine kritische Praxis, wie das Eingangszitat von Helmut Ploebst
veranschaulicht. Deren kritisches Potential zeigt sich darin, wie der
Ubersetzungsschritt von der Wahrnehmung eines Stiicks in den Text
vollzogen wird und wie hierbei Wahrnehmung, Wissen und Macht
sowie die eigene Position der Kritiker*innen, die Auffiihrungssitua-
tion und der (institutionelle) Kontext (Adressat*innen, Bedingungen
von Publikationsorganen etc.) ineinander wirken.

Mit diesen Positionen wird der Praxisbegriff neu gedeutet.
Denn Praxis gilt gemeinhin als das Vorgéngige, die Theorie als ihr
Gegenspieler. Ein praxistheoretischer Kritikbegriff, der im Rahmen
der in diesem Buch eingeftihrten Praxeologie des Ubersetzens (-
THEORIE UND METHODOLOGIE) diesem Kapitel zugrunde liegt, stellt
diese duale Konstruktion des Verhéltnisses von (Tanz-)Theorie und
kunstlerischer Praxis in Frage. Damit setzt sich ein praxistheoreti-
scher Kritikbegriff auch gegen die auf diesem Dualismus beruhende
Vorstellung ab, welche die (Tanz-)Praxis gegentiber der Theorie privi-
legiert mit dem Argument, die kiinstlerische Praxis sei der eigent-
liche Ort der Kritik. Dieses Denken widerspricht zum einen der zeit-
genossischen tanzkinstlerischen Praxis, die gerade in dieser Praxis
und aus ihr heraus die Generierung von Theorie betreibt. Zum ande-

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

295

ren aber wird es einem Denken nicht gerecht, das auch die Rezeption
eines Stiickes als Bestandteil einer Tanzproduktion versteht und
sie selbst als eine Erzeugungspraxis deutet. In diesem Sinne ist
Praxis, so das zentrale Argument dieses Buches, ein vielschichtiges
und wechselseitig aufeinander bezogenes Ubersetzungshandeln im
Rahmen einer ktinstlerischen Produktion, die hier als ein Zusammen-
spiel der Entwicklung, Auffithrung und Wahrnehmung eines Stiicks
verstanden wird.

Aus dieser Sicht dient der Begriff der Praxis als Sammelbegriff
fur die Techniken und »Existenzkiinste«'®, wie Michel Foucault sie
nennt, die im Rahmen einer Tanzproduktion zum Tragen kommen und
hervorgebracht werden in den Arbeitsweisen (- ARBEITSPROZESS), den
Formen der Zusammenarbeit (- cOMPAGNIE) sowie in diskursiven
Wissensfeldern, wie sie tiber journalistische und wissenschaftliche
Texte beispielsweise erzeugt werden. Praktiken — kiinstlerische, jour-
nalistische und wissenschaftliche — sind subjektbildend, sie schaffen
auch eine Differenz zwischen den Subjekttypen, zum Beispiel zwischen
Tanzer*innen, Choreograf*innen, Tanzkritiker*innen oder Wissen-
schaftler*innen.

Judith Butler hat die Frage »Was ist Kritik?¢ an den Text von
Michel Foucault gestellt, der denselben Titel tragt.'” Foucaults Aufsatz,
der seine wohl bertihmtere Arbeit »Was ist Aufklarung?<® vorbe-
reitete, ist dadurch motiviert, einen Ausweg aus der Sackgasse zu
finden, in die sich seiner Ansicht nach kritische und auch postkri-
tische Theorien manovriert hatten. Thm geht es, so die Lesart Butlers,
darum, Kritik als Praxis zu tiberdenken. Dies soll geschehen, indem
die Grenzen gewohnter Denkweisen befragt werden, also im Prinzip
das geschieht, was Theodor W. Adorno Ideologiekritik nennt.'* Butler
thematisiert zwei Aspekte, die flir choreografische Arbeitsweisen,
Aufftihrungsformate und ftir Tanzkritik gleichermaffen — will man
sie alle drei als kritische Praxen verstehen — wichtig erscheinen,
die aber bislang wenig diskutiert wurden: den Ort der Kritik und
ihren Referenzrahmen. Sie schreibt: »Kritik ist immer die Kritik einer

institutionalisierten Praxis, eines Diskurses, einer Episteme, einer Institu-

tion, und sie verliert ihren Charakter in dem Augenblick, in dem von die-

ser Tatigkeit abgesehen wird und sie nur noch als verallgemeinernde Praxis

dasteht.«*® Die Praxis der Kritik ist von daher immer partikular, das heif3t,
sie bezieht sich immer auf einen konkreten Rahmen, zugleich lisst
sie aber von dieser Position aus auch Riuickschliisse auf andere Orte
und Rahmungen zu.?!

Selbst wenn Kritik seit Platon als Handwerk oder Technik
des Unterscheidens verstanden wird, welche die Voraussetzung
bilden, um ein Urteil zu fillen, insistieren sowohl Butler als auch
Foucault darauf, dass Kritik weit mehr und etwas anderes ist als das
Urteil. Kritik, so Foucault, »hat nicht die Pramisse des Denkens zu

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296

sein, das abschlief3end erklart: Und das gilt es jetzt zu tun. Sie muss ein
Instrument sein flir diejenigen, die kimpfen, Widerstand leisten und das,
was ist, nicht mehr wollen. Sie muss in Prozessen des Konflikts, der Kon-
frontation, des Widerstandsversuchs gebraucht werden. Sie darf nicht das
Gesetz des Gesetzes sein [.. ]. Sie ist eine Herausforderung fiir das, was
ist«?2 Kritik ist fir Foucault »die Kunst der freiwilligen Unknechtschalft,
der reflektierten Unfigsamkeit«?®. Nicht zufallig gebraucht Foucault hier
den Begriff der Kunst. Denn die Praxis der Kritik beruht fir ihn
auf einer Lebensweise, auf dem, was er bekanntlich »Kunst der
Existenz«** genannt hat. Und diese Kunst der Existenz erfolgt fir
Foucault im Modus des Asthetischen und des Ethischen. Denn
Kritik ist ftir Foucault eine Tugend von Subjekten, »die sich selber
[..] transformieren, sich in ihrem besonderen Sein |[...] modifizieren
und aus ihrem Leben ein Werk zu machen suchen«®. Es ist eine
Kunst, welche die Grenzen des epistemologischen Feldes sichtbar
macht und sich selbst in Beziehung zu dieser Grenze setzt.

Auch in diesem Punkt sind sich Butler und Foucault mit
Autor*innen einer kritischen Aufklarung, wie Raymond Williams
oder Theodor W. Adorno einig. So fordert beispielsweise Adorno:
Damit Kritik nicht »auf eine Kollektion gleichsam ausgestellter Ideen
sich beruft und isolierte Kategorien fetischisierts, miisse sie reflek-
tieren, »wie Kategorien ihrerseits ins Spiel kommen, wie das Feld
des Wissens geordnet ist und wie das, was die Kategorien unter-
drucken, gleichsam als deren eigene konstitutive Okklusion wieder-
kehrt.«2¢ Eine kritische Praxis der Tanzkritik ist demzufolge jene, die
»eine fragende Beziehung zum Feld der Kategorisierung selbst bezieht,
innerhalb dessen Praktiken geformt werden.«?” Sie thematisiert die
Beziehung zwischen Ontologie und Epistemologie, die Grenzen des-
sen, »was ich werden konnte, und den Grenzen des Wissens, das
ich riskiere.«?® Kritische Praxis bedeutet von daher auch immer, die
eigene Subjektposition —als Tanzer*in, Choreograf*in, Tanzkritiker*in,
als Forscher*in — zu befragen (- THEORIE UND METHODOLOGIE).

Diese unsichere Position ist nicht nur im Sinne der Kritischen
Theorie als selbstreflexiv beschreibbar,?® sondern dartiber hinaus
als eine »objektivierte Reflexivitit«3® also als eine Reflexivitit, die
die immanenten Grenzen des Feldes der Kunst mit reflektiert. "We
are trapped in our field«,?' kritisiert die Kuinstlerin Andrea Fraser.
Kritik bedeutet demnach, wie es Jens Kastner flir die Kunstkritik
formuliert, »das Phantasma einer Gefangenschaft als beschrankende
Selbstbeschreibung |...] zurtickzuweisen.«*?

In diesem Sinne befragt eine Praxis der Kritik das jeweils
generierte Wissen, sie bewegt sich an den Grenzen dieses Wissens,
um dieses in eine — produktiv verstandene — Krise zu stiirzen: »Man

geht nicht fur eine erregende Erfahrung an die Grenzen, oder weil Grenzen
gefahrlich oder sexy sind, oder weil uns das in prickelnde Nihe zum Bosen

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

297

bringt«, meint Butler, »[m]an fragt nach den Grenzen von Erkenntnisweisen,
weil man bereits innerhalb des epistemologischen Feldes in eine Krise
des epistemologischen Feldes geraten ist«33,

Anders als das Urteil, das sich innerhalb bereits etablierter
asthetischer Kategorien oder Gewohnheiten vollzieht, bezieht sich
Kritik im hier verstandenen Sinn auf die Konstitution des Gegen-
stands selbst sowie seiner historischen Episteme und jeweiligen
Dispositive. Eine Praxis der Tanzkritik ist demnach eine Praxis,
die jene Konstitutionsprinzipien und Denkfiguren hinterfragt, die
den Gegenstand erst hervorbringen. Wie haben sich Tanzkritiken
im epistemologischen Feld des Tanzes konstituiert? Wie sind die
Tanzkritiken tiber die Kunst Pina Bauschs verfasst? Welche Schreib-
praktiken und -routinen zeigen sich hier? Welche Diskurspositionen
werden eingenommen?

KRITIK UND KRISE Die Krise des epistemologischen Feldes des Tanzes ist

eng mit gesellschaftlichen und kulturellen Umbrtichen verbunden,
die sich mit der Durchsetzung der gesellschaftlichen Moderne um
die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert vollziehen. Seitdem weist die
Geschichte des Tanzes parallel zur Transformationen der Moderne
eine Anzahl epistemologischer Briiche auf: in den 1960er Jahren, dem
Umbruch zur postindustriellen Gesellschaft, zum Beispiel durch den
amerikanischen Postmodern Dance, der bisherige »Nicht-Orte«** wie
Bahnhofe, Hallen oder Einkaufspassagen bespielt und Nicht-Tan-
zer*innen in professionelle Tanzensembles integriert. In den 1970er
Jahren ist es vor allem Pina Bausch, die Alltagsbewegungen als Tanz
behauptet, die Tdnzer*innen in den Mittelpunkt des Wissens tiber
Tanz stellt und, mit Raimund Hoghe 1980 die Position des Drama-
turgen in den Tanz einfihrt. Auf diese Weise erarbeitet sie nicht nur
eine neue Asthetik und kompositorische Struktur, sondern stellt zu-
gleich die epistemologische Stabilitit des Tanzfeldes in Frage, wie
sich an dem eingangs zitierten Urteil Geitels zeigt, der die Kunst Pina
Bauschs zwar schitzt, diese aber nicht als Tanzkunst anerkennen
will. Daneben haben auch die zunehmenden Einfliisse von Pop-
Tanzen wie HipHop seit den 1970er Jahren das Feld der Tanzkunst
in eine (produktive) Krise gefiihrt, indem deren Bewegungstechnik
und Asthetik zum zentralen Bestandteil der Bithnenkunst Tanz
wurde. In den 1990er Jahren ist es dann der sogenannte Konzept-
tanz, der parallel zu Globalisierung und Digitalisierung der Gesell-
schaft den Kunsttanz kritisch reflektiert. Mit der Moderne befindet
sich also die kritische Kunst-Praxis immer schon im Krisenraum des
epistemologischen Feldes des Tanzes. Und dieser Krisenraum ist
kontingent. Kontingent ist, so Niklas Luhmann, »retwas, was weder

notwendig ist noch unmoglich ist; was also so, wie es ist (war, sein wird),
sein kann, aber auch anders moglich ist. Der Begriff bezeichnet mithin

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegebenes (zu Erfahrendes, Erwartetes, Gedachtes, Phantasiertes)
im Hinblick auf mogliches Anderssein; er bezeichnet Gegenstinde im
Horizont moglicher Abwandlungen«®>.

Diese prinzipielle Offenheit heif3st umgekehrt auch, dass -
entgegen der mitunter festzustellenden Geschichtsvergessenheit der
Tanztheorie und der Tanzpraxis — der Referenzrahmen fiir den Ort
der Kritik immer auch ein historischer ist. Es ist eine Haltung, die
die jeweils aktuellen Denkstrukturen, Erkenntnis- und Wissens-
formen vor dem Hintergrund der Geschichte der Krisen des Tanzes
reflektiert und dies ins Verhéltnis zur jeweils aktuellen gesellschaft-
lichen Ordnung setzt. Das kritische Moment aktueller kiinstlerischer
Praktiken ist auch in ihrer Beziehung zu historischen »Vorlauferns
und »Nachlidufern« zu suchen. Wie verhalten sich aktuelle choreo-
grafische Praktiken zum Beispiel zu den Briichen, die die Arbeits-
weise Pina Bauschs in der Geschichte des Tanzes bewirkt hat?
Und zur Rolle der Tanzkritik: was tragt sie zur produktiven Krise
des epistemologischen Feldes des Tanzes bei, die das Tanztheater
von Pina Bausch ausgelost hat?

Der Journalist Hanno Rauterberg sieht die Aufgabe der Kritik
darin, »etwas in eine Krise zu versetzen, es dem Unbefragten zu

entreiffen, um es besser begreifen zu konnen. Jeder Kritiker muss die Krise

suchen, eine Krise, die nicht nur die Dinge der Kunst einschlief3t, sondern

298 auch die eigene Betrachtung, das eigene Empfinden«*¢. Rauterberg folgt

Foucault und Butler, wenn er die »Feigheit der Kritiker« verurteilt
und die Aufgabe der Kunstkritik nicht darin sieht, »Mildtiter oder
Scharfrichter, Leisetreter oder Pobler, Rauner oder Allwissender«3”
zu sein. In der Kunstkritik sollen nicht Bedeutung verordnet, son-
dern Bedeutungsraume geoffnet werden. Die Kritik sollte aus seiner
Sicht zwar zu einem Urteil gelangen, aber zugleich ihre Leser*innen
spiiren lassen, dass dieses Urteil, wie jedes Urteil, nur vorlaufig sein
kann. Und: sie sollte offenlegen, nach welchen Maf3stidben sie vorgeht.
In diesem Sinne fordert auch die Journalistin Constanze Klementz
»[...] eine Kritik, die sich selbst auf3er Gefecht zu setzen bereit ist«3s.

Allerdings sind diese jlingeren Forderungen nach einer offe-
nen, selbstreflexiven und kritischen Praxis der Tanzkritik gemeinhin
nicht umgesetzt. Die Tanzkritikerin Esther Boldt halt daher Tanz-
kritik fur »eine Leerstelle, denn sie befindet sich nicht auf Augenhohe
mit dem Gegenstand, den sie verhandelt«®. Sie verweist darauf, dass
seit den 1990er Jahren der Tanz komplexer und selbstkritischer ge-
worden sei, dass dem aber in den herkbmmlichen Tanzkritiken bis-
lang nicht Rechnung getragen wird. Sie fordert hingegen eine Tanz-
kritik ein, die den Gegenstand ernst nimmt. »Wo Kunstler das Ver-

stdndnis der eigenen Arbeit nachdrucklich erschiittern, indem sie Gattungs-
grenzen bearbeiten, wo die Begrifflichkeiten der Kunst wie die Kriterien
ihres Gelingens nicht mehr abgesichert sind, 14sst sich das Gelingen jedes

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

299

Stiickes nur an denjenigen Kriterien messen, die es selbst entwickelt. In
der Beschreibung und Beurteilung dieser Choreografien und Performances
wird die patriarchale, souveridne Geste eines Kritikers fragwiirdig, der
gewissermafien auf den ersten Blick einordnet und urteilt«*°. Auch Boldt
fordert von den Tanzkritiker*innen, die eigene Position zu reflek-
tieren und der Offnung zu folgen, die sich in dem kiinstlerischen
Tanz vollzieht und damit das Sttick in und durch die Schrift nicht
zu Uberwiltigen. Sich beim und mit dem Schreiben in eine Krise
bringen zu lassen, sieht sie als Chance, die eigene Position, die eigene
Schreibpraxis sowie die Techniken der Tanzkritik zu reflektieren, um
auch die Machtposition, die Kritiker*innen innehaben, sichtbar zu
machen. Die Tanzkritik wiirde sich damit mimetisch an die Tanz-
kunst anndhern: sich in einen Krisenraum bewegen und die eigenen
Sicherheiten aufs Spiel setzen.
Zwischen der Choreografie, dem (Be-)Schreiben und dem
Urteilen liegen also verschiedene Ubersetzungsschritte, die jeweils
eine uneinholbare Differenz erzeugen. Indem eine Kritik deutlich
macht, dass sie um diese Differenz weif, wird sie zugleich zu einer
besonderen Praxis des Urteilens und zu einer Kritik am Urteilen
selbst. An die Stelle des wissenden Urteils treten die Infragestellung
dessen, was der Schreibende zu wissen meint und damit das Be-
miihen, sich den kiinstlerischen Arbeiten immer neu zu niahern. Die
Haltung dieses Urteilens ist nicht Gewissheit, sondern Bewusstsein
fuir Briiche. Der Akt des Urteilens wird lesbar als unauflosbare Span-
nung einer Ubersetzung von Tanz in Schrift, als Spannung zwischen
Singularem und Allgemeinem, Erfahrung und Begriff, Moment und
Konzept. So erscheint das Urteilen selbst als eine Praktik, die offenen,
immer wieder neu zu konstituierenden Ubersetzungsschritten zwischen
Choreografie, Auffithrung, Wahrnehmung und Schrift ausgesetzt ist.
Diese jiingeren Konzepte einer kritischen Praxis des Schrei-
bens unterscheiden sich von der etablierten und tradierten journa-
listischen Kritiker*innenpraxis. Aber es wire verkiirzt anzunehmen,
dass sie erst in den 2000er Jahren entwickelt und formuliert worden
sind — im Anschluss an den paradigmatischen Umbruch der 1990er
Jahre durch den Konzepttanz. Vielmehr sind sie bereits eine gelebte
Praxis einer jungen Kritiker*innen-Generation der 1970er und 1980er
Jahre, die die Krise, in die das neue Genre Tanztheater die Tanzkunst
gesturzt hatte, produktiv fir eine Neuausrichtung der Tanzkritik nutzten.

GESCHICHTE DER TANZKRITIK Die Tanzkritik ist Bestandteil der Kultur- und
Kunstgeschichte, seitdem sich Offentlichkeit im 19. Jahrhundert me-
dial konstituiert*! und Journale die Meinungsfiithrerschaft, zunichst
in btirgerlichen Kreisen, ibernommen haben. Der Zeitungswissen-
schaftler Wilmont Haacke betont zwar, dass sich das Feuilleton
historisch mehrfach gewandelt habe, aber dessen wesentliches

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Charakteristikum sieht er in einer personlichen, subjektiven Art
des Schreibens, einem »inneren Beteiligt-Sein«*2. Tatsichlich sind
die Anfange der feuilletonistischen Tanzkritik, die vor allem in
Frankreich mit Théophile Gautier um 1830 ihren Anfang nimmt,
durch eine Ubersetzung in ein subjektives, bildhaftes und poetisches
Schreiben gekennzeichnet. Manner schreiben tiber den fliichtigen,
bezaubernden Tanz der bertihmten Ballerinen des romantischen
Balletts und sie tun dies mit grof3er Leidenschaft und Empathie.
Tanzkritik bedeutet hier eher, die eigenen Imaginationen und Fan-
tasien beim Betrachten des Tanzes in die Schrift zu tibersetzen. Es
geht weniger darum, sachliche Beschreibungen zu formulieren, die
das Gesehene wiedergeben.*?

In Deutschland ist nach dem Zweiten Weltkrieg Tanzkritik
vor allem Ballettkritik und als solche in den Feuilletons im Rahmen
der Biihnenkiinste marginalisiert. Tanz ist die dritte Sparte im
Opern- und Ballettbetrieb und hat einen entsprechenden unterge-
ordneten Status in den Feuilletons. Sie ist zu diesem Zeitpunkt, wie
alle Kunstkritik, nach wie vor mannlich gepragt.** Noch Anfang der
1970er Jahre, als das Tanztheater die deutsche Biihnenlandschaft
revolutioniert und den Drei-Sparten-Betrieb in Frage stellt, schreiben
tiber Pina Bausch und das Tanztheater Wuppertal — mit Ausnahmen
wie Eva-Elisabeth Fischer — vor allem Manner und unter ihnen die
Kritikerpépste«. Zu ihnen gehoren Klaus Geitel und Horst Koegler,
die eigentlich Musikkritiker waren. Wahrend es fur die anderen
Kunstsparten als selbstverstandlich gilt, dass Musik-, Opern- oder
Theaterkritiker*innen eigene praktische Erfahrungen und ein fach-
spezifisches Wissen der jeweiligen Kunst einbringen, wird bis heute
nicht diskutiert, welches Wissen Tanzkritiker*innen haben sollen,
dies vielleicht, weil bislang nur wenige Minner vom Beruf des Tdnzers
oder Choreografen in den Beruf des Tanzkritikers wechselten, sondern,
wenn Uberhaupt, wie Raimund Hoghe, einst Kritiker, dann Drama-
turg bei Pina Bausch und heute ein angesehener Choreograf, oder
der Tanzkritiker Norbert Servos den umgekehrten Weg nahmen.

Eine Wende in der Tanzkritik erfolgt nicht erst, wie Boldt*®
annimmt, in den 1990er Jahren, sondern bereits in den 1960er
Jahren und zwar radikal. Anders als in Deutschland, in der die
burgerlichen Institutionen des subventionierten Kunstbetriebs im
Fokus der Feuilletons standen, ist es vor allem die junge us-ameri-
kanische Tanzkritik, die Analogien zu der neuen Tanzkunst eines
Merce Cunningham oder des Judson Church Theater sieht und dies
entsprechend in die Tanzkritiken zu tibersetzen versucht.*¢ Fir die
einen gilt Tanz als »expression of emotionsg, fiir die anderen als ein
»physical act«. Vertreter*innen beider Tanzverstindnisse teilen aber
die Ansicht, dass »dance criticism is that you have to be in contact
with the real live thing as it is performed«*”. Mit der Idee, dass Tanz

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

301

nicht diskursiv zuganglich sei, ist hier auch eine Art Antiintellek-
tualismus der Tanzkritik verbunden, auf die wiederum zum Ende
der 1970er Jahre eine Gegenbewegung folgt, die den Tanz theoretisch
zu fassen versucht.*®

In Deutschland hat in den 1970er Jahren vor allem das Tanz-
theater mit seiner dsthetischen Radikalitit eine Krise der Tanzkritik
ausgelost. Die alteingesessenen Kritikerpapste ziehen gegen das
Tanztheater zu Felde, sie sehen es als etwas Neues an, wollen es
nicht als Tanzkunst anerkennen. Eine jlingere Generation hingegen
nutzt die Gunst der Stunde, um die Tanzkritik und ihre institutio-
nellen Strukturen umzukrempeln - sie stiirzen die bisherige Tanz-
kritik in eine Krise. Rolf Garske griindet 1982 die Zeitschrift Ballett
International und legt den Fokus auf die neue Tanzisthetik. Junge
Kritiker*innen wie Norbert Servos und Hedwig Miiller werden zu
wichtigen Wegbegleiter*innen und Autor*innen einer neuen Schreib-
weise und Lesart der Tanzkunst von Pina Bausch. Als junge Theater-
wissenschaftsstudierende entwickeln sie einen anderen, offenen Zu-
gang zum Tanztheater als die dltere Generation ihrer musikwissen-
schaftlich geschulten Kolleg*innen. Mit ihren theaterwissenschaftlich
informierten Texten stellen sie auch die bisherige Theoriefeindlich-
keit der Ballettkritik in Frage. Sie schlagen eine Briicke zwischen
Kritik und Wissenschaft, konfrontieren die neue Tanzkunst mit
theaterwissenschaftlichen Lesarten und entwickeln ein Narrativ
uber die Arbeit von Pina Bausch*’, das jahrzehntelang weitergetragen
und tibersetzt wird — mit der nachhaltigen Folge, dass bis heute vor
allem theatersemiotische und -semantische Szenenbeschreibungen
die Tanzkritik tiber Pina Bausch prigen. Diese neue Generation von
Tanzkritiker*innen hat neue Formen des Schreibens und Analogien
zwischen Tanz und Schrift gesucht — und damit einen wesentlichen
Beitrag dazu geleistet, dass die junge Kunst des Tanztheaters und
vor allem auch die Arbeit des Tanztheaters Wuppertal nicht nur als
ein rein tanzéasthetisches Phinomen, sondern als eine gesellschafts-
politisch relevante Kunst angesehen wurde.

Einen weiteren Schub in dem Wandel ihres Selbstverstind-
nisses und der Etablierung einer kritischen Schreibpraxis erfahrt
die Tanzkritik im deutschsprachigen Raum in den 1980er Jahren
durch die Neugrundung von zwei Tanzfachzeitschriften Tanzdrama
und Tanz Aktuell. Vor allem Tanz Aktuell versteht sich als Wegbe-
gleiter der neuen Tanzkunst und leistet einen wesentlichen Beitrag
dazu, die Ubersetzungsproblematik zwischen Tanz und Schrift,
Asthetischem und Diskursivem in den Blick zu nehmen und die
Tanzkunst selbst als einen besonderen, weil korpergebundenen Aus-
druck gesellschaftlichen Wissens zu verstehen und ihr politisches
Potenzial zu befragen. Diese auch und vor allem im Zusammenspiel
mit der entstehenden Tanzwissenschaft erfolgte intellektuelle Off-

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

nung der Tanzkritik fuhrt zunichst dazu, dass in den deutschen
Feuilletons breit und divers tiber Tanz berichtet wird. Uberregionale
Zeitungen beschiftigen freie-festec Tanzkritiker*innen, die zum Teil
aufderst ausfiihrliche Tanzkritiken schreiben, auch tiber die Arbeit
von Pina Bausch. Seit den 1990er Jahren hat sich diese Situation
auch aufgrund der Krise des Zeitungsmarktes durch Digitalisierung
verdndert. Nur wenige Feuilletons publizieren Tanzkritiken, und meist
handelt es sich hierbei um kurze, haufig standardisierte Kritiken,
die kaum mehr den oben genannten Forderungen nachkommen (kon-
nen) und eine adiquate Ubersetzung des Experimentellen, eine Re-
flexion der eigenen Schreibpraxis und ein »offenes Schreiben: er-
lauben. Zugleich etablieren sich digitale Formate und Plattformen
wie tanzkritik.de, tanzweb.de oder corpusweb.net, die neue Darstel-
lungsformen entwickeln, andere Leser*innengruppen ansprechen
und deren Medialitiat insgesamt neue Formen der Wissensproduk-
tion hervorbringt.

DAS TANZTHEATER WUPPERTAL UND DIE TANZKRITIK

Obwohl das Tanztheater Wuppertal eine weltweit renommierte Com-
pagnie ist und Pina Bausch ohne Zweifel als eine Choreografin gilt,
die global Einfluss auf die jeweiligen kulturellen, nationalen und
lokalen Tanzkunstgeschichten genommen hat, sind die Tanzkritiken
von Anfang ihres Schaffens an gespalten: In der frithen Schaffens-
periode bis zur ersten Koproduktion Viktor (- sTicKE) stehen sich
die Gralshuter der Balletttradition auf der einen Seite und die Fans
auf der anderen Seite gegentiber. Nach der anfinglichen Begeisterung,
Ratlosigkeit und Emporung tiber ihre Revolutionierung des Tanz-
feldes tauchen bereits Ende der 1970er Jahre Stimmen auf, die die
Kunst von Pina Bausch als veraltet ansehen, als konventionalisiert
und kanonisiert. So sieht Jens Wendland 1978 in dem Stiick Renate
wandert aus (UA1977) lediglich »[.. ] schiittere monomane Tanzpassa-
gen mit ihren starren Kriech-, Reif3- und Kreiselbewegungen, die die satt-
sam bekannten barfuf3igen Tanzlitaneien Pina Bauschs kaum mehr vari-
ieren«®®. Arlene Croce konstatiert 1984 enttiuscht: »Bauschs publicity has
exaggerated the scandal and salaciousness in her work. Some mild ribal-
dry, some rather unappetizing nudity are all she has. As a theatre terrorist,
she gets her main effects by repetition.«*! Horst Koegler fordert bereits 1979:
»What we need is a new Bausch«®? und bekraftigt dies noch 30 Jahre spiter,
2009, wenn er anlisslich der Urauffithrung von »...como el musguito
en la piedra, ay st, si, si...« (Wie das Moos auf dem Stein) feststellt:
»It cannot be denied that the Wuppertaler Tanztheater Miracle has
lost some of its original electrifying magic.<*® Ungeachtet dieser nega-
tiven Wertung bestitigt unsere Publikumsbefragung Jahre spater
die Tendenz zur Konventionalisierung: Aber die Zuschauer*innen

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

303

erfreuen sich vor allem daran, das Bekannte und Vertraute wieder-
zuerkennen (- REZEPTION / PUBLIKUM).

Bis zum Schluss spaltet Pina Bausch die Kritik. Denn es gibt
gleichermafden tiberschwingliche Stimmen, die das Einzigartige, das
Revolutionire oder Skandaltriachtige ihrer Kunst hervorheben — und
dies eher bei den internationalen Gastspielen als in Deutschland.
Wiahrend Croce die Wiederholung beklagt, lobt Ballett News 1984:

»Her work inhabits a self-created category that pushes in uncharted terri-
tories. Theater, dance, spectacle, elements of psychoanalysis, comedy and
sheer terror are welded into grandiose, oversized, overlong epics of consi-
derable impact.«** Und wéahrend Koegler sich nach einer neuen Bausch
sehnt, hebt Johannes Birringer 1986 in Drama Review die Radika-
litat ihrer Kunst hervor: »But when Pina Bausch’s Wuppertaler Tanz-
theater, still unknown in this country outside of New York opened the
Olympic Festival with such emotionally devastating pieces as Café Miiller
(1978) and Bluebeard (1977), the Festival had its first unpredicted scandal.«*>

SCHREIBROUTINEN DER FEUILLETONISTISCHEN TANZKRITIK Kritiker*innen
unterliegen in ihrer Schreibpraxis einer selektiven, von Diskurs-
traditionen, Erfahrungen, Geschméickern und Vorlieben gerahmten
Wahrnehmungspraxis. Dass sie einen Ubersetzungsschritt von Wahr-
nehmung in die Schrift leisten miissen, betont auch die Tanzkritike-
rin und Tanzwissenschaftlerin Christina Thurner: "Wahrnehmung,

sowie die Art und Weise der Vermittlung sind jedoch wesentlich gepriagt

von der Diskurstradition, also von der spezifischen Be-Schreibung von

Bewegung beziehungsweise von der Er-Schreibung der Wirkung von ktinst-

lerischer Wirkung im Tanz. Es ist meines Erachtens ein Mythos zu glauben,

dass Bewegung auf der Biihne direkt, ganz unmittelbar zu rezipieren, auf-
zuschreiben und zu vermitteln ist. Wir nehmen vielmehr wahr, wofiir wir
das Instrumentarium zum Wahrnehmen haben. Und dieses Instrumentari-
um liefert uns — wohlbemerkt nicht nur aber zu einem entscheidenden Teil —
der Diskurs. Tanz be-schreiben (im Feuilleton oder auch in der Wissenschaft)
ist also nicht, wie oft angenommen, eine rein parasitire Angelegenheit,

sondern ein Akt, der aus dem gesamten Prozess der Wahrnehmung nicht

(mehr) herauszulosen ist und der zurtick- und weiterwirkt.<*¢ Entsprechend
lassen sich an den Texten zu Stlicken des Tanztheaters Wuppertal
Schreibroutinen und etablierte Diskursfiguren herausarbeiten, was
im Folgenden am Beispiel der Kritiken zu dem Sttick Viktor®?, der
ersten Koproduktion, erfolgt.

Die Kritiken zu Viktor nehmen allesamt eine kontextuelle
Verortung des Stticks vor: Viktor wird in die Werkgeschichte von
Pina Bausch eingeordnet. Wobei jene Kritiker*innen, die die Arbeit
Pina Bauschs seit vielen Jahren begleiten, darauf mit Erwidhnung
ihrer personlichen beziehungsweise rprofessionellen« Seherfahrung
verweisen. Die Kontextualisierung des Stiicks erfolgt, indem es ins

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Verhéltnis zu einem »Davor« oder »Frither« gesetzt wird. 1999 heifdt

es bei einem Gastspiel von Viktor in London: »The Sadler’s Wells
season sold out weeks ago because she is a legend. Yet some of Bausch’s tar-
gets are beginning to look rather obvious, not to say old hat — the destruc-
tive sexualising of women with their cleavages and high heels: the inability
of the sexes to communicate on things that matter, the blotting out of
uncomfortable truths.«*® Oft werden »alte« und neue« Teile unterschieden,

Vergleiche mit fritheren Stiicken gezogen und das Gesehene ent-

sprechend als neu« oder »typisch Pina Bausch« charakterisiert. So

schreibt Gerald Siegmund in der raz 1997 anlisslich eines Gastspiels

in Frankfurt am Main: »Pina Bausch ist nichts Menschliches fremd.
Deshalb sind ihre Stiicke auch nach mehr als einem Jahrzehnt noch so frisch
und hinreiffend wie am ersten Tag. Sie leben und atmen mit den Menschen,
die nicht mtide werden, unter dem Pflaster den Strand zu suchen.«**

Diese Klassifikationen erfolgen nicht erst bei Wiederaufnahmen
eines Stiicks viele Jahre nach der Premiere, sondern bereits in den
Kritiken anlisslich der Urauffithrung. So beurteilen 1986 die Kritiken das
'Neue« in Viktor als innovativ und bewerten es positiv: »die alten
Phobien (erscheinen) in neuer Formg, »neue Einfille«, heifdt es beispiels-
weise. Das als rtypisch Pina Bausch« Identifizierte wird hingegen ent-
weder gleichgtiltig hingenommen, so zum Beispiel das »Umhertra-
gen von Mannern und Fraueng, das zur »unerlidsslichen Grammatik
der Bausch-Biihne«®* gehore. Oder es wird als veraltet und gestrig ein-
geordnet, beispielsweise, wenn das Stiick Viktor insgesamt als »Ab-
gesang der letzten zehn Jahre Tanz und Theater« und die Biithne als
»ein michtiges Museum«®? bezeichnet wird. Aber selbst wenn Viktor von
den Kritiker*innen als nicht Neues beurteilt wird, heben sie zugleich
die Innovationskraft der Kunst der Pina Bausch und ihren Status im Kon-
text der zeitgenossischen Kiinste hervor, wenn es beispielsweise 1986
heif3t, »ihre Stiicke haben Langzeitwirkung«** oder »[d]Jas Wuppertaler
Tanztheater der Pina Bausch hat in seiner radikalen Abstinenz von
herkémmlichen Formen inzwischen einen Ruf zu verteidigen«®4.

Diese Klassifikationen beschreiben dsthetische Routinen in
den Choreografien Pina Bauschs. Sie werden, vor dem Hintergrund
der Erwartung des »Neuen, kritisch befragt, dies insbesondere dann,
wenn die Tanzkritiken anldsslich von Wiederaufnahmen der Stiicke,
also mitunter Jahre und Jahrzehnte nach den Urauffiihrungen er-
scheinen. Das Ergebnis kann positiv ausfallen, wie bei dem Gastspiel
von Viktor in Tel Aviv 1995, wo The Jerusalem Post konstatiert:
»Pina Bausch is at her best, perhaps even her greatest, in Viktor.«$®
Zwolf Jahre spater heifdt es im Anschluss an ein Gastpiel in Ham-
burg 2017: »Wer nicht weif3, dass Pina Bauschs legendéires Stiick

Viktor 1986 in Rom entstand, der hilt es fiir ein Stiick von heute. [...] Viktor
ist ein grandioses Beispiel daftir. Ein Beispiel auch, wie zeitlos modern Pina
Bauschs Stuicke sind. Immer noch Avantgarde, selbst nach 30 Jahren.«%¢

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

305

Diese Beispiele zeigen, dass das jeweilige Stiick weniger an den Maf3-
stiben zeitgenossischer Tanzisthetik gemessen wird, sondern vor
dem Hintergrund der Frage, welche zeitgenossische Relevanz die
Arbeiten des Tanztheaters Wuppertal tiberhaupt noch haben - diese
Stimmen mehren sich vor allem nach dem Tod der Choreografin.
Es ist ein permanentes Abarbeiten an der Ikone Pina Bausch und
an ihrem nahezu mythologischen Status in der jingeren Geschichte
der Tanzkunst. So schreibt der ungarische Schriftsteller Péter
Esterhdzy angesichts eines Gastspiels von Viktor in Paris 2001:
»Pina Bausch fait partie de ces grands artistes. A travers elle, I'art acquiert
une raison d’étre; nous regardons la scéne, sa scéne, au plus profond de notre
ceeur (ou d'un autre organe interne), et nous voyons alors a quoi sert l'art.«®?
Die klassifizierenden Beurteilungen in »aktuell, und neu,
oder veraltet, und >historisch« oder »zeitlos« und »einzigartig., die
auch das Publikum vornimmt (- REZEPTION / PUBLIKUM ), kKénnen
als Dokumente fiir die enge Verschrinkung von Auffithrung, Wahr-
nehmung und Wissen herangezogen werden. Es ist eine Verschrin-
kung, die auf das jeder Ubersetzung inhiirente Paradox von Identitét
und Differenz verweist — und hier insbesondere auf dessen tempo-
ralen Aspekt: Die Wiederaufnahme zeigt zwar das Stiick, ist also mit
dem Vergangenen identisch. Aber zugleich schafft sie »Neues, »Dif-
ferentes, indem sie das Sttick in der Auffithrung in eine andere
Gegenwart mit anderen Tanzer*innen, an einem anderen Ort mit
einem anderen Publikum versetzt. In diesen neuen Kontexten, also
in einer temporaren Nachtraglichkeit, wird in der Tanzkritik das,
was zu sehen ist, an dem Friiheren gemessen, das heifdt, das soge-
nannte Original wird erst durch den Ubersetzungsschritt der Wieder-
aufnahme auch in den Kritiken als solches erzeugt. Und dazu gibt
es unterschiedliche Positionen, so heifdt es beispielsweise 1999 in
The Daily Telegraph: »I was bored stiff. The poetic scenes were few
and far between, listlessness and dull parody everywhere else: the sad
nondescriped men in drag; and the bitchtarts in stilettos, seemed like
overfamiliar Bauschian archetypes.«®® In der sz hingegen war zu lesen:
»Pina Bausch’s Viktor hat die Jahre nicht nur gut tiberstanden. Es hat an
Brisanz sogar noch zugelegt, thematisiert es doch eine innerlich zerrissene
Gesellschaft.«%® Die Frankfurter Rundschau lobt: »Es lasst aber auch die
Achtung wachsen von dieser Tanz- und Theaterschopferin, deren Stiicke
gealtert sind wie guter Wein.«™ Auch die The Jerusalem Post konstatiert
1995: »Viktor, though created nine years ago, couldn’t be more up to-the-
moment.«™
Die Weitergabe an andere Tanzer*innen (- ARBEITSPROZESS)
und auch die Ubersetzung von Stiickelementen in andere Produk-
tionen wird aber nicht nur positiv gesehen. So urteilt Jochen Schmidt
in der raz tiber das Stiick O Dido (UA 1999): »Aus dem grandiosen,
aus der Flasche zwangsgespeisten Wasserspeier, den Kyomi Ichida

am 14.02.2026, 08:27:21.


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

in Viktor darstellt, wird jetzt die banale Befeuchtung eines Stuhls
durch Ruth Amarante.«™ Und 2001, ebenfalls in der raz, bedauert
er, es »findet sich noch niemand, der es an Personlichkeit mit den
alten Kdmpen aufnehmen kénnte«™.

In den Tanzkritiken lassen sich zudem verschiedene Schreib-
routinen nachweisen, die sich tiber die Zeit (bei den hier angeftihrten
Kritiken zu Viktor tiber 30 Jahre: 1986-2017) herausgebildet und
verfestigt haben. Zwar dndern sich in diesem Zeitraum die Schreib-
konventionen, zum Beispiel dahingehend, dass der Aufbruch der
Tanzkritik in den 1980er Jahren sich auch in den Tanzkritiken zu
den Arbeiten von Pina Bausch niederschligt und der Tanz beispiels-
weise in einen politischen Kontext gestellt wird, wie Rolf Michaelis
Viktor in die Klimapolitik Helmut Kohls einordnet: »Der sanft aber

entschieden, oft komisch, 6fter trauernd vorgebrachte — durchaus politisch
zu verstehende — Protest gegen die bestehende Ordnung der Welt ist am
Abend der Urauffithrung uniiberhorbar. Wahrend der Proben konnte nie-
mand etwas von einem Atom-Ungliick in Tschernobyl ahnen. Jetzt weckt
das Verwirr-Bild des ldchelnden Madchens ohne Arme nicht nur Erinne-
rung an Contergan-Opfer, sondern vor allem Zukunftsingste. Doch was
funkt der auf dem »Wirtschaftsgipfel: in Tokio »weilende« Kanzler seinen
Mannen in Bonn, die tiber den kritischen Fragen der Biirger nach Sinn und
Nutzen so vieler Kernkraftwerke in der dicht besiedelten Bundesrepublik
nachdenklich werden wollen? »Nicht wackeln! heif3t die Parole von Viktor
Kohl, der Sieger bleiben will in den drohenden Wahlen. Wie méannlich ver-
blodet ist eine Politik, die das Bedenken neuer Tatsachen, die kritische
Prifung bisher geltender Leitsédtze nur in den Kategorien militarischen
Front-Denkens und im Landser-Jargon abwehrt. Den anderen Blick, dem
das Aufgeben moglicherweise falscher Positionen nicht als Schwiche
(wackeln) erscheint, sondern als die zum Uberleben nétige Kraft — den
kann man im Viktor-Spiel Pina Bauschs von ewig kaputten, weil sich zu
Tode siegenden Siegern lernen.«™

Schreibroutinen dndern sich auch dahingehend, dass eine kriti-
sche Praxis des Schreibens im Sinne einer Reflexion der eigenen
subjektiven Position der Kritiker*innen sowie die Beschreibung
der Zuschauer*innenwahrnehmung in den Kritiken der 1980er
Jahre mehr Raum einnimmt als in spateren Sttickbesprechungen.
Zugleich hat sich die Textdramaturgie der Tanzkritiken tiber die
Jahre konventionalisiert und an Routine gewonnen. Sie besteht aus
erprobten Text-Bausteinen und erfolgt tiber die Beschreibungen
von Biihne, Kostiim, Musik sowie einzelnen, vor allem theatralen
Szenen, die einen Bezug zu etablierten dsthetischen Narrativen wie
Vertanzen: von »Alltags-bewegungen« oder -Mann/ Frau-Beziehungenc
herstellen sowie schlief3lich tiber die Einordnung in die Werk-
geschichte von Pina Bausch.

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

307

Eine weitere Schreibroutine ist der Versuch, Analogien zwi-
schen Choreografie und Schrift herzustellen, indem die Stiickdrama-
turgie mit ihren Spannungen, Widerspriichen und Uberraschungen
in die Text-Dramaturgie tibersetzt wird. So wird beispielsweise die
Eingangsszene von Viktor, in der sich die Spannungsverhiltnisse
des gesamten Stlicks kondensieren, in den Kritiken, in denen sie
erwahnt wird, im zeitlichen Ablauf der Wahrnehmung inszeniert:
Eine schone Frau betritt die Biihne von hinten rechts, aus der Sicht
der Zuschauer*innen, sie geht auf die Mitte der Bithnenrampe zu.
Sie triagt ein eng anliegendes rotes Kleid, das detailliert mit Ad-
jektiven wie »brilliant?®, »leuchtend«™, »elegant«’” und »feurig-rot«™
beschrieben wird. Sie lichelt offensiv und souveran das Publikum
an, was als »showmaRig«’® »triumphantly«®®und »confident«®! um-
schrieben wird. Analog zu der Wahrnehmung der Auffithrungs-
situation wird auch erst nach dieser Deutung der Szene das Span-
nungsverhiltnis, die Irritation und Uberraschung beschrieben, nim-
lich, dass erst spit sichtbar wird, dass dieser Frau die Arme fehlen.
Diese Schreibroutinen sind nicht selten selbstreferenziell, in ihren
Routinen beziehen sich Kritiken auf Kritiken und auf etablierte und
habitualisierte Schreibstile.

Tanzkritiken leisten einen wesentlichen Beitrag zur Produktion
von diskursivem Wissen tiber das Tanztheater und zur Rahmung
zukuinftiger Wahrnehmungen. Erwartungen an ein Pina-Bausch-Sttick
speisen sich neben den eigenen Erfahrungen aus diesem tiber Me-
dien generierten diskursiven Wissen. Dieses wird situativ tibersetzt
und gerahmt und damit in der Wahrnehmung auch immer aktuali-
siert, verfestigt oder transformiert. So gibt es situativ unterschied-
liche Lesarten der oben beschriebenen Eingangsszene von Viktor:
Die Kritiken zur Uraufftihrung im Mai 1986 — wie die bereits zitierte
von Michaelis — verbinden die »Frau ohne Arme« mit der Conter-
gan-Problematik und der Tschernobyl-Katastrophe im April 1986
und verorten sie somit in einen damals brennend aktuellen gesell-
schaftspolitischen Kontext. Daneben gibt es kulturelle Rahmungen,
die ebenso mit Erwartungshaltungen korrespondieren. So themati-
sieren die Tanzkritiken der Koproduktionen die Frage, welche Aussa-
ge das Stiick zu dem jeweils koproduzierenden Land hat und ob man
in ihm etwas kulturell 'Typisches« wiedererkennen konne. Ein Bei-
spiel dafiir ist die »Restaurant-Szene« in Viktor, die tiber Jahre, bei
der Uraufftihrung, den Gastspielen und Wiederaufnahmen, von
vielen Kritiker*innen als »typisch italienisch« interpretiert wird,
ebenso wie die »Springbrunnen-Szenes, die als ein Hinweis auf die
Fontana di Trevi und damit auf die koproduzierende Stadt Rom
gelesen wird (- sTckE). Die jeweiligen Deutungen differieren, ent-
sprechend ihrer gesellschaftlichen, kulturellen und tanzisthetischen
Verortung sowie den lokalen Rahmungen der Tanzkritiker*innen.

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

So wird in den Kritiken des Londoner Gastspiels von Viktor 1999
die »Restaurant-Szene« beispielsweise als Referenz an den Ténzer
und Choreografen Antony Tudor gedeutet. Auch das Biithnenbild von
Viktor wird unterschiedlich interpretiert: Fiir die einen ist es eine
romische Ausgrabungsstitte oder ein »Graby, fiir die anderen ein

Sinnbild fiir das postindustrielle Ruhrgebiet oder eine »Kohlegrube-..

Auf die unterschiedlichen situativen Lesarten hat Pina Bausch
selbst mit Verweis auf die Mauer hingewiesen, die in Palermo Palermo
(ua 1989) zu Beginn des Stiickes einstiirzt. Das deutsche Publikum
brachte dies mit dem Berliner "Mauerfallc in Verbindung, das italieni-
sche Publikum eher mit dem Sturz der Mafia oder mit der Distanz
Siziliens zu Europa. Pina Bausch meinte: »Die Mauer ist fiir jeden,
an jedem Tag etwas anderes.«%?

Solche differenten Deutungen einzelner Szenen hingen von
den verschiedenen situativen, politischen, gesellschaftlichen und
kulturellen Rahmungen ab. Sie belegen die These, dass die diskur-
sive Ubersetzung ein historisch, kulturell und lokal differenter,
briichiger Prozess ist, der zudem historischen Transformationen
sowie dem Wandel der Perzeption und Rezeption unterworfen ist.
Zusammen leisten diese Rahmungen und Neurahmungen einen
Beitrag dazu, dass sich der Diskurs und die Narrative um die Asthe-
tik des Tanztheaters Wuppertal zugleich verfestigen und metapho-
risch offen bleiben. Und sie tragen dazu bei, dass das jeweilige Stiick
als historisch und aktuell zugleich wahrgenommen wird.

PRAKTIKEN DES TANZKRITIK-SCHREIBENS: DAS BEISPIEL JOCHEN SCHMIDT

Schreibroutinen, also konventionalisierte, wiederkehrende Praktiken
des Schreibens, lassen sich nicht nur entlang der Kritiken einzelner
Stlicke nachweisen. Sie zeigen sich auch bei einzelnen Kritiker*innen,
die tiber die Jahre und Jahrzehnte tiber das Tanztheater Wupper-
tal geschrieben und hierbei ihre Schreibpraxis entwickelt und kon-
ventionalisiert haben. Ein prominentes Beispiel ist Jochen Schmidt,
seit 1968 Kritiker der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (FAz) und
damit entscheidend fiir die Meinungsbildung tiber die Kunst von Pina
Bausch in einem der wichtigsten deutschsprachigen Feuilleton des
Bildungsbuirgertums. Er hatte das aufriihrerische Potenzial und die
ktinstlerische Brisanz dieser neuen Bithnenkunst friith erkannt und
seit den 1970er Jahren regelmifRig Tanzkritiken zu Stiicken von Pina
Bausch verfasst. Auch zu den fiinfzehn Koproduktionen, die zwischen
1986 und 2009 entstanden sind, hat er jeweils Kritiken publiziert.
Dies vor allem und vornehmlich in der raz, aber einige seiner Kritiken
sind zugleich auch in anderen Zeitungen wie der Welt, Tanz Aktuell
/ Ballett International, mittlerweile fusioniert zu tanz, sowie auf der
Onlineplattform tanznetz.de publiziert worden. Schmidt hat auch
in regelmifigen Abstinden Interviews mit Pina Bausch geftihrt3?

am 14.02.2026, 08:27:21.


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

309

und ein Buch tiber Pina Bausch unter dem Titel Tanzen gegen die
Angst publiziert.$*

Im medialen Diskurs um Pina Bausch besetzte Jochen Schmidt
seit den 1970er Jahren eine Machtposition: Seine Urteile waren maf3-
gebend — frither um so mehr, als die Medienlandschaft noch nicht so
dezentralisiert war und die Zeitungen und Zeitschriften des Bildungs-
buirgertums vor allem im Feld der Kultur nahezu eine Monopolstellung
innehatten. Obwohl dies also angesichts der jiungeren radikalen Ver-
anderung der Medienlandschaft nahezu ein historisches Beispiel ist,
werden hier seine Kritiken beispielhaft herangezogen, um die Nach-
haltigkeit einer etablierten journalistischen Schreibpraxis in dem
Zeitraum des Schaffens Pina Bauschs mit dem Tanztheater Wupper-
tal aufzuzeigen: Was ist das Charakteristische der Schreibpraxis in
seinen Tanzkritiken tiber das Tanztheater Wuppertal?%s

Schreibroutinen finden sich in den Kritiken Jochen Schmidts
vor allem im dramaturgischen Aufbau seiner Texte. Sie folgen einer
routinierten Textdramaturgie. Aufhinger seiner Tanzkritiken sind
oft die Titel: Schmidt verweist darauf, dass das Sttick noch keinen
Titel habe und dies typisch fiir Pina-Bausch-Stiicke sei. 'Typisch
Pina Bausch« ist demnach, ein unfertiges Stiick zur Premiere, ein
swork in progress, auf die Biihne zu bringen. Wird dies in den An-
fangen ihres Schaffens nicht nur von ihm, sondern auch von anderen
Kritiker*innen noch als Kritik am Werkbegriff verstanden und po-
sitiv bewertet, dass das Prozesshafte zugunsten des Werkes in den
Vordergrund tritt, Andert sich diese positive Haltung mit den Jahren
hin zu einer leicht abwinkenden Haltung des Altbekannten.

Buthnenraum, Musik und Kostiim sind die zentralen Kategorien,
an denen er seine Kritiken aufhingt, dies immer mit Verweisen auf
langjahrige Zusammenarbeiten von Pina Bausch, so mit dem Biithnen-
bildner Peter Pabst, mit der ehemaligen Balletttinzerin und lang-
jahrigen Kosttimbildnerin Marion Cito sowie mit Matthias Burkert
und Andreas Eisenschneider, die fiir die Musik verantwortlich sind
(- compacNIE). Einzelne Szenen werden beschrieben, dies folgt zu-
meist entlang der Charakterisierung der Tanzer*innen, der Beschrei-
bung der Requisiten oder thematischer Einordnungen. Tanzbeschrei-
bungen kommen eher selten vor: Jochen Schmidt kommt nicht vom
Tanz. Aber auch sie werden im Laufe der Jahre hiufiger. Immer er-
wahnt wird das Verhéltnis von Solo- und Ensemble-Téanzen, aller-
dings vor allem im Hinblick auf die quantitative Verteilung, wenn
es also um die Haufigkeit der Tanze in dem Sttick tiberhaupt, die
Léange der Soli oder das Verhéltnis von Solo- und Gruppentinzen
geht. In Jochen Schmidts Texten wird der Tanz weniger tiber Rhyth-
mus, Dynamik, Form, Bewegungsqualitit oder Synchronisation der
Bewegungen beschrieben, es werden ihm eher Bedeutungen zuge-
schrieben. Ein Beispiel ist die Schilderung einer Tanzszene aus dem

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

Stuck Nur Du (ua 1996): »Die Ténze, fast durchweg im Bereich der
Arme beginnend, sind von einer verstorten, hektischen Unmittelbarkeit. Thre
Bewegungen wechseln in Sekundenschnelle die Richtung, zucken hierhin
und dorthin, und nehmen sich zurtick, noch ehe sie komplett ausgeftihrt
sind. Sie scheinen sich der Welt versichern zu wollen und weisen sie gleich-
zeitig von sich ab mit kreisenden und schlagenden Bewegungen, wie wenn
man einen Schwarm Fliegen oder Miicken zu verscheuchen sucht. Doch
sind diese Tdnze weder Rankenwerk noch Divertissement. In ihrer Ich-Be-
zogenheit und Isolierung sind sie das eigentliche Thema des Werkes.«®¢ In
dieser Tanzbeschreibung zeigt sich zum einen im buchstéblichen
'Umschreiben« der Tanzszenen eine metaphorische Offnung. Zum
anderen schreibt Schmidt dem Tanz Bedeutungen zu, die seiner
Ansicht nach dramaturgische Funktionen fir das Sttick erfiillen.
Thematische, szenische, zeichenhafte, bildhafte oder material-
bedingte Verweise auf das Koproduktionsland sind auch bei seinen
Tanzkritiken zu den Koproduktionen ein zentrales Kriterium. Es ist
der rote Faden, der sich durch die Sttickkritiken zieht. Wie andere
Tanzkritiker*innen sucht auch Jochen Schmidt nach Hinweisen auf
die Kultur der koproduzierenden Linder in den von ihm beschrie-
benen Kategorien Musik, Biihne, Kosttime und Szenen. Ausnahme
bilden hier die Tanzbeschreibungen. Diese ordnet er in die Werk-
geschichte ein, er vergleicht diese mit fritheren Tanzen aus Bausch-
Stiicken oder auch mit dem, was Tanztheater als Genre ausmacht.
»Die seit Jahren angestrebte Riickkehr zum Tanz wird weiter voran-
getrieben«®”, konstatiert Schmidt erstmals in dem Stiick Masurca
Fogo (ua 1998) und wiederholt dies in fast jeder darauf folgenden
Kritik, genauso wie er regelmafdig auf »frithere Tanzgirlanden« oder
»Tanzreihen« hinweist, die in den neueren Stiicken bedauerlicher-
weise nicht mehr vorkdmen. Der Tanz wird in seinen Kritiken als
etwas >Abwesendes« hervorgehoben, die »Suche nach dem verblie-
benen Tanz« erscheint prasenter als die beschriebenen Tanze des
Stticks. Dies verbindet er mit einer ambivalenten Haltung: einerseits
mit einer Kritik an jenen Stiicken, wo nur noch »schoner Tanz« in
»schonen Kleidern« zu sehen sei, die Kunst der Pina Bausch aber an
Brisanz und gesellschaftspolitischer Relevanz eingebiifst habe, an-
dererseits mit einer Sehnsucht nach einer Riickkehr zu -mehr Tanz.
Mit dieser Ambivalenz spielen die Kritiken im Laufe der Jahre,
insofern die Urteile sich verdndern: In den Jahren zwischen den
Stticken Masurca Fogo und Nefés (ua 2003) bewertet Schmidt die
Stticke als »totgelaufen« und als ein Aufwirmen von »Abféallen«ss.
Das Stitick Ein Trauerspiel (ua 1994) kommentiert er folgendermafden:
»Das ist das logische Ende des Stiickes, danach wird mit dem Trans-
port von Zivilisationsmiill und mancher Wiederholung nur noch totes
Material angehéuft.«®® Ab Ten Chi (ua 2004) und dann kontinuierlich
bis zum letzten Werk »...como el musguito en la piedra, ay st, si, Si... «

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

311

(Wie das Moos auf dem Stein, UA 2009) konstatiert er eine positive
Tendenz, die er als Gewinn einer neuen Identitat mit einer neuen
Tanzer*innen-Generation charakterisiert und die vor allem durch
die »Wiederentdeckung« des Tanzes geprigt sei. Die neue Tanzer*in-
nen-Generation des Tanztheaters Wuppertal, die er zunichst als
»zu athletischg, als »zu professionell« bezeichnet und bei der er das
Fehlen von »Charakterkopfen« beklagt hat, erscheint nun durch das
Motiv von der Wiederentdeckung des Tanzes als Hoffnungstréger.
Hier zeigt sich zugleich, dass sich seine Urteile dndern, aber auch,
dass seine Praxis der Urteilsbildung konstant bleibt: Maf3stab ist
nicht das Sttick selbst oder andere zeitgendssische Stiicke, sondern
ein Friher«im Schaffen der Pina Bausch, das er als »Kenner als
normative Orientierung ausweist.
Die Urteilsbildung in den Kritiken von Jochen Schmidt er-
folgt entsprechend tiber eine Einordnung in die Werkgeschichte von
Pina Bausch. Abschlief3end setzt er das Stiick ins Verhiltnis zu
fritheren Stiicken. Dabei zieht er zumeist konkrete Beispiele heran
oder zentrale Narrative der Asthetik Pina Bauschs wie die »Unfer-
tigkeit« des Stiickes, die gesellschaftliche und politische Aktualitit
des Stiickthemas, den Anteil der Tanzszenen in dem Sttick. Die Pub-
likumswirkung beschreibt Schmidt, indem er seine eigene Wahr-
nehmung verallgemeinert und den Unterhaltungswert der Stiicke
und die Erwartungshaltungen der Zuschauer*innen aus der Sicht
des »Bausch-erfahrenen Zuschauers«*® beschreibt. Das Urteil erfolgt
vor allem tiber Klassifizierungen, und hier ist die Diskursfigur das
'Neue« und das »Altec dominierend, so beispielsweise in der Kritik zur
Urauffihrung von Viktor: »Gelegentlich erscheinen die alten Phobien
in neuer Form. Immer wieder — und zunehmend erschopfter — tritt Monika
Sagon nach einem Ausflug ins Parkett an die Rampe und versucht eine
knappe Begriifdung des Publikums: in der Figur dieser Tanzerin scheint
ein Element des Beharrens auf den eigenen Obsessionen dem neuen Stiick
bewusst eingepflanzt. Irgendwann fordert Anne Martin, die zuvor schon
einen Kollegen angepobelt hat, das Publikum auf, es moge sich doch ent-
fernen; sie brauche es nicht. Doch neben den Variationen des Bekannten
steht eine Flle nicht nur neuer, sondern auch ungeheuer sorgsam und
virtuos ausgearbeiteter Einfille. Eine Frau bekommt neue Stockelschuhe
wie ein Pferd neue Hufeisen; doch der Schmied beschligt sie nicht einfach
mit ein paar symbolischen Gesten, sondern macht daraus eine tiberaus
sorgsame handwerkliche Arbeit. Wenn Kyomi Ichida, mit ausgebreiteten
Armen uber der Lehne eines Stuhles hingend, zum lebenden Wasserspeier
wird, entsteht daraus ein ganzes Brunnenbild neben der gespenstigen
Symbolik; zwei Manner benutzen den Wasserstrahl, den Ichida — immer
zwangsweise aufgetankt — von sich gibt, zu griundlicher Toilette.«®* Dass
diese Bewertungen des Neuen« relativ und subjektiv sind, zeigt sich
daran, dass die »Springbrunnen-Szene« aus Viktor 1986 (—» REZEPTION /

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Viktor
Lyon 1994

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314

PUBLIKUM) auch als etwas »Altbekanntes: gelesen werden kann, da
Spiele mit Wasser in den Stiicken von Pina Bausch immer wieder
vorkommen, so zum Beispiel bereits zuvor in dem »Macbeth-Stiick
Er nimmt sie an der Hand und fiihrt sie in das Schlofs, die anderen
Jolgen (ua 1978), Wasserpistolen in Keuschheitslegende (va 1979), Was-
ser in Arien (va 1979), Wasserspender in 71980 (ua 1980) und auch in
spéteren Stiicken wie Masurca Fogo, Nefés, Ten Chi, Vollmond (UA 2006).

Jochen Schmidts Tanzkritiken zu Pina Bausch stehen exem-
plarisch flir eine etablierte feuilletonistische Praxis der Tanzkritik.
Sie folgen einer routinierten Schreibpraxis, die sich in der Text-
dramaturgie der Kritiken, in der Orientierung der Beurteilungs-
mafsstibe in Bezug zur Werkgeschichte, zur ktinstlerischen Ent-
wicklung der Choreografin Pina Bausch und zum Genre Tanztheater
zeigt und die wiederkehrende Diskursfiguren nutzt. Diese zielen da-
rauf ab, die Auffithrung tiber den Text an das Publikum zu vermitteln,
der Kritiker ist dabei der Ubersetzer.

Schmidts Kritiken sind prézise, konkret, differenziert und
beruhen auf einem profunden journalistischen und vor allem auf
das Tanztheater Wuppertal bezogenen Wissen. Schmidt schreibt
weder totale Verrisse, noch gibt er sich polemischen Ausschwei-
fungen oder Lobeshymnen hin. Sein Sprachduktus ist sachlich. Er
versucht nicht, eine metaphernreiche, assoziative Sprache zu finden,
die selbst in Bewegung ist, wie dies die frithe franzosische oder
us-amerikanische Tanzkritik und auch einige tanzwissenschaftliche
Zuginge kennzeichnet.?? Sein Sprachduktus ist aufklirerisch: Er
will zugleich bilden und dokumentieren, erzihlen und einordnen,
eine Interpretation liefern und sein Wissen und seine Beziehung
zum Tanztheater Wuppertal in Szene setzen. Er verweist auch dar-
auf, welche Urteile er selbst bereits in fritheren Texten tiber ihre
Arbeit gefallt hat — und ob er Recht behalten hat. Seine Beschrei-
bung der Rezeption durch das Publikum ist subjektiv; seine Haltung
ist die des Tanzkritikerpapstess, der sich selbst und seine Autoritit
als Kenner« nicht in Frage stellt. Wahrend sich die Arbeit der Choreo-
grafin im Laufe ihres Schaffens wandelt (- sTUCKE ), was er selbst
konstatiert, d&ndert er weder die Textdramaturgie seiner Tanzkritiken
noch seine Maf3stibe oder seinen Referenzrahmen.

UBERSETZUNGEN ZWISCHEN AUFFUHRUNG, WAHRNEHMUNG, SCHRIFT

Die Tanzkritik ist charakterisiert durch das der Ubersetzung im-
manente Paradox von Identitit und Differenz, das sich hier in spe-
zifischer Weise in der Ubertragung von der Wahrnehmung eines
tanzerischen und theatralen Ereignisses in das Medium Schrift
zeigt. Tanzkritiken sind durch andere Ubersetzungsschritte gekenn-
zeichnet als tanzwissenschaftliche Ubersetzungen, die einen linge-

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

315

ren Zeitraum benotigen, auf andere Quellen und Materialien zurtick-
greifen und zumeist kleinere fachwissenschaftliche Offentlichkeiten
adressieren. Diese strukturellen Unterschiede in den Feldern Jour-
nalismus und Wissenschaft sind auch dann gegeben, wenn einzelne
zugleich als Tanzkritiker*innen und Tanzwissenschaftler*innen tétig
sind, wie Christina Thurner ausfiihrt und tiber diese personellen
Identitaten das Verhiltnis von Tanzkritik und Tanzwissenschaft
beschreibt.?

Ubersetzungen von Wahrnehmungen in gesprochene Sprache
wiederum sind grundsitzlich von Ubersetzungen in die Schrift zu
unterscheiden, wie dies im Verhiltnis von Tanzkritik und Publi-
kumsbefragungen anschaulich wird (- REZEPTION / PUBLIKUM). Letztere
entstehen unmittelbar nach der Auffiihrung. Die Aussagen der Zu-
schauer*innen sind spontan, schnell, kurz bedacht und oft »laien-
haftc im Hinblick auf fachliche Begrifflichkeiten. Tanzkritiken hin-
gegen werden, so erwartet es die Leser*innenschaft, von professio-
nellen Zuschauer*innen mit (zumeist) viel Seherfahrung, tanz-
spezifischem Wissen, Kenntnis fachlicher Begrifflichkeiten und
sprachlichem Konnen verfasst. Tanzkritiken entstehen in raumlicher
Distanz zur Auffithrungssituation, aber, anders als tanzwissen-
schaftliche Texte, in zeitlicher Nihe dazu. Obwohl sie hiufig unter
Termindruck des Redaktionsschlusses verfasst werden, haben sie
einen professionellen Anspruch und werden mit Bezug zu einer
breiten medialen Offentlichkeit, dem jeweiligen Lesepublikum der
Journale, verfasst. Sie sind durch Schreibroutinen geprigt, die im
dramaturgischen Aufbau der Kritik deutlich werden sowie in
wiederkehrenden sprachlichen Setzungen, so bei der Beschreibung
oder der Hervorhebung bestimmter Szenen, die — beispielsweise
bei den internationalen Koproduktionen als typisch italienisch, tiir-
kisch, portugiesisch etc. — gedeutet und in der Regel in Bezug auf
ihren Bedeutungsgehalt vorgestellt werden. Zugleich nehmen
Tanzkritiken Setzungen vor, indem sie die einzelnen Stiicke in das
Gesamtwerk von Pina Bausch einordnen und als »typisch« oder
micht-typisch Pina« charakterisieren. Auf diese Weise wird zu-
gleich ein dsthetischer Diskurs tiber das Tanztheater Wuppertal
konventionalisiert und diese Konvention immer wieder aktualisiert.

Tanzkritiken demonstrieren, dass die Ubersetzung in die
Schrift nicht nur als Verlust, sondern auch als ein produktiver Um-
gang mit den Grenzen der Ubersetzung angesehen werden kann
(>~ THEORIE UND METHODOLOGIE). Dies zeigt sich darin, dass eindeutige
Zuschreibungen vermieden werden, das Beschriebene rin der Schwebe
gehalten wird, um es nicht eindeutig identifizierbar zu machen. So
heif’t es zum Beispiel in Tanzkritiken zum Stiick Viktor: »Etwas
Romisches scheint durch«®, »Hier scheint man dann das »Romischey,
vor allem wie es [Federico] Fellini in seinen Filmen dargestellt hat,

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316

erkennen zu konnen«*> oder »So you can choose to see Rome in
Viktor, or to share (or endure) Bausch’s eternal preoccupation with the
way man and woman treat each other, wherever they happen to be«.

Zugleich sind die Kritiken bestimmt durch Klassifizierungen
und Konventionalisierungen einer »Pina-Bausch-Asthetik: Vor allem
die Tanzbeschreibungen werden zurtckgefihrt auf Stilelemente, die
fur die Choreografien von Pina Bausch als charakteristisch ange-
sehen werden wie »Alltagsbewegungen« oder »Alltagsgesten« oder
Tanz als Mittel zum Zweck, als Medium einer zu vermittelnden Aus-
sage: »Sie erklirt sich durch Tanz — sensibel, zart und hinreiffend
durchchoreografiert.«®”

Die Kritiken sind gekennzeichnet durch ein deutendes
Schreiben. Der performative Aspekt der Stilicke spielt dabei eine
geringe Rolle: Nicht wie eine Szene entsteht, wie sie choreogra-
fisch aufgebaut und performativ erzeugt wird, ist Gegenstand der
Kritiken, sondern was die Szene reprisentiert. Die Konzentration
auf die Ebene der Reprisentation zeigt sich zudem in der Beschrei-
bung dessen, worum es in dem jeweiligen Stiick »geht.. In den Tanz-
kritiken werden die Spannungsverhiltnisse, die die Choreografien von
Pina Bausch kennzeichnen, nicht auf einer choreografischen Ebene
diskutiert — zum Beispiel zwischen Tanz und Musik, Bewegung und
Btihne, Sprechen und Handeln, theatralen Szenen und Bewegungs-
szenen. Sie werden vor allem thematisch tibersetzt, zum Beispiel
als Spannungen zwischen Tod/ Leben, Mensch/ Welt, Mann/ Frau,
Korper/ Objekt/ Sexualitit, Trauer/ Liebe, Uberlebenskampf/ Lebens-
lust, wobei nach Ansicht der Tanzkritiker*innen — und auch des
Publikums (- REZEPTION / PUBLIKUM) — die Geschlechterfrage im
Vordergrund steht und an ihr alle anderen Themen anschaulich
gemacht werden.

Wahrnehmung ist durch Seherfahrung und Wissen gerahmt.
Tanz be-schreiben oder, wie Thurner es formuliert: »er-schreiben«?®
ist damit immer schon kontextuell und situativ gebunden. Die Tanz-
kritiken demonstrieren, dass die Genealogie des Tanztheaters
Wuppertal in einem Macht-Wissen-Komplex erzeugt wird, der —
zusammen mit anderen Schriften (wissenschaftlichen Texten, Inter-
views, Kiinstler*innen-Portraits, Reportagen, fjberblicksartikel), aber
auch mit Bildmaterialien wie Film-Dokumentationen, Fotobinden
und deren Rezensionen — die Wahrnehmung und Lesarten einer
Auffihrung mit hervorbringen und damit den Diskurs um das Tanz-
theater (re-)aktualisieren und verfestigen. Sie sind es vor allem, die
das Wissen um die Kunst Pina Bauschs von einem kommunikativen
in ein kulturelles Gedichtnis tiberftihren.

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

317

Das Publikum

»Jeder ist ja ein Teil der Auffihrung.«*® Pina Bausch

»Der Zuschauer ist praktisch, mehr aber noch &sthetisch die zentrale
Frage des Theaters, seiner Praxis und seiner Theorie geworden,!®
restimiert Hans-Thies Lehmann im Jahr 2008, ca. zehn Jahre nach
dem Erscheinen seines paradigmatischen Buches Postdramatisches
Theater. Die »Neuentdeckung des Publikums«®! ist aber bereits zu

diesem Zeitpunkt, als beispielsweise auch Jacques Ranciére!®? die

Zuschauenden zu Mit-Autor*innen der Auffithrung erklirte, so neu
gar nicht. Es handelt sich vielmehr um ein Phanomen, das sich durch

das 20. Jahrhundert zieht und bereits bei Bertolt Brecht und Antonin
Artaud eine grof3e Rolle spielt, die allerdings die Zuschauer*innen
noch als passive Rezipient*innen ansehen. Seit den 1960er Jahren

reklamiert die Kunst- und Theateravantgarde und hier vor allem die

junge Performancekunst die Entdeckung des Publikums fiir sich,

wenn sie Kunst nicht mehr als 'Werk,, sondern als Situation, als Aktion,
als Performance, als Ereignis verstehen will.

Auch Pina Bausch hat in Interviews mehrfach betont, dass
es fur die Zuschauenden unwichtig sei, was sie als Choreografin
uber ihr Stiick denkt, was sie in ihm sieht, dass das Publikum offen
sein sollte fur eigene Wahrnehmungen, Lesarten und Sichtweisen
auf das Stuick. »Ich bin das Publikum, wenn ich ein Stiick mache. [.. ]

Aber ich kann nicht fiir alle sprechen. Die Stiicke sind ja auch so gemacht,
dass jeder im Publikum sein Eigenes suchen und vielleicht finden kann. Der
Zuschauer wird selbst kreativ in dem Zustand oder der Bewegung, oder in
der Stimmung, in der er sich gerade befindet.«!?® Um diese Offenheit nicht
einzuschrinken, hat das Tanztheater Wuppertal Diskursformate
wie Stuck-Einftihrungen vor den Vorstellungen oder anschlief3ende
Publikumsgespriache immer abgelehnt und nahezu alle Programm-
hefte so gestaltet, dass sie zum grofiten Teil aus Bildern und Fotos
statt aus reflektierenden, erklirenden oder assoziativ an die Sttickthe-
matik angelehnten Texten bestehen. »Die Zuschauer sind immer Teil
der Vorstellung, so wie ich selber auch ein Teil der Vorstellung bin, auch
wenn ich nicht auf der Bithne bin. [...] Es gibt in unseren Programmheften
auch nie einen Hinweis darauf, wie die Stlicke zu verstehen sind. Wir miis-
sen unsere eigenen Erfahrungen machen, wie im Leben. Das kann uns
keiner abnehmen.«1%4

Ungeachtet dieser Aufbriiche zum Publikum hat die Theater-
forschung die neue Aufmerksamkeit auf die Zuschauer*innen erst
in dem sogenannten »postdramatischen Theater«® seit den 1990er
Jahren verortet und dabei auch die Frage des Zusammenspiels
zwischen Blihne und Publikum entdeckt. Dementsprechend bezieht
sich in der aktuellen theater-, tanz- und performancetheoretischen

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gua En Stick von Pina Bavach Tansthoster Wippertal. Gestafung: L Wesss

https://dol.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. hitps://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Programmbheft
Wiederaufnahme
Ag'u a 2005

https://dol.org/10.14.361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, :21. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

Debatte dieses Zusammenspiel sowohl auf jene Formen des Theaters,
die den klassischen Bithnenraum der sogenannten Guckkastenbtihne
zum abgedunkelten Zuschauer*innenraum 6ffnen und das Publikum
aktiv an dem Buhnengeschehen partizipieren lassen wollen, als auch
auf Theaterprojekte, die Orte im 6ffentlichen Raum oder andernorts
suchen und diese als Bithnen- oder Theaterrdume definieren. Die
Frage nach dem Zusammenspiel von Biihne und Publikum stellt
sich auch im Anschluss an jene kiinstlerischen Aufbriiche, die den
'Werkbegriffc iberwinden und die Entstehung des Stiicks in der je-
weiligen Zuschauer*innen-Rezeption verorten. Damit verbunden ist
ein Perspektivenwechsel von der Inszenierung zur Auffithrung!°¢
und mit ihm eine Sicht auf das Publikum, das nunmehr nicht nur
als Voraussetzung und genuiner Bestandteil einer Theaterauffithrung
gedacht wird, sondern als konstitutiv fiir den performativen Akt der
Aufftihrungssituation.

Dieser Perspektivenwechsel erfolgt nicht zufillig zu einer Zeit,
in der sich der digitale Raum ausbreitet, der neue Interaktivitaten
und Kollektivititen ermoglicht und den einzelnen »User*innen« einen
aktiven Handlungsspielraum zuweist. Zu diesen digitalen Formen der
Interaktivitit hat sich dann auch die theater- und tanztheoretische
Debatte positioniert, wenn das Verhéiltnis von Medialitat und Thea-
tralitit, Medien und Tanz!®” thematisiert oder das Theater als me-
dialen Sonderfall ausweist, indem sie der Theater-Auffiihrung eine
Eigenlogik zugesteht.1*® Nicht mehr die Inszenierung, die noch in den
1980er Jahren im Vordergrund stand und die mit semiotischen Ver-
fahren entschliisselt werden sollte!®®, sondern die Aufftihrung, ihre
Ereignishaftigkeit, Einzigartigkeit, Einmaligkeit, Unwiederholbar-
keit!® und damit auch ihre situationale Perzeption rticken in den
1990er Jahren in den Mittelpunkt der theater- und tanztheoretischen,
aber auch der kunstphilosophischen Debatte.

Wihrend letztere Konzepte des »Emanzipierten Zuschauers«!!
oder einer »Relationalen Asthetikd!? entwickeln, wird in der theater-
wissenschaftlichen Diskussion die »leibliche Ko-Priasenz«® stark
gemacht und damit der Theaterauffithrung, im Gegensatz zu medi-
alen Formaten, eine Einzigartigkeit vor allem tber das Argument
der Gleichzeitigkeit korperlicher Anwesenheiten zwischen Biihnen-
akteur*innen und Publikum zugewiesen.!'* Damit verbunden ist eine
Ausweitung des Konzepts der Blihnenpriasenz auf den Zuschauer*in-
nenraum. Ko-Prisenz bedeutet, tiber korperliche Anwesenheiten und
leibliche Erfahrungen Zeit und Raum zu teilen. Zu erginzen wére,
dass leibliche Ko-Priasenzen gerahmt sind und dies im Theater auf
eine spezifische Weise erfolgt: durch die Auffihrungssituation, die
zum einen aufgrund der verschiedenen Architekturen und Atmo-
sphiren im Theater unterschiedlich sein kann, zum anderen durch
die spezifischen Wahrnehmungen der Zuschauer*innen, die aufgrund

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

321

verschiedener Habitusformen, Wahrnehmungsgewohnheiten, Seh-
erfahrungen, Wissensbestinde sowie situationaler Stimmungen wah-
rend ein und derselben Auffiihrung differieren. Diese Unterschied-
lichkeiten in der Publikumswahrnehmung potenzieren sich, wenn
ein Stiick wie beispielsweise Le Sacre du Printemps/Das Friihlings-
opfer (ua 1975) seit mehr als vierzig Jahren aufgefithrt wird und
verschiedene Publika an verschiedenen Orten und zu unterschied-
lichen historischen Zeiten generiert hat.

Die verstiarkte Aufmerksamkeit auf das Publikum provoziert
auch eine Reflexion der bisherigen theater- und tanzwissenschaft-
lichen sowie performancetheoretischen Methoden. Denn der Fokus
der Forschung verschiebt sich vom »Sttick: auf dessen Wahrnehmung
und es stellt sich die Frage, wie die Publikumswahrnehmung em-
pirisch erfasst werden kann. In der kunstsoziologischen Forschung
ist ein empirischer Zugang zum Publikum seit Langem etabliert!'!®
und die aus der Kulturanthropologie hervorgehenden Performance
Studies wenden seit ihren Anfiangen in den 1980er Jahren ethnogra-
fische Verfahren an, so zum Beispiel der teilnehmenden und nicht-
teilnehmenden Beobachtungen oder Interviewverfahren. Wahrend
hier und ftir andere Veranstaltungen, beispielsweise des Sports, Zu-
schauer*innen-Befragungen gingig sind, hat sich die Theater- und
Tanzforschung mit einem empirischen Methodenzugang zur Publi-
kumsforschung bislang schwergetan. Erst jiingst sind hier Ansitze
zu erkennen, die Verfahren der Ethnografie und Praxistheorie heran-
ziehen.!'® Fir das in diesem Buch zugrunde gelegte Verfahren der
praxeologischen Produktionsanalyse sind diese methodischen An-
sétze konstitutiv (- THEORIE UND METHODOLOGIE). Angelehnt an medien-
theoretische Ansitze wie den Uses-Gratification Approach'’, das
encoding-decoding-Modell'® und das bricolage-Konzept't® legt die
praxeologische Produktionsanalyse den Fokus auf das Zusammen-
spiel von Produktion und Rezeption. Dabei kommt der Publikums-
wahrnehmung, das heif3t der Affizierung der Zuschauer*innen und
der lebensweltlichen Relevanz des Wahrgenommenen flr die Aneig-
nung und Ubersetzung in die eigene Lebenswelt eine zentrale Rolle zu.

PUBLIKUMSWAHRNEHMUNG ERFORSCHEN: METHODISCHE ANSATZE

Die praxeologische Produktionsanalyse geht davon aus, dass Arbeits-
prozess, Auffithrung und Zuschauer*innen-Perzeption eng miteinan-
der verbunden sind. Eine sTanzproduktion« entsteht demnach im

Zusammenspiel verschiedener Praktikenensembles: den Praktiken
der Stuckerarbeitung und der Wiederaufnahmen und Neueinstudie-
rungen, den Trainings- und Auffithrungspraktiken und den Praktiken
der Zuschauer*innen-Wahrnehmung. Letztere sind abhingig von dem
Arbeitsprozess und der Auffithrung, aber auch von den kulturellen

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

Gewohnheiten eines Theaterpublikums. Da kaum eine Choreografie
oder ein Tanz eindeutig kodiert sind, ist es auch fir das Publikum
unmoglich, einheitliche Dekodierungen vorzunehmen. Neben dieser
Deutungsvielfalt, die in das Stlick selbst eingelagert: ist, ist auch die
Zuschauer*innen-Wahrnehmung nicht rein individuell und subjektiv,
denn sie ist zum einen an Wissenskomplexe gebunden, zu denen
diskursives Wissen, also tiber Sprache, Texte und Bilder generiertes
und angeeignetes Wissen gehort. Zum anderen ist die situative Wahr-
nehmung des Publikums gerahmt durch kulturelle und soziale Mus-
ter von Wahrnehmung, die habitualisiert sind und damit in Bezug
auf soziale und kulturelle Kategorien wie Gender, Ethnie, Schicht,
Alter differenziert und korperlich manifest sind. Und schlief3lich
sind der situativen Wahrnehmung einer Aufftihrung mehrere Zeit-
lichkeiten eingeschrieben: Wie die Theaterwissenschaftlerin Erika
Fischer-Lichte deutlich macht, wird zwar eine Auffiihrung »immer
gegenwirtig vollzogen«'?°, zugleich aber ist sie mit Vergangenheit
und Zukunft verbunden. »Denn es sind vergangene Erfahrungen und
zukunftsbezogene Erwartungen, die das wahrnehmende Subjekt gemacht
hat beziehungsweise hegt, welche es das Gegenwértige in einer bestimmten
Konstellation wahrnehmen lassen.«?!

Das Situative der Aufftihrung, in der Theaterforschung ver-
standen als das Augenblickliche, Momenthafte, Unwiederholbare!22
trifft also auf Wahrnehmungsmuster, das Wissen und die Seherfah-
rung sowie auf Erwartungshaltungen und die situationale Gestimmt-
heit des Publikums. Erst in diesem Zusammenspiel entsteht die
spezifische Atmosphéire im Theater, die eine Auffihrung einmalig
macht. Unter Atmosphiren versteht der Philosoph Gernot Bohme?!?3
raumliche Triager von Stimmungen, die zusammen die Wirklichkeit
des Wahrnehmenden und des Wahrgenommenen bilden. Bohme de-
finiert Wahrnehmung als eine Modalitét leiblicher Anwesenheit, und
in Anlehnung an den Phinomenologen Hermann Schmitz!?4, als ein
Sptiren von Anwesenheit oder einer Atmosphire, die damit weder
objektgebunden noch rein subjektiv ist. »In der Wahrnehmung der

Atmosphére spiire ich, in welcher Art Umgebung ich mich befinde. Diese
Wahrnehmung hat also zwei Seiten: auf der einen Seite die Umgebung, die
eine Stimmungsqualitit ausstrahlt, auf der anderen Seite ich, indem ich in
meiner Befindlichkeit an dieser Stimmung teilhabe und darin gewahre, dass
ich jetzt hier bin. [...] Umgekehrt sind Atmosphéiren die Weise, in der sich
Dinge und Umgebungen préasentieren.<!?® Und an anderer Stelle heif3t es:
Atmosphéaren sind »nicht freischwebend gedacht, sondern gerade umge-
kehrt als etwas, das von den Dingen, von Menschen oder deren Konstel-
lationen ausgeht und geschaffen wird. Die Atmosphéren sind so konzipiert
weder etwas Objektives, namlich Eigenschaften, die die Dinge haben, und
doch sind sie etwas Dinghaftes, zum Ding Gehoriges, insofern ndmlich die
Dinge durch ihre Eigenschaften — als Ekstasen gedacht — die Sphéren ihrer

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

323

Anwesenheit artikulieren. Noch sind die Atmosphiren etwas Subjektives,
etwa Bestimmungen eines Seelenzustandes. Und doch sind sie subjekthaft,
gehoren zu Subjekten, insofern sie in leiblicher Anwesenheit durch Menschen
gespurt werden und dieses Sptiren zugleich ein leibliches Sich-Befinden der
Subjekte im Raum ist«!26,

Geht man von diesem Ansatz aus, lasst sich die Trennung
von Theaterauffithrung und ihrer Rezeption kaum aufrechterhalten.
Anstelle von zwei voneinander abzugrenzenden Entitdten wird die
Auffuhrung deshalb in jiingeren kunstphilosophischen und theater-
theoretischen Ansitzen als etwas im »Dazwischen(, mit Jacques
Ranciére als etwas »Drittes« verstanden, das sich erst durch das Zu-
sammenspiel mit den Zuschauer*innen konstituiert: »Aufftihrung

[.] ist nicht die Ubermittlung des Wissens oder des Atems vom Kiinstler

zum Zuschauer. Sie ist eine dritte Sache, die niemand besitzt, und deren

Sinn niemand besitzt, die sich zwischen ihnen halt.«!?” Aus diesen Grund-
annahmen folgt, dass die noch bis in die 1990er Jahre in theater-
wissenschaftlichen Forschungen und hier vor allem in theatersemio-
tischen Ansitzen!?® anzutreffende Polarisierung zwischen der Insze-
nierung und Aufftihrung auf der einen Seite und dem Publikum auf
der anderen Seite nicht aufrecht zu erhalten ist, um das komplexe
Zusammenspiel von Aufftihrung und Publikumswahrnehmung
theoretisch wie methodisch adiaquat zu erfassen.

Wie kann man sich nun methodisch der Auffiihrungssituation
aus der Sicht des Publikums nidhern? Dieser Frage nach auffithrungs-
analytischen Verfahren geht die Theaterwissenschaftlerin Stefanie
Husel nach und entdeckt bislang lediglich zwei voneinander abge-
grenzte Vorgehensweisen: »Von aufieny, indem textartige, gegebenen-
falls vorausgeplante Sinnstrukturen beschrieben werden, und »von
innen, indem auf das Erleben von Situationsteilnehmern rekurriert
wird.«!?® Die flir Theater- und Tanzforschung bislang gingige Aufden-
sicht auf die Auffihrung zielt darauf ab, die Intention der Kiinstler-
*innen oder das Inszenierungskonzept zu untersuchen, was mithilfe
der Analyse von Produktionsprozessen oder tiber hermeneutische
Verfahren der Stiickanalyse erfolgt oder tiber die Analyse der Ver-
bindungen zwischen einem gegebenenfalls zugrunde gelegten (Dra-
men-)Text und dessen theatraler Umsetzung.

Der Theaterwissenschaftler Jens Roselt versucht eine metho-
dische Umkehrung dieser Auf3ensicht, indem er vorschligt, sich der
Aufftthrung »von innen« her methodisch anzunéhern und sie von
ihrer Ereignishaftigkeit her zu denken, um so die gleichzeitige An-
wesenheit von Publikum und Bithnenakteur*innen nicht nur als
»mediale Bedingung von Rezeption« zu verstehen, sondern im »Voll-
zug des Ereignisses«?® als etwas Eigenstindiges sichtbar zu machen.
»[D]ie Untersuchung von Auffithrungen soll beim Staunen nicht halt
machen, sondern von hier aus ihren Anfang nehmen. Die These ist,

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

dass Aufftihrungen von den Augenblicken dieser Erfahrungen her
analytisch sinnvoll erschlossen werden konnen.«3! Um dies metho-
disch umzusetzen, schlagt er vor, Auffihrungsprotokolle anfertigen
zu lassen: »Die Zuschauer erhalten die Aufgabe zu protokollieren,
woran sie sich nach einer Auffiihrung noch erinnern konnen. Dabei geht es
ausdriicklich nicht darum, eine Geschichte nachzuerzihlen, Regieeinfille
zu destillieren oder die Dramaturgie nachzuerzédhlen, sondern um die
Thematisierung der augenblickshaften Erinnerung. [.. ] Das Abfassen des
Protokolls ist eine Art Experiment, keine Priifung, sondern ein Selbst-
versuch, dessen Ausgang ungewiss ist und bei dem die Protokollierenden
unabhingig von vorgefertigten Interpretationen in Erfahrung bringen, wie
eine Auffihrung auf sie gewirkt hat.«!32
Im Gegensatz zu Roselts Ansatz, der die Situativitit der Auf-
fithrung aus der Zuschauer*innen-Perspektive zu erfassen versucht,
schliagt Husel ein ethnografisches Vorgehen vor, welches das Zu-
sammenspiel von Auffthrung und Publikum in den Blick nimmt
und theoretisch-empirisch vorgeht: »Die Auffiihrungssituationen
[..] sollen in einem dichten »Hin und Her« aus Beschreibung und
theoretischer Reflexion reformiert und reflektiert werden.«'33 Um
dies umzusetzen, untersucht sie beispielweise Audioaufnahmen, die
die Aktionen des Publikums wie beispielsweise Klatschen, Lachen,
Rauspern, Kichern, Norgeln wihrend einer Auffithrung festhalten
und setzt dies zum dramaturgischen Ablauf des Stiicks in Beziehung,
Beide Forschungsrichtungen, von >Innen« und von »Aufien,
versuchen die Trennung von Inszenierung/ Vorstellung und Publi-
kumswahrnehmung zu tiberwinden. Dennoch spiegelt, wie Husel an-
merkt, das Vokabular der Theaterwissenschaft bis heute »die in der
Praxis etablierte Unterscheidung in Inszenierung und Auffithrung, Produk-
tion und Rezeption, auch wenn eine Uberwindung dieser epistemischen
Kluft schon lange angestrebt und auf je spezifische Weise (poststruktura-
listisch oder phidnomenologisch) angegangen wird«?4. Dies zeigt sich auch
darin, dass die Erforschung des Publikums — mit Ausnahme von
Bettina Brandl-Risi, die den Applaus aus historiografischer Pers-
pektive erforscht und postuliert, dass sich die emotionale Dimensi-
on auch von Auf3en« beobachten 14sst!®® — bislang eine Leerstelle
ist. Diesem Forschungsdesiderat soll begegnet werden, indem in die-
sem Buch ein Zugang zu einer praxeologischen Publikumsforschung
vorgestellt wird. Wie tibersetzt sich das aufgefihrte »Stick: in die
Publikumswahrnehmung? Wie lasst sich das ko-priasente Verhilt-
nis von Wahrgenommenem und Wahrnehmenden beschreiben? Me-
thodischer Ausgangspunkt ist hierbei die ethnografische und pra-
xistheoretische Forschung, fiir die der permanente Perspektiven-
wechsel zwischen Innen« und »Auf3en« lingst gingige Praxis ist!3¢,
was bislang in der theaterwissenschaftlichen Forschung lediglich mit
der Arbeit von Husel methodisch reflektiert wurde.

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In dieser sozialwissenschaftlichen Tradition qualitativer
Forschungsverfahren stehend (- THEORIE UND METHODOLOGIE) sucht
der Ansatz der praxeologischen Produktionsanalyse einen empiri-
schen Zugang zur Zuschauer*innen-Wahrnehmung mit Hilfe ethno-
grafischer Verfahren der teilnehmenden und nicht-teilnehmenden
Beobachtung sowie der Publikumsbefragung. So wurden insgesamt
vier Publikumsbefragungen zu vier Koproduktionen durchgefiihrt,
deren Urauffithrungen unterschiedlichen Werkphasen (- STUCKE)
zugeordnet werden konnen: Viktor (ua1986), Masurca Fogo (UA 1998),
Rough Cut (UA 2005), »...como el musguito en la piedra, ay si, st, Si...«
(Wie das Moos auf dem Stein, ua 2009).3” Die vier Publikumsbefra-
gungen wurden am Opernhaus Wuppertal anlisslich der Wiederauf-
nahmen zwischen 2013 und 2015 in einem kurzen Interviewverfah-
ren (max. fiinf Minuten) mit jeweils drei Fragen vor und nach der
Aufftthrung durchgefiihrt.’*® An verschiedenen Orten des Opern-
hauses (im Foyer, an den Garderoben, vor der Bar) wurden insge-
samt 1.5563 Zuschauer*innen befragt.’*® Jeweils vier bis funf Inter-
viewer*innen flihrten zeitgleich die Interviews und nahmen sie mit
Audiogeraten auf. Zugleich wurden zu den Veranstaltungen in Wupper-
tal vor, wiahrend und nach den Auffithrungen Beobachtungsproto-
kolle erstellt, die ebenfalls in die folgende Darstellung einflief3en.

325

PUBLIKUMSROUTINEN

»Ja, ach Gott, man kennt die schon so lange. Man hat das Geftihl,
man gehort dazu«*®, so beschreibt eine Zuschauerin ihr Verhéltnis
zur Compagnie vor der Vorstellung des Stiicks Masurca Fogo im
Opernhaus Wuppertal 2015.

Die Auffihrung ist eine situative und situierte Praxis und
beides ist fiir das Ubersetzen des wahrgenommenen Stiickes kons-
titutiv. Tanzforschung und Sozialforschung haben ein jeweils unter-
schiedliches Verstindnis von »Situativitiat: und >Situiertheit. entwickelt,
das in dem hier vorgestellten Ansatz zusammengeftihrt wird: In der
Tanz- und Performanceforschung steht das Situative gemeinhin ftr
das Momenthafte, das Unwiederholbare, das Fliichtige, das immer
im Erscheinen schon Abwesende. Nicht die Eingebettetheit in die
Situation, sondern die Nicht-Verfiigbarkeit, die Nicht-Greifbarkeit,
das Nicht-Kategoriale des Situativen stehen hier im Vordergrund.
Entsprechend wird dem Situativen der Theaterauffithrung das spe-
zifische Kriterium der Ko-Prasenz zugeschrieben, aber zugleich da-
rauf hingewiesen, dass das Situative eine Anzahl von erkenntnis-
theoretischen Problemen provoziert wie die permanente Abwesenheit!4!
oder das dauerhaft Nicht-Priasente, das nur tiber »Prisenzeffekte«!42
fassbar, also niemals selbst beobachtbar ist. Auch bleiben die Rah-
mungen des Situativen, seien es soziale und kulturelle Rahmungen,

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

Rahmungen durch Wissensordnungen und -bestidnde oder durch
Seherfahrungen der Zuschauer*innen hier auf3er Acht. Die sozial-
wissenschaftliche Praxistheorie (- THEORIE UND METHODOLOGIE)
hingegen sieht das Situative selbst als sozial strukturiert, das heif3t
mit Ordnungsmustern des Sozialen durchzogen an. Sie betont die
Situiertheit, die hier verstanden wird als das die Situation Einbet-
tende, Konstituierende, Rahmende. Entsprechend ist die Grundan-
nahme der Praxistheorie, dass sich Praktiken in ihrer Situiertheit
zeigen. Das Situative findet demnach sein Pendant in den Routinen
und Gewohnheiten, durch die Praktiken — auch des Wahrnehmens
— gekennzeichnet sind.

Ein ko-prasentes Publikum bei Theater-, Tanz- oder Opern-
auffthrungen, aber auch bei Sportveranstaltungen, hat andere Rou-
tinen als ein Publikum, das beispielsweise Kino- oder Fernsehauf-
fihrungen beiwohnt. Diese Gewohnheiten sind nicht nur durch die
Medialitit des Auffithrungsformats und den Auffithrungsort (Theater-
raum, Kinosaal, Privatwohnung) bedingt, sondern haben sich auch
durch Tradition etabliert. Das Theater als Ort buirgerlicher Reprisen-
tation hat tiber Generationen ein spezifisches Publikum hervorge-
bracht. Eine Zuschauerin beschreibt es so: »Ach, ich geh’ schon zu
Pina Bausch seitdem ich so grof3 bin. Also, keine Ahnung, vier, finf,
sechs Jahre alt bin. Deswegen ist das Tradition.«143
Das Tanztheater Wuppertal findet weltweit sein Publikum. Das Stiick
Le Sacre du Printemps,/ Das Friihlingsopfer beispielsweise ist zwi-
schen 1977, dem ersten Gastspiel, und 2019 neben den Aufftihrungen
in Wuppertal fast 400 Mal in ca. 80 Stidten und mehr als 40 Lindern
auf vier Kontinenten gespielt worden.'** Hieran wird offensichtlich:
Das Publikum des Tanztheaters Wuppertal umfasst nicht nur meh-
rere Generationen, sondern auch Menschen mit sehr unterschiedlichen
kulturellen und sozialen Wahrnehmungsmustern und Erfahrungen
sowie mit spezifischem (Tanz-)Wissen und eigenen Erwartungs-
haltungen. Insofern gilt das, was die Praxistheoretiker Thomas
Alkemeyer, Volker Schiirmann und Jorg Volbers menschlichen
Wahrnehmungen und Handlungen unterstellen, im Besonderen fir
die Theaterbesucher*innen: »Sie werden unterschiedlich berthrt,

bringen verschiedene Erfahrungen und Erwartungen ein, entwickeln auf-
grund ihrer jeweiligen korperlichen, mental- sprachlichen und personalen
Situiertheit disparate Sichtweisen, Interessen und Wiinsche, lassen sich
verschieden adressieren und rufen auf disparate Kontexte verweisende
'kognitive Artefakte« (Norman 1993) wie Regeln, Bewertungsmafistibe,
Wissens- und Rechtfertigungsordnungen als Partizipanden auf, um ihren
Sichtweisen Nachdruck, Plausibilitit und Legitimitit zu verleihen.«!45

Obwohl die Wahrnehmungen verschiedener Publika heterogen
sind, ist es die jeweilige spezifische Atmosphéire der Auffihrungs-
situation, die immer wieder, nicht nur fur die TAnzer*innen, sondern

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

327

auch fur das Publikum, gemeinschaftsbildend wirkt. Zugleich haben
sich historisch bestimmte Routinen herausgebildet, die einerseits
mit dem Theater als Institution zu tun haben, andererseits mit der
spezifischen Kunst von Pina Bausch. Diese Verquickung von Insti-
tution, Theateratmosphire und spezifischer Asthetik zeigt sich ins-
besondere beim Wuppertaler Publikum, das mit dem Ensemble ge-
wachsen und gealtert ist. "Wir kennen die meisten. Also nicht person-
lich, aber flir uns ist das so, als gehoren wir zur Familie, die sind
mit uns alt geworden.«1¢ Vor allem die Wuppertaler Blirger*innen
in dem Publikum thematisieren eine Familien- und Ortstradition:
»Ich bin als Wuppertaler natiirlich vorgeprigt. Meine Eltern haben
mich schon als Kind mit in die Vorstellungen genommen.<4” Inso-
fern haben sich hier Routinen und Gewohnheiten bei dem Besuch
einer Aufftihrung herausgebildet. Diese werden gerahmt durch die
Architektur des Veranstaltungsortes (Vorplatz, Foyer, Buffet, Bar
etc.). In Wuppertal ist der zentrale Treffpunkt vor der Veranstaltung
das Eingangs-Foyer. Dort gibt es eine Bar, einen Verkaufsstand, der
die Plakate der Stiicke des Tanztheaters Wuppertal anbietet, und
einen Buicherstand, der ausschliefilich die Eigenproduktionen des
Tanztheaters und seiner Mitglieder verkauft.

Das Publikum folgt den ftir das Theater als traditionellem
Ort burgerlicher Reprisentationskultur (ungeschriebenen) Gesetzen
und Regeln: Anders als im Kino werden die Méntel an der Garderobe
abgegeben, auch Getrinke und Knabbereien werden nicht mit in den
Saal genommen, drei Mal erinnert ein Klingeln daran, dass die Vor-
stellung beginnt und dass die Zuschauer*innen sich in den Auffiih-
rungssaal begeben sollen. Man nimmt den zugewiesenen Platz ein —
und entschuldigt sich, wenn man zu spit kommt, andere Zuschau-
er*innen wieder von ihren Pldtzen aufstehen missen und man sich
peinlich bertihrt, eng an ihnen vorbeischlingelt. Gerade Letzteres
ist eine Publikumsroutine, die die Tanzer*innen in dem Stiick Arien
auch vorfiithren und damit demonstrieren, dass das Publikum und
seine Gewohnheiten bereits Teil des Stlicks sind. So sehen es auch
die Zuschauer*innen: »Das Tanztheater Wuppertal spielt nicht nur
Stiicke auf der Biihne. Das Tanztheater Wuppertal spielt mit dem
Publikum.«48

Die Routinen und Gewohnheiten haben sich in Wuppertal
seit Jahrzehnten eingespielt. Dies ist ein seltenes Phinomen, denn
es gab und gibt weltweit kaum Compagnien, die an Theaterhduser
gebunden sind und uber viele Jahrzehnte mit einem Choreografen
oder einer Choreografin ausschlief3lich zusammengearbeitet haben
wie das Tanztheater Wuppertal oder auch das Hamburg Ballett mit
John Neumeier. Der tiberwiegende Teil des Publikums hat viele Stticke
des Tanztheaters Wuppertal gesehen, und dies verbindet: »Dass
die eigentlich mit mir alt geworden sind, das finde ich super.<4®

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Das uber einen langen Zeitraum entstandene Wissen, das erneute
gemeinsame Erleben eines Stiicks, oder die Verdnderungen durch
Umbesetzungen in einer Wiederaufnahme, sind von daher nicht
nur ein Theatererlebnis der Ko-Prisenz, sondern immer auch eine
Aktualisierung von Erinnerungen. Ein Lacher, ein leises Mitspre-
chen von Texten, ein Flistern des Namens der Tanzer*innen, ein
Tuscheln tiber das, was kommen wird, ist hier auch nicht nur der
Buhnensituation geschuldet, sondern immer auch ein Hinweis auf
das bereits Bekannte, eine Demonstration des Wissens um das
Stuck.
Entsprechend folgen bereits die Gespriche mit den Sitznach-
bar*innen vor der Vorstellung in Wuppertal besonderen Routinen:
Man kennt sich, zumeist wird dartber geredet, welches Stiick man
als Letztes gesehen hat, ob man das Stiick, das gespielt wird, schon
einmal gesehen hat, wie lange dies her ist, wie man es fand und was
einen mit dem Tanztheater verbindet. Schon hier erfolgt eine Art Ein-
schworung auf die Gemeinschaft »Publikum« und das gemeinsame
Theatererlebnis, dessen Beginn durch eine strenge Ansage angekiin-
digt wird: Unmittelbar vor Vorstellungsbeginn macht im Wupper-
taler Opernhaus, anders als in manch anderen Theaterhiusern, eine
vom Band abgespielte Ansage darauf aufmerksam, dass die Mobil-
telefone abzuschalten und Bild- und Tonaufnahmen wéhrend der
Vorstellung untersagt sind. Neben den bildrechtlichen Griinden und
dem Storungsaspekt wird damit auch den Zuschauenden vermittelt,
dass sie, wenn das Saallicht erlischt, einem Ereignis beiwohnen, das,
anders als ein medialisiertes Event, im Hier und Jetzt eines gemein-
samen Erlebens nur zwischen den Anwesenden stattfinden soll.
Dass sich die Aufmerksamkeit des Publikums allein auf die Auf-
fihrungssituation richten soll, zeigt sich auch darin, dass Storun-
gen wihrend der Theatervorstellung, anders als im Kino, wie etwa
Gespriache mit dem Nachbarn, die Nutzung von Mobilphonen, Ra-
scheln mit Bonbonpapier oder dauerhaftes Hin- und Herrutschen
von den benachbarten Zuschauer*innen in der Regel negativ kom-
mentiert werden, wie ein Zuschauer in dem Interview betont: »Diese
bloden Handys, die neben mir aufgemacht werden wihrend der Vorstellung
von den zwei Frauen, die in ihren Taschen ihre Handys angeguckt haben
und durchgeblittert haben, sms geschrieben haben. Das nervt. Das ist das,
worlber ich mich aufrege und das drgert mich, dass ich mich nicht auf
die Vorstellung konzentrieren kann. Aber das ist wohl heutzutage so0.«!%°
Es sind vor allem diese Storungen, die in die nahezu meditative
Stille des Zuschauerraums eindringen, und die Gewohnheiten und
Routinen eines Theaterpublikums offensichtlich werden lassen. Und
dieses hat, anders als Publika beim zeitgendssischen Tanz, ein tra-
ditionell-buirgerliches Selbstverstindnis des passiven und stillen Zu-
schauens. Das Opernhaus, in dem die Compagnie seit der SchliefSung

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

329

des modernen Schauspielhauses spielt, seine Architektur und Atmo-
sphire, leistet dazu einen wesentlichen Beitrag.

Vorstellungen des Tanztheaters Wuppertal konnen bis zu
vier Stunden dauern. In der Regel gibt es eine etwa 20-minttige
Pause, in der die Zuschauer*innen nicht den Saal verlassen mtis-
sen, der Grof3teil dies aber tut. Unmittelbar nach der Vorstellung
gibt es in Wuppertal frenetischen Applaus — ganz gleich, welches
Stuick gespielt wird und wie gut die jeweilige Vorstellung gelaufen
ist. Der Applaus ist eine Hommage, an die Tanzer*innen, an Pina
Bausch, an die jahrzehntelange kiinstlerische Arbeit des Tanzthea-
ters Wuppertal: »Ja grof3artig, kann ich Thnen sagen, aber wir sind
auch eingefleischte Pina-Bausch-Fans.«1%!

Viele Zuschauer*innen springen aus ihren Sesseln und bieten
dem Ensemble sofort ehrfurchtsvoll minutenlange stehende Ovatio-
nen, die die Ensemblemitglieder, eng umarmt in einer Reihe stehend,
dankbar, aber auch huldvoll und wie selbstverstindlich entgegen-
nehmen. In Wuppertal, so konnte man den Eindruck auch aufgrund
der Publikumsbefragungen gewinnen, feiern die Zuschauer*innen
ihr« Tanztheater. So heben die Zuschauer*innen weniger das einzelne
Sttick hervor, sondern das »Gesamtereignis Tanztheater Wuppertal;,
wie eine Zuschauerin im Anschluss an Masurca Fogo:»Es war wieder

ein zauberhafter Abend. Ich habe bisher drei Stiicke gesehen und ich finde
es immer wieder wunderbar, wie man eintaucht, wie man erst einmal an-
kommen muss. Wenn man geht, ist man schmerzlich traurig, dass es vor-
bei ist und man mochte eigentlich gar nicht, dass es vorbei ist. Ich finde
es zauberhaft zu sehen, wie unterschiedlich die Tanzer sind. Man hat das
Gefiihl, es ist viel individueller als in anderen Kompanien und man wiirde
die Leute kennen. Das ist absurd, aber sehr schon.«*> Man ist stolz auf »Pinax
und Pina Bauschy, die mittlerweile markengeschtitzten Namen, die
der Schwebebahn, dem unter Denkmalschutz stehenden Wahrzeichen
der traditionsreichen, aber verarmten Stadt Wuppertal, lingst den
Rang abgelaufen haben. Mit der gemeinsamen abschlie3enden Geste
der Standing Ovations wird zudem das Ereignis rituell abgeschlossen.
In der liminalen Phase, der mit dem Anthropologen Victor Turner
als ein ritueller Ubergang zwischen dem Ende der Vorstellung und
dem Noch-Anwesend-Sein im Theater beschrieben werden kann,
wird uber die im Applaus demonstrierte kollektive Erregung die
Gemeinschaft zwischen den Tanzer*innen und den »Pina-Fans:
beschworen.

ERWARTUNGSHALTUNGEN UND WISSEN

Wahrnehmungsgewohnheiten und Erwartungshaltungen von Zu-
schauer*innen sind, folgt man einem kultursoziologischen Ansatz,
nicht rein individuell. Subjektives Wahrnehmen unterliegt vielmehr

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

kulturellen und sozialen Mustern und ist zudem als habitualisiertes
Wissen bestindig und wirkméichtig. Aus dieser Perspektive existiert
ein ‘Tanzstlick« nicht an sich, sondern ist in der Auffithrungssituation
mit den jeweiligen Wahrnehmungsgewohnheiten und Erwartungs-
haltungen des Publikums konfrontiert — und erzeugt in diesem Zu-
sammenspiel eine spezifische Auffithrungsatmosphére, die wiederum
mitunter nicht nur unterstiitzend, sondern auch konfrontativ und
konfliktreich sein kann. Dies musste das Wuppertaler Ensemble vor
allem in den 1970er Jahren erleben, als viele Zuschauer*innen in
Wuppertal erbost und lautstark den Saal verlief3en und Tturen knallten.
Oder als die Premiere des Macbeth-Stiicks« am Schauspielhaus
Bochum (» ARBEITSPROZESS und sTUCKE) aufgrund der Tumulte im
Publikum bereits eine halbe Stunde nach Beginn kurz vor dem Ab-
bruch stand. Jo Ann Endicott, die 2019 die Wiederaufnahme leitete,
erinnert sich dreif3ig Jahre spater an den Tumult: »Im Saal war der
Teufel los! In der ersten halben Stunde war es unmoglich zu spielen. Es
war schrecklich laut, die Zuschauer buhten. Ich lag in der ersten Szene
ganz vorne an der Buhnenrampe, und nach 30 Minuten dachte ich: ich
halte das nicht mehr aus. Ich bin aufgestanden und habe mit dem Publikum
geschimpft. Wenn Sie nicht wollen, dann gehen Sie nach Hause, aber wir
konnen hier nicht auf der Biithne weiterspielen. Dann bin ich abgegangen
von der Biithne und habe gedacht: »Oh, nein, was habe ich getan? Schnell
bin ich wieder zurtick, und ab dann waren die Zuschauer tatsichlich leiser.
Vielleicht habe ich die Premiere gerettet.«!3® Oder schliefdlich bei der Indien-
Tournee 1979, als die Vorstellung von Le Sacre du Printemps/Das
Friihlingsopfer in Kolkata (Kalkutta) abgebrochen werden musste,
weil die Zuschauer*innen vor Entsetzen liber die kaum bekleideten
Tanzer*innen die Bithne stirmten.

Anders als noch in den 1970er Jahren sind die Erwartungs-
haltungen der Zuschauer*innen des Tanztheaters Wuppertal mittler-
weile sehr hoch. »Ein sensationelles Spektakel«'**, »To have a great
experience«? oder »Eine andere Form von Tanz, die Magie von Pina
Bausch«!®¢ erwarten beispielsweise die Zuschauenden. Fiir sie gibt
es eine schillernde Bandbreite von Griinden, sich Stiicke des Tanz-
theaters Wuppertal anzusehen: Huldigung einer grof3en Kiinstlerin
und eines weltberithmten Ensembles, Dankbarkeit fiir eine jahrzehnte-
lang hochwertige Tanzkunst, Spiegelung des eigenen Alterungspro-
zesses in den alternden Tanzer*innen, die immer noch auf der Biihne
stehen, Angst davor, dass es »das letzte Mal« sein konnte, bevor das
Ensemble vielleicht aufgelost wird, etwas anschauen, was die Eltern-
generation so bewundert, eine Bildungsliicke schlief3en, da Pina
Bausch mittlerweile zum Kanon des Wissens tiber moderne (Tanz-)
Kunst gehort und deshalb nicht nur Einzelne anzieht, sondern auch
Kulturvereine, Schiiler*innen-Gruppen, Pddagog*innen, Wissenschaft-
ler*innen und internationale junge Kiinstler*innen, die sich mit dem

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

331

Werk von Pina Bausch beschiftigen und ihr bereits theoretisch er-
worbenes Wissen mit dem der Bihnenaufftihrung flankieren, oder
eine Live-Erfahrung machen wollen, angeregt vor allem durch Wim
Wenders’ Film pina. tanzt, tanzt sonst sind wir verloren (2011)'%,
der zweifellos das Tanztheater Wuppertal flir eine neue Publikums-
schicht geoffnet hat. Es sind Menschen, die das Ensemble nun >live«
erleben mochten wie diese Zuschauerin, die sich im Anschluss an
den Film das Stiick Viktor ansah: »Ja, zum ersten Mal neben dem
Film live zu erleben, wie der Tanz wirkt. Der ist ja sehr stark auf
Emotionen ausgerichtet und ich bin schon sehr gespannt, das mal
live zu sehen.«!58

Fir eine Mehrheit der Zuschauer*innen in Wuppertal ist ihre
Erwartungshaltung eng mit Wissen und Erfahrung verbunden. Die
meisten von ihnen verfligen tiber ein spezifisches Tanz-Wissen, das
sie konventionalisieren: Sie wissen, was »typisch Pina Bausch« oder
typisch Pina« ist. Mehr als 75 Prozent der 1.553 befragten Zuschau-
er*innen haben bereits mindestens ein Sttick von Pina Bausch ge-
sehen. Dieses Wissen wiederum speist sich nicht nur durch eigene
Seherfahrungen, sondern auch aus personlichen Beziigen, so bei-
spielsweise in ihrem Wohnort Wuppertal, oder tiber Bekannte, die
Tanzer*innen kennen. Es ist auffillig in den Interviews, wie viele
der Zuschauer*innen meinen, die Tdnzer*innen zu kennen, wie
diese Zuschauerin: »Ich kenne die Tanzer und verfolge das tiber
Jahre und bin tiberhaupt an allem, was mit Pina zu tun hat, inter-
essiert.® Vor allem ist ihr Wissen aber gepriagt durch Paratexte
wie Fotos, Filme, pvps, Fernsehberichte, Dokumentationen, Kritiken,
Buchpublikationen, wissenschaftliche Artikel, Vortriage, Programm-
hefte, Merchandisingprodukte wie Kalender oder Poster sowie Video-
Clips aus dem Internet. Die Kopplung der Wahrnehmung mit diesem
diskursiven Wissen beeinflusst eine vermeintlich »offenec Wahrneh-
mung der Stticke, sie verfithrt zur Suche nach Vertrautem«. Insofern
ist das Situative der Wahrnehmung immer schon von Erfahrung und
Erinnerung durchzogen und von Wissen gerahmt — und damit die
vermeintlich »offene« Erwartungshaltung préafiguriert. Dies wird an-
schaulich an den Ambivalenzen, die die Zuschauer*innen formulie-
ren, denn zum einen wollen sie »sich tiberraschen lassens, »ganz
ohne Erwartungen reingeheng, »ganz offen« und »unvoreingenommenc
sein, zum anderen aber erwarten sie »Sensationelles«, »Spektakulires,
»Faszinierendes«, »Wunderschonesc.

Ob die Zuschauer*innen durch die spezifische Atmosphére
affiziert werden, hingt auch von dem die Wahrnehmung und Erwar-
tung prigenden habitualisierten Wissen ab. Dieses Wissen um die
'Pina-Bausch-Handschrift« produziert Wahrnehmungsmuster und
Erwartungsroutinen, die die situative Wahrnehmung praformieren
und diese an vergangene Erfahrungen und habitualisiertes Wissen

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332

binden. Zugleich trigt die Wahrnehmung selbst zur Aktualisierung
von Wahrnehmungsmustern und Wissenskomplexen bei, wenn das
soeben Gesehene mit dem Erinnerten zusammenfillt — in den Worten
einer Zuschauerin: »Ich kenne viele Sachen, viele Sachen habe ich
mehrfach schon gesehen.«1% Selbst wenn das Wissen des Publikums
um die Asthetik des Tanztheaters Wuppertal erfahrungsgeleitet ist,
in der sprachlichen Ubersetzung orientiert es sich zudem an dem
Mediendiskurs, der vor allem durch Kritiker*innen bestimmt und
seit Jahren und Jahrzehnten durch diese immer wieder aktualisiert
wird (- REZEPTION/TANZKRITIK ). Die Publikumsbefragung zeigt, dass
es nach Ansicht der Zuschauer*innen in Stiicken von Pina Bausch um
»Liebe«, »zwischenmenschliche Beziehungen«, »Menschlichkeit« oder
grundsatzlich um »das Mensch-Sein« geht. Vor allem die Besucher*in-
nen, die bislang noch kein Sttick von Pina Bausch gesehen haben,
reproduzieren diesen Diskurs: »Ich weifd nur, dass es im Stiick um
die Beziehung zwischen Mann und Frau oder das Zwischenmensch-
liche zwischen Mann und Frau geht«%! oder um »ein tiberragendes
Tanzen sdmtlicher menschlichen Emotionend% oder um »den Un-
terschied zwischen Gliick und Traurigkeit«!®3, Haben die Zuschau-
er*innen das am Abend gespielte Stiick noch nicht gesehen, geben
sie an, den Abend ohne eine spezifische Erwartungshaltung auf sich
zukommen zu lassen und lehnen eine solche auch ab: Sie wollen sich
»nichts« vorstellen, »open mindeds« in die Auffiihrung gehen, »geflasht«
werden und »sich tberraschen lassen«. Ihre Erwartungshaltung ist
das Uberrascht-werden-Wollen, was insofern auch als eine Erwar-
tungsroutine eines Theaterpublikums angesehen werden kann.

DAS WAHRGENOMMENE ERINNERN

Was und wie erinnern Zuschauer*innen, und wie tibersetzen sie es
sprachlich? Diese Frage ist vor allem dann virulent, wenn man da-
von ausgeht, dass das Wahrgenommene dann zur Erfahrung wird,
wenn es fur die Gegenwart des Wahrnehmenden Bedeutung hat, wenn
es also auf den Lebenszusammenhang bezogen und hier fir relevant
erkannt werden kann. Aber was von dem Wahrgenommenen wird
erinnert? Die von uns durchgefiihrten Interviews zeigen eine deutli-
che Verbindung zwischen Stiickdramaturgie, dem Wissen und der
Wahrnehmung: Die befragten Zuschauer*innen erinnern vor allem
Szenen, die eine zentrale dramaturgische Funktion haben — wie in
dem Stuck Viktor die Eroffnungsszene, in der eine Frau in einem
engen roten Kleid zielstrebig auf die Mitte der Bithnenrampe zu-
geht und man spét erkennt: sie hat keine Arme (- sSTUCKE und so-
LOTANZE). Es ist eine Szene, die auch in vielen Kritiken hervorge-
hoben wird. Oder sie erinnern Szenenmaterial, das mehrfach im
Stiick aufgegriffen wird sowie jene Szenen, die sie als »typisch Pinax

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

333

wahrnehmen. Auf diese Weise weisen sie dem komplexen choreo-
grafischen Ablauf einen eindeutigen Sinnzusammenhang zu, der
wiederum mit Bekanntem und Vertrautem, also mit habitualisier-
tem Wissen verkntipft ist. Beispiele fiir diese Beschreibungs- und
Zuweisungspraxis sind die »Tanzreiheng, also Ensembletinze, in den
Publikumsbefragungen zu Viktor auch als »Polonaisen« bezeichnet,
wie in Palermo Palermo der Frauentanz. Oder jene Tanzszenen, die
gestischy, das heifdt mit Bedeutung aufgeladen und dekodierbar sind
oder eine »Geschichte erzihlen« wie das bertihmte Tanzsolo in Ge-
birdensprache nach George und Ira Gershwins Ballade »The man
I love« in dem Stiick Nelken (UA 1982).

Entsprechend des Narrativs oder Bildes werden die erinnerten
Szenen betitelt, mitunter zeigen sich zudem deutliche Parallelen zu
friheren Sttickkritiken. Wie diese sprechen auch die Zuschauer*in-
nen zum Beispiel bei Viktor von »der Brunnen-Szenes, die sie eben-
falls mit dem Fontana-di-Trevi-Brunnen in der Koproduktionsstadt
Rom assoziieren.Oder sie bezeichnen auch als »Restaurant-Szene«
eine Szene, die als »typisch italienisch« interpretiert wird: Drei
Kellner*innen bedienen einen mannlichen Gast, der etwas irritiert
von der plumpen Bedienung Spaghetti und Café bestellen will, von
den Kellnerinnen, gelangweilt, langsam und desinteressiert bedient
wird, was vor allem durch die Kérperhaltung und Gangart der Tan-
zerinnen zum Ausdruck kommt, die mit ausgedrehten Fuif3en, vor-
geschobener Hiifte, rundem Riicken und einer Zigarette im Mund-
winkel mit langsamen und verzogerten Bewegungen ihre Aufgabe
erledigen. In Rough Cut wird vor allem die als »Waschszene« be-
zeichnete Stelle erinnert, in der die Frauen die Mianner waschen und
schrubben, oder in Masurca Fogo die »Wasserszene/ Wasserrutsches,
bei der eine Plane auf der Bithne ausgebreitet, mit Wasser gefiillt
und an beiden Seiten gehalten wird, so dass eine Rutschbahn quer
uber die Biihne entsteht, in der die Tanzer*innen in Badekleidung
und kindlicher Freude von einer zur anderen Seite rutschen. Auf-
fallig ist auch, dass die kulturellen Zuschreibungen zu den kopro-
duzierten Orten vor allem tiber die Musik erfolgen, die sich aber in
der Regel aus einem breiten kulturellen Mix zusammensetzt oder tiber
das Bild und den Sehsinn, so tiber Videobilder wie beispielsweise
in Rough Cut tiber die »Rolltreppenszenes, bei der in einer Videopro-
jektion Rolltreppen in einem Einkaufszentrum in Seoul erscheinen.

Tanzerische Soli hingegen werden vom Publikum, ebenso wie
von der Tanzkritik, viel seltener erwidhnt und wenn, dann unspezi-
fischer und zugleich metaphorischer sowie affektgeladener sprach-
lich ubersetzt. Hier gibt es keine eindeutigen Betitelungen, das Pu-
blikum spricht von »viel Tanz«, von »besonders intensiveng, »aus-
drucksstarken¢, »emotionaleng, »faszinierenden« und »begeisterndenc
Bewegungen (- SOLOTANZE).

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

AFFIZIERT-SEIN UND BETROFFEN-SPRECHEN

Auf die Frage, wie die Zuschauer*innen das Stick fanden, nehmen
sie vor allem positive Klassifizierungen vor, stellen das jeweils Ge-
sehene dabei in den Kontext anderer Stiicke. Sie beschreiben die
Stticke von Pina Bausch als »wunderschong, »begeisternds, »faszinie-
rendg, »eindrucksvolls, »phdnomenalg, »tolls, »wunderbar »fantastische,
»unbeschreiblich¢, »unglaublichg, »tiberwiltigends, »tiberragends, »stim-
mungsvollg, »grofsartige, »ergreifend¢, »emotionalg, »bertihrends, »auf-
wiihlendg, »aufregends, »amazing, »hervorragend¢, »bewegende, »tief-
gehendg, »touchinge, »phinomenal¢, »der Hammer, »beeindruckends,
»frohlich machend, »glticklich machends, »berauschend¢, »auf3erge-
woOhnlichg, »einmalig«. Mit diesen Adjektiven umschreiben sie das
Wahrgenommene und lassen es zugleich im Unbestimmten. Sie be-
schreiben korperliche Zustiande des Affiziert-Seins wie »Herzklopfeng,
»Gansehauts, »Luft nehmends; sie suchen nach Worten ftir ihre E-
Motionen und zeichnen mit kleinen Gesten nach, dass und wie die
Bewegung auf der Biihne sie innerlich bewegt. Sie benutzen Fullworter
und Worter, die etwas Un-Fassbares und Un-Beschreibbares zu fas-
sen erlauben und die ihren korperlichen Zustand des Affiziert-Seins
mittransportieren. »Ich bin einfach noch so weg, ich kann das jetzt
echt nicht. Vielleicht du?«¢* Auch in ihrem Zogern, im Ausweichen,
Umschreiben und Verweigern zeigen sich die Bruchstellen der Uber-
setzung, die zwischen »Affiziert-Sein« und »Betroffen-Sprechen« an-
gelegt sind.

Die Zuschauer*innen duf3ern sich in unseren Publikumsbe-
fragungen tiber das Gesehene unmittelbar nach Vorstellungsende,
sie befinden sich auf dem Weg zur Garderobe, noch im Theater, aber
nach der Vorstellung. Sie sind zu diesem Zeitpunkt in einer Schwellen-
situation, einem Zustand der Passage, des schwebenden Ubergangs
zwischen dem kollektiven Mit-Sein in einer fliichtigen Gemeinschaft,
die das Publikum wihrend der Vorstellung bildet, und einer indivi-
duellen Verarbeitung des Wahrgenommenen im Anschluss daran. Es
ist eine Phase, in der das Gesehene noch nachhallt.. Zugleich ktindigt
sich das Verlassen des Theaters, als Ort des Auf3eralltiglichen, hier
an. Die Zuschauer*innen befinden sich in dieser liminalen Phase im
atmosphérischen Nachklang des Affiziert-Seins, des »Getroffen-Seinss,
in der das Erlebte noch nicht verarbeitet und zur Erfahrung werden
konnte. »Das haben wir hochstens im Gefiihl aufgenommen, aber er-
fahren ist schon zu viel gesagt, glaub’ ich.«1%

An diesem Zitat zeigt sich besonders deutlich, dass der fur
eine Ubersetzung des dsthetisch Wahrgenommenen in Sprache not-
wendige Distanzierungsprozess noch nicht vollzogen ist. Insofern
wundert es nicht, dass emotional aufgeladene Beschreibungen, aus-
weichende Bemerkungen oder Versuche, sich zu entziehen, die Inter-

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

335

viewsituation prigen. Viele »Ahms., Pausen, Stolpern, »Aufstéhnen,
im Satz abgebrochene Antworten, Verweigerungen oder das Zurtick-
greifen auf Adjektive, die die »iberwiltigende« Wirkung des gerade
Gesehenen einzufangen versuchen, verweisen darauf. Insofern sind
Worte wie »unglaublich¢, »unbelievable«, »kolossals, »fulminant« oder
»grandios« nicht als hilflose, tiberzeichnete Beschreibungen zu lesen.
Vielmehr zeigt sich in ihnen die Ambivalenz des Un-Ubersetzbaren
der dsthetischen Wahrnehmung, einerseits als ein produktives Schei-
tern, andererseits als Potenzialitit, Offenheit und Unabgeschlossen-
heit des Ubersetzungsprozesses vom ésthetischen Erleben in Sprache.
Diese liminale Phase zwischen dem Ende der Vorstellung
und dem Noch-Nicht-Verlassen des auf3eralltidglichen Ortes des
Theaters lisst sich auch im Verhiltnis zwischen »Affiziert-Seinc und
einem »Betroffen-Sprechen« charakterisieren. Betroffen-Sprechenc
meint das Ringen nach Worten, mit denen das »Affiziert-Sein« in
Sprache tiberfithrt und damit zu »Betroffenheitc wird. Denn das
yAffiziert-Seinc wird erst kommunizierbar in der sprachlichen Uber-
setzung. Die Zuschauer*innen werden von etwas« affiziert und tiber-
setzen dieses Gefiihl des »Getroffen-Seins, das sie als authentisch
erfahren, in ein Betroffen-Sprechen, tiber das dann die Diskursfigur
'Betroffenheit« generiert wird. Von »Betroffen-Sein« sprechen die Zu-
schauer*innen, wenn sie etwas »trifft¢, sie »betrifft«, sie »angehts, sie
»bertihrty, sie »erfasst« und »ergreift«. Die \Betroffenheit:, die in den
Beschreibungen zum Ausdruck kommt, ist eine Diskursfigur, die von
Anfang an die Rezeptions- und Diskursgeschichte des Tanztheaters
Wuppertal dominiert hat. Diesem Diskurs zufolge machen die Stiicke
von Pina Bausch betroffen, weil sie mit ihren Alltagsthemen nahe
an den Menschen und menschlichen Gefiithlen sind. Die Betroffen-
heit wird verstéirkt tiber die (Wieder-)Erkennung der Tdnzer*innen
und ihrer Personlichkeiten. Affizierung erfolgt aus der Sicht der Zu-
schauer*innen beispielsweise weniger dartiber, dass die Tanze mit-
unter formvollendet getanzt werden und das Publikum durch die
Perfektion der Ausfiihrung bewegt wird. Ein Zuschauer spricht von
»besondere[n] Verhaltensweisen, die schon fast psychiatrisch sind,
aber sehr interessant. Korperliche und seelische Anstrengung, die
aber in einen tollen Einklang kommts, mit dem Fazit: »und ich bin
noch ganz gertihrt«%, Eine Zuschauerin erinnert sich »[.. ] an die Le-
bendigkeit, Seelenvibrationen, alles das, was der Tanz so riiberbringt«%.
'Betroffen-Sprechen« liasst sich als eine sprachliche Durch-
Setzung fassen, die das Affiziert-Sein der Zuschauer*innen aus-
handelbar macht. Der Ubersetzungsschritt vom »Getroffen-Sein.
zum Betroffen-Sprechen: lasst sich somit als ein »Be-Deuten, als
eine sprachliche Ubersetzung der (vor-sprachlichen) Affiziertheit
verstehen.!%® Der Wahrnehmungstheoretiker Bernhard Waldenfels
formuliert es so: "Was uns zustof3t oder zufillt, ist immer schon

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRI DL Lo

https://dol.org/10.14.361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, O¢ https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Acc


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Palermo Palermo
Tokio 2008

-
— — = - o

EEEEENEE AR WA

— o —

https://dol.org/10,14.361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, :21. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

geschehen, wenn wir darauf antworten. Eben deshalb hat jede Bezugnahme
auf Widerfahrnisse einen indirekten Charakter. Sie geschieht aus einem
zeitlichen Abstand heraus. [...] Das Getroffensein, das dhnlich zu verstehen
ist wie das Ergriffensein, geht dem Treffen von Etwas voraus. Erst im Ant-
worten auf das, wovon wir getroffen sind, tritt das, was uns trifft, als solches
zutage.«%?

Die Vergewisserung tber das Affiziert-Sein, tiber das vermeint-
lich authentische Erleben und tiber das Betroffen-Sein durch etwas
Erhabenes, das sich einem Vergleich verweigert, erfolgt demnach
erst retrospektiv in der sprachlichen Ubersetzung. In dieser Trans-
formation der dsthetischen Erfahrung in Sprache wird zum einen
auf ein »Gefithlswissen« sowie auf ein diskursives Wissen um die
Kunst von Pina Bausch zuriickgegriffen, denen zufolge Pina-Bausch-
Stiicke »Betroffenheit« erzeugen. Zum anderen wird in dieser medi-
alen Ubersetzung etwas konstitutiv Neues geschaffen, indem Wissen
generiert, Wahrnehmungsmuster transformiert und mehrdeutige
Lesarten provoziert werden. So beschreiben die Zuschauer*innen,
dass die Stiicke Denk- und Wahrnehmungsriaume 6ffnen: »Hoho, ich

habe zum Schluss gedacht, dass es eigentlich unglaublich ist, weil man
plotzlich so abdriftet in eigene Fantasien und eigene Gedanken, und das
ist eigentlich das, was ich so besonders betdrend finde oder so viel Raum
zur Assoziation lasst. Oder einen anstof3t, sagen wir mal so. Das ist ja
noch besser gesagt.«'"

Die Produktivitit dieses medialen Ubersetzungsschrittes
besteht in dieser Entstehung von etwas Neuem in Wissen und Wahr-
nehmung durch den Transfer in Sprache. Denn zwar geht in dem
Distanzierungsprozess des Sprechens etwas, das nicht sprachlich
fassbar ist, verloren, aber es wird auch etwas hinzugewonnen, das
in einer neuartigen Verbindung von Wahrnehmung, Wissen und
Erfahrung entsteht. Die Ubersetzung von Tanz in Sprache ist also
immer ein doppelgesichtiger Vorgang, der neues Wissen schafft,
zugleich aber immer zum Scheitern verurteilt ist. Zudem ist die
Ubersetzung ein wichtiger und entscheidender Schritt, um das Wahr-
genommene in ein kommunikatives Gedichtnis und schlief3lich in
ein kulturelles Gedéachtnis zu uberfiithren.'™

Das sprachlich Erzeugte schreibt den Diskurs um das Tanz-
theater Wuppertal fort und schafft gedankliche Raume, bisherige
Diskursfiguren zu hinterfragen, sie abzuwandeln, anzupassen oder
neu zu setzen. Genau hier liegen die Potentialitdt und Produktivitat
der sprachlichen Ubersetzung. Es sind vor allem die sprachlichen
Bruchstellen, die dies sichtbar machen. Sie zeigen sich, neben dem
Ausweichen und der Verweigerung des Sprechens vor allem als
'Betroffen-Sprechen« mit Worten und Begriffen, die das Scheitern der
Ubersetzung dokumentieren. So fasst eine Zuschauerin nach der
Vorstellung von Viktor ihren Zustand mit den Worten »Trénen, Ginse-

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

339

haut und Ehrfurcht<” zusammen. Eine weitere Variante ist ein be-
wegtes« Sprechen, das zum einen die Spannungsverhiltnisse des
gesehenen Stiicks zwischen Freude und Leid, Liebe und Hass etc.
in eine spannungsreiche Sprache tibersetzt: "Wechsel des Spiels
von Zartlichkeit und von Rauheit«?®, von »Auf- und Abschwellen«™,
von »liberschiumender Freude und tiefer Verzweiflung«”®, von »Chaos,
Lebendigkeit, Trance, Muidigkeit, erschopft seind?. Oder das zum
Anderen eine Erfahrung der Transformation umschreibt, beispiels-
weise, wie man »angestof3en« oder »mitgerissen« wird beziehungs-
weise »mitschwimmt«. Mithilfe von kindsthetischen Begriffen oder
Metaphern versuchen die Zuschauer*innen das Unbeschreibliche zu
fassen. Zwei Interviewpartnerinnen nach Masurca Fogo und Rough
Cut betonen: »Wunderbare Emotionen sind transportiert worden, die
Musik in der Kombination mit dem Tanz fand ich tief beeindruckend,
und man ist eigentlich auf einer Woge mitgeschwommen.«'”” Die Ver-
weigerung, das Nicht-sprechen-Konnen oder Nicht-sprechen-Wollen
sowie der Ruckgriff auf das vom Diskurs bereitgestellte Vokabular
verweisen auf potenzielle Bruchstellen im Ubersetzungsprozess.
Dort wo sich die »tiberwiltigende« Wirkung in einer Uberforderung
zeigt und die Betroffenen an die Grenzen der eigenen Sprachfihig-
Kkeit bringt, zeigt sich der dsthetische jRest, der dsthetische Uber-
schuss der Ubersetzung, das Uniibersetzbare der #sthetischen Er-
fahrung, das kommunikativ nicht unmittelbar zuginglich ist.

PUBLIKUMSFORSCHUNG ALS EINE PRAXEOLOGIE DES UBERSETZENS

Die Praxis des Ubersetzens ist ein permanenter Aushandlungs- und
Entscheidungsprozess, der in Bezug auf die Publikumsforschung
mehrschrittig ist. Im Falle von Publikumsbefragungen wird das
Wahrgenommene von dem Publikum in Sprache tibersetzt, in diesem
Fall in einer Face-to-Face-Situation unmittelbar nach Vorstellungs-
ende (in anderen Verfahrensweisen kann dies tiber Fragebogen, tiber
Protokolle und auch zu einer anderen Zeit, an einem anderen Ort
geschehen), das gesprochene Wort wird medial dokumentiert (in
diesen Fall mit Audiogeriten), die Aufnahmen werden transkribiert
(wobei es hier verschiedene Verfahren der Transkription gibt), der
dadurch generierte Text wird als Datum«/ Dokument behandelt, das
analysiert wird (was durch unterschiedliche Verfahren wie beispiels-
weise eine Inhaltsanalyse oder eine Diskursanalyse erfolgen kann)
und dessen Ergebnisse wiederum werden in einen Flief3text tiber-
tragen. Fur alle Schritte gibt es, abhéngig von der Fragestellung,
verschiedene Verfahren und Wege. Aufgrund dieses mehrfach tiber-
setzten Verhiltnisses zwischen Wahrnehmung und Schrift scheitert
der Aushandlungsprozess in besonderer Weise an der Un/Moglich-
keit des Ubersetzens (- THEORIE UND METHODOLOGIE), da das, was

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340

die Zuschauer*innen empfinden, wodurch und wie sie wann affi-
ziert werden, nur kommunikativ, das heif3st im Wesentlichen tiber
eine sprachliche Anniherung erfasst und durch Verschriftlichungen
untersucht werden kann. Wer, wann, wo, wie beobachtet und wer,
wo, wann, mit welchen Zuschauenden Interviews durchfiihrt, pragt
ebenso den Ubersetzungsschritt wie das nachfolgende Transkri-
bieren des Audiomaterials und dessen Auswertungsverfahren.

Forscher*innen sind Ubersetzer*innen, eine empirische Publi-
kumsforschung muss von daher das Wie der methodischen Uber-
setzung offenlegen und transparent machen. Nur tiber diese Reflexion
kann der Einblick in und der Umgang mit den Publikumsbefragungen
als ein praxeologischer Beitrag im Diskurs um das Publikum, seine
Wahrnehmung und Aktivitit und um den »emanzipierten Zuschauer<™
materialbasiert und fundiert gefiihrt werden. Nicht die »Arbeit des
Zuschauers«” und damit das, was er singuliar wahrend einer Auf-
fihrung tut, steht damit im Fokus der praxeologischen Publikums-
forschung, sondern das Ensemble von Praktiken, das ein Publikum
situativ zu einem spezifischen Publikum, zu einer Art »fliichtigen Ge-
meinschaft« werden lisst sowie immer auch die Art und Weise, wie
man diese Wahrnehmungen und Handlungen der Zuschauer*innen
erforschen und ihre korperlich-sinnlichen Praktiken bei der Stuick-
wahrnehmung untersuchen und damit in eine andere Offentlichkeit
ubersetzen kann.

7 Ankiundigung fur Nefés
Istanbul 2003

am 14.02.2026, 08:27:21.



https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

il

—
e
—
1
| =
|| —
—

A

:
}

https://dol.org/10.14361/9783839449288-006 - am 14.02.2026, 08:27:21. hitps://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839449288-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

