Islamwissenschaftliche Thesen zum

islamischen Religionsunterricht

MicHAEL KIEFER UND IRKA-CHRISTIN MOHR

Nahezu alle gesellschaftlichen Akteure wollen die schulische
Integration des Islams und fordern die Einfiithrung eines islami-
schen Religionsunterrichts. Jedoch konnen gemeinsam getrage-
ne Absichtserklirungen zur Einfiihrung eines islamischen Reli-
gionsunterrichts nicht dariiber hinwegtiuschen, dass staatliche
und muslimische Akteure Religion zu unterschiedlichen Zwe-
cken mobilisieren.

Spétestens seit der Einberufung der Deutschen Islamkonferenz (DIK)
steht der islamische Religionsunterricht ganz oben auf der Agen-
da der Innen- und Bildungspolitik. Ungeachtet der jeweiligen po-
litischen Ausrichtung fordern mittlerweile alle demokratischen
Parteien in Bund und Lindern, islamische Verbinde und auch die
Kirchen die Einfiithrung eines ordentlichen islamischen Religions-
unterrichts, der uneingeschrankt den Bestimmungen des Art. 7
Abs. 3 GG entspricht (Sonderfall Berlin).

Da bislang auf der Landerebene keine Ansprechpartner auf mus-
limischer Seite zur Verfiigung stehen, die unstrittig die Vorausset-
zungen einer Religionsgemeinschaft erfiillen, fiihren mittlerweile
alle Bundesldnder mit nennenswerter muslimischer Wohnbevolke-
rung (Bayern, Baden-Wiirttemberg, Rheinland-Pfalz, Nordrhein-
Westfalen, Niedersachsen und Schleswig-Holstein) Schulversuche
mit den Bezeichnungen Islamkunde, Islamunterricht oder islami-
scher Religionsunterricht durch, die mittelfristig zu einem ordentli-
chen Religionsunterricht fithren sollen.

205

- 8m 14.02.2028, 08:11:31.


https://doi.org/10.14361/9783839412220-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER UND IRKA-CHRISTIN MOHR

Die Erkldrungen zum islamischen Religionsunterricht konnen
jedoch nicht dartiber hinwegtduschen, dass die Akteure unter-
schiedliche Ziele verfolgen. Staatliche Akteure, allen voran der Vor-
sitzende der Deutschen Islamkonferenz, Innenminister Wolfgang
Schéduble, befiirworten einen islamischen Religionsunterricht vor
allem als Instrument der Extremismuspravention. Der Islamunter-
richt soll so genannten Hasspredigern das Wasser abgraben und
zu einer , Liberalisierung der Religionsausiibung in den Moscheen
fithren” (Fokus-Online 13.03.08).

Dartiber hinaus wird die integrative Funktion hervorgehoben.
Musliminnen und Muslime sollen in deutscher Sprache die Grund-
lagen ihrer Religion kennen lernen, damit sie in einer werteplural
orientierten Gesellschaft dialogfdhig sind. Fiir die Vertreter der is-
lamischen Verbande, die im Koordinierungsrat der Muslime (KRM)
zusammengeschlossen sind, ist die Forderung nach einem islami-
schen Religionsunterricht Teil der Bemithungen um die staatliche
Anerkennung als Religionsgemeinschaft. Die Etablierung eines or-
dentlichen islamischen Religionsunterrichts wire gleichbedeutend
mit der Institutionalisierung islamischer Religionsgemeinschaften
auf Landerebene. Damit einhergehen wiirden mittelfristig erhebli-
che Befugnisse bei der inhaltlichen Gestaltung des Unterrichts, der
Lehrerauswahl und der Berufung von Hochschullehrern fiir die
Lehrerausbildung. Die Auseinandersetzung um den Miinsteraner
Theologen Mohammed Kalisch zeigt, dass die islamischen Verban-
de die gleiche Machtfiille anstreben wie sie z. B. der katholischen
Kirche durch das nihil obstat gegeben ist.

Der Prozess der Ausdifferenzierung muslimischer Gemein-
schaften in Deutschland hat bislang zwei Religionsunterrichte
fiir muslimische Kinder hervorgebracht: Einen alevitischen Reli-
gionsunterricht und einen islamischen Religionsunterricht. Fiir
die Zukunft sind weitere Religionsunterrichte fiir muslimische
Kinder denkbar.

Die Lehrpléne fiir den islamischen Religionsunterricht wie fiir die
Islamkunde organisieren den Islam mindestens fiir die Grundschule
in seiner sunnitischen Auspréagung, sowohl hinsichtlich der religic-
sen Praxis als auch fiir die Glaubenslehre. Die Texte enthalten keine
Hinweise auf einen gesamtislamischen, iiberkonfessionellen didak-
tischen beziehungsweise zundchst einmal theologischen Ansatz,
der die Schia, das Alevitentum oder gar die Ahmadiya berticksich-

206

- 8m 14.02.2028, 08:11:31.


https://doi.org/10.14361/9783839412220-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE THESEN

tigen konnte. Stattdessen dominiert die Meinung der sunnitischen
Mehrheit. Die Darstellung des Islams als homogenes Lehrgebdude
in der Grundschule steht einer Vielfalt und Ausdifferenzierung
auch sunnitischer Gemeinschaften und Lebenswelten gegentiber.
Die sunnitische Organisation des Islams fiir den islamischen Reli-
gionsunterricht hat dazu beigetragen, dass die Alevitische Gemeinde
(AABF) sich seit 2001 als eigenstdndige religiose Tradition innerhalb
des Islam aufstellt und in einigen Bundesldndern einen alevitischen
Religionsunterricht beantragt hat. Baden-Wiirttemberg, Bayern,
Hessen und Nordrhein-Westfalen haben im Schuljahr 2007/2008
mit der Einfithrung eines alevitischen Religionsunterrichts im Sin-
ne des Art. 7 Abs. 3 GG begonnen. Ein dhnlicher Weg zeichnet sich
fiir die schitischen Gemeinden ab. Im Mirz 2009 griindeten 110
schiitische Gemeinden den Dachverband Islamische Gemeinschaft der
schiitischen Gemeinden Deutschlands. Seinem Selbstverstdndnis nach
ist der Verband eine Religionsgemeinschaft im Sinne des Art. 140
GG und damit auch Ansprechpartner fiir einen schiitischen Reli-
gionsunterricht. Ein islamischer Religionsunterricht fiir alle islami-
schen Stromungen, wie er lange Zeit von den Kultus- und Schulbe-
horden der Lander angestrebt wurde, ist durch diese Fakten obsolet
geworden. Langfristig konnten sich auflerdem, in Analogie zu der
Ausdifferenzierung der jiidischen Gemeinden in orthodoxe und
liberale, neben dem sunnitischen Verbandsislam liberale muslimi-
sche Gemeinden und Organisationen etablieren. Es ist durchaus
denkbar, dass diese einen weiteren islamischen Religionsunterricht
beantragen und damit das vorhandene Spektrum der Religionsun-
terrichte fiir muslimische Kinder erweitern wiirden.

Die religionspddagogische und -didaktische Reflexion der Praxis

des Islamunterrichts und die Systematisierung der Unterrichts-

erfahrungen haben erst begonnen. Die Lehrerinnen und Didak-

tiker stecken noch tief in der Praxis.

Die Ergebnisse der Forschung zur islamischen Religionsdidaktik

lassen sich darin zusammenfassen, dass

1. die Diskussion um eine islamische Religionspddagogik und
-didaktik aus der Unterrichtspraxis und den unmittelbar aus ihr
erwachsenden Aufgabenstellungen heraus gefiihrt wird.

2. die Gegenstédnde einer islamischen Religionsdidaktik noch nicht
diskutiert sind.

3. die im Unterricht angewandten Methoden in der Grundschule

207

- 8m 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER UND IRKA-CHRISTIN MOHR

208

uberwiegend der Grundschuldidaktik und in der Sekundarstu-
fe I und II iiberwiegend angrenzenden Fichern wie den ande-
ren Religionsunterrichten und den Fachern der Werteerziehung
entnommen werden. Die Lehrerinnen und Lehrer wihlen je-
doch nicht nur Methoden, Materialien und Geschichten aus
dem Fundus anderer Ficher aus, sondern entscheiden im Zuge
dessen auch, an welchen Stellen die Instrumente ungeeignet
oder sogar als unislamisch zu bewerten sind.

die Reflexion von Pramissen und Zielen in der Diskussion bis-
her randstindig ist. Viele Autorinnen und Autoren beispiels-
weise kldaren nicht, welches Menschenbild sie einer islamischen
Religionspéddagogik zu Grunde legen. Andere leiten aus dem
koranischen Begriff fitra die problematische Annahme ab, dass
der Mensch quasi naturwiichsig zur richtigen, will heiflen isla-
mischen Gotteserkenntnis gelangt.

im Zentrum der Diskussion die Themenfindung und ihre theo-
logische wie padagogische Begriindung sowie die Auswahl ge-
eigneter Methoden und Lernmittel stehen. Vom didaktischen
Dreieck: Inhalte, Methoden und Ziele werden derzeit iiberwie-
gend die Inhalte und Methoden diskutiert. So geht es bei der
Konstruktion von ,aplaq” oder ,islamischen Verhaltensweisen”
beispielsweise vordergriindig um die Zusammenstellung von
Gegenstandsbereichen beziehungsweise Themenfeldern fiir
den Unterricht. Unsichtbar und unberticksichtigt bleibt in der
Diskussion hingegen, dass mit der Organisation von islami-
schen Inhalten auch Entscheidungen tiber Unterrichtsziele ein-
hergehen. Wenn also Lehrplédne die ahlaq oder Ethik nicht als
separaten Themenbereich benennen, sondern sie stattdessen als
Bestandteil jeder Auseinandersetzung konstruieren, wenn sie
betonen, die Grenze fiir ein Miteinander liege nicht zwischen
Religionen, sondern zwischen Gemeinschaften mit unvereinba-
ren ethischen Normen, dann wird dartiber deutlich, dass sie die
ahlaq nicht als partikular islamisch, sondern als universell ver-
stehen, im Unterschied zu Lehrplinen wie dem des Zentralrats
der Muslime in Deutschland (ZMD), der mit ,islamischen Ver-
haltensweisen” einen partikularen Kodex in den Vordergrund
stellt.

die Studienordnungen der neu eingerichteten Facher (islami-
sche Religionspadagogik in Osnabriick und islamische Religi-
onslehre in Erlangen) orientieren sich zunichst an den islami-

- 8m 14.02.2028, 08:11:31.


https://doi.org/10.14361/9783839412220-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE THESEN

schen Wissenschaften in der Form, in der sie als klassisch oder
kanonisch gelten. Die Transformation dieser klassischen Diszip-
linen fiir eine europdisch-islamische Religionsdidaktik ist noch
nicht geleistet. Ihr ndhern sich die Akteure von zwei Seiten: Die
Lehrerinnen und Lehrer nehmen den Weg tiber Methoden und
Lernmittel, und transformieren im Zuge dessen Inhalte. Eine
theologische oder allgemeiner eine islamisch-wissenschaftliche
Debatte trauen sie sich fachlich in der Regel nicht zu. Dies ist zu-
kiinftig Aufgabe der WissenschaftlerInnen: islamische Inhalte
pédagogisch zu begriinden.

Die Auswahl von Inhalten fiir Lehrpline und Unterrichtsmateri-
alien sowie die damit einhergehende Auswahl islamischer Quel-
lentexte erfolgen bislang nicht auf der Grundlage tiberpriifbarer
Kriterien.

Die Frage, wie der Unterricht zu seinen islamischen Inhalten ge-
langt, l4sst sich tiber die Analyse von Lehrpldanen und Unterrichts-
materialien nicht beantworten. Die bislang vorgelegten Lehrpline
konzentrieren sich ohne Begriindung auf die sunnitische Formel
6+5. Gemeint sind damit die sechs Glaubensgrundsitze' und die
fiinf Sdulen des Islams®. Die vielfédltigen lokalen und regionalen
Ausdrucksformen islamischer Kultur, die in einem erheblichen
Ausmaf die Lebenswelt der hier lebenden Muslime pragen, werden
kaum oder nicht berticksichtigt. Man kénnte auch sagen: Der Islam
wird im Prozess der curricularen Formierung weitgehend auf einen
angenommenen sunnitischen Grundkonsens reduziert und damit
dekulturiert.

Die Lehrplidne schweigen jedoch nicht nur iiber den Prozess der
Konstruktion von Unterrichtsgegenstinden. Mit Ausnahme des
nordrhein-westfalischen Lehrplans fiir Islamkunde kldren sie auch
nicht ihre Haltung zu den islamischen Quellen Koran und Sunna.
Diese sind zwar sowohl als Unterrichtsgegenstinde wie auch als
Lernmittel aufgefiihrt, Kriterien fiir die Auswahl, die Interpreta-
tion und den praktischen Umgang mit den beiden wichtigsten isla-
mischen Quellen jedoch geben die Lehrplane den Lehrkréften nicht

1 Der Glaube an: Allah (den Einen Gott), seine Engel, seine Biicher, sei-
ne Gesandten, das Jiingste Gericht, die gottliche Vorsehung.

2 Glaubensbekenntnis (Sahada), rituelles Gebet (salat), Almosensteuer
(zakat), Fasten im Monat Ramadan (saum), Pilgerfahrt nach Mekka

(hagg).

209

- 8m 14.02.2028, 08:11:31.


https://doi.org/10.14361/9783839412220-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER UND IRKA-CHRISTIN MOHR

an die Hand. Ebenso wenig enthalten die Texte Aussagen dartiber,
in welcher Form islamische Quellentexte in den Unterricht einge-
bracht werden sollen. Die didaktische Diskussion bleibt weitgehend
den Praktikerinnen und Praktikern tiberlassen. Lehrende fragen
sich beispielsweise, ob sie Koransuren in kindgerechten Uberset-
zungen beziehungsweise Interpretationen im Unterricht einsetzen
diirfen. Da viele Lehrkrifte {iber keinerlei fundierte Kenntnisse des
tafsir verfiigen, werden Modifikationen und Kiirzungen korani-
scher Suren zumeist dem Literalsinn nach vorgenommen. Die hier-
bei erzielten Ergebnisse konnen dabei durchaus der heterogenen
exegetischen Tradition widersprechen. Deutlich wird diese Proble-
matik beispielsweise in der Auslegung der Sure 2:256 ,In der Reli-
gion gibt es keinen Zwang (d. h. man kann niemand zum (rechten)
Glauben zwingen) (Paret 1989)”. Der Vers gilt gemeinhin als Beleg
fiir die innere und dufiere Toleranz des Islam. Aufler Acht gelassen
wird hierbei, dass bereits der Anschlussvers 2:257 ,Sie (d. h. die Un-
gldubigen) werden Insassen des Hollenfeuers sein und (ewig) darin
verweilen (Paret 1989)” ein diametral entgegengesetztes Textver-
stdndnis nahe legt.

Andere Fragen wiederum sind in der Debatte noch gar nicht
angekommen, beispielsweise beziiglich Standards fiir die Prisen-
tation von Suren oder Hadith-Zitaten: Diirfen Koranzitate fragmen-
tarisch und dekontextualisiert dargeboten werden? Werden sie zur
Rezitation oder zum Auswendiglernen angeboten? Werden sie im
Original und in einer Ubersetzung verwendet?

In dem gerade entstehenden Forschungsfeld der islamischen Reli-
gionspidagogik in Europa iibernimmt die Islamwissenschaft die
Aufgaben einer Bezugswissenschaft fiir den islamischen Reli-
gionsunterricht und andere Institutionen islamischer Bildung.

Die Praxis des islamischen Religionsunterrichts ist dem Aufbau
seiner Bezugswissenschaften, der islamischen Religionspddagogik
und der islamischen Theologie, an deutschen Hochschulen voraus-
gegangen, in Nordrhein-Westfalen um zirka 15 Jahre, in Niedersach-
sen immerhin um zirka fiinf Jahre. Das akademische Personal der
neuen Lehrstithle kommt in den meisten Fillen aus der Islamwis-
senschaft. Zugleich hat die Islamwissenschaft, zunéchst in Stellver-
tretung, die Aufgaben einer Bezugswissenschaft wahrgenommen:
Islamwissenschaftlerlnnen sitzen in Lehrplankommissionen, sie
erteilen als Quereinsteiger Islamunterricht, sie sind in der Weiter-

210

- 8m 14.02.2028, 08:11:31.


https://doi.org/10.14361/9783839412220-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE THESEN

bildung von Lehrkriften tétig, sie erarbeiten Studienordnungen fiir
die universitdre Ausbildung von LehrerInnen, und sie publizieren
zu islamischer Bildung und Erziehung. Uber ihre vielfiltigen Auf-
gaben als Bezugswissenschaft hat die Islamwissenschaft jedoch
nicht nur in Stellvertretung der ,echten” Bezugswissenschaften not-
wendige Hilfestellung geleistet. Es ist vielmehr deutlich geworden,
dass sie als Religionswissenschaft auch zukiinftig, und parallel zu
der generellen Entwicklung in der Religionspddagogik hin zu reli-
gionswissenschaftlichen Ansitzen, fiir den Forschungsbereich der
islamischen Religionspadagogik eine Rolle spielen wird. Wie das
Forschungsprojekt zur islamischen Religionsdidaktik gezeigt hat,
hat die islamwissenschaftliche Perspektive das Potential, im Sinne
einer Begleitwissenschaft die Prozesse der Institutionalisierung des
Islams zu reflektieren und in die gesellschaftliche und innermusli-
mische Diskussion um die Frage, auf welche Weise der Islam in die
deutsche Schule tibersetzt werden kann oder sollte, einzuspeisen.

Die islamwissenschaftliche Systematisierung und Charakteri-
sierung der didaktischen Diskussion bietet den Akteuren eine Ebe-
ne der Reflexion und die Moglichkeit zur Korrektur, beispielsweise
im Rahmen der Frage, ob es padagogisch und islamisch-theologisch
plausibel ist, den Islam in der Grundschule unter die 6+5 zu subsu-
mieren, oder hinsichtlich der Frage, was unter Kategorien wie isla-
mischer Geschichte und Geschichtlichkeit verstanden werden soll.
Diese Thesen verstehen sich deshalb auch als Pldadoyer fiir die Ein-
bindung der Islamwissenschaft in die Ausbildung von Lehrerlnnen
(und Imamen).

21

- 8m 14.02.2028, 08:11:31.


https://doi.org/10.14361/9783839412220-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8m 14.02.2028, 08:11:31.


https://doi.org/10.14361/9783839412220-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

