
https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerald Posselt, Tatjana Schönwälder-Kuntze, Sergej Seitz (Hg.)
Judith Butlers Philosophie des Politischen

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

               
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerald Posselt, Tatjana Schönwälder-Kuntze, Sergej Seitz (Hg.)

Judith Butlers Philosophie des Politischen
Kritische Lektüren

               

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt mit Förderung der Universität Wien, Fakultät für Philosophie und Bil-
dungswissenschaft, des Büros für Gender und Diversity der Friedrich-Alexander-
Universität Erlangen-Nürnberg sowie des Austrian Science Fund (FWF): P 26579-
G22 »Language and Violence«.

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). 
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium für beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2018 im transcript Verlag, Bielefeld
© Gerald Posselt, Tatjana Schönwälder-Kuntze, Sergej Seitz (Hg.)

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
  
Print-ISBN 978-3-8376-3846-2
PDF-ISBN 978-3-8394-3846-6
https://doi.org/10.14361/9783839438466
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt 

Dimension des Politischen 
Butler und die politische Philosophie 

Sergej Seitz / Tatjana Schönwälder-Kuntze / Gerald Posselt  | 7 
 
 
I. THEORETISIERUNGEN 
 
Haben philosophische Methoden politisches Gewicht? 

Tatjana Schönwälder-Kuntze  | 23 
 
Politiken des Performativen 
Butlers Theorie politischer Performativität 

Gerald Posselt  | 45 
 
Zwischen Ethik und Politik 
Butler und das Denken der Alterität 

Sergej Seitz  | 71 
 
 
II. NORMEN UND NORMATIVIERUNGEN 
 
Zur Normativität in Anerkennungsverhältnissen 
Politiken der Anerkennung bei Honneth und Butler 

Matthias Flatscher / Florian Pistrol  | 99 
 
Normen – Subjekte – Gewalt 
Mit Butlers Politik gegen hegemoniale Heteronormativität 

María do Mar Castro Varela / Nikita Dhawan  | 125 
 
Ethik, Sozialität und Unverfügbarkeit 
Ein lebendiger Ort für das ›Ich‹ 

Hanna Meißner  | 151 
 
Das Aufbegehren des Subjekts 
Die Entunterwerfung und die Restrukturierung des Politischen nach Butler 

Heike Kämpf  | 169 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. VISIBILITÄTEN UND TRANSFORMATIONEN 
 
Paradoxien des Abstand-Nehmens 
Butlers politische Theorie des Medialen 

Julia Prager  | 189 
 
Wi(e)derständiges Gedenken 
Trauer und Klage nach Butler 

Andreas Oberprantacher  | 209 
 
Gefährdete oder gefährliche ›Körper auf der Straße‹ 
Butlers performative politische Philosophie des Protests 

Hans-Martin Schönherr-Mann  | 233 
 
Plurale Performativität 
Butler und Arendt über die Macht spontaner Versammlungen 

Gerhard Thonhauser  | 251 
 
 
IV. PERSPEKTIVIERUNGEN 
 
Politische Philosophie bei Freud 
Krieg, Zerstörung und die Fähigkeit zur Kritik 

Judith Butler  | 271 
 
Politik, Körper, Vulnerabilität 
Ein Gespräch mit Judith Butler 

Judith Butler  | 299 
 
 
Siglenverzeichnis  | 323 

 
Autorinnen und Autoren  | 325 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dimensionen des Politischen 

Butler und die politische Philosophie 

SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE / GERALD POSSELT 

 
 
 
Die amerikanische Philosophin und Theoretikerin Judith Butler gehört sicherlich zu 
den einflussreichsten politischen Denker*innen der Gegenwart.1 Mit ihren theoreti-
schen Arbeiten und politischen Interventionen hat sie nicht nur in den Geistes-, So-
zial- und Kulturwissenschaften wichtige Impulse gesetzt, sondern auch – weit über 
den akademischen Bereich hinaus – gesellschaftliche Debatten angestoßen und mit-
geprägt. Butler ist in diesem Sinne eine kritische Intellektuelle par excellence, die 
nicht davor zurückscheut, auch kontrovers diskutierte Fragen aufzunehmen und sich 
engagiert in aktuelle gesellschaftspolitische Auseinandersetzungen einzubringen. 
Dies belegen nicht nur ihre zahlreichen – teils gemeinsam mit anderen Autor*innen 
verfassten2 – Publikationen zu sozialen und politischen Fragen, sondern auch viele 
Vorträge und Diskussionen, denen eine breite gesellschaftliche Aufmerksamkeit zu-
teil geworden ist.3 

Dabei zeichnen sich Butlers Schriften nicht nur durch ein breites Spektrum un-
terschiedlicher Themen und Fragestellungen aus – von Fragen der Geschlechtsiden-
tität, der Subjektkonstitution und der menschlichen Psyche über die Probleme sprach-
licher und ethischer Gewalt bis hin zu kritischen Reflexionen zum »Krieg gegen den 
Terror« und zum Israel-Palästina-Konflikt –, sondern auch durch ihren transdiszipli-
nären Ansatz. Butler greift auf unterschiedliche theoretische Positionen und metho-
dische Ansätze zurück, um die Prozesse und Mechanismen zu untersuchen, durch die 

                                                             
1  Im Sinne einer gendersensiblen Formulierung und zur Kennzeichnung des Gender Gap 

verwenden wir im Folgenden den Stern * sowie – zur besseren Lesbarkeit – bei den be-
stimmten und unbestimmten Artikeln das generische Femininum. 

2  Vgl. u.a. Benhabib/Butler/Cornell/Fraser 1993, Butler/Laclau/Žižek 2000, Butler/Spivak 
2007, Butler/Athanasiou 2013. 

3  Vgl. u.a. Butler/Lindemann/Nagl-Docekal/Vinken/Weir 1993, Butler 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE / GERALD POSSELT 

politische Subjektivitäten, geschlechtliche Identitäten, soziale Kategorien, Institutio-
nen sowie hegemoniale Wissens- und Normensysteme konstituiert werden. Zugleich 
fragt sie danach, wie politische Handlungsfähigkeit, soziale Veränderung und 
ethisch-politische Verantwortung unter den Bedingungen der Gegenwart zu denken 
sind. Ausgehend von einer intensiven Auseinandersetzung mit Hegel und der franzö-
sischen Hegel-Rezeption im 20. Jahrhundert in Subjects of Desire (1987) sowie der 
umfassenden Diskussion der feministischen Theorie (de Beauvoir, Irigaray, Kristeva, 
Wittig, Cixous u.a.) in Das Unbehagen der Geschlechter (1990) reicht das breite 
Spektrum von Butlers Anleihen, kritischen Bezugnahmen und Lektüren von 
Nietzsches Genealogie, der Psychoanalyse nach Freud, Klein und Lacan, Foucaults 
Machtanalyse und Derridas Dekonstruktion über Austins Sprechakttheorie, die Ideo-
logietheorie Althussers und Bourdieus Konzeption des Habitus bis hin zu Arendts 
Denken des Politischen und Levinas’ Alteritätsethik.4 

Während sich die frühe Rezeption von Butlers Arbeiten vor allem auf ihre Inter-
ventionen innerhalb der feministischen Theorie konzentriert und Butler als eine Ver-
treterin der Gender und Queer Studies etabliert hat,5 werden ihre Schriften mittler-
weile auch in der Literaturtheorie, den Sozialwissenschaften und der Pädagogik breit 
rezipiert.6 Dagegen hat eine umfassende Auseinandersetzung mit Butlers philosophi-
schem Werk und ihrem Beitrag zur politischen Philosophie erst begonnen.7 Das ist 
insofern bemerkenswert, als sich Butler selbst dezidiert als Philosophin versteht und 
immer wieder betont, dass die Frage nach dem Politischen, »nach dem Verhältnis von 
Philosophie und Politik« (MG: 378) sowie nach den Möglichkeiten politischer Hand-
lungsfähigkeit und Veränderung zentrale Schwerpunkte in ihrem gesamten Oeuvre 
darstellen (vgl. u.a. MG: 367–393). Vor diesem Hintergrund zielt der vorliegende 
Band darauf ab, Butlers vielgestaltige und weitverzweigte Reflexionen im Hinblick 
auf Fragen der Politik und des Politischen kritisch auszuloten und für die (politische) 
Philosophie der Gegenwart produktiv zu machen. 

Dabei ist zu bedenken, dass Butlers Denken sich nicht ohne weiteres in vorgege-
bene klassische Theorieordnungen und Theoriebildungsstrategien einordnen lässt. So 
entwickelt Butler ihre theoretischen Überlegungen und Reflexionen in der Regel in 

                                                             
4  Mittlerweile liegen zahlreiche Einführungen zu Butler vor, die jeweils unterschiedliche 

Schwerpunktsetzungen vornehmen. Vgl. u.a. Salih 2002, Villa 2003, Distelhorst 2009, von 
Redecker 2011, Meißner 2012, Bublitz 2013. 

5  Vgl. u.a. Hark 1996, Hark 1999, Hark 2001, Landweer/Rumpf 1993, Wagner 1998, Geller 
2005, Engel 2002. Eine Einführung in die zentrale Begriffe und Grundlagentexte der Gen-
der- und Queer-Theorie mit Fokus auf Butler bietet Babka/Posselt 2016. 

6  Vgl. u.a. Hauskeller 2000, Geller 2005, Ricken/Balzer 2012, Kleiner/Rose 2013, Prager 
2013. 

7  Ansätze dazu finden sich u.a. bei Lorey 1996, Breen/Blumenfeld 2005, Lloyd 2007, 
Loizidou 2007, Chambers/Carver 2008, Carver/Chambers 2008, Martínez/Scheffel 2010, 
Müller 2009, Lorey 2012, Schippers 2014, Lloyd 2015, Distelhorst 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 9 

Auseinandersetzung mit aktuellen politischen, sozialen und juridischen Fragen und 
Problemlagen. Zugleich gewinnt sie ihre zentralen Begriffe, Kategorien und Denkfi-
guren in der kritischen und dekonstruktiven Auseinandersetzung mit der philosophi-
schen Tradition. Butlers Denken lässt sich vor diesem Hintergrund als kontinuierliche 
philosophische und theoretische Reflexion auf die Voraussetzungen und Bedingun-
gen des Politischen verstehen. So verweist sie immer wieder auf die komplexen Be-
züge von Theorie und Politik, auf den politischen Status von Theoriebildung und die 
Art und Weise, wie Theorien für politische Zwecke aufgenommen und angeeignet 
werden. Sie adressiert und reflektiert darüber hinaus die begrifflichen sowie norma-
tiven Prämissen und Vorentscheidungen politischer Philosophie, in dem sie u.a. da-
nach fragt, was ein Subjekt und seine Handlungsfähigkeit ausmacht, wie Normen zu 
denken sind und auf welche Weise sie ihre Wirksamkeit erlangen. Davon ausgehend 
fragt sie nach den Möglichkeiten sozialer und politischer Veränderung sowie nach 
Strategien und Praktiken, durch die eine solche Veränderung erreicht werden kann. 
Damit lassen sich tentativ drei Dimensionen oder Problematisierungsweisen des Po-
litischen in Butlers Denken differenzieren: die Reflexion auf das Verhältnis von The-
orie und Politik, die kritische Analyse der konzeptuellen und normativen Prämissen 
politischer Philosophie sowie die Frage nach den Bedingungen, Potentialen, Prakti-
ken und Strategien politischer Veränderung. 

THEORIE UND POLITIK 

Nimmt man Butlers Arbeiten aus der Warte der politischen Theorie und Philosophie 
in den Blick, so fällt zunächst der spezifische Status ins Auge, den Butler der Rolle 
politischer Theoriebildung im Verhältnis zur politischen Praxis zuschreibt. Während 
politische Theorie häufig in einem vertikalen Verhältnis zur politischen Praxis ge-
dacht wird – im Sinne eines Gedankengebäudes, das aus einer Außenperspektive po-
litische Phänomene analysiert, ordnet und bewertet –, geht Butler im impliziten An-
schluss an die frühe kritische Theorie davon aus, dass das Theoretisieren selbst eine 
spezifische Praxisform darstellt, die sich niemals gänzlich von den politischen Prob-
lemlagen, Machtrelationen und Kraftverhältnissen ablösen lässt, die das politische 
Feld strukturieren. Butlers Denken lässt sich somit als Versuch einer (Re-)Politisie-
rung politischer Theorie und Philosophie beschreiben.  

Damit geht auch die Frage einher, von welchen Positionen aus überhaupt Theo-
riebildung geleistet werden kann und welche spezifischen Macht- und Autoritätsef-
fekte damit verbunden sind. In diesem Sinne bezieht Butler die diffizile Rolle der 
Theoretiker*in explizit in ihre Analysen mit ein. Demnach kann Gesellschaftskritik 
niemals von einem neutralen Außenstandpunkt erfolgen. Vielmehr erfordert sie not-
wendig eine kritische Arbeit aus der Binnenperspektive, was zugleich heißt, auf die 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE / GERALD POSSELT 

normativen Bedingungen des eigenen Sprechens sowie auf die Position, von der aus 
man spricht, permanent zu reflektieren. Dieses Praxisverständnis des Theoretischen 
sowie die Reflexion auf den praktischen Status von Theoriebildung sind eng mit 
Butlers Performativitätsbegriff verbunden und berühren zudem das diffizile Verhält-
nis von Ethik und Politik. 

PRÄMISSEN POLITISCHER PHILOSOPHIE 

Mit ihrer Neukonzeption des Verhältnisses von Politik und Theorie wendet sich 
Butler zugleich gegen ein ›fundamentalistisches‹ Verständnis der klassischen politi-
schen Philosophie, das die Prämissen und Schlüsselbegriffe des Politischen wie Sub-
jekt, Identität, Souveränität, Autonomie, Repräsentation, Macht, Handlungsfähigkeit 
etc. als nicht weiter verhandelbare letzte Gründe bzw. Voraussetzungen versteht, und 
setzt diesem eine Konzeption »kontingenter Grundlagen« entgegen (vgl. Butler 
1992). Mit dieser Formulierung unterstreicht Butler, dass wir auf ›Grundlagen‹ im 
Bereich des Politischen zwar nicht verzichten können, dass diese Grundlagen aber 
keineswegs notwendig gegeben sind, sondern vielmehr selbst zum Ausgangspunkt 
und Schauplatz politischer Neuverhandlungen werden müssen. 

Von besonderer Relevanz ist hier Butlers Verständnis politischer Subjektivität 
und Subjektivierung. Denn politische Theorien setzen in ihren Versuchen, Fragen der 
Verfasstheit des politischen Gemeinwesens, der Regierung, der Gerechtigkeit, der so-
zialen Freiheit und der Gleichheit zu klären, oftmals Begriffe des Subjekts, des Indi-
viduums oder des Akteurs als gegeben voraus, ohne diese eigens zu problematisieren. 
Das Subjekt wird dabei zumeist, wie etwa in kontraktualistischen Konzeptionen von 
Hobbes über Kant bis Rawls, als ein vorgegebenes, rationales und autonomes Indivi-
duum begriffen, das zu Zwecken des Eigeninteresses mit anderen Verbindungen ein-
geht, wodurch sich ein politisches Gemeinwesen konstituiert. Dagegen hinterfragt 
Butler die Prämissen solcher Theoriebildungen, d.h. die Konzepte der souveränen 
Handlungsmacht, der Autonomie und der Identität, die notwendige Bestandteile die-
ses klassischen Subjektverständnisses darstellen.  

Dabei geht es Butler keineswegs um eine Verabschiedung des Subjekts, sondern 
vielmehr entwirft sie eine komplexe Theorie der Subjektivierung, die darauf ver-
weist, dass sich politische Subjektivität und Akteurschaft allererst in einem span-
nungsreichen und diffizilen Zusammenspiel von Machtstrukturen, Anerkennungsver-
hältnissen, Normenrastern und Begehrensformationen konstituiert. Damit bringt 
Butler eine Tiefenschicht von Phänomenen zur Sprache, die, obwohl sie von intrin-
sischer politischer Relevanz sind und das gesamte politische Feld subkutan durchzie-
hen, allzu oft aus dem Kernbereich des Politischen verdrängt werden. Das Subjekt 
wird so von einer unproblematischen Voraussetzung zum Brennpunkt politischen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 11 

Denkens und die Frage der Subjektivierung zu einem intrinsischen Bestandteil poli-
tischer Theoriebildung.  

Das Paradigma politischer Auseinandersetzung ist damit nicht länger – wie etwa 
bei Jürgen Habermas – die konsensorientierte Deliberation, in der vorab legitimierte 
Diskurspartner*innen kraft des ›zwanglosen Zwangs‹ des besseren Arguments um 
die relevanten Belange des Gemeinwesens streiten, sondern vielmehr die radikal kon-
flikthafte und dissensuelle Einforderung von Sichtbarkeit, Sprechmöglichkeiten und 
Rechten vonseiten derer, die aus den hegemonialen Regimes der Anerkennbarkeit 
ausgeschlossen sind. Insofern besteht ein zentrales Kernstück von Butlers politischen 
Überlegungen in der Einsicht, dass politische Repräsentation und soziale Visibilität 
niemals einfachhin gegeben sind, sondern stets prekäre Realisierungen machtgesät-
tigter normativer Regime der Distribution von Aufmerksamkeit und Anerkennung 
darstellen.  

Zur Analyse von Widerstandpraktiken gegen herrschende Normengefüge und zur 
Auslotung ihrer subversiven Möglichkeiten greift Butler auf Foucaults Machtbegriff 
und den Begriff des Performativen zurück. Dabei zeigt sie auf, dass geschlechtliche 
Identität oder politische (Kollektiv-)Subjekte – wie etwa »Frau(en)« – keineswegs ob-
jektiv gegeben sind, sondern allererst performativ hervorgebracht werden. Der Be-
griff des Performativen verweist dabei – wie Butler unter Bezug auf Austin und Der-
rida herausarbeitet – darauf, dass Normen für ihren Fortbestand wesentlich auf sozi-
ale und ritualhafte Wiederholungspraktiken angewiesen sind und dass Identität über 
das grundlegende Moment der Iterabilität zu denken ist. In diesem Wiederholungs-
charakter liegt für Butler zugleich ein immanentes Widerstandspotential gegen hege-
moniale Normen und Identitätskategorien, das zum Ausgangspunkt subversiver An-
eigungen und politischer Auseinandersetzungen werden kann. Damit werden zwei 
weitere Verschiebungen gegenüber klassischen Formen politischer Philosophie deut-
lich: An die Stelle eines repressiven Verständnisses von Macht als Herrschaft tritt ein 
– von Foucault her gewonnenes – produktives und subjektkonstitutives Machtmodell. 
Und an die Stelle eines prozessual-konsensorientierten Modells kommunikativen 
Handelns tritt ein diskontinuierliches und dissensuelles Modell widerständiger per-
formativer Praxis.  

BEDINGUNGEN UND POTENTIALE 

POLITISCHER

 

VERÄNDERUNG 

Spätestens seit Das Unbehagen der Geschlechter steht die Frage nach einer »neuen 
Form von Politik« (UG: 12) jenseits klassischer Identitäts- und Repräsentationspoli-
tiken im Zentrum von Butlers Analysen. Während in ihren früheren Arbeiten Strate-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE / GERALD POSSELT 

gien der subversiven Aneignung und Resignifikation hegemonialer normativer Ord-
nungen den Fokus ihrer Überlegungen bildeten, versucht sie in ihren jüngeren Schrif-
ten – angesichts von Bewegungen wie dem Arabischen Frühling und den Occupy-
Bewegungen – verstärkt kollektive Formen des politischen Protests und des Aufbe-
gehrens performativitätstheoretisch in den Blick zu nehmen. Mit ihrer Beobachtung, 
wonach ein Spezifikum derartiger Proteste gerade in der performativ-politischen 
Inszenierung der grundlegenden Abhängigkeit von Anderen und der Exposition kör-
perlicher Vulnerabilität liegt, rückt Butler die unhintergehbare Körperlichkeit und 
Materialität politischer Proteste ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Damit hinterfragt 
sie nicht nur konsequent die traditionellen Demarkationslinien zwischen Pri-
vatsphäre, Ökonomie und Politik, sondern kritisiert auch den Intellektualismus eines 
politischen Denkens, das den Körper bloß ein vorpolitisches Substrat oder eine un-
politische Bedingung politischen Lebens versteht. Demgegenüber plädiert Butler so-
wohl für eine Politisierung des Körpers als auch für eine Verkörperlichung der Politik 
– im Sinne einer Handlungssphäre, die nicht unabhängig von ihren körperlichen und 
materiellen Bedingungen zu denken ist. 

Parallel zu dieser Verschränkung von körperlichem Leben und Politik bezieht 
Butler spätestens seit Körper von Gewicht die Sphäre menschlicher Affektivität in 
ihre politischen Überlegungen mit ein – einhergehend mit der Engführung und Ver-
klammerung von Politik und Psychoanalyse. Damit nimmt sie zugleich eine Vorrei-
terrolle ein, insofern sie bereits in den 1990er Jahren das heute hochaktuelle Span-
nungsfeld politischer Affektivität sowie die ambivalente Rolle des Begehrens und der 
menschlichen Destruktivität in der Politik ausgehend von Freud und Lacan in den 
Blick nimmt. Im Zuge dessen fragt Butler auch nach den politischen Implikationen 
von Aggression und Verletzung, Trauer und Melancholie und thematisiert die kom-
plexen Prozesse der politisch-medialen Distribution von ethischer Aufmerksamkeit 
sowie die normativen Rahmungen, die über die Anerkennbarkeit und Betrauerbarkeit 
bestimmter Individuen und gesellschaftlicher Gruppen entscheiden. Aus der Perspek-
tive der politischen Philosophie ist damit nicht zuletzt eine Transformation und Neu-
konzeption des klassischen Paradigmas distributiver Gerechtigkeit verbunden. Denn 
während Theorien der Verteilungsgerechtigkeit darauf abzielen, eine Auskunft über 
die gerechte soziale Verteilung materieller und ideeller Güter zu geben, macht Butler 
darauf aufmerksam, dass vor jeder derartigen Verteilung bereits eine grundlegendere 
Distribution von ethischer Relevanz und Anerkennung bzw. Prekarität und Gefähr-
dung stattfindet, die darüber entscheidet, wer überhaupt als möglicher Adressat der 
Zuteilung gesellschaftlicher Güter in Frage kommt. 

In den Fokus rückt damit die Frage, welche Möglichkeiten der Transformation 
und Emanzipation innerhalb spezifischer Normenraster gegeben sind. Denn einer-
seits benötigen wir Normen, um sozial existieren, sprechen und handeln zu können; 
andererseits verweist jede Norm auf Prozesse der Normalisierung und der Normie-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 13 

rung, die unsere Handlungsmöglichkeiten begrenzen und regeln, welche Verhaltens-
weisen, Geschlechtsidentitäten und Subjektivitäten lebbar sind und welche nicht (vgl. 
UG: 328ff.). Das heißt zugleich, dass sich Normen nicht von einer gleichsam neutra-
len Außerperspektive beurteilen lassen, sondern dass eine solche Kritik immer nur 
aus der Binnenperspektive erfolgen kann. Damit distanziert sich Butler gegenüber 
Ansätzen, die darauf abzielen, einen universalen Normenkatalog zu entwerfen und 
hinterfragt die Gewaltsamkeit einer Philosophie, die versucht, Normen(-systeme) als 
unproblematische, außerhalb jeden Streits stehende Ideale auszuzeichnen. Stattdes-
sen fordert sie eine grundlegende Selbstreflexivität sowie einen kontinuierlichen Pro-
zess der »kulturellen Übersetzung«, um normative Forderungen abseits der diversen 
Spielarten »ethischer Gewalt« artikulieren zu können.8 

Mit dieser Reformulierung des Grundvokabulars und der Architektur der politi-
schen Philosophie liefert Butler nicht nur einen entscheidenden Beitrag für die ge-
genwärtige politische Theoriebildung einschließlich ihrer zentralen Grundbegriffe 
wie Subjekt, Identität, Norm, Universalität, Macht und Affekt. Sie transformiert diese 
zugleich und gibt ihnen gleichsam eine kritische Wendung, insofern sie das Bedin-
gungsverhältnis von Theorie und Politik sowie von philosophischer Begriffsbildung 
und politischer Praxis einer steten kritischen Reflexion und Revision unterzieht. 

ZUM AUFBAU DES BANDES 

Diese drei unterschiedlichen Perspektivierungen oder Dimensionen des Politischen 
in Butlers Denken und die Konsequenzen, die sich daraus für die politische Theorie 
und Philosophie ergeben, möchte der Band in umfassender Weise entwickeln und 
explizieren. Die einzelnen Beiträge gehen dabei einerseits werkimmanent vor, inso-
fern sie zentrale Argumentationsstränge Butlers rekonstruieren und kritisch beleuch-
ten. Andererseits werden Butlers Thesen und Überlegungen durch Bezugnahmen auf 
andere Ansätze geschärft und kritisch gewürdigt. Darüber hinaus werden zentrale Kon-
zeptionen in Butlers Werk – wie etwa Macht, Subjektivität, Performativität, Körper-
lichkeit oder Prekarität – rekonstruiert und auf ihr transformatives Potential hin befragt. 

Dieser Zielsetzung entsprechend gliedert sich der Band in vier Abschnitte: Der 
erste Teil Theoretisierungen liefert Verstehensraster sowie Deutungsangebote und ar-
beitet kritische Einsatzpunkte und Weichenstellungen in Butlers Œuvre heraus, die 
für die politische Philosophie und Theoriebildung der Gegenwart fruchtbar gemacht 
werden können. Der zweite Abschnitt Normen und Normativierungen setzt sich mit 

                                                             
8  Vgl. zum Begriff der kulturellen Übersetzung insbes. Butlers Überlegungen in ihrer Aus-

einandersetzung mit Laclau und Zizek in Kontingenz, Hegemonie, Universalität.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE / GERALD POSSELT 

Butlers kritischer Inblicknahme der Grundbegriffe der politischen Philosophie ausei-
nander. Im dritten Abschnitt Visibilitäten und Transformationen werden sowohl But-
lers anerkennungs- und medientheoretische als auch ihre sprach-, körper- und perfor-
manztheoretischen Überlegungen auf ihr analytisches und transformatives Potential 
hin untersucht. Der abschließende Abschnitt Perspektivierungen umfasst zwei Origi-
nalbeiträge von Judith Butler, die das Verhältnis von politischer Philosophie und Psy-
choanalyse sowie die Frage der Körperlichkeit und der Vulnerabilität im Politischen 
behandeln. 

Theoretisierungen 

Der Beitrag von Tatjana Schönwälder-Kuntze setzt bei der prinzipiellen Frage nach 
dem politischen Status von Methodik und Methodologie in der Philosophie im All-
gemeinen und der politischen Theoriebildung im Besonderen an. Dabei liest sie But-
lers Überlegungen zum Verhältnis von Theorie, Methodik und Politik vor dem Hin-
tergrund der modernen philosophischen Methodendiskussionen seit Descartes über 
Kant bis Hegel und stellt Butlers Frage nach der politischen Transformationskraft 
philosophischer Theorie in die Traditionslinie kritisch-theoretischer Methodenrefle-
xion von Horkheimer und Foucault. Davon ausgehend plädiert sie mit Butler dafür, 
dass Theorie, wo sie zu politischer Transformation Anlass geben möchte, nicht davor 
zurückschrecken darf, sich einer konsequenten und rückhaltlosen Selbstinfragestel-
lung auszusetzen. 

Damit ist auch die Frage nach dem performativen Charakter von (politischer) 
Theorie angesprochen. Butlers Begriff des Performativen und ihre Konzeption einer 
performativen Theorie des Politischen stehen im Zentrum der Ausführungen von 
Gerald Posselt. Posselt rekonstruiert in einer werkgeschichtlichen Perspektive die 
Entwicklung und die internen Akzentverschiebungen von Butlers Performativitäts-
begriff seit Das Unbehagen der Geschlechter bis zu den Anmerkungen zu einer per-
formativen Theorie der Versammlung und fragt davon ausgehend in systematischer 
Hinsicht nach der Relevanz des Begriffs der Performativität für widerständige poli-
tische Praktiken. Dabei kontrastiert er Butlers frühes Verständnis von Performativität 
als Iterabilität und Zitathaftigkeit mit ihren aktuellen Überlegungen zu einer pluralen 
und verkörperten Form von Performativität unter Bedingungen der Prekarität und 
Vulnerabilität und versucht, diese füreinander produktiv zu machen. 

Der Beitrag von Sergej Seitz widmet sich dem spannungsreichen Verhältnis von 
Ethik und Politik bei Butler. Dabei arbeitet Seitz einerseits die ethisch-politischen 
Orientierungen heraus, die bereits Butlers frühe Schriften durchziehen, und fragt an-
dererseits nach den normativen Implikationen eines Denkens, das sich – im Rahmen 
einer Kritik der ethischen Gewalt – gegen die normalisierenden Tendenzen traditio-
neller normativer Theoriebildung wendet. Im Zentrum stehen dabei Butlers Bezug-
nahmen auf das alteritätsethische Denken von Levinas, mit denen sie, wie Seitz zu 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 15 

zeigen versucht, auf eine Konstellation von Ethik und Politik abzielt, die abseits der 
diversen Ausformungen ethischer Gewalt einen distinkten Richtungssinn politischer 
Artikulation und politischen Widerstands zurückzugewinnen erlaubt. 

Normen und Normativierungen 

Die Frage nach Butlers Normativitätsbegriff steht im Zentrum des Beitrags von 
Matthias Flatscher und Florian Pistrol. Ausgehend von Honneths normativer Theo-
rie der Anerkennung skizzieren sie die normativen Implikationen von Butlers Kon-
zeption von Anerkennbarkeit als Bedingung der Subjektwerdung. Flatscher und 
Pistrol gehen von der Beobachtung aus, dass sowohl Honneth als auch Butler ihren 
Überlegungen die hegelianische Einsicht zugrunde legen, dass die Konstitution von 
Subjektivität eine wesentliche Angewiesenheit auf Andere und eine Abhängigkeit 
von deren Anerkennung voraussetzt. Dabei zeichnen Flatscher und Pistrol nach, wie 
Honneth und Butler diese Grundeinsicht in unterschiedlichen Weisen ausbuchstabie-
ren, und arbeiten sowohl die subjekttheoretischen als auch die normativitätstheoreti-
schen Anschlussstellen und Differenzen zwischen Butler und Honneth heraus. 

Butlers Idee einer notwendigen Wiederholung von Normen als Möglichkeitsbe-
dingung des Widerstands steht im Fokus der Ausführungen von María do Mar Castro 
Varela und Nikita Dhawan. Sie beziehen sich dabei auf die hegemoniale Herrschaft 
des Normengefüges der Heterosexualität und fragen mit Butler nach den politischen 
Einsatzpunkten einer Kritik heteronormativer Gesellschaftsstrukturen. Beispielge-
bend ist dabei die rechtliche Verankerung der gleichgeschlechtlichen Eheschließung, 
die insofern ambivalent ist, als sie die Hegemonie des heterosexuellen Imaginären 
zugleich zu untergraben und zu verfestigen scheint. Neben dem queertheoretischen 
Konzept der Heteronormativität und Gramscis politiktheoretischem Modell der He-
gemonie greifen Castro Varela und Dhawan dabei auf Butlers Begriff der normativen 
Gewalt zurück, als einer Gewaltsamkeit von Normen, die allererst bestimmen, wer 
als Mensch anerkennbar ist und wer nicht. 

Als ein spezifischer Effekt normativer Gewalt lässt sich im Anschluss an Butler 
auch das hegemoniale Verständnis des Ich bzw. des (politischen) Subjekts als auto-
nomer und souveräner Akteur auffassen. Wie Hanna Meißner in ihrem Beitrag her-
ausarbeitet, stellt diese Konzeption nach Butler ein problematisches Ethos dar, das 
nicht nur die machtgesättigten gesellschaftlichen Entstehungsbedingungen eines Ich 
in eins mit der konstitutiven Sozialität menschlichen Lebens unterschlägt, sondern 
auch dazu beiträgt, politische Formen der Solidarität, die über den voluntaristischen 
Zusammenschluss autonomer Individuen hinausgehen, aus dem Raum des Denkba-
ren zu verdrängen. Dagegen versucht Meißner mit Butler das Ich neu zu denken, 
wodurch andere Formen von ethischer Verantwortung, Sozialität und politischer So-
lidarität denkbar werden sollen.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE / GERALD POSSELT 

Mit Butlers Problematisierung des Ich als autonomen Akteurs rückt auch die 
Frage nach den sozialen Bedingungen der Anerkennbarkeit von Subjekten ins Zent-
rum der Aufmerksamkeit. Den Auftakt der Analyse von Heike Kämpf bildet die Frage 
nach der Möglichkeit von Kritik an gegebenen Anerkennungsordnungen: Wie ver-
mögen Subjekte gerade gegen jene Anerkennungsbedingungen aufzubegehren, die 
sie konstituiert haben? Kämpf bezieht sich dabei auf Butlers von Foucault übernom-
menes Konzept der Entunterwerfung als einer kritischen Tugend und einer Praxis der 
Freiheit bzw. als einer kritischen Weise der Selbstformung im Verhältnis zu herr-
schenden Normen- und Anerkennungsrastern. Dabei entwirft Kämpf die Konzeption 
einer ›politischen Katachrese‹, verstanden als eine Restrukturierung des politischen 
Feldes ausgehend von dem, was im Rahmen gegebener Anerkennungsregime un-
sichtbar und unsagbar bleibt. 

Visibilitäten und Transformationen 

Julia Prager konturiert in Auseinandersetzung mit Butlers Überlegungen die Grund-
züge einer politischen Theorie des Medialen, die die machtgesättigten Prozesse und 
Mechanismen beschreibt, durch die gesellschaftliche Sichtbarkeit hergestellt und dis-
tribuiert, aber auch verwehrt und entzogen wird. Dabei bezieht sich Prager auf But-
lers kritische Analysen des Framing, des embedded reporting und der Propaganda im 
Zusammenhang des Irakkrieges und macht auf die Relevanz des gefährdeten und 
vulnerablen Körpers in Butlers Denken politischer Medialität aufmerksam. Damit 
fragt Prager zugleich nach den politischen Potentialen einer Bezeugung prekären Le-
bens, das Gefahr läuft, als nicht mehr betrauerbar und damit als nicht mehr ethisch 
relevant zu erscheinen.  

Die politischen Implikationen von Praktiken der Trauer und des Gedenkens, wie 
sie Butler in ihren jüngeren Schriften nicht zuletzt auch mit Blick auf die Frage der 
Melancholie und damit im Sinne einer Verschränkung von Psychoanalyse und Politik 
diskutiert hat, bilden den Fokus der Ausführungen von Andreas Oberprantacher. Vor 
dem Hintergrund der europäischen Grenz-, Asyl- und Migrationspolitik greift Ober-
prantacher Butlers Reflexionen zum Verhältnis von Politik und Medialität auf, um 
gesellschaftliche Praktiken und Dispositive der Trauer sowie der Wahrnehmung ge-
fährdeten Lebens zu untersuchen. Oberprantacher spricht in diesem Zusammenhang 
von einem »wi(e)derständigen Gedenken«, das auf die liminalen Möglichkeiten ab-
stellt, unscheinbares Leiden in den Blick zu nehmen und zum Ausgangspunkt wider-
ständiger Politik zu machen. 

Hans-Martin Schönherr-Mann fragt in seinem Beitrag nach den Implikationen 
von Butlers performativ-korporalem Verständnis politischen Protests und kontextua-
lisiert es mit klassischen liberalistischen, republikanischen und kommunitaristischen 
Ansätzen. Dabei diskutiert er insbesondere die Frage nach dem gespannten Verhältnis 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 17 

zwischen körperlicher Performanz und kommunikativem Handeln, wie er es in But-
lers Beschreibungen rezenter Protestbewegungen angelegt findet. 

Im Rahmen einer rekonstruktiven Analyse befasst sich auch der Artikel von 
Gerhard Thonhauser mit Butlers performativer Theorie der Versammlung. 
Thonhauser untersucht Butlers Bezugnahmen auf Arendts Begriff des Erscheinungs-
raums sowie ihr Verständnis politischen Handelns und fragt nach den Prozessen der 
Konstitution von Gemeinschaft, der politischen Macht flüchtiger Versammlungen 
und den Potentialen eines politischen Neubeginns, wie sie sich in der kollektiven 
Körperpraxis widerständiger Subjekte abzeichnen. Dabei entwickelt er mit Butler ei-
nen Begriff ›pluraler Performativität‹, der gerade auf das komplexe kollektive Zu-
sammenwirken verkörperter Subjekte im Rahmen politischer Proteste und Demonst-
rationen abstellt.  

Perspektivierungen 

Judith Butlers eigener Beitrag stellt vor dem Hintergrund dieser vielfältigen Überle-
gungen sowohl einen produktiven Bezugspunkt als auch einen Ausblick auf weiter-
führende Themenfelder dar. Mit Blick auf die Grundprämissen politischer Philoso-
phie fragt Butler nach der Rolle und den Auswirkungen menschlicher Destruktivität 
in sozialen Gefügen. Ausgehend von der Lektüre des Briefwechsels zwischen Freud 
und Einstein Warum Krieg? sowie von Freuds Überlegungen zum Über-Ich und zur 
Massenpsychologie lotet sie die Potentiale der Psychoanalyse für aktuelle politische 
Fragestellungen aus. Dabei bezieht sie sich insbesondere auf Freuds Begriff der Fä-
higkeit zur Kritik, der sie dazu führt, nach dem Status, den Möglichkeiten und den 
Grenzen kritischen Denkens und Theoretisierens zu fragen. Indem Butler Psychoana-
lyse und Politik dergestalt miteinander in Beziehung setzt, unterstreicht sie, dass das 
Politische abseits seiner engen disziplinären Beschränkungen durch die politische Phi-
losophie breiter zu fassen ist und öffnet es damit einer produktiven Neueinschreibung. 

Das Gespräch mit Judith Butler dokumentiert einen Workshop am 7. Mai 2014 
an der Universität Wien. Es behandelt in Form eines Dialoges zentrale Themenfelder 
von Butlers Denken, wobei im Zentrum ihre soziale Ontologie und politische Philo-
sophie des Körpers, das Verhältnis von Vulnerabilität, Prekarität und Ausgesetztsein 
sowie die Bedingungen und Strategien gemeinsamen politischen Handelns im Kon-
text gegenwärtiger Protestbewegungen und Menschrechtsrahmen stehen. Aufgrund 
seines informellen und zugleich weit ausgreifenden Charakters eignete es sich auch 
als Einstieg in die Lektüre des Bandes und in das Denken Butlers.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE / GERALD POSSELT 

DANKSAGUNG 

Der vorliegende Band geht auf mehrere Veranstaltungen und Kooperationen unserer-
seits zurück. Die Idee einer systematischen Auseinandersetzung mit Butlers Denken 
im Kontext der politischen Philosophie haben wir erstmals im Juni 2013 ausgelotet, 
anlässlich eines gemeinsamen Workshops an der Universität Wien zum Thema Spra-
che, Politik und Gewalt. Möglichkeiten und Praxen sozialer Transformation bei 
Judith Butler. Eine Fortsetzung fand die Diskussion im April 2014 im Rahmen der 
Tagung Judith Butlers theoretische Interventionen – Grundlagen, Effekte, Kritik, die 
von Tatjana Schönwälder-Kuntze im Rahmen ihrer Gastprofessur an der Friedrich-
Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg organisiert wurde. Im Anschluss an die 
von der Sigmund Freud Privatstiftung kuratierte XLI. Sigmund Freud Vorlesung, die 
Butler am 6. Mai 2014 an der Universität Wien zur Politik des Todestriebes gehalten 
hat, hat Gerald Posselt gemeinsam mit Anna Babka einen Workshop mit Butler zum 
Thema Bodily Vulnerability, Coalitions and Street Politics veranstaltet. Auf jenen 
Workshop geht das Gespräch zurück, das wir hier in editierter Form in unseren Band 
aufgenommen haben.  

Finanziell gefördert und unterstützt wurden die genannten Veranstaltungen an der 
Universität Wien durch die Institutsgruppe Germanistik, die Fakultät für Philosophie 
und Bildungswissenschaft, die Philologisch-kulturwissenschaftliche Fakultät sowie 
das FWF-Forschungsprojekt P26579 Language and Violence des Österreichischen 
Wissenschaftsfonds, der uns ebenfalls bei der Finanzierung der Druckkosten des 
Bandes beigestanden ist. Die Tagung in Erlangen wurde dankenswerterweise vom 
Büro für Gender & Diversity der FAU Erlangen-Nürnberg finanziert. 

Neben den Institutionen, die wesentlich diesen Band mitermöglicht haben, dan-
ken wir insbesondere Anna Wieder, die gemeinsam mit Sergej Seitz die Übersetzung 
der Beiträge von Butler sowie von Castro Varela und Dhawan besorgt hat. Darüber 
hinaus danken wir Stephanie Marx für die Transkription und Manuskripterstellung 
des Gesprächs mit Judith Butler. Den Mitarbeiter*innen des transcript-Verlages dan-
ken wir für die sorgsame und gewissenhafte Betreuung des Publikationsprojekts. Un-
ser besonderer Dank gilt nicht zuletzt Judith Butler, die nicht nur mit ihrer Diskussi-
onsbereitschaft und ihrem ermutigenden Wohlwollen das Projekt von Anfang an un-
terstützt hat, sondern immer wieder dazu auffordert, die scheinbar gegebenen Gren-
zen des Denkbaren konstruktiv zu überschreiten. 

 
 

Sergej Seitz, Tatjana Schönwälder-Kuntze und Gerald Posselt  
München und Wien im September 2017 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 19 

LITERATUR 

Babka, Anna/Posselt, Gerald (2016): Gender und Dekonstruktion. Begriffe und kom-
mentierte Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie. Unter Mitarbeit von 
Sergej Seitz und Matthias Schmidt. Wien: Facultas/UTB 2016. 

Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der Streit um 
die Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fi-
scher 1993. 

Breen, Margaret Sönser/Blumenfeld, Warren J. (Hg.) (2005): Butler Matters. Judith 
Butlerʼs Impact on Feminist and Queer Studies. Aldershot u.a.: Ashgate 2005. 

Bublitz, Hannelore (2013): Judith Butler zur Einführung. 4., erg. Aufl. Hamburg: Ju-
nius. 

Butler, Judith (1992): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der 
›Postmoderne‹«, in: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, 
Nancy: Der Streit um die Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegen-
wart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 31–58. 

Butler, Judith (2014): Politik des Todestriebes: Der Fall Todesstrafe. Sigmund Freud 
Vorlesung 2014. Aus dem Amerikan. von Gerald Posselt und Sergej Seitz. 
Wien/Berlin: Turia + Kant. 

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2013): Dispossession. The Performative in the 
Political. Cambridge: Polity. 

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj (2000): Kontingenz, Hegemonie, Uni-
versalität: Aktuelle Dialoge zur Linken. Hg. und eingel. von Gerald Posselt unter 
Mitarbeit von Sergej Seitz. Übers. von Sergej Seitz, Gerald Posselt, Julian Eiden-
berger, Isabella Grandl, Christian Haddad, Georgios Kolias, Nikolaus Lehner, 
Maria Schörgenhumer, Christina Schraml und Max Zirngast. Wien/Berlin: Turia 
+ Kant 2013. 

Butler, Judith/Lindemann, Gesa/Nagl-Docekal, Herta/Vinken, Barbara/Weir, Allison 
(1993): »Diskussion zu Judith Butlerʼs Das Unbehagen der Geschlechter«, in: 
Frankfurter Rundschau Mai–Juni, 1993. 

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehörigkeit. 
Zürich/Berlin: Diaphanes. 

Carver, Terrell/Chambers, Samuel A. (Hg.) (2008): Judith Butlerʼs Precarious Poli-
tics: Critical Encounters. London u.a.: Routledge. 

Chambers, Samuel A./Carver, Terrell (2008): Judith Butler and Political Theory. 
Troubling Politics. London u.a.: Routledge. 

Distelhorst, Lars (2009): Judith Butler. Paderborn: Fink 2009. 
Distelhorst, Lars (2016): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverständnis Judith Butlers. 

Baden-Baden: Nomos. 
Engel, Antke (2002): Wider die Eindeutigkeit. Sexulität und Geschlecht im Fokus 

queerer Politik der Repräsentation. Frankfurt/M.: Campus. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE / GERALD POSSELT 

Geller, Alex (2005): Diskurs von Gewicht? Erste Schritte zu einer systematischen 
Kritik an Judith Butler. Köln: PapyRossa. 

Hark, Sabine (1999): Deviante Subjekte. Die paradoxe Politik der Identität. 2., völlig 
überarb. Aufl. Opladen: Leske + Budrich. 

Hark, Sabine (Hg.) (1996): Grenzen lesbischer Identitäten. Berlin: Querverlag. 
Hark, Sabine (Hg.) (2001): Dis/Kontinuitäten: Feministische Theorie. Opladen: 

Leske + Budrich. 
Hauskeller, Christine (2000): Das paradoxe Subjekt: Widerstand und Unterwerfung 

bei Judith Butler und Michel Foucault. Tübingen: edition diskord. 
Kleiner, Bettina/Rose, Nadine (Hg.) (2013): (Re-)Produktion von Ungleichheiten im 

Schulalltag. Judith Butlers Konzept der Subjektivierung in der erziehungswissen-
schaftlichen Forschung. Leverkusen: Budrich. 

Landweer, Hilge/Rumpf, Mechthild (Hg.) (1993): Kritik der Kategorie »Ge-
schlecht«. Weinheim: Deutscher Studien Verlag 1993. 

Lloyd, Moya (2007): Judith Butler: From Norms to Politics. Cambridge/Malden: 
Polity Press. 

Lloyd, Moya (Hg.) (2015): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP 2015.  
Loizidou, Elena (2007): Judith Butler. Ethics, Law, Politics. London u.a.: Routledge-

Cavendish Taylor & Francis Group. 
Lorey, Isabell (1996): Immer Ärger mit dem Subjekt. Theoretische und politische Kon-

sequenzen eines juridischen Machtmodells: Judith Butler. Tübingen: Ed. diskord. 
Lorey, Isabell (2012): Die Regierung der Prekären. Es kommt darauf an. Mit einem 

Vorw. von Judith Butler. 2. Aufl. Wien: Turia + Kant 2015. 
Martínez, Matías/Scheffel, Michael (Hg.) (2010): Klassiker der modernen Literatur-

theorie von Sigmund Freud bis Judith Butler. München: Beck. 
Meißner, Hanna (2012): Butler. Stuttgart: Reclam. 
Müller, Anna-Lisa (2009): Sprache, Subjekt und Macht bei Judith Butler. Marburg: 

Tectum. 
Prager, Julia (2013): Frames of Critique. Kulturwissenschaftliche Handlungsfähig-

keit »nach« Judith Butler. Baden-Baden: Nomos. 
Ricken, Norbert/Balzer, Nicole (Hg.) (2012): Judith Butler: Pädagogische Lektüren. 

Wiesbaden: Springer VS. 
Salih, Sara (2002): Judith Butler. London/New York: Routledge. 
Schippers, Birgit (2014): The Political Philosophy of Judith Butler. London/New 

York: Routledge. 
Villa, Paula-Irene (2003): Judith Butler. Frankfurt/New York: Campus ²2012. 
von Redecker, Eva (2011): Zur Aktualität von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk. 

Wiesbaden: VS Verlag 2011. 
Wagner, Hedwig (1998): Theoretische Verkörperungen: Judith Butlers Feministische 

Subversion der Theorie. Frankfurt/M. u.a.: Lang. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

I. THEORETISIERUNGEN 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Haben philosophische Methoden 

politisches

 

Gewicht? 

TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 
Die Philosophie regiert die Vorstellungen, und diese 

regieren die Welt. Durch das Bewußtsein greift der 

Geist in die Herrschaft der Welt ein. 

HEGEL 1803–1806: 560 
 

In allen Zeiten, in denen soziale Veränderungen auf 

der Tagesordnung standen, galten im Gegensatz dazu 

Leute, die »Zuviel« dachten, als gefährlich. Dies 

führt auf das Problem der Intelligenz in ihrem Ver-

hältnis zur Gesellschaft überhaupt. 

HORKHEIMER 1937: 195 
 

Wir können ganz verschiedene Ideen davon haben, 

was soziale Veränderung ist oder was eine verän-

dernde Praxis auszeichnet. […] Im Folgenden werde 

ich die Ansicht vertreten, dass Theorie selbst verän-

dernd wirkt […]. Man muss aber auch verstehen, 

dass ich nicht der Meinung bin, Theorie an sich sei 

schon ausreichend für eine soziale und politische 

Veränderung. 

BUTLER MG: 325f. 

 
 

Die Frage, ob philosophische Methoden politisches Gewicht haben, mag auf den ers-
ten Blick entweder seltsam oder trivial erscheinen: Seltsam, wenn man davon über-
zeugt ist, dass philosophische Erkenntnisse und Politik nichts miteinander zu tun hät-
ten, weil es jene beispielsweise nur mit dem Sinn des Lebens zu tun haben, der mit 
dem harten Geschäft des Politischen nichts gemein habe. Trivial mag sie erscheinen, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

wenn man davon ausgeht, dass die Art und Weise der Wissensproduktion konstitutiv 
ist für ihre Gegenstände, d.h. für die erzeugten Erkenntnisse, und dass diese das po-
litische Gefüge mitformen, indem sie es legitimieren, in Frage stellen und gar ins 
Wanken bringen können. Das gilt nicht erst seit der neuzeitlichen Aufklärung auch 
für philosophische Erkenntnisse: Die Reflexion auf die Methodik erfolgte und erfolgt 
zumeist auch, um das (politisch) Gewordene, also den jeweiligen (politischen) Status 
quo, in Zukunft mitgestalten zu können. Das setzt voraus, wenn auch zumeist impli-
zit, dass sich das Politische verändern kann, und dass es intentional veränderbar ist. 

Die Anschlussfrage lautet freilich: Wie bzw. mit welchen Mitteln lassen sich ge-
wollte Veränderungen hervorbringen? Die Neuzeit antwortet darauf zumeist: durch 
Aufklärung, d.h. durch die Generierung wahren, unbezweifelbaren Wissens – zumin-
dest idealiter. Die Notwendigkeit, ›wahres Wissen‹ zu erzeugen, ist seit Beginn der 
Aufklärung mit der Intention begründet worden, zum Wohlergehen aller – wiederum 
idealiter – beizutragen. Das galt zunächst für technisches Know-how, aber zunehmend 
auch für die Gestaltung des sittlichen Miteinander, also für das Politische im weitesten 
Sinne. Die unabdingbare weitere Anschlussfrage lautet dann, auf welchem Wege oder 
mit welchen philosophischen Methoden das geforderte wahre Wissen erlangt werden 
kann. Insofern das erzeugte Wissen dann zur Legitimierung neuer politischer Formati-
onen, aber auch zur Delegitimierung bestehender Strukturen dient, sind die es erzeu-
genden Methoden ohne Zweifel auch von politischem Gewicht. Welche Methode dabei 
allerdings als die richtige anzusehen ist, ist bis heute eine Frage, deren Beantwortung 
sich historisch als ebenso wandelbar erwiesen hat, wie das generierte Wissen selbst.1 

Judith Butlers bislang erschienenen Schriften beschäftigen sich neben den breit-
gefächerten inhaltlichen Auseinandersetzungen immer auch mit solchen Fragen – 
kurz: mit Theoriebildungsfragen in Bezug auf zugrundeliegende Intentionen und 
durch sie erzeugte Effekte. Im Folgenden geht es um diese und weitere methodolo-
gische Fragen, wie sie in der reflexiv-kritischen Philosophietradition gestellt und be-
antwortet werden. Dafür wird zunächst in groben Zügen der theoretisch-methodische 
Raum moderner Philosophie von Descartes bis Foucault skizziert, innerhalb dessen 
und mit dem Judith Butler theoretisch arbeitet (1). Vor diesem Hintergrund wird an-
schließend gezeigt, dass die seitens Butlers seit den 1990er Jahren vorgebrachte Kri-
tik an der praktischen Theorie(-bildung) der klassischen Kritischen Theorie, aber auch 
an der mancher ihrer poststrukturalistischen Kolleg*innen als selbstkritische theorie-
bildende Praxis, sprich methodologisch zu verstehen ist. Butler geht es also nicht – 
wie auch schon in ihrer kritischen Auseinandersetzung mit der feministischen Theo-
riebildung in Gender Trouble – um vernichtende Kritik, die aus der Perspektive einer 
ganz anderen philosophischen Tradition vorgebracht wird, sondern vielmehr um eine 

                                                             
1  Vgl. zu philosophischen Methoden im Anschluss an Kants transzendentale Wende Schön-

wälder-Kuntze 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 25 

 

selbstreflexive Kritik, die den ›eigenen Reihen‹ gilt und sich an den eigenen Ansprü-
chen messen lassen muss (2). So lässt sich zuletzt die Frage stellen, welche Konse-
quenzen aus den poststrukturalistischen Einsichten in die eigene Abhängigkeit, Un-
durchsichtigkeit und Praxis für die philosophische Theoriebildung, mithin Methode 
gezogen werden müssen – auch und gerade, wenn diese politisches Gewicht haben (3). 

1. DER METHODOLOGISCHE ANSPRUCH

 REFLEXIV- KRITISCHER THEORIEBILDUNG 

Der historische Kontext: Descartes, Kant, Hegel 

Nachdem naturwissenschaftliche Beobachtungen zunehmend Augenschein und Of-
fenbarung und folglich das damals vorherrschende Weltbild in Frage gestellt haben, 
womit die aristotelische Physik ebenso an Plausibilität verloren hatte wie der Glaube 
an eine Wahrheit verkündende Kirche, steht Descartes dafür, das Denken zur metho-
dischen Fundierung von Wahrheit auf sich selbst zu verweisen. So macht er im Dis-
cours de la méthode pour bien conduire sa raison (1637) das sich selbst denkende 
Denken zum apodiktischen Fundament und Ausgangspunkt weiterer methodischer 
Überlegungen. Expliziter Zweck der methodischen Neuausrichtung Descartes’ ist das 
Wohlergehen aller, das mit dem richtigen Wissen herstellbar erscheint.2 Knapp 150 
Jahre später ist Kant derjenige, der in der Kritik der reinen Vernunft, nach seinen 
Worten ein »Traktat von der Methode« (KrV B xxii) bzw. »über den richtigen Ver-
nunftgebrauch«, das apodiktische Fundament, d.h. das vernünftige Denken selbst ei-
ner selbstkritischen, ›reinigenden‹ Revision unterzieht, indem er es der Produktion 
gewisser (Ir-)Rationalitäten bezichtigt, die er als »dialektischen Schein« entlarvt. Üb-
rig bleibt ein Denken, dessen Erfahrungen darauf beruhen, sich als erkennender Ver-
stand mit apriorischen, allgemeinen Kategorien Phänomene zu formen, die ihm auf-
grund seiner Anschauungsformen Raum und Zeit erscheinen. Insbesondere aber 
bleibt eine ›reine‹ Vernunft übrig, die praktisch ist, auch und gerade, indem sie als 
Freiheit das Politische zu begründen und zu orientieren vermag. 

                                                             
2  »Sobald ich mir aber einige allgemeine Grundbegriffe in der Physik verschafft hatte, […] 

so glaubte ich, sie nicht verbergen zu dürfen, ohne sehr gegen das Gesetz zu verstoßen, das 
uns verpflichtet, soviel an uns liegt, das allgemeine Beste aller Menschen zu befördern. 
Denn sie [die Grundbegriffe der Physik] haben mir gezeigt, daß es möglich ist, zu Kennt-
nissen zu kommen, die von großem Nutzen für das Leben sind, und statt jener spekulativen 
Philosophie, die in den Schulen gelehrt wird, eine praktische zu finden, […] so daß wir 
[…] uns so zu Herren und Eigentümern der Natur machen könnten.« (Descartes 1637: 101) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

Offensichtlich hat hier eine Verschiebung des Zwecks stattgefunden: Während es 
Descartes weniger um eine Veränderung der politischen Ordnung ging, sondern viel-
mehr darum, die naturwissenschaftliche Erkenntnisgewinnung in das herrschende 
(Glaubens-)System zu integrieren, ist das Politische bei Kant das zentrale Thema der 
Aufklärung.3 Methodisch stellt Kant mit der Selbstkritik der Vernunft gerade nicht 
nur in Bezug auf die Erkenntnis von hinreichenden Gründen auf notwendige Bedin-
gungen um, sondern ebenso in der praktischen Philosophie. Kurz gesagt, ist der letzte 
verbleibende Grund, den Kant hier noch gelten lässt, die allgemeine, freie Vernunft 
selbst, die sich bestimmte Regeln gibt (auto-nom), denen sie sich unterwirft, um 
dadurch eine plurale freie Entfaltung allererst möglich zu machen. So dient das auf der 
reinen, freien Vernunft gegründete Politische – Verfassung und Recht – dazu, dass die 
Einzelnen ihre je subjektiven Ziele und Zwecke, sofern sie dem objektiven Zweck der 
Freiheitsrealisation nicht widersprechen, verwirklichen können. Vernünftige Freiheit 
beschränkt als »oberste einschränkende Bedingung« (Kant 1785: 431) alle Formen 
willkürlicher Freiheit, durch die Einzelne andere an der vernünftigen Freiheitsrealisa-
tion hindern könnten, um so den Raum zur freien (Vernunft-)Entfaltung prinzipiell aller 
Menschen zu eröffnen. So jedenfalls lässt sich die zweistufig angelegte Theorie Kants 
lesen und konsistent interpretieren (vgl. Schönwälder-Kuntze 2012; 2014). Diese Art 
der Begründung, mit Kant »Grundlegung« genannt, impliziert oder erzeugt nichts kau-
sal; sie eröffnet bzw. erweitert lediglich als Bedingung den Raum, in dem bislang noch 
Unbestimmtes – innerhalb selbstgewählter Grenzen – möglich werden kann.4  

Diese Art der Grundlegung des Praktischen insgesamt erzeugt prospektiv Offen-
heit, Unabschließbarkeit, weil sich Freiheit dadurch auszeichnet, »jede angegebene 
Grenze übersteigen« zu können.5 Das bedeutet für Kant auch, die kritische Beobach-
tung und Korrektur des (politischen) Status quo auf Dauer zu stellen, indem dieser 

                                                             
3  Vgl. etwa Kants Schrift »Zur Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?« (1784) in der 

er in der Berlinischen Monatszeitschrift das Wesen der Aufklärung einerseits in der Befrei-
ung der einzelnen Subjekte aus ihrer Unmündigkeit, aber andererseits auch im freiheitsori-
entierten Fortschritt der politischen Verfasstheit sieht, die sie sich geben (können und sollen). 

4  Die Umstellung auf Möglichkeitsbedingungen, die als conditiones sine quae non die Er-
fahrung ermöglichen, gilt demnach gleichermaßen für die praktische Philosophie: Erst die 
Reinigung der Vernunft befreit sie von falschen dialektischen Schlüssen und macht sie so 
als freie zur Möglichkeitsbedingung des Sittlichen und damit des Politischen. Im Gegen-
satz zum theoretischen, erkennenden Gebrauch des Verstandes gibt es im praktischen Ge-
brauch der Vernunft jedoch noch nicht einmal konstitutive Formen (wobei ja auch die Ka-
tegorien keine empirischen Erkenntnisse hervorbringen oder erzeugen, sondern diese le-
diglich als conditiones sine quae non formgebend möglich machen). Dass es in praktischer 
Hinsicht keine festen Formen geben kann, ist aufgrund des praktischen Grundbegriffes 
zwingend: Es handelt sich um ›Freiheit‹.  

5  Das liegt darin begründet, dass es für die Freiheit keine Begrenzung in ihrer Weiterent-
wicklung geben kann: »Ob nun gleich das letztere niemals zustande kommen mag [ein 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 27 

 

immer wieder an den Möglichkeiten, die er zur freien (vernunftgemäßen) Entfaltung 
prinzipiell aller Menschen bietet, gemessen wird. Diesem politisch-empirischen 
Sinne entsprechend nennt Kant seine Epoche dann auch ein »Zeitalter der Aufklä-
rung« und nicht etwa ein »aufgeklärtes Zeitalter«. Auch dürfe »sich kein Zeitalter 
verbünden und darauf verschwören, das folgende [Zeitalter] in einen Zustand zu set-
zen, darin es ihm unmöglich werden muß, seine Erkenntnisse zu erweitern, von Irr-
tümern zu reinigen und überhaupt in der Aufklärung weiterzuschreiten« (Kant 1784: 
39). Aus dieser Perspektive wird deutlich, dass die Umstellung von hinreichenden 
Gründen auf Möglichkeitsbedingungen und ihre Übertragung auf die praktische Phi-
losophie die Frage nach der richtigen gesellschaftlichen Ordnung dynamisiert. Zu-
gleich zeigt sich, welche Sprengkraft diese methodologische Umstellung mit sich 
bringt und folglich, dass methodische Fragen mit einem erheblichen politischen An-
spruch verbunden sein können. 

Vielleicht waren es die Erfahrungen der französischen Revolution, vielleicht die 
Erfahrungen einer immer dynamischer werdenden Gesellschaft in Europa aufgrund 
der Erosion ihrer stratifizierten Ordnung und aufgrund der beginnenden industriellen 
Revolution, die parallel zur fortschreitenden funktionalen Differenzierung vor sich 
ging, die Hegel neben all den bekannten philosophischen Gründen und der Kritik an 
Kant dazu bewogen haben, wenigstens noch die Art und Weise der Veränderungspro-
zesse selbst systematisch in einem einzigen, unveränderlichen Prinzip zu denken: 
dialektisch. Mit dem universellen dialektischen Entwicklungsprinzip hat er freilich 
der Freiheitsentfaltung eine feste Form gegeben. Zwar handelt es sich um ein dyna-
misches Prinzip des Werdens, das Hegel methodisch dazu dient, retrospektiv alles 
das zu rekonstruieren, was bislang geworden ist; es erlaubt ihm weiterhin, die kon-
krete Zukunft prospektiv offen und unbestimmt zu denken. Aber dennoch bleibt das 
Prinzip selbst unveränderbar. Deshalb nennt Hegel es auch die einzige unveränderli-
che Wahrheit, die es geben kann.6 

Vergleicht man aus dieser Perspektive die Kantʼsche und die Hegel’sche Vorstel-
lung zum Thema Freiheitsentfaltung, zeigt sich, dass Hegel die Kantʼsche Offenheit 

                                                             
Staat, in dem Freiheit vollkommen realisiert wäre], so ist die Idee doch ganz richtig, wel-
ches dieses Maximum zum Urbilde aufstellt, um nach demselben die gesetzliche Verfas-
sung der Menschen der möglichen größten Vollkommenheit immer näher zu bringen. Denn 
welches der höchste Grad sein mag, bei welchem die Menschheit stehenbleiben müsse, 
[…] das kann und soll niemand bestimmen, eben darum, weil es Freiheit ist, welche jede 
angegebene Grenze übersteigen kann.« (KrV A 316f./B 373f.) 

6  »Es ist der Prozeß, der sich seine Momente erzeugt und durchläuft, und diese ganze Bewe-
gung macht das Positive und seine Wahrheit aus. […] Die Erscheinung ist das Entstehen 
und Vergehen, das selbst nicht entsteht und vergeht, sondern an sich ist und die Wirklichkeit 
und Bewegung des Lebens der Wahrheit ausmacht. Das Wahre ist so der bacchantische 
Taumel, an dem kein Glied nicht trunken ist. […] Die Wahrheit ist die Bewegung ihrer an ihr 
selbst; [die] Methode aber ist das Erkennen, das dem Stoffe äußerlich ist.« (Hegel 1807: 51). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

erheblich einschränkt: Zwar setzt Kant die befreite Vernunft des Einzelnen als gege-
ben voraus und gibt ihr als solcher auch eine bestimmte Form,7 aber als objektive, 
politische oder rechtliche Freiheit muss sie veränderbar bleiben – ohne dass die Form 
des Veränderungsprozesses festgelegt wäre.8 Hegel holt die Kantʼsche Forderung, die 
Gestalt der politischen Möglichkeitsbedingungen subjektiv-freier Entfaltung grund-
sätzlich offen zu halten, systematisch um den Preis ein, die transformative Dynamik 
des Werdens prospektiv wenigstens auf eine immer gleich bleibende Form einzu-
schränken. In diesem Sinne beschränkt die Hegel’sche Dialektik die objektive Frei-
heitsentfaltung trotz aller Dynamik – während die Weiterentwicklung der Kantʼschen 
Freiheit als politische Möglichkeits- bzw. Ermöglichungsbedingung vollkommen of-
fen und damit uneingeschränkt bleibt. Eine Folge ist, dass die konkrete Konstitution 
des Politischen nicht für immer festgelegt werden kann und darf. Stattdessen fordert 
Kant die unaufhörliche (selbst-)kritische Prüfung der selbst gegebenen (Verfassungs-) 
Gesetze und Rechte, die sich immer wieder nur daran orientieren kann, ob und wie 
viel (sozial kompatible) subjektive Freiheit dadurch möglich wird. 

Hegel verlangt hingegen in seiner Rechtsphilosophie keine kritische Prüfung des 
politisch Gewordenen, sondern »versöhnende« (Hegel 1821: 26) Affirmation mit 
dem Status quo, weil es sich ohnehin fortschrittlich im Sinne der Freiheit entwickelt 
habe. Deshalb haben seine Nachfolger – freilich aus unterschiedlichen Gründen – 
sein den jeweiligen Status quo affirmierendes und letztlich jede Kritik inkludierendes 
System als Ideologie eingestuft. Der Ideologievorwurf bezieht sich nach und mit 
Marx zunehmend nicht nur auf unreflektierte Inhalte und deren Herkunft, sondern 
spätestens bei Horkheimer explizit auch die Denkmuster der forschenden Wissen-
schaftler*innen selbst,9 und schließlich mit Foucault im Anschluss an Nietzsche und 
Heidegger auch die dialektische Methode der Rekonstruktion des Werdenden. Den-
noch bedeutete das keinesfalls eine vollständige Verabschiedung des Hegel’schen 
Denkens – ebenso wenig wie des Kantʼschen – innerhalb der kritischen Philosophie. 
Vielmehr brachte es unterschiedliche Versuche hervor, aus Kants und Hegels metho-
dischem Vorgehen samt inhaltlichen Resultaten diejenigen Aspekte aufzugreifen, die 

                                                             
7  Kant bestimmt die Freiheit des Einzelnen als selbstbestimmt, selbstzwecksetzend und mit 

sich identisch (vgl. Schönwälder-Kuntze 2010). 
8  Bei Kant folgt die historische Entwicklung einer ›Natur‹ oder sogar der ›Vorsehung‹ analog 

zu Adam Smiths unsichtbarer Hand – sie hat aber keine gleichbleibende Entwicklungsform 
wie bei Hegel. 

9  Auch Hegel geht davon aus, dass Wissenschaftler*innen bzw. Philosoph*innen sozio-kul-
turell verhaftet sind – freilich ohne anzunehmen, sie könnten sich dem entziehen: »Die 
Denkformen, ferner die Gesichtspunkte und Grundsätze, welche in der Wissenschaft gelten 
und den letzten Halt ihres übrigen Stoffes ausmachen, sind ihnen jedoch nicht eigentüm-
lich, sondern mit der Bildung der Zeit und eines Volkes überhaupt gemeinschaftlich.« (He-
gel 1817: 76). Das gilt freilich auch für Louis Althussers Analysen der Bildungsanstalten, 
die er »ideologische Staatsapparate« nennt (Althusser 1970). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 29 

 

die prospektiv immer offene Dynamik des Werdens in all ihren Facetten denkbar und 
analysierbar macht. So werden die historischen Transformationen (und Stabilisierun-
gen) vor allem von Foucault auf kontingente, d.h. nicht-intendierte und nicht-not-
wendige Ereignisse bezogen, die diskursanalytisch aufgedeckt werden können. An 
die Stelle der dialektischen Notwendigkeit, mit der die Transformationen rekonstru-
iert werden, tritt die genealogische Rekonstruktion, die nach den Möglichkeits- und 
Konstitutionsbedingungen des Gewordenen sucht. 

Das postulierte Selbstverständnis reflexiv-kritischen 

Philosophierens: Horkheimer, Foucault 

Es mag verwundern, dass – den grundsätzlich gemeinsamen Auffassungen wie dem 
gemeinsamen Anliegen zum Trotz – aus dieser reflexiv-kritischen Theorietradition 
im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts ein erheblicher Streit um die Grundlagen kri-
tischer Philosophie hervorgegangen ist. Dabei geht es neben dem Status und den In-
halten grundlegender Begriffe und Methoden auch um das je eigene, eventuell nicht-
reflektierte Verhaftetsein sowie um Diskursstrategien, mit denen bestimmte Positio-
nen gefestigt und andere ausgeschlossen werden.10 Dass reflexiv-kritisches Philoso-
phieren immer auch die sozio-kulturell-historisch herrschenden Denkmuster und 
Überzeugungen in den Blick nehmen sollte, ist dabei keinesfalls eine Einsicht, die 
sich erst oder nur bei Michel Foucault findet.11 Was hingegen bei Foucault stärker im 
Vordergrund zu stehen scheint, ist die damit verbundene Einsicht, dass auch das kri-
tische Denken selbst sich der herrschenden Ideologien bedienen muss, weil sie für es 
ebenfalls konstitutiv sind. An der Frage, wie mit dieser Verhaftung umgegangen werden 
kann, ob sie, falls sie überhaupt reflektiert wird, überwindbar ist, setzt die reflexive 

                                                             
10  Oberflächlich lassen sich die unterschiedlichen Positionen grob einer französischen und 

einer deutschen Seite zuordnen. Auf der einen Seite stehen prominent Jürgen Habermas 
und die dritte Generation der Frankfurter Schule – wie etwa Axel Honneth, Rainer Forst, 
Sheila Benhabib und Nancy Fraser. Auf der anderen Seite finden sich die sogenannten 
Poststrukturalist*innen wie Michel Foucault, Jacques Derrida, Jean-Luc Nancy, sowie Ju-
dith Butler oder Gayatri Chakravorty Spivak – um nur die Bekanntesten zu nennen. Die 
›vierte Generation‹ der Frankfurter Schule, die derzeit mit Rahel Jaeggi, Robin Celikates 
und Martin Saar – um wiederum nur einige der wichtigsten Vertreter*innen zu nennen – 
das Ruder übernimmt, hat hier zum Teil weniger Berührungsängste und folglich auch we-
niger Abgrenzungsbedürfnisse. Vgl. etwa einige der Beiträge in Jaeggi/Wesche 2009. 

11  Foucault hat, wie er selbst 1983 bedauert, die Frankfurter Kritische Theorie erst spät zur 
Kenntnis genommen (vgl. hierzu Foucault 1983b: 532 sowie Konersmann, 1991: 86). Zu-
dem handelt es sich ja um eine Grundeinsicht materialistischen Denkens von Marx und 
Engels bis Althusser und darüber hinaus – wenngleich Foucault derjenige ist, der das dann 
auch in »Die Ordnung der Dinge« (1966) en Detail zeigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

Theoriebildungskritik Butlers an, d.h. an den, wenn man so will, blinden Flecken ihrer 
eigenen reflexiv-kritischen Tradition. Das wird im Folgenden näher ausgeführt.  

Gewöhnlich wird die Geburtsstunde der klassischen Kritischen Theorie Frankfur-
ter Couleur mit dem Text »Traditionelle und kritische Theorie« (1937) von Max 
Horkheimer verbunden. Horkheimer macht dort der traditionellen geisteswissen-
schaftlichen Theoriebildung den gleichen Vorwurf, den Kierkegaard Hegel gemacht 
hat: Sie übersehe ihren eigenen Standpunkt, d.h. ihre eigene Bedingtheit oder sozio-
kulturell-historische Geformtheit. Durch die arbeitsteilig organisierte Forschung sei 
es ihr unmöglich, ihre eigene Verflochtenheit in die gesellschaftlichen Strukturen zu 
sehen, geschweige denn, das zu reflektieren.12 Das aber bedeute eine absolute Unfä-
higkeit zu umfassender Selbstkritik, die sich sowohl auf die eigene Bedingtheit, die 
Forschungsziele, als auch auf deren normative Bewertung und gesellschaftspolitische 
Relevanz beziehen müsste. Wenn das philosophische Nachdenken gegen Kant und 
damit gegen den Anspruch der Aufklärung nicht mehr nach der Art und Weise frage, 
wie das Gegebene gegeben ist und wie das sittliche Miteinander durch die Menschen 
selbst gestaltet wird und werden kann, sondern nur noch scheinbar feststehende Tat-
sachen analysiere, dann verliere es sein Potential zur Selbstkritik, die in einer Hinter-
fragung der eigenen sozio-kulturell-historischen Gewordenheit besteht.13 

Problematisch erscheint Horkheimer hier insbesondere die Rolle der Theoriebild-
ner*innen und folglich der Theorien, wenn sie die positivistische Weltauffassung und 
die arbeitsteilige Wissenschaftsorganisation in ihren Praxen unreflektiert spiegeln: 
»Soweit der Begriff der Theorie jedoch verselbständigt wird, als ob er etwa aus dem 
inneren Wesen der Erkenntnis oder sonstwie unhistorisch zu begründen sei, verwan-
delt er sich in eine verdinglichte, ideologische Kategorie.« (Horkheimer 1937: 168) 

                                                             
12  Der konkrete historisch-inhaltliche Vorwurf zielt ab auf das ökonomische Grundparadigma 

des Tausches, das Horkheimer in allen Zusammenhängen am Werke sieht. In den Wissen-
schaften drückt es sich durch die Notwendigkeit aus, zählbare Einheiten zu schaffen, quan-
tifizierbar, austauschbar, formelkompatibel, algorithmisierbar. Die grundlegende Vorstel-
lung, alles sei quantifizierbar, kombiniert mit der ebenso grundlegenden Vorstellung, alle 
Ereignisse folgten kausalen Gesetzmäßigkeiten, gehe Hand in Hand mit dem Phantasma 
einer prognostizierbaren Welt: »Solches Kalkulieren gehört zum logischen Gerüst der His-
torie wie der Naturwissenschaft. Es ist die Existenzweise von Theorie im traditionellen 
Sinn.« (Horkheimer 1937: 168). Diese naturwissenschaftlich angestrebte vollständige Be-
rechenbarkeit der Welt mache auch vor den Sozialwissenschaften und ihren Methoden 
nicht Halt. In der Philosophie spiegele sie sich in dem Ruf nach formallogischer Analyse 
der Sprache, die auf gegebene Tatsachen referiert. Zusammengefasst lautet der Vorwurf also, 
die traditionelle Theorie denke, ordne und gebe sich ihre Gegenstände gemäß den Anforde-
rungen, die das Tauschparadigma mit sich bringt, merke das aber nicht und verfalle daher dem 
Irrtum, dass die Welt, so wie sie sie als scheinbar gegeben wahrnimmt, ist und sein muss. 

13  »Die Tatsachen, welche die Sinne uns zuführen, sind in doppelter Weise gesellschaftlich 
präformiert: durch den geschichtlichen Charakter des wahrgenommenen Gegenstands und 
den geschichtlichen Charakter des wahrnehmenden Organs.« (Horkheimer 1937: 174). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 31 

 

Dem stellt er die »kritische Theorie« gegenüber, die sich als Produkt ihrer Epoche 
weiß und daher ihre sozio-kulturell-historische Bedingtheit reflektiert. Insbesondere 
wissen deren Protagonist*innen auch um ihre Verflechtung mit dem ›herrschenden 
System‹ und seinen Denkformen. Im Unterschied zu Hegel und mit Kant gehe es ihr 
nicht um die affirmierende Versöhnung mit der Gegenwart, was eine »fortwährende 
Reproduktion des Bestehenden« (Horkheimer 1937: 179) bedeute, sondern um die 
kritische Bestandsaufnahme zum Zwecke einer grundlegenden Veränderung der 
herrschenden, immer auch ökonomisch zu verstehenden, Verhältnisse. Der wesentli-
che Unterschied zwischen traditioneller und kritischer Theorie besteht daher darin, 
dass die kritische Theorie gerade darauf aus ist, den der Wissenschaft, der Theorie-
bildung, ihren Kategorien und Praxen eigenen Anteil am strukturell erzeugten, beste-
henden Unrecht, der Ungleichverteilung von Macht, Eigentum und Teilnahmechan-
cen immer auch selbstkritisch zu reflektieren. Dafür ist die kritische Reflexion der 
Theoriebildner*innen auf ihre eigenen (gewordenen) Denkmuster unerlässlich.14 

Eine Prämisse, die für Foucault gleichermaßen gilt. Foucault richtet dazu bekann-
termaßen den Fokus auf den Zusammenhang zwischen Subjektkonstitution, Wissens-
generierung und Machtausübung15 – ohne allerdings diesem Prozess noch den ein-
zelnen Momenten, die in ihrem Werden reziprok voneinander abhängig sind, eine 
dialektische Form zu geben.16 Dabei geht es um die grundlegende Frage: Wie entste-
hen und wandeln sich gesellschaftliche Normen (Strukturen, Institutionen, Habitus, 
Denkweisen etc.), die konstitutiv für die einzelnen Individuen sind, und wie und wa-
rum fügen die Individuen sich ihnen? Foucault zufolge werden Normen diskursiv 
etabliert und stabilisiert, d.h. auch über wissenschaftliche Problematisierungen, wo-
bei die Unterwerfung unter Normen immer auch mit dem Erwerb von Macht einher-
gehen kann. Die zentrale Funktion, die Foucault den Diskursen dabei zuschreibt, 
lenkt den Fokus unter anderem auf die Sprache als Denk-, Beschreibungs- und 
Generierungsinstrument von Normalität wie Anormalität im weitesten Sinne. Die 
Verhaftung im herrschenden System gilt selbstverständlich auch für die Wissenschaf-
ten und ihre Theoriebildner. Foucault macht deutlich, dass Unterwerfung unter die 
geltenden Regeln und damit Kollaboration unabdingbar sind, um überhaupt in ent-

                                                             
14  In diesem Sinne bricht sie mit dem Narrativ der neuzeitlichen Wissenschaft, die sich im 

Dienste zunehmender Freiheitsrealisierung der Menschheit tätig wähnt, ohne es, nach 
Horkheimer, in der Moderne tatsächlich zu sein. 

15   Vgl. zum Zusammenhang von Subjektkonstitution und Macht bei Foucault den aufschluss-
reichen Aufsatz von Martin Saar (Saar 2009).  

16  Sinnvoller Weise lässt sich der epistemologisch-ontologische Aspekt des Konstitutionsver-
hältnisses, wie er von Michel Foucault in Die Ordnung der Dinge (1966) analysiert wird, 
von dem epistemologisch-legitimativen Aspekt unterscheiden, den Foucault etwa in Was 
ist Kritik? (1978) hervorhebt. Dass beide Aspekte in einem reziprok-konstitutiven Verhält-
nis stehen, lässt sich schematisch anhand des Dreiecks Wissen-Macht-Subjekt ausdrücken. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

sprechende (Sprecher-)Positionen zu gelangen. Davon nimmt er sich selbst als Phi-
losophieprofessor am Collège de France nicht aus – weshalb er auch und gerade in 
seiner Antrittsvorlesung diese Zusammenhänge reflektiert (vgl. Foucault 1971). 

Die oben angesprochene offene Dynamik des Werdens in all ihren Facetten denk-
bar zu machen, bedeutet also nicht weniger als über die vielfältigen Wechselspiele 
zwischen der Konstituierung des Einzelnen und seiner historisch variablen sozio-kul-
turellen Situation aufzuklären. Das fordert, das Verhältnis zwischen möglichen – po-
sitiven wie negativen – Positionen in der Gesellschaft, dem Wissen und den Diskur-
sen darüber sowie der Art und Weise, wie es bzw. sie generiert werden, den allgemein 
akzeptierten Denkformen, der Rolle der Sprache etc. zu analysieren und offen zu le-
gen. Dabei geht Foucault davon aus, dass sich tatsächlich niemand seinen gesell-
schaftlichen Konstitutionsbedingungen entziehen kann – auch die reflektierende, kri-
tische Wissenschaftler*in nicht. Daher kann es nicht um die Suche nach einem Stand-
punkt außerhalb des Werdens gehen, der dann als unhinterfragbar, weil unwandelbar, 
postuliert werden könnte. Und es geht auch nicht darum – um das nochmals zu beto-
nen –, ein gleichbleibendes Entwicklungs- oder Entstehungsmuster des Werdenden 
zu finden bzw. zu entwerfen. Vielmehr geht es metaphorisch gesprochen darum, aus 
dem Möglichkeitsraum heraus, innerhalb dessen gedacht, geforscht und gelebt wird, 
dessen Grenzen sichtbar zu machen, um sie überschreiten zu können. In diesem Sinne 
benötigt die Aufklärung die kritische »Arbeit entlang unserer Grenzen, das heißt die 
geduldige Arbeit, die der Ungeduld der Freiheit Gestalt gibt« (Foucault 1984: 707). 

Im Spektrum dieser vieldimensional selbstkritischen (Theorie-)Auffassungen gilt 
es, Judith Butlers kritische Auseinandersetzungen wie auch ihre eigene philosophi-
sche Theoriebildung zu verorten. Für eine nach wie vor der kritischen Aufklärung 
verpflichteten Haltung ergibt sich aus dem bisher Skizzierten die Notwendigkeit ei-
nes methodisch auf Dauer gestellten reflexiven, d.h. selbst-kritischen Korrekturmo-
dus der Theorie(-bildung). Dieser besteht darin, sich nicht nur immer wieder über die 
eigenen ideologischen Denkblockaden aufzuklären bzw. sich der eigenen (macht-)po-
litischen Wirkmächtigkeit offen bewusst zu sein, sondern sich auch jeder unaufheb-
baren Festschreibung von Inhalten, Formen oder Fundamenten der Theorie zu ent-
halten. In diesem Sinne versucht Butler einerseits die unaufhörliche, prozessuale 
Transformation, der sowohl die einzelnen Analysegegenstände als auch ihre Bezie-
hungen untereinander unterliegen, theoretisch einzuholen. Andererseits fragt sie nach 
den Möglichkeitsbedingungen gegenwärtigen wie auch zukünftigen menschlichen Da-
seins, ohne das bislang Gewordene mitsamt seiner ›Normalität‹ bzw. seinen normativen 
Ansprüchen als unveränderbaren Maßstab der Theoriearbeit in die Zukunft zu extrapo-
lieren. Hinzu kommt, dass sie eine vollständige Aufdeckung dessen, was die Einzelnen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 33 

 

ausmacht, für unmöglich hält, weshalb der Rekurs auf fixe Fundamente in der Theorie-
bildung ihr schon aus diesem Grund nicht haltbar erscheint. Angemessene Theoriebil-
dung hat all dies zu berücksichtigen, will sie sich selbst nicht konterkarieren.17 

2. DIE PRAKTISCHE REALITÄT: METHODISCHE 

MACHTDEMONSTRATIONEN VERSUS REFLEXIV-KRITISCHE 

KORREKTIVE OFFENHEIT IN DER THEORIEBILDUNG 

Wenn die Theoriebildung ihren Gegenstand, so weit dies möglich ist, adäquat zu er-
fassen versucht, und wenn der Gegenstand das Gewordene in all seinen Facetten ist, 
d.h. mit inhaltlichen, strukturellen wie formalen Unterschieden, dann bedeutet das 
für die Theoriebildung selbst, dass sie sich ihrer eigenen transformativen Dynamik 
und Offenheit, der sie gleichermaßen unterliegt, nicht entziehen darf. Die grundsätz-
liche Frage, um die es hier geht, lautet, ob Abstand von der Vorstellung genommen 
werden muss, einen point-of-nowhere im Sinne eines sich-nicht-transformierenden, 
neutralen Außen, d.h. einer unabdingbaren Voraussetzung postulieren zu müssen, von 
dem aus – mit Kant – unbedingte Urteile gefällt werden könnten. So gilt Butlers im-
mer wieder vorgebrachter Vorbehalt nicht-transformierbaren, materialen Grundbe-
griffen oder -strukturen, deren Notwendigkeit in der praktischen Theoriebildung zum 
Zwecke normativer Begründung postuliert wird. Dieser Vorbehalt gegen jegliche 
endgültige Fixierung – die notwendig ein Außerhalb vom Werden impliziert – lässt 
sich an zwei Beispielen, die im Folgenden erörtert werden, zeigen: am innerphiloso-
phischen Disput über Status und Semantik des Subjektbegriffs sowie an der Ausei-
nandersetzung über die Notwendigkeit oder Kontingenz der Grundlagen des Politi-
schen mit Ernesto Laclau und Slavoj Žižek. 

Strategische »Listen der Macht« 

Die Anfang der 1990er Jahre unter den Vertreter*innen der kritischen Theorie ausge-
tragene Auseinandersetzung hat sich vor allem an der Auffassung darüber entzündet, 
ob der moderne europäische Vernunftbegriff mit all seinen Bestimmungen und Im-
plikationen in Form des ›Subjekts‹ als nicht hinterfragbarer Grundbegriff jeder mög-
lichen Theoriebildung in der praktischen Philosophie unabdingbar ist – oder nicht. 
Bei diesem Disput um adäquate Prämissen und Methoden ging es für Butler nicht 

                                                             
17  Hier gilt es zwischen einer strukturellen und einer persönlichen Undurchsichtigkeit des 

Selbst und seiner Genese zu unterscheiden etwa analog zu Kants Unterscheidung zwischen 
intelligiblem und empirischem Charakter. Kritikwürdig ist dabei, dass überhaupt so etwas wie 
ein allgemeiner intelligibler Charakter behauptet wird – nicht nur im Gedankenexperiment, 
sondern tatsächlich – der dann als theoretische Grundlage dient. Zu ersterem vgl. v.a. KEG. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

bloß um eine inhaltliche Auseinandersetzung, sondern auch um den machtpolitischen 
Gestus, mit dem die kritisierte Position vorgetragen und verteidigt wurde. In ihrem 
Essay »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die ›Postmoderne‹« (Butler 
1993), setzt sie inhaltlich bei der Frage ein, aus welchen Gründen bzw. Intentionen 
und mit welchen Mitteln zeitgenössische Philosoph*innen festlegen, dass es nicht 
hinterfragbare, fixe methodische wie inhaltliche Grundlagen gibt, ohne die eine The-
orie des Politischen nicht sinnvoll denkbar sei. Butler antwortet mit ihrem Essay auf 
Vorwürfe vonseiten Seyla Benhabibs, die die sogenannte ›Postmoderne‹ bezichtigt, 
dem Feminismus, der mit ihr ein »prekäres Bündnis« eingehe, einen Bärendienst zu 
erweisen. Denn die Thesen der ›Postmoderne‹ machten den Feminismus politisch 
handlungsunfähig (Benhabib 1993). Problematisch ist dabei für Benhabib insbeson-
dere die Infragestellung des (souveränen und autonomen) ›Subjekts‹, da es für sie die 
notwendige Voraussetzung jeder politischen Theorie darstellt. 

In ihrer Replik kritisiert Butler ihrerseits wiederholt gerade diese theoriebildende 
Praxis der Kritiker*innen als List, derer sich ihre Kolleg*innen in der Debatte um die 
richtige Art und Weise, wie das Politische zu begründen bzw. zu theoretisieren sei, 
bedienten. Dabei zielt ihre Kritik auf zwei Ebenen ab: zum einen auf die eingefor-
derte Begründungsstrategie in der politischen Theorie, d.h. darauf, dass vorausge-
setzt wird, dass politische Theorie vom (prinzipiell souveränen und autonomen) 
›Subjekt‹ auszugehen habe. Zum anderen kritisiert sie aber auch, wie Begriffe gebil-
det und verwendet werden. Denn nach Butler werden auf beiden Ebenen die eigent-
lichen Effekte des Theoretisierens verdeckt – was durchaus intendiert sein könnte. 
Die Theoriebildung selbst wird so zur (wissens-)politischen Praxis, durch die in ei-
nem scheinbar neutralen, wissenschaftlichen Diskurs Positionen unlauter, weil un-
ehrlich, abgesichert und verteidigt werden. Kurz gesagt, geht es um eine strategische 
Praxis, die mit Butler als Infragestellungsverbot bezeichnet werden kann. Dieses Verbot 
ist freilich nur die Kehrseite einer Theoriebildungsstrategie, die darauf insistiert, prak-
tische oder politische Theorie auf unabdingbaren, fixen Grundlagen beruhen lassen zu 
müssen. Butler fasst folglich unter ›List‹ unterschiedliche Aspekte der Begriffsbildung 
und -verwendung wie auch Argumentationsmuster bzw. Methoden zusammen, die sie 
bei denen findet, die glauben, vor dem ›postmodernen‹ Denken warnen zu müssen.18 

                                                             
18  Die Forderung nach einer sicheren Begründung (in) der Theoriebildung lässt sich unter 

Rekurs auf Descartes’ Suche nach einem unbezweifelbaren apodiktischen Fundament zur 
Theoriebegründung erklären – nicht verteidigen. Das cogito ist aufgrund seiner rein forma-
len Reflexivität und daher Selbstbestätigung unbezweifelbar – begründet aber sonst auch 
schon nichts weiter. Bekanntlich muss Descartes auf die Idee Gottes rekurrieren, um mehr 
als das sich selbst denkende Denken für wahr und existent erklären zu können. 

 Die inhaltliche Forderung dagegen, dass es sich dabei eben um das ›stabile autonome Sub-
jekt‹ handeln muss, rekurriert auf Kants praktische Vernunft. Diese ist zwar bei Kant refle-
xiv und vermag sich auch reinigend von ihren Irrtümern zu befreien, unterliegt aber in ihrer 
konkreten Ausgestaltung mit Hegel doch einem sozio-kulturell-historischen Wandel. Insofern 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 35 

 

Das von Butler geforderte kritische Infragestellungsgebot bedeutet dabei, »den Kon-
struktionsprozeß« (Butler 1993: 34) der scheinbar nicht kritisierbaren Begriffe zu un-
tersuchen – folglich muss die Theoriebildung »einen Weg finden, die Grundlagen, die 
sie notwendigerweise zugrunde legt, auch wieder in Frage zu stellen« (Butler 1993: 39). 

Butler nennt daher die diskursive Praxis der Kritiker*innen – hier Seyla Benhabib 
und Nancy Fraser – an zwei Stellen eine »autoritäre List«, weil das »stabile Subjekt« 
(Butler 1993: 32) bzw. die »Kategorie ›Frauen‹« (Butler 1993: 51) normativ als un-
hinterfragbarer Ausgangspunkt festgelegt werden. Das verschleiert die sozio-kultu-
rell-historisch gewordene Bedeutung der Begriffe und damit ihre inhaltliche Kontin-
genz, aber auch ihre kontingente Setzung als begründende Prämissen. Nach Butler 
ist das autoritär, weil die konstatierte Unhinterfragbarkeit das Verbot impliziert, über 
diese Prämissen inhaltlich und in Bezug auf ihren theoretischen Gebrauch bzw. The-
oriestatus erneut nachzudenken. Aber auch das Gebot der Begründungspraxis, auf-
grund dessen auf (vermeintlich) unbezweifelbare Grundlagen rekurriert werden 
muss, nennt sie eine »List der Macht«. Diese ist »tückisch« (Butler 1993: 36), wenn 
sie ein (vermeintliches) Jenseits der Theoriebildung konstatiert, wodurch das dort 
Verortete aus jeder weiteren Diskussion oder Infragestellung ausgeschlossen wird. 
Der vorausgesetzte Subjektbegriff erscheint Butler sogar an sich selbst »politisch hin-
terhältig« (Butler 1993: 46) weil er Universalität verspricht, wenngleich er durch 
Ausschlussmechanismen erzeugt worden ist und wird.19 

Selbst der diskursive Einsatz vereinheitlichender Namen – sei es, um sie als apo-
diktisches Fundament der Theoriebildung zu verwenden, sei es, um die Gegner zu 
diffamieren – birgt nach Butler noch eine autoritäre »selbstherrliche List der Macht« 
(Butler 1993: 34). Denn zum einen vereinheitlichen solche Benennungen – hier 
›Postmoderne‹ – unstatthaft, weil sie eine Pluralität von distinkten, individuellen Vor-
kommnissen unter Absehung des individuell Besonderen auf eine vermeintlich ge-
meinsame Eigenschaft reduzieren. Butler spricht bezogen auf den Namen ›Postmo-
derne‹ von »ein[em] künstlich konstruierte[n] Ganze[n]« (Butler 1993: 34), womit 

                                                             
darf man mit Butler fragen, wie diese Setzung und das Verbot ihrer Infragestellung begründet 
werden könnte – will sie sich nicht der (machpolitischen) Willkür bezichtigen lassen. 

19  Dabei argumentiert Butler aus einer Hegel’schen, differenztheoretischen Perspektive. De-
finieren heißt im Wortsinn ›begrenzen‹, ›beenden‹. Nach Hegel schließt eine definierende 
Bestimmung nicht nur positiv das Definiendum ein; vielmehr wird durch die Grenzziehung 
auch immer das, was nicht gemeint ist, ausgeschlossen, abgetrennt. Dieses abgetrennte 
›Außen‹ ist und bleibt dabei konstitutiv für das Definierte, auch und gerade, weil etwas 
ausgeschlossen werden muss, um zu definieren: »Deshalb müssen wir daran erinnern, daß 
sich Subjekte durch Ausschließung konstituieren, d. h. durch die Schaffung eines Gebiets 
von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten, von Gestalten des Verwor-
fenen und Bevölkerungsgruppen, die der Sicht entzogen sind.« (Butler 1993: 46). Dass der 
begriffliche Bildungsprozess auf die Generierung einer begrifflich bezeichenbaren Menge 
von Vorkommnissen übertragbar ist, wird dabei mit Hegel vorausgesetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

zudem impliziert werde, dass unterschiedlichste theoretische Standpunkte – im He-
gel’schen Sinne – Ausdruck eines spezifischen historischen Entwicklungsmomentes 
seien. Das mache den Begriff ›Postmoderne‹ selbst zu einem »entschieden ›mo-
derne[n]‹ Zeichen« (Butler 1993: 35). Zum anderen zwingt die vereinheitlichende 
Benennung die darunter Gefassten dazu, sich innerhalb der Alternative modern/post-
modern zu positionieren, erzeuge also eine (scheinbar) alternativlose Binarität. Es 
ließe sich ergänzen, dass sie zudem dazu zwingt, sich gegebenenfalls gegen Einwände 
bzw. Zumutungen zu verteidigen, die gar nicht auf die eigene Argumentation bzw. im 
Falle von Begriffen wie ›Frauen‹ auf einen selbst als Adressierte zutreffen. 

Diese Praxen werden von Butler als »Abriegelungsstrategien« und »Verschleie-
rungstaktiken« bewertet, die die eigenen normativen Setzungen der theorietragenden 
Prämissen, die gegen jede kritische Infragestellung schützen (sollen), obwohl sie ei-
gentlich nicht weiter begründbar, weil immer kontingent sind. Man könnte auch sa-
gen, es handele sich bei diesen »Listen der Macht« im philosophischen Diskurs um 
Immunisierungsstrategien, also um ein methodisches Instrumentarium, derer oder 
dessen sich Philosoph*innen bedienen, um ihre Überlegungen gegen jegliche, mög-
licherweise auch institutionell transformative Effekte erzeugende Diskussionen von 
vorneherein abzusichern bzw. abzuschirmen. Dafür rekurrieren sie auf scheinbar un-
umgängliche philosophisch einzuhaltende Prinzipien, mithin Methoden, die zu expli-
zieren aber Aufgabe einer kritischen, aufklärenden (Selbst-)Reflexion im Sinne Kants 
und Horkheimers wäre. D.h. einer Reflexion, die ständig ihre eigenen Praxen und die 
dadurch erzeugten Effekte kritisch untersucht, indem sie etwa fragt, wie Begriffe ge-
bildet werden, was sie zum Ausdruck bringen, welche Funktion dabei der Sprache 
zukommt, welche Methoden zu welchen Ergebnissen führen etc. 

Dabei geht es Butler neben der aufklärenden Analyse auch um die Folgerungen, 
die sich aus dieser Kritik für die eigene Theoriebildung ergeben. Keinesfalls bedeutet 
es für sie, auf jegliche Grundlagen zu verzichten – sondern vielmehr, diese Grundla-
gen reflexiv immer als kontingent auszuweisen und sie folglich immer wieder der 
Infragestellung auszusetzen. Denn, so Butler, wenn es überhaupt eine gemeinsame 
›poststrukturalistische These‹ gibt, dann die, dass die herrschende Ordnung bzw. die 
Macht auch die (philosophischen) Begriffsapparate sowie die Subjektpositionen der 
(etablierten) Kritiker*innen durchdringt.20 Der Versuch, theoretisch einen Standpunkt 

                                                             
20  Im institutionellen Zusammenhang ist das relevant, insofern (akademische) Macht auch 

durch die Verknappung von Sprecherpositionen operiert: »Insofern ›sprachliche Verhält-
nisse immer Verhältnisse der symbolischen Macht sind‹ (Bourdieu/Wacquant 1996: 177), 
›Technologien der Repräsentation‹ dazu beitragen, ›Verletzung moralisch zu konsolidie-
ren‹ (Butler/Athanasiou 2014: 182) und schließlich Macht sich dadurch auszeichnet, dass 
es, wie Achille Mbembe argumentiert, der ›Souverän ist, der entscheidet, was sichtbar ist 
und was unsichtbar bleiben soll‹ (Mbembe 2014: 211), sind Sprechpositionen nicht belie-
big vermehrbar. Denn Macht operiert auch und gerade durch die Verknappung autorisierter 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 37 

 

auszuweisen, der sich in einem machtfreien Jenseits befindet, kann »möglicher-
weise«, so Butler, als weitere »tückische List« (Butler 1993: 36) beurteilt werden. 
Für die Kritik ergebe sich die Aufgabe, danach zu fragen, »was durch den theoreti-
schen Schritt, Grundlagen festzulegen, autorisiert und was ausgeschlossen oder ver-
worfen wird« (Butler 1993: 37). Wenn es aber nicht möglich ist, zur (Theorie-)Be-
gründung einen unabänderlichen gesellschafts- oder theorieexternen Referenzpunkt 
auszuweisen – epistemologisch wie ethisch – dann muss jede scheinbar universelle 
Begründung oder Begründungsfigur immer wieder selbst in Frage gestellt werden. 
Es gibt hier keinen Ort außerhalb der transformativen Prozesse des Werdenden ins-
gesamt, der theoretisch geltend gemacht werden könnte. Butlers Versuch, dies theo-
retisch einzuholen, liegt dann eben darin, die kritische Hinterfragung der eigenen 
Prämissen und die grundsätzliche Offenheit, sie zu transformieren, auf Dauer zu stellen. 

Patriarchale Fixierungen 

Der grundsätzliche Vorbehalt gegen endgültige Fixierungen zeigt sich auch in dem 
gemeinsam mit Ernesto Laclau und Slavoj Žižek verfassten Band Contingency, He-
gemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left, in dem Butler erneut kri-
tisch fragt, wie es um die Festschreibung struktureller Grundlagen in der politischen 
Theorie steht. Auch hier sieht sie den Versuch, u.a. zu Begründungszwecken das fort-
dauernde Werden, die Prozessualität aus der (politischen) Theorie(-bildung) selbst 
auszuschließen. Wiederum geht es Butler um Begriffe bzw. Strukturmomente mit Be-
gründungsfunktion, die aus der Infragestellung ausgeschlossen werden: sei es der 
Subjektbegriff, diesmal in einer Lacanʼschen Spielart, oder aber, (immer noch) die 
sexuelle Differenz. Die Festschreibung bzw. das Infragestellungsverbot erfolgt hier 
über eine Bedeutungsambiguität von ›transzendental‹, die einer unterschiedlichen 
Perspektive geschuldet ist: Je nachdem, ob wir es mit der erkenntnistheoretischen 
(epistemologischen) oder der praktischen, ethischen Bedeutung von ›transzendental‹ zu 
tun haben. Aus erkenntnistheoretischer Perspektive verweist der Begriff ›transzenden-
tal‹ auf die Frage: Wie ist bzw. was macht die Erkenntnis von Erfahrungsgegenständen 
möglich? Dabei setzt Kant voraus, dass wir Erfahrung machen und Gegenstände erken-
nen. Insofern handelt es sich auch um eine Frage, die retrospektiv nach den ermög-
lichenden Realisierungsbedingungen des aktuell Gegebenen sucht.21 Diese, wenn man 

                                                             
Sprechpositionen.« (Hark 2016). Vgl. natürlich auch Kuhn (1962), der nachweist, dass die 
Erneuerung bzw. Transformation wissenschaftlicher Paradigmata weniger mit Erkenntnis-
zuwachs als vielmehr mit dem Aussterben der Gralshüter zu tun hat. 

21  Wir können nach Kant Erfahrung von Gegenständen machen, weil wir uns die mannigfal-
tigen sinnlichen Eindrücke in Raum und Zeit unter Zuhilfenahme der Kategorien als ge-
ordnete Phänomene repräsentieren. Verfügten wir nicht über unseren Verstand, der mit die-
sen transzendentalen Instrumenten ausgestattet ist, könnten wir nicht diese Erfahrungen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

so will, Sichtbarkeitsbedingungen sind zwar nicht kausal wirksam, aber sie bilden die 
Formen des Realisierten, ohne die es nicht so, auf diese Weise wahrgenommen würde. 

Geht es aber im praktischen Zusammenhang – von der Theoriebildung selbst bis zu 
Vorschlägen, die die Gestaltung des Politischen betreffen – nicht um das Erkennen des 
Gewordenen, sondern um zukünftiges Werden, so eröffnen ›transzendentale‹ Bedin-
gungen einen Möglichkeitsraum, in dem sich eine Zukunft ereignen können soll, in der, 
anders als gegenwärtig, bestimmte Ausschlüsse, Nicht-Teilhaben etc. vermieden wer-
den können oder sollen. Ein Raum, der ein Werden prinzipiell möglich macht – ohne 
deshalb das Sein der Personen in irgendeiner Form zu bestimmen, zu determinieren 
oder gar zu erzeugen. Hier geht es um eine generell unüberwindbare, aber auch gewollte 
Offenheit dem Leben gegenüber, die sich auch in der Theoriebildung im Sinne der kri-
tischen Haltung spiegeln sollte. Diese wird verfehlt, wenn die erkenntnistheoretisch ge-
wonnenen Formen in die prospektive Theoriebildung extrapoliert werden. Denn dann 
beschränken sie den Möglichkeitsraum auf das Gewordene und öffnen ihn gerade nicht 
für andere, bislang ungedachte, aber dennoch prinzipiell intelligible Realisierungen.  

Mit der Unterscheidung zwischen einem epistemologisch, historisch geworde-
nem ›Transzendentalen‹ und einem prospektiv Möglichkeiten eröffnendem ›Trans-
zendentalen‹ lässt sich Butlers Kritik am theoretischen Status der sexuellen Diffe-
renz, den sie bei Žižek am Werk sieht, verstehen: »Das [epistemologisch] Transzen-
dentale stellt somit die kriteriellen Bedingungen bereit, die die Entstehung des The-
matisierbaren einschränkt« (KHU: 186) – weil ihm seine Historizität und damit 
Transformativität abgesprochen wird. Insofern nennt Butler den der Geschlechterdif-
ferenz zugeschriebenen ›quasi-transzendentalen Status‹, durch den »sie nicht thema-
tisiert werden kann, [der] sie gegen jede kritische Prüfung immun[isiert], doch zu-
gleich notwendig und essentiell ist: ein wirklich gelungenes Machtinstrument« 
(KHU: 187). Wohlverstanden geht es wiederum darum, wie methodisch bestimmte 
Denkblockaden bzw. -verbote instituiert werden, um damit gewordene und gefestigte 
Hegemonien aufrechtzuerhalten.22 

Welche methodischen Konsequenzen ergeben sich vor dem Hintergrund kriti-
scher Theorietradition aus der skizzierten Butler’schen Kritik an Theoriebildungs-
strategien? Welche Kriterien muss eine adäquate theoriebildende Praxis nach Butler 
erfüllen, die sich ihrer eigenen Verstrickungen mit hegemonialen Denkmustern, aber 
auch akademischen wie politischen Machtattitüden bewusst ist; die folglich immer 
wieder die eigenen Grundsätze in Frage stellt, weil sie auch ihre eigene korrigierende 
Dynamik und Offenheit will und nicht zu leugnen sucht? Und welche Bedeutung hat 
das für die Frage nach dem politischen Gewicht philosophischer Methoden? 

                                                             
machen. Vgl. KrV, insbes. ›Die Transzendentale Ästhetik‹ A 17–49/B 31–73 sowie das 
Erste Buch der ›transzendentale[n] Analytik‹ A 64–136/B 89–175. 

22  In Bezug auf die unumstößliche Präfiguration von Verwandtschaftsbeziehungen, die Butler 
in Lacans binär strukturiertem Symbolischen am Werke vgl. auch AV, insbes. 114f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 39 

 

3. METHODISCHE KONSEQUENZEN 

Zusammengefasst besteht die wesentliche methodische Klammer für die theoriebil-
dende Praxis meines Erachtens darin, gegen jegliche Festschreibung einen Fixie-
rungsvorbehalt auszusprechen. Das gilt für sämtliche Aspekte einer Theorie: für die 
theoriebildenden Prämissen in Form von begrifflichen, strukturellen und methodi-
schen Grundlagen, aber auch für die konkreten sozialen Veränderungen, das wäre die 
Bestimmung konkreter inhaltlicher Ziele, die mithilfe der Theorien erreicht werden 
sollen. Das Kriterium, an dem die selbst-reflexive kritische Analyse die eigene theo-
riebildende Praxis messen muss, lautet dabei durchgehend: Gibt es einen Begriff/Na-
men/Sachverhalt oder eine Prämisse, der oder die so eingesetzt wird, dass seine/ihre 
Infragestellung ausgeschlossen ist? Anders gefragt: Weist die Theorie ihre eigenen 
(Voraus-)Setzungen adäquat aus, d.h. mit dem expliziten Wissen um ihre Kontingenz, 
oder werden methodische Strategien angewendet, um gerade dies zu verdecken? Wer-
den diese Fragen mit ›Ja‹ beantwortet, gilt es zu korrigieren, d.h. die Infragestellung 
wieder denkbar zu machen und damit die Theorie zu öffnen. Mit solchen autokorrek-
tiven Fragen an die Theoriebildung lässt sich mit Butler an beide Aspekte Der-
ridaʼscher Dekonstruktion anschließen.23 

Vor diesem Hintergrund eine angemessene Theoriebildung auch positiv zu be-
stimmen, ist nicht ganz einfach, weil die kritische Analyse insbesondere aufdeckt, 
welche konkreten materialen oder formalen Bestimmungen nicht angemessen sind.24 
Zur Beurteilung scheint jedenfalls ein Kriterium zu bleiben, das man die Forderung 
nach performativer Konsistenz der Aussagen nennen kann. Gefordert wird dann, dass 
keine Widersprüchlichkeit zwischen den Inhalten einer Theorie und ihrer Bildung 
besteht. So wäre und ist es beispielsweise widersprüchlich die Theorie auf einem em-
phatischen Freiheitsbegriff beruhen zu lassen – und dann die sozio-kulturell gewor-
dene Formierung, die Freiheit als praktische Vernunft angenommen hat, als unverän-
derbar zu reklamieren. Denn entweder bezeichnet Freiheit die mögliche Überschrei-
tung jeder scheinbar gegebenen Grenze, d.h. auch ihre eigene Formierung, oder nicht.25 

                                                             
23  »Im allgemeinen folgt die Ausübung der Dekonstruktion zwei verschiedenen Bahnen oder 

Stilen, die sie meistens einander aufpfropft. Der eine Stil ist begründeter und dem Anschein 
nach ungeschichtlicher Art: vorgetragen, vorgeführt werden logisch-formale Paradoxien. 
Der andere, geschichtlicher und anamnestischer, scheint der eines Lesens von Texten zu 
sein, einer sorgfältigen Interpretation eine eines genealogischen Verfahrens.« (Derrida 
1991: 44). Die logischen Paradoxien ergeben sich daraus, dass explizit ausgeschlossenen 
Inhalten dennoch eine konstitutive Funktion in der Theoriebildung zukommt, sodass der ope-
rationale Prozess und das Dargestellte einander widersprechen; vgl. Dreisholtkamp 1999. 

24  Hier gilt es, aus einer differenzlogischen Perspektive über Hegels bestimmte Negation hin-
aus eine negative Bestimmung zu denken, die nicht schließt, sondern öffnet. 

25  Siehe das Kant-Zitat in FN 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

So ist es eben widersprüchlich, einerseits ›Freiheit‹ im eben erwähnten Sinne als Grund-
begriff zu postulieren, aber dann eine bestimmte (Subjekt-)Formierung als unhintergeh-
bar bzw. unveränderbar festzuschreiben. Das konterkariert sowohl den Freiheitsbegriff 
als auch die gleichfalls auf ihm fußende Theoriebildung, wenn sie Voraussetzungen 
festschreibt. Die performative Konsistenz einer Theorie bestünde also in Anlehnung an 
Austin (und Hegel) darin, dass der vorgestellte Inhalt und der dargestellte Gedanken-
gang und dessen Prämissen einander nicht widersprechen bzw. übereinstimmen. Die 
zugrundeliegende Annahme lautet folglich, dass Theorie(-bildung) nur dann ›ehrlich‹ 
ist, wenn zwischen ihren ihr bekannten Prämissen und dem, wie sie selbst verfährt, 
Konsistenz erkennbar ist – sie in diesem Sinne ihre eigenen Ansprüche nicht verfehlt. 

Freilich kann die Frage gestellt werden, ob die Forderung nach methodischer 
Adäquatheit nicht ebenfalls den Inhalten und Ergebnissen der Analysen Butlers wi-
derspricht, die etwa jeder Menschliches definierenden Begriffsbildung Gewalttätig-
keit vorwirft, weil sie durch eingrenzende Bestimmung leidvolle Ausschlüsse bzw. 
Unterwerfungen generiert. Ich meine, dass das nicht zutrifft, weil die Forderung nach 
offener Theorie- wie auch Begriffsbildung sich immer kritisch retrospektiv an das rich-
tet, was bereits geworden ist; dies aber gerade nicht prospektiv als Ideal oder Norm in 
die Zukunft extrapoliert. In diesem Sinne gewinnt die mit Kant einsetzende methodi-
sche Verschiebung hin zur Frage nach den Möglichkeitsbedingungen auch in der prak-
tischen Philosophie Bedeutung. Im politischen Kontext bedeutet das, die Lebensbedin-
gungen in den Blick zu nehmen, die eine freie Lebensgestaltung jeder Person dem je 
eigenen Potential nach möglich machen.26 So hat die selbst-kritische Reflexion die 
Funktion darüber aufzuklären, was und wie das, was gegenwärtig der Fall ist, geworden 
ist, um normativ wirkende Festlegungen, die das Menschliche oder die Vernünftigkeit 
aus Begründungszwecken festlegen (müssen), gerade zu vermeiden. D.h. die scheinbar 
gegebenen Grenzen des Gewordenen sichtbar zu machen bzw. sie zu erkennen, um sie 
überschreiten zu können – sei es korrigierend, sei es verwerfend, sei es an ihnen fest-
haltend. Auf diese Weise werden die gewordenen Begriffe oder Prämissen aber nicht 
blind als unhinterfragbarer normativer Grund oder Zweck eingesetzt, sondern in ihrer 
Funktionalität aufgedeckt und offen als das ausgewiesen, was sie sind: mehr oder we-
niger kontingente Errungenschaften, die es immer wieder kritisch zu prüfen gilt.27 

                                                             
26  Vgl. Schönwälder-Kuntze 2014: 350–354. 
27  Ermöglichung bedeutet so aber gerade nicht, wie bspw. dem Nussbaumʼschen capability-

Ansatz entsprechend, sich gemäß einer bestimmten, nämlich der derzeit noch im Westen 
favorisierten, intellektuellen Vernunft auszubilden, und insofern die Realisierung nur dieser 
Vernunft möglich zu machen. Vielmehr soll das konkrete Was und Wie des Werdens nicht 
von vorneherein bestimmt und festgelegt werden, weil es auch ganz andere Lebensrealitä-
ten gibt und geben kann – all das gilt es zu ermöglichen. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 41 

 

Dabei bedeutet das eigene Denken als Teil des Werdens zu begreifen gleicherma-
ßen, die eigene Genese nicht zu vergessen, und damit, das eigene traditionelle Ver-
haftetsein nicht zu unterschlagen. Selbst-reflexiv-kritisch heißt dann auch, nicht nur 
(historisch variable) unterschiedliche Selbste oder eben Subjektbegriffe in den Blick 
zu nehmen (vgl. PM, SE), sondern tatsächlich sich selbst als Theoriebildner*in – frei-
lich nicht autobiographisch, sondern sozio- und theoriebiographisch.28 In diesem 
Kontext muss man verstehen, warum Butler andeutet, dass Foucault letztlich »sich 
selbst aufs Spiel gesetzt habe« (Butler 2002). Das gilt sowohl für ihn als kritischen 
Denker – und somit Theoriebildner – als auch für ihn als Subjekt.29 So verweigere 
Foucault eine festlegende Antwort auf die Frage, woher der/sein kritische/r Wille 
stamme, nicht so regiert zu werden, um diesen Willen dadurch nicht absolut zu setzen 
– auch nicht durch die Benennung als »ursprüngliche Freiheit«, die er sofort wieder 
zurücknehme (Butler 2002: 262). Es gilt also nach Butler, unaufhörlich auch sich selbst 
als Fragende zu befragen, das eigene intellektuelle wie kritische Begehren nicht zu ver-
allgemeinern, die eigene Rationalität nicht als Standard zu setzen, auch wenn es für die 
Denkenden selbst kein vollständiges Entrinnen aus diesen, ihren Konstitutiva gibt. Im 
oben genannten Sinne handelt es sich um dabei um Grenzen, die überschreitbar sind. 

Wenn die Denkweisen und -methoden der Kritik selbst auch nur geworden sind, 
heißt Überschreitung, das Kritisierte und als korrekturbedürftig Eingestufte zu ver-
schieben30 – eine völlige Neuerfindung oder -setzung entspräche wiederum der Illu-
sion, es gäbe ein nicht am Werden und seinen Transformationen beteiligtes Außen.31 
Das Kantʼsche Diktum in der »Methodenlehre« am Ende der Kritik der reinen Ver-
nunft hat seine Geltung nicht verloren, weil es das moderne kritische Denken und die 
Umstellung auf Bedingungen eingeläutet hat. Auch haben wir es immer noch mit 

                                                             
28  Wobei Butler auch autobiographisch argumentiert, um deutlich zu machen, warum sie die-

sen philosophischen Kontext gewählt hat, wie sie in ihn hinein geworfen wurde. Vgl. etwa 
»Kann das ›Andere‹ der Philosophie sprechen?« (MG: 367–393).  

29  Butler bezieht sich hier auf Foucaults Was ist Kritik. Vgl. zum kritischen Subjekt auch 
KEG: 161–175. In dieser Hinsicht fügt Butler der ›genealogischen Kritik‹ nach Saar noch 
den Aspekt faktischer, konkreter, für das eigene Denken konstitutiver Muster hinzu, der 
sich ebenfalls nicht verleugnen lässt. Dann ist Genealogie nicht nur »als Historisierung des 
Selbst dessen Gewordenheitskritik, als Aufweis der kontingenten Machtwirkungen auf das 
Subjekt Machtkritik, [sowie] Selbst-Kritik oder Kritik eines Selbst, dem gezeigt oder vor-
geführt wird, wie es geworden ist oder geworden sein könnte.« (Saar 2009: 252). Sie ist 
immer auch selbst-kritisch gegen sich als konkrete theoriebildende Instanz. 

30  In diesem Sinne heißt eine Einführung in dekonstruktives Philosophieren die »Kunst des 
Verschiebens«, vgl. Feustel 2015. 

31  Allen Versuchen, dies zu vermeiden, zum Trotz scheint es doch so, als kämpften einige zeit-
genössische Philosoph*innen gerade um diese Frage. So ist in Thilos Wesches Beitrag die 
Rede davon, dass gerade die Innen/Außen-Differenz das Wesen der Kritik ausmache, vgl. 
Wesche 2009. Das gilt gleichermaßen für den Beitrag von Jaeggi (2009) in Jaeggi/Wesche 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | TATJANA SCHÖNWÄLDER-KUNTZE 

 

einer durch und durch als politisch qualifizierbaren selbst-kritischen Aufklärungsar-
beit zu tun – nicht zuletzt deshalb, weil sich unserer Epoche dadurch auszeichnet, 
dass Wissen im öffentlichen Diskurs Entscheidungen legitimiert bzw. plausibilisiert: 
Wissen, das die verwendeten Begründungsmuster stabilisiert bzw. destabilisiert und 
dadurch auch der Theoriebildung, aus der es resultiert, Gewicht verschafft. Denn es 
geht immer auch um Macht(verteilungs)fragen und um soziale Teilhabe- bzw. Teil-
nahmemöglichkeiten. Wenn also der »[k]ritische Weg […] allein noch offen« (KrV 
A 856/B 884) ist, dann lässt er sich aktuell dahingehend ergänzen, dass er neben der 
Analyse des Status quo immer auch die eigene Verhaftung und deren Überschreitung 
in die transformative Dynamik der Theoriebildung integrieren muss. Wenn Theorie 
zur Formierung des Gegebenen beiträgt, weil die legitimiert und (staatliches) Han-
deln begründet, dann hat auch die angewandte Methode politisches Gewicht – weil 
sie darüber entscheidet, wie frei gedacht wird, ob die Grenzen der scheinbar unum-
stößlich Gegebenen gedanklich überschritten werden. 

LITERATUR 

Althusser, Louis (1970): Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur 
marxistischen Theorie. Hamburg/West-Berlin: VSA 1977. 

Benhabib, Sheyla (1993): »Feminismus und Postmoderne: Ein prekäres Bündnis«, in: 
Dies./Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der Streit um Differenz. 
Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 9–30. 

Butler, Judith (1993): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der 
Postmoderne«, in: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Frazer, 
Nancy (1993): Der Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Ge-
genwart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 31–58. 

Butler, Judith (2002): »Was ist Kritik. Ein Essay über Foucaults Tugend«, in: Deut-
sche Zeitschrift für Philosophie 50 (2002) 2, 249–265. 

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der »mystische« Grund der Autorität. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 62013. 

Descartes, René (1637). Discours de la méthode pour bien conduire sa raison. Übers. 
u. hg. von Lüder Gäbe. Hamburg: Meiner 21997. 

Distelhorst, Lars (1999). Jacques Derrida. München: Beck 1999. 
Feustel, Robert (2015). Die Kunst des Verschiebens. Dekonstruktion für Einsteiger. 

München: Fink 2015. 
Foucault, Michel (1971): Die Ordnung des Diskurses. Übers. von Walter Seitter. Mit 

einem Essay von Ralf Konersmann. Frankfurt/M.: Fischer 1991. 
Foucault, Michel (1983): »Strukturalismus und Poststrukturalismus«, übers. von 

Hans-Dieter Gondek, in: Ders.: Dits et Ecrits: Schriften. Vierter Bd. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2005, 521–555. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 43 

 

Foucault, Michel (1984): »Was ist Aufklärung?«, übers. von Hans-Dieter Gondek, in: 
Ders.: Dits et Ecrits Schriften. Vierter Bd. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 687–707. 

Hark, Sabine (2015). http://blog.feministische-studien.de/author/sabine-hark/  
Hegel, G.W.F. (1803–1806). Aphorismus aus seinem Wastebook 1803–1806, in: 

Jenaer Schriften. Werke Bd. 2. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986. 
Hegel, G.W.F. (1807). Phänomenologie des Geistes. Werke Bd. 3. Frankfurt/M.: 

Suhrkamp 1986. 
Horkheimer, Max (1937): »Traditionelle und kritische Theorie«, in: Ders.: Gesam-

melte Schriften Bd. 4: Schriften 1936–1941. Hg. von Alfred Schmidt. Frank-
furt/M.: Fischer 1988, 162–226. 

Jaeggi, Rahel/Wesche, Thilo (2009) (Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Kant, Immanuel (1781/1786). Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Meiner 1971. 
Kant, Immanuel (1784). Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? Zitiert nach der 

Kant-Ausgabe Berlin: Preußische Akademie der Wissenschaften 1901ff., Bd. 8.  
Kant, Immanuel (1785). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Zitiert nach der 

Kant-Ausgabe Berlin: Preußische Akademie der Wissenschaften 1901ff., Bd. 4. 
Saar, Martin (2009). »Genealogische Kritik«, in: Jaeggi, Rahel/Wesche, Thilo (2009) 

(Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp, 247–265. 
Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2010): Freiheit als Norm? Moderne Theoriebildung 

und der Effekt Kantischer Moralphilosophie. Bielefeld: transcript. 
Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2012): »The figure of ›rivalry‹ and its function in 

Kant’s ethics«, in: Lütge, Christoph (ed. in chief): Handbook of the Philosophical 
Foundations of Business Ethics. Vol.1. Heidelberg: Springer 2012, 355–384. 

Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2014): »Verantwortung im Fluss – oder: (Wie) lässt 
sich sinnvoller Weise am Verantwortungsbegriff festhalten?«, in: Boomgarden, 
Jürgen/Leiner, Martin (Hg.): Kein Mensch, der der Verantwortung entgehen 
könnte. Verantwortungsethik in theologischer, philosophischer und religionswis-
senschaftlicher Perspektive. Freiburg: Herder 2014, 225–272. 

Schönwälder-Kuntze, Tatjana (22015): Philosophische Methoden zur Einführung. 
Hamburg: Junius. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Politiken des Performativen 

Butlers Theorie politischer Performativität1 

GERALD POSSELT 

 

1. PERFORMATIVITÄT UND POLITIK 

Die amerikanische Schriftstellerin Toni Morrison beginnt ihre Dankesrede für die 
Verleihung des Literaturnobelpreises 1993 mit einer eindringlichen Parabel über die 
Macht der Sprache und die wesentliche Körperlichkeit menschlichen Sprechens: 
Eine blinde, alte Frau, die für ihre Weisheit berühmt ist, wird eines Tages von einigen 
Kindern aufgesucht, die sich zum Ziel gesetzt haben, sie bloßzustellen, indem sie sich 
ihre Blindheit zunutze machen. Ein Kind stellt sich vor die blinde Frau und fordert 
sie auf zu raten, ob der Vogel, den es in seinen Händen hält, tot oder lebendig sei. 
Nach einigem Zögern antwortet diese: »Ich weiß es nicht. Ich weiß nicht, ob der Vo-
gel, den du in deiner Hand hältst, tot oder lebendig ist. Aber ich weiß, dass es in 
deiner Hand liegt. Es liegt in deiner Hand.« (Morrison 1993) 

Judith Butler nimmt diese Parabel in Haß spricht. Zur Politik des Performativen 
zum Anlass, um über das komplexe Verhältnis von Sprechen und Handeln, von Spra-
che und Körper, von Sprechen als einer konstativ-kognitiven Tätigkeit und Sprechen 
als einem performativen Akt nachzudenken. Dabei unterstreicht Butler, dass die 
blinde Frau die Frage nicht direkt beantwortet; vielmehr antwortet sie, »indem sie die 
Frage zurückweist und verschiebt« (HS: 17). Damit macht die Antwort auf eine 
Reihe von Aspekten im Sprechen aufmerksam, die in der Regel ausgeblendet bleiben: 
die körperliche Verfasstheit des Sprechens, die Verantwortung, die mit jedem Spre-
chen einhergeht, sowie die Sprech- und Handlungsmöglichkeiten, die sich ergeben, so-
bald wir die Abhängigkeit von anderen und die Verletzbarkeit durch andere anerkennen. 

                                                             
1  Dieser Artikel wurde gefördert durch das FWF-Projekt P26579 Language and Violence. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | GERALD POSSELT 

 

Der zentrale Begriff, der hier mit ins Spiel kommt und der diese unterschiedlichen 
Aspekte wie eine Klammer zusammenhält, ist der Begriff des Performativen. Dieser 
Begriff durchzieht nicht nur Butlers gesamtes Œuvre, er ist zugleich, wie ich im Fol-
genden argumentieren werde, ein entscheidender Schlüssel für das Verständnis von 
Butlers Denken des Politischen. Erstmals eingeführt wird der Begriff des Performa-
tiven von Butler in Das Unbehagen der Geschlechter (1990). Im Laufe ihrer Arbeiten 
– insbesondere in Körper von Gewicht (1993) und in Haß spricht (1997) wird er suk-
zessive ausdifferenziert und weiterentwickelt. Zwar gerät der Begriff Anfang der 
2000er Jahre eher in den Hintergrund – weder in Antigones Verlangen (2000) noch 
in Kritik der ethischen Gewalt (2003), Gefährdetes Leben (2004), Raster des Krieges 
(2009) oder in Am Scheideweg (2012) spielt er eine tragende Rolle.2 Spätestens je-
doch mit ihren jüngst erschienenen Anmerkungen zu einer performativen Theorie der 
Versammlung (2015) erweist er sich erneut als zentrale Analyse- und Reflexionska-
tegorie für eine Theorie des Politischen.  

Dabei ist die Wiederaufnahme des Performativitätsbegriffs in den Anmerkungen 
zu einer performativen Theorie der Versammlung, wie ich vorschlagen möchte, nicht 
nur von der Sache her begründet, d.h. in dem Versuch, die spezifische Dynamik und 
Bedeutung politischer Versammlungen und Bewegungen wie den Arabischen Früh-
ling oder Occupy zu beschreiben, sondern auch methodisch, insofern es Butler in den 
Anmerkungen – ebenso wie in ihren früheren Schriften – auch darum geht, die Mög-
lichkeiten einer Sprache des Politischen auszuloten. In diesem Sinne lässt sich But-
lers Denken des Politischen sowohl als ein Ringen um eine angemessene theoretische 
Sprache als auch um eine wirkungsvolle Sprache politischer Artikulationen und An-
sprüche beschreiben. So skizziert sie in Das Unbehagen der Geschlechter das Di-
lemma der feministischen Theorie, die sich »vor die Notwendigkeit gestellt [sieht], 
eine Sprache zu entwerfen, die die Frauen voll oder adäquat repräsentiert, um deren 
politische Sichtbarkeit zu fördern«, während die »normative Funktion der Sprache« 
sowie die »Bereiche der politischen und sprachlichen ›Repräsentation‹ […] vorab die 
Kriterien fest[legen], nach denen Subjekte gebildet werden« (UG: 16). In Körper von 
Gewicht beschreibt Butler das theoretische Sprechen und Schreiben als »die melan-
cholische, andauernde Wiederholung einer Sprache, die man niemals gewählt hat, 
[…] von der man aber gewissermaßen verwendet wird« (KG: 332). In Haß spricht 
wird nicht nur argumentiert, dass wir keine eigene, eigentliche Sprache haben, um 
Formen sprachlicher Gewalt und Verletzbarkeit zu beschreiben, sondern auch, dass 
jeder Versuch, der verletzenden Kraft der Sprache entgegenzutreten, notwendig von 
der Kraft der Sprache Gebrauch machen muss (vgl. HS: 9, 14). In ihrem jüngsten 

                                                             
2  Ausnahmen bilden der Band Die Macht der Geschlechternormen (2004), insbesondere das 

Kapitel »Die Frage nach der sozialen Veränderung«, sowie Butlers Gespräch mit Gayatri 
C. Spivak, das im Deutschen unter dem Titel Sprache, Politik, Zugehörigkeit erschienen ist 
(Butler/Spivak 2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 47 

 

Buch Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung argumentiert 
Butler, dass eine kritische politische Theorie »ständig mit einer Reihe sprachlicher 
Probleme zu kämpfen« hat: »Wie nennen wir diejenigen, die nicht als ›Subjekt‹ im 
hegemonialen Diskurs erscheinen können?« (APV: 54) Oder, anders gefragt: »Wel-
che politische Sprache steht uns zur Verfügung, um diese Exklusion und die Formen 
des Widerstands, welche die Sphäre der Erscheinung in ihrer gegenwärtigen Be-
grenztheit aufbrechen, zu beschreiben?« (APV: 105f.) 

In der Tat lässt sich, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, Butlers politisches 
Werk insgesamt als eine Serie stets neuer Versuche verstehen, die Politik und das 
Politische vom Performativen her zu denken. Dabei darf der Begriff des Performati-
ven oder der Performativität nicht mit dem Begriff der Performanz verwechselt wer-
den, wie er unter anderem in den Geistes- und Kulturwissenschaften Verbreitung ge-
funden hat, um den Handlungscharakter kultureller und sozialer Praktiken herauszu-
stellen.3 Während Performanz verstanden als ein Tun und Handeln mit Worten im 
Sinne der Sprechakttheorie oder als Vollzug kultureller Praktiken, ein intentionales 
Subjekt vorauszusetzen scheint, das der Handlung vorausgeht, ist mit Butlers Begriff 
der Performativität die starke These verbunden, dass die Identität des Subjekts – und 
damit einhergehend auch seine Handlungsmacht – nicht als gegebene Faktizität kon-
zipiert werden kann, sondern sich erst im Zusammenspiel komplexer sprachlicher 
und körperlicher Praktiken, Machtmechanismen und historisch sedimentierten Nor-
mensystemen konstituiert (vgl. Posselt 2016c).  

Damit grenzt sich Butler zugleich von einem souveränen Modell des Performati-
ven ab, für das paradigmatisch der göttliche Sprechakt »Es werde Licht!« steht (vgl. 
KG: 28, APV:42). Ein solches Modell setzt nach Butler ein souveränes Subjekt vo-
raus, das über die autoritative Macht verfügt, vollständig und abschließend das her-
vorzubringen, was es benennt und intendiert. Dagegen unterstreicht Butler – unter 
Rückgriff auf Jacques Derridas Begriff der Iterabilität – den grundlegenden Wieder-
holungscharakter jeglicher Praxis sowie – mit Blick auf die Körperlichkeit jedes 
Sprechens – das Moment der Unkontrollierbarkeit und Unverfügbarkeit, das jedem 
Sprechen und Handeln konstitutiv innewohnt.  

Ein performativer Akt gelingt folglich nur, insofern er die in der Sprache, in den 
Körpern und den sozialen Praktiken sedimentierte Konventionen, Regeln und Nor-
men wiederaufruft und aktualisiert; zugleich gelingt er immer nur vorläufig, insofern 
er – aufgrund seiner konstitutiven Iterabilität und Körperlichkeit – niemals in der 
Lage ist, seine Effekte vollständig zu beherrschen und zu kontrollieren (vgl. 
KG: 311). Der Begriff des Performativen verweist damit einerseits darauf, dass 

                                                             
3  Die Literatur zu diesem Thema ist mittlerweile sehr umfangreich. Vgl. u.a. Wirth 2002, 

Kertscher/Mersch 2003, Krämer 2004, Rolf 2009.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | GERALD POSSELT 

 

menschliches Handeln immer schon ein tradiertes Erbe kulturell und historisch vor-
gegebener Handlungsweisen und Praktiken übernehmen und wiederholend aufneh-
men muss – wodurch sich allererst Subjektivität konstituiert –, sowie andererseits 
darauf, dass das Subjekt sein Sprechen und Handeln niemals gänzlich in seiner Hand 
hat, insofern kein Sprechen und Handeln – sowohl aufgrund der allgemeinen Struktur 
der Iterabilität als auch aufgrund der dem Subjekt niemals ganz durchsichtigen Kör-
perlichkeit – vollständig kontrolliert werden kann. Folglich darf Performativität we-
der als die autoritative Macht eines souveränen Subjekts verstanden werden noch als 
die Macht eines Diskurses, das vollständig und abschließend hervorzubringen, was 
er benennt; vielmehr verweist der Begriff des Performativen – trotz der unterschied-
lichen Ausformulierungen, die er in Butlers Werk erfährt – immer auf Momente des 
Scheiterns, des Bruchs und der Unkontrollierbarkeit, aber auch der Offenheit und der 
Zukünftigkeit, die zugleich seine grundlegend politische Dimension ausmachen. 

Dabei zeigt sich in Butlers Werk eine spezifische Verschiebung in der Art und 
Weise, wie sie politische Handlungsfähigkeit und die Zukunftsoffenheit politischer 
(Bezeichnungs-)Praktiken konzeptualisiert. Während sie in ihren frühen Schriften 
(von Das Unbehagen der Geschlechter über Körper von Gewicht bis hin zu Haß 
spricht) – ausgehend von der Iterabilität des Performativen – Möglichkeiten des Wi-
derstands und der Subversion hegemonialer (Geschlechter-)Ordnungen auszuloten 
versucht, unterstreicht sie in ihren späteren Überlegungen – vor dem Hintergrund ge-
genwärtiger Emanzipations-, Protest- und Demokratiebewegungen – die Prekarität 
und Vulnerabilität einer verkörperten und pluralen Performativität. Anders gesagt: 
Während Butler in ihren Arbeiten der 1990er Jahre die Möglichkeiten des Wider-
stands und der Handlungsfähigkeit eines »postsouveränen Subjekts« (HS: 219) vor 
allem in dem Moment der Iterabilität lokalisiert, wodurch das Politische zu einem 
Ort subversiver Bezeichnungspraktiken wird, denkt sie in ihrem jüngsten Überlegun-
gen im Anschluss an Hannah Arendt Handlungsmacht nicht mehr allein als Aneig-
nung und Resignifikation hegemonialer Normen, sondern darüber hinaus als ein ge-
meinsames Sprechen und Handeln, das der allgemein geteilten Bedingung der Pre-
karität und Vulnerabilität Rechnung trägt. 

Deutlich wird diese Verschiebung auch in der Art und Weise, wie Butler das Mo-
ment der Zukunftsoffenheit konzeptualisiert. Während Butler in ihren früheren Arbei-
ten die Zukünftigkeit einer radikal-demokratischen Politik vor allem in der konstitu-
tiven Vorläufigkeit politischer Signifikanten lokalisiert, versucht sie in ihren jüngsten 
Arbeiten die Zukunftsoffenheit politischer Bewegungen ausgehend von der Verlet-
zungsoffenheit und Responsivität der Körper zu denken. Diese Verschiebung – von 
einem reiterativ-resignifikativen Modell des Performativen hin zu einem rezeptiv-
responsiven Modell einer verkörperten, pluralen Performativität – ist, so meine 
These, nicht nur entscheidend für ein zureichendes Verständnis von Butlers Denken 
des Politischen, sondern auch notwendig, um die emanzipatorischen Potentiale einer 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 49 

 

performativen Politik unter den gegenwärtigen Bedingungen zunehmender Globali-
sierung und Prekarisierung herauszuarbeiten. Denn eine solche performative Politik 
erlaubt nicht nur, politische Handlungsmacht jenseits identitätslogischer und subjekt-
zentrierter Konzeption zu denken; sie könnte zudem die Richtung weisen, um eine 
mögliche Antwort auf die aktuelle Krise der politischen Repräsentation zu finden 
(vgl. Posselt 2016b).  

Vor diesem Hintergrund unternimmt der folgende Beitrag den Versuch, die unter-
schiedlichen Ausformulierungen, die der Begriff des Performativen in Butlers Den-
ken erfahren hat, herauszuarbeiten und hinsichtlich ihrer theoretischen und methodi-
schen Implikationen zu befragen. Dabei gehe ich von der Annahme aus, dass Butlers 
Haß spricht – insbesondere ihr Versuch, Derridas Denken der Iterabilität mit Pierre 
Bourdieus Konzeption des Habitus zu einer gesellschaftlichen Theorie des Performa-
tiven zu verbinden – als eine Art Scharnier dienen kann, um ihre früheren Überlegun-
gen zur Performativität von Geschlecht mit ihren rezenten Analysen zu einer verkör-
perten und pluralen Form von Performativität engzuführen. 

2. DIE PERFORMATIVITÄT VON GESCHLECHT 

Ausgangs- und Angelpunkt von Butlers Überlegungen im Umfeld von Das Unbeha-
gen der Geschlechter (1990) bildet die Frage nach den Möglichkeiten einer feminis-
tischen Politik jenseits vorgegebener Identitäten und politischer Subjektivitäten. Da-
hinter steht die Überlegung, dass Identitätskategorien prinzipiell die Tendenz inne-
wohnt, zu Instrumenten regulatorischer Regime zu werden: sei es als »normalisie-
rende Kategorien repressiver Strukturen oder als Sammlungspunkte emanzipatori-
scher Bewegungen gerade gegen diese Unterdrückung« (Butler 1991: 16). Butler 
zieht daraus die Konsequenz, dass die feministische Theorie mit einer »radikalen Kri-
tik dieser Identitätskategorien« beginnen muss, um danach zu fragen, »[w]elche neue 
Form von Politik […] sich ab[zeichnet], wenn der Diskurs über die feministische 
Politik nicht länger von der Identität als gemeinsamen Grund eingeschränkt wird« 
(UG: 10). Dabei hat der Feminismus mit der grundlegenden Schwierigkeit zu kämp-
fen, dass er einerseits fordert, auch »Frauen« sollten durch das gegebene hegemoniale 
Regime repräsentiert zu werden, während dies andererseits nur durch die Anrufung 
genau jener normativen Kategorien möglich ist, die von Teilen der feministischen 
Bewegung zurückgewiesen werden. Folglich gilt es nicht nur zu untersuchen, »wie 
Frauen in Sprache und Politik vollständiger repräsentiert werden können. Die femi-
nistische Kritik muß auch begreifen, wie die Kategorie ›Frau(en)‹, das Subjekt des 
Feminismus, gerade durch jene Machtstrukturen hervorgebracht und eingeschränkt 
wird, mittels derer das Ziel der Emanzipation erreicht werden soll.« (UG: 17) Ent-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | GERALD POSSELT 

 

sprechend gilt es nach den Möglichkeiten einer feministischen Politik zu fragen, de-
ren Grundprämisse ebensowenig »in einem stabilen Begriff der Geschlechtsidentität 
liegt« wie in einer einheitlichen Kategorie der »Frau« als dem Subjekt des Feminis-
mus. In den Blick kommt damit eine politische Theorie und Praxis, »die die verän-
derlichen Konstruktionen von Identität als methodische und normative Vorausset-
zung begreift, wenn nicht gar als politisches Ziel anstrebt« (UG: 21).  

Eine wichtige Rolle spielt in diesem Kontext der Begriff des Performativen, den 
Butler zunächst im Zuge ihrer Dekonstruktion der Sex-Gender-Dichotomie entwi-
ckelt. Dabei bezieht sie sich einerseits auf Paul de Mans Begriff der Metalepse sowie 
andererseits, wenn auch nur implizit, auf Derridas Gedanken der Iterabilität (vgl. 
Butler 1993: 123, Derrida 1971, de Man 1974).4 Butler vertritt in Das Unbehagen 
der Geschlechter die provokante und vieldiskutierte These, dass nicht nur das soziale 
Geschlecht (Gender), sondern auch das biologische Geschlecht (Sex) eine soziale und 
diskursive Konstruktion darstellt. Damit stellt Butler die bis dahin in den Sozialwis-
senschaften geltende Vorstellung auf den Kopf, dass Geschlechtsidentitäten und se-
xuelle Orientierungen wie Hetero- oder Homosexualität zwar sozial erworben wer-
den, aber letztlich auf eine natürliche, biologische und folglich vordiskursive Ge-
schlechtlichkeit zurückgeführt werden können. 

Dagegen argumentiert Butler, dass Gender selbst performativ verstanden werden 
muss. Damit meint sie nun eben nicht, dass Gender als Tun eines souveränen Subjekts 
vorgestellt werden könnte, das seine Geschlechtsidentität gleichsam voluntaristisch 
ausdrückt und vollzieht. Vielmehr ist Gender im Sinne der sozialen Geschlechtsiden-
tität gerade insofern performativ, als sie das geschlechtliche Subjekt, das diese nur 
auszudrücken und zu artikulieren scheint, als seinen nachträglichen Effekt hervor-
bringt und konstituiert. Anders gesagt: Gender ist performativ, insofern Gender eine 
permanente Praxis darstellt, die die Identität, die sie vorgibt zu sein, allererst produ-
ziert: »In diesem Sinne ist die Geschlechtsidentität ein Tun, wenn auch nicht das Tun 
eines Subjekts, von dem sich sagen ließe, daß es der Tat vorausgeht.« (UG: 49).  

Damit grenzt sich Butler zugleich von sprechakttheoretischen Konzeptionen des 
Performativen ab. Denn während die Sprechakttheorie im Anschluss an Austin und 
Searle Performativität in erster Linie als die Fähigkeit eines intentionalen Subjekts 
versteht, mit sprachlichen Äußerungen Handlungen zu vollziehen (ein Versprechen 
geben, ein Wette abschließen, einen Befehl geben etc.), unterstreicht Butler, dass die 
Identität des Subjekts selbst als ein Effekt performativer Akte verstanden werden 
muss: »In diesem Sinne ist Geschlechtsidentität«, wie Butler pointiert formuliert, 
»nicht eine Performanz, die zu vollziehen sich ein vorher bestehendes Subjekt er-
wählt, sondern sie ist performativ in dem Sinne, daß sie das Subjekt, das sie zu ver-
wirklichen scheint, als ihren eigenen Effekt erst konstituiert« (Butler 1991: 30). 

                                                             
4  Vgl. hierzu ausführlich Posselt 2016d: 182ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 51 

 

Deutlich wird hier nicht nur die subjektkonstitutive und identitätsstiftende Funk-
tion des Performativen,5 sondern auch, dass Performativität eine soziale Praxis dar-
stellt, in der verbale und nicht-verbale, sprachliche und körperliche Praktiken, Gesten 
und Ausdrucksformen auf intrinsische Weise miteinander verschränkt sind. Des Wei-
teren darf Performativität nicht als ein einmaliger Akt verstanden werden, sondern 
vielmehr – wie Butler im Anschluss an Derrida deutlich macht – als eine normative, 
ritualhafte Praxis, die aufgrund ihres iterativen Charakters ein niemals vollständig zu 
kontrollierendes Moment des Bruchs und des Scheiterns impliziert. Denn jede Wie-
derholung birgt in sich die Möglichkeit, angeeignet und gegen ihre ›ursprüngliche‹ 
Intention gewendet zu werden. Wird Performativität dergestalt als eine iterative Pra-
xis von Normen konzipiert, dann hat dies umgekehrt zur Konsequenz, dass Identität 
letztlich niemals gesichert ist, sondern immer nur vorläufig stabilisiert werden kann. 

Für die klassische politische Theorie stellt ein solcher Begriff von Identität eine 
ernsthafte Herausforderung dar, insofern sie ein kohärentes, selbstidentisches und ra-
tionales Subjekt als notwendige Voraussetzung von Handlungsmacht postuliert. Da-
gegen ist Butlers entscheidender Gedanke, dass der konstruierte und niemals gänzlich 
gesicherte Charakter von Identität keineswegs im Widerspruch zur Handlungsfähig-
keit steht; vielmehr ist er gerade deren notwendige Voraussetzung. Gerade weil Nor-
men wiederholt werden müssen, um wirksam zu sein, besteht zugleich die Möglich-
keit, diese Wiederholung subversiv anzueignen und zu variieren (vgl. UG: 213). Po-
litische Handlungsfähigkeit besteht folglich in der Teilhabe und Aneignung identi-
tätskonstitutiver Verfahren und Mechanismen durch »Strategien der subversiven 
Wiederholung« (UG: 216) wie Imitation, Mimikry oder Parodie.6 Das hat umgekehrt 
zur Konsequenz, dass eine »Subversion der Identität« nicht von außerhalb erfolgen 
kann, sondern »nur innerhalb der Verfahren repetitiver Bezeichnungen möglich« ist 
(UG: 213). Zugleich gibt es keine Möglichkeit, nicht zu wiederholen. So wie wir mit 
Paul Watzlawick gesprochen nicht nicht kommunizieren können (vgl. Watzlawick 
u.a. 1969: 53), so können wir nach Butler nicht nicht wiederholen. Es ist aber mög-
lich, den Verlauf der Wiederholungen zu lenken. Folglich ist die entscheidende Frage 
nicht: »ob, sondern wie wiederholen«. Das heißt: Wie lassen sich »jene Geschlechter-
Normen, die die Wiederholung selbst ermöglichen, wiederholen und durch eine radi-
kale Vervielfältigung der Geschlechtsidentität verschieben« (UG: 217)?  

Wird Handlungsmacht oder -fähigkeit dergestalt über das Moment der Wiederho-
lung reformuliert, hat dies zugleich weitreichende Konsequenzen für den Begriff des 

                                                             
5  Zu dem selbstreferentiellen und subjektkonstitutiven Charakter performativer Äußerungen 

vgl. ausführlich Posselt 2005: 47–56. 
6  Butlers Vorschlag Formen der Parodie und der Imitation heterosexueller Geschlechterste-

reotypen als solche subversiven Praktiken zu begreifen, hat in der Rezeption fälschlicher-
weise dazu geführt, das Konzept der Performativität als dramatisch-theatralische Perfor-
mance zu interpretieren (vgl. Posselt 2016d: 184).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | GERALD POSSELT 

 

Politischen. Denn wird Handlungsfähigkeit als subversive Aneignung und Verschie-
bung jener Normen verstanden, durch die wir als Subjekte angerufen und konstituiert 
werden, dann gilt es, so Butler, »das Politische gerade in jenen Bezeichnungsverfah-
ren zu verorten, durch die Identität gestiftet wird, reguliert und dereguliert wird« 
(UG: 216). Das heißt auch, dass das Politische letztlich nicht von den diskursiven Prak-
tiken getrennt werden kann, die den Bereich des Politischen bestimmen und begrenzen, 
und durch die ein Bereich des Natürlichen, des Körpers oder der Reproduktion konsti-
tuiert wird, der dem Bereich des Politischen scheinbar vorausgeht oder entzogen ist.  

3. DISKURSIVE PERFORMATIVITÄT 

Körper von Gewicht (1993) kann als Reaktion und Antwort auf die teils polemisch 
geführten Debatten im Anschluss an die Veröffentlichung von Das Unbehagen der 
Geschlechter verstanden werden. Butler tritt in diesem Werk sowohl entschieden der 
Auffassung entgegen, die Performativität von Gender könne als voluntaristische 
Wahl eines intentionalen Subjekts verstanden werden, das sich seine Geschlechts-
identität nach Belieben auswählt und wieder ablegt, als auch dem Vorwurf, sie be-
treibe eine Praxis der Entkörperung – basierend auf einem sprachlichen »Idealismus« 
oder Monismus, der unterstellt, »der Körper werde vollkommen oder erschöpfend 
sprachlich konstituiert« (KG: 11).7 Gewinnt Butler in Das Unbehagen der Ge-
schlechter den Performativitätsbegriff noch weitgehend aus Nietzsches Destruktion 
des Täter-Tat-Schemas und des souveränen Subjekts, so versucht sie diesen nun – im 
Anschluss an Derrida sowie in kritischer Auseinandersetzung mit Ernesto Laclaus 
und Slavoj Žižeks performativer Theorie politischer Signifikanten – explizit über das 
Moment der Iterabilität und die Zitathaftigkeit zu formulieren. Zugleich fragt Butler, 
wie sich »die Frage nach der Materialität des Körpers mit der Performativität der 
sozialen Geschlechtsidentität« verknüpfen lasse (KG: 21). Ins Zentrum der Analyse 
rückt damit der Körper als »ein Prozeß der Materialisierung, der im Laufe der Zeit 
stabil wird, so daß sich die Wirkung von Begrenzung, Festigkeit und Oberfläche her-
stellt, d[ie] wir Materie nennen« (KG: 32). Damit nimmt Butler ihren bereits in Das 
Unbehagen der Geschlechter implizit formulierten Gedanken wieder auf, Performa-
tivität nicht als einen einzelnen Akt oder einen kausalen Prozess aufzufassen, der von 
einem Subjekt oder einer Institution ausgeht und vorherbestimmte Wirkungen hat, 
sondern als einen zeitlich aufgespannten unabschließbaren Prozess, »der durch die Re-
iteration von Normen operiert« und durch den ›Subjekte‹, ›Handlungen‹, und ›Körper‹ 
überhaupt erst als intelligible und sozial bedeutsame in Erscheinung treten (KG: 32).  

                                                             
7  Die Forschungsliteratur zu diesem wiederholt gegen Butler erhobenen Vorwurf ist mittler-

weile recht umfangreich. Vgl. u.a. Vasterling 1999 u. Babka/Posselt 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 53 

 

Subjekte, Handlungen und Körper dergestalt als »ritualisierte Wiederholung von 
Normen« zu begreifen, heißt weder Handlungsfähigkeit zu leugnen noch die Materi-
alität der Körper als einen diskursiven Effekt abzutun, sondern sie allererst zum Ein-
satzpunkt des Politischen zu machen.8 Denn ebenso wie die Behauptung, dass das 
Subjekt nicht von vornherein als eine souveräne Instanz gegeben ist, nicht heißt, das 
Subjekt zu verwerfen, sondern allererst die Möglichkeit eröffnet, nach den normati-
ven Verfahren, Mechanismen und Prozessen zu fragen, durch die wir als anerkenn-
bare Subjekte konstituiert werden (vgl. KG: 29), so bedeutet auch die Behauptung, dass 
der Körper als ein Prozess der Materialisierung beschrieben werden kann, nicht, den 
Körper zu verneinen, sondern nach den geschichtlich sedimentierten normativen Pro-
zessen, Verfahren und Mechanismen zu fragen, durch die Körper konstituiert werden, 
die Gewicht haben, und solche Körper, deren Materialisierung scheitert (vgl. KG: 40).9  

Insbesondere Sex und Gender fungieren als solche normativen Kategorien, 
»durch die ›man‹ überhaupt erst lebensfähig wird« und die »einen Körper für ein 
Leben im Bereich kultureller Intelligibilität qualifizieren« (KG: 22). In den Fokus 
rückt damit – neben dem Moment der Iterabilität und Zitathaftigkeit von Normen – 
das Moment des Ausschlusses und der Verwerfung: Denn die »normative Kraft der 
Performativität – ihre Macht, zu etablieren, was sich als ›Sein‹ qualifiziert – arbeitet«, 
so Butler, »nicht nur mit der ständigen Wiederholung, sondern ebenso mit dem Aus-
schluß. Und im Falle von Körpern suchen jene Ausschlüsse die Signifikation als de-
ren verwerfliche Grenzen heim oder als das was strikt verworfen ist: das Nichtleb-
bare, das Nichterzählbare: das Traumatische.« (KG: 260) Zugleich verhindert die all-
gemeine Struktur der Iterabilität, d.h. die Notwendigkeit, dass performative Akte und 
die sie ermöglichenden Normen wiederholt, imitiert und zitiert werden müssen, um 
wirksam zu sein (KG: 154), dass Normen starr und deterministisch wirken.10 

In diesem Spalt, der durch die allgemeine Struktur der Iterabilität in jeder Identität 
aufgetan wird, sieht Butler, wie bereits in Das Unbehagen der Geschlechter, die 
Möglichkeit des Widerstands, der Subversion und der Handlungsfähigkeit. Gerade in 

                                                             
8  »Denn ganz sicher ist es so, daß Körper leben und sterben, essen und schlafen, Schmerz 

empfinden und Freude verspüren, Krankheit und Gewalt erleiden«; all dies kann »nicht als 
bloße Konstruktion abgetan werden«: »Aber die Unwiderlegbarkeit der Erfahrungen be-
sagt keineswegs, was es bedeutet, Erfahrungen zu bestätigen, und mit welchen diskursiven 
Mitteln dies zu erfolgen hat.« (KG: 15) 

9  Butler spricht hier rückblickend auch von einem performativen Widerspruch, den sie be-
wusst in Kauf nimmt, wenn sie in Körper von Gewicht behauptet, dass es verworfene Kör-
per gebe, »die bei der Materialisierung versagen« (fail to materialize) (KG: 40): »I perform 
that contradiction on purpose. […] But it is to roundly inaugurate an ontological domain, it is 
not to presuppose an already given one. It is discursively to institute one.« (Butler 1998: 280) 

10  Vor diesem Hintergrund plädiert Butler dafür, den für Missverständnisse anfälligen Begriff 
der Konstruktion konsequent über den der Performativität zu reformulieren. Vgl. u.a. KG: 
16 u. RK: 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | GERALD POSSELT 

 

der Notwendigkeit, dass politische Kategorien, Begriffe oder Signifikanten wie 
»Frauen«, »queer«, »Arbeiter*innen« etc. als Sammlungspunkte politischer Bewe-
gungen wiederholt werden müssen, um wirksam zu sein, sowie in dem »Scheitern 
der diskursiven Performativität, die Identität, auf die sie Bezug nimmt, endgültig und 
vollständig zu erschaffen« (KG: 260), lokalisiert Butler erneut die Möglichkeit der 
Intervention und der politischen Handlungsfähigkeit. Auf diese Weise kann »die In-
besitznahme oder Reterritorialisierung eines Ausdrucks, der verwendet worden ist, 
um einen bestimmten Teil der Bevölkerung verwerflich zu machen«, wie z.B. der 
Ausdruck »queer«, »zum Sitz des Widerstands werden, zur Möglichkeit einer befä-
higenden sozialen und politischen Resignifikation« (KG: 317f.). Eine solche perfor-
mative und resignifikative Praxis darf dabei nicht einfach im Sinne eines Gegendis-
kurses verstanden werden; vielmehr gilt es, Resignifikation selbst als »Politisierung 
von Verworfenheit« (KG: 47) zu verstehen. Zugleich beschreibt sie jene unauflösbare 
»Beziehung des Verwickeltseins in das, dem man sich widersetzt, […] ein schwieri-
ges Abmühen beim Schmieden einer Zukunft aus Ressourcen, die unweigerlich un-
rein sind« (KG: 331). 

Performativität ist damit, so Butler mit Laclau, sowohl »die Vorbedingung für 
jegliche Hegemonie und Politik« (KG: 288), als auch die Form, die jede radikal de-
mokratische Politik annehmen muss. Aufgabe einer solchen Politik muss es sein, po-
litische Signifikanten für zukünftige Verwendungen und Artikulationen radikal of-
fenzuhalten. Die Kunst besteht dabei nach Butler darin, einerseits den politischen 
Signifikanten aufzunehmen, durch den man selbst bereits konstituiert ist, und ihn zu-
gleich zum Einsatzort bisher nicht-antizipierter Bedeutungen und Möglichkeiten zu 
machen. Eine so verstandene Politik erfordert folglich eine doppelte Bewegung: »die 
Kategorie anzuführen und dementsprechend eine Identität vorläufig zu stiften und 
die Kategorie gleichzeitig als einen Ort der dauernden politischen Auseinanderset-
zung zu öffnen« (KG: 303). Damit grenzt sich Butler zugleich von einem identitäts-
logischen und essentialistischen Politikverständnis ab und setzt ihm einen »radikal 
demokratischen Begriff von Zukünftigkeit« (KG: 264) entgegen: 

Wenn der Essentialismus ein Versuch ist, die Möglichkeit einer Zukunft für den Signifikanten 

auszuschließen, dann besteht die Aufgabe sicherlich darin, den Signifikanten zu einem Ort für 

eine Reihe von Reartikulationen zu machen, die nicht vorhergesehen oder kontrolliert werden 

können, und Vorsorge zu treffen für eine Zukunft, in der sich konstitutive Personenkreise bilden 

werden, die bislang noch keinen Ort für eine derartige Artikulation hatten […]. (KG: 299) 

Doch trotz des radikalen Moments der Zukünftigkeit wird auch hier politische Hand-
lungsmacht wesentlich in negativen Begriffen formuliert: als »der Hiatus in der stän-
digen Wiederholbarkeit«, »der es mißlingt getreu zu wiederholen«, als »das ›Schei-
tern‹ des Signifikanten, die Einheit herzustellen, die er zu benennen scheint«, und als 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 55 

 

Wiederkehr der sozialen Ausschlüsse, die »die durch Negation definierten Identitäts-
ansprüche heim[]suchen« (KG: 301). Das hat umgekehrt zur Konsequenz, dass sub-
versive Strategien niemals an sich emanzipatorische sind; vielmehr lassen sie sich zu 
ganz unterschiedlichen Zwecken nutzen und instrumentalisieren, wie nicht zuletzt 
das Erstarken rechtpopulistischer und rechtextremer Akteure in Europa und den USA 
zeigt (vgl. Posselt/Seitz 2018). 

4. POLITIK DES PERFORMATIVEN 

Haß spricht (1997) ist vielleicht der bis dato elaborierteste Versuch Butlers, eine 
»Politik des Performativen« zu formulieren.11 Ausgehend von den Debatten um Hate 
Speech, Meinungsfreiheit und Zensur, die Anfang der 1990er Jahre in den USA ge-
führt wurden, problematisiert Butler nicht nur den gewaltsamen und verletzenden 
Charakter sprachlicher Äußerungen und die damit einhergehende Verschränkung von 
sprachlicher und körperlicher Verletzbarkeit, sondern versucht darüber hinaus, eine 
»allgemeine Theorie der Performativität des politischen Diskurses« zu umreißen 
(HS: 69). Dabei geht Butler von der These aus, »daß das Sprechen sich stets in ge-
wissem Sinne unserer Kontrolle entzieht« (HS: 31). Den Grund für die strukturelle 
Unkontrollierbarkeit des Sprechaktes verortet aber Butler nun nicht mehr allein in 
der Geschichtlichkeit des Diskurse und der Iterabilität von Normen (vgl. KG: 21), 
sondern darüber hinaus in der grundlegend körperlichen Verfasstheit performativer 
Akte (vgl. HS: 31).12 

Im Anschluss an Shoshana Felmans psychoanalytische Relektüre von Austin un-
terstreicht Butler, »daß Sprechen selbst eine körperliche Handlung ist« (HS: 22) und 
dass kein Sprechen vorstellbar ist, das nicht eine minimale Körperlichkeit aufweisen 
würde. Das hat zur Konsequenz, wie Butler im Anschluss an Felman geltend macht, 
dass »der Sprechakt als Handlung eines sprechenden Körpers immer in bestimmtem 
Maße unwissend gegenüber dem ist, was er ausführt« (HS: 23). Wird Sprechen der-
gestalt als ein körperlicher Akt verstanden, dann ist der Sprecher*in ihre Intention im 
Sprechen niemals vollständig präsent, sondern entzieht sich immer auf gewisse 
Weise, da »[k]ein Sprechakt die rhetorischen Effekte des sprechenden Körpers voll-
ständig kontrollieren oder festlegen [kann]« (HS: 243; vgl. Butler 2003: 113). Folg-
lich »markiert der unwissende Körper die Grenze der Intentionalität des Sprechaktes. 

                                                             
11  Die Wendung »Politik des Performativen« impliziert sowohl eine Politik, die durch das 

Performative ins Werk gesetzt wird (genitivus subjectivus), als auch eine performative Po-
litik (genitivus objectivus). 

12  Auf die grundlegend körperliche Dimension des Sprechens verweist bereits der englische 
Originaltitel Excitable Speech. Vgl. hierzu sowie zu den sprachphilosophischen Implikati-
onen von Haß spricht Posselt/Flatscher 2016: 243ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | GERALD POSSELT 

 

Der Sprechakt sagt immer mehr oder sagt es in anderer Weise, als er sagen will« 
(HS: 23), sodass es niemals nur ein Subjekt, sondern immer auch der Körper ist, der 
›spricht‹.13 

Damit unterminiert der Sprechakt nicht nur die klassische Opposition zwischen 
Sprache und Körper (vgl. Felman 1980: 65); er ist vielmehr der Ort, an dem Körper 
und Sprechen auf zugleich inkongruente und unauflösbare Weise »in Form eines 
Chiasmus« miteinander verbunden sind (HS: 25). Anders gesagt: Jeder Sprechakt ist 
ein körperlicher Akt, der notwendig raum-zeitlich situiert ist und an den Vollzug be-
stimmter körperlicher Bewegungen gebunden ist, so wie jeder körperliche Akt ein 
Sprechakt ist, insofern »the act is legible as such […] only within a context in which 
it is inscribed« (Felman 1980: 65).  

Butler erläutert diese chiastische Struktur anhand der eingangs genannten Parabel 
von Morrison. Wenn die blinde Frau auf die Frage der Kinder entgegnet »es liegt in 
eure Hand«, so sendet sie gewissermaßen »die von den Kindern ausgesprochene, im-
plizite Drohung zurück, indem sie auf die ›Hände‹ derjenigen, die den Vogel halten, 
verweist« (HS: 26), d.h., indem sie gerade den Körper der Sprechenden als den »blin-
den Fleck des Sprechens« (HS: 24) in den Blick bringt: »Die blinde Frau beleuchtet 
damit die Blindheit, die den Sprechakt der Kinder motiviert. Oder anders formuliert: 
Sie wirft die Frage auf, was die Kinder im körperlichen Sinne tun werden, angesichts 
dessen, was sie bereits körperlich getan haben, indem sie sprachen, wie sie gespro-
chen haben.« (HS: 26) Damit thematisiert die Antwort nicht nur den Körper der Spre-
cher*innen und der Adressat*innen, sondern auch deren grundlegende Verletzbarkeit. 
Denn wenn der Sprechende sich an den anderen richtet, »dann bringt er nicht nur den 
eigenen Körper, sondern ebenso den des Adressaten ins Spiel. Der Sprecher spricht 
nicht nur, sondern wendet den eigenen Körper an den anderen und enthüllt damit, daß 
der Körper des anderen durch die Anrede verletzbar ist.« (HS: 26f.) 

Diese zugleich sprachliche und körperliche Verletzbarkeit steht nicht (wie sich 
bereits angesichts des Konstruktionscharakters  politischer  Identitäten gezeigt hat) 

                                                             
13  Mit dem Fokus auf dem Sprechen als einem genuin körperlichen Akt bildet Felmans psy-

choanalytische Analyse des Sprechaktes das korrespondierende Gegenstück zu Derridas 
Reformulierung des Performativen über den Begriff der Iterabilität. Während nach Derrida 
die allgemeine Struktur der Iterabilität die Bedingung der (Un-)Möglichkeit jeder perfor-
mativen Äußerung ist (Bedingung der Möglichkeit, insofern keine performative Äußerung 
gelingen könnte, wenn sie nicht einer Konvention, einem Ritual entsprechend reiteriert und 
zitiert werden könnte; Bedingung der Unmöglichkeit, insofern gerade die Struktur der Ite-
rabilität verhindert, die Bedeutung einer Äußerung unter Rekurs auf die Intention der Spre-
cher*in abschließend zu bestimmen), so ist nach Felman der Körper die Bedingung der 
(Un-)Möglichkeit jedes performativen Aktes (Bedingung der Möglichkeit, insofern keine 
performative Äußerungen gelingen könnte, die nicht eine minimale Körperlichkeit aufwei-
sen würde; Bedingung der Unmöglichkeit, insofern der Körper niemals vollständig wissen 
kann, was er tut).  

[ ]

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 57 

 

im Widerspruch zur Handlungsfähigkeit; vielmehr ist es gerade die grundlegende 
Vulnerabilität und Verletzungsoffenheit, die jedes Handeln und Sprechen allererst er-
möglicht. Butler spricht in diesem Zusammenhang auch von einer »ermöglichenden« 
oder »ermächtigenden Verletzbarkeit« (enabling vulnerability) (HS: 10), die uns zu-
künftige Ausdrucks- und Handlungsmöglichkeiten nicht nur nimmt, sondern auch er-
öffnet. Damit formuliert sie Handlungsfähigkeit und die Zukunftsoffenheit performa-
tiver Akte nicht mehr ausschließlich in Begriffen der Iterabilität, sondern über ein 
konstitutives Moment der Verletzbarkeit und Verletzungsoffenheit. 

Dies impliziert, wie Butler im Anschluss an Morrison, Felman und Elaine Scarry 
deutlich macht, »daß der Körper durch die Anredeformen wechselweise erhalten und 
bedroht wird« (HS: 14). So wie das Subjekt seinem Sprechen nicht einfach voraus-
geht, sondern erst durch Akte der Anrufung und der Adressierung in die soziale Ord-
nung eingeführt und damit als ein anerkennbares Subjekt konstituiert wird, wie Butler 
im Anschluss an Louis Althussers Konzeption der Interpellation deutlich macht, so 
auch der Körper. Denn erst dadurch, dass ein Körper als ein – geschlechtlich, eth-
nisch etc. – bestimmter Körper adressiert und angerufen wird, erhält er eine »be-
stimmte gesellschaftliche Existenz« oder wird, falls er den herrschenden Normen der 
Intelligibilität nicht entspricht, als ein nichtlebbarer Körper aus dem Kreislauf der 
Anerkennung verworfen (HS: 15). Denn Normen erzeugen nicht nur einen Bereich 
des Sagbaren, sondern auch des Lebbaren, und sich außerhalb dieses Bereichs zu 
begeben heißt, sowohl seinen Status als Subjekt als auch sein körperliches Leben aufs 
Spiel zu setzen (vgl. HS: 209). 

Zugleich werden diese Normen kontinuierlich in den Körper einverleibt. Butler 
rekurriert in diesem Zusammenhang auf Pierre Bourdieus Begriff des Habitus, ver-
standen als ein Ensemble verkörperter Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungssche-
mata, das die Handlungen, Gefühle, Wahrnehmungen und Sprechweisen der Indivi-
duen viel sicherer anleitet »als alle formalen Regeln und expliziten Normen« (Bour-
dieu 1980: 101). Bourdieu will mit diesem Begriff darauf aufmerksam machen, »dass 
gesellschaftliche Ordnungen und Strukturen einverleibt, verkörpert werden« (Un-
terthurner 2014: 180) und sich als Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsweisen im 
Körper sedimentieren. Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang auch von einer 
körperlichen Hexis, die sich durch »verborgene Imperative« und eine »stille Pädago-
gik« (»Halt dich gerade!«, »Nimm das Messer nicht in die linke Hand!«, »Für einen 
Jungen ist er ziemlich klein.« etc.) sukzessive in den Körper einprägt. »Die körperli-
che Hexis ist die realisierte, einverleibte, zur dauerhaften Disposition, zur stabilen 
Art und Weise der Körperhaltung, des Redens, Gehens und damit des Fühlens und 
Denkens gewordene politische Mythologie« (Bourdieu 1980: 129), wie sie sich ins-
besondere in der Reproduktion der Geschlechterverhältnisse und in den Abgren-
zungsprozessen zwischen sozialen Gruppen und Klassen zeigt. Der Habitus bezeich-
net somit ein »System[] dauerhafter und übertragbarer Dispositionen«, die als »Er-
zeugungs- und Ordnungsgrundlagen für Praktiken und Vorstellungen« fungieren 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | GERALD POSSELT 

 

(Bourdieu 1980: 98). Der Habitus umfasst folglich ein doppeltes Moment: Einerseits 
ist der Habitus ein Produkt der Geschichte, Ergebnis eines Anpassungs-, Lern- und 
Konditionierungsprozesses, durch den soziale Ordnungen, Herrschaftsverhältnisse 
und Lebensbedingungen verinnerlicht und einverleibt werden; andererseits dient er 
als ein Erzeugungsprinzip für Vorstellungen und Praktiken, das die bestehenden Ord-
nungen und Herrschaftsverhältnisse reproduziert und damit als gleichsam ›natürlich‹ 
gegeben bestätigt. Dabei handelt es sich, um einen »fortwährenden Prozess von Pro-
duktion und Reproduktion, von Geschichte, die inkorporiert, und Inkorporierung, die 
aktualisiert wird« (Thompson 1991: 15). 

Das erlaubt aber nun, wie Butler vorschlägt, Bourdieus Konzept des Habitus über 
den Begriff der Performativität zu reformulieren – eine Möglichkeit, die Bourdieu 
nach Butler übersieht (vgl. HS: 234). Denn ebenso wie ein performativer Sprechakt 
seine Wirksamkeit nur entfalten kann, indem er die in der Sprache und den Instituti-
onen geschichtlich sedimentieren Regeln und Konventionen wiederaufruft und zi-
tiert, so wirkt auch der Habitus als ein generatives Prinzip für Praxisformen, indem 
er die »wirkende Präsenz der gesamten Vergangenheit, die ihn erzeugt hat« (Bourdieu 
1980: 105), aktualisiert. In anderen Worten: Ebenso wie ein performativer Sprechakt 
das vollzieht, was er benennt, insofern er eine Kette vorgängiger Normen und Kon-
ventionen reiteriert und aktualisiert, so reproduziert der Habitus individuelle und kol-
lektive Praktiken, indem er die in ihm verkörperte und zur Natur gewordene Ge-
schichte wiederaufruft und aktualisiert – und beide vollziehen sich in einem sozialen 
Feld, auf das sie einwirken und von dem sie umgekehrt ihre Wirkungskraft erhalten. 

Dabei handelt es sich nach Butler um eine zugleich »stillschweigende und kör-
perliche [corporeal] Funktionsweise von Performativität« (HS: 239). »Stillschwei-
gend« ist die Performativität des Habitus nicht deshalb, weil sie weniger wirksam 
wäre oder weil sie nicht auch sprachliche Ausdrucksformen annehmen könnte. Viel-
mehr wirkt sie implizit und muss nicht explizit formuliert werden, um ihre Wirkun-
gen zu entfalten. »Der körperliche Habitus stellt in ebendiesem Sinne eine still-
schweigende Performativität dar, eine Zitatenkette, die auf der Ebene des Körpers 
gelebt und geglaubt wird.« (HS: 242). 

Damit ergibt sich die Möglichkeit, Derridas Überlegungen zur Iterabilität und Zi-
tathaftigkeit performativer Akte mit Bourdieus Überlegungen zum Begriff des Habi-
tus als einer verkörperten sozialen Praxis zusammenzudenken.14 Was Butler dabei im 

                                                             
14  Wird der Habitus dergestalt als eine Form der Performativität verstanden, dann lassen sich 

Sprachliches und Gesellschaftliches ebenso wenig streng voneinander trennen wie Körper 
und Sprache (vgl. HS: 239). Denn »[i]n allen Gesellschaftsordnungen wird systematisch 
ausgenutzt, daß Leib und Sprache wie Speicher für bereitgehaltene Gedanken fungieren 
können« (Bourdieu 1980: 127), die allein dadurch aufgerufen werden können, dass der 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 59 

 

Auge hat, ist eine »Theorie der gesellschaftlichen Iterabilität des Sprechaktes« 
(HS: 237), die in der Lage ist, sowohl der sanktionierenden als auch der transforma-
tiv-widerständigen Kraft performativer Akte Rechnung zu tragen. Zwar vermag 
Bourdieus Begriff des Habitus zu erklären, wie Herrschaftsverhältnisse, Klassifika-
tionssysteme und Lebensbedingungen einverleibt und reproduziert werden; er ist je-
doch nicht in der Lage zu beschreiben, inwiefern solche Praktiken angeeignet und 
resignifiziert werden können und verwirft damit »unbeabsichtigt die Möglichkeit ei-
ner Handlungsmacht, die an den Rändern der Macht entsteht« (HS: 244). Dagegen 
unterstreicht Derridas Begriff der Iterabilität die Kraft eines performativen Aktes mit 
seinem Kontext zu brechen und prinzipiell unendlich viele neue Kontexte zu erzeu-
gen, während er die gesellschaftlichen Faktoren und (materiellen) Bedingungen aus-
blendet, die gegeben sein müssen, damit ein solcher Akt allererst gelingen oder eben 
auf andere Art und Weise angeeignet und resignifiziert werden kann (vgl. HS: 234). 

Butler geht es vor allem darum, Möglichkeiten des Widerstands und gesellschaft-
lichen Wandels zu denken, die sowohl auf der Ebene des Körpers als auch auf der des 
Subjekts lokalisiert sind. Auf der Ebene der Körper stellt sich die Frage, wie die Nor-
men, Strukturen und Klassifikationsschemata, die sich in den Körpern ebenso wie in 
der Sprache geschichtlich sedimentieren, angeeignet werden und durch den »Bruch 
mit der Vergangenheit« eine andere Zukunft eröffnen können (HS: 248). Auf der 
Ebene der sprechenden Subjekte zeigt sich dieses Problem in der Frage, wie »ein 
Sprechakt ohne vorgängige Autorisierung dennoch im Vorgang seiner Äußerung Au-
torität gewinn[en]« und eine gegen-hegemoniale Kraft entwickeln kann (HS: 250). 
Butler bezieht sich hier beispielshaft auf Rosa Parks, die allein durch die schlichte 
Weigerung, ihren Sitzplatz in dem nur für Weiße reservierten Teil des Busses freizu-
geben, eine politische wirksame Handlung vollzog, ohne dass sie für dieses Handeln 
in irgendeiner Art und Weise autorisiert gewesen wäre. Kurz gesagt: Obwohl oder 
gerade weil »sie ohne vorgängige Autorisierung Anspruch auf dieses Recht erhob, 
[verlieh sie] eben dieser Handlung eine gewisse Autorität und leitete den Umsturz 
der bestehenden Legitimitätscodes ein« (HS: 228). 

In den Fokus rückt damit die konflikthafte und widersprüchliche Struktur im Her-
zen des Performativen.15 Dieser Widerspruch tritt immer dann auf, »wenn jemand, 
der nicht autorisiert ist, in dem oder als das Universale zu sprechen, trotzdem An-
spruch darauf erhebt« (HS: 145), wenn derjenige, der auf paradoxe Weise »vom Uni-
versalen ausgeschlossen ist und ihm dennoch angehört, aus der gespaltenen Situation 
dessen spricht, der sowohl autorisiert als auch nicht autorisiert ist« (HS: 145): »Den-

                                                             
Körper in eine entsprechende Gesamthaltung gebracht wird, was sich z.B. Schauspieler*in-
nen – »Der Leib glaubt, was er spielt: er weint, wenn er Traurigkeit mimt.« (Bourdieu 1980: 
135) – oder auch Masseninszenierungen von Körpern zunutze machen.  

15  Vgl. zu diesem Aspekt ausführlich Posselt 2016a. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | GERALD POSSELT 

 

ken wir zum Beispiel an jene Situation, in der Subjekte […] die Sprache der politi-
schen Befreiung anstimmen und einen ›performativen Widerspruch‹ auf den Plan ru-
fen, indem sie […] fordern, daß das Universale auch sie einschließen soll« 
(HS: 142f.). 

Wenn etwa ›illegale‹ Immigrant*innen in den USA auf die Straße gehen und ihre 
Legalisierung fordern, so müssen sie dazu bestehendes Recht verletzen, während sie 
zugleich fordern, dass dieses Recht und die Universalität, auf der es beruht, auch für 
sie gelten soll. Wenn verarmte Bauern Land oder Obdachlose Häuser besetzen, so 
nehmen sie ein Recht und eine Universalität in Anspruch, während sie gerade das 
bestehende Recht und die bestehende Universalität beeinspruchen. Bei einem solchen 
Sprechen handelt es sich auf den ersten Blick um ein unmögliches oder widersprüch-
liches Sprechen, doch schwerlich, wie Butler unterstreicht, um »ein Unternehmen, 
das sich selbst widerlegt; im Gegenteil, der performative Widerspruch ist unverzicht-
bar für die kontinuierliche Revision und Ausdifferenzierung der historischen Stan-
dards von Universalität, die der zukunftsgerichteten Bewegung von Demokratie 
selbst eigen sind« (HS: 143). Damit grenzt sich Butler zugleich von universalprag-
matischen Vorstellungen des Performativen ab. Denn während die Universalpragma-
tik im Anschluss an Karl-Otto Apel und Jürgen Habermas performative Selbstwider-
sprüche als eine sich selbst-widerlegende und selbst-aufhebende Rede versteht, die 
ihre eigenen Geltungsansprüche untergräbt, geht Butler davon aus, dass »keine radi-
kale Politik des Wandels ohne performativen Widerspruch möglich ist« (But-
ler/Spivak 2007: 46; vgl. Posselt 2016a: 112f.). 

5. PLURALE UND VERKÖRPERTE PERFORMATIVITÄT 

Während die politische Dimension des Performativen in Butlers Austausch mit 
Laclau und Žižek noch eine zentrale Rolle spielt (vgl. Butler/Laclau/Žižek 2000), 
wird das Projekt einer Politik des Performativen ab den 2000er Jahre zunehmend von 
ethischen Fragen überlagert. Erklären lässt sich dies u.a. durch Butlers verstärkte 
Hinwendung zu einer Ethik unter »Bedingungen gesteigerter Verwundbarkeit und 
Aggression« (GL: 7), die in der Lage ist, so Butler in Gefährdets Leben (2004), jene 
Gewaltspirale zu durchbrechen, die von den »Erfahrungen von Verwundbarkeit und 
Verlust geradewegs zu militärischer Gewalt und Vergeltung führen müssen« 
(GL: 7).16 Die Gewalt und Verletzbarkeit, die Butler hier vor Augen hat, ist dabei 
nicht länger, wie noch in Haß spricht, eine sprachliche Gewalt und Verletzbarkeit an 

                                                             
16  Vgl. hierzu auch Butlers Verweis auf ihre »Wende hin zu einer ethischen Dimension im 

Politischen« im Gepräch mit Judith Butler in diesen Band. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 61 

 

der Schnittstelle des Chiasmus von Sprache und Körper, sondern verstärkt eine staat-
liche, militärische und terroristische Gewalt. Angesichts der Terroranschläge vom 
11. September 2001 und der sich daran anschließenden Kriege in Afghanistan und 
im Irak scheint eine grundlegende Neubesinnung auf die Frage geboten, wie sich eine 
Welt vorstellen lässt, »in der solche Gewalt minimiert werden könnte«, und zwar 
gerade dadurch, dass »eine unausweichliche wechselseitige Abhängigkeit als Basis 
für die politische Weltgesellschaft anerkannt werden würde« (GL: 8). 

Butler geht dabei von der Annahme aus, dass bestimmte Leben nur dann als ver-
letzt und verloren wahrgenommen werden können, wenn sie zuvor als lebendig wahr-
genommen wurden: »Wenn bestimmte Leben gar nicht als Leben gelten oder von 
Anfang an aus gewissen epistemologischen Rastern [frames] herausfallen, dann wer-
den diese Leben im vollen Wortsinn niemals gelebt und auch niemals ausgelöscht.« 
(RK: 9) Butler bezieht sich dabei vor allem auf die Raster und Schemata der Intelli-
gibilität und die Normen der Anerkennbarkeit, die festlegen, welche Leben als Leben 
wahrgenommen werden und in der Folge als solche anerkannt werden können. Ausge-
hend von einer allgemein geteilten Bedingung des Gefährdetseins und der Vulnerabili-
tät, die uns allererst zu sozialen Wesen macht (vgl. RK: 34), unterstreicht Butler, dass 
unser Leben gewissermaßen immer schon in der Hand anderer liegt, denen wir notwen-
dig ausgesetzt sind – unabhängig davon, ob wir sie kennen oder nicht (vgl. RK: 21). 

Im Zuge ihrer theoretischen Auseinandersetzung mit den Protesten ›illegaler‹ Im-
migrant*innen in Kalifornien und den weltweiten Demokratiebewegungen ausge-
hend von der Besetzung des Tahrir-Platzes in Kairo 2011 nimmt Butler den Begriff 
des Performativen sukzessive wieder auf.17 Im Fokus ihrer Überlegungen steht nun 
eine körperliche und plurale Form der Performativität, in der sich sprachliches und 
körperliches Handeln miteinander verschränken und die zugleich eine Möglichkeit 
darstellt, »aus der Prekarität heraus und gegen sie zu handeln« (APV: 80). Butler 
macht sich dabei Arendts Einsicht zu eigen, dass das Faktum der menschlichen Plu-
ralität »die grundsätzliche Bedingung des Handelns wie des Sprechens« ist (Arendt 
1958: 213). Zugleich weist sie Arendts Trennung zwischen einem (privaten) Bereich 
der körperlichen Reproduktion und einem öffentlichen Bereich des Politischen ent-
schieden zurück – und damit die Möglichkeit, streng zwischen einem arbeitenden, 
sich-erhaltenden Körper einerseits und einem sprechenden, handelnden Körper an-
dererseits zu unterscheiden. Vielmehr gelte es, die materiellen Voraussetzungen und 
Bedingungen, die nach Arendt politisches Handeln überhaupt erst möglich machen, 

                                                             
17  Dabei lässt Butler zunächst ein gewisses Unbehagen gegenüber ihrem eigenen Begriff der 

Performativität erkennen. So verweist sie in dem 2011 auf der Biennale in Venedig gehal-
tenen Vortrag »Bodies in Alliance« nur in einer Fußnote – in der dritten Person und unter 
Berufung auf eine weit zurückliegende Vergangenheit – auf ihren eigenen Performativi-
tätsbegriff (vgl. Butler 2011). In den Anmerkungen nimmt Butler diese Bemerkung in der 
Ich-Form in den Text auf (vgl. APV: 83). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | GERALD POSSELT 

 

selbst zum Einsatzpunkt des Politischen zu machen und die Geste, durch die ein Be-
reich vom Politischen ausgeschlossen wird, als die politische Geste par excellence 
zu verstehen.18 In diesem Sinne zielt eine performativen Politik oder eine Politik der 
Performativität, wie sie Butler vor Augen hat, darauf ab, das, »was zuvor als ›Hinter-
grund‹ der Politik galt, zu deren erklärtem Gegenstand« zu machen (APV: 266). 

Damit einher geht eine spezifische Aktzentverschiebung von dem Recht auf freie 
Meinungsäußerung zu dem Recht auf Versammlungsfreiheit. Standen in Haß spricht 
vor allem Probleme von Redefreiheit, Hate Speech und Zensur im Mittelpunkt ihrer 
Analysen, so konzentriert sie sich nun auf die Frage, wie das Recht auf freie Mei-
nungsäußerung und das Recht auf Versammlungsfreiheit zusammenzudenken sind 
(vgl. APV: 229). Entsprechend gilt es, Performativität nicht mehr ausgehend vom 
individuellen Sprechakt, sondern als eine plurale und verkörperte Praxis zu denken: 
Plural ist diese Performativität, weil sie von vielen gemeinsam ausgeübt wird (nicht 
jedoch im Sinne eines kollektiven Subjekts, sondern im Sinne einer Pluralität, die 
sich nach Arendt in einem Zwischen ereignet). Körperlich und verkörpert ist diese 
Performativität, weil Körper selbst bereits – allein oder versammelt – eine expressive 
Funktion besitzen: »Worte mögen für die Haltung zwar wichtig sein, doch die politi-
sche Wichtigkeit des pluralen und verkörperten Handelns erschöpft sich nicht in 
ihnen« (AVP: 29). 

In diesem Sinne denkt Butler über eine neue Körperpolitik nach, die nicht nur die 
menschliche Bedingtheit und Abhängigkeit zu ihrem Ausgangspunk nimmt, sondern 
auch der Beziehung von Prekarität und Performativität Rechnung zu tragen versucht. 
Eine solche Körperpolitik müsste anfangen, so Butler, »ausführende und aktive Di-
mensionen der performativen Rede« mit den »anderen Dimensionen körperlichen 
Lebens zusammenzudenken«, »einschließlich der Abhängigkeit und Vulnerabilität« 
(APV: 265). Die so verstandene Performativität ist nicht nur eine Performativität in-
tentionaler Sprechakte, sondern eine Performativität des Körpers, die Gesten, Bewe-
gungen, Versammlungs- und Protestformen umfasst, und im Rahmen derer Sprechen 
nur eine Form des Handelns ist: »Natürlich handeln Körper, wenn sie sprechen, aber 
Sprechen ist nicht die einzige Art, in der sie handeln – und schon gar nicht die einzige 
Art, in der sie politisch handeln.« (APV: 266)19 

Wenn sich Körper folglich im öffentlichen Raum versammeln, um gegen »die 
ungleiche Verteilung von Gefährdetheit« (APV: 48) und die Unterminierung gerade 
jener Bedingungen zu demonstrieren, die die Basis von Politik bilden, dann haben 
wir es nach Butler nicht nur mit einer »Performativität der Politik« zu tun, die sich 

                                                             
18  Zu dieser Geste als der politischen Geste par excellence vgl. auch Žižek 2000: 120.  
19  Ebenso ließe sich geltend machen, dass Körper sprechen, wenn sie handeln, und dass Han-

deln vielleicht nicht die einzige Form ist, in der Körper sprechen: »Manchmal bestand die 
eloquenteste politische Äußerung darin, einfach dort, auf dem Platz zu schlafen – und auch 
dies muss als Aktion gewertet werden.« (APV: 121) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 63 

 

»aus den Bedingungen der Prekarität und in politischer Opposition zu dieser Preka-
rität« ergibt, sondern auch mit einer »Politik der Performativität«. Eine solche Politik 
der Performativität insistiert »auf der wechselseitigen Abhängigkeit lebender Wesen 
und auf den ethischen und politischen Verpflichtungen, die sich aus Strategien erge-
ben, die Teile der Bevölkerung eines lebbaren Lebens berauben oder zu berauben 
versuchen« (APV: 266f.). 

In der Tat ereignen sich politische Versammlungen und Demonstration nicht im 
luftleeren Raum, sondern innerhalb eines sozialen Felds, das auf sie einwirkt und von 
dem sie ihre Wirkungskraft erhalten. Darüber hinaus sind eine Reihe materieller, öko-
nomischer, infrastruktureller etc. Bedingungen erforderlich, damit sich Menschen 
versammeln können, wobei es häufig gerade jene materiellen aber auch rechtlichen 
Bedingungen sind, die Teil der Forderungen sind, die bei Demonstrationen erhoben 
werden. Eine Demonstration beansprucht folglich nicht nur ein Recht auf Versamm-
lungsfreiheit und freie Meinungsäußerung, sie übt es zugleich aus und etabliert es – 
und macht so auf die Diskrepanz zwischen der praktischen Ausübung dieses Rechts 
und den realen Bedingungen aufmerksam, die dieses Recht gewährleisten, es be-
schneiden oder ganz verwehren.  

Diese Diskrepanz nimmt die Form eines performativen Widerspruchs an, sobald 
die Bedingungen, die notwendig sind, um überhaupt politische Ansprüche formulie-
ren zu können, selbst Teil der politischen Forderungen sind. Auch hier zeigt sich eine 
entsprechende Akzentverschiebung von Hass spricht zu den Anmerkungen. Während 
in Haß spricht der politisch relevante performative Widerspruch darin besteht, dass 
diejenigen, die von dem Bereich der Universalität ausgeschlossen sind, gerade im 
Namen dieser Universalität den Anspruch erheben, Teil dieser Universalität zu sein, 
offenbart der verkörperte performative Widerspruch, den Butler in den Anmerkungen 
vor Augen hat, den Widerspruch zwischen einer politischen Sphäre der Universalität 
und der Gleichheit, die von den Zwängen und Notwendigkeiten der körperlichen Re-
produktion befreit ist, und einer privaten Sphäre der Ungleichheit, die diese Univer-
salität allererst hervorbringt und erhält (vgl. APV: 264). 

Anders gesagt: Während in ihren früheren Arbeiten das Dilemma oder Paradox 
politischer Handlungsmacht dann aufbricht, wenn diejenigen, die von jeder Form der 
Repräsentation und Partizipation ausgeschlossen sind, fordern, Teil dieser Repräsen-
tation zu sein, unterstreicht Butler nun den Widerspruch, der darin besteht, ohne die 
nötigen Unterstützungen gerade für jene Unterstützungen zu kämpfen, »die unser 
Handeln erst ermöglichen, weil sie wesentliche Bestandteile des Handelns sind« 
(APV: 99). Oder wie Butler an anderer Stelle schreibt: »Ohne diese Unterstützung in 
ihrem Namen zu handeln ist das Paradox des pluralen performativen Handelns unter 
den Bedingungen der Prekarität.« (APV: 89) 

Bereits in ihrem Dialog mit Gayatri Spivak macht Butler deutlich, dass der Aus-
gangspunkt einer performativen Politik nicht zuletzt auch die materiellen, ökonomi-
schen und infrastrukturellen Bedingungen betrifft, die notwendig sind, um bestimmte 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | GERALD POSSELT 

 

politische Forderungen überhaupt erst artikulieren zu können. Wenn beispielsweise 
›illegale‹ lateinamerikanische Immigrant*innen öffentlich auf der Straße die US-
amerikanischen Nationalhymne auf Spanisch singen, so versuchen sie sich nicht nur 
Gehör zu verschaffen und das »Wir« der Nation als eine neu zu verhandelnde Plura-
lität zur Disposition stellen; vielmehr machen sie die Straße selbst als Ort der Ver-
sammlungsfreiheit geltend und verweisen damit auf die materiellen, infrastrukturel-
len und ökonomischen Bedingungen, die erforderlich sind, damit Rechte überhaupt 
erst eingefordert und artikuliert werden können: »Der Gesang macht die Straße wie-
der zur Bühne, er führt die Versammlungsfreiheit genau dann und genau dort auf, wo 
es gesetzlich verboten ist.« (Butler/Spivak 2007: 44; vgl. Posselt 2016a: 126). Zu-
gleich macht der Gesang auf den performativen Widerspruch aufmerksam, der darin 
besteht, dass ein Recht, das man nicht hat und von dem man ausgeschlossen ist, nur 
durch die Ausübung dieses Rechts, eingefordert werden kann. In diesem Sinne lässt 
sich auch Arendts »Recht, Rechte zu haben« (Arendt 1951: 462) nicht positiv aus-
weisen oder begründen, sondern nur performativ vollziehen, indem man beginnt, 
»Rechte zu beanspruchen, wenn man keine hat«, während einem zugleich die Fähig-
keit abgesprochen wird, dieses Recht überhaupt artikulieren zu können:  

Wie im Falle der Hausbesetzer-Bewegungen in Buenos Aires, wo Menschen ohne Zuhause in 

leerstehende Gebäude einziehen, um damit die Grundlage dafür zu schaffen, ein Wohnrecht 

geltend machen zu können, geht es manchmal nicht darum, zuerst Macht zu erlangen, um dann 

handeln zu können; es geht vielmehr um das Handeln selbst und darum, mit dem Handeln die 

Macht zu beanspruchen, die man braucht. Das ist Performativität, wie ich sie verstehe, und es 

ist ebenso eine Möglichkeit, aus der Prekarität heraus und gegen sie zu agieren. (APV: 79f.) 

Folglich kann politische Handlungsmacht gerade darin bestehen, den eigenen Körper 
in seiner Prekarität und Vulnerabilität zum Einsatzpunkt des Widerstandes zu ma-
chen, wie dies etwa in Formen gewaltlosen Widerstands geschieht – von der Verwei-
gerung, nach Hause zu gehen, über Besetzungen bis zum Hungerstreik oder dem*der 
einzelnen, die sich allein einem Panzer entgegenstellt. Auch wenn solche Gesten und 
Handlungen es kaum vermögen, die Gewalt umzulenken, der sie ausgesetzt sind, so 
vermögen sie doch die Gewalt bloßzustellen und zu exponieren sowie die allgemein 
geteilte Bedingung der Vulnerabilität zum Einsatzpunkt politischer Kämpfe zu ma-
chen. Anders formuliert: Ebenso wie die blinde Frau in Morrisons Parabel mit ihrer 
Antwort »Ich weiß es nicht, doch ich weiß, daß es in eurer Hand liegt«, »die Auf-
merksamkeit von den Behauptungen der Macht hin zu dem Instrument, mittels dessen 
die Macht ausgeübt wird« verschiebt (Morrison 1993, zit. nach HS: 19), lenkt dieje-
nige, die sich mit ihrem bloßen Körper einem Panzer in den Weg stellt, die Aufmerk-
samkeit von der Manifestation der Macht auf die Instrumente der Macht und gewinnt 
damit eine Handlungsfähigkeit ganz anderer Art. Dabei ist es niemals nur ein Indivi-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 65 

 

duum, das handelt, weshalb auch »gewaltfreier Widerstand nicht auf heroischen In-
dividualismus reduziert werden sollte. Selbst die Einzelperson, die allein nach vorn 
tritt, tut dies zum Teil, weil andere hinter ihr stehen.« (APV: 243) 

Politische Formen des Widerstands finden sich folglich nicht nur in verbalen 
Sprechakten oder heroischen Taten, so Butler, sondern auch und wesentlich in kör-
perlichen Handlungen und Gesten, die genau die demokratischen Prinzipien der 
Gleichheit und die ökonomischen Prinzipien der gegenseitigen Abhängigkeit umset-
zen und praktizieren, für die sie eintreten, wie z.B. die Besetzer*innen des Tahrir-
Platzes oder die Occupy-Bewegung deutlich gemacht haben (vgl. AVP: 121, 278).20 
Die Aktivist*innen ergreifen nicht nur das Wort und erheben ihre Stimmen, sie brin-
gen auch den menschliche Körper in seiner Prekarität, Bedürftigkeit und Verwund-
barkeit mit ins Spiel und machen ihn zum Einsatzpunkt in der politischen Auseinan-
dersetzung. Damit politisieren sie zugleich die Trennung zwischen dem Privaten und 
dem Öffentlichen und stellen jene Grenzziehung zur Disposition, die den Bereich der 
Erhaltung und Reproduktion der Körper aus dem politischen Erscheinungsraum aus-
schließt (vgl. APV: 121). Darüber hinaus wird der (Erscheinungs-)Raum des Politi-
schen selbst durch die Raumnahme und das Ins-Spiel-Bringen der Körper in seiner 
Materialität und Virtualität transformiert und wirkt so wiederum auf die Akteure zu-
rück (vgl. APV: 96f.). 

Im Zentrum der Proteste stehen folglich handelnde und sprechende Körper, we-
niger autonome, zweckorientierte Subjekte mit spezifischen Interessen, wenn man 
bedenkt, dass gerade die »Verleugnung der Abhängigkeit […] Voraussetzung für das 
autonome denkende und handelnde politische Subjekt« ist (APV: 264). Auf diese 
Weise bringt die Occupy-Bewegung eine performative Politik der Körper ins Spiel, 
die sie gegen eine repräsentative Politik souveräner Subjekte und politischer Agenden 
stellt (vgl. Posselt 2016b: 7). Dabei geht es weder darum, Vulnerabilität und gegen-
seitige Abhängigkeit zu überwinden – das führt letztlich immer zur Ungleichvertei-
lung oder zum Phantasma der Unverwundbarkeit (vgl. APV: 278f.) –, sondern darum, 
Vulnerabilität als eine Form der Empfänglichkeit zu begreifen: »sei es die Offenheit 
für das Registrieren einer Geschichte, die noch nicht erzählt worden ist, oder die Re-
zeptivität für das, was ein anderer Körper durchmacht oder durchgemacht hat« 
(APV: 271). 

Mit ins Spiel kommt hier ein produktives Moment einer pluralen und verkörper-
ten Performativität. Denn die plurale, verkörperte Performativität exponiert und mo-
bilisiert nicht nur einen Widerspruch zwischen einer Sphäre der Gleichheit und einer 
der Ungleichheit; vielmehr vollzieht sie zugleich performativ das, was sie fordert, 

                                                             
20  Selbst der Hungerstreik ist nach Butler »eine körperliche Inszenierung, die ihren eigenen 

Performativitätsregeln folgt; der Hungerstreik vollführt, was er zeigen und wogegen er Wi-
derstand leisten will.« (APV: 180) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | GERALD POSSELT 

 

und setzt es dadurch performativ ins Werk. Während eine diskursive Performativität 
widerständiges Handeln in der iterativen Möglichkeit verortet, jene Normen kritisch 
anzuführen und durchzuarbeiten, die einen Bereich des Nichtlebbaren und des Nicht-
erzählbaren erzeugen, zielt eine verkörperte und plurale Performativität unter Bedin-
gungen der Prekarität darauf ab, die Bedingungen performativ ins Werk zu setzen, 
die allererst ein lebbares, betrauerbares und erzählbares Leben ermöglichen:  

Eine gesellschaftliche Bewegung ist auch eine Sozialform, und wenn sie eine neue Lebens-

weise, eine lebenswertere Form des Lebens fordert, muss sie dabei selbst den Grundsätzen fol-

gen, die sie verwirklichen will. Wenn dies gelingt, kann radikale Demokratie in solchen Bewe-

gungen performativ auf eine Weise zum Ausdruck gebracht werden, die schon allein erkennen 

lässt, was ein gutes im Sinne eines lebbaren Lebens bedeuten könnte. (AVP: 278) 

6. AUSBLICK AUF EINE PERFORMATIVE POLITIK 

Die vorausgehenden Überlegungen hatten zum Ziel, die Entwicklungen und Ver-
schiebungen in Butlers Begriff des Performativen – von ihren Thesen zur Performa-
tivität von Geschlecht über ihre Reflexionen zu einer Politik des Performativen bis 
hin zu ihren Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung – nach-
zuzeichnen. Dabei bin ich von der These ausgegangen, dass der Begriff des Perfor-
mativen eine Schlüsselrolle in Butlers Denken des Politischen einnimmt, insofern er 
es erlaubt, die zentralen Begriffe der klassischen politischen Philosophie – wie Iden-
tität, Subjekt, Handlungsmacht und Souveränität – einer radikalen Revision zu unter-
ziehen. Wird das Politische nämlich vom Performativen her gedacht, dann ist es nicht 
länger möglich, (Handlungs-)Macht über das traditionelle Modell der Souveränität zu 
denken. Vielmehr setzt nach Butler »Handlungsmacht gerade dort ein, wo die Sou-
veränität schwindet« (HS: 32). In den Blick kommt damit ein postsouveränes Sub-
jekt, dass seine Freiheit und Handlungsfähigkeit nicht mehr im Phantasma eines sou-
veränen Setzungsakts begründet, sondern im menschlichen Faktum der Pluralität so-
wie in der allgemein geteilten Bedingung der Prekarität und der Interdependenz. In-
dem der Begriff des Performativen darüber hinaus die klassische Trennung zwischen 
Sprache, Körper und Gesellschaft radikal in Frage stellt, kann er zum Ausgangspunkt 
einer neuen performativen (Körper-)Politik werden, die das klassische Paradigma der 
Repräsentation erweitert und reformuliert. 

Damit öffnet Butler die politische Philosophie für eine Reihe von Fragen, die aus 
der klassischen Theoriebildung für lange Zeit ausgeschlossen waren: Wie und auf 
welche Weise werden politische Subjekte konstituiert? Wie lassen sich Politik und 
politische Handlungsfähigkeit jenseits identitätspolitischer Ansätze denken? Wie 
kann politische Handlungsfähigkeit im Rahmen einer postsouveränen Politik verstan-
den werden, die das Subjekt als festen Grund politischer Handlungsfähigkeit in Frage 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 67 

 

stellt? Welche Möglichkeiten der Handlungsfähigkeit und Wortergreifung bleiben je-
nen, die von den Institutionen politischer Repräsentation und Partizipation ausge-
schlossen sind? Welche ökonomischen, politischen, sozialen, infrastrukturellen Be-
dingungen müssen gegeben sein, damit Formen der politischen Artikulation und des 
politischen Widerstands möglich werden? Und wie ist politische Artikulation und 
Handlungsfähigkeit denkbar, wenn die materiellen Bedingungen, die für die Formu-
lierung politischer Forderungen erforderlich sind, verwehrt werden? 

 Des Weiteren sollte gezeigt werden, dass sich in Butlers Performativitätsbegriff 
eine spezifische Verschiebung vollzieht: von einem reiterativ-resignifikativen Modell 
performativer Sprechakte hin zu einem rezeptiv-responsiven Modell einer verkörper-
ten und pluralen Performativität. Diese Verschiebung zeigt sich nicht nur in der Art 
und Weise, wie Butler den Begriff der Handlungsfähigkeit bestimmt – als resignifi-
kative Praxis innerhalb einer hegemonialen Ordnung bzw. als gemeinsames Sprechen 
und Handeln unter Bedingungen der Vulnerabilität und Interdependenz –, sondern 
auch in der Art und Weise, wie sie die Zukunftsoffenheit politischer Praktiken und 
die Zukünftigkeit einer radikal demokratischen Politik zu denken versucht. So be-
steht die Zukünftigkeit einer demokratischen Politik im Rahmen des iterativen Mo-
dells vor allem in der Aufgabe, Kategorien, Begriffe und Normen als Orte permanen-
ter politischer Auseinandersetzung offenzuhalten. Dagegen zielt die Zukünftigkeit ei-
ner Politik des Performativen immer auch auf eine antizipierte Zukunft im Hier-und-
Jetzt, insofern es ihr darum geht, das, was sie ›beansprucht‹ und ›fordert‹, zugleich 
performativ ins Werk zu setzen, ohne dass diese Ansprüche und Forderungen 
– ebenso wie die Subjekte, die diese ›artikulieren‹ – von vornherein explizit sein 
müssten: »Sprechakte, die sich daraus entwickeln, artikulieren dann etwas, das auf 
der Ebene des pluralen Körpers bereits stattfindet.« (APV: 226)  

Die spezifische Differenz zwischen diesen beiden Modellen hat sich auch in der 
Art und Weise gezeigt, wie sie den performativen Widerspruch, der nach Butler mit 
jeder radikalen Politik einhergeht, politische produktiv machen. Während das resig-
nifikative Modell den Widerspruch entlarvt, der darin besteht, dass man die Begriffe 
und Kategorien, die man beeinsprucht, selbst bereits in Anspruch nehmen muss, 
macht der politisch ermächtigende Widerspruch einer performativen Politik das 
sichtbar (die materiellen, ökonomischen, infrastrukturellen etc. Bedingungen), was 
selbst unsichtbar ist und was zugleich die Bedingung dafür darstellt, dass (politische) 
Sichtbarkeit überhaupt erst möglich werden kann. Dabei exponiert eine performative 
Politik nicht einfach nur den Widerspruch, der darin besteht, dass das Politische, um 
sich zu konstituieren, die (materiellen) Bedingungen, die es ermöglichen, als Nicht-
Politisches ausschließt, sondern sie tut dies gerade, indem sie diese Bedingungen auf 
die politische Bühne bringt und performativ umsetzt.  

Das heißt jedoch nicht, dass das rezeptiv-responsive Modell des Performativen 
das reiterativ-resignifikative Modell einfach ablösen oder ersetzen würde. Vielmehr 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | GERALD POSSELT 

 

sind beide Modelle in konstitutiver Weise miteinander verbunden, sodass sie sich ge-
genseitig ergänzen und korrigieren können. Welches Modell man jeweils ›favori-
siert‹, wird daher nicht zuletzt vom jeweiligen Kontext und den (sozialen und politi-
schen) Phänomenen abhängen, die man zu analysieren versucht, sowie von den stra-
tegischen Zielen, die man verfolgt. In diesem Sinne habe ich vorgeschlagen, Butlers 
Überlegungen zum Begriff des Habitus und zu einer Theorie der gesellschaftlichen 
Iterabilität als eine Art Scharnier zu begreifen, um ihre unterschiedlichen Konzepti-
onen miteinander engzuführen oder um offene Fragen produktiv aufzunehmen, wie 
etwa das Verhältnis von Sprache, Gewalt und Gewaltlosigkeit.21  

Schließlich sollte deutlich werden, dass Butlers Wiederaufnahme des Performa-
tivitätsbegriffs in den Anmerkungen nicht nur in der Sache, sondern auch methodisch 
begründet ist, insofern es ihr nicht nur um eine Theorie der Versammlung geht, son-
dern auch um zukünftige Möglichkeiten einer Sprache des Politischen. Performativ 
ist ihre Theorie der Versammlung daher nicht nur insofern, als es ihr um eine Theorie 
und Politik des Performativen geht, sondern auch insofern, als sie Theorie und The-
oriebildung selbst als eine performative Praxis begreift, die – da sie sich stets in der 
konkreten Auseinandersetzung mit aktuellen gesellschaftlichen Fragen und Problem-
lagen vollzieht – dem Politischen niemals äußerlich bleibt. 

LITERATUR 

Arendt, Hannah (1951): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, 
Imperialismus, Totalitarismus. 2. Aufl. München: Piper 1991. 

Arendt, Hannah (1958): Vita activa oder vom tätigen Leben. München/Zürich: Piper 
2002. 

Babka, Anna/Posselt, Gerald (2016): Gender und Dekonstruktion. Begriffe und kom-
mentierte Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie. Unter Mitarbeit von 
Sergej Seitz und Matthias Schmidt. Wien: Facultas/UTB. 

Bourdieu, Pierre (1980): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1993. 

Butler, Judith (1993): »Für ein sorgfältiges Lesen«, in: Benhabib, Seyla/Butler, 
Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy: Der Streit um die Differenz. Feminismus 
und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer, 122–132. 

                                                             
21  So wirft Butler in den Anmerkungen implizit die Frage auf, wie sich Formen gewaltfreier 

Aktionen bewerten lassen, wenn »die Gewaltlosigkeit selten eine Position der Reinheit 
oder Zurückhaltung [ist], das heißt, eine, die losgelöst und distanziert vom Schauplatz der 
Gewalt eingenommen wird« (APV: 246), und verweist damit auf ein Kernproblem, das 
bereits in Hass spricht im Zentrum stand.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 69 

 

Butler, Judith (1991): »Imitation und die Aufsässigkeit der Geschlechtsidentität«, in: 
Hark, Sabine (Hg.): Grenzen lesbischer Identitäten. Berlin: Querverlag 1996, 15–37. 

Butler, Judith (1998): »How Bodies Come to Matter: An Interview with Judith Butler 
(by Irene Costera Meijer and Baukje Prins)«, in: Signs 23 (2), 275–286. 

Butler, Judith (2003): »Afterword«, in: Felman, Shoshana: The Scandal of the Speak-
ing Body. Don Juan with J. L. Austin, or Seduction in Two Languages. Stanford: 
Stanford UP, 113–123. 

Butler, Judith (2011): »Bodies in Alliance and the Politics of the Street«, in: trans-
versal, http://eipcp.net/transversal/1011/butler/en (Zugriff 01.07.2017). 

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj (2000): Kontingenz, Hegemonie, Uni-
versalität: Aktuelle Dialoge zur Linken. Hg. und eingel. von Gerald Posselt unter 
Mitarbeit von Sergej Seitz. Wien/Berlin: Turia + Kant 2013. 

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehörigkeit. 
Zürich/Berlin: Diaphanes. 

de Man, Paul (1974): »Rhetorik der Tropen (Nietzsche)«, in: Ders.: Allegorien des 
Lesens. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988, 146–163. 

Derrida, Jacques (1971): »Signatur Ereignis Kontext«, in: Ders.: Limited Inc. Wien: 
Passagen 2001, 15–45. 

Felman, Shoshana (1980): The Scandal of the Speaking Body. Don Juan with J. L. 
Austin, or Seduction in Two Languages. Stanford: Stanford UP 2003. 

Kertscher, Jens/Mersch, Dieter (Hg.) (2003): Performativität und Praxis. München: Fink. 
Krämer, Sybille (Hg.) (2004): Performativität und Medialität. München: Fink. 
Morrison, Toni (1993): »Nobel Lecture«, 7.12.1993, h ttp://nobelprize.org/nobel_prizes/

literature/laureates/1993/morrison-lecture.html (Zugriff 01.07.2017). 
Posselt, Gerald (2005): Katachrese. Rhetorik des Performativen. München: Fink. 
Posselt, Gerald (2016a): »Outraging Speech: On the Politics of Performative Contra-

dictions«, in: Oberprantacher, Andreas/Siclodi, Andrei (Hg.): Subjectivation in 
Political Theory and Contemporary Practices. London: Palgrave, 111–129. 

Posselt, Gerald (2016b): »Representing Consensus and Dissent: On the (Anti-)Re-
presentational Politics of the Occupy Movement«, in: EPEKEINA. International 
Journal of Ontology, History and Critics 7 (1–2), 2016b, 1–13. 

Posselt, Gerald (2016c): »Performativität«, in: Babka/Posselt (2016), 80–82. 
Posselt, Gerald (2016d): »Judith Butler«, in: Babka/Posselt (2016), 182–193. 
Posselt, Gerald/Flatscher, Matthias (2016): Sprachphilosophie: Eine Einführung. 

Unter Mitarbeit von Sergej Seitz. Wien: facultas/UTB. 
Posselt, Gerald/Seitz, Sergej (2018): »Sprachen des Widerstands. Zur Normativität 

politischer Artikulation«, in: Marchart, Oliver/Martinsen, Renate (Hg.): Foucault 
und das Politische. Transdisziplinäre Impulse für die politische Theorie der Ge-
genwart. Wiesbaden: Springer VS. 

Rolf, Eckard (2009): Der andere Austin. Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion perfor-
mativer Äußerungen – von Searle über Derrida zu Cavell und darüber hinaus. 
Bielefeld: transcript. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | GERALD POSSELT 

 

Thompson, John B. (1991): »Einführung«, in: Bourdieu, Pierre: Was heißt sprechen? 
Die Ökonomie des sprachlichen Tauschs. Wien: Braumüller 2005, 1–35. 

Unterthurner, Gerhard (2014): »Symbolische Gewalt nach Bourdieu    phänomenolo-
gische Bemerkungen«, in: Staudigl, Michael (Hg.): Gesichter der Gewalt. Bei-
träge aus phänomenologischer Sicht. Paderborn: Fink, 175–203. 

Vasterling, Veronica (1999): »Judith Butlers radikaler Konstruktivismus – Einige kri-
tische Überlegungen«, in: Waniek, Eva/Stoller, Silvia (Hg.): Verhandlungen des 
Geschlechts. Zur Konstruktivismusdebatte in der Gender-Theorie. Wien/Berlin: 
Turia + Kant 2001, 136–146. 

Wirth, Uwe (Hg.) (2002): Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwis-
senschaften. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Watzlawick, Paul/Bavelas, Janet Beavin/Jackson, Don D. (1969): Menschliche Kom-
munikation. Formen, Störungen, Paradoxien. Bern u.a.: Huber 112003. 

Žižek, Slavoj (2000): »Klassenkampf oder Postmodernismus? Ja, bitte!«, in: Butler, 
Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj: Kontingenz, Hegemonie, Universalität. Ak-
tuelle Dialoge zur Linken. Wien/Berlin: Turia + Kant 2013, 113–170. 

 

–

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Zwischen Ethik und Politik 

Butler und das Denken der Alterität 

SERGEJ SEITZ 

 

1. BUTLERS DENKEN ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK 

Jede politische Philosophie muss eine Auskunft darüber geben können, wie sie das 
Verhältnis zwischen Politik und Ethik begreift. Dies gilt für normative Theorien, in-
sofern diese in unterschiedlicher Weise darauf abzielen, ethische Prinzipien und 
Grundlagen für das gute Zusammenleben in einem politischen Gemeinwesen zu lie-
fern, genauso wie für Ansätze, die auf dem Eigensinn des Politischen gegenüber mo-
ralischen und ethischen Ansprüche beharren. Soll Judith Butlers Denken als genuiner 
Beitrag zur politischen Philosophie gelesen werden, wie es sich der vorliegende Band 
zum Ziel setzt, dann gilt es folglich nicht zuletzt herauszuarbeiten, wie Butler das 
Verhältnis von Ethik und Politik begreift. 

Darüber hinaus wird auch aus einer immanenten Perspektive auf Butlers Schrif-
ten deutlich, dass die Frage nach der Relation von Ethik und Politik in ihren neueren 
Arbeiten immer dezidierter in den Fokus rückt. Denn Butler arbeitet seit ihren 
Adorno-Vorlesungen im Jahr 2002 einerseits an einer Kritik der ethischen Gewalt – 
einer Kritik an den restriktiven, repressiven und entpolitisierenden Implikationen tra-
ditioneller Ethik-Entwürfe –, und versucht andererseits gleichzeitig in mehrfachen 
Neuanläufen, das Ethische abseits klassischer Auslegungsbahnen neu zu denken und 
daraus jeweils kritische Orientierungen für spezifische politische Fragestellungen zu 
gewinnen. In der Folge konzentriere ich mich in der Rekonstruktion des Verhältnisses 
von Ethik und Politik bei Butler wesentlich auf ihre Bezugnahmen zum Oeuvre von 
Emmanuel Levinas und dessen Kernstück: das Denken der Alterität, d.h. eines unver-
brüchlichen ethischen Aufgefordertseins im Herzen aller Subjektivität. Denn Levinas’ 
Alteritätsdenken bildet für Butler nicht nur seit beinah zwei Jahrzehnten einen kontinu-
ierlichen kritischen Bezugspunkt, sondern stellt für sie auch einen privilegierten Ort 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | SERGEJ SEITZ 

 

dar, um die Frage zu verhandeln, inwiefern und unter welchen Bedingungen ethischen 
Ansprüchen im Bereich des Politischen Rechnung getragen werden kann oder muss. 

In der Rezeption von Butlers neueren Schriften wird einerseits die Auffassung 
vertreten, dass Butler über die Einbeziehung Levinas’scher alteritätsethischer Über-
legungen den genuin politischen Fokus ihrer früheren Analysen aus den Augen ver-
liere, wodurch ihr Denken im Zuge einer problematischen ›Ethisierung‹ seine kriti-
sche Schärfe und politische Anschlussfähigkeit einbüße (vgl. Segal 2008, Coole 
2008). In dieser Perspektive seien die ›authentischen‹ theoretisch-politischen Über-
legungen Butlers vor allem in ihren früheren Schriften zu finden (von Das Unbeha-
gen der Geschlechter über Körper von Gewicht und Psyche der Macht bis zu Haß 
spricht) (vgl. Lloyd 2015). Andere Kommentator*innen machen dagegen geltend, 
dass die explizite Inblicknahme ethischer Fragestellungen eine immanente Konse-
quenz von Butlers Denkbewegung selbst darstellt und dass in der Tat bereits ihre 
frühen Schriften – wenn auch zumeist unausgewiesen und implizit – ethische Impli-
kationen mit sich führen (vgl. Gies 2015, Mills 2015). Diese Position kann u.a. gel-
tend machen, dass bereits Butlers frühe Dekonstruktion der Sex-Gender-Unterschei-
dung von dem Impetus einer Pluralisierung lebbarer Subjektpositionen und einer in-
klusiven Öffnung von Anerkennungsstrukturen getragen ist. In diesem Sinne er-
schiene Butlers Denkweg folglich eher als Prozess einer steten Neuaufklärung und 
Befragung der normativen Implikationen der (eigenen) Politik und des politischen 
Handelns (vgl. Prager 2013). 

Ich ziele im Folgenden nicht auf eine gleichsam philologische Klärung von But-
lers Denkweg ab, sondern möchte in systematischer Auseinandersetzung mit Butler 
zu einer produktiven und kritischen Verhältnisbestimmung von Ethik und Politik ge-
langen. Dabei versuche ich zunächst zu zeigen, dass Butlers Einbeziehung alteritäts-
ethischer Denkfiguren eine triftige Intuition zugrunde liegt, insofern der Übergang 
zu Fragen der Alterität sich in einer stimmigen Weise aus dem Grundanliegen ihrer 
politischen Theoriebildung ergibt. Dieses Grundanliegen besteht, wie in der Folge 
genauer darzulegen sein wird, in der Erarbeitung einer konsequent postsouveränen 
Konzeption des Politischen, in der politische Subjektivität, Handlungsfähigkeit und 
Verantwortung entgegen klassischer Paradigmen der Souveränität, der Autonomie, 
der Identität und der Selbstpräsenz neu gedacht werden sollen.  

Dabei ist eine Inblicknahme der alteritätsethischen Überlegungen von Levinas in 
der Tat aus strukturellen Gründen naheliegend. Denn mit Alterität ist bei Levinas 
gerade der Gedanke gemeint, dass das Subjekt keineswegs bei sich selbst beginnt und 
sich auch niemals gänzlich autonom ›in der Hand hat‹. Im Gegenteil erweist sich Sub-
jektivität nach Levinas als konstitutiv auf Andere bezogen, die dem Subjekt vorausge-
hen und es allererst, indem sie es zur Verantwortung aufrufen, als ethisches Subjekt 
konstituieren. Davon ausgehend hält Levinas’ Denken vielschichtige argumentative 
Ressourcen für eine profunde Zurückweisung klassischer Figuren autonomer und sou-
veräner Subjektivität bereit – eine Zurückweisung, die zugleich mit der Konturierung 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 73 

 

eines unauflöslichen Spannungsverhältnisses zwischen ethischen und politischen An-
sprüchen, zwischen Normativität und Praxis einhergeht, und diese Spannung gerade im 
Kern menschlicher Subjektivität selbst situiert (vgl. Seitz 2016, Flatscher/Seitz 2017).  

Butler bezieht sich, wie ich in der Folge herausarbeiten werde, auf Levinas’ Kon-
zeption der Alterität primär mit dem Ziel, die politischen Bedingungen ethischer Ver-
antwortlichkeit sowie die ethischen Motivationsgründe politischen Handelns zu un-
tersuchen. Damit vermag sie Anerkennungsverhältnisse und Sichtbarkeitsordnungen 
freizulegen, die ansonsten in der politischen Philosophie weitgehend unthematisch 
bleiben. Zugleich gerät damit die Frage nach den strukturellen normativen Implika-
tionen der Alteritätsbeziehung tendenziell in den Hintergrund. Daher stelle ich mei-
ner Rekonstruktion von Butlers Verständnis des Verhältnisses von Ethik und Politik, 
die den Großteil dieses Aufsatzes einnimmt, noch einen Abschnitt hintan, der auf-
zeigt, inwiefern das Denken der Alterität in einer umfassenderen Weise für Butlers 
Zielsetzung einer konsequent postsouveränen Philosophie des Politischen produktiv 
gemacht werden kann.  

2. ETHIK, ENTPOLITISIERUNG UND DIE FRAGE

 DES SUBJEKTS 

Für den Nachvollzug von Butlers Denken des Verhältnisses von Ethik und Politik ist 
es aufschlussreich, zunächst einen kurzen Aufsatz aus dem Jahr 2000 in den Blick zu 
nehmen, in dem sie unter dem sprechenden Titel »Ethical Ambivalence« einen auto-
biographisch grundierten Einblick in ihre frühe Levinas-Rezeption vorlegt. Butler 
referiert dabei zunächst Levinas’ Grundthese, der zufolge wir als ethische Subjekte 
bereits vor jeder bewussten ethischen Reflexion auf die Normen und Werte, die unser 
Zusammenleben regeln sollen, in einer ›ethischen Beziehung‹ stehen: »Given that we 
reflect ethically on the principles and norms that guide our relations to others, are we 
not, prior to any such reflection, already in relation to others such that that reflection 
becomes possible – an ethical relation that is, as it were, prior to all reflection?« (But-
ler 2000a: 18) Subjektivität ist, wie Butler hier kondensiert zusammenfasst, nach 
Levinas als durch und durch ethische Subjektivität zu verstehen. Was es heißt, ein 
handelndes Subjekt zu sein, können wir Levinas’ Auffassung zufolge nur angemessen 
beschreiben, wenn wir die Subjektivität als von Anfang an einem Anspruch vonseiten 
des Anderen ausgesetzt begreifen, der das Subjekt zur Verantwortung aufruft. Dieses 
Verständnis einer ethischen Subjektivität, die sich je schon dem Anspruch des Ande-
ren ausgesetzt findet, richtet sich gegen das traditionelle Subjektivitätsverständnis der 
Philosophie der Moderne: gegen das Paradigma des »starken«, selbstpräsenten und 
selbstgegründeten, souveränen Subjekts, das alleiniger Ursprung und Urheber seiner 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | SERGEJ SEITZ 

 

Handlungen ist, das nach Selbsterhaltung, Erkenntnis oder Macht strebt und zu dem 
Andere erst in einer sekundären und stets kontingenten Hinsicht in Beziehung treten.  

Entgegen diesem klassischen Verständnis ist für Levinas, wie Butler paraphrasie-
rend festhält, das Subjekt wesentlich dem Anderen ausgesetzt und ihm gegenüber in 
einer passiven Position: »This subject is […] from the start split by the wound of the 
other […]. The task of this fundamentally wounded subject is to take responsibility 
for the very other who, in Levinas’s terms, ›persecutes‹ that self.« (Butler 2000a: 
18f.) Butler macht hier darauf aufmerksam, dass für Levinas Subjektivität schlecht-
hin nicht vor der ›ethischen‹ Notwendigkeit gedacht werden kann, auf die Ansprüche 
Anderer zu antworten, die das Subjekt ›heimsuchen‹ bzw. ›verfolgen‹.  

Dem autobiographischen Gestus ihres Artikels folgend hält Butler fest, dass sie 
dieser Denkweise zunächst höchst ablehnend gegenübergestanden war und in der 
Folge dem, was sie bei Levinas als eine Aufwertung der Selbstaufopferung, des Ma-
sochismus und der Sklavenmoral ansah, mit Nietzsche den Willen und die Affirma-
tion des Lebens sowie mit Spinoza den Conatus essendi entgegenstellte (vgl. Butler 
2000a: 20). Denn in ihrer ersten Inblicknahme schien ihr das Levinas’sche Denken 
ethischer Subjektivität auf eine gewaltsame, moralisierende Überforderung hinaus-
zulaufen. Das Genötigtsein zum Antworten auf die Ansprüche Anderer im Zentrum 
und am Anbeginn von Subjektivität zu verorten, wie Levinas es tut, stellt in dieser 
Perspektive eine hyperbolische Geste allumfassender Moralisierung dar, die uns ge-
radezu ›die Luft zum Atmen raubt‹ (Butler 2000a: 27).1 

Wie sich bereits an dieser frühen Auseinandersetzung Butlers mit Levinas zeigt, 
hängt die Antwort auf die Frage nach dem Verhältnis von Ethik und Politik in hohem 
Maße davon ab, was genau man unter »Ethik« überhaupt verstanden wissen möchte. 
Denn gerade Levinas’ Begriff von Ethik ist in vielerlei Hinsicht deren traditionellem 
Verständnis entgegengesetzt. Schließlich geht es Levinas zunächst gerade nicht da-
rum, einen Katalog von Normen zu erarbeiten, der dann nur noch zu institutionali-
sieren wäre. Gegenüber einem solchen präskriptiv-normativistischen Verständnis von 
Ethik betont Levinas, dass zunächst die Bedingungen zu klären sind, unter denen wir 
als Subjekte überhaupt allererst mit Normativität konfrontiert werden. Indem Levinas 
argumentiert, dass jeder Deliberation über konkrete Normen ein ethisches Bezugsge-
schehen vorausliegt, das das Subjekt als ethisches ins Leben ruft, zielt er darauf ab, 
den Status des Subjekts in der Ethik fundamental in Frage zu stellen. Denn während 
in klassischen Ethiken – sowohl aristotelischer wie auch kantianischer und utilitaris-
tischer Prägung – das Subjekt eine Grundlage oder Voraussetzung der eigentlichen 
normativen Überlegungen darstellt, werden Subjekt und Subjektivierung bei Levinas 
zum eigentlichen Problem der Ethik (vgl. hierzu auch Lloyd 2015). 

                                                             
1  Derselbe Vorwurf findet sich auch noch vier Jahre später in Gefährdetes Leben (vgl. GL: 166). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 75 

 

Diese Akzentverschiebung, im Zuge derer das Subjekt nicht mehr als Grund, son-
dern vielmehr, insofern es Subjekt ist, als Problem fungiert, findet sich nicht nur bei 
Levinas, sondern auch in den früheren Schriften Butlers, und tritt dort gerade im Re-
gister des Politischen auf. Denn Butler verortet bereits in Das Unbehagen der Ge-
schlechter den politischen Impetus ihrer gendertheoretischen Überlegungen in einer 
Kritik der gesellschaftlichen Subjektivierungsweisen, die Subjekte entlang einer he-
teronormativen und androzentrischen Matrix hervorbringen. Zur kritischen Analyse 
der gesellschaftlich wirksamen Subjektivierungsweisen bezieht sich Butler dabei auf 
Michel Foucault und seine zentrale These, der zufolge gesellschaftliche »Machtre-
gime die Subjekte, die sie schließlich repräsentieren, zuerst auch produzieren« (UG: 
16). Daran anschließend argumentiert Butler, dass es im Sinne eines radikalen femi-
nistischen politischen Projekts zuvorderst die Arten und Weisen in Frage zu stellen 
gilt, in denen jedes Individuum als geschlechtliches Subjekt konstituiert wird, sowie 
die machtgesättigten Prozeduren sichtbar zu machen, die diese Konstitutionsprozesse 
naturalisieren und damit dem Zugriff der Kritik entheben.  

Sowohl Levinas’ Überlegungen als auch die frühen Arbeiten Butlers zielen, wie 
sich an dieser ersten Annäherung zeigt, auf eine Problematisierung des Status des 
Subjekts in der Ethik bzw. in der Politik ab. Während Levinas sich zur Infragestellung 
des grundlegenden Status des Subjekts auf ein Moment der radikalen Alterität be-
zieht, die jede subjektive Selbstpräsenz unterläuft und subvertiert, verweist Butler 
unter Rückgriff auf Foucault und Nietzsche auf das Moment der machtdurchwirkten 
Sozialität, die ihrerseits jeder subjektiven Handlungsfähigkeit vorausliegt und Indi-
viduen allererst als handlungsfähige Subjekte konstituiert. Vor diesem Hintergrund 
lassen sich Butlers spätere Schriften nicht zuletzt auch als ein Versuch begreifen, die 
alteritätsethische und die diskursanalytische Problematisierung des Subjekts mitei-
nander zu vermitteln und füreinander fruchtbar zu machen. 

3. FACETTEN DER »ETHISCHEN GEWALT« 

Das Ziel von Butlers Engführung alteritätsethischer und diskursanalytischer Überle-
gungen liegt in einer Konzeption des Politischen, die das kritisch konterkariert, was 
sie die »ethische Gewalt« nennt, die ihrer Auffassung nach klassischen Entwürfen 
sowohl der Ethik als auch der politischen Philosophie inhärent ist. Daher ist es im 
Sinne der Rekonstruktion von Butlers Verständnis des Verhältnisses von Ethik und 
Politik zunächst notwendig zu klären, was Butler genau unter »ethischer Gewalt« 
versteht. Dabei möchte ich vorschlagen, drei miteinander verbundene Ausformungen 
der ethischen Gewalt zu unterscheiden, die in Butlers Adorno-Vorlesungen zur Kritik 
der ethischen Gewalt miteinander verflochten sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | SERGEJ SEITZ 

 

(a) Die ethische Gewalt des souveränen Subjektbegriffs: Klassischerweise gehen 
normative Theorien von einem Verständnis von Subjektivität und Handlungsfähig-
keit aus, das in vielerlei Hinsicht dem Subjektbegriff verwandt ist, der bereits in Das 
Unbehagen der Geschlechter die Zielscheibe der Kritik bildet: Das Subjekt wird in-
dividualistisch als autonomer Akteur begriffen, der über eine kohärente Präferenz- 
und Begehrensstruktur verfügt, eigeninteressiert handelt und sich allenfalls, wie etwa 
bei Rawls, im Sinne eines »kooperative[n] Unternehmen[s] zum wechselseitigen Vor-
teil« mit anderen in einer politischen Gemeinschaft zusammenfindet (Rawls 1977: 
355). Ein solches Subjekt verfügt über einen hohen Grad an Kohärenz und Selbsti-
dentität und vermag es idealiter jederzeit, von sich selbst Rechenschaft abzulegen, 
d.h. seine Interessen, Begehren und Ziele in einer nichtwidersprüchlichen Art und 
Weise systematisch zu artikulieren und zu verfolgen.  

Dieses Bild von Subjektivität stellt für Butler eine geradezu gewaltsame Zumu-
tung dar, die unserem tatsächlichen Sein als verwundbare, abhängige, auf Gemein-
schaft mit Anderen angewiesene Subjekte nicht nur nicht gerecht wird, sondern uns 
auch einem rigiden Kohärenz- und Identitätszwang ausliefert – d.h. einer Forderung 
nach Nichtwidersprüchlichkeit, Übereinstimmung mit sich selbst und Autarkie, die 
zu erfüllen wir in Butlers Augen letztlich nur scheitern können. Der Anspruch, in 
dieser Weise Rechenschaft von sich selbst abzulegen – der englischsprachige Titel 
von Butlers Adorno-Vorlesungen lautet gerade Giving an Account of Oneself –, bildet 
den zentralen Fokus von Butlers Kritik. Wie sie u.a. in Rückgriff auf Nietzsche, 
Foucault und die Psychoanalyse argumentiert, ist der Umstand, dass Subjekte in der 
Tat durch widersprüchliche und ambivalente Begehrensstrukturen charakterisiert 
sind, die sich darüber hinaus erst im Rahmen einer irreduziblen Abhängigkeit von 
Anderen ausbilden, keineswegs als bloß empirische Komplikation abzutun, um die 
sich eine ideale Theorie nicht weiter kümmern müsste, sondern vielmehr als wesent-
lich für den Begriff von Subjektivität selbst anzusehen. Insofern stellt sich Butler mit 
ihrer »Aussetzung der Forderung nach Selbstidentität und insbesondere nach voll-
ständiger Kohärenz […] einer gewissen ethischen Gewalt entgegen, die verlangt, 
dass wir jederzeit unsere Selbstidentität vorführen und aufrechterhalten und von an-
deren dasselbe verlangen« (KEG: 59).  

Dabei ist es zentral zu betonen, dass es Butler bei dieser »Aussetzung der Forde-
rung nach Selbstidentität« in keiner Weise um eine Affirmation reiner Beliebigkeit 
geht. Vielmehr zielt sie darauf ab, »aus diesem unausweichlichen Scheitern« am Er-
füllen der Kohärenz- und Identitätsforderung einen »neue[n] ethischen Sinn« zu ge-
winnen (KEG: 59). Kurz: Die Frage lautet für Butler, was genau in ethischer Hinsicht 
daraus folgt, wenn wir das Subjekt nicht mehr als autonomen, selbstidentischen Ak-
teur begreifen, sondern als verletzliches Wesen, das immer schon auf Andere verwie-
sen ist und allererst in einem Bezugsgeflecht sozialer Normen und Diskurse zu einer, 
wie immer prekären, vorläufigen und instabilen Identität gelangt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 77 

 

(b) Die ethische Gewalt der abstrakten Allgemeinheit: Unter diesem Begriff 
möchte ich einen weiteren Aspekt von Butlers Kritik an universalistischen Ethiken 
und normativen Theorien fassen. Butler leitet ihre Vorlesungen zur Kritik der ethi-
schen Gewalt unter Rückgriff auf Adorno ein und bezieht sich eingangs auf Adornos 
Verwendung des »Begriff[s] der Gewalt in Bezug auf die Ethik im Kontext von Uni-
versalitätsansprüchen« (KEG: 11). In seiner Vorlesung Probleme der Moralphiloso-
phie kritisiert Adorno den traditionellen ethischen Primat des Allgemeinen gegenüber 
dem Besonderen, d.h. den Fokus auf universale Normen gegenüber dem Moment der 
Besonderheit der ethischen Subjekte. Anders gesagt: In der Art und Weise, wie Ethi-
ken traditionell auf die Auszeichnung universaler Normen fokussiert sind, schließen 
sie nach Adorno die Besonderheiten der Subjekte aus, die sich gleichsam unterhalb 
des Radars der ethischen Allgemeinheit abzeichnen. Dies führt nach Adorno dazu, 
dass ein ethisches System – im Blick hat er Kants Moralphilosophie –, das das Be-
sondere ausschließt und sich einseitig auf das Allgemeine fokussiert, »sich darstellt 
als ein Gewaltsames und Äußerliches, das für die Menschen selber eigentlich keine 
Substantialität hat« (Adorno 1963: 35).  

An diese hegelianisch grundierten Überlegungen Adornos anschließend macht 
Butler geltend, dass ethische »Maximen oder Regeln so beschaffen sein müssen, dass 
sie von den Individuen ›lebendig‹ angeeignet werden können« (KEG: 12): »Ist eine 
solche lebendige Aneignung nicht möglich, dann scheint daraus zu folgen, dass sich 
die Regel als totes Ding lediglich ertragen lässt, dass sie nichts als ein Leiden ist, das 
von einem indifferenten Außen auf Kosten von Freiheit und Besonderheit verhängt 
wird.« (KEG: 14) Diese Form der »ethischen Gewalt« als Gewalt der abstrakten All-
gemeinheit besteht somit in einer Aufoktroyierung universaler Regeln, die die sozialen, 
kulturellen und geschichtlichen Bedingungslagen ignoriert, unter denen Subjekte es 
vermögen würden, sich mit jenen Normen in einer produktiven Weise zu identifizieren. 

(c) Die ethische Gewalt des Partikularismus: In diesem Sinne scheint Butlers 
Kritik der ethischen Gewalt der abstrakten Allgemeinheit mit der kommunitaristi-
schen Kritik am abstrakten liberalen Universalismus konform zu gehen. Doch sie 
unterscheidet sich von dieser Traditionslinie beträchtlich in den Konsequenzen, die 
sie aus ihrer Kritik zieht. Denn während die kommunitaristische Kritik dem libera-
listischen Fokus auf dem Universalen die Vorstellung einer unhintergehbaren gesell-
schaftlichen Partikularität einfach unvermittelt entgegenstellt – die Letztinstanz der 
Normenbegründung ist nun nicht mehr die universale Praktische Vernunft, sondern 
der jeweilige kulturelle und historische Horizont der Sittlichkeit –, opponiert Butler 
keineswegs gegen das Moment der Universalität als solcher. Vielmehr wendet sie 
sich gegen jene abstrakten Formen ethischer Allgemeinheit, »die kulturelle Beson-
derheiten außer Acht lassen« (KEG: 12). Die Universalität von Normen ist demnach 
nicht als solche gewaltsam, sondern sie wird zur Gewalt, wenn sie mit einer »Indif-
ferenz gegenüber den gesellschaftlichen Bedingungen« einhergeht, »unter denen eine 
lebendige Aneignung [der Normen] vielleicht möglich würde« (KEG: 14).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | SERGEJ SEITZ 

 

Butler plädiert davon ausgehend für eine Verschränkung von Universalität mit 
dem, was sie im Anschluss an Homi Bhabha »kulturelle Übersetzung« nennt (vgl. 
KEG: 15; Butler 2000b: 46f.). So argumentiert sie bereits zwei Jahre vor ihrer Kritik 
der ethischen Gewalt in ihrer dialogischen Auseinandersetzung mit Ernesto Laclau 
und Slavoj Žižek in dem Band Kontingenz – Hegemonie – Universalität, dass ein 
Moment der Universalität stets notwendig ist, um in einer wirksamen Weise politi-
sche Forderungen erheben und Kritik an sozialen Ungerechtigkeiten und Ungleich-
heiten üben zu können. Denn wie Butler geltend macht, artikuliert sich auch in 
scheinbar bloß partikularen Forderungen stets ein Appell an Universalität.2 Zugleich 
aber vollziehen sich auch universale Forderungen stets aus einer partikularen Position 
heraus und bedürfen daher einer Übersetzungsleistung, um über ihren partikularen 
Artikulationsort hinaus politische Intelligibilität und Wirkkraft entfalten, und damit 
ihren universalen Anspruch überhaupt einlösen zu können (vgl. Butler 2000b: 46). 
Hier zeigt sich, dass abstrakter Universalismus und Partikularismus für Butler nur zwei 
Seiten einer Medaille bilden: Beide Positionen übersehen, dass Universalität und Parti-
kularität im Politischen immer schon in diffiziler Weise miteinander verwoben sind.  

Explizit kritisiert Butler partikularistisch-kommunitaristische Positionen auch in 
ihren jüngst veröffentlichten Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung. Dabei wendet sie sich vor allem gegen jene »Kommunitarist/innen, die 
nichts gegen den lokalen, provisorischen und manchmal nationalistischen Charakter 
der Gemeinschaften einzuwenden haben, mit denen sie sich ethisch verbunden fühlen 
und deren spezifische Gemeinschaftsformen als ethisch verbindlich behandelt wer-
den« (APV: 133). Eine solche Konzeption verunmöglicht es nach Butler, »Solidari-
tätsbeziehungen« zu denken, »die über Raum und Zeit hinweg entstehen« und »die 
nicht von einer gemeinsamen Sprache oder einem Gemeinschaftsleben in physischer 
Nähe« abhängen (APV: 134). Während die ethische Gewalt des Universalismus darin 
besteht, die besonderen kulturellen und historischen Bedingungslagen zu ignorieren, 
unter denen Normen allererst entstehen und soziale Bindungskraft erlangen, ließe 
sich folglich parallel dazu von einer ethischen Gewalt des Partikularismus sprechen, 
die darin liegt, das Moment kultureller Besonderheit zu verdinglichen und als allei-
nigen Geltungshorizont normativer Verpflichtungen zu hypostasieren. So fasst Butler 
ihre Kritik an beiden Optionen zusammen: »[Wenn] ich nur an die Menschen gebunden 
bin, die mir nahe und schon vertraut sind, [wird] meine Ethik zwangsläufig beschränkt, 
kommunitär und ausschließend [sein] […]. Wenn ich [dagegen] nur an die gebunden 
bin, die im abstrakten Sinne ›menschlich‹ sind, wende ich jeden Versuch einer kulturel-
len Übersetzung zwischen meiner eigenen Lage und der anderer ab.« (APV: 139) Nach 
Butler gilt es folglich, Normativität sowohl jenseits eines abstrakten Universalismus als 

                                                             
2  So nimmt auch die scheinbar bloß partikulare Forderung der Beseitigung politischer Un-

terrepräsentiertheit von Frauen auf das universale Ideal der Gleichbehandlung Bezug. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 79 

 

auch jenseits eines verdinglichenden Partikularismus neu zu denken – und dies ist der 
Ort, an dem für Butler alteritätsethische Überlegungen mit ins Spiel kommen. 

4. SOZIALITÄT UND ALTERITÄT 

Butlers Vorhaben einer alteritätsethisch informierten Rekonzeptualisierung politi-
scher Normativität soll nun eine Alternative zu allen drei angeführten Formen der 
ethischen Gewalt konventioneller ethisch-politischer Theoriebildung bieten. Dabei 
geht Butler davon aus, dass ein anderes Denken des Subjekts dazu führt, auch unsere 
Vorstellungen von Universalität und partikular-gemeinschaftlicher Bindung in Frage 
zu stellen und neu zu fassen. 

Ein zentrales Problem, das sich für dieses Anliegen in systematischer Hinsicht 
stellt, betrifft die Beziehung zwischen der alteritätsethischen und der sozial-diskur-
siven Erläuterung der Subjektkonstitution. Denn Butler begreift Subjektivität schließ-
lich, wie eingangs skizziert, mit Nietzsche und Foucault wesentlich als Resultat so-
zial-diskursiver, machtgesättigter Normierungsprozesse und Anerkennungsdisposi-
tive. Unter Rückgriff auf Foucault verweist sie dabei auf das gesellschaftliche »Wahr-
heitsregime«, das in historisch-kontingenter Weise »einen Rahmen für den Schau-
platz der Anerkennung« bietet (KEG: 34). Das sozial-diskursive Wahrheits- und An-
erkennungsregime »legt fest, wer als Subjekt der Anerkennung in Frage kommt, und 
es bietet Normen für den Akt der Anerkennung selbst« (KEG: 34). Butler macht da-
rauf aufmerksam, dass dieses soziale Regime der Anerkennung stets normierend und 
exkludierend ist: Widersetzt man sich den grundlegenden Normen der Anerkennung, 
»dann riskiert man in Bezug auf das gegenwärtige Regime, kein anerkennungsfähi-
ges Subjekt mehr zu sein« (KEG: 35). Subjektwerdung ist in dieser Perspektive im-
mer ein Prozess, der sich im Rahmen von gesellschaftlichen Normenrastern vollzieht, 
die im Voraus regeln, wer oder was überhaupt als Subjekt anerkennbar ist: »Die Nor-
men, nach denen ich jemand anderen oder in der Tat auch mich selbst anerkenne, sind 
nicht allein meine Normen; sie funktionieren, soweit sie soziale Normen sind […].« 
(KEG: 36, meine Herv.)  

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie das Verhältnis zwischen dieser 
sozial-diskursiven Konzeption von Subjektivierung über soziale Normen und Aner-
kennungsraster einerseits und der alteritätsethischen Konzeption von Subjektivierung 
durch einen ethischen Aufruf zur Verantwortung andererseits zu denken ist.3 Für Butler 

                                                             
3  Dabei ist zu betonen, dass Butler Anerkennung gerade nicht – wie etwa bei Honneth (1992) 

– als reziprokes und symmetrisches Geschehen fasst, sondern vielmehr davon ausgeht, dass 
wir es immer schon mit sozial und politisch begründeten Asymmetrien zu tun haben, sobald 
wir den Schauplatz der Anerkennung betreten. Darauf macht Butler auch terminologisch 
aufmerksam, wenn sie dem Begriff der Anerkennung den Begriff der Anerkennbarkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | SERGEJ SEITZ 

 

ist die Antwort auf diese Frage eindeutig: Sozialität geht der Alterität voraus; jede ethi-
sche Begegnung mit dem Anderen ereignet sich für sie immer schon in einem weiteren 
Kontext sozialer Normen und Anerkennungsbeziehungen. Dabei argumentiert Butler, 
dass »schon das Sein des Selbst nicht nur von der Existenz des Anderen in seiner Sin-
gularität abhängt, wie Lévinas sagen würde, sondern auch von der sozialen Dimension 
der Normativität, die den Schauplatz der Anerkennung beherrscht. Diese soziale Di-
mension der Normativität geht jedem dyadischen Austausch voraus und bedingt ihn« 
(KEG: 35f.). Und weiter heißt es: »Zwar mag ich also die ethische Beziehung als dya-
dische oder auch als vor-soziale denken, aber ich bin nicht nur bereits in die Sphäre der 
Normativität verstrickt, sondern auch in die Problematik der Macht« (KEG: 37f.). But-
ler macht damit geltend, dass die Beziehung zum Anderen sich nur innerhalb eines be-
reits vorgegebenen sozialen Raums ereignen kann, der von Normen, Machtverhältnis-
sen und Anerkennungsstrukturen durchwirkt ist (vgl. Schönwälder-Kuntze 2010). 

In dieser Perspektive ist die Alterität folglich immer schon sozial vermittelt. Der 
Bezug zum Anderen wird als ein soziales Ereignis gedacht, das immer auch verfehlt 
und verstellt werden kann – etwa, wenn gewisse Normengefüge oder Anerkennungs-
ordnungen verhindern, dass bestimmte Andere als Andere in den Blick zu kommen 
und dementsprechend als ethisch-politisch bedeutsame Akteure Berücksichtigung zu 
finden vermögen. Mit diesem Verständnis sozial-diskursiv vermittelter Alterität zielt 
Butler darauf ab, eine kritische Untersuchung der diskursiven, sozialen und politi-
schen Bedingungen durchzuführen, unter denen wir von Anderen zu ethischer Ver-
antwortung aufgefordert werden können. Butler scheint damit in ihrer Levinas-Re-
zeption zwei Aspekte der Alterität zu trennen, die für Levinas intrinsisch zusammen-
gehören, nämlich das subjektkonstitutive Moment des Anspruchs des Anderen einer-
seits und das ethische Moment eines Aufrufs zur Verantwortung innerhalb ebendieses 
Anspruchs andererseits. Oder anders gesagt: Für Butler scheint die soziale Konstitu-
tion von Subjektivität durch diskursive Normengefüge der ethischen Konstitution 
von Subjektivität durch Alterität vorauszugehen: »[D]er Andere erscheint mir über-
haupt nur, er fungiert für mich überhaupt nur als Anderer, wenn es einen Rahmen 
gibt, in dem ich ihn in seiner Getrenntheit und Äußerlichkeit sehen und erfassen 
kann.« (KEG: 37) Butlers Argument lautet demnach, dass jede Konfrontation mit 
Alterität eine Ordnung der Sichtbarkeit voraussetzt, die diese Konfrontation ermög-
licht und begünstigt. Die politischen Konsequenzen dieser Konzeption des Verhält-
nisses zwischen ethischer und sozial-diskursiver Subjektivierung sollen nun mit 
Blick auf Butlers neuere Schriften rekonstruiert werden. 

                                                             
(recognizability) voranstellt (vgl. RK: 13f.). Vgl. hierzu auch den Beitrag von Flat-
scher/Pistrol in diesem Band. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 81 

 

5. BUTLERS POLITIKEN DER ALTERITÄT 

5.1 Politik des Gesichts 

Indem Butler Alterität als wesentlich sozial vermitteltes Geschehen begreift, stellt 
sich das Problem der Normativität für sie folglich als die Frage, wie Alterität, im 
Sinne eines Aufrufs zu ethischer Verantwortung, im Politischen sichtbar zu werden 
vermag. Alterität wird so letztlich zu einer Frage sozialer moralischer Epistemologie: 
Unter welchen sozialen, politischen und diskursiven Bedingungen vermag der An-
dere in seiner Andersheit zu erscheinen und wahrgenommen zu werden, sodass dieses 
Erscheinen und Wahrgenommenwerden eine ethisch verantwortungsvolle Subjekti-
vierungsform zeitigt? Diese Frage steht im Zentrum von Gefährdetes Leben: Über 
welche politischen Rahmendispositive wird es möglich, Leben als gefährdet, schüt-
zenswert und betrauerbar – kurz: als ethisch relevant – wahrzunehmen?  

Butler bezieht sich dabei auf Levinas’ zentralen Begriff des Gesichts bzw. des 
Antlitzes (visage), der bei Levinas nicht das konkrete sinnlich wahrnehmbare 
menschliche Gesicht meint, sondern den Umstand benennt, dass sich der Andere im-
mer schon meinem intentionalen Zugriff entzieht und zugleich mit einem ethischen 
Anspruch an mich herantritt, auf den ich zu antworten genötigt bin. Levinas illustriert 
dieses Genötigtsein zum Antworten auf die Ansprüche des Anderen, das sich in der 
Konfrontation mit dem »Gesicht« kundtut, in seinen späteren Schriften mit dem Be-
griff der Besessenheit. Diese Besessenheit ist »nicht erneut eine Intentionalität […]. 
Die Besessenheit durch den Anderen im Gesicht ist bereits die Verstrickung in das 
Unendliche […], die die Reichweite der Intentionalität überschreitet.« (Levinas 
1974: 203) Und gerade in dieser nicht-intentionalen Besessenheit vom Anderen 
»wird ein Gebot vernehmbar […]. Diese Weise des Nächsten heißt Gesicht. Das Ge-
sicht […] bedeutet mir eine unabweisbare Verantwortung, die jeder freien Zustim-
mung, jedem Pakt, jedem Vertrag vorausgeht.« (Levinas 1974: 198f.)  

Unter Rückgriff auf Levinas’ Begriff des Gesichts analysiert Butler in der Folge 
Prozesse der Humanisierung und der Dehumanisierung – wobei Humanisierung den 
Vorgang benennt, im Zuge dessen Individuen sozial-diskursiv als ethische Subjekte 
in Erscheinung zu treten vermögen und Dehumanisierung den gegenteiligen Vorgang, 
im Zuge dessen Individuen das Mensch-Sein und die ethische Subjektivität abgespro-
chen wird. Damit vollzieht Butler eine beträchtliche Perspektivenverschiebung ge-
genüber Levinas’ eigenen Überlegungen. Sie versucht Alterität für die Belange dieser 
politischen Analyse von (De-)Humanisierungsprozessen neu zu denken, insofern sie 
davon ausgeht, dass »die Politik – und die Macht – zum Teil so funktionieren, daß« 
sie »Schemata der Intelligibilität« einrichten und kontrollieren, die festlegen und vor-
schreiben, wer oder was als ethisch relevantes Subjekt – als Anderer, dem gegenüber 
ich verantwortlich bin – »erscheinen darf und [wer oder] was gehört werden kann« 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | SERGEJ SEITZ 

 

(GL: 174). Damit zeigt sich eine erste Antwort Butlers auf die Frage nach dem Ver-
hältnis von Ethik und Politik: Politik reguliert, normiert und orchestriert die Arten 
und Weisen, in der ethische Ansprüche zu erscheinen und gehört zu werden vermö-
gen. Insofern die Politik dies in einer repressiven und ausschließenden Weise tut, so-
dass Ansprüche, die ethisch relevant wären, nicht mehr als solche vernehmbar wer-
den können, ist sie nach Butler kritisch zu beeinspruchen und ist eine Verantwortlich-
keit dort einzuklagen, wo sie über politisch-mediale Rahmendispositive unsichtbar 
gemacht oder verschleiert wird. Die Möglichkeit einer solchen Kritik ergibt sich da-
bei daraus, dass – wie Butler in Raster des Krieges argumentiert – diese Rahmungen 
wesentlich brüchig sind und in gespannter Differenz zu sich selbst stehen. Dabei spricht 
Butler von einer essentiellen »Zirkulierbarkeit« der Darstellungen des Anderen (RK: 
17), und schließt damit an Derridas Begriff der Iterabilität sprachlicher Zeichen an, d.h. 
an den Gedanken, dass jedes Zeichen die Kraft hat, mit seinem Kontext zu brechen. 

Für die Frage nach dem Verhältnis von Ethik und Politik bedeutet dies, dass die 
Politik für Butler als eine Sphäre der Distribution ethischer Affektivität und Aufmerk-
samkeit in den Blick kommt; und Kritik sollte folglich gerade da ansetzen, wo die 
ethische Aufmerksamkeit in ungleicher Weise verteilt ist – sodass gewisse Existenz-
weisen aus dem Bereich anerkennbarer ethischer Subjektivität herausfallen und al-
lenfalls noch an den Rändern der sozialen Repräsentationsdispositive aufzuscheinen 
vermögen. Kurz: Das Ethische ist nach Butler immer schon sozial und politisch ver-
mittelt. Andererseits ist es strukturell möglich, dass die Rahmung im Politischen – im 
Sinne eines liminalen Aufbrechens ethischer Ansprüche – in Frage gestellt wird. 

5.2 Politik der Kohabitation 

Dieses Verständnis der Relation von Ethik und Politik liegt auch Butlers jüngsten 
ethisch-politischen Überlegungen zugrunde, wie sie sie in Am Scheideweg und in den 
Anmerkungen vorgetragen hat. Im Fokus steht für sie hier die Frage des Zusammen-
lebens im Kontext des Israel-Palästina-Konflikts und sie zielt darauf ab, unter Rück-
griff auf eine Reihe von jüdischen Denker*innen (neben Levinas vor allem Hannah 
Arendt, Walter Benjamin, Primo Levi und Martin Buber) aber auch palästinensischen 
Autor*innen (wie Edward Said) zu einem Verständnis von Kohabitation zu gelangen, 
das sich gegen nationalistische Ansprüche sowie gegen ethnozentristische Positionen 
wendet, die auf den normativen Vorrang und die Souveränität der je eigenen Gemein-
schaft fokussiert sind.  

Während also Butlers frühere Kritik der ethischen Gewalt primär gegen univer-
salistische und individualistische Positionen gerichtet war, geraten nun in stärkerem 
Maße kommunitaristische Positionen – und somit auch die oben skizzierte ›ethische 
Gewalt des Partikularismus‹ – dezidierter in den Fokus ihrer Kritik. Dabei zielt Butler 
auf einen »Bruch mit einem kommunitaristischen Diskurs« ab (AS: 18), der das Ethi-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 83 

 

sche exklusiv in den normativen Bindungen der Mitglieder einer gegebenen Gemein-
schaft untereinander verortet und somit daran scheitert, »zureichende Ressourcen für 
das Leben in einer Welt der sozialen Vielfalt und für die Schaffung einer Basis des 
Zusammenlebens über religiöse und kulturelle Unterschiede hinweg« zu liefern (AS: 
18). Gegen das Insistieren des ethischen Partikularismus auf der normativen Souve-
ränität des eigenen Gemeinwesens führt Butler ein alteritätsethisches Verständnis von 
ethischer Verantwortung ins Treffen: »Sobald Ethik nicht mehr ausschließlich als 
Disposition oder Handlung eines fertigen Subjekts begriffen wird, sondern vielmehr 
als relationale Praxis in Erwiderung auf eine Pflicht, die ihren Ursprung außerhalb 
des Subjekts hat, stellt die Ethik Konzeptionen des souveränen Subjekts und der 
Selbstidentität infrage. Ethik bezeichnet dann eben jenen Akt, der denen Platz ein-
räumt, die ›nicht ich‹« – und, wie man hinzufügen könnte: auch nicht wie ich – »sind 
und die mich […] über meinen Souveränitätsanspruch hinaustragen in Richtung einer 
Herausforderung meines Selbstseins von anderswoher« (AS: 19).  

Durch den Rekurs auf das Motiv der Alterität im Sinne eines Aufgefordertwerdens 
vom Anderen, mit dem mich keine vorgängige Gemeinschaft zusammenschweißt, ist 
aber nicht nur die ungebrochene Souveränität des Subjekts, sondern auch die Souverä-
nität der kulturellen Gemeinschaft bzw. der Nation ethisch in Frage gestellt. Butler 
spricht hier von einem »der Souveränität und der Nation Enteignetwerden[] im Zuge 
der Antwort auf Ansprüche von jenen, die man weder vollständig kennt noch sich voll-
ständig ausgesucht hat« (AS: 19). Und sie hält fest, dass sich aus »dieser Konzeption 
der ethischen Beziehung« auch eine »Neukonzeption sowohl sozialer Bindungen wie 
politischer Pflichten [ergibt], die uns über den Nationalismus hinausführt« (AS: 19). 

Dabei betont Butler wiederum die Relevanz der politischen und medialen Reprä-
sentationsdispositive, die in ihrer Perspektive je schon eine spezifische Distribution 
ethischer Aufmerksamkeit vornehmen. So sieht Butler im Kontext des Israel-Paläs-
tina-Konflikts ein zentrales Problem in »jener Gesichtslosigkeit […], die in den do-
minierenden Medien zur Norm geworden ist. Wenn die Zugehörigkeit zur israeli-
schen Nation Voraussetzung ethischer Relevanz ist, kann es kein ethisches Verhalten 
gegenüber jenen geben, die sich außerhalb der Mauern des Nationalstaats befinden; 
dann gibt es auch keinen Anderen, und das bedeutet, dass der ethische Anspruch aus-
gelöscht wurde« (AS: 66). Butler geht hier davon aus, dass die Kohabitation von 
Israelis und Palästinenser*innen so lange einer nationalistischen und kolonialisti-
schen Logik folgen wird, wie keine Gleichverteilung der Arten und Weisen gegeben ist, 
als ethisch relevantes Subjekt zu erscheinen und repräsentiert zu werden. Um die Frage 
zu beantworten, was – entgegen der herrschenden ›kommunitären‹ Logik einer exklu-
siven normativen Fokussierung auf die Ansprüche der ›eigenen‹ Gemeinschaftsmitglie-
der – »die Kolonisatoren zu einer Neuorientierung an Grundsätzen der Gleichheit und 
sozialen Pluralität« bewegen könnte, wendet sie sich erneut Levinas zu (AS: 66).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | SERGEJ SEITZ 

 

Dabei zielt sie darauf ab – entsprechend dem titelgebenden Motto ihrer Lektüre: 
»Levinas kontra Levinas« (vgl. AS: 70-85) – das Denken der Alterität für eine anti-
nationalistische und anti-ethnozentristische Politik fruchtbar zu machen, und zwar 
entgegen Levinas’ eigenen konkret-politischen Einwürfen, die zuweilen, wie Butler 
zu Recht festhält, weit hinter das Reflexionsniveau seiner Philosophie zurückfallen 
und deren elementarste Gehalte in einer höchst irritierenden Weise konterkarieren, 
indem sie teils sogar in einer hochproblematischen Weise nationalistischen und eth-
nozentrischen Ressentiments stattgeben.4 Somit geht es Butler darum, »mit Lévinas 
gegen Lévinas [zu] denken und eine mögliche Richtung seiner Ethik und seiner Po-
litik aus[zu]leuchten, die er selbst nicht verfolgt hat« (AS: 78).  

Die zentrale Frage, die sich Butler dabei stellt, ist wiederum die nach dem Ver-
hältnis zwischen dem ethischen Anspruch und der Sphäre der Politik, d.h. nach der 
Art und Weise, »wie dieser ethische Anspruch in der Sphäre des Sozialen und Politi-
schen fortbesteht«: »Überlebt das Antlitz in der Sphäre des Politischen? Und wenn 
ja, in welcher Form?« (AS: 72) Anders gesagt: Butler geht es im Sinne ihres Projekts 
einer kritischen Analyse der medialen und politischen Repräsentationsregime, die un-
sere ethische Aufmerksamkeit regulieren und distribuieren, um die Frage, wie ethische 
Ansprüche erscheinen können, die von diesen Repräsentationsregimen gerade unsicht-
bar gemacht werden: »[W]ie sollen wir nun die Verpflichtung durch den Anderen den-
ken, wenn sein Antlitz buchstäblich nicht mehr sichtbar ist […]?« (AS: 66) Wie Butler 
betont, werfen derartige soziale und politische Entwicklungen gerade die Frage auf, 
»wie eine ethische Beziehung zu Menschen möglich ist, die nicht im Horizont der Ethik 
erscheinen können, die keine Personen sind oder nicht als die Art von Wesen erachtet 
werden, mit denen man in ein ethisches Verhältnis treten kann oder muss« (APV: 143). 

Butlers Antwort auf diese Fragen liegt– wie bereits in Gefährdetes Leben – in 
dem emanzipatorischen Impetus, die Politik und die herrschenden Repräsentations-
diskurse dazu zu bringen, Alterität in egalitärer Weise vernehmbar zu machen. Dies 

                                                             
4  So warnt Levinas an einer Stelle mit – wie Butler zu Recht hervorhebt – »unverhohlenem 

Rassismus« (AS: 62) vor der Gefahr eines »Aufstieg[s] der zahllosen Massen unterentwi-
ckelter asiatischer Völker« (Levinas 1973: 123). Darüber hinaus schließt Levinas, wie But-
ler ebenfalls richtig feststellt, mit seiner geschichtsphilosophischen These, dass das Erbe 
Europas vor allem im Sinne einer Konkordanz von griechischer und jüdisch-christlicher 
Tradition zu denken sei – »Was ist Europa? Die Bibel und die Griechen.« (Levinas 1986: 
151) –, die gesamte islamische Tradition und deren Beitrag zum europäischen kulturellen 
Erbe aus (vgl. AS: 64). Eine weitere Stelle in einem Interview, die Butler immer wieder 
kritisch ins Treffen führt, in der Levinas in Butlers Lesart den Palästinensern abspreche, 
ein Antlitz zu haben (vgl. Levinas 1983: 244; AS: 35; APV: 143) müsste jedoch differen-
zierter betrachtet werden – und in der Tat hat sich darum eine regelrechte Kontroverse in 
der französischen Tageszeitung Le Monde zugetragen (vgl. Chaouat 2013, Fassin 2013, 
Butler 2013). Vgl. hierzu auch die Lektüre dieser Debatte bei Morgan 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 85 

 

geschieht jedoch nach Butler nicht im Zuge eines autonomen, dezisionistischen poli-
tischen Entschlusses. Vielmehr ist dazu das Aufscheinen einer ethischen Herausfor-
derung notwendig, die sich an den Grenzen des politisch Repräsentierbaren artiku-
liert. So fragt Butler, ob nicht Bilder und andere Repräsentationen unter gewissen 
Kontextbedingungen eine Kraft entfalten können, durch die wir »überwältigt und 
[zugleich] ›entparalysiert‹ werden«, im Sinne eines »Wirken[s] einer ethischen Ver-
pflichtung auf unsere Sensibilität« (APV: 136). Demgemäß beginnt emanzipatorische 
Politik nicht bei sich selbst, sondern vielmehr müssen wir nach Butler »tatsächlich 
zu einem gewissen Grad überwältigt werden, um ein Motiv zum [ethisch-politischen] 
Handeln zu haben« (APV: 137). Ethische Verpflichtungen vermögen sich folglich 
dann zu melden, wenn das Leiden derer, die zunächst fern – oder gänzlich außerhalb 
unseres Gesichtskreises – zu sein schienen, sich auf einmal in nächster Nähe auf-
drängt: »Meine These lautet, dass die ethischen Forderungen, die sich aus den globa-
len Kreisläufen unserer Zeit ergeben, von dieser begrenzten, aber notwendigen Um-
kehrbarkeit von Nähe und Distanz abhängen.« (APV: 138) 

6. FÜR EINE RADIKALE POLITIK DER ALTERITÄT 

Wie dargestellt wurde, geht Butler davon aus, dass sich Subjektivierung primär über 
soziale und diskursive Anerkennungs- und Normierungsprozeduren vollzieht, und 
dass Alterität dabei im Rahmen einer sozialen moralischen Epistemologie ins Spiel 
kommt, um zu klären, wie das diskursiv konstituierte Subjekt zu einem ethischen 
Subjekt zu werden vermag. Dieser Primat der Sozialität gegenüber der Alterität in 
Bezug auf die Frage der Subjektkonstitution führt dazu, dass das Ethische – im Sinne 
eines Konfrontiertwerdens mit Ansprüchen Anderer – bei Butler vordringlich als 
Triebfeder politischen Handelns fungiert: Wir müssen durch eine Konfrontation mit 
einem Antlitz überwältigt werden, das an den Rändern der sozialen Repräsentations-
dispositive aufscheint, um dazu motiviert zu werden, die überkommenen Strukturen 
der Anerkennung kritisch in den Blick zu nehmen und gegebenenfalls im politischen 
Handeln dagegen aufzubegehren.  

Ich möchte nun mit Levinas zeigen, inwiefern das Denken der Alterität nicht nur 
Ressourcen für eine solche Erläuterung der Motivationsgründe politischen Handelns 
bereithält, sondern es darüber hinausgehend erlaubt, auf einer strukturellen Ebene 
Kriterien auszuzeichnen, die sowohl zur Beurteilung politischen Handelns als auch 
zur Evaluation politischer Ordnungen herangezogen werden können.5 Damit möchte 

                                                             
5  In der Forschung zu Levinas’ Denken des Politischen ist dies ein neuer Ansatz. Vgl. zum 

Begriff des Dritten sowie zum Politischen bei Levinas Gondek 1994, Waldenfels 1995, 
Bernasconi 1998, Liebsch 2001, Liebsch 2010, Delhom 2002, Caygill 2002, Bedorf 2003, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | SERGEJ SEITZ 

 

ich einen Reflexionsrahmen anbieten, der Butlers eigenen ethisch-politischen Ziel-
setzungen stärkeres Gewicht verleiht. 

Dabei sei zunächst darauf aufmerksam gemacht, dass Levinas in seinen späten 
Schriften aufzuzeigen versucht, dass die Andersheit des Anderen gerade nicht, wie 
dies bei Butler zum Teil angelegt zu sein scheint, eine Art Äußerlichkeit darstellt – 
etwa, wenn Butler nach den Rahmen fragt, die notwendig dafür sind, dass ich den 
Anderen »in seiner Getrenntheit und Äußerlichkeit sehen und erfassen kann« (KEG: 
37). Levinas verweist demgegenüber auf eine Alterität, die das Subjekt nicht ›von 
außen her‹, sondern vielmehr in seinem vermeintlich eigensten Innersten heimsucht: 
Es geht ihm um das Denken eines »Subjekt[s], in dem der Andere im Selben ist« 
(Levinas 1974: 321, meine Herv.): »Das Andere, das das Selbe im Tiefsten seiner 
selbst anruft!« (Levinas 1977: 61, Herv. i. Orig.) Diese nicht bloß exteriore, sondern 
intrinsische Alterität6 meldet sich für Levinas auch nicht im Register des Epistemi-
schen, sie wird nicht in einem Wahrnehmungsakt präsent, sondern bezeugt sich am Phä-
nomen der Rede: Jede Rede spricht nicht nur inhaltlich über etwas, sondern ist wesent-
lich gerichtet. Rede prädiziert und adressiert. Genauer: Rede vermag nur zu prädizieren, 
indem sie adressiert. Durch ihr Adressiertsein bezeugt sie, so Levinas’ Argument, die 
Vorgängigkeit des Anderen vor dem redenden Subjekt. Denn würden nicht Andere der 
Rede vorausgehen, könnte sie sich nicht an sie richten – könnte folglich nicht Rede sein.  

Levinas nennt diese Dimension der responsiven Adressiertheit der Rede, die von 
der Alterität zeugt, das »Sagen« (Levinas 1974: 34). Das Sagen hat die Qualität einer 
Bedingung der Inhaltsebene einer Äußerung, des »Gesagten«. Bedingung des Rede-
inhalts (des »Gesagten«) ist das Adressiertsein der Rede (das »Sagen«). Dass meine 
Rede adressiert ist, heißt also, dass sie immer schon antwortet: »Die Verantwortung 
für den Anderen […] ist eine Passivität, die passiver ist als jede Passivität – Ausge-
setztsein dem Anderen, ohne dieses Ausgesetztsein selbst noch einmal übernehmen zu 
können, rückhaltloses Ausgesetztsein […], Sagen.« (Levinas 1974: 50)  

Diese intrinsische Alterität bestimmt Levinas weiterhin als plurale Alterität, die 
über jede dyadische Zweierbeziehung immer schon hinaus ist. Ich finde mich je 
schon in einer Situation pluraler Verantwortlichkeit. Denn ich antworte nie auf einen 

                                                             
Abensour 2005, Critchley 2005, Delhom/Hirsch 2007, Franck 2008, Bensussan 2008, Zeil-
linger 2010, Hansel 2011, Flatscher 2014, Morgan 2016. 

6  Während Levinas sein erstes Hauptwerk Totalität und Unendlichkeit noch im Untertitel als 
Versuch über die Exteriorität bezeichnet, zeigt sich in seinen späteren Schriften und insbe-
sondere in Jenseits des Seins eine »Unangemessenheit des Exterioritätsbegriffs für das Ver-
ständnis der Alteritätsbeziehung« (Zeillinger 2010: 232). Denn der Begriff der Exteriorität 
führt, wie Andreas Gelhard konzise herausstreicht, leicht zu dem »Missverständnis, der 
Andere betreffe die Subjektivität nicht in ihrer Grundstruktur selbst, sondern trete gleichsam 
in einem zweiten Schritt zu einem vollständig kostituierten Subjekt hinzu. Diesem Missver-
ständnis begegnet Levinas in Jenseits des Seins, indem er die Subjektivität als ›Verstrickung 
des Anderen im Selben‹ (intrigue de l’Autre dans le Meme) bestimmt« (Gelhard 2005: 87). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 87 

 

Anspruch allein, sondern stets auf eine Pluralität von Ansprüchen. Levinas drückt 
dies unter Rückgriff auf optische Metaphorik so aus: »In den Augen des Anderen 
sieht mich der Dritte an« (Levinas 1961: 307f.). Der »Dritte« ist Levinas’ Begriff 
dafür, dass ich immer schon mit einer Pluralität von Ansprüchen konfrontiert bin. 
Diese Pluralität von Ansprüchen kommt für Levinas nicht späterhin zu einer bereits 
vorgängigen, vermeintlichen ›Dyade‹ hinzu. Anders gesagt: Levinas macht mit dem 
Begriff des Dritten nicht auf die bloß faktische Tatsache der Vielzähligkeit der Men-
schen aufmerksam, sondern auf das strukturelle Moment einer intrinsisch pluralen 
Alterität. Bereits »[i]n der Nähe des Anderen bedrängen mich – bis zur Besessenheit 
– auch all die Anderen, die Andere sind für den Anderen« (Levinas 1974: 344). In 
diesem Sinne bin ich nie nur einem Anderen gegenüber verantwortlich, sondern stets 
allen: Wenn die Alterität »mir allein den Anderen und niemanden sonst zur Aufgabe 
machte, ›hätte es kein Problem gegeben‹ […]. Die Verantwortung für den Anderen 
ist eine Unmittelbarkeit, die der Frage vorausgeht […]. Sie wird gestört und sie wird 
zum Problem mit dem Eintritt des Dritten« (Levinas 1974: 342) – d.h. von allem 
Anfang an, da der Dritte bereits in der Nähe des Anderen mitbegegnet. Die Pluralität 
der Anderen ergänzt also in keiner Weise nachträglich eine ursprünglich dyadische 
Alterität, sondern die Alterität ist ab ovo plural. Anders gesagt, mit Blick auf den 
wesentlich sprachlich-responsiven Charakter der Alterität: Zwischen mir und dem 
Anderen gibt es keine Privatsprache; jedes Antworten ist bereits in der Struktur des 
Sagens selbst, wenn man so will, ›polyadressiert‹. 

Wäre ich nur einem Anderen gegenüber verantwortlich, gäbe es insofern »kein 
Problem«, als meine einzige Option die der absoluten Dienstbarkeit gegenüber ihm 
wäre. Dazu müsste ich nichts wissen und mir nichts bewusst machen. Dem ist aber, 
wie eben ausgeführt, nicht nur aufgrund der empirischen Vielzahl der Menschen nicht 
so. Denn der Dritte begegnet eben sogleich »in den Augen des Anderen« – im Bezug 
zum einen Anderen bin ich bereits mit der pluralen Alterität verstrickt: »Nicht, als ob 
zuerst das Antlitz da wäre und sich anschließend das Seiende, das sich in ihm mani-
festiert oder ausdrückt, um Gerechtigkeit kümmerte. Die Epiphanie des Antlitzes als 
eines Antlitzes erschließt die Menschheit.« (Levinas 1961: 308) In dieser Wendung 
macht Levinas auf ein intrinsisches Spannungsverhältnis von Singularität und Uni-
versalität aufmerksam: Die Verantwortung für den singulären Anderen – die »Epipha-
nie des Antlitzes« – setzt sich dem Moment der Universalität nicht entgegen, sondern 
aufgrund des pluralen Charakters der Alterität ergeht je schon in der Nähe des Ande-
ren eine Forderung an mich, auch alle anderen Anderen (in ihrer jeweiligen Singula-
rität) mitzuberücksichtigen – das »Antlitz erschließt die Menschheit«.  

Diese extreme Spannung zwischen singulärer Verantwortlichkeit für den einzel-
nen Anderen und der Universalitätsforderung angesichts der anderen Anderen be-
gründet nach Levinas die Notwendigkeit der Gerechtigkeit. Dieses Konzept von Ge-
rechtigkeit hat selbst eine subjektkonstitutive Komponente. Denn es meint zunächst 
das Abwägenmüssen zwischen singulären Verantwortungsrelationen – und dafür sind 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | SERGEJ SEITZ 

 

Bewusstsein, Rationalität und Urteilskraft vonnöten, d.h. alle klassischen Merkmale 
der Subjektivität: »Was also sind sie, der Andere und der Dritte, was sind sie, der-
Eine-für-den-Anderen? Was haben sie einander getan? Welcher hat Vortritt vor dem 
Anderen?« (Levinas 1974: 343) Das sind Fragen der Vergleichbarkeit, die Erkennt-
nis, Wissen und Objektivität verlangen. Das vermeintlich normativ Neutrale – Ob-
jektivität, Wissen, Erkenntnis – erweist sich für Levinas somit als Notwendigkeit, die 
sich aus der Situation pluralen Aufgefordertseins ergibt. Das Bedingte – das Gegen-
einander-Abwägen: das Urteilen – wird demnach möglich und notwendig aufgrund 
der Gleichursprünglichkeit pluraler unbedingter Ansprüche. Als Subjekt der Gerech-
tigkeit – des pluralen Antwortenmüssens – bin ich urteilendes Subjekt.  

Ich bin folglich für Levinas immer zugleich Subjekt der Verantwortung und Sub-
jekt der Gerechtigkeit. Das Entscheidende ist, dass durch den Dritten nicht die je 
singuläre Verantwortungsbeziehung aufgehoben wird. Daher markiert der Begriff des 
Dritten gerade nicht, wie es vielleicht scheinen könnte, den Rückgang zu einem tra-
ditionellen Verständnis von Subjektivität. Vielmehr modifiziert die Verantwortungs-
beziehung die Sphäre der Gerechtigkeit. Insofern die Verantwortung auch im Ange-
sicht der Forderung nach Gerechtigkeit in Geltung bleibt, ist die Gerechtigkeit selbst 
aufgefordert, verantwortlich zu sein, mit anderen Worten: dem Singulären ebenfalls 
gerecht zu werden. In der Situation der Vergleichbarkeit, die für das gerechte Urteilen 
notwendig ist, ist die Rücksicht auf das Unvergleichliche des singulären Anderen zu 
bewahren: »In Wirklichkeit schließt mich die Gerechtigkeit nicht in das Gleichge-
wicht ihrer Universalität ein – die Gerechtigkeit nötigt mich, über die gerade Linie 
der Gerechtigkeit hinauszugehen« (Levinas 1961: 360).  

Verantwortung für das Singuläre und Gerechtigkeit für alle sind so im Begriff der 
Gerechtigkeit selbst ineinander verzahnt. Gerechtigkeit kann demnach nicht bloß in 
der Einrichtung einer Ordnung bestehen, die »für alle« gerecht ist – das wäre das 
›Gleichgewicht der Universalität‹ –, sondern muss darüber hinaus stets dem Singulä-
ren, dem Anderen gerecht werden. Das ist Levinas’ Aporie der Gerechtigkeit: Ge-
rechtigkeit oszilliert unaufhörlich zwischen dem Universalen und dem Singulären, 
zwischen der allgemeinen Gerechtigkeit und der je singulären Verantwortung, indem 
sie beidem gerecht werden muss – und dadurch allererst auf die Momente der Erkennt-
nis, des Wissens und der Wahrheit, der Objektivität und des Urteils angewiesen ist. 

Levinas macht darauf aufmerksam, dass diese Konzeption von Gerechtigkeit als 
Forderung, die sich aus der Pluralität singulärer Verantwortlichkeiten ergibt und zur 
Herausbildung von Wissen und Erkenntnis drängt, sich gegen nicht weniger als den 
traditionellen philosophischen Primat theoretischer Erkenntnis vor allem Praktischen 
selbst richtet. Denn klassischerweise versteht man Gerechtigkeit und das gute Zu-
sammenleben als abhängig von einer vorausgehenden theoretischen Einsicht in die 
Verfasstheit der (sozialen) Welt. Diese Sichtweise bringt Levinas in dem bekannten 
Aufsatz »Frieden und Nähe« (Levinas 1984) auf die Formel: »Frieden, ausgehend 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 89 

 

von der Wahrheit« (Levinas 1984: 137). Die gerechte soziale Ordnung – der »Frie-
den« – würde demnach die theoretische Einsicht in die objektive Realität der mensch-
lichen Zusammenhänge voraussetzen. Im Gegensatz dazu fragt Levinas, ob die ge-
rechte soziale Ordnung nicht zunächst auf jene Vor-Geschichte rekurrieren muss, in 
der sich Objektivität und Vergleichbarkeit allererst als Antworten auf die Forderung 
nach Gerechtigkeit konstituieren. Mit anderen Worten: Er fragt, ob die gerechte so-
ziale Ordnung »nicht auf einen Ruf zu antworten hat, der […] vom Ruf der Wahrheit 
unterschieden ist. Wir können uns fragen, ob wir nicht das Ideal selbst der Wahrheit 
[…] schon in bezug auf ein Ideal des Friedens verstehen sollen, das älter als dasjenige 
des Wissens ist« (Levinas 1984: 141). Dieses ältere Ideal ist eben die Forderung nach 
verantwortlicher Gerechtigkeit bzw. gerechter Verantwortung – d.h. nach einer Form 
von sozialer Normativität, die die aporetische Spannung von Singularität und Uni-
versalität nie aufheben oder vereinseitigen kann. 

Es zeigt sich somit, dass für Levinas nicht weniger als die soziale Ordnung selbst 
als eine Antwortordnung zu begreifen ist, die sich aus der Grundsituation des pluralen 
Aufgefordertseins ergibt. Eine soziale Ordnung – so der Leitgedanke der politischen 
Überlegungen, die sich für Levinas aus der Explikation der aporetischen Spannung von 
Verantwortung und Gerechtigkeit ergeben – kann nur dann gerecht sein, wenn sie das 
Moment des verantwortlichen Antwortens nicht verleugnet. Mit anderen Worten: Poli-
tik – als die Sphäre der gerechten Regelung des menschlichen Zusammenlebens – darf 
sich nicht von der Ethik – der Sphäre der verantwortlichen Beziehung zum Anderen – 
abkapseln, wie Levinas in einem bekannten Interview mit Philippe Nemo festhält: »Die 
Politik muss in der Tat immer von der Ethik aus kontrollierbar und kritisierbar bleiben.« 
(Levinas 1984: 62) Damit wird auch deutlich, dass Levinas die Idee der Gerechtigkeit 
im herkömmlichen Sinne – als Auskunft über die Beschaffenheit gerechter Institutio-
nen, Gesetze, ökonomischer und staatlicher Strukturen – keineswegs geringschätzt oder 
verwirft. Vielmehr warnt er gerade vor einer Politik, die sich als selbstgenügsam gibt, 
indem sie davon ausgeht, dass sie als Selbstzweck existiert: »Es schien uns von daher 
wichtig, an den Frieden und die Gerechtigkeit als […] Ursprung, Rechtfertigung und 
Maß [der Politik] zu erinnern; daran zu erinnern, daß diese Gerechtigkeit […] keine 
natürliche und anonyme Legalität ist, die die menschlichen Massen regiert […]. Es 
schien uns wichtig, daran zu erinnern, daß es unmöglich ist, einen Staat so zu rechtfer-
tigen, der seinen eigenen Notwendigkeiten ausgeliefert ist.« (Levinas 1984: 146)  

Gesetze, Institutionen, Politik und Staatlichkeit braucht es folglich in dieser Per-
spektive gerade, um der aporetischen Forderung nach Verantwortung und Gerechtig-
keit gerecht werden zu können. Levinas illustriert diesen Gedanken beispielhaft über 
eine Kritik des vertragstheoretischen Denkens, in dem sich die Notwendigkeit der 
Gerechtigkeit daraus ergibt, dass ein ursprünglich konflikthafter Zustand unter den 
Menschen überwunden werden muss: »Es ist […] wichtig zu wissen, ob der egalitäre 
und gerechte Staat, in dem der Mensch seine Erfüllung findet (und den es einzurich-
ten und vor allem durchzuhalten gilt), aus einem Krieg aller gegen alle hervorgeht 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | SERGEJ SEITZ 

 

oder aus der irreduziblen Verantwortung des Einen für alle« (Levinas 1974: 348). 
Während klassische (Hobbes) und moderne Vertragstheorien (Rawls) von der Grund-
situation des Konflikts und der Eigeninteressiertheit ausgehen, macht Levinas gel-
tend, dass die staatlich-politische Ordnung vielmehr ihrerseits zuvorderst als Antwort 
auf eine plurale Verantwortungsforderung begriffen werden muss. In dieser Perspek-
tive hätte die egalitäre staatliche Ordnung ihren Sinn nicht ursprünglich in der Siche-
rung meiner eigenen Freiheit durch die Konstitution von Souveränität, sondern in der 
Realisierung der Gerechtigkeit als pluraler Verantwortlichkeit. Der Staat – die insti-
tuierte soziale Ordnung – wäre demnach selbst eine Antwort auf die Forderung nach 
Verantwortung und Gerechtigkeit. 

Warum ist es also nach Levinas »wichtig zu wissen«, ob der Staat aus dem Krieg 
aller gegen alle herstammt oder aus dem Herausgefordertsein durch Alterität? Weil 
das Narrativ des Naturzustandes und des Krieges aller gegen alle die Instituierung 
von Souveränität rechtfertigen soll, während Levinas’ Gegennarrativ der pluralen 
Verantwortung das Motiv der Souveränität gerade in Frage stellt. Ein Staat, der aus 
einem vermeintlichen Naturzustand entstünde, in dem jede autonome Freiheit von 
Anfang an gerechtfertigt ist, käme niemals mit der Notwendigkeit des Antwortens in 
Berührung, er wäre gleichsam stumm und fände sich nicht durch Anderes in Frage 
gestellt. Die Alterität dagegen »zerbricht die Totalität der Kriege und Imperien, in 
denen nicht gesprochen wird« (Levinas 1961: 23). Bei einer Ordnung, die sich als 
aus einem Krieg aller gegen alle hervorgehend begreift, handelt es sich um eine 
gleichsam »stumme« Ordnung, und zwar in dem Sinne, dass ihr die Grundrelation 
des Antwortens selbst undurchsichtig ist. Würde der gerechte Staat aus dem Schwei-
gen des kriegerischen Naturzustandes erwachsen, wäre alle Souveränität gerechtfer-
tigt. Denn der Ursprung und das Fundament der Ordnung lägen in ihr selbst und im 
Selbst der Vertragspartner. Sie müsste (sich) nicht (ver)antworten, sondern wäre 
gleichsam autochthon. Levinas drückt dies folgendermaßen aus: »Es ist nicht ganz 
unwichtig, dies zu wissen« – also zu wissen, ob der Staat sich der Befriedung des 
bellum omnium contra omnes verdankt oder der Notwendigkeit der Vermittlung plu-
raler Responsabilitäten –, »damit nicht der Krieg zur Einrichtung des Krieges mit 
gutem Gewissen wird« (Levinas 1974: 378).  

Denn im ersten Fall steht die Legitimität der Behauptung des Eigenen absolut 
außer Frage: Die Souveränität muss sich nicht rechtfertigen, sie ist vielmehr immer 
schon gerechtfertigt. Die Alterität dagegen zerreißt die Selbstgenügsamkeit der sou-
veränitätszentrierten Ordnung, indem sie sie in Frage stellt. Das Antworten ist in die-
ser Hinsicht geradezu das Gegenteil der souveränen Selbst-Setzung. Souveränität 
wäre demgegenüber nichts anderes als die Geste des umstandslosen Bei-sich-selbst-
Beginnen-Könnens. Dies ist aber unmöglich, denn insofern alles menschliche Spre-
chen und Handeln Antwortcharakter hat, steht es folglich konstitutiv an einer nach-
träglichen Position. Kurz: In der menschlichen Subjektivität und Intersubjektivität 
gibt es nirgendwo die Stelle eines Ursprungs oder Fundaments, auf die man sich 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 91 

 

»rechtmäßig« berufen könnte. Alterität entzieht so dem Motiv egologischer Ur-
sprünglichkeit selbst den Boden. Souveränität aber setzt die Möglichkeit ursprüngli-
cher und ungebrochener Selbstsetzung voraus. Daher ist jede Souveränität eigentlich 
Usurpation: bloße Machtsetzung, Gewalt.  

Aus dieser alteritätsethischen Perspektive lässt sich der – nun genuin politische – 
Auftrag ableiten, eine Kritik der Souveränität auf der Ebene der gesellschaftlichen 
Institutionen in Angriff zu nehmen. Die kritische Frage wäre also jeweils: Sind diese 
rechtlichen Gesetze, jene politischen Bestimmungen und jene ökonomischen Struk-
turen damit vereinbar, dass sie Antworten darstellen, d.h. damit, dass sie aus einer 
responsiven – und niemals: aus einer ursprünglichen – Position hervorgehen? Oder 
verdrängen sie das Antworten-Müssen, indem sie sich, wie immer phantasmatisch, 
als selbstgegründet, selbstgenügsam und selbstpräsent, kurz: als souverän setzen? 
Anders formuliert: Was der Grundsituation des Antwortenmüssens widerstreitet, ver-
leugnet oder verdrängt sein eigenes Infragegestelltsein. 

Damit wird es auch möglich, auf einer strukturellen Ebene sowohl eine nationa-
listische und ›kommunitäre‹ Politik zu kritisieren als auch exkludierende Repräsen-
tationsregime zu beeinspruchen – und damit, nicht zuletzt, einen wesentlichen ethi-
schen Impetus von Butlers politischer Philosophie einzulösen. Eine solche alteritäts-
ethisch informierte kritische Infragestellung konfrontiert eine gegebene Ordnung mit 
ihrem eigenen unverbrüchlichen Antwortenmüssen und befragt sie daraufhin, ob sie 
diesem in ihrer eigenen Verfasstheit und Performanz gerecht wird. In dieser Weise 
vermag die Analyse der Alteritätsbeziehung ein Kriterium zu liefern, das sowohl für 
die Bewertung politischer Institutionen als auf für die Analyse politischer Akte und 
Handlungen herangezogen werden kann. Das Kriterium bestünde in der Selbstbezeu-
gung des eigenen Antwortenmüssens. Die Ungerechtigkeit und die strukturelle Ge-
walt lägen demnach im Vergessen, Verdrängen oder Verschleiern des Antworten-
Müssens. Ungerecht wäre demnach jeder Akt und jede Ordnung, die sich vollziehen 
oder einrichten, »als wäre[n] sie allein« (Levinas 1973: 15).  

Meines Erachtens kann diese Lesart auch für Butlers eigene Ansprüche an ein 
kritisches politisches Denken produktiv gemacht werden. Dies zeigt sich besonders 
deutlich an den Implikationen von Butlers Kritik an den drei Facetten ethischer Ge-
walt – der ethischen Gewalt des souveränen Subjekts, der abstrakten Allgemeinheit 
und des Partikularismus. Denn der gemeinsame Nenner dieser Kritiken liegt, wie ich 
geltend machen möchte, letztlich gerade in einer resoluten Zurückweisung des Sou-
veränitätsmotivs in allen seinen Spielarten: Weder das Subjekt, noch die je partikulare 
Gemeinschaft, noch auch die Universalität der Praktischen Vernunft können, wie sich 
an Butlers Kritik der ethischen Gewalt zeigt, einen souveränen Status für sich bean-
spruchen; vielmehr ist Gewalt im Spiel, sobald sie sich als souverän – d.h. als selbst-
gegründet, autonom, unabhängig – geben: Die Kategorie des Subjekts erlangt gewalt-
samen Charakter, sobald die Bezogenheit auf Andere sowie die Momente der Relati-
onalität, der Verwundbarkeit und der Abhängigkeit verdrängt werden; das Universale 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | SERGEJ SEITZ 

 

wird gewaltsam, sobald es als unabhängig von den partikularen Positionen begriffen 
wird, von denen aus es artikuliert wird und an die es in einer lebbaren Weise anschluss-
fähig zu sein hätte; und der Partikularismus wird gewaltsam, sobald der Wertehorizont 
der jeweiligen Partikulargemeinschaft zum unhintergehbaren Geltungshorizont hypo-
stasiert wird und die ethischen Verpflichtungen gegenüber Nichtmitgliedern ignoriert 
werden. Damit zeigt sich aber, dass es letztlich in allen drei Formen ethischer Gewalt, 
die Butler freilegt, jeweils eine Verleugnung oder Verdrängung des Bezogenseins auf 
Andere(s) – oder, anders gesagt: eine Verleugnung oder Verdrängung des Antworten-
müssens – ist, die ein Moment der Gewalt bzw. der Ungerechtigkeit mit sich führt. 

Darüber hinaus lässt sich auch mit Blick auf Butlers zentrales Anliegen einer kri-
tischen Analyse und inklusiven Öffnung der gesellschaftlichen Anerkennungsregime, 
Repräsentationssysteme und Sichtbarkeitsordnungen dieses alteritätsethische Krite-
rium als Aufforderung zur Bezeugung der eigenen Nichtsouveränität in Anschlag 
bringen. Ungerecht wären hier alle Repräsentationsformen, die sich anmaßen, das 
Gemeinwesen und seine Teile in toto adäquat zu repräsentieren, d.h. jede Repräsen-
tationsweise, die, mit Jacques Rancière gesprochen, geltend macht, dass es »keinen 
Anteil der Anteillosen« gibt (Rancière 1995: 27). Denn insofern, wie Butler argu-
mentiert, jede Konstitution einer politischen Ordnung der Sichtbarkeit und der Aner-
kennbarkeit grundsätzlich mit einem konstitutiven Ausschluss einhergeht, d.h. mit 
einem Ausschluss all jener Existenzen, die den Normen der Anerkennung nicht ent-
sprechen, ist die Repräsentation des Gemeinwesens konstitutiv inadäquat, sie enthält, 
wie auch Rancière argumentiert, immer eine »Verrechnung« oder eine falsche Zäh-
lung seiner Teile. Wie sich bei Butler gezeigt hat, ist es gerade diese Unmöglichkeit 
einer vollständigen Repräsentation der Gemeinschaft, die stets dazu führen kann, 
dass ethische Ansprüche trotz ihrer Verwerfung sichtbar und hörbar werden können. 
Die Behauptung, die Gemeinschaft und ihre Teile adäquat und vollständig zu reprä-
sentieren – d.h. die Behauptung, dass es keine (relevanten) Ausschlüsse gibt –, ist 
nun gerade eine gewaltsame Geste der Souveränität, insofern sie impliziert, über ei-
nen privilegierten Blick zu verfügen, dem nichts entgehen kann.  

Repräsentationsweisen, die ihr Bezogensein auf Alterität nicht verleugnen, stel-
len dagegen explizit in Rechnung, dass ihnen konstitutiv etwas entgeht, dass sie kon-
stitutiv scheitern an ihrem Versuch, das Gemeinwesen zu repräsentieren: Sie öffnen 
sich gegenüber der Möglichkeit, dass Ansprüche dort aufzubrechen vermögen, wo 
sie es selbst nicht gewahren. Es gilt folglich, die Offenheit für das Konfrontiertwer-
den mit ethischen Ansprüchen, die sich in nicht antizipierbarer Weise kundtun, inner-
halb des Gemeinwesens selbst zu habitualisieren und strukturell in seiner Verfasstheit 
zu verankern. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 93 

 

LITERATUR 

Abensour, Miguel (2005): »Der Staat der Gerechtigkeit«, in: Delhom, Pascal/Hirsch, 
Alfred (Hg.): Im Angesicht der Anderen. Levinas’ Philosophie des Politischen. 
Berlin: diaphanes, 45–60.  

Adorno, Theodor W. (1963): Probleme der Moralphilosophie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1997.  

Bedorf, Thomas (2003): Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Modelle 
zwischen Ethischem und Politischem. München: Fink. 

Bensussan, Gérard (2008): Ethique et expérience. Levinas politique. Strasbourg: La 
Phocide. 

Bernasconi, Robert (1998): »Wer ist der Dritte? Überkreuzung von Ethik und Politik 
bei Levinas«, in: Waldenfels, Bernhard/Därmann, Iris (Hg.): Der Anspruch des 
Anderen. Perspektiven phänomenologischer Ethik, München: Fink, 87–110. 

Butler, Judith (2000a): »Ethical Ambivalence«, in: Garber, Marjorie/Hanssen, 
Beatrice/Walkowitz, Rebecca L. (Hg.): The Turn to Ethics. London/New York: 
Routledge, 15–28. 

Butler, Judith (2000b): »Reinszenierung des Universalen: Hegemonie und die Gren-
zen des Formalismus«, in: KHU, 15–55. 

Butler, Judith (2013): »Levinas trahi? La réponse de Judith Butler«, in: Le Monde, 
Online-Ausgabe vom 21.3.2013,  
http://laphilosophie.blog.lemonde.fr/2013/03/21/levinas-trahi-la-reponse-de-ju-
dith-butler/ (Zugriff 28.3.2017). 

Caygill, Howard (2002): Levinas and the Political. London/New York: Routledge. 
Chaouat, Bruno (2013): »Judith Butler et la Critique de la Raison Sioniste«, in: Le 

Monde, Online-Ausgabe vom 13.3.2013,  http://laphilosophie.blog.le-
monde.fr/2013/03/13/debat-judith-butler-ou-levinas-trahi/ (Zugriff 28.3.2017). 

Coole, Diana (2008): »Butler’s Phenomenological Existentialism«, in: Carver, Ter-
rell/Chambers, Samuel A. (Hg.): Judith Butler’s Precarious Politics. Critical En-
counters. New York: Routledge, 11–27. 

Critchley, Simon (2005): »Fünf Probleme in Levinas’ Sicht der Politik und die Skizze 
ihrer Lösung«, in: Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (Hg.): Im Angesicht der Ande-
ren. Levinas’ Philosophie des Politischen. Berlin: diaphanes, 61–74. 

Delhom, Pascal (2002): Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung 
und Gerechtigkeit. München: Fink.  

Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (2007): »Vorwort«, in: Emmanuel Levinas: Verletz-
lichkeit und Frieden. Schriften über die Politik und das Politische, hg. von Del-
hom,Pascal/Hirsch, Alfred Hirsch. Zürich: diaphanes, 7–71. 

Fassin, Eric (2013): »L’interprétation des guillemets«, in: Le Monde, Online-Aus-
gabe vom 22.3.2013, http://laphilosophie.blog.lemonde.fr/2013/03/22/levinas-
butler-eric-fassin-du-bon-usage-des-guillemets/ (Zugriff 28.3.2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | SERGEJ SEITZ 

 

Flatscher, Matthias (2014): »Pluralisierungen des Anspruchs. Levinas’ und Butlers 
Kritik am dyadischen Verständnis von Alterität«, in: Liebsch, Burkhard/ Staudigl, 
Michael (Hg.): Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter Ansprüche im 
Kontext politischer Theorie. Baden-Baden: Nomos 2014, 73–98. 

Flatscher, Matthias/Seitz, Sergej (2017): »The Ethico-Political Turn of Phenomenol-
ogy. Reflections on Otherness in Husserl and Levinas«, in: Vanzago, 
Luca/Summa, Michela/Fuchs, Thomas (Hg.): Imagination, Intersubjectivity and 
Perspective-Taking. London: Routledge (i. Ersch.). 

Franck, Didier (2008): L’un-pour-l’autre. Levinas et la signification. Paris: PUF. 
Gelhard, Andreas (2005): Levinas. Stuttgart: Reclam. 
Gies, Nathan (2015): »Signifying Otherwise: Liveability and Language«, in: Lloyd, 

Moya (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP. 
Gondek, Hans-Dieter (1994): »Gesetz, Gerechtigkeit und Verantwortung bei Levinas. 

Einige Erläuterungen«, in: Haverkamp, Anselm (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit. 
Derrida – Benjamin. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 315–330. 

Hansel, Georges (2011): Politique d’Emmanuel Levinas. Paris: Sandre. 
Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozia-

ler Konflikte. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Levinas, Emmanuel (1961): Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriori-

tät. Freiburg: Alber 2008. 
Levinas, Emmanuel (1973): Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum. Frank-

furt/M.: Jüdischer Verlag 1996. 
Levinas, Emmanuel (1974): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Frei-

burg: Alber 1992. 
Levinas, Emmanuel (1977): Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betrof-

fenheit von Transzendenz. Freiburg: Alber 2004. 
Levinas, Emmanuel (1983): »Israel: Ethik und Politik«, in: Ders.: Verletzlichkeit und 

Frieden. Schriften über die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Delhom u. 
Alfred Hirsch. Zürich: diaphanes 2007, 237–248. 

Levinas, Emmanuel (1984): »Frieden und Nähe«, in: Ders.: Verletzlichkeit und Frie-
den. Schriften über die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Delhom u. Alf-
red Hirsch. Zürich: diaphanes 2007, 137–150. 

Levinas, Emmanuel (1986): »Die Bibel und die Griechen«, in: Ders.: Verletzlichkeit 
und Frieden. Schriften über die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Del-
hom u. Alfred Hirsch. Zürich: diaphanes 2007, 151–154. 

Liebsch, Burkhard (2001): Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit – Differenz – 
Gewalt, Berlin: Akademie. 

Liebsch, Burkhard (2010): »Ethik als anti-politisches Denken. Kritische Überlegun-
gen zu Emmanuel Levinas mit Blick auf Jacques Rancière«, in: Bröckling, Ul-
rich/Feustel, Robert (Hg.): Das Politische denken. Zeitgenössische Positionen. 
Bielefeld: transcript, 99–129. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 95 

 

Lloyd, Moya (2008): »Towards a Cultural Politics of Vulnerability. Precarious Lives 
and Ungrievable Deaths«, in: Carver, Terrell/Chambers, Samuel A. (Hg.): Judith 
Butler’s Precarious Politics. Critical Encounters. New York: Routledge, 92–106. 

Lloyd, Moya (2015): »Introduction«, in: Dies. (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: 
Edinburgh UP, 1–14.  

Mills, Catherine (2015): »Butler’s Ethical Appeal: Being, Feeling and Acting Responsi-
ble«, in: Lloyd, Moya (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP, 65–90. 

Morgan, Michael (2016): Levinas’s Ethical Politics. Bloomington: Indiana UP. 
Prager, Julia (2013): Frames of Critique. Kulturwissenschaftliche Handlungsfähig-

keit »nach« Judith Butler. Baden-Baden: Nomos. 
Rancière, Jacques (1995): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt/M.: 

Suhrkamp 2002. 
Rawls, John (1977): »Verteilungsgerechtigkeit«, in: Horn, Christoph/Scarano, Nico 

(Hg.): Philosophie der Gerechtigkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002, 355–386. 
Segal, Lynne (2008): »After Judith Butler: Identities, Who Needs Them?«, in: Sub-

jectivity 25 (1), 381–394. 
Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch: Judith 

Butlers moraltheoretischer Entwurf«, in: DZPhil 58 (2010) 1, 83–104. 
Seitz, Sergej (2016): »Gerechtigkeit, ethische Subjektivität und Alterität. Zu den nor-

mativen Implikationen der Philosophie von Emmanuel Levinas«, in: Zeitschrift 
für Praktische Philosophie 3(1), 165–202. 

Waldenfels, Bernhard (1995): Deutsch-Französische Gedankengänge. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp. 

Zeillinger, Peter (2010): »›eins, zwei, viele…‹ – oder: Ohne Selbst, aber in Gemeinschaft. 
Der Einbruch des Anderen-im-Plural bei Levinas«, in: Flatscher, Matthias/Loidolt, So-
phie (Hg.): Das Fremde im Selbst – Das Andere im Selben. Transformationen der Phä-
nomenologie. Würzburg: Königshausen & Neumann, 225–247. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

II. NORMEN UND NORMATIVIERUNGEN 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Zur Normativität in Anerkennungsverhältnissen 

Politiken der Anerkennung bei Honneth und Butler 

MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

1. DAS NORMATIVE POTENTIAL DER ANERKENNUNG 

Anerkennung gilt spätestens seit Hegel als einer der zentralen Begriffe der Sozialphi-
losophie und der politischen Theorie.1 Die Grundthese, die aktuelle Positionen – trotz 
vielfacher Unterschiede – teilen, lautet, dass sich subjekt- und gesellschaftskonstitu-
tive Fragen sowie eine Reihe von sozio-politischen Auseinandersetzungen nur dann 
angemessen analysieren und interpretieren lassen, wenn sie als »Kämpfe um Aner-
kennung« verstanden werden. 

Den Ausgangspunkt der unterschiedlichen Anerkennungskonzeptionen bildet die 
Einsicht, dass das Subjekt nur dann ein gelingendes Selbstverhältnis sowie Hand-
lungsfähigkeit erlangen kann, wenn es sich als von der Gesellschaft bestätigt erfährt 
und in ihr einen Ort politischer Sichtbarkeit zugebilligt bekommt. Dabei ist es ent-
scheidend zu sehen, dass der Bezug zum Anderen nicht nachträglich zu einem bereits 
konstituierten Individuum hinzukommt, sondern das Sein des Subjekts allererst er-
möglicht. Seine Konstitution lässt sich nur aus den Beziehungen zu und der Abhän-
gigkeit von Anderen angemessen beschreiben. Subjektivität ist folglich grundlegend 
relational und dependenziell verfasst. Ein Subjekt zu sein, heißt nichts anderes, als 
sich als anerkannt zu erfahren und beständig auf Anerkennung angewiesen zu sein. 

Doch bei dieser Grundeinsicht, dass Subjektivität nachdrücklich auf die Bestäti-
gung durch Andere angewiesen ist, bleiben Anerkennungstheorien nicht stehen. Sie 
vertreten zugleich die Auffassung, dass Sozialität im Sinne einer Anerkennungsord-
nung verstanden werden muss. Denn in Gesellschaften werden Wege bereitgestellt, 

                                                             
1  Die Hegel’sche Rezeptionsgeschichte des Anerkennungsbegriffs von Marx über die Frank-

furter Schule bis zum Poststrukturalismus wurde von Hannes Kuch in luzider Weise nach-
gezeichnet (vgl. Kuch 2013).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

die vorgeben, in welcher Weise ihre Mitglieder zu intelligiblen Subjekten werden. 
Damit konstituiert sich in Anerkennungsprozessen eine Gesellschaftsstruktur, die 
diskursiv regelt, zu welchem Selbstverständnis Subjekte kommen und wie sie sich 
als Teil des Sozialen begreifen können. Kurz: Sozialität artikuliert sich in Form von 
Anerkennungsstrukturen – Strukturen, die jedoch nicht starr gegeben sind, sondern 
als solche kritisiert und verändert werden können. 

Anerkennungstheorien begnügen sich zudem nicht damit, lediglich den intrinsi-
schen Zusammenhang von Subjektivität und Sozialität zu beschreiben. Sie möchten 
zugleich einen Maßstab bereitstellen, um legitime von illegitimen Forderungen nach 
Anerkennung bzw. gerechtere von ungerechten Gesellschaftsformationen zu unter-
scheiden. Damit sind normative Kriterien gefordert, die dazu befähigen, soziale Prak-
tiken sowie politische Strukturen einer Kritik zu unterziehen und neu erhobene An-
sprüche auf ihre Berechtigung hin zu überprüfen. Überlegungen zur Normativität 
müssen darüber hinaus deutlich machen können, was oder wer überhaupt zur Aner-
kennung verpflichtet und wie dieser Imperativ lesbar wird.  

Ebendiese Fragen der Normativität stehen nun auch – wenngleich nicht immer in 
explizit ausgewiesener Form – im Mittelpunkt der Ausführungen von Axel Honneth 
und Judith Butler, den beiden prononciertesten Vertreter*innen des rezenten Aner-
kennungsdiskurses. Überlegungen Butlers dezidiert mit Honneths Erörterungen ins 
Zentrum sozialphilosophischer und politiktheoretischer Debatten zu rücken, scheint 
uns mehr als geboten: Während Honneth maßgeblich für die Renaissance des Konzepts 
seit Anfang der 1990er Jahre verantwortlich ist, hat unabhängig davon Butler den An-
erkennungsbegriff ab den 2000er Jahren neu konturiert und grundlegend problemati-
siert.2 Mit der hier vorgenommenen Gegenüberstellung sollen nicht nur die unterschied-
lichen Aneignungen des Hegel’schen Erbes rund um den Begriff der Anerkennung skiz-
ziert, sondern auch das Verhältnis zwischen (der dritten Generation) der Frankfurter 
Schule und aktuellen Ausprägungen des Poststrukturalismus ausgelotet werden.3 

Diese Auseinandersetzung scheint auch deshalb dringend geboten, da sich weder 
Honneth noch Butler eingehend rezipieren und einander nur aus einer gewissen Dis-
tanz begegnen. Von marginalen Erwähnungen ausgenommen, bildet lediglich die De-
batte im Anschluss an Honneths Tanner Lectures eine Ausnahme (vgl. Butler 2008). 

                                                             
2  Es muss erwähnt werden, dass Butler selbst in aktuellen Diskussionen zur Anerkennungs-

thematik überhaupt nicht oder bloß pejorativ angeführt wird. So wird sie in der umfangrei-
chen und historisch ausgelegten Monographie Anerkennung von Ikäheimo nicht ein einzi-
ges Mal namentlich genannt (vgl. Ikäheimo 2014); bei Jaeggis Überblicksdarstellung wird 
sie »negativen« Anerkennungstheorien zugerechnet (vgl. Jaeggi 2006) und bei Bedorf als 
Theoretikerin dyadischer Verhältnisse missverstanden (vgl. Bedorf 2010: 94).  

3  Programmatisch ist einer sich nicht ausschließenden, sondern produktiven Gegenüberstel-
lung von diversen methodischen Zugängen Schönwälder-Kuntze (2015) nachgegangen; 
diesem Ansatz folgend sollen hier alternative Wege, sich dem Anerkennungsparadigma zu 
nähern, aufgezeigt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 101 

 

Diese bereits 2005 geführte und 2008 auf Englisch publizierte Diskussion erwies sich 
mehr als ein nonstarter denn als Initialzündung einer produktiven Auseinandersetzung.4  

Die nachfolgenden Überlegungen rekonstruieren zunächst, was Honneth unter 
Normativität in Anerkennungsverhältnissen versteht (2), um daran anschließend of-
fene Fragen rund um die Themenkomplexe einer »elementaren« Anerkennung sowie 
teleologisch-emanzipatorischen Geschichtsauffassung herauszuarbeiten (3), die sich, 
wie wir vorschlagen möchten, mit Butlers Überlegungen zu Anerkennungsverhält-
nissen produktiv reformulieren und beantworten lassen (4). Vor dem Hintergrund un-
terschiedlicher Explikationen des Begriffs von Normativität in Anerkennungsordnun-
gen rücken dabei das Verständnis von Subjektivität, Körperlichkeit und Historizität in 
das Zentrum der Debatte. Ein kurzes Resümee bildet den Abschluss der Skizze (5). 

2. DAS NORMATIVITÄTSVERSTÄNDNIS VON AXEL HONNETH 

Bereits im ersten Satz seiner Habilitationsschrift Kampf um Anerkennung erhebt 
Honneth den Anspruch, »die Grundlagen einer normativ gehaltvollen Gesellschafts-
theorie zu entwickeln« (Honneth 1992: 7). Trotz gewichtiger Hinweise, in denen er 
deutlich macht, dass gesellschaftliche Strukturen gleichsam »unter dem Imperativ ei-
ner reziproken Anerkennung« stehen, da – so seine Grundüberzeugung – »Subjekte 
zu einem praktischen Selbstverhältnis nur gelangen können, wenn sie sich aus der 
normativen Perspektive ihrer Interaktionspartner als deren soziale Adressaten zu be-
greifen lernen« (Honneth 1992: 148), fungiert der Begriff der Normativität als weit-
gehend operativer Begriff, der in Kampf um Anerkennung kaum weiter expliziert wird.  

Was es heißen kann, diesen normativen Status ausdrücklich auszubuchstabieren, 
zeigt sich vor allem in einigen Texten in Anschluss an Kampf um Anerkennung, in 
denen sich Honneth mehrfach gezwungen sieht, sein Verständnis von Normativität 
darzulegen. Bezeichnenderweise vollzieht sich diese explizite Charakterisierung zu-
meist in konkreter Abgrenzung zu Gegenpositionen: So entwickelt er zum einen in 
Auseinandersetzung mit Nancy Fraser seine Überlegungen zu einem »›normativen 
Monismus‹ der Anerkennung« (Honneth 2003b: 9) und insistiert dabei – über eine 
bloße Beschreibung subjekt- und gesellschaftskonstitutiver Prozesse hinausgehend – 
auf einer »normative[n] Wendung« (Honneth 2003b: 202f.) der gesamten Debatte, 
um ein adäquates Verständnis von Anerkennung zu gewinnen. Honneth erhebt in die-
sem Zusammenhang ausdrücklich den Anspruch, »aus einem pluralen Gerechtig-

                                                             
4  Dem Verhältnis von Honneth und Butler wurde freilich schon an anderer Stelle nachgegan-

gen. Hervorzuheben sind hier die Texte von Deines (2007a, 2007b) und Kuch (2011) im 
deutschsprachigen Bereich sowie Ferrarese (2011), Gregoratto/Ranchio (2013) und 
McQueen (2015) im internationalen Kontext. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

keitskonzept normative Kriterien zu entwickeln, mit deren Hilfe sich aktuelle Ent-
wicklungen im Lichte zukünftiger Möglichkeiten kritisieren« (Honneth 2003b: 216) 
lassen. Zum anderen macht er in seinen unterschiedlichen Hegellektüren gegenüber 
kantianischen Positionen deutlich, inwiefern der Sittlichkeit – im Sinne habitualisier-
ter sowie institutionell verankerter Lebenspraktiken – bereits »normative Vorgaben« 
(Honneth 2001: 66) inhärent sind, ohne dass damit sofort die Gefahr droht, einem 
moralischen Relativismus zu verfallen.  

Honneth geht von der Annahme aus, dass in lebensweltlichen Praktiken bereits 
geschichtlich wirksame Normativitätsansprüche eingelagert sind, an die eine kriti-
sche Gesellschaftstheorie anknüpfen muss, um danach zu fragen, ob diese in den di-
versen Institutionen hinreichend zur Geltung kommen.5 In Abgrenzung zu deonti-
schen Theorien, die den Maßstab zur Beurteilung gesellschaftlicher Institutionen aus 
externen Kriterien abzuleiten versuchen, will Honneth einen solchen Maßstab aller-
erst aus bereits etablierten Routinen gewinnen. Dieses Verfahren, normative Maß-
stäbe der Kritik nicht losgelöst von historisch sedimentierten Gepflogenheiten zu ent-
wickeln, sondern die bereits in der sozialen Praxis vorhandenen Normen freizulegen 
und kritisch auf die gesellschaftliche Wirklichkeit anzuwenden, bezeichnet Honneth 
in Recht der Freiheit als »normative Rekonstruktion« (vgl. Honneth 2011: 23ff.). Ge-
tragen von der Einsicht, dass sich normative Forderungen nur auf Grundlage bereits 
historisch verankerter Formen der Anerkennung artikulieren lassen, belässt es Hon-
neth jedoch nicht bei einer wirkungsgeschichtlichen Nachzeichnung, sondern be-
hauptet, dass »sich die Gerechtigkeit moderner Gesellschaften an dem Grad ihrer Fä-
higkeit [bemißt], allen ihren Mitgliedern gleichermaßen die Bedingungen einer sol-
chen kommunikativen Erfahrung zu gewährleisten und also jedem Einzelnen die Par-
tizipation an Verhältnissen unverzerrter Interaktion zu ermöglichen« (Honneth 2001: 
46). Es stellt sich daher die Frage, welche Aspekte für Honneth die relevanten Krite-
rien für »die Partizipation an Verhältnissen unverzerrter Interaktion« bilden. Seine 
Überlegungen sollen nun in drei Schritten systematisch nachgezeichnet werden. 

2.1  Der Zwang zur Reziprozität in Anerkennungsverhältnissen 

Die Notwendigkeit, sich von Anderen anerkannt zu erfahren, um in ein gelingendes 
Selbstverhältnis zu gelangen, versucht Honneth nicht als einseitiges Angewiesensein 
zu fassen, sondern erblickt darin die Keimzelle von sozialer Gleichheit. Bereits in 
Kampf um Anerkennung macht er darauf aufmerksam, dass Anerkennungspraktiken 
geradezu ein »Zwang zur Reziprozität« innewohnt: 

                                                             
5  Für Honneth liegt Sittlichkeit bereits in den gesellschaftlich institutionalisierten Praktiken vor; 

für diese Auffassung nimmt er explizite Anleihen bei der Rechtsphilosophie Hegels. Honneths 
eigenes Projekt soll im Anschluss daran »eine Theorie der Gerechtigkeit aus den Strukturvo-
raussetzungen der gegenwärtigen Gesellschaften selbst […] entwerfen« (Honneth 2011: 17). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 103 

 

Für die Anerkennungsbeziehung kann das nur heißen, daß in sie gewissermaßen ein Zwang zur 

Reziprozität eingebaut ist, der die sich begegnenden Subjekte gewaltlos dazu nötigt, auch ihr 

soziales Gegenüber in einer bestimmten Weise anzuerkennen: wenn ich meinen Interaktions-

partner nicht als eine bestimmte Art von Person anerkenne, dann kann ich mich in seinen Re-

aktionen auch nicht als dieselbe Art von Person anerkannt sehen, weil ihm von mir ja gerade 

jene Eigenschaften und Fähigkeiten abgesprochen werden, in denen ich mich durch ihn bestä-

tigt fühlen will. (Honneth 1992: 64f.) 

Damit nötigen Anerkennungsprozesse in intrinsischer Weise zur wechselseitigen Zu-
billigung des Personenstatus. Ein Subjekt gelangt nach Honneth nur dann in ein An-
erkennungsverhältnis, wenn es zugleich den Anderen in einer fundamentalen Weise 
als seinesgleichen auffasst. In diesem Verhältnis reziproker Ankerkennung müssen 
sich »die beteiligten Subjekte […] wechselseitig zugleich als Autoren und Adressaten 
verstehen können« (Honneth 2014: 790). Denn innerhalb der unterschiedlichen ge-
sellschaftlichen Regelstrukturen muss dem Anderen die Autorität zugestanden wer-
den, die Angemessenheit meiner Handlungen ebenso bewerten zu können, wie ich in 
Anspruch nehmen darf, über seine Vollzüge urteilen zu können. Dort, wo diese Re-
ziprozität nicht vollumfänglich gegeben ist, kann diese beanstandet werden. Diese 
stets auf Gleichheit fußende Reziprozität umfasst alle Sphären der Anerkennung und 
führt in Honneths Augen zu einer Demokratisierung sämtlicher Bereiche der Lebens-
welt (vgl. Honneth 2011: 617).  

Normativität in diesem ersten Sinne heißt, dass sich Subjekte unter dem Imperativ 
sozialer Gleichheit wechselseitig als Autoren und Adressaten begreifen müssen. An-
erkennung in ihrer subjektkonstitutiven Dimension kann sich in den Augen Honneths 
nur dann angemessen realisieren, wenn Subjekte sich einander als gleiche gegenüber-
treten und in ihrem Angewiesensein aufgrund der »gleichen« Bedürfnisnatur, in ih-
rem Anspruch auf Rechtsgleichheit und in ihrer geteilten sozialen Wertschätzung 
dem »Prinzip einer wechselseitigen Handlungsbewertung« (Honneth 2014: 795) un-
terliegen. 

2.2 Individuelle Selbstverwirklichung im sozialen Verband 

In der facettenreichen Auseinandersetzung mit Nancy Fraser zeigt Honneth auf, an 
welchem Maßstab sich eine gerechte Gesellschaftskonzeption orientieren muss. Da-
bei macht er in Umverteilung oder Anerkennung? geltend, dass – im Gegensatz zur 
Annahme Frasers – die Gleichheit als alleiniges Prinzip einer Gesellschaft gerade 
nicht ausreicht. Vielmehr bemisst sich die Gerechtigkeit einer Gesellschaft laut Hon-
neth daran, »Bedingungen der wechselseitigen Anerkennung sicherzustellen, unter 
denen die persönliche Identitätsbildung und damit die individuelle Selbstverwirkli-
chung« (Honneth 2003b: 206) ermöglicht und gewährleistet wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

Honneth warnt davor, die Gleichheit an soziale Partizipationsmöglichkeiten als 
Selbstzweck und alleiniges Kriterium für gesellschaftliche Gerechtigkeit zu betrach-
ten. Anerkennungsprozesse stellen seiner Ansicht nach nicht nur den Anspruch auf 
Gleichheit sicher, sondern erwirken darüber hinaus auch ein gelingendes Selbstver-
hältnis der Beteiligten. In diesem Sinn unterstreicht Honneth, »daß das Worumwillen 
der sozialen Gleichheit die Ermöglichung der persönlichen Identitätsbildung für alle 
Gesellschaftsmitglieder zu sein hat« (Honneth 2003b: 209). Gleichheit bedeutet we-
der eine inhaltliche Selbigkeit, noch erschöpft sie sich in einer formalen Identität. Um 
diesem falschen Verständnis entgegenzutreten, macht Honneth geltend, dass gerade 
die Gleichheit aller nur in Hinblick auf das irreduzible Moment der Freiheit der ein-
zelnen angemessen verstanden wird. Das Ziel der Egalität besteht damit in der indi-
viduellen Selbstverwirklichung aller Teilnehmenden. Somit gilt es Honneths Auffas-
sung nach, gerade die »gleichen« sozialen Bedingungen für die Freiheit eines jeden 
Subjekts sicher zu stellen. 

Entgegen der landläufigen Vorstellung sind individuelle Freiheit und soziale 
Gleichheit daher nicht zwei getrennte Forderungen. Vielmehr gilt es für Honneth ein-
zusehen, inwiefern die Freiheit der einzelnen und die Gleichheit aller jeweils die 
Kehrseite einer Medaille bilden, ja sich wechselseitig bedingen und nur aus dieser 
dialektischen Verschränkung heraus gedacht werden können: Frei ist das Subjekt erst 
dann, wenn alle gleich sind und gleich sind alle darin, dass sie frei sind.6 Das heißt 
umgekehrt aber auch: Die Selbstverwirklichung des Subjekts ist dieser Auffassung 
nach nicht unabhängig vom Anderen möglich, sondern dank positiver Erfahrungen 
gelingender Anerkennungsvollzüge, in deren das Subjekt seine eigene Freiheit vom 
Anderen bestätigt erfährt. Erst durch diese affirmative Bezugnahme vonseiten des 
Anderen erlangt das Subjekt die Möglichkeit, die eigene Selbstverwirklichung aus-
zubuchstabieren. Die Freiheit wird jedoch nicht bloß von einem einzelnen Gegenüber 
gewährt, sondern vollzieht sich stets innerhalb gesellschaftlicher Zusammenhänge. 
Honneth unterstreicht daher in Das Recht der Freiheit mit besonderer Deutlichkeit 
die soziale Dimension der Freiheit:  

»Frei« ist das Subjekt letztlich allein dann, wenn es im Rahmen institutioneller Praktiken auf 

ein Gegenüber trifft, mit dem es ein Verhältnis wechselseitiger Anerkennung deswegen verbin-

det, weil es in dessen Zielen eine Bedingung der Verwirklichung seiner eigenen Ziele erblicken 

kann. (Honneth 2011: 86)  

                                                             
6  Honneths Überlegungen erweisen sich an diesem Punkt in einem hohen Maße anschluss-

fähig an die Ausführungen Étienne Balibars zur égaliberté (vgl. Balibar 2010: 171ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 105 

 

Insofern sich soziale Freiheit nur gemeinsam mit sozialer Gleichheit ereignen kann, 
geht Honneth zufolge mit dem Prozess der stetigen Ausformung individueller Selbst-
verwirklichung eine permanente Eingliederung aller Betroffenen in gesellschaftliche 
Zusammenhänge einher. Daraus resultiert ein intrinsische Verhältnis von Individua-
lisierungs- und Inklusionsprozessen:  

Wir haben es auf der einen Seite mit einem Prozeß der Individualisierung zu tun, also der Stei-

gerung von Chancen der legitimen Artikulation von Persönlichkeitsanteilen, auf der anderen 

Seite mit einem Prozeß der sozialen Inklusion, also der wachsenden Einbeziehung von Subjek-

ten in den Kreis der vollwertigen Gesellschaftsmitglieder. (Honneth 2003b: 218)  

Daraus ergibt sich die Einsicht, dass Anerkennungsprozessen ein moralischer Fort-
schritt im Sinne einer sukzessiven Emanzipation inhärent ist, um soziale Asymmet-
rien und Exklusionen abzubauen und Strukturen, die zur Vorenthaltung von Anerken-
nung führen, einer Kritik zu unterziehen. Moralischer Fortschritt heißt bei Honneth 
nicht einfach, dass alles besser wird (eine solch naive Annahme wird permanent von 
der Wirklichkeit konterkariert), sondern dass hinter bestimmte Formen der Anerken-
nung, die im Laufe der Geschichte erkämpft wurden, nicht mehr zurückgegangen 
werden kann. So ist es beispielsweise nach den erfolgreichen Kämpfen der Schwu-
len- und Lesbenbewegung um Anerkennung nicht mehr möglich, die freie Selbstbe-
stimmung der Sexualität und ihre rechtliche Anerkennung – etwa in Form der (Homo-)
Ehe – einfach zurückzuweisen, selbst wenn sie vielerorts noch mit Füßen getreten 
wird. Im Namen der Freiheit und Gleichheit, wie sie in Anerkennungsordnungen zu 
Tage treten, kann darauf rekurriert werden, dass es andere Formen des Begehrens als 
die Heterosexualität gibt, die ihre soziale Sichtbarkeit auf eine Weise errungen haben, 
dass sie mit ihrem Auftauchen in der Geschichte als unhintergehbar gelten müssen 
und dann quasi als historisches Apriori fungieren. 

Die Verschränkung des Prozesses der sozialen Inklusion aller mit der Ausgestal-
tung von Individualität jeder einzelnen lässt sich für Honneth auch in Hinblick auf 
ein normatives Kriterium fruchtbar machen: Insofern »jedes menschliche Subjekt 
elementar auf einen Kontext an sozialen Verkehrsformen angewiesen [ist], die durch 
normative Prinzipien der wechselseitigen Anerkennung geregelt sind«, muss zu-
gleich festgehalten werden, dass sich Gesellschaften nur »in dem Maße [als] legitime 
Ordnungsgefüge dar[stellen], in dem sie dazu in der Lage sind, verläßliche Bezie-
hungen der wechselseitigen Anerkennung zu gewährleisten« (Honneth 2003b: 205). 
Ebenso wie Subjektivität darin besteht, nur frei in sozialen Zusammenhängen zu sein 
– und das heißt nun: von anderen als (gleiches Subjekt) anerkannt zu werden –, zeigt 
sich der Sinn von Sozialität darin, subjektivierend zu sein, d.h. Mittel und Wege bereit 
zu stellen, mit Hilfe derer Subjekte soziale Sichtbarkeit für ein gelingendes Selbst-
verhältnis und autonome Handlungsfähigkeit erhalten können. Normativ gewendet 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

heißt das, dass Anerkennungsprozesse nicht nur den Maßstab sozialer Gleichheit be-
reitstellen, sondern zugleich die individuelle Selbstverwirklichung der Beteiligten er-
möglichen sollen. Gesellschaftsordnungen erweisen sich dann als gerecht respektive 
emanzipiert, wenn sie diese Prozesse der Anerkennung institutionell ermöglichen so-
wie garantieren, und können mit guten Gründen kritisiert werden, wenn die Gleichur-
sprünglichkeit von Gleichheit und Freiheit missachtet wird. 

2.3 Dialektik von sozialer Geltung und normativer Gültigkeit 

Für die Überlegungen Honneths ist es von grundlegender Bedeutung, die Emanzipa-
tionsprozesse, durch welche die strukturelle Verschränkung von Individualisierung 
und Inklusion stets weiter um sich greift, als unabschließbar zu fassen. Denn 

[s]tets ist es innerhalb einer jeden Sphäre möglich, erneut eine moralische Dialektik von Allge-

meinem und Besonderem in Gang zu setzen, indem unter Berufung auf das allgemeine Aner-

kennungsprinzip (Liebe, Recht, Leistung) ein besonderer Gesichtspunkt (Bedürfnis, Lebens-

lage, Beitrag) eingeklagt wird, der unter den Bedingungen der bislang praktizierten Anwendung 

noch nicht angemessen Berücksichtigung gefunden hat. (Honneth 2003b: 220)  

Anders gesagt: Es ist prinzipiell immer möglich, unter Berufung auf allgemeine Prin-
zipien auf bis dato unberücksichtigt gebliebene Aspekte aufmerksam zu machen und 
sie im Namen der sozialen Gerechtigkeit einzuklagen. Der Maßstab dieser Infrage-
stellung wird dabei nicht von außen an die gesellschaftlichen Verhältnisse herange-
tragen, sondern ergibt sich aus dem jeweils eigenen Geltungsanspruch und der Dif-
ferenz zu der (ungenügenden) Umsetzung der in Anspruch genommenen Prinzipien. 
An diese Überlegung anschließend skizziert Honneth das Verfahren einer immanent-
rekonstruktiven Kritik:  

In einer solchen »rekonstruktiven Kritik« werden mithin den gegebenen Institutionen und Prak-

tiken nicht einfach externe Maßstäbe entgegengehalten; vielmehr werden dieselben Maßstäbe, 

anhand derer jene überhaupt erst aus der Chaotik der sozialen Wirklichkeit herausgehoben wur-

den, dazu genutzt, um ihnen eine mangelhafte, noch unvollständige Verkörperung der allge-

mein akzeptierten Werte vorzuhalten. (Honneth 2011: 28)  

Berechtigte Kritik schreibt sich daher unter Berufung auf den Geltungsüberschuss in 
das Spannungsfeld von Allgemeinem und Besonderem ein; so lässt sich beispiels-
weise geltendes (positives) Recht im Namen der Gerechtigkeit respektive Rechts-
gleichheit in Frage stellen, wenn bestimmten Gruppierungen Rechte vorenthalten 
werden: »Gegenüber den herrschenden Praktiken der Auslegung macht sie [die Kri-
tik] geltend, daß es bislang vernachlässigte, besondere Tatsachen gibt, deren morali-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 107 

 

sche Berücksichtigung eine Ausweitung der jeweiligen Anerkennungssphäre verlan-
gen würde.« (Honneth 2003b: 220) Der von Honneth ins Auge gefasste Emanzipati-
onsprozess ist zwar teleologisch ausgerichtet, insofern sein Ziel der Zuwachs von 
Selbstverwirklichungsmöglichkeiten und sozialer Inklusion bleibt; er gelangt jedoch 
in seinen Augen nie zu einem (historischen) Endpunkt: Stets wird die soziale Geltung 
in Hinblick auf ihre normative Gültigkeit hinterfragbar und erweiterbar bleiben.  

3. OFFENE PUNKTE: DIE »ELEMENTARE« ANERKENNUNG 

UND DIE TELEOLOGISCHE GESCHICHTSKONZEPTION 

BEI HONNETH 

Mit der von Honneth vorgenommenen Charakterisierung normativer Ansprüche von 
Anerkennungsordnungen kann gezeigt werden, dass diese Ansprüche sich nur dann 
rechtfertigen lassen respektive Gerechtigkeit garantieren, wenn sie sowohl als Pro-
zesse der Individualisierung als auch der Inklusion verstanden werden, in denen die 
Freiheit der einzelnen als auch die Gleichheit aller mittels Institutionen zuverlässig 
verbürgt wird. Neu auftauchende Forderungen einzelner oder bestimmter Gruppie-
rungen bleiben stets in Hinblick auf allgemeine Prinzipien verhandelbar und können 
dadurch in bestehende Anerkennungsstrukturen integriert werden. Honneth selbst 
versteht dabei die geschichtlichen Entwicklungen als einen permanenten und zu-
gleich offenen Emanzipationsprozess, in der Rechte und Sichtbarkeiten – man kann 
hier an unterschiedliche soziale Bewegungen denken – erstritten und erweitert wer-
den. Sein Verständnis von Anerkennung ist dabei auf die sukzessive Erweiterung ega-
litärer Verhältnisse und autonomer Selbstverwirklichung hin angelegt. 

In einem nächsten Schritt soll nun auf offene Punkte in dem von Honneth darge-
legten Verständnis von Normativität hingewiesen werden. Kritische Rückfragen 
drängen sich uns vor allem im Verhältnis (a) von Subjektkonstitution und Normati-
vität auf der Ebene der »elementaren« Anerkennung auf. Darüber hinaus erweist sich 
(b) der Übergang von einer dyadischen Konzeption der Anerkennung hin zu gesell-
schaftlichen Strukturen als nicht in einer überzeugenden Weise gelöst. Unklar bleibt 
in Honneths Ausführungen dabei auch, welches Geschichtsmodell seinen Ausführun-
gen zu Grunde liegt und wie dieses sich zum Wechselspiel von Allgemeinem und 
Besonderem verhält. 

(a) Honneth gelingt es nicht, das intrinsische Moment von Normativität durch-
gängig auf einer basalen, subjektkonstitutiven Ebene zu verankern und diese mit ei-
nem notwendigen Im-Anderen-bei-sich-selbst-Sein zusammenzudenken. Er scheint  
nämlich dieser grundlegenden Dimension an entscheidenden Stellen seines Œuvres ge- 
radezu entgegenzuarbeiten. In dem »Nachwort« der jüngst auf Deutsch erschienenen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

erweiterten Fassung seiner Tanner Lectures, die unter dem Titel Verdinglichung er-
schienen sind, insistiert er auf einer »existentiellen« oder »elementaren« Form von 
Anerkennung, in der offensichtlich wird, dass sich das Subjekt dem Anspruch des 
Anderen nicht entziehen kann. Honneth betont, dass  

sich diese Art von Anerkennung auch noch weit vor jener Schwelle [befindet], jenseits der 

überhaupt von Normen und Prinzipien der wechselseitigen Anerkennung gesprochen werden 

kann; […] zunächst muß also die elementare Anerkennung vollzogen sein, müssen wir am An-

deren existentiell Anteil nehmen, bevor wir lernen können, uns an Normen der Anerkennung 

zu orientieren, die uns zu bestimmten Formen der Rücksichtnahme oder des Wohlergehens nö-

tigen. (Honneth 2015a: 171f.)  

Honneth möchte auf eine existentielle Anteilnahme aufmerksam machen, die darin 
besteht, dass der Andere allererst in seinem Sein angenommen werden muss. Diese 
elementare Form der Anerkennung ist, wie es scheint, jeder Wechselseitigkeit und 
damit auch jedem Zwang der Reziprozität vorgelagert. Dabei erweist sich das basale 
Mitsein nach Honneth jedoch weder als diskursiv gerahmt, noch besitzt die Grund-
schicht von Subjektivität eine normative Dimension. Damit geraten diese Überlegun-
gen jedoch in einem Widerspruch zur sozialen Konstitution von Subjektivität und 
suggerieren Restbestände eines klassisch souveränen Subjektbegriffs. 

Mitunter legen die Ausführungen Honneths eine Abkehr von einem vorgängigen 
Selbsterhaltungstrieb nahe, der sich erst in einem zweiten Schritt seiner ethischen 
Orientierung bewusst werden müsste. Honneth greift in diesem Zusammenhang auf 
Formulierungen zurück, die abermals eine präsoziale Konstitution des Subjekts nahe 
legen:  

Jemanden anerkennen heißt dann […], an ihm eine Werteigenschaft wahrzunehmen, die uns 

intrinsisch motiviert, uns nicht länger egozentrisch, sondern gemäß den Absichten, Wünschen 

oder Bedürfnissen jenes anderen zu verhalten. (Honneth 2010: 118f.; Herv. MF/FP)  

Honneth legt deshalb unseres Erachtens erstens nicht einsichtig dar, warum man der 
Selbstliebe Abbruch tun sollte, ohne wieder auf bewährte Muster der (egoistischen) 
Vernünftigkeit zu rekurrieren, und verliert zweitens den in Anerkennungsverhältnis-
sen intrinsischen Zusammenhang von Subjektkonstitution und Normativität aus den 
Augen. Müsste hier nicht – so eine erste kritische Rückfrage –, um einen starken 
normativen Begriff aus Anerkennungsverhältnissen zu gewinnen, der Andere nicht 
nur in seinem Mitsein entdeckt oder an ihm Anteil genommen werden, sondern von 
seinem unabweisbaren Anspruch her verstanden werden, der das Subjekt je schon zu 
einer Antwort nötigt? In diesem Verständnis der Responsivität käme Normativität 
nicht nachträglich hinzu, sondern würde nachgerade in der Unausweichlichkeit des 
Antworten-Müssens allererst das Subjekt konstituieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 109 

 

(b) Den Ausgangspunkt von Honneths Konzeption der Anerkennung bildet ein 
dyadisches Verhältnis zwischen Subjekten. In Kampf um Anerkennung greift er hier-
bei auf entwicklungspsychologische Ergebnisse von Winnicott und Stern zurück, um 
den Ursprung jeder zwischenmenschlichen Relation im Verhältnis zwischen einer 
Mutter (oder einer anderen primären Bezugsperson) und einem Säugling festzuma-
chen (vgl. Honneth 1992: 148ff.). Die (als reziprok-symmetrisch beschriebene) Ab-
hängigkeitsverhältnisse zwischen den beiden Interaktionspartner*innen scheinen da-
bei zum einen künstlich in den eigenen Theorierahmen gepresst worden zu sein; zum 
anderen fasst Honneth diese Relation als anthropologische Konstante und verortet 
dadurch den Bezug zwischen Mutter und Kind in einem naturalistischen Feld.  

Auf diese Defizite hat Honneth zum Teil selbst reagiert, indem er spätestens seit 
Leiden an Unbestimmtheit darauf aufmerksam macht, dass sich konkrete Anerken-
nungsvollzüge nur vor dem Hintergrund von sozial etablierten bzw. institutionalisier-
ten Interaktions- und Kommunikationsformen vollziehen (vgl. Honneth 2001: 31, 65, 
112). Mit dieser Verschränkung von etablierten Interaktionsformen und der konkreten 
Bezogenheit auf den Anderen macht er deutlich, dass die Forderung nach Anerken-
nung bereits ab ovo an soziale Praktiken respektive einen generalisierten Anderen 
gerichtet ist und sich nicht unabhängig von etablierten Kommunikationsstrukturen 
auf ein rein dyadisches Verhältnis beschränkt. Dadurch soll deutlich werden, dass ein 
Subjekt nur dann in einem vollumfänglichen Sinne sich selbst verwirklichen kann, 
wenn es sich als Teil einer Gesellschaft versteht und auch von der Gesellschafft als 
ein Mitglied verstanden wird, in der sozial normative Praktiken institutionell bereit-
gestellt werden, um auf allen Ebenen mit Anderen in ein reziprok-symmetrisches In-
teraktionsverhältnis zu treten und auf Handlungen kritisch reflektieren zu können. 

Was Honneth im Übergang von einer dyadischen zu einer ternären Struktur aber 
nicht weiter thematisiert, sind die spezifischen Ausprägungen von Anerkennungsord-
nungen. In gewisser Weise verlängert er die anthropologische Konstante in das sozio-
politische Feld und nimmt dafür eine immer schon in der Geschichte wirksame Ver-
nünftigkeit einer (Hegel’schen) Sittlichkeit in Anspruch. Er fragt jedoch nicht weiter 
nach, inwiefern nicht bereits historisch gewachsene und hegemoniale Ordnungen im 
Vorfeld festlegen, wer oder was überhaupt in Anerkennungskämpfe treten kann. Da-
her geht es nicht bloß um die fortschreitende feingliedrige Ausgestaltung von Aner-
kennungsstrukturen, sondern auch um die Möglichkeit einer prinzipiellen Infrage-
stellung von historisch gewachsenen und damit kontingenten Anerkennungsordnun-
gen. Mit anderen Worten: Honneth denkt die Kritik an Anerkennungsformationen 
stets unter den Vorzeichen der additiven Erweiterung bereits vorliegender und intrin-
sisch vernünftiger Interaktions- und Kommunikationsformen. Dabei wird einerseits 
die Geschichte teleologisch im Sinne eines Fortschritts gedeutet, in der moralische 
Vernünftigkeit immer schon am Werk ist und sich sukzessive weiter ausgestaltet. An-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

dererseits beraubt eine solche Auffassung sich der Möglichkeit, grundlegende Infra-
gestellungen und prinzipielle Umwälzungen von gesellschaftlichen Strukturen sowie 
den diesen inhärenten hegemonialen Verhältnissen zu denken. 

Es soll nun der Frage nachgegangen werden, ob Butler in der Lage ist, auf diese 
offenen Punkte Antworten zu finden und die von Honneth entworfene Architektonik 
von Anerkennungsstrukturen so zu revidieren, dass, Fragen der Normativität aus ei-
ner anderen Perspektive neu und produktiv verhandelt werden. 

4. DAS NORMATIVITÄTSVERSTÄNDNIS VON JUDITH BUTLER 

Butler erweitert in ihren Ausführungen das herkömmliche Verständnis von Normati-
vität: Ihrer Auffassung nach beschränkt sich dieses Konzept nicht mehr auf ein Recht-
fertigungsnarrativ von praktischen Gründen für ethisch-politische Handlungen, son-
dern es beinhaltet auch den gesamten Themenkomplex von Normierungen, die das 
Subjekt sowohl beschränken als auch ihm ermöglichen, innerhalb eines bestimmten 
Sichtbarkeitsregimes zu erscheinen. Damit fallen im Begriff der Normativität deon-
tologische und diskursregulierende Aspekte zusammen und können nicht getrennt 
voneinander analysiert werden. Im zweiten Vorwort zu Gender Trouble aus dem Jahr 
1999, das in der deutschen Ausgabe nicht enthalten ist, insistiert sie auf diese Ver-
schränkung beider Dimensionen: 

Für gewöhnlich verwende ich »normativ« in einer Weise, die synonym ist mit »betreffend die 

Normen, welche die Geschlechtsidentität [gender] beherrschen«. Aber der Ausdruck »norma-

tiv« betrifft auch die ethische Rechtfertigung, wie sie etabliert wird und welche konkreten Kon-

sequenzen daraus folgen. (UG: xxi; unsere Übers.) 

Was hier knapp angedeutet wird, gewinnt in späteren Texten Butlers immer schärfere 
Konturen und lässt sich wie folgt auf den Punkt bringen: Einerseits verweist der Nor-
mativitätsbegriff bei Butler auf die regulierende und normalisierende Funktion von 
Normen, die den Bereich dessen abstecken, was überhaupt und in welcher Weise so-
zial respektive politisch intelligibel werden kann. Andererseits findet sich gerade in 
Butlers jüngeren Texten – parallel zu diesem Verständnis von Normativität – eine 
fokussierte Inblicknahme dessen, was man eine ethische Akzentuierung des Norma-
tivitätsbegriffs nennen könnte: Ausgehend von der Erfahrung der Prekarität und Vul-
nerabilität von Leben überhaupt entwickelt Butler eine Ontologie des Körpers, die 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 111 

 

»mitten im Politischen« (APV: 67) anzusiedeln ist und die Frage nach der (Un-)Gleich-
heit von Gefährdungslagen thematisch in den Vordergrund rückt (vgl. RK: 9–38).7  

4.1 Anerkennung vor dem Hintergrund der doppelten Bedeutung 

von Normativität 

Butlers differenziertes Verständnis von Normativität kann schlüssig, wie wir im Fol-
genden zeigen werden, an ihrem Verständnis von Anerkennung expliziert werden. 
Dabei richtet sie den Blick nicht nur auf die Akte konkreter Anerkennung, sondern 
fragt danach, was Anerkennungformationen überhaupt erst ermöglicht und bedingt. 
Dabei insistiert Butler – in kritischer Abgrenzung zu einem traditionellen Subjektver-
ständnis, das das Subjekt gleichsam als souveräne Bezugsmitte von Bewusstseins-
vollzügen und Handlungen versteht – darauf, dass sich das Subjekt je schon als vom 
Anderen in Anspruch genommen erfährt und auf Anerkennung vonseiten Anderer an-
gewiesen ist. Das Subjekt nimmt dabei weder zunächst aktivisch am Mitmenschen 
existentiell Anteil, noch muss es nachträglich der Selbstliebe Abbruch tun, sondern 
es wird gleichsam »vor-ursprünglich« von einer Andersheit heimgesucht, auf deren 
Appell es nolens volens zu antworten hat. Diese von Emmanuel Levinas übernom-
mene Einsicht, macht deutlich, dass sich die Genese des Subjekts erst in einem Ant-
wortgeschehen ereignet – ein Antworten freilich, das zwar vom Subjekt vollzogen 
wird, nicht jedoch in ihm seinen Ausgang nimmt. Vielmehr konstituiert es sich im 
(Er-)Finden der Response.8  

Die responsive Dimension von Subjektivität unterstreichend hält Butler in Ge-
fährdetes Leben fest: »Dieser Stoß, den die Adressierung des Anderen auf uns ausübt, 
konstituiert uns zuallererst gegen unseren Willen, oder vielleicht passender noch vor 
der Ausbildung unseres Willens.« (GL: 155, Übers. mod.) Bemerkenswert ist Butlers 
Beschreibung dieser Alterität, von der das Subjekt vor jeder intentionalen Bezug-
nahme usurpiert wird: Diese tritt nicht als ein lokalisierbares Gegenüber – etwa als 
(gleichartiges) Subjekt auf, sondern als »Forderung, die von anderswo an uns heran-
tritt, manchmal ein namenloses Anderswo« (GL: 155). Der Appell des Anderen ent-
zieht sich zugleich einer protentionalen Erwartbarkeit, da er »unerbeten, unerwartet 
und ungeplant« (GL: 156; PL: 130) das Subjekt in Beschlag nimmt und somit jede 
(Voraus-)Berechenbarkeit unterwandert. Diese Kennzeichnung der Nicht-Positivier-
barkeit von Andersheit, die sich jeder zeitlichen und räumlichen Eingliederung ver-
wehrt, gilt es auch deshalb festzuhalten, damit der Andere nicht vorab mit dem Mit-
menschen und damit mit einem Gleichartigen identifiziert werden kann. 

                                                             
7  Detailliertere Ausführungen zum Themenkomplex der Vulnerabilität in Butlers Œuvre fin-

det sich bei Pistrol (2016). 
8  Diese Einsichten von Levinas finden sich in der reifsten Form in seinem Spätwerk Jenseits 

des Seins (1974). Zu Butlers Rezeption von Levinas vgl. Flatscher 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

Das Subjekt findet daher nicht in der selbstermächtigenden Bezugnahme auf sich 
und die (Mit-)Welt seinen Anfang, sondern in der Unausweichlichkeit des Antwor-
tens auf den Anderen. Appell und Response befinden sich weder in einem synchronen 
noch in einem symmetrischen Verhältnis. Im Antworten wird der Anspruch nicht auf-
gehoben, vielmehr bricht darin seine Uneinholbarkeit mit aller Radikalität auf. Auch 
das Moment der Reziprozität lässt sich hier nicht ablesen: Butler insistiert darauf – 
vornehmlich gegen kontraktualistischer Überlegungen, die sich jedoch auch als eine 
kritische Inblicknahme von Honneths Anerkennungstheorie lesen lassen –, dass es 
gerade nicht die »Gleichartigkeit [sameness]« (APV: 142) ist, die das Subjekt mit den 
Anderen verbindet, sondern dessen Entzug. Mit aller Deutlichkeit deckt sie nicht nur 
die Folgenlosigkeit eines Postulats von Reziprozität auf, sondern macht noch einmal 
die diesem Konzept zugrundeliegende Subjektauffassung deutlich: 

Wechselseitigkeit kann […] nicht die Grundlage der Ethik sein, weil diese kein Handeln ist: Es 

kann nicht sein, dass meine ethische Beziehung zu anderen von deren ethischer Beziehung zu 

mir abhängt, denn das würde diese Beziehung weniger als absolut und verbindlich machen und 

es würde meine Selbsterhaltung als distinktes und begrenztes Wesen über jede Beziehung zu 

anderen stellen. […] Egoismus ist nichts anderes als die Vereitelung der Ethik selbst. (APV: 144) 

Im Gegensatz zu einem für sie folgenlosen Konzept der Reziprozität gewinnt Butler 
aus der Unbedingtheit des Antworten-Müssens ethisch-politische Konsequenzen: Im 
Zwang des Respondierens bricht nämlich die Frage nach dem Wie des (angemesse-
nen) Antwortens auf.9 In diesem Antworten-Müssen auf einen das Subjekt konstitu-
ierenden Anspruch zeigt sich zugleich die fundamentale Bedürftigkeit des Subjekts. 
Diese aus ihrer Levinas-Lektüre gewonnene Einsicht implementiert Butler in ein neu 
gefasstes Verständnis von Anerkennung und macht es politisch lesbar. In dieser pro-
duktiven Adaption berücksichtigt sie in ihrer Konzeption von Anerkennung einerseits 
die interdependente Verfasstheit von Subjektivität, um andererseits hervorzuheben, 
dass keinem der Teilnehmenden von Anerkennungsprozessen die Macht zugestanden 
werden kann, diese Szenerie zu beherrschen: »Das ›Ich‹, das ohne ein ›Du‹ nicht ent-
stehen könnte, ist außerdem grundlegend abhängig von einer Anzahl Normen der An-
erkennung, die weder mit dem ›Ich‹ noch mit dem ›Du‹ in die Welt kamen.« (GL: 63)  

Auch wenn das dialogphilosophische Vokabular zunächst irritieren mag, ist bei 
einer Auslegung dieser Passage der Fokus auf die prinzipielle Abhängigkeit der Re-
lata auf das politische Beziehungsgeflecht zu legen. Weder »Ich« noch »Du« sind an 
sich bestehende Entitäten, sondern sie erhalten nur innerhalb von und vermittelt 
durch Anerkennungsprozesse ihr Selbstverständnis. Worauf Butler somit aufmerk-
sam machen will, ist, dass sämtliche Anerkennungsakte auf diskursiv bereitgestellte 

                                                             
9  Zum Zwang des Respondierens siehe die Ausführungen von Seitz in diesem Band. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 113 

 

Möglichkeiten angewiesen sind, um überhaupt vollzogen werden zu können.10 Was 
Butlers Überlegungen zur Anerkennung folglich auszeichnet, ist, dass sie in ihrer Ex-
plikation dieses sozialphilosophischen Grundbegriffs von Anfang an Abstand davon 
nimmt, Anerkennung als eine (intime oder private) dyadische Grundfigur zu fassen, 
und den Blick mit Nachdruck auf eine ternäre (soziale und in weiterer Folge politi-
sche) Struktur lenkt. Anerkennung ereignet sich zwar allein im Verhältnis von Sub-
jekten, doch dieses ist nur durch Normen möglich, die festlegen, wer oder was über-
haupt und mit welchen Mitteln als Subjekt der Anerkennung in Frage kommt. Butler 
spricht hier von einer »sozialen« – und wir möchten hinzufügen: immer auch politi-
schen – »Dimension der Normativität, die den Schauplatz der Anerkennung be-
herrscht« (KEG: 35 f.). Immer und notwendig greift Anerkennung auf normative Vor-
gaben zurück und wird von diesen bestimmt. Diese zentrale Einsicht fasst Butler be-
grifflich eigens mit dem von ihr ins Feld geführten Neologismus »Anerkennbarkeit« 
(recognizability). In einer prägnanten Passage aus Raster des Krieges heißt es dazu:  

Bezeichnet »Anerkennung« einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertreffen von 

Subjekten, so steht der Begriff der »Anerkennbarkeit« für die allgemeineren Bedingungen, die 

ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder ihm die dazu nötige Form vermitteln. Jene 

allgemeinen Begriffe, Konventionen und Normen »handeln« dabei selbst in spezifischer Weise, 

indem sie ein lebendiges Wesen zu einem anerkennbaren Subjekt machen […]. Diese Katego-

rien, Konventionen und Normen, die ein Subjekt zum möglichen Subjekt der Anerkennung 

machen und überhaupt erst Anerkennungsfähigkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerken-

nung selbst voraus und ermöglichen ihn allererst. In diesem Sinne geht die Anerkennbarkeit 

der Anerkennung vorher. (RK: 13) 

Anerkennung findet somit nie in einem neutralen Raum statt, sondern wird von einem 
diskursiven Raster bereitgestellten Möglichkeiten bedingt. Akte des Anerkennens er-
folgen immer schon innerhalb eines sozio-kulturellen Rahmens, der die Verfügungs-
gewalt der sich in Anerkennungsverhältnissen befindenden Subjekte ab ovo überstie-
gen hat, ja diese allererst innerhalb bestimmter Grenzen regelt und bestimmt. Butlers 
Begriff der Anerkennbarkeit problematisiert und politisiert somit gerade diese nor-
mativen Voraussetzungen von Anerkennungsvollzügen, wobei diese Vorgaben auf-
grund der historischen Ausprägungen von gesellschaftlichen Ordnungen unterschied-
lich ausfallen können.  

Die Anerkennungsprozesse regulierenden Normen müssen in diesem Zusammen-
hang sowohl als repressiv als auch als produktiv gefasst werden: Als normierendes 

                                                             
10  Dem komplexen Verhältnis intersubjektiver Ansprechsituation und gesellschaftlichen Nor-

men ist Schhönwälder-Kuntze nachgegangen, um die innovative Dimension von Butlers 
Moraltheorie innerhalb des rezenten philosophischen Diskurses angemessen zu bestimmen 
(vgl. Schönwälder-Kuntze 2010). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

Geschehen bezeichnet Subjektivierung (subjectivation) sowohl »den Prozeß des Un-
terworfenwerdens durch Macht als auch den Prozeß der Subjektwerdung« (PM: 8). 
Dabei fungieren Normen in ihrer unvermeidbaren Bestimmtheit stets auch exkludie-
rend, während sie zugleich und notwendig Ausschlüsse produzieren. Die Anerkenn-
barkeit von Subjekten zu thematisieren, impliziert daher notwendig, diese Rückseite 
des Prozesses mitzubedenken und zu problematisieren: »Das bedeutet, indem man 
die Norm oder Normen verkörpert, durch die man Anerkennbarkeit erlangt, ratifiziert 
und reproduziert man die bestimmten Anerkennungsnormen gegenüber anderen und 
schränkt so das Feld des Anerkennbaren ein.« (APV: 51) 

Jede Ordnung, die sozio-politische Sichtbarkeiten ermöglicht, negiert im selben Zug 
andere Formen des Erscheinens. Dieser Logik zufolge kann niemals alles restlos ver-
nehmbar werden. Nicht nur geht jede Inklusion mit einer Exklusion einher, sondern 
jene ist in konstitutivem Sinne auf diese angewiesen. In diesem Sinn hält Butler fest, 
»dass der Rahmen die Szene, die er begrenzen sollte, niemals vollständig in sich ein-
schließt, dass immer schon etwas außerhalb seiner liegt, was den Sinn dessen, was 
innerhalb liegt, erst ermöglicht und erkennbar macht« (RK: 16). Um produktiv wirk-
sam sein zu können, implizieren diskursive Normen zwingend ein »konstitutives Au-
ßen« (KG: 30).  

In Bezug auf Lebensformen, die durch das Raster der sozialen Anerkennungsord-
nungen hindurchfallen, spricht Butler bereits in ihrem frühen Aufsatz »Kontingente 
Grundlagen« »von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten 
[presubjects], von Gestalten des Verworfenen [figures of abjection] und Bevölke-
rungsgruppen, die der Sicht entzogen sind« (Butler 1992: 46).11 Da jedwedes Aner-
kennungsgeschehen im Ermöglichen von Subjektivierungsformen stets von Verwer-
fungen und Verunmöglichungen begleitet wird, muss Anerkennung als »Ort der 
Macht« verstanden werden, »durch die das Menschliche verschiedenartig erzeugt 
wird« (MG: 11). 

Normen sind für Butler kontingent und offen für Umgestaltungen; sie könnten 
immer auch anders sein. Es ist für Butler entscheidend zu sehen, dass sie keine fata-
listische Kontrolle ausüben und somit nicht auf deterministische Weise wirken, wo-
mit sie auch das Problem in den Blick rückt, warum und wann sich Raster verschie-
ben: Normen können nur als solche funktionieren, wenn sie sich in wiederholten Ein-
schreibungen bewähren; sie bedürfen der ständigen Zirkulation, um ihre Hegemonie 
zu festigen (vgl. RK: 19). Mit dieser notwendigen Wiederaufrufung der Normen von 
Anerkennung geht aber zugleich, so Butler in impliziter Anlehnung an Derridas Kon-
zept der Iterabilität, deren potentielle Verschiebung einher, da gerade »bei der wie-
derholten Inszenierung immer das Risiko besteht, dass die Normen in unerwarteter 

                                                             
11  Den Überlegungen zum Nicht-Intelligiblen bei Butler gehen Chambers/Carrell ausführlich 

nach (vgl. Chambers/Carrell 2008, 125–130). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 115 

 

Weise zunichtegemacht oder überholt werden« (APV: 47). Denn jede Wiederholung 
muss, um eine solche zu sein, eine Abweichung, ein differentes Moment einschlie-
ßen, sonst wäre sie keine Wiederholung, sondern ein und derselbe Vollzug (vgl. Der-
rida 1971: 24). In der für ihr Funktionieren notwendigen Reproduktion brechen daher 
die Normen der Anerkennung immer auch auf die eine oder andere Weise mit sich 
selbst: »Die Norm ist […] nicht nur dafür verantwortlich, das Feld ihrer Anwendung 
hervorzubringen, sondern bei der Herstellung dieses Feldes erzeugt die Norm sich 
selbst.« (GM: 90) 

Über ein rein strukturelles Moment hinausgehend, demzufolge jeder Zirkulation 
von Normen, eine Verschiebung innewohnt, betont Butler auch, dass stets etwas in 
die Aufmerksamkeit drängen kann, das in den Wiederholungszusammenhängen der 
Anerkennungsnormen nicht (restlos) aufgeht (vgl. RK: 19 f.) und sich gegenüber dem 
herkömmlichen Verfahren als widerständig erweist. Dort, wo eine Differenz zwi-
schen Anerkennung und Wahrnehmung (vgl. RK: 12) – im amerikanischen Original 
werden die Termini recognition und apprehension verwendet – aufbricht, ist für But-
ler der Ort der Kritik an normativen Vorgaben: Gerade dann, wenn das (noch) Nicht-
Anerkannte in die Vernehmbarkeit drängt, besteht die Möglichkeit, die normativen 
Vorgaben von Anerkennungsregimen zu erschüttern (vgl. RK: 12). Es sind also je 
konkrete Anerkennungspraktiken bzw. ihr Scheitern, welche zur Kritik an bestehen 
Normen von Anerkennung anleiten und sie in ihrer Kontingenz ausweisen können. 
Butler weist aber zugleich darauf hin, dass die normativen Vorgaben der Anerken-
nung zwar als Bedingungen der Möglichkeit von Anerkennungsakten fungieren, 
diese aber umgekehrt jene in eine Krise treiben und zu Transformationen und Refor-
mierungen zwingen können. Aus Butlers Überlegungen geht hervor, dass es sich bei 
der Beziehung zwischen Anerkennbarkeit und Anerkennungsakt nicht um ein einfa-
ches Fundierungsverhältnis handelt, sondern dass singuläre Momente der Wahrneh-
mung (apprehension) das Gesamtsystem der Anerkennungspraktiken nachhaltig in 
Frage stellen können. 

Mit diesen Einsichten begibt sich Butler, wie sie selbst eingesteht, auf glattes Ter-
rain: Mit der Verabschiedung naturalistischer Kennzeichnungen von (menschlicher) 
Subjektivität macht sie deutlich, dass diese Attribute diskursive Zuweisungen bein-
halten, die in ihrer historischen und soziokulturellen Ausformung andere Erschei-
nungsformen negieren. In diesem Zusammenhang gilt es, die historische Kontingenz 
normativer Ordnungen aufzuzeigen und zugleich danach zu fragen, wie sie eingeführt 
und aufrecht erhalten werden, wen sie aus welchen Gründen und auf wessen Kosten 
bevorzugen. Neben dieser notwendigen Analyse stellt sich jedoch die Frage, in wel-
cher Form und mit welchem Recht hegemoniale Praktiken und damit die Universali-
tät von herrschenden Normen konterkariert werden können. Anders gefragt: Wie 
kann etwas – Formen, die in der apprehension als presubjects oder figures of abjec-
tion aufbrechen – gerade in dem Paradigma vernehmbar werden, das aus diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

(strukturell) ausgeschlossen und verworfen ist? Laut Butler muss dabei in einer pa-
radoxen Weise ein »Bereich des nichtmenschlichen Menschlichen« in Anspruch ge-
nommen werden, der sich »vom Paradigma des Menschlichen unterscheidet, das es 
verteidigen will« (APV: 52). In ihren Überlegungen zur Inszenierung performativer 
(Selbst-)Widersprüche, die politisch wirksam werden können,  skizziert sie Strategien, 12

in welcher Weise die hegemoniale Vormachtstellung herausgefordert werden kann: 

Man muss die Sprache falsch verwenden und sogar logische Fehler begehen, um diesen Bruch 

zum Vorschein zu bringen, der durch Normen der Anerkennung herbeigeführt wird, die perma-

nent zwischen denen, die anerkannt werden sollten, und denen, die nicht anerkannt werden 

sollten, unterscheiden. (APV: 52f.) 

Normen werden bei diesem »falschen« oder »a-logischen« Gebrauch dadurch in 
Frage gestellt, dass ihre Inkorrektheit nicht als Fehler abgetan wird, sondern sie nach-
haltig am selbstverständlichen Zirkulieren gehindert und Irritationen evoziert wer-
den, sodass die gegebene Ordnung nachhaltig erschüttert wird. In diesem Zusammen-
hang werden Anerkennungsordnungen nicht bloß additiv erweitert, sondern einer 
prinzipiellen Revision unterzogen, indem die Analyse und Kritik auf inhärente Aus-
schlussmechanismen hinweist. In welchem Zusammenhang Formen der Störung mit 
dem zuvor skizzierten Verständnis einer Körperpolitik zusammenhängen, muss nun 
in einer weiteren Explikation der ethisch-politischen Ausprägungen des Butler’schen 
Normativitätsverständnis ausbuchstabiert werden.  

Zuvor kann festgehalten werden, dass Butler von einer responsiven Dimension 
der Subjektivität ausgeht, der ein diachrones und asymmetrisches Moment einge-
schrieben bleibt, das auf keiner vorgegebenen Reziprozität aufruht. Dieser Konzep-
tion wohnt ein Moment von Normativität inne, insofern sie ein Antworten-Müssen 
beinhaltet, aus dem das prinzipielle Angewiesensein des Subjekts hervorgeht. Diese 
Abhängigkeit liest nun Butler nicht als ein Angewiesensein in privater Hinsicht unter 
Bezugnahme auf eine naturalistisch-anthropologisch gefasste Bedürftigkeit des Men-
schen (beispielsweise die emotionale Abhängigkeit von einer Bezugsperson), son-
dern interpretiert sie politisch. Normen geben vor, wer oder was überhaupt in die 
ethisch-politische Sichtbarkeit rücken kann. Der Normativitätsbegriff in dieser Be-
deutung zielt auf das Fungieren jener Normen, die festlegen, wer oder was im Bereich 
der Anerkennbarkeit liegt und wer oder was nicht. Ordnungen erweisen sich dabei 
immer zugleich als in- sowie exkludierend. Insofern Butler Anerkennungsakte an die 
normativen Vorgaben historisch kontingenter und unterschiedlich formierter Dis-
kurse rückgebunden sieht, erteilt sie sowohl einem rein monolithischen als auch 
simplen emanzipatorischen Anerkennungsverständnis eine klare Absage. Provokant 

                                                             
12  Zur politischen Wirksamkeit des performativen Widerspruchs vgl. Posselt (2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 117 

 

formuliert sie dabei in Richtung Honneth, dass eine »vollständige Anerkennung« un-
ter dieser Perspektive nichts anderes als ein »Hirngespinst« (APV: 56) darstelle; es 
müsse eingesehen werden, dass Anerkennungsprozesse nicht das Ideal einer restlosen 
Inklusion in sich tragen können. Kritische Emanzipation zielt somit nicht auf eine 
plane Eingliederung aller, sondern vielmehr auf die kritische Analyse von Anerken-
nungsprozessen ab, die für die eigene Störanfälligkeit und Ausschlussmechanismen 
sensibel bleibt. Denn Normen der Anerkennung wirken nicht deterministisch, son-
dern sind, insofern sie auf beständige Reiterationen angewiesen sind, strukturell offen 
für Verschiebungen und Kritik. Im Gegensatz zu Honneth, bei dem das Allgemeine 
gegenüber dem Besonderen immer die Oberhand behält, da Anerkennungssphären 
zwar additiv erweitert, nicht jedoch bis in die Fundamente angegriffen werden kön-
nen, kann für Butler die Apprehension des Singulären, das sich gegen eine Einglie-
derung in gängige Anerkennungspraktiken verwehrt, diese nachhaltig erschüttern 
und zum Einsturz bringen. 

4.2 Normative Konsequenzen der Körperpolitik 

Das Verständnis einer Normativität, die in einem starken Sinne die Dimension der 
Verpflichtung mitbedenkt, gewinnt Butler wesentlich im Zuge einer Neukonzeption 
des Verständnisses von Körperlichkeit. Es geht Butler gerade in ihren jüngeren Tex-
ten darum, eine »neue Ontologie des Körpers« (RK: 10) zu entfalten. Die Grundein-
sicht, die sie entlang der Begriffe »Gefährdung«, »Prekarität«, »Verletzbarkeit« und 
»Empfänglichkeit« auszubuchstabieren sucht, lässt sich so zusammenfassen: Körper-
lichkeit zeichnet sich durch eine prinzipielle und rückhaltlose Offenheit für Andere 
und Anderes aus (vgl. KEG: 118f.; GL: 45f.; APV: 193f.), die sich in einem je schon 
auf den Zuspruch des Anderen Angewiesensein manifestiert (vgl. KEG: 122; SE: 2) 
und aus einer grundlegenden Relationalität zu begreifen ist: Der Körper, so Butler, 
»muss […] im Sinne der ihn stützenden Beziehungsgeflechte verstanden werden« 
(APV: 171).  

Butler zeigt auf, dass körperliches Leben nicht ohne die es ermöglichenden Be-
dingungen vorstellbar und nur ausgehend von einer prinzipiellen Angewiesenheit auf 
Andere und Anderes zu denken ist. Einerseits weist sie damit die Annahme eines 
unversehrten Naturzustandes von sich, der als materielle Voraussetzung des Subjekts 
gelten könnte – sowohl innerhalb der klassischen Phänomenologie als auch in Hon-
neths Überlegungen zu Formen der Missachtung findet sich ein solches Verständnis 
einer ursprünglichen leiblichen Integrität. Mit der Prekarität des Körpers ist nicht eine 
bloß mögliche Gewalt angezeigt – die dem Leib zugefügt werden, aber auch ausblei-
ben könnte –, sondern sie verweist auf eine je schon dem Anderen ausgesetzte Kör-
perlichkeit, die allererst mit und in der Empfänglichkeit qua Verwundbarkeit konsti-
tuiert wird. Die spezifisch subjekthafte Körperlichkeit ist daher von einer rückhaltlo-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

sen Exponiertheit her zu verstehen. Andererseits pocht Butler darauf, dass die Aus-
gesetztheit sich nicht in einer abstrakten Sphäre abspielt, sondern sich konkret in so-
zio-politischen Strukturen manifestiert. Ohne die Akzeptanz und bestätigende An-
nahme Anderer, ohne soziale, institutionelle und infrastrukturelle Unterstützung, aus-
reichend Nahrung und trinkbares Wasser, sichere Arbeit, angemessene Wohnverhält-
nisse, Mobilitätsmöglichkeiten und eine lebensfreundliche Umwelt ist ein »lebbares« 
Leben nicht möglich (vgl. RK: 26, APV: 100, 114). Worauf Butler aufmerksam 
macht, ist, dass der Körper nicht außerhalb der ihn bedingenden Relationen begriffen 
werden kann (vgl. APV: 172–173). Dabei vergisst sie nicht hinzuzufügen, dass diese 
Bedingungen in ökonomischer, politischer und gesellschaftlicher Hinsicht je spezifi-
sche und unterschiedliche sind (vgl. APV: 193f.). Was Körpersein spezifisch in con-
creto heißt, kann daher nicht auf einer abstrakten Ebene festgelegt werden, sondern 
wird durch historisch wandelbare ökonomische, politische und soziale Konditionen 
bestimmt. Kein Leben ist ohne die es ermöglichenden Bedingungen denkbar. In sei-
ner fundamentalen Abhängigkeit von Anderen und Anderem ist Leben immer gefähr-
detes Leben und als solches darauf angewiesen, in seiner Dependenz, Schutzbedürf-
tigkeit und Gefährdetheit anerkannt zu werden – und das heißt hier nichts anderes, 
als unterstützt und erhalten zu werden. In diesem Zusammenhang verweist Butler 
jedoch nicht nur auf die unterschiedlichen Bedürfnisse, sondern auch auf die unglei-
che Verteilung von Prekarität:  

Menschenleben werden auf unterschiedliche Weise unterstützt und aufrechterhalten, und die 

physische Verletzbarkeit des Menschen ist in ganz verschiedenen Formen auf der Erde verteilt. 

Bestimmte Menschenleben werden in hohem Maße vor Verletzung geschützt, und die Nicht-

achtung ihrer Ansprüche auf Unversehrtheit reicht aus, um Kriegsgewalten zu entfesseln. An-

dere Menschenleben werden nicht so schnell und so entschlossen Unterstützung finden und 

werden nicht einmal als »betrauernswert« gelten. (GL: 49)  

Ihre Überlegungen zur Gefährdetheit des Körpers beschränken sich somit nicht auf 
eine individuell-existenzielle Sphäre, sondern beziehen immer schon die Dimension 
des Sozialen respektive Politischen mit ein. Damit meint sie nicht in einer naiven 
Weise, dass es jemals eine Welt geben könnte, in der durch eine gerechte Verteilung 
der Gefährdung das Leid oder der Tod aufgehoben wären, sondern sie plädiert dafür, 
Körperlichkeit und Prekarität vor diesem Hintergrund neu zu lesen und »als eindeutig 
politische Angelegenheiten zu begreifen« (AVP: 155, Herv. MF/FP). Das beinhaltet 
jedoch, dass nicht nur auf die notwendige Schutzbedürftigkeit von Leben reflektiert 
wird, sondern auch auf die darin implizierten (Voraus-)Setzungen, die manche For-
men ein-, andere wiederum ausschließen. Dass nun nicht jedes Leben auf die gleiche 
Weise bzw. überhaupt als Leben zählt, das wert ist, betrauert und geschützt zu wer-
den, unterstreicht die Notwendigkeit der kritischen Revision herrschender Anerken-
nungspraktiken, um der Frage nach Gerechtigkeit nachkommen zu können.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 119 

 

Nun stellt sich jedoch die Frage, warum und in welcher Form für Butler das An-
gewiesensein des Körpers auf Andere zu Verpflichtungen in ethisch-politischer Hin-
sicht führt und Gerechtigkeit ins Werk gesetzt werden muss. Für das hier zu explizie-
rende Normativitätsverständnis ist entscheidend, dass Butler »die Unerträglichkeit 
des Ausgesetztseins als Zeichen, als Erinnerungsposten einer geteilten Verletzlich-
keit, einer gemeinsamen Körperlichkeit, eines geteilten Risikos begreift« (KEG: 
135). Die Einsicht, in der radikalen Endlichkeit bzw. Vulnerabilität des (eigenen 
»menschlichen«) Körpers die »notwendige Grenze alles menschlichen Tuns« (AVP: 
66) zu erblicken, führt jedoch nicht, wie man prima vista meinen könnte, zu einer 
verspäteten Neuauflage einer (Schophenhauer’schen) Mitleidsethik. Butlers Antwort 
auf die Frage, woher sich »starke normative Verpflichtungen [commitments]« (RK: 
34) ergeben und warum die Gefährdetheit von anderen Lebewesen minimiert sowie 
die Ungleichverteilung von Gefährdungslagen in ein erträgliches Maß überführt wer-
den soll, wird nicht auf ein Gefühl der Empathie zurückgeführt; vielmehr führt Butler 
in Rückgriff auf Arendt die Pluralität der Handelnden ins Treffen, die Freiheit aller-
erst ermöglicht. 

In ihrer Arendt-Lektüre macht Butler geltend, dass wir aufgrund unserer Faktizi-
tät nicht nur nicht bestimmen können, wo und wie wir in die Welt geworfen werden, 
sondern auch nichts daran ändern können, dass wir immer schon mit Anderen zusam-
menleben.13 Diese Einsicht in die prinzipielle Unwählbarkeit der Kohabitation muss 
nach Butler als Bedingung gelesen werden, dass wir überhaupt als ethisch-politische 
Wesen existieren. Menschsein heißt mit Anderen zu sein und mit ihnen zusammen 
leben zu müssen. Denn nur diese immer schon vorgegebene und damit unwählbare 
Pluralität gewährt uns die Freiheit, uns so oder so verhalten und handeln zu können.14 
Anders gewendet: Dass wir (nolens volens) zusammenleben, erweist sich als irredu-
zible Voraussetzung für Überlegungen, in welcher Weise wir zusammenleben und 
wie wir gemeinsam frei handeln können. Ohne die Pluralität von Anderen und die 
Bejahung dieser heterogenen Mehrzahl, gäbe es keine Wahlmöglichkeit im eigenen 
Handeln. Oder in den Worten Butlers: 

Ohne diese Pluralität, gegen die wir uns nicht entscheiden können, haben wir keine Freiheit und 

somit auch keine Wahl. Dies bedeutet: Es gibt eine ungewählte Bedingung der Freiheit, und wenn 

wir frei sind, bejahen wir etwas an dem, was wir nicht wählen können. Wenn die Freiheit danach 

                                                             
13  Gleich zu Beginn ihrer Vita activa drückt Arendt diesen Gedanken aus, wenn sie in einer 

ersten Annäherung die Pluralität definiert als »die Tatsache, daß nicht ein Mensch, sondern 
viele Menschen auf der Erde leben und die Welt bevölkern« (Arendt 1958a: 17). 

14  So heißt es bei Arendt: »Frei sein können Menschen nur in Bezug aufeinander, also nur im 
Bereich des Politischen und des Handelns; nur dort erfahren sie, was Freiheit positiv ist 
und daß sie mehr ist als ein Nicht-gezwungen-Werden.« (Arendt 1958b: 201) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

trachtet, über die Unfreiheit hinauszugehen, die ihre Bedingung ist, zerstören wir die Pluralität 

und gefährden […] unseren Status als Personen im Sinne eines zoon politikon. (APV: 149)  

Mit der Einsicht in die Unwählbarkeit des Zusammenlebens in einer Pluralität ergibt 
sich für Butler die unveräußerbare Verpflichtung, ebendiese Heterogenität zu wahren, 
um uns nicht selbst das Fundament der Freiheit zu nehmen. Institutionen und Strate-
gien zum Schutz dieser Pluralität müssen folglich nicht nur um Willen der Anderen, 
sondern auch um unser selbst Willen entwickelt werden. Butler rekurriert hier jedoch 
nicht auf ein egologisches Nutzenkalkül, sondern nimmt mit Arendt eine ontologi-
sche Bestimmung der Bedingungen des Menschseins vor. Im Namen der Pluralität 
müssen daher für Andere Lebensbedingungen geschaffen werden, um auch in Zu-
kunft die Freiheit nicht einzuschränken und ihre Vorbedingung zu wahren. Daraus 
folgt für sie ein Imperativ der Egalität. Gleichheit heißt hier gleiche Lebensbedingun-
gen bzw. eine gleiche Verteilung von Gefährdungslagen – und nicht eine Gleichheit 
im Sinne der Gleichartigkeit –; nicht um der Gleichheit als Gleichheit willen, sondern 
um gleichberechtigt handeln zu können (vgl. APV: 72).  

Damit weist Butler nicht nur liberale oder egologische Tendenzen zurück, son-
dern auch kommunitaristische, die gleichsam im Vorhinein wissen, wer zum Gemein-
wesen gehört und wer nicht. Dagegen plädiert sie nicht nur dafür, Setzungen rund um 
das Menschsein als solche zu dechiffrieren, die eine Vielzahl von Geschlechteriden-
titäten und politischen Zuordnungen negieren, sondern deutet auch an, dass wir »ganz 
wesentlich verbunden und abhängig von nichtmenschlichen Leben« sind und dass es 
»nicht nur um den Fortbestand des anderen, sondern auch um all die Umweltbedin-
gungen gehen muss, die das Leben lebbar machen« (AVP: 156). 

Gemeint ist damit keine unbedarfte und grenzenlose Erweiterung von Anerken-
nungsverhältnissen; im Gegensatz zu Honneth erblickt sie in der Geschichte keine 
sukzessive Inklusion oder voranschreitende Emanzipation. Vielmehr gilt es immer 
wieder, diskursive Grenzziehungen und etablierte Anerkennungspraktiken in Fragen 
zu stellen, wenn Pluralität und Offenheit eingeschränkt oder bedroht werden. In die-
sem Sinne versteht Butler sich als Kritikerin, die gegen Abschließungstendenzen vor-
geht und Universalismen in ihrer Kontingenz lesbar macht:  

Diese Art der pluralen Performativität strebt nicht einfach danach, den zuvor Unberücksichtig-

ten und aktiv Gefährdeten einen Platz in einer bestehenden Erscheinungssphäre zu geben. Sie 

versucht vielmehr, einen Spalt in der Erscheinungssphäre zu erzeugen und den Widerspruch 

offenzulegen, mit dem deren Universalitätsanspruch postuliert und entkräftet wird. (AVP: 70) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 121 

 

5. RESÜMEE 

Aus den vorangestellten Nachzeichnungen sollte hervorgehen, dass Honneth und 
Butler die von Hegel übernommene Grundeinsicht teilen, dass sich die Konstitution 
des Subjekts nur aus den Beziehungen zu und in Abhängigkeit von Anderen ange-
messen beschreiben lässt. Anerkennung verlangt das Subjekt dabei jedoch nicht bloß 
von einem anderen Subjekt, sondern zugleich immer auch von der Gesellschaft. 
Diese lässt sich wiederum als Ordnung begreifen, die Anerkennung gewährt und er-
möglicht. Daher ist es notwendig, einerseits danach zu fragen, ob erhobene Forde-
rungen nach Anerkennung, die einzelne oder Gruppen formulieren, gerechtfertigt 
sind, und andererseits zu eruieren, ob die gesellschaftlichen Strukturen zu Recht ein-
geklagte Anerkennung ermöglichen oder verhindern. Das aber heißt, dass eine kriti-
sche Gesellschaftsanalyse notwendig ist, mit Hilfe derer man in die Lage versetzt 
wird, soziale respektive politische Strukturen normativ zu bewerten und gegebenen-
falls mit guten Gründen zu kritisieren. 

Während Honneth es vermag, in diffiziler Weise Kämpfe um Anerkennung in 
Rückgriff auf Gleichheits- und Freiheitsforderungen innerhalb bereits bestehender 
und für ihn immer schon vernünftiger Strukturen der Sittlichkeit zu explizieren, fragt 
Butler danach, wer in welcher Weise und auf welche Kosten überhaupt auf die Bühne 
solcher Anerkennungskämpfe gelangen kann. Normativität impliziert auf einer ersten 
Ebene eine normierende Dimension: Anerkennungsprozesse sind nie nur emanzipa-
tiv und inkludierend, sondern tragen immer die Kehrseite von Ausschlüssen mit sich, 
indem sie in der Ermöglichung von bestimmten Erscheinungsformen andere negie-
ren. Diese diskursiv bereit gestellten Anerkennungsschemata müssen sich nach But-
ler in ihrer Reproduktion permanent bewähren, sodass sie aufgrund ihrer Iterabilität 
Verschiebungen ausgesetzt bleiben. Dies kann insbesondere dort, wo ihre Reinsze-
nierungen mit widerständigen Formen konfrontiert sind, die sich nicht nahtlos in An-
erkennungspraktiken integrieren lassen, zu nachhaltigen Erschütterungen des etab-
lierten Anerkennungsregimes führen. Der Dialektik von Allgemeinem und Besonde-
ren, bei der ersteres immer die Oberhand behält, wohnt Honneth zufolge dank der 
inhärenten Vernünftigkeit einer geschichtlich gewachsenen Sittlichkeit ein morali-
scher Fortschritt inne. Diesem teleologischen Verständnis von Geschichte hält Butler 
in ihren machtanalytischen Überlegungen eine Historizität entgegen, die sich durch 
Brüche und Störungen konstituiert. In ihren Augen geht es nicht darum, das ge-
schichtliche Narrativ zu glätten, sondern Orte zu schaffen, die selbstkritisch auf die 
eigenen Ein- und Ausschlussmechanismen rekurrieren. 

In diesem Zusammenhang macht Butler in ihrem alteritätsethischen Ansatz deut-
lich, dass sich eine normative Dimension bereits auf einer subjektkonstitutiven Ebene 
eingeschrieben hat. Das Subjekt ist gleichermaßen auf den Anderen angewiesen und 
zum Antworten verpflichtet. Dabei zeigt sich die prekäre Verfasstheit des Subjekts in 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

einer anderen Weise als bei Honneth, der vornehmlich ein reziprok-symmetrisches 
Verhältnis zwischen den Subjekten in Aussicht stellt, insofern Butler den Bezug zum 
Anderen strikt als diachron und asymmetrisch fasst. Während Honneth die Abhän-
gigkeit vom Anderen als soziale Freiheit skizziert, die es dem Subjekt ermöglicht, 
gleichsam ins Eigene zu kommen, und sich für Honneth soziale Gerechtigkeit gerade 
dadurch auszeichnet, auch allen anderen eine individuelle Ausgestaltung zukommen 
zu lassen, bindet Butler Freiheit zurück an die Unwählbarkeit und uneinholbare Fak-
tizität der Pluralität. Dabei wird evident, dass wir in einer unhintergehbaren Weise in 
eine heterogene Pluralität geworfen sind und im freien Handeln gerade diese Plurali-
tät in Anspruch nehmen. Daraus ergibt sich für Butler die normative Verpflichtung, 
diese Pluralität zu wahren und ihre Unveräußerlichkeit anzuerkennen, also einzuse-
hen, dass wir unsere Entwürfe nur in Rückgriff auf unsere je eigene Geworfenheit in 
kohabitativen Zusammenhängen auszubuchstabieren vermögen. Die dringlichen 
Überlegungen zu einer gerechten Verteilung von Gefährdungslagen begreift Butler 
dabei nicht als Endpunkt ihres Nachsinnes, sondern als Beginn einer Auseinanderset-
zung, die sich jenseits von liberalistischen und kommunitaristischen Vorentscheidun-
gen den Herausforderungen der Zeit zu stellen hat. 

LITERATUR 

Arendt, Hannah (1958a): Vita activa oder Vom täglichen Leben. München/Zürich: 
Piper 132013. 

Arendt, Hannah (1958b): »Freiheit und Politik«, in Dies.: Zwischen Vergangenheit 
und Zukunft: Übungen im politischen Denken I. Hg. von Ursula Ludz. Mün-
chen/Zürich: Piper 32015, 201–226. 

Balibar, Étienne (2010): Gleichfreiheit. Politische Essays. Berlin: Suhrkamp. 
Bedorf, Thomas (2010): Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik. Ber-

lin: Suhrkamp. 
Butler, Judith (1992): »Contingent Foundations«, in: Benhabib, Seyla et al. (Hg.): 

Feminist Contentions. A Philosophical Exchange. London/New York: Routledge 
1995, 35–58. 

Butler, Judith (2008): »Den Blick des Anderen einnehmen. Ambivalente Implikatio-
nen«, in: Honneth, Axel: Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie. 
Berlin: Suhrkamp 2015, 107–135. 

Chambers, Samuel/Carver, Terrell (2008): Judith Butler and Political Theory. Trou-
bling politics. London/New York: Routledge. 

Deines, Stefan (2007a): »Soziale Sichtbarkeit. Anerkennung, Normativität und Kritik 
bei Judith Butler und Axel Honneth«, in: Bertram, Georg et al. (Hg.): Sozialität 
und Anerkennung. Grammatiken des Menschseins. Paris: L’Harmattan, 141–161. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR NORMATIVITÄT IN ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSEN | 123 

 

Deines, Stefan (2007b): »Verletzende Anerkennung. Über das Verhältnis von Aner-
kennung, Subjektkonstitution und ›sozialer Gewalt‹«, in: Kuch, Hannes/ Krämer, 
Sybille/Herrmann, Steffen K. (Hg.): Verletzende Worte: Die Grammatik Sprach-
licher Missachtung. Bielefeld: transcript, 275–294. 

Derrida, Jacques (1971): »Signatur Ereignis Kontext«, in: Ders.: Limited Inc. hg. von 
Peter Engelmann, übers. von Werner Rappl unter Mitarbeit von Dagmar Travner. 
Wien: Passagen 2001, 15–45. 

Ferrarese, Estelle (2011): »Judith Butlerʼs ›Not Particularly Postmodern Insight‹ of 
Recognition«, in: Philosophy and Social Criticism 37 (7), 759–773. 

Flatscher Matthias (2014): »Pluralisierungen des Anspruchs. Levinas’ und Butlers 
Kritik am dyadischen Verständnis von Alterität«, in: Liebsch, Burkhard/Staudigl, 
Michael (Hg.): Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter Ansprüche im 
Kontext politischer Theorie. Baden-Baden: Nomos 2014, 73–98. 

Gregoratto, Federica/Ranchio, Filippo (2013): »Il dolore del determinato. Seconda natura e 
riconoscimento tra Hegel, Honneth e Butler«, in: Societá degli individui 46, 155–168. 

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozia-
ler Konflikte. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Honneth, Axel (2001): Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegel-
schen Rechtsphilosophie. Stuttgart: Reclam. 

Honneth, Axel (2003a): »Der Grund der Anerkennung. Eine Erwiderung auf kritische 
Rückfragen«, in: Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen 
Grammatik sozialer Konflikte. Mit einem neuen Nachwort. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 72003. 

Honneth, Axel (2003b): »Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf 
Nancy Fraser«, in: Fraser, Nancy/Honneth, Axel: Umverteilung oder Anerken-
nung? Eine politisch-philosophische Kontroverse. Frankfurt/M: Suhrkamp. 

Honneth, Axel (2010): Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin: Suhr-
kamp. 

Honneth, Axel (2011): Recht auf Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlich-
keit. Berlin: Suhrkamp. 

Honneth, Axel (2014): »Die Normativität der Sittlichkeit. Hegels Lehre als Alterna-
tive zur Ethik Kants«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie. 62 (5), 787–800. 

Honneth, Axel (2015a): Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie. Ber-
lin: Suhrkamp. 

Honneth, Axel (2015b): Die Idee des Sozialismus. Versuch einer Aktualisierung. Ber-
lin: Suhrkamp. 

Honneth, Axel (2015c): »Drei, nicht zwei Begriffe der Freiheit. Ein Vorschlag zur 
Erweiterung unseres moralischen Selbstverständnisses«, in: Internationales 
Jahrbuch für philosophische Anthropologie 5/1, 113–130. 

Ikäheimo, Heikki (2014): Anerkennung. Berlin/Boston: de Gruyter. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL 

 

Jaeggi, Rahel (2006): »Anerkennung und Unterwerfung: Zum Verhältnis von negati-
ven und positiven Theorien der Subjektivität«, www.philosophie.hu-berlin.de/
de/lehrbereiche/jaeggi/mitarbeiter/jaeggi_rahel/anerkennungunterwerfung 
(Zugriff 28.08.2017) 

Kuch, Hannes (2011): »Anerkennung, Wechselseitigkeit und Asymmetrie«, in: Het-
zel, Andreas/Quadflieg, Dirk/Salaverría (Hg.): Alterität und Anerkennung. Ba-
den-Baden: Nomos, 93–111. 

Levinas, Emmanuel (21974): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. 
Übers. von Thomas Wiemer. Freiburg/München: Alber 1998. 

McQueen, Paddy (2015): »Honneth, Butler and the Ambivalent Effects of Recogni-
tion«, in: Res Publica 21 (1), 43–60. 

Pistrol, Florian (2016): »Vulnerabilität. Erläuterungen zu einem Schlüsselbegriff im 
Denken Judith Butlers«, in: Zeitschrift für Praktische Philosophie 3 (1), 233–272. 

Posselt, Gerald (2016): »Outraging Speech: On the Politics of Performative Contra-
dictions«, in: Oberprantacher, Andreas/Siclodi, Andrei (Hg.): Subjectivation in 
Political Theory and Contemporary Practices. London: Palgrave 2016, 111–129. 

Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch. Judith 
Butlers moraltheoretischer Entwurf«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 58, 
83–104. 

Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2015): Philosophische Methoden zur Einführung. 
Hamburg: Junius. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Normen – Subjekte – Gewalt 

Mit Butlers Politik gegen hegemoniale Heteronormativität1 

MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 Übersetzt von Anna Wieder und Sergej Seitz 

 
[M]an muss diese versteinerten Verhältnisse dadurch 

zum Tanzen zwingen, dass man ihnen ihre eigene 

Melodie vorsingt! 

MARX 1844: 381 

 
 

Widerstand gegen die gleichgeschlechtliche Ehe und gegen eingetragene Partner-
schaften kann als ein Indiz dafür gelesen werden, für wie bedrohlich diese Bezie-
hungsformen für die Hegemonie der Heterosexualität erachtet werden. Zugleich ver-
weist dieser Widerstand, wie sich zeigen lässt, auf die zentrale Relevanz der Hetero-
normativität für die Idee der Nation.2 Umgekehrt wird geltend gemacht, dass die Ge-

                                                             
1  Dies ist eine gekürzte und leicht überarbeitete Fassung unseres Artikels »Normative Di-

lemmas and the Hegemony of Counter-Hegemony«, in: Castro Varela, Maria do Mar/Dha-
wan, Nikita/Engel, Antke (Hg.): Hegemony und Heteronormativity. Hampshire: Ashgate. 
2011: 91–119. 

2  Die gleichgeschlechtliche Ehe ist in 22 Ländern (landesweit oder in einigen Bundeslän-
dern) der heterosexuellen Ehe rechtlich gleichgestellt: Argentinien, Belgien, Brasilien, Ka-
nada, Kolumbien, Dänemark, Finnland, Frankreich, Island, Irland, Luxemburg, Mexiko, 
Niederlande, Neuseeland, Norwegen, Portugal, Südafrika, Spanien, Schweden, Großbri-
tannien, USA und Uruguay. Die Gesetze in Deutschland und Malta sind noch nicht in Kraft 
getreten (Stand: 4. August 2017). Südafrika ist in einem postkolonialen Kontext ein beson-
ders interessantes Beispiel, insofern die verfassungsmäßige Anerkennung von Queer-Rech-
ten einen wichtigen Aspekt der Entkolonialisierung darstellt. Darüber hinaus haben die Re-
gierungen von Taiwan und Nepal das Vorhaben angekündigt, im Jahr 2010 gleichge-
schlechtliche Ehen zu legalisieren. Dies wird auch in einigen europäischen Ländern in Er-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

setze zur gleichgeschlechtlichen Ehe und zur eingetragenen Partnerschaft die Hege-
monie der Institution Ehe und des »heterosexuellen Imaginären« (Ingraham 1996) 
eher verfestigt als gelockert hätten. Hieran zeigt sich das Dilemma im Kern der Poli-
tik gleichgeschlechtlicher Eheschließung. Einerseits haben gleichgeschlechtliche 
Verbindungen, insofern sie eine Form der Mimikry heterosexueller Ehe darstellen, 
das Potential, heteronormative Ordnungen zu verunsichern. Andererseits stabilisiert 
die gleichgeschlechtliche Ehe, insofern sie mit einer hegemonialen Institution gleich-
gestellt ist, die mit speziellen Privilegien einhergeht, die Hierarchie zwischen legiti-
men Liebesbeziehungen und solchen, die aus der hegemonialen Ordnung ausge-
schlossen sind – was letztere dazu verurteilt, unlesbar zu bleiben und somit »norma-
tiver Gewalt« ausgesetzt zu sein (Butler 1999: xx).  

Unser Beitrag setzt sich mit den normativen Dilemmata auseinander, mit denen 
die Queer-Politik im Kontext gleichgeschlechtlicher Eheschließung konfrontiert ist, 
und widmet sich dabei folgenden Fragen: Welche Rolle spielt die Institution Ehe bei 
der Sicherung der heterosexuellen Hegemonie? Hat die gleichgeschlechtliche Ehe als 
Mimikry der heterosexuellen Ehe ein gegenhegemoniales Potential? Inwiefern wird 
die hegemoniale Heteronormativität durch die gleichgeschlechtliche Ehe transfor-
miert und/oder verfestigt? Mit Butler stellen wir darüber hinaus auch folgende Frage: 
»[W]elche Abkehr von der Norm [kann] etwas anderes als eine Entschuldigung oder 
Begründung für die fortwährende Autorität der Norm sein«? »Welche Abweichung 
von der Norm unterbricht den regulatorischen Prozess selbst?« (MG: 91) 

HETERONORMATIVITÄT (ENT-)HEGEMONIALISIEREN 

Beginnen wir mit dem Begriff der »heterosexuellen Matrix«, der bei Butler das »Ras-
ter der kulturellen Intelligibilität« bezeichnet, »durch das die Körper, Geschlechtsi-
dentitäten und Begehren naturalisiert werden« (Butler 1990: 219, Fußn. 6). Diese 
Matrix kann als eine Ansammlung von Normen verstanden werden, durch die »intel-
ligible« Subjekte produziert werden, deren Sex, Gender, Sexualpraktiken und Begeh-
rensformen in kohärenter Weise aufeinander bezogen sind (vgl. Butler 1990: 21f.). 
Normative Ideale von Sex und Gender legen fest, wer als legitimes Subjekt wahrge-
nommen werden kann, indem sie bestimmte Körper, Begehren und Handlungen als 

                                                             
wägung gezogen (etwa Slowenien und Luxemburg). In Mexiko und den USA haben meh-
rere Städte und Bundesstaaten die gleichgeschlechtliche Ehe und die Adoption durch 
gleichgeschlechtliche Paare legalisiert (z.B. Mexico City und Washington D.C.). In ver-
schiedenen Ländern gibt es diverse andere Möglichkeiten für gleichgeschlechtliche Part-
nerschaften, die mit unterschiedlichen Rechten einhergehen. In der Frage der Anerkennung 
gleichgeschlechtlicher Ehen und eingetragener Partnerschaften oder Lebensgemeinschaf-
ten haben wir es also mit weitreichenden internationalen Diskrepanzen zu tun. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 127 

 

lesbar oder natürlich darstellen. Diese Regulierungspraktiken formen und beschrän-
ken die »Genderintelligibilität«, indem sie die soziale, politische und kulturelle Welt 
strukturieren – und zwar nicht nur insofern sie Ideen, Werte und Überzeugungen be-
einflussen, sondern auch in einer materiellen Hinsicht durch Institutionen (vgl. Cam-
bers/Carver 2008: 147). Von Versicherungen bis zu Steuern und von der Adoption bis 
zur Einwanderung zeigt sich, wie Heteronormativität jene Privilegien sichert, die den 
hegemonialen Normen entsprechen, und abweichende Verhaltensweisen, Beziehun-
gen und Praktiken stigmatisiert, delegitimiert und unlesbar macht (vgl. Cham-
bers/Carver 2008: 147).3 

Dabei ist festzuhalten, dass der Begriff der Heteronormativität nicht schlicht da-
rauf verweist, dass die Mehrheit der Bevölkerung »heterosexuell« ist. Vielmehr han-
delt es sich um einen kritischen Begriff, der aufzeigt, inwiefern die Heterosexualität 
als Norm »within social practices as the implicit standard of normalization« (Butler 
2004: 41) operiert und uns alle zu Konformität mit den heterosexuellen Standards 
animiert. Ein anderer wichtiger Aspekt der Heteronormativität besteht in der wech-
selseitigen Konstitution normativer Heterosexualität und der rigiden binären Ge-
schlechterordnung, innerhalb derer man je nur einer Kategorie zugehören kann. 
Selbst wenn die Heterosexualität als intrinsischer Aspekt der »Normalisierungsge-
sellschaft« auch durch Verordnungen oder Gesetze mit Zwangsgewalt durchgesetzt 
wird, so operiert sie doch weitaus subtiler als eine »disziplinarische Normalisierung«, 
die alle Bereiche des Alltagslebens betrifft, die gesellschaftlichen Verhältnisse durch-
dringt und die öffentliche Ordnung beeinflusst (vgl. Foucault 1975: 55). Der Begriff 
der Heteronormativität dient nicht einfach dazu, die Diskriminierung abweichender 
Sexualitäten und Körper aufzuweisen; vielmehr macht er deutlich, wie sehr wir alle, 
ob straight oder queer, angehalten sind, der heterosexuellen Norm zu entsprechen, 
sodass »heterosexuelle Begehren und Identitäten nicht nur angenommen, sondern 
auch […] belohnt und privilegiert werden» (Chambers/Carver 2008: 145). 

Jeder Versuch, Gender durch eine Kritik der Heteronormativität zu entnaturali-
sieren, ist intrinsisch damit verbunden, die »normative Gewalt« zu entlarven, »die 
idealen Geschlechtermorphologien eingeschrieben ist«, sowie damit, »die allgegen-
wärtigen Ansichten über die vermeintlich natürliche Heterosexualität zu entwurzeln« 
(Butler 1999: xxi). Normative Gewalt ist die Gewalt partikularer Normen, die nicht 

                                                             
3  Der Begriff der Heteronormativität, den Michael Warner 1993 in seinem mittlerweile ka-

nonischen Buch Fear of a Queer Planet geprägt hat, beschreibt die Art und Weise, in der 
Heterosexualität normativ wirksam ist. Interessanterweise hat bereits 1975 die niederlän-
dische feministische Gruppierung »The Purple September Staff« einen Artikel mit dem 
Titel »Der normative Status der Heterosexualität« veröffentlicht. Darin argumentierten sie, 
dass die Heterosexualität ein »normalisiertes Machtgefüge« darstellt, »das Möglichkeiten 
beschränkt, Männer gegenüber Frauen privilegiert sowie die männliche Herrschaft verfes-
tigt und naturalisiert« (zit. n. Ingraham 2002: 74).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

nur bestimmen, wer letztlich als Mensch zählt, sondern die auch regulieren, was in-
nerhalb eines bestimmten Rahmens lesbar, sprich, intelligibel ist. Jene, die Gefahr 
laufen, nicht als legitime Subjekte anerkannt zu werden, riskieren den »sozialen Tod« 
(Mills 2007: 137). In unserem alltäglichen Verständnis ist der*die Adressat*in von 
Gewalt ein autonomes Subjekt und die Gewalt wird genau deswegen verurteilt, weil 
sie die Souveränität dieses Subjekts verletzt. Demgegenüber zielt die normative Ge-
walt nicht auf vorgegebene Subjekte ab, sondern wohnt den Subjektkonstitutionspro-
zessen selbst inne. Gendernormen üben auf jene Körper Gewalt aus, die diese Nor-
men verletzen (vgl. Chambers/Carver 2008: 76), während diejenigen, die damit kon-
formgehen, von ihnen profitieren. Der Körper existiert nicht vor der Gewalt, sondern 
wird vielmehr durch sie konstituiert und stellt folglich eher einen Effekt als Adres-
sierter von Gewalt dar. Insofern haben Normen ein doppeltes Gewaltpotential: Einer-
seits haben wir mit einzelnen Gewaltvorkommnissen zu tun, die mit der besonderen 
Manifestation der Norm im Zusammenhang stehen. Andererseits geht es um eine Ge-
walt, die Normen selbst inhärent ist, im Sinne ihrer wesentlich »weltbildenden« und 
»wirklichkeitsverleihenden Kraft« (Mills 2007: 140).  

Eine der schwierigsten Herausforderungen liegt in der Sichtbarmachung norma-
tiver Gewalt, d.h. darin, aufzuzeigen, wie »die Normen der Anerkennung […] der 
Produktion und Reproduktion der Vorstellung vom Menschlichen [dienen]« (Butler 
MG: 57) und so bestimmte Lebensformen »unmöglich« und »unlebbar« machen 
(Butler 1999: viii). Bestimmte Formen der Gewalt werden als legitim und zulässig 
angesehen, insofern die von dieser Adressierten außerhalb der hegemonialen Aner-
kennungsnormen stehen. Die Gewaltandrohung im Falle der Abweichung von hege-
monialen Normen erinnert unaufhörlich daran, dass sich einer Norm zu widersetzen 
heißt, sein Leben aufs Spiel zu setzen (vgl. MG: 61). Die Möglichkeit eines »lebbaren 
Lebens« hängt davon ab, als legitimes und lesbares Subjekt anerkannt zu werden. 
Um zu überleben, bedarf es einer gewissen normativen Intelligibilität, insofern »wir 
weiter in einer Welt leben, in der man für das Vergnügen, das man sucht, die Phanta-
sie, die man verkörpert, das Gender das man darstellt, ernste Entrechtung und physi-
sche Gewalt riskieren kann.« (MG: 339f.). 

Normen normalisieren nicht nur, sie werten auch, indem sie Konformität beloh-
nen und Devianz bestrafen. Normen sind folglich untrennbar mit Anreiz und Konsens 
verbunden, die in den gesellschaftlichen, religiösen, ökonomischen und kulturellen 
Sphären hergestellt und legitimiert werden. In der Frage nach dem Verhältnis zwi-
schen Sanktionen und Normen bringt Butlers Ansatz zwei Perspektivverschiebungen 
mit sich: Erstens wird Macht bei Butler nicht nur negativ im Sinne von Verbot und 
Repression verstanden. Sie weist ein juridisches Machtmodell zurück, demzufolge 
ein Subjekt einem anderen etwas zufügt. Stattdessen denkt sie die Macht von Normen 
als produktiv. Normen produzieren bestimmte Lüste und Begehren und delegitimie-
ren andere. Zweitens markiert Butlers Konzeption eine Verschiebung weg von libe-
ralen Auffassungen des Subjekts als einem rationalen Akteur, der sich mit guten 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 129 

 

Gründen dafür entscheidet, welchen Normen er entsprechen möchte. Vielmehr pro-
duzieren Normen, wie bereits Foucault geltend gemacht hat, Subjekte und Körper, 
gerade indem sie sie regulieren. Liberale Lesarten, die Normativität nur im Sinne 
bewusster Entscheidungen fassen, die autonome Subjekte darüber treffen, welchen 
Normen sie Folge leisten möchten, verkennen das Problem der Überlebensfähigkeit 
abweichender Körper. Butler stellt die Fiktion des souveränen Subjekts in Frage und 
rückt dagegen das vulnerable Subjekt ins Zentrum, das grundlegend von Normen ab-
hängig ist (vgl. Mills 2007: 134). In Abgrenzung zu einem voluntaristischen Ver-
ständnis von Widerstand zeigt sie auf, in welcher Weise Normen einen Ort politischer 
Handlungsfähigkeit darstellen, gerade insofern die Vulnerabilität des Subjekts eng an 
normative Regulierungen gebunden ist. 

Politische Versuche einer Dehegemonialisierung von Heteronormativität kündi-
gen eine begriffliche Verschiebung weg von einer Minderheiten-Identitätspolitik, die 
auf gesellschaftliche Inklusion abzielt, hin zu einer Infragestellung der »normativen 
Gewalt« der Heterosexualität an. Liberale Theorien lösen das Problem der sexuellen 
Orientierung dadurch, dass sie die Diskriminierung von Queer-Personen bestrafen (vgl. 
Chambers/Carver 2008: 145). Davon versprechen sie sich Gleichheit und Freiheit. Der 
Kritik der Heteronormativität geht es dagegen nicht nur um individuelle Akte der Dis-
kriminierung oder darum, die Vorurteile der heterosexuellen Mehrheit zu überwinden. 

Die heterosexuelle Matrix erhält sich durch ständige Iteration, sodass Subversion 
gerade insofern möglich wird, als Regulierungspraktiken stets aufs Neue wiederholt 
werden müssen, um sich zu erhalten. Da die Iteration von Normen notwendig für 
ihren Fortbestand ist, besteht die Möglichkeit, dass Normen durch wiederholte Zitie-
rung deterritorialisiert werden können (vgl. MG: 346). Sprich: Aufgrund eben ihrer 
Brüchigkeit können normative Ordnungen durch subversive Iterationspraktiken re-
signifiziert werden (vgl. MG: 353). Abweichungen von der Norm sind jedoch nicht 
automatisch subversiv, da der Fortbestand von Normen auch wesentlich von diesen 
Abweichungen abhängt (vgl. KG: 181f.; Butler 1999: 119, 185). Die Infragestellung 
der Norm vollzieht sich immer noch im Verhältnis zur Norm. Ein gutes Beispiel ist 
etwa die Praxis des Drag, die nicht an und für sich als subversiv gelten kann – wie 
dies oft unterstellt wird. 

Normen sind weder überhistorisch noch können sie jederzeit in derselben Weise 
in Frage gestellt werden. Die Analyse der geschichtlichen Bedingungen, unter denen 
Normen entstehen und ihre Regulierungsfunktion erfüllen, ist daher für eine gegen-
hegemoniale Politik wesentlich. Allerdings ist es nicht immer einfach, eine klare 
Grenze zwischen der Subversion und der bloßen Nachahmung von Normen zu zie-
hen. Subversion vollzieht sich nicht automatisch und ihre Wirkungen können nicht 
präzise vorausgesagt werden. Gegenhegemoniale Praxen haben nicht bloß empirisch 
damit zu tun, dass eventuell eine gewisse Anzahl von Individuen Gendernormen 
durch die Mimikry heterosexueller Normen unterminieren. Es gibt also keinen un-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

fehlbaren Weg im Kampf gegen die Heteronormativität, zumal Subversion stets un-
berechenbare Wirkungen zeitigt. Butler sieht daher davon ab, genaue Angaben zu 
machen, die dazu dienen könnten zu beurteilen, ob eine bestimmte Praxis subversiv 
ist. Stattdessen macht sie geltend, dass ein Akt gerade durch seine Fähigkeit, hege-
moniale Anerkennungsnormen in Unruhe zu versetzen, d.h. durch seine Unlesbarkeit, 
ein weitreichenderes subversives Potential zu entfalten vermag (vgl. Butler 1999: xxi).  

Heteronormativität macht Sexualität lesbar, indem sie jede/n heterosexuell ko-
diert. Von denjenigen, die von der Heterosexualität abweichen, erwartet man, dass sie 
sich den gängigen Normen anpassen oder ihre Abweichung von der Norm durch ein 
Coming-out deklarieren und markieren. Dagegen wendet Butler kritisch ein, dass 
»die Bekräftigung von ›Homosexualität‹ bereits eine Verlängerung des homophoben 
Diskurses darstellt« (Butler 1993: 145), sodass »dieses ›Coming-out‹ nur eine neue, 
andere Form des ›Closet‹, des Schweigens« produziert (Butler 1993: 147). Dabei geht 
es ihr keineswegs um eine Diskreditierung queerer Identitäten, sondern gerade da-
rum, Strategien zur Subversion der heteronormativen Norm zu finden, ohne dabei 
unversehens die Heteronormativität zu stabilisieren, zumal auch »Urteile darüber, 
was das Subversive vom Nichtsubversiven unterscheidet […] nicht außerhalb jedes 
Kontextes [und] nicht überzeitlich geltend gemacht werden können« (Butler 1999: xxi).  

Die Fähigkeit, bestehende Normen zu kritisieren, ist mit dem Vermögen verbun-
den, »alternative, minority versions of sustaining norms« (Butler 2004: 3) zu artiku-
lieren. Dabei schafft die Kontingenz von Normen Raum für kreative politische Hand-
lungsfähigkeit. Auch wenn Subjekte von normativen Ordnungen abhängen und aus 
ihnen hervorgehen, werden sie von ihnen nicht völlig determiniert, insofern »Normen 
[…] keine endgültige oder fatalistische Kontrolle aus[üben]« (MG: 31). Normen er-
möglichen folglich die Lesbarkeit und Intelligibilität des Subjekts und behindern sie 
zugleich. Damit zeigt sich deutlich die normative Ambivalenz, mit dem wir konfron-
tiert sind, nämlich »dass wir zwar Normen brauchen, um leben zu können, und gut 
leben zu können, und um zu wissen, in welche Richtung wir unsere soziale Welt ver-
ändern wollen, dass wir aber auch von den Normen in Weisen gezwungen werden, 
die uns manchmal Gewalt antun, so dass wir sie aus Gründen sozialer Gerechtigkeit 
bekämpfen müssen.« (MG: 327). Darüber hinaus stellt Butler die Kraft der Norm 
heraus, indem sie die Effekte normativer Regulierungen untersucht. Normen als 
»eine Form sozialer Macht […] und ein Apparat« (MG: 84) kommt kein unabhängi-
ger ontologischer Status zu. Vielmehr fungieren Normen als Ideale, die dazu dienen, 
Handlungen lesbar oder unlesbar zu machen (vgl. Mills 2007: 138). Normen werden 
nicht von »Außen« her übergestülpt, sondern produzieren selbst ihr Anwendungsfeld 
(vgl. Mills 2007: 139). 

Politischer Kampf besteht in der Überschreitung und Umarbeitung der Norm (vgl. 
MG: 325–366). Er beruht darauf, Normativität zu verhandeln. Wenn es Anerken-
nungsnormen gibt, durch die das Menschliche konstituiert wird, und diese Normen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 131 

 

Machtoperationen festschreiben, folgt daraus, dass gegenhegemoniale Politik eine Aus-
einandersetzung über die Macht beinhalten muss, die in und durch solche Normen wirk-
sam ist (vgl. MG: 56). Die Möglichkeit, hegemoniale Normen in Frage zu stellen, setzt 
das Vermögen voraus, unser Verhältnis zu Normen neu zu denken. Vor diesem Hinter-
grund möchten wir uns nun der Politik gleichgeschlechtlicher Eheschließung zuwen-
den, um zu untersuchen, ob sie als eine Verfestigung der heteronormativen Ordnung 
fungiert und/oder ob sie ein Potential für gegenhegemoniale Artikulationen bereithält. 

BRIDE AND PREJUDICE 

Die Ehe ist eine zutiefst und wesentlich heteronormative Praxis und zugleich ein 
zentrales Instrument der Hegemonie. Aufgrund der zahlreichen Privilegien, die mit 
der Eheschließung einhergehen, vermag sie sich die Zustimmung der Mehrheit zu 
sichern. Die Heterosexualität wahrt ihre Hegemonie, indem sie sich in Heirat und 
Ehe als »natürlich« ausgibt (vgl. Ingraham 2002: 76). Es gibt immer gute Gründe zu 
heiraten und der Wunsch danach wird als selbstverständlich wahrgenommen, inso-
fern angenommen wird, dass jede/r irgendwann einmal heiraten möchte, sei es aus 
romantischen oder pragmatischen Motiven. Die Institution der Ehe, die den Kern des 
»heterosexuellen Imperativs« (Mills 2007: 136) bildet, hat eine lange Tradition.4 

Ein wichtiger Aspekt der Debatte ist die vermeintlich natürliche Verbindung zwi-
schen der Fortpflanzung und der heterosexuellen Familie, wobei das Zeugen von 
Kindern als hauptsächliches und eigentliches Ziel der Ehe angesehen wird. Gayatri 
Chakravorty Spivak erläutert, dass »reproduktive Heteronormativität« bedeutet, dass 
es normal ist, »heterosexuell zu sein und sich fortzupflanzen, und diese Norm ist 
wesentlich für die Hervorbringung von Gesellschaft: für rechtliche Strukturen, reli-
giöse Strukturen, affektive Strukturen, Strukturen des Wohnens, für alles.« (Spivak 
2007: 193).  

Es ist kein Zufall, dass das Adoptionsrecht, das eng mit der heteronormativen 
Reproduktion verbunden ist, eine Schlüsselstelle der Auseinandersetzung im Kampf 

                                                             
4  Für Gramsci spielen zivilgesellschaftliche Institutionen wie die Kirche eine bedeutende Rolle 

für die Konsolidierung der Hegemonie. Das abendländische Verständnis der Ehe ist zutiefst 
durch die christliche Kirche geprägt. Es setzte sich im 12. Jahrhundert durch und fand rasch 
in ganz Europa Verbreitung. Bis heute beeinflusst es die vorherrschende Auffassung von Lie-
besbeziehungen. Christliche Vorstellungen haben das bürgerliche Recht in ganz Europa be-
einflusst und bilden auch noch heute einen wesentlichen Bestandteil des hegemonialen Ver-
ständnisses der Ehe als einer Partnerschaft zwischen zwei Menschen unterschiedlichen Ge-
schlechts, die auf Lebenszeit geschlossen wird. Vgl. Winkler von Mohrenfels 2006: 533f., 
McAreavey 1997, Platero 2007: 332. Auch das deutsche Bürgerliche Gesetzbuch (§1353, 1) 
hält fest, dass die »Ehe […] auf Lebenszeit geschlossen« wird und Artikel VI des Grundge-
setzes stellt die Ehe unter den »besonderen Schutz […] der staatlichen Ordnung«. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

um die Anerkennung gleichgeschlechtlicher Eheschließungen und eingetragener 
Partnerschaften darstellt. Die katholische Kirche verurteilt gleichgeschlechtliche 
Eheschließungen als »sündhaft«, und zwar hauptsächlich weil sie der Ansicht ist, 
dass sie die Idee der Familie korrumpieren. Darüber hinaus spielen Ehe und Familie 
eine zentrale Rolle in rassistischen Ideologien. Die Regulierung der Ehe war bei-
spielsweise sowohl für die Nazis als auch für das südafrikanische Apartheidsregime 
(vgl. Vos 2008) wesentlich, um die »Rassenreinheit« der Nation sicherzustellen. Ann 
Laura Stoler beschreibt dies treffend als die »Biopolitik der Rassenherrschaft« (Stoler 
1995: 45). Im deutschen Kontext verabschiedete das NS-Regime 1933 das Gesetz zur 
Verminderung der Arbeitslosigkeit, das verheirateten Paaren gestattete, Hypotheken 
aufzunehmen und eine Familie zu gründen,5 wohingegen Junggesellen und kinder-
lose Paare stark besteuert wurden. Andere Gesetze, wie etwa die Nürnberger Ge-
setze,6 wurden erlassen, um die »Rassentrennung« zu sichern und »Mischehen« zwi-
schen Deutschen, Juden und anderen »Nicht-Ariern«, wie es hieß, unmöglich zu ma-
chen, die nicht als deutsche Staatsbürger angesehen wurden und auch nicht als solche 
in Betracht kamen, wie etwa »Nicht-Weiße«.  

Die Aufhebung rassistischer Gesetze haben in der Folge nicht automatisch zur 
Veränderung der etablierten Verwandtschafts- und Beziehungsstrukturen geführt. 
Personen, die in eingetragenen gleichgeschlechtlichen Partnerschaften leben, hatten 
in Deutschland beispielsweise kein Recht, Kinder zu adoptieren und sie bekamen 
auch nicht die Steuervergünstigungen heterosexueller Eheleute. Dies wird sich jetzt, 
nachdem der Bundestag der gleichgeschlechtlichen Ehe zugestimmt hat, ändern: am 
1. Oktober 2017 wird ein Gesetz in Kraft treten, welches die Eheschließung ermög-
licht. Doch ein Blick auf Spanien zeigt, dass heteronormative Ideologien nicht durch 
die simple Einführung der Ehe für Alle ins Wanken gerät. Dort hat die Reform des Ehe-
rechts, die vorherrschenden Strukturen nicht verändert; die Familie bleibt als heterose-
xuelle Institution fest im hegemonial Imaginären verankert (vgl. Platero 2007: 330). 

In vielen europäischen Ländern beschränkt sich die Lobbyarbeit konservativer 
LGBT-Verbände auf das Recht auf Eheschließung, dieses gerät zu dem Ziel queerer 
Emanzipationspolitik. Damit geht das Risiko einher, wie Duggan geltend macht, eine 
Art »Homonormativität« zu stabilisieren, d.h. eine Form von Politik, »die die vor-
herrschenden heteronormativen Annahmen und Institutionen nicht in Frage stellt, 
sondern sie vielmehr stützt und aufrechterhält, und dabei die Möglichkeit einer nicht-
aktivistischen Homosexuellengemeinschaft und einer privatisierten, entpolitisierten 
Homosexuellenkultur in Aussicht stellt, die in Häuslichkeit und Konsum verankert 

                                                             
5  Um Arbeitsplätze für Männer zu gewährleisten, wurde Frauen ein Ehestandsdarlehen unter 

der Bedingung angeboten, dass sie ihre Arbeit aufgaben. 
6  So wurde beispielsweise am 15. September 1935 das Gesetz zum Schutze des deutschen 

Blutes und der deutschen Ehre erlassen, das Ehen und außerehelichen Verkehr zwischen 
»Nicht-Ariern« und »Deutschen« verbot. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 133 

 

ist« (Duggan 2003: 50). Kritische Queer-Theoretiker*innen und Aktivist*innen wei-
sen oft die Ehe an sich als konservativ und typisch für eine Form von Assimilations-
politik zurück (differenziert hierzu Mesquita 2011). Damit laufen sie aber nun umge-
kehrt Gefahr, die Bedeutsamkeit eines so machtvollen politisch-juristischen Themas 
zu unterschätzen, was zu einem weitreichenden blinden Fleck in der Analyse des Ver-
hältnisses zwischen Sexualität und Hegemonie geführt hat.  

Die serbische Künstlerin Tanja Ostojić unternimmt in ihrem Projekt Looking for 
a Husband with EU Passport7 den Versuch, die Heiligkeit der Ehe und zugleich die 
Grenzpolitik der EU zu parodieren, indem sie das Zusammenspiel von Nation und 
Familie in den Blick rückt. Dazu postete sie ein Nacktfoto von sich im Internet mit 
einem Begleittext, in dem sie erklärte, dass sie in der EU leben wolle und auf der 
Suche nach einem Mann8 mit EU-Staatsbürgerschaft sei, um ihn zu heiraten. Nach-
dem sie über 500 Briefe mit zahlreichen Bewerbern aus der ganzen Welt ausgetauscht 
hatte, arrangierte sie ein Treffen mit einem Deutschen, mit dem sie einen sechsmo-
natigen Briefwechsel geführt hatte, als öffentliche Performance und heiratete ihn ei-
nen Monat später in Belgrad. Mit ihrer Heiratsurkunde erhielt sie ein Visum zur Fa-
milienzusammenführung für Deutschland. Dies zeigt deutlich, dass die (heterosexuelle) 
Ehe viele Türen öffnet, was auch erklärt, dass die Ehe einen wichtigen Migrationsanreiz 
darstellt, vor allem für Frauen. Ehen sind nicht immer das Ergebnis romantischer Be-
ziehungen. Vielmehr haben feministische Untersuchungen gezeigt, dass die Ehe, wie 
auch die »weiße Hochzeit unter den Bedingungen des transnationalen Kapitalismus tat-
sächlich massenmarkttauglich, gleichförmig und fließbandartig produziert wird und 
wenig mit dem utopischen Bild vieler Beteiligter gemein hat« (Ingraham 2002: 80).9  

Angesichts der großen Relevanz der Ehe für die Organisation sozialer, politischer, 
ethischer und ethnischer Verhältnisse wird jede Herabsetzung der Unantastbarkeit der 
Ehe als Bedrohung für die Gesellschaft angesehen. In diesem Zusammenhang sind 
sogenannte Scheinehen besonders interessant, nicht zuletzt da schon der Begriff zu 
implizieren scheint, dass es so etwas gebe wie wahrlich »echte« Ehen.10 Dies zeigt 
sich allein in der Schwierigkeit, Scheinehen als solche zu entlarven. Europäische 

                                                             
7  Eine Dokumentation von Tanja Ostojićs Projekt »Looking for a Husband with EU 

Passport« findet sich unter http://www.ttv-i.net/?p=1644 (6.8.2017).  
8  Trotz des provokanten Ansatzes von Ostojićs Projekt reproduziert sie deutlich eine hetero-

sexuelle Begehrensökonomie, wie auch der Titel ihrer Anzeige »Looking for a Husband 
with EU Passport« (unsere Herv.) deutlich macht, was wiederum eine die Heteronormati-
vität stabilisierende Geste darstellt.  

9  Die US-amerikanische Hochzeitsindustrie ist beispielsweise 32 Milliarden Dollar schwer 
(vgl. Ingraham 2002: 78). 

10  Der deutsche Rechtstheoretiker Jens Eisfeld hat gezeigt, dass der Begriff der »Scheinehe« 
auf die Nazis zurückgeht (vgl. Eisfeld 2005). Seine historische Analyse der Instrumentali-
sierung der Ehe im Deutschland des 19. und 20. Jahrhunderts zeichnet die sukzessive Ide-
ologisierung des Eherechts nach. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Staatsbeamte bedauern dies immer wieder.11 Seit einigen Jahren wird der juridische 
und moralische Diskurs über die Scheinehe mit zunehmender Vehemenz geführt. 
Scheinehen werden als Verrat an der Heiligkeit der Ehe gebrandmarkt. Daher haben 
Standesbeamte in Deutschland die Möglichkeit, Paare nicht zu verheiraten, wenn sie 
den Verdacht hegen, dass es sich um Ehebetrug handelt. In Großbritannien enthält 
das Asyl- und Migrationsgesetz bereits seit 1999 Bestimmungen zum Schutz vor 
Scheinehen (vgl. Kofman u.a. 2000: 67). In manchen deutschen Städten, wie etwa in 
Berlin, können, wenn begründete Zweifel bestehen, Paare vor oder nach der Hochzeit 
getrennt voneinander über beispielsweise das Geburtsdatum des Partners, ihre Ess-
gewohnheiten, darüber, wie sie sich kennengelernt haben, oder die Namen ihrer Ver-
wandten befragt werden. Dabei werden scheinbar private Themen zu Angelegenhei-
ten öffentlichen Interesses. Die Heiligkeit der Ehe wird damit ironischerweise für einen 
Moment ausgesetzt, indem noch die intimsten Begebenheiten vor Staatsbeamten aus-
gebreitet werden müssen, gerade um angeblich die Heiligkeit der Ehe zu bewahren. 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die Ehe im Zentrum hegemonialer 
Heteronormativität verankert ist. Im Kontext rassistischer Ideologien dient sie zudem 
dazu, die Idee eines »reinrassigen, leistungsfähigen Volkskörpers« zu stabilisieren. 
Das romantische Bild der Ehe verschleiert die Art und Weise, in der »institutionali-
sierte Heterosexualität eigentlich dazu dient, Gender zu organisieren und dabei zu-
gleich Rassen-, Klassen- und Geschlechterhierarchien zu bewahren« (Ingraham 
2002: 76f.). Darüber hinaus macht es die Gewalt unsichtbar, welche Teil einer ein-
heimischen Ideologie ist, die die hegemoniale Idee der vitalen, reinen und gesunden 
Nation/Heimstatt absichert. 

EHE UND MIMIKRY 

Unsere Gesellschaft kann, wie jede Gesellschaft, nur überleben, wenn sie neue Menschen her-

vorbringt. Der Ehebund zwischen Mann und Frau, die sich in der Ehe rückhaltlos einander 

verschrieben haben und die ihre Vereinigung im schönen körperlichen Akt ehelichen Verkehrs 

vollziehen, ist der Ort, der am besten als »Heimat« für neues menschliches Leben geeignet ist, 

als ein »Ort«, wo dieses Leben Wurzeln schlagen und wachsen kann, in Liebe und Dienstbarkeit 

zu anderen. Eine solche Ehe trägt Unvergleichliches zum gemeinsamen Guten bei. Sie verdient 

rechtlichen Schutz. Gleichgeschlechtliche Verbindungen sind nicht dasselbe und imitieren nur 

                                                             
11  Vgl. »Der Trau-Schein. Geschichte einer Scheinehe« von Carolin Wiedemann auf Spiegel 

Online: http://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/geschichte-einer-scheinehe-a-858623.
html (30.8.2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 135 

 

traurig das Wahre. Sie können keineswegs als Ehen im echten Sinne betrachtet werden. (May 

2004: 314, unsere Herv.) 

Diese Passage, die im National Catholic Bioethics Quarterly erschienen ist, verbrämt 
die gleichgeschlechtliche Ehe als »bloße« Mimikry der »echten« heterosexuellen 
Ehe. Dabei lässt sich fragen, ob die Praxis der Mimikry als einer der Schlüsselbegriffe 
in gegenwärtigen kritischen Diskursen wie dem Feminismus und der postkolonialen 
Theorie die Hegemonie der Heterosexualität zu untergraben vermag. Butler argumen-
tiert, dass Mimikry und Maskerade das »Wesen« von Gender ausmachen (vgl. Butler 
1999: 67f.) Analog hat der postkoloniale Theoretiker Homi Bhabha in seinen Über-
legungen zur kolonialen Mimikry diese als einen Schauplatz der Macht und zugleich 
des Widerstands profiliert. In seinem einflussreichen Aufsatz »Von Mimikry und 
Menschen« (1994) konzeptualisiert er die Mimikry als eine der ephemersten und zu-
gleich effektivsten Strategien kolonialer Macht und kolonialen Wissens. Koloniale 
Mimikry steht für das epochale Projekt der mission civilisatrice zur Reformierung 
des kolonialisierten Anderen, indem man ihn in die kolonialen normativen Ordnun-
gen einschreibt. Der europäische Kolonisator verlangt, dass das kolonisierte Subjekt 
die europäischen Werte und Normen imitiert und übernimmt, deren vorgebliche 
Überlegenheit es verdient, nachgeahmt zu werden. Bhabhas Konzeption der Mimikry 
unterstreicht die Handlungsfähigkeit der Kolonialisierten, indem er herausstellt, wie 
diese die hegemonialen kolonialen Normen zugleich annehmen und verändern (vgl. 
Bhabha 1994: 48, 56, 85–92). Der Prozess der Mimikry ahmt aber gerade nicht von 
vornherein gefestigte oder gegründete Identitäten nach. Es gibt weder eine absolut vor-
gegebene Identität »des Kolonisators«, die nachzuahmen wäre, noch verrät der/die Ko-
lonisierte durch Mimikry seine/ihre »wahre« Identität. Dennoch gibt es einen »Wunsch, 
durch Mimikry […] ›authentisch‹ zu werden« (Bhabha 1994: 130). Das Kolonialsub-
jekt wird so in einen Strudel von Identifizierung und Verleugnung hineingezogen. 

Dabei bleibt beständig die Frage offen, wer aus der Mimikry als einer Wider-
standsstrategie letztlich Gewinn zieht. Bhabhas Mimikrybegriff ist in einer ganzen 
Reihe von Gegendiskursen äußerst populär geworden, die hegemoniale Identitäten 
und Formationen bekämpfen. In diesem Zusammenhang wird die Mimikry herr-
schender Kulturen und Identitäten als ein subversives Moment angesehen, das hege-
moniale Diskurse durchbricht. Es scheint uns sinnvoll, die Potentiale und Grenzen 
der Mimikry als einer Subversionsstrategie im Kontext der europäischen Debatte zur 
gleichgeschlechtlichen Eheschließung zu untersuchen. Wenn die hegemoniale Hete-
ronormativität sich über die Normalisierung heterosexueller Beziehungen absichert, 
dann besteht durch die Öffnung der Institution der Ehe für Neuverhandlungen die 
Möglichkeit, nicht nur die Heterosexualität zu entnaturalisieren, sondern auch die 
intrinsische Gewalt der Exklusivität des Eherechts sichtbar zu machen. Wenn die 
Norm der heterosexuellen Ehe subtil und unsichtbar funktioniert, indem sie sich als 
Common Sense darstellt und jenen, denen diese Institution offensteht, Anerkennung, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

einen höheren sozialen Status und materielle Vorteile bringt, dann kann die gleichge-
schlechtliche Ehe als Beanspruchung der hegemonialen Heteronormativität gelesen 
werden. Sie zwingt hegemoniale Institutionen dazu, ihre Strukturen zu überdenken 
und sich die Frage zu stellen, wer das Recht hat, an ihr teilzuhaben, aus welchen 
Gründen, in welchen Konstellationen und Zusammenhängen. In vielen Ländern, in 
denen die gleichgeschlechtliche Ehe eingeführt wurde, ging dies etwa mit grundle-
genden Veränderungen im Steuerrecht, in der Krankenversicherung, im Pensions-
recht etc. einher. Darüber hinaus haben die langanhaltenden Debatten zur gleichge-
schlechtlichen Ehe in der Öffentlichkeit die »Heiligkeit der Ehe« in Frage gestellt 
und anderen Partnerschafts- und Beziehungskonzepten den Weg bereitet. 

Auch wenn eingetragene Partnerschaften sicherlich einen wichtigen Beitrag zur 
symbolischen Gleichstellung geleistet haben,12 so war es doch die gleichgeschlecht-
liche Ehe, die auf radikale Weise das heterosexuelle Privilegienmonopol durchbro-
chen hat.13 In mehreren europäischen Ländern hat die gleichgeschlechtliche Ehe es 
etwa queeren postkolonialen Migrant*innen aus Staaten, in denen homosexuales Be-
gehren verfolgt wird, ermöglicht, durch die Heirat mit EU-Bürger*innen Staatsbür-
gerrechte zu bekommen. Sie hat ihnen darüber hinaus auch Adoptions- und Pensi-
onsrechte sowie Steuervergünstigungen verschafft. 

Spanien stellt in diesem Zusammenhang einen interessanten Fall dar. 2005 wurde 
Spanien nach Belgien und den Niederlanden das dritte europäische Land, das die 
gleichgeschlechtliche Ehe zuließ und nicht-heterosexuellen Paaren gestattete, Kinder 
zu adoptieren. Während konservative Oppositionsführer das neue Gesetz als einen 
»schwerwiegenden Akt der Unverantwortlichkeit«14 verdammten, vertrat Spaniens 
sozialistischer Präsident José Luis Rodríguez Zapatero die Ansicht, dass die neuen 
Regulierungen für ein »anständigeres Land« sorgten, da »eine anständige Gesell-
schaft ihre Mitglieder nicht demütigt«.15 Unmittelbar nach der Verabschiedung des 
Gesetzes kamen Fragen bezüglich des rechtlichen Status gleichgeschlechtlicher Ehen 
zwischen Angehörigen verschiedener Staaten auf. So wurde etwa einem spanisch-

                                                             
12  Eingetragene gleichgeschlechtliche Partnerschaften haben nicht dieselben Rechte wie he-

terosexuelle Paare. Folglich ist die Gleichverteilung von Privilegien durch die Institution 
der eingetragenen Partnerschaft nicht sichergestellt.  

13  Wie wir aus der Zeit der Aids-Epidemie in Europa und Nordamerika wissen, als unverhei-
ratete Partner*innen einander nicht einmal im Krankenhaus besuchen durften, ist es ge-
fährlich, die Bedeutung der verfassungsmäßigen Anerkennung gleichgeschlechtlicher Lie-
besbeziehungen herunterzuspielen.  

14  Fox News, »Spain’s Parliament Approves Gay Marriage«, American Policy Roundtable, 
30.6.2005, http://www.aproundtable.org/news.cfm?NEWS_ID=568&issuecode=marriage 
(13.8.2017). 

15  Alicia Fraerman, »Gay marriage law for a ›decent society‹, says Prime Minister«, IPS, 
30.6.2005, http://www.ipsnews.net/2005/06/spain-gay-marriage-law-for-a-decent-society-
says-prime-minister/ (13.8.2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 137 

 

indischen Paar keine Heiratserlaubnis erteilt, weil das indische Recht gleichge-
schlechtliche Ehen nicht vorsieht. Kurz danach wurde die Ehe zwischen einer spani-
schen Frau und ihrer argentinischen Partnerin eingetragen: Es handelte sich um die 
erste gleichgeschlechtliche Ehe zwischen Frauen in Spanien. Das Gericht gab dem 
spanischen Eherecht den Vorrang gegenüber dem argentinischen Recht, das ebenfalls 
keine gleichgeschlechtlichen Eheschließungen vorsah. Von da an wurden im spani-
schen Recht gleichgeschlechtliche Eheschließungen zwischen Spanier*innen und 
Ausländer*innen oder unter Ausländer*innen als gültig angesehen – auch wenn die 
Gesetzgebung im jeweiligen Herkunftsland dies nicht anerkennt.16 

Zugleich stoßen Gesetzesvorhaben zur Gleichstellung homosexueller Partner-
schaften auf den erbitterten Widerstand konservativer katholischer Kräfte. Papst Be-
nedikt sagte 2008, dass es genauso wichtig sei, Transsexuelle und Homosexuelle zu 
»retten«, wie es wichtig sei, den Regenwald zu »retten«.17 Der frühere Präsident des 
Päpstlichen Rates für die Familie, Alfonso López Trujillo, betonte 2005 erneut, dass 
die Verwendung von Kondomen unmoralisch sei: »Gleichgeschlechtliche ›Ehe‹ ist 
ein weiterer Schritt in Richtung der totalen Vernichtung der Institution Familie, des 
wertvollsten Erbes aller Völker und der ganzen Menschheit.«18 Kardinal Rouco Va-
rela, der Erzbischof von Madrid, bezeichnete Homosexualität als eine »Epidemie« 
und beschrieb die Einführung gleichgeschlechtlicher Ehen als den größten Angriff 
auf die katholische Kirche seit Luther.19 Eine solche Aussage ist alles andere als 
harmlos, zumal in einem Land, in dem die Militärregierung den katholischen Funda-
mentalismus bis 1975 durchsetzte (vgl. Pérez-Sánchez 2007). In der Tat wurde noch 
1971 in Spanien das »Gesetz über soziale Gefährlichkeit und Rehabilitation« erlas-
sen. Darin wurden Homosexuelle als gefährlich deklariert und ihre Inhaftierung 
wurde durch das Ansinnen gerechtfertigt, sie wieder in die Gesellschaft einzugliedern. 
Zwischen 1971 und 1979 wurden tausende homosexuelle Männer in Gefängnissen oder 
speziellen Umerziehungseinrichtungen eingesperrt (vgl. Pichardo Galán 2004: 159).  

Vor diesem Hintergrund ist die Einführung der gleichgeschlechtlichen Ehe in 
Spanien eine bemerkenswerte Errungenschaft. Über einen Zeitraum von nur dreißig 
Jahren haben umfassende Veränderungen der sozialen, politischen und juridischen 

                                                             
16 Vgl. Boletín Oficial del Estado, »Otras disposiciones«,   

http://www.boe.es/boe/dias/2005/08/08/pdfs/A27817-27822.pdf (13.8.2017). 
17  Vgl. Phil Stewart, »Pope likens ›saving‹ gays to saving the rainforest«, Reuters, 

22.12.2008, http://uk.reuters.com/article/idUKTRE4BL2FE20081222 (14.8.2017). 
18  Vgl. Agenzia Fides, »Same sex ›marriage‹ is another step towards the total destruction of 

the institution of the family, the most valuable heritage of all peoples and all humanity« , 
2.5.2005, http://www.freerepublic.com/focus/f-religion/1396479/posts (14.8.2017). 

19  Vgl. Helene Zuber, »The battle of the ›Theocons‹« , Spiegel Online International, 3. Juli 
2008, http://www.spiegel.de/international/europe/0,1518,540095,00.html (14.8.2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Strukturen stattgefunden, was einen wichtigen Bestandteil der Loslösung vom Fa-
schismus darstellte. Tausende Paare haben geheiratet und es ist kein Zufall, dass viele 
von ihnen unterschiedlicher Staatsangehörigkeit sind.20 Die gleichgeschlechtliche 
Ehe hat die Gesellschaft dazu gezwungen, die Natürlichkeit des »heterosexuellen Im-
perativs« in Frage zu stellen. Die Unterminierung der Heterosexualität entlarvt dieses 
Vorurteil und macht es von einer Gegebenheit zu einem Kampfplatz.  

Obwohl die Einführung der gleichgeschlechtlichen Ehe in einer gewissen Art und 
Weise die hegemoniale Heteronormativität zu beeinspruchen vermag, wäre es den-
noch der wichtigste gegenhegemoniale Schritt, die staatliche Ehe überhaupt abzu-
schaffen. Butler argumentiert, dass »[d]ie jüngsten Bemühungen zur Förderung der 
Lesben- und Schwulenehe […] ebenfalls eine Norm [fördern], die solche sexuellen 
Arrangements illegitim und verwerflich zu machen droht, die sich der Norm der Ehe 
weder in ihrer existierenden noch in ihrer reformierbaren Form fügen (MG: 15). Die 
Herausforderung liegt darin, dem homophoben Widerstand gegen die LGBT*IQ-
Eheentgegenzutreten, ohne dabei die Norm der Ehe als die bestmögliche soziale Ver-
bindungsform für queere Liebesbeziehungen hinzustellen. Butler vertritt die Auffas-
sung, dass »[e]in kritisches Verhältnis zu dieser Norm […] die Entkopplung jener 
Rechte und Pflichten [beinhaltet], die derzeit mit der Ehe verbunden sind« (MG: 
15f.), sodass diejenigen, die ihr Sex- und Liebesleben außerhalb der Bande der Ehe 
führen, nicht entrechtet werden. 

GEGENHEGEMONIALE ARTIKULATION, SUBVERSION 

UND HANDLUNGSMACHT 

Wir haben bereits Mimikry als Widerstandstrategie gegen eine heteronormative Ehe-
politik ins Spiel gebracht. Bhabhas Begriff der kolonialen Mimikry ist dabei von 
Luce Irigarays Konzeption der Gendermimikry beeinflusst. Irigaray argumentiert, 
dass Frauen Weiblichkeitsnormen im Zuge einer notwendigen Maskerade mimen 
(vgl. Irigaray 1985: 27, 62, 84, 134, 148). In einer von männlichem Begehren kolo-
nisierten Welt unterwerfen sich Frauen Geschlechternormen, um zu überleben. Die 
Mimikry erlaubt es Frauen unter diesen Bedingungen, von einer »aufgezwungenen 
Mimesis« zu einem weiblichen Mimen überzugehen, das keinen erkennbaren Refe-

                                                             
20  Laut Daten des spanischen nationalen Statistikinstituts zu gleichgeschlechtlichen Ehe-

schließungen gab es zwischen Juli und Dezember 2005 »im Vergleich zu heterosexuellen 
Ehen doppelt so viele gleichgeschlechtliche Eheschließungen mit einem ausländischen 
Ehepartner« (Platero 2007: 335). Obwohl es sich dabei um eine signifikante Zahl handelt, 
analysiert Platero sie nicht weiter.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 139 

 

renten hat. Irigaray ist der Ansicht, dass Frauen die Normen, denen sie sich widerset-
zen, von innen her bekämpfen müssen. Durch die Taktik der Mimesis wird das, was 
unsichtbar bleiben hätte sollen, entlarvt (vgl. Irigaray 1985: 76).  

Die Bekämpfung repräsentativer Weiblichkeitsnormen durch die subversive 
Übertreibung stereotyper weiblicher Körperbilder, d.h. ein undoing by overdoing 
wurde in (postkolonialen) feministischen Kreisen mit einer gewissen Skepsis be-
dacht. Einige befürchten, dass derartige ironische Nachahmungen letztlich nur dazu 
dienen, diese Stereotypen zu verstärken. Demzufolge wären Dykes nur schlechte 
Schauspielerinnen, die ihre Parts vermasseln, während die Frauen, die den Ge-
schlechternormen erfolgreich entsprechen, dafür belohnt werden.  

In ihrer aufschlussreichen Analyse argumentiert Anne McClintock, dass Irigaray 
mit ihrer Proklamation der Mimikry als einer essentiell weiblichen Strategie Gefahr 
läuft, Genderbinaritäten erneut Geltung zu verschaffen und dass sie zugleich das Prob-
lem der »Rasse« völlig aus den Augen verliert (vgl. McClintock 1995: 62). McClintock 
verweist auch darauf, dass Bhabha seinerseits Irigarays Verständnis von Mimikry als 
einer geschlechterspezifischen Subversionsstrategie außer Acht lässt. In seiner Analyse 
der kolonialen Mimikry sind alle Protagonisten Männer. Bhabhas »geschlechtslose Mi-
mikry« (McClintock 1995: 64) ignoriert auch die Kategorie der Klasse und nimmt aus-
schließlich die »Rasse« in den Blick. Als eine vordringlich männliche Widerstandstra-
tegie bestärkt sie aufs Neue die Männlichkeit als die unsichtbare Norm postkolonialen 
Diskurses (vgl. McClintock 1995: 64). Dadurch gerät die Mimikry auch als eine effek-
tive koloniale Kontrollstrategie in den Blick, die hegemoniale Begehrensordnungen 
verstärken kann anstatt sie zu durchbrechen (vgl. Moore-Gilbert 1998: 181). 

In einer ähnlichen Weise kann auch die Praxis der gleichgeschlechtlichen Ehe-
schließung die hegemoniale Ordnung stärken. Auch wenn die Ehe für bestimmte 
Queers eine Option darstellt, handelt es sich dabei immer noch um eine Verbindung 
zwischen ausschließlich zwei Menschen. Dies ist weiterhin nicht verhandelbar. Und 
obwohl gleichgeschlechtliche Ehen als Parodien ihrer heterosexuellen Widerparts ge-
lesen werden können, fühlt sich die Mehrheit so lange bestätigt, wie die Privilegien 
nur denen zugestanden werden, die der Norm in ihrer gegenwärtigen Form zustim-
men. In diesem Sinn wurden Organisationen, die sich für Homosexuellenrechte ein-
setzen, vermehrt dafür kritisiert, dass sie nur für Inklusion und Akzeptanz innerhalb 
neoliberaler ökonomischer und politischer Systeme kämpfen – und zwar auf Kosten 
derer, denen es nicht möglich ist oder die sich dagegen verwehren, Teil der hegemo-
nialen Ordnung zu sein. Dies hat eine Form der »sexuellen Subalternität« (Kapur 2005) 
zur Folge, die es bestimmten von der Norm abweichenden Subjekten verunmöglicht, 
in gegenhegemoniale Ordnungen einzutreten. Wenn Subalternität zum Ausschluss aus 
der Hegemonie führt, dann können diejenigen, die nicht an der Transformation der He-
teronormativität teilzunehmen vermögen, als »sexuelle Subalterne« gesehen werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Die Politik von queerenRechte wird zunehmend von Konservativen instrumenta-
lisiert, die Reproduktion in homosexuellen Beziehungen gutheißen, weil dadurch im-
mer nach wie vor die Bedeutung der Familie als einer Institution hochgehalten wird, 
während diejenigen marginalisiert werden, die sich der Polyamorie »hingeben« und 
die Mononormativität sowie die Institutionalisierung von Sex- und Liebesbeziehun-
gen beeinspruchen. Die Politik der gleichgeschlechtlichen Ehe kann von der hege-
monialen Heteronormativität immer noch toleriert werden, da es dabei bloß um öko-
nomische und sexuelle Gerechtigkeit für eine vergleichsweise kleine gesellschaftli-
che Gruppe geht. Die Umkehrung des feministischen Slogans »Das Private ist poli-
tisch« in die Wendung, dass das Politische »nur privat« sei, scheint der Politik gleich-
geschlechtlicher Ehe zugrunde zu liegen, wobei »die Notwendigkeit zu rebellieren« 
»stillschweigend einer Sehnsucht, dazuzugehören, gewichen ist« (Sullivan, zit. n. Po-
likoff 2008: 57). Hieran zeigt sich, dass gegenhegemoniale Widerstandsstrategien 
zahnlos werden, sobald sie in eine rigide konservative Logik einbezogen werden. Wir 
müssen uns also von der Vorstellung distanzieren, dass jede LGBTIQ-Politik gegen 
die hegemoniale Heteronormativität gerichtet ist. 

EUROAMERIKANISCHE QUEER STUDIES 

›PROVINZIALISIEREN‹ 

Wie jüngere Forschungen im Bereich der Queer Studies gezeigt haben, wurden die 
Gesetze zur gleichgeschlechtlichen Ehe und zur eingetragenen Partnerschaft zuneh-
mend als Kennzeichen europäischer kultureller Reife und Toleranz instrumentalisiert. 
Dies kommt gelegen, um die Rolle Europas im Kolonialismus herunterzuspielen – 
denn in den meisten heutigen postkolonialen Ländern war die Homosexualität erst 
während der Kolonialherrschaft kriminalisiert worden.21 Die Beurteilung der »sexu-
ellen Toleranz« postkolonialer Migrant*innen im Zuge der Einführung von Staats-
bürgerschaftstests in mehreren europäischen Staaten wie den Niederlanden und 
Deutschland stellt in diesem Zusammenhang ein weiteres vielsagendes Beispiel dar. 
Diese Tests überprüfen die Fähigkeit von Migrant*innen, sich europäischen Normen 
und Werten anzupassen. In den Niederlanden zeigt man Migrant*innen ein Foto von 
zwei Männern, die sich küssen, und bewertet ihre Reaktion. In einigen deutschen 
Bundesländern war eine der Fragen an die Bewerber*innen, wie sie reagieren wür-
den, wenn sie herausfänden, dass ihr Sohn schwul ist.22 Bezeichnenderweise wurde 

                                                             
21  Dies zeigt beispielsweise der Abschnitt 377 des indischen Strafgesetzbuchs, der auch als 

»Gesetz zu unnatürlichen Sexualpraktiken« (Unnatural Sexual Practices Act) bekannt war 
und 1860 in Britisch-Indien eingeführt wurde.  

22  Diese Frage wurde mittlerweile gestrichen. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 141 

 

dieser Integrationstest von der größten deutschen LGBT-Rechte-Gruppe, dem LSVD, 
unterstützt. Damit wurden Migrant*innen unter den Generalverdacht der Homopho-
bie gestellt. Analog dazu wird in vielen westlichen Medien regelmäßig über die Ver-
folgung von queeren und anderen sexuellen Minderheiten in Ländern wie dem Iran 
berichtet. Eine rassistische und imperialistische Queer-Politik, die die »sexuell auf-
geklärte und moderne« Selbstdarstellung des Westens im Gegensatz zu dem »sexuell 
unterdrückten« und »unemanzipierten« Anderen unterstützt, fügt sich in das paterna-
listische Rettungsnarrativ, demgemäß – frei nach Spivak – die »weißen Queers ver-
suchen, die braunen Queers vor den braunen Heteros zu retten« (vgl.	Spivak	1988:	92).  

Die Politik der Homonormativität übt somit auch jenseits der Grenzen des Wes-
tens Einfluss aus und beansprucht durch eurozentrische Queer-Politik transnationale 
Geltung. Dabei ist es dennoch wichtig, die Gefahr hervorzuheben, die darin liegt, den 
kritischen Fokus nur auf den queeren Imperialismus zu legen und dabei die heterose-
xistische Gewalt zu ignorieren, die viele Queer-Personen im globalen Süden erleiden. 
Als Mahmud Ahmadinedschad im Anschluss an seinen Vortrag an der Columbia Uni-
versity im Jahr 2007 auf die Verfolgung von Queer-Personen im Iran angesprochen 
wurde, antwortete er, dass es im Iran keine solchen Leute gebe. Das Publikum be-
gegnete seiner Antwort mit ungläubigem Gelächter, auf das er nur mit einem vielsa-
genden Lächeln reagierte.23 Ein anderes Beispiel dafür, wie verschiedene hegemoni-
ale Ordnungen miteinander verbunden sind und einander wechselseitig legitimieren, 
sind die Anstrengungen in Uganda (die auch von der US-amerikanischen evangeli-
kalen Kirche unterstützt wurden), ein Anti-Homosexualitätsgesetz einzuführen, das 
darauf abzielt, die Kriminalisierung von Homosexualität auszuweiten, wobei auf 
»besonders schwere Fälle« von Homosexualität die Todesstrafe stehen soll.24  

Die euroamerikanische Queer-Theorie und Queer-Politik hat kürzlich eine Wende 
hin zur verstärkten Inblicknahme der Diaspora nicht-weißer Queers vollzogen, die 
einerseits einem »Homonationalismus« ausgesetzt sind (vgl. Puar 2007) und ande-
rerseits geradezu als Vorreiter*innen einer utopischen Zukunft und einer queeren 
Weltordnung gesehen werden (vgl. Muñoz 2009). Die Darstellung diasporischer 
nicht-weißer Queers als bloßer »Opfer« eines Queer-Imperialismus verschleiert ihre 
privilegierte Position im transnationalen Gefüge.25 Darüber hinaus verdinglicht die 

                                                             
23  Vgl. Youtube.com, »Ahmadinejad on the treatment of women and homosexuals«, 

http://www.youtube.com/watch?v=xou92apNN4o&feature=related (15.8.2017). 
24  Gay Rights Uganda, http://www.gayrightsuganda.org/ (12.12.2010). 
25  Der Umstand, dass die europäische Migrationspolitik nach wie vor kolonialen Mustern 

folgt, und die Erfahrungen von Rassismus und Diskriminierung, die einen intrinsischen 
Bestandteil des täglichen Lebens queerer Migrant*innen darstellen, sind dringliche Prob-
leme, die skandalisiert werden müssen. Zugleich gilt es die politischen Spezifika verschie-
dener Orte wie den Interessenskonflikt zwischen den Kämpfen im globalen Norden und im 
globalen Süden ernst zu nehmen.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Wahrnehmung von nicht-weißen Queers als Vorreiter*innen einer Queer-Emanzipa-
tion diese als »Orte der Differenz«, womit auch eine Verleugnung der diffizilen Rolle 
postkolonialer diasporischer Subjekte zur Stützung neokolonialer Strukturen einher-
geht (vgl. Dhawan 2007). In den euroamerikanischen Queer Studies und deren Queer-
Politik neigt man dazu, ihre eigenen Interessen und ihre Kritik zu universalisieren, 
wodurch beispielsweise auch dann, wenn man den »amerikanischen sexuellen Exzep-
tionalismus« (Puar 2007: 2) bekämpft, der »amerikanische akademische Exzeptiona-
lismus« bekräftigt wird. Zudem nehmen sich die im »Westen« lebenden nicht-weißen 
Queers als Norm für den »Rest« der Welt wahr. Wir haben es also mit einer gewissen 
Monopolisierung von Handlungsmacht derer zu tun, die Bürger*innen der Ersten Welt 
sind und über harte Währung verfügen, wodurch sie es sich leisten können, »pragmati-
sche« Politiken zugunsten »radikalerer« Interventionen zurückzuweisen. Puar etwa 
sieht die Homo-Ehe als »eine Forderung, die der Wiedereinsetzung weißer Privilegien 
und Rechte« sowie »damit einhergehender staatsbürgerlicher Privilegien« (Puar 2007: 
29f.) dient. Sie nimmt dabei jedoch nur den euro-amerikanischen Kontext in den Blick 
(vgl. Puar 2007: 20) und erwähnt kein einziges Mal etwa die Lage in Südafrika. Darüber 
hinaus liegen ihre Behauptungen auch quer zu den Verhältnissen in Spanien, da dort die 
meisten gleichgeschlechtlichen Ehen zwischen Angehörigen verschiedener Staaten ge-
schlossen werden und nicht-weiße Queers durch die Eheschließung in den Genuss von 
Privilegien kommen, die mit der Staatsbürgerschaft einhergehen. 

Die »Provinzialisierung« oder »Deuniversalisierung« euro-amerikanischer 
Queer-Theorie und -Politik stellt ein dringliches Anliegen dar. Dabei handelt es sich 
um eine zugleich notwendige und unmögliche Aufgabe, da diese Theorien sowohl 
unverzichtbar als auch ungeeignet sind, um die Realitäten in der Dritten Welt zu ver-
stehen (vgl. Chakrabarty 2000). Antirassistische Bewegungen im globalen Norden 
stehen zwar in Verbindung mit den Entkolonialisierungsprozessen im globalen Sü-
den, fügen sich aber nicht bruchlos in sie ein.26 In den meisten Ländern des globalen 
Südens kämpfen queere Aktivist*innen und Theoretiker*innen um die verfassungs-
mäßige Anerkennung sexueller Rechte wie das Recht auf gleichgeschlechtliche Ehe-

                                                             
26  Spivak gibt hierzu einen wichtigen Hinweis: »Wenn man das Problem der »Rasse« nur als 

ein Problem der Hautfarbe begreift, dann verkennt man, dass der einzige Austragungsort 
dieser Problematik die sogenannte weiße Welt ist, und zwar solange, wie man das Problem 
darin verortet, dass es um Schwarze geht, die in die weiße Welt eintreten und unter deren 
ethnischen Gesetzen in ihr leben wollen. Dadurch übersehen wir den Umstand, dass in 
vielen Ländern, die man der Dritten Welt zurechnet, ein hohes Ausmaß an ökonomischer 
und sexueller Repression herrscht, und zwar nicht zuletzt im Kontext einer Zusammenar-
beit zwischen Komprador-Kapitalist‘innen und der weißen Welt. Die internationale Ar-
beitsteilung unterscheidet nicht zwischen guten Weißen, schlechten Weißen und Schwar-
zen. Ein bloßer ›chromatistischer‹ Fokus auf die Hautfarbe, der extrem weit verbreitet ist, 
macht uns blind für diese spezifische Thematik.« (Spivak 1990: 126) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 143 

 

schließung, auch wenn dies im globalen Norden als eine Appeasement-Politik dis-
kreditiert wird. Und auch wenn das Recht nicht automatisch für Gerechtigkeit sorgt, 
kann man Rechte nicht nicht haben wollen (vgl. Kapur 2005: 37). Daher müssen die 
Argumente gegen die gleichgeschlechtliche Ehe, die diese als ein stereotypisches Be-
gehren nach Assimilation in einen »korrumpierten Mainstream« darstellen, die 
Kämpfe historisieren und kontextualisieren, wobei es auch keine »natürlichen« Alli-
anzen zwischen der (schwarzen oder weißen) Queer-Politik im globalen Norden und 
den queeren Kämpfen um sexuelle Gerechtigkeit im globalen Süden gibt. Anstatt 
nicht-weiße Queers hochzustilisieren, bevorzugen wir die Gramscis und Spivaks Po-
litik der Anerkennung des (eigenen) Verstricktseins in hegemoniale Ordnungen. Mit 
Spivak wenden wir uns gegen jede romantische Form von Handlungsmacht und dis-
tanzieren uns von einem »bequemen urbanen Radikalismus« (Spivak 2007: 175), der 
sich als antikolonialer Widerstand verkauft. 

NORMATIVITÄT QUEER-POLITISCH AUSHANDELN 

Nach Gramsci ist die proletarische Gegenhegemonie auf die Bildung von Allianzen 
angewiesen, weswegen sie ihre »Vorurteile« gegenüber anderen Gruppen überwin-
den muss. Die Zivilgesellschaft bietet den beherrschten Gruppen die Möglichkeit, 
gegenhegemoniale Bewegungen zu organisieren und so neue Interessensverbindun-
gen zu formen. Politische Kämpfe müssen nach Gramsci wesentlich damit einherge-
hen, die Hegemonie in eine Krise zu stürzen. Dazu müssen sich die Beherrschten zu 
einer Klasse erheben, die dazu in der Lage ist, ihre Verbündeten zu führen, indem sie 
über ihre partikularen wirtschaftlichen Interessen hinaus intellektuelle und morali-
sche Führung übernimmt und mit diversen gesellschaftlichen Kräften Allianzen und 
Kompromisse eingeht. Gramsci nennt diese Vereinigung gesellschaftlicher Kräfte in 
Anknüpfung an den französischen Philosophen und Syndikalisten Georges Sorel ei-
nen »geschichtlichen Block« (Gramsci: GH, Bd. 5, H. 8, §182). Er schlägt zwei Stra-
tegien zur Bekämpfung der Hegemonie vor, nämlich den »Bewegungskrieg« und den 
»Stellungskrieg« (Gramsci: GH, Bd. 4, H. 7, §16). Der Bewegungskrieg besteht in 
einer direkten Konfrontation mit dem staatlichen Zwangsapparat, während im Stel-
lungskrieg der politische Kampf durch Boykott, passiven Widerstand und einen or-
ganischen Veränderungsprozess mittels Bildung geführt wird.27 Gramsci verweist da-
rauf, dass »die Wiederholung […] das wirksamste didaktische Mittel [ist], um auf die 
Volksmentalität einzuwirken« (Gramsci 1967), d.h., um die Zustimmung der Massen 

                                                             
27  Gramsci weist darauf hin, dass »Gandhis passiver Widerstand […] ein Stellungskrieg« ist 

(Gramsci: GH, Bd. 1, 178), auch wenn er ihn an anderer Stelle als naiv und religiös ver-
brämt kritisiert (vgl. Gramsci: GH, Bd. 4, 769). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

zur Autorität der herrschenden Klasse zu unterminieren und eine Gegenhegemonie 
durch »passive Revolution« zu etablieren.28  

Gramsci gibt zu bedenken, dass die ökonomische Krise nicht automatisch die 
ausgebeuteten Klassen dazu bringen wird, zu revoltieren. Genausowenig wird sie die 
Herrschenden entmachten. Diese werden ihrerseits »die Verteidigungslinien auch un-
ter Trümmern nicht« verlassen (Gramsci: GH, Bd. 7, H. 13, §24). Demgegenüber 
spricht sich Gramsci für die »passive Revolution« als gegenhegemoniales Mittel aus, 
das keine plötzlichen, sondern graduelle Transformationen der gesellschaftlichen 
Verhältnisse nach sich zieht. Diese Veränderungen machen sich vor allem subtil be-
merkbar, sodass sie als »organische« Fortentwicklungen der Gesellschaft erscheinen.  

Vor diesem Hintergrund kann die gleichgeschlechtliche Ehe als eine Art »passiver 
Revolution« gelesen werden, die die Ehe- und Familienideale schrittweise transfor-
miert. Der berühmte Prozess Thompson vs. Kowalski in den USA führt die Komplexität 
der Thematik von Eherechten und Fürsorgepflichten vor Augen, in der es schwierig ist, 
eine eindeutige Position für oder gegen die gleichgeschlechtliche Ehe zu beziehen. 
Sharon Kowalski hatte 1983 einen Autounfall, von dem sie schwere körperliche und 
neurologische Verletzungen davontrug (vgl. Polikoff 2008: 46). Obwohl sie bereits vier 
Jahre lang mit ihrer Partnerin Karen Thompson zusammengelebt hatte, wurde Thomp-
son sowohl vom Krankenhaus als auch von Kowalskis Vater, der gerichtlich bestellte 
Vormund, nicht gestattet, ihre Partnerin zu besuchen. Obwohl Sharon selbst in der Folge 
ihren Willen zum Ausdruck brachte, bei ihrer Partnerin zu leben, sorgten die Gerichte 
dafür, dass die Entscheidung des Vaters aufrecht blieb (vgl. Polikoff 2008: 46f.). Der 
darauffolgende Gerichtsprozess wurde von feministischen, lesbischen und Behinder-
tenrechtsorganisationen unterstützt und zog sich über acht Jahre hin. Der damalige Ge-
schäftsführer der LGBT-Organisation Lambda Legal betonte, dass dieser Fall »die 
Dringlichkeit der Einführung gleichgeschlechtlicher Ehe bewies« (Polikoff 2008: 57). 

In seiner Diskussion des Kowalski-Fall zeigt McRuer auf, dass »heterosexuell 
geprägte Ideologien des Zusammenlebens« (McRuer 2006: 102) und die normalisie-
rende Institution der Ehe im Dienste der »Entwicklung gesunder Identitäten, Prakti-
ken und Beziehungen« stehen (McRuer 2006: 89). Zugleich ist der Fall ein gutes 
Beispiel für die Vermengung von Fragen der Heterosexualität, der Nicht-Behindert-
heit und des Zusammenlebens wie auch für ein alternatives Modell des Häuslichen, 
in dem »die Neigung zu heiraten sich potentiell zugunsten der Behindertenrechte aus-
wirkt« (McRuer 2006: 85). Thompson gewann den Prozess gegen die Kowalskis und 
Sharon lebt nun mit ihr und ihrer neuen Partnerin unter einem Dach. Wie McRuer 
zusammenfasst, handelt es sich dabei »um eine ziemlich queere Hausgemeinschaft, 

                                                             
28  Diesen Begriff hat Gramsci in der Zwischenkriegszeit in Italien entwickelt, um eine im 

Gegensatz zu der gewaltsamen bolschewistischen Revolution in Russland praktikablere 
Form der Revolution zu beschreiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 145 

 

die vermeintlich zeigt, dass Queerness in ihrer bedenklichsten Bedeutung Behinde-
rung nach sich ziehen kann, und dass umgekehrt die Behinderung zu Queerness füh-
ren kann« (McRuer 2006: 102). 

Anstatt den Kampf um Eherechte als konservative Geste zurückzuweisen, liegt 
die zentralere Aufgabe der Queer-Politik vielleicht darin, abweichenden Formen von 
Sex- und Liebesbeziehungen zur Hegemonie zu verhelfen. Wenn, wie Laclau und 
Mouffe argumentieren, Hegemonie sich in einem von antagonistischen Artikulation-
spraktiken durchfurchten Feld konstituiert, in dem »Interessen« im Repräsentations-
prozess selbst hergestellt werden, dann geht es im politischen Kampf nicht einfach 
darum, die vorgegebenen Interessen partikularer Gruppen zu verwirklichen (vgl. 
Laclau/Mouffe 1985). Vielmehr geht es darum, der Kontingenz und Heterogenität 
queerer Politik Rechnung zu tragen. Wenn ›gegenhegemoniale‹ Gruppen zu Reprä-
sentanten einer Gemeinschaft werden und deren Interessen verfolgen, dann müssen 
sie mögliche Konflikte mitbedenken, die diese Interessen für jene mit sich bringen, 
die dieser Gruppe nicht angehören. So ist beispielsweise, wie bereits erwähnt, die 
Politik nicht-weißer Queers im globalen Norden nicht automatisch mit jener im glo-
balen Süden verbunden. Der Queer-Politik geht es darum, die Unsichtbarkeit und die 
Ausschlüsse abweichender Sexualitäten in gesellschaftspolitischen Strukturen her-
auszustellen. Ziel ist es, den Bereich des Legitimen auf abweichende Subjekte aus-
zudehnen, indem man deren Interessen repräsentiert. Paradoxerweise hat, wie Butler 
deutlich macht, Repräsentation nur dann einen positiven Wert für die Queer-Politik, 
wenn die Produktionsweisen von Subjektivität wie auch die Repräsentationsprozesse 
selbst beständig problematisiert werden (vgl. Butler 1999: 3f.). Das heißt auch, dass 
es nicht ausreicht, danach zu fragen, wie queere Interessen umfassender repräsentiert 
werden können. Noch wichtiger ist es nämlich zu analysieren, wie die Kategorie 
»Queer«, das Subjekt queerer Politik, durch gerade die diskursiven Strukturen her-
vorgebracht und beschränkt wird, von denen man sich Emanzipation verspricht. 

Um auf das Problemfeld der Politik gleichgeschlechtlicher Ehe zurückzukom-
men: Die Frage lautet, ob sie zu einer homonormativen Hegemonie beiträgt. Wäre 
das eine Hegemonie des Gegenhegemonialen? Es ist wichtig festzuhalten, dass sich 
die proletarische Hegemonie nach Gramsci von der bürgerlichen Hegemonie unter-
scheidet29 – eine wichtige Unterscheidung, die leider von einigen Queer-Theoreti-
ker*innen übersehen wurde, die die gleichgeschlechtliche Ehe als die bloße Aneig-
nung von Privilegien durch »unkritische« Queers sehen. Der wesentliche Unterschied 
ist, dass die Handlungsmacht der Subalternen darin besteht, Macht zu entlarven, wäh-
rend die Herrschaft (domination), um sich zu erhalten, ihre Macht verschleiert. Be-
merkenswerterweise argumentiert Gramsci nicht für die Bewahrung subalterner 

                                                             
29  Analog weist auch Duggan die Gleichsetzung von Homonormativität und Heteronormati-

vität zurück.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Räume; vielmehr geht es ihm in seinem politischen Projekt um eine »Überwindung 
von Subalternität« (undoing subalternity) durch die Einschreibung (insertion) der 
Subalternen in die Hegemonie.30 

Nach Gramsci ist die Hegemonie nicht notwendig böse oder unmoralisch. Um-
gekehrt heißt eine Position »außerhalb« der Hegemonie nicht, dass man fromm oder 
unschuldig ist. Das wäre eine christliche Sichtweise auf die Politik, wenn man glau-
ben würde, dass die Unterdrückten automatisch bessere Menschen seien. Es geht 
nicht darum, jene zu feiern oder zu romantisieren, die nicht Teil der hegemonialen 
Ordnung sind, sondern darum, sich in die Hegemonie einzuschalten. Hegemonie ist 
nicht zu vermeiden, sondern zu erringen. 

Folglich sollte die Forderung nach Eherechten für gleichgeschlechtliche und 
Transgender-Paare nicht als eine einfache Stabilisierung der traditionellen Form der 
Ehe angesehen werden. Vielmehr könnte sie eine Transformation des Partnerschafts-
ideals bewirken. Wenn Wertkonservative befürchten, dass gleichgeschlechtliche 
Ehen zu solch katastrophalen Konsequenzen wie dem Ende der Menschheit führen 
könnten, sollten Queer-Aktivist*innen genauer die Möglichkeiten gegenhegemonia-
ler Artikulation durch die Beeinspruchung der »Heiligkeit« und der Privilegien der 
Ehe ins Auge fassen. Wenn, wie Bhabha gezeigt hat, die Mimikry zugleich eine Un-
terwerfungs- und eine Tarnungsstrategie darstellt (vgl. Bhabha 1994: 88–90), dann 
geht es darum, »gleichzeitig Möglichkeitsräume zu eröffnen und Schwierigkeiten zu 
bereiten« (Bhabha 1995: 110). Mimikry ist nicht nur Nachahmung, sondern auch Pa-
rodie. Sie ist nicht nur Neuaneignung und Neuinterpretation, sondern auch Fehlaneig-
nung, Fehlinterpretation, Fehlübersetzung und Verfremdung. Die heteronormative 
Ehe wird dadurch parodiert, dass sie gemimt wird. Auch wenn die gleichgeschlecht-
liche Ehe subversives Potential in sich birgt, insofern sie den heteronormativen Im-
perativ entnaturalisiert, so stellt sie für die Queer-Politik doch nicht einfach ein »Werk-
zeug direkter Aktion« (Chambers/Carver 2008: 153) dar. Im Geiste Gramscis muss der 
Kampf um soziale Veränderung die schwierige Aufgabe übernehmen, den Stellungs-
krieg zu gewinnen, in dem emanzipatorische Ideen und Praktiken an die Stelle einer 
repressiven Ideologie treten. Dabei gilt es Stuart Halls Warnung im Hinterkopf zu be-
halten, dass Hegemoniebildung harte Arbeit ist (vgl. Hall 1996, vgl. auch Lipsitz 1988). 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die Politik der gleichgeschlechtli-
chen Ehe eine zugleich effektive und risikoreiche Strategie bildet, die die »normati-
ven Dilemmata« queerer postkolonialer Politik offenlegt. Sie bietet die Möglichkeit, 
die Unantastbarkeit der heterosexuellen Ehe herauszufordern, sie stellt die Normati-

                                                             
30  In einer ähnlichen Richtung bemerkt Spivak: »Kein/e Aktivist/in will die Subalternen am 

Ort der Differenz belassen. […] Man gibt den Subalternen keine Stimme, […] sondern man 
kämpft gegen die Subalternität.« (Spivak 1992: 46) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 147 

 

vität üblicher Verwandtschaftsstrukturen in Frage und sie macht die normative Ge-
walt der traditionellen Ehe sichtbar. Als Experiment eines anderen Lebens und als 
Existenzweise, die hegemoniale Normen durchbricht, hat die gleichgeschlechtliche 
Ehe dazu geführt, dass die heterosexuelle Mehrheit das Monopol über eine ganze 
Reihe an Privilegien verloren hat. Darüber hinaus birgt sie die Möglichkeit, in der 
Migrationspolitik des globalen Nordens einzugreifen, indem sie gleichgeschlechtli-
che und transsexuelle Partner*innen aus postkolonialen Ländern die Erlangung von 
Staatsbürgerrechten ermöglicht. Wenn es der Politik der gleichgeschlechtlichen Ehe-
schließung gelingt, jene »dissidenten Stimmen« nicht zum Schweigen zu bringen, die 
»die ungleichen Auswirkungen der Ehe auf ›andere‹ Individuen (Lesben, ›Illegale‹, 
Angehörige ethnischer Minderheiten usw.) in Frage stellen« (Platero 2007: 336), 
dann bietet sie eine Gelegenheit zur Resignifizierung normativer Ordnungen.  

Unsere Analyse zeigt, dass die gleichgeschlechtliche Ehe weder als eine an sich 
gegenhegemoniale Praktik gelesen werden kann noch als etwas, das einfach zur Er-
haltung der hegemonialen Ordnung beiträgt. Die Debatte um die gleichgeschlechtli-
che Ehepolitik problematisiert das Ideal der Familie und stellt zugleich eine Neube-
stimmung der Fürsorgepolitik sowie eine Neuerfindung dessen, was Partnerschaft 
heißen kann, zur Disposition. Zugleich stabilisiert sie die Vorstellung monogamer 
Liebe und schließt dadurch andere Lebensweisen von gleichen Partizipationsmög-
lichkeiten aus. Widerstand gegen die Heteronormativität geht folglich mit dem Risiko 
einher, »normative Gewalt« zu reproduzieren. Die Mimikry einer machtvollen Insti-
tution wie der der heterosexuellen Ehe kann unter bestimmten Umständen dazu ge-
nutzt werden, Gewalt gegen abweichende Andere zu legitimieren. Wie Ingraham 
fesstellt, »erfordert die Störung der Art und Weise, in der das heterosexuelle Imagi-
näre die Heterosexualität naturalisiert und ihren Konstruiertheit über die Illusion der 
Universalität verschleiert, eine systematische Analyse der Formen, in denen dieses 
Imaginäre historisch mit der Verteilung ökonomischer Ressourcen, kultureller Macht 
und sozialer Kontrolle verzahnt ist« (Ingraham 1996: 169).  

In diesem Sinn muss die Ausrichtung queerer Politik über die Einforderung se-
xueller Rechte hinaus erweitert werden und auch andere soziale Formen von Gewalt 
bekämpfen, wie etwa Armut, Imperialismus, die internationale Arbeitsteilung und 
den globalen Kapitalismus. Wenn ein neuer geschichtlicher Block eine Gegenhege-
monie errichtet, die auf die Neuverteilung von Ressourcen abzielt und die Ideale der 
Familie und der Nation transformiert, und wenn sie zugleich auf transnationale sexu-
elle und ökonomische Gerechtigkeit abzielt, dann wäre dies wahrlich eine Hegemo-
nie, für die es sich zu kämpfen lohnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

LITERATUR 

Bhabha, Homi (1994): The Location of Culture. London: Routledge. 
Bhabha, Homi (1995): »Translator translated: Interview with W. J. T. Mitchell«, in: 

Artforum 33 (7), 80–84, 110, 118–19. 
Butler, Judith (1993): »Imitation and gender insubordination«, in: Abelove, Henry/ 

Halperin, Henry/Aina Barale, Michele (Hg.): Gay and Lesbian Studies Reader. 
New York: Routledge, 307–20 

Butler, Judith (1999): Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. New 
edition with a new preface. London: Routledge. 

Chakrabarty, Dipesh (2000): Provincializing Europe: Postcolonial through and his-
torical difference. Princeton: Princeton UP. 

Chambers, Samuel A./Carver, Terrell (2008): Judith Butler and political theory: 
Troubling politics. London: Routledge. 

Dhawan, Nikita (2007): »Can the subaltern speak German? And other risky ques-
tions: Migrant hybridism versus subalternity«, in: translate,  ht tp://translate.eipcp.
net/strands/03/dhawan-strands01en (Zugriff 20.6.2010). 

Duggan, Lisa (2003): The twilight of equality? Neoliberalism, cultural politics, and 
the attack on democracy. Boston: Beacon Press. 

Duggan, Lisa (2004): Holy matrimony! The Nation, March 15. http://www.thenation.
com/article/holy-matrimony (Zugriff 31.5.2010). 

Eisfeld, Jens (2005): Die Scheinehe in Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert. Tü-
bingen: Mohr Siebeck. 

Foucault, Michel (2003). Society must be defended. New York: Picador. 
Gramsci, Antonio (GH): Gefängnishefte. Hg. von Klaus Bochmann und Wolfgang 

Fritz Haug. 10 Bde. Hamburg: Argument 1991–2002. 
Gramsci, Antonio (1967): Philosophie der Praxis. Eine Auswahl. Hg. und übers. von 

Christian Riechers. Frankfurt/M.: Fischer 1967. Auszüge online: www.trend.info
partisan.net/trd1207/t031207.html (Zugriff 1.9.2017). 

Hall, Stuart (1996): »For Allon White: Metaphors of Transformation«, in: Morley, 
David/Chen, Kuan-Hsing (Hg.): Stuart Hall: Critical Dialogues in Cultural Stud-
ies New York: Routledge, 287–305. 

Ingraham, Chrys (1996): »The heterosexual imaginary: Feminist sociology and the-
ories of gender«, in: Seidmann, Steven (Hg.): Queer theory/sociology. Cam-
bridge: Blackwell Publishers, 168–93. 

Ingraham, Chrys (2002): »Heterosexuality: It’s just not natural!«, in: Richardson, Di-
ane/Seidman, Steven (Hg.): Handbook of lesbian and gay studies. London: Sage 
Publications, 73–82. 

Irigaray, Luce (1985): This sex which is not one. Trans. Catherine Porter with Carolyn 
Burke. Ithaca: Cornell UP. 

Irigaray, Luce (1991): The Irigaray reader. Hg. von Maragaret Whitford. Oxford: 
Basil Blackwell. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 149 

 

Kapur, Ratna (2005): Erotic justice: Law and the new politics of postcolonialism; 
Postcolonial feminism law sexuality. Leiden: A. A. Balkema. 

Kofman, Eleonore/Phizacklea, Annie/Raghuram, Parvati/ Sales, Rosemary (2000): 
Gender and international migration in Europe: Employment, welfare and poli-
tics. New York: Routledge. 

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemony and socialist strategy: Towards 
a radical democratic politics. London: Verso. 

Lipsitz, George (1988): »The struggle for hegemony«, in: The Journal of American 
History 75 (1): 146–50. 

Marx, Karl (1844): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie«, in: Karl Marx 
und Friedrich Engels – Werke 1. Berlin 1976: Dietz, 378–91. 

May, William E. (2004): »On the impossibility of same-sex marriage: A review of 
Catholic teaching«, in: National Catholic Bioethics Quarterly 4 (2), 303–16. 

McClintock, Anne (1995): Imperial leather: Race, gender and sexuality in the colo-
nial contest. New York: Routledge. 

McRuer, Robert (2006): Crip theory: Cultural signs of queerness and disability. New 
York: New York UP. 

Mesquita, Sushila (2011): Ban Marriage! Ambivalenzen der Normalisierung aus 
queer-feministischer Perspektive. Wien: Zaglossus. 

Mills, Catherine (2007): »Normative violence, vulnerability, and responsibility«, in: 
Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies 18 (2), 133–56. 

Moore-Gilbert, Bart (1998): Postcolonial theory: Contexts, practices, politics. Lon-
don: Verso. 

Muñoz, José Esteban (2009): Cruising utopia: The then and there of queer futurity. 
New York: New York UP. 

Pérez-Sánchez, Gema (2007): Queer transitions in contemporary Spanish culture: 
From Franco to la movida. Albany: SUNY Press. 

Pichardo Galán, José Ignacio (2004): »Same-sex couples in Spain: Historical, con-
textual and symbolic factors«, in: Digoix, Marie/Festy, Patrick (Hg.): Same-sex 
couples, same-sex partnerships, and homosexual marriages: A focus on cross-
national differentials, Documents de Travail n°124. Paris: INED, 159–73. 

Platero, Raquel (2007): »Love and the state: Gay marriage in Spain«, in: Feminist 
Legal Studies 15: 329–40. 

Polikoff, Nancy D. (2008): Beyond (straight and gay) marriage: Valuing all families 
under the law. Boston: Beacon Press. 

Puar, Jasbir K. (2007): Terrorist assemblages: Homonationalism in queer times. Lon-
don: Duke UP. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): »Can the Subaltern Speak?«, in: Williams, Pat-
rick/Chrisman, Laura (Hg.): Colonial Discourse and Post-Colonial Theory. 
Hemel Hemstead 1994: Harvester Wheatsheaf, 66–111. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The post-colonial critic: Interviews, strategies, 
dialogues. New York: Routledge. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1992): »Interview with Gayatri Chakravorty Spivak. 
New nation writers conference in South Africa by Leon de Kock«, in: Ariel: A 
Review of International English Literature 23 (3), 29–47. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): »Feminism and human rights«, in: Shaikh, 
Nermeen (Hg.): The present as history: Critical perspectives on global power. 
New York: Columbia UP, 172–201. 

Stoler, Ann Laura (1995): Race and the education of desire: Foucault’s history of 
sexuality and the colonial order of things. Durham: Duke UP. 

Vos, Pierre de (2008): »A judicial revolution? The court-led achievement of same-
sex marriage in South Africa«, in: Utrecht Law Review 4 (2), 162–74. 

Warner, Michael (1993): Fear of a queer planet. Minneapolis: Univ. of Minnesota 
Press. 

Winkler von Mohrenfels, Peter (2006): »Die gleichgeschlechtliche Ehe im deutschen 
IPR und im europäischen Verfahrensrecht«, in: Sabih, Arken/Aynur, Yongalık 
(Hg.): Festschrift für Tuğrul Ansay. Alphen aan den Rijn: Kluwer Law Internati-
onal, 527–39. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Ethik, Sozialität und Unverfügbarkeit 

Ein lebendiger Ort für das ›Ich‹ 

HANNA MEISSNER 

 
In einem Europa der Arbeitslosigkeit, Prekarisierung, 

Armut und immenser Migrationsströme scheint mir 

das Prinzip Solidarität von allen politischen Konzep-

ten die Basis für eine fortschrittliche, nachhaltige und 

Interessen ausgleichende Lösung zu sein. In meinem 

Politikverständnis ist Solidarität ein politisches Kon-

zept. Wenn ich Solidarität in Betracht ziehe, geschieht 

das aus keinem humanistischen Anliegen heraus. 

KIYAK 2016 

 
 
Mely Kiyaks Appell, das Prinzip Solidarität als politisches Konzept zu begreifen, 
steht hier exemplarisch für die in wissenschaftlichen und öffentlichen Debatten aktu-
ell zu beobachtende Revitalisierung von Solidarität, sozialem Ausgleich und gerech-
ten Formen des Zusammenlebens als politischen und ethischen Fragen unserer Zeit.1 
Angesichts einer gesellschaftlichen Situation, die zunehmend als krisenhaft und un-
sicher wahrgenommen wird, in der Sozialität als abstrakte Vergesellschaftung indivi-
dualisierter Akteur*innen erscheint, in der unverfügbare wirtschaftliche Dynamiken 
das Gemeinwohl im Sinne ökonomischer Wettbewerbsfähigkeit bestimmen, und in 
der es zunehmend legitim erscheint, das Wohlergehen der Einzelnen wirtschaftlichen 

                                                             
1  So brachte etwa die Frankfurter Rundschau im Herbst 2014 eine Reihe von Beiträgen, zu 

der Frage, inwiefern angesichts immenser und zunehmender sozialer Ungleichheit Solida-
rität, Gerechtigkeit und Respekt in erneuerter Weise von Bedeutung sind (Mika/Festerling 
2015), auf dem Soziologiekongress 2014 wurde die Ausgabe der deutschen Übersetzung 
des konvivialistischen Manifests (Les Convivialistes 2014) präsentiert, auf Webseiten und 
in diversen Publikationen wird über Möglichkeiten einer ›Neuerfindung‹ der Allmende 
(Commons) diskutiert (Helfrich/Heinrich Böll Stiftung 2010). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | HANNA MEISSNER 

 

Dogmen zu opfern (vgl. Mbembe 2014; Brown 2015), erhalten diese Auseinander-
setzungen um neue Formen des Gemeinsamen eine gesellschaftskritische Bedeutung. 
Es geht dabei um Visionen alternativer Gesellschaftlichkeit, es geht um grundlegende 
Verhandlungen über die Bedingungen der Möglichkeit eines guten Lebens, die auf der 
Idee eines »wesentlich Geteilten, eines Verbindenden jenseits der Trennungen durch 
Markt, Macht und spätmoderne Individualisierung« (Hark et al. 2016: 101) aufbauen.  

Was aber Solidarität überhaupt ist und worin wir sie begründen können, ist alles 
andere als eindeutig. Wie Kiyak problematisiert, wird Solidarität derzeit »als Weg-
weiser für politisches Handeln nicht ernsthaft in Betracht [gezogen], sondern in einer 
religiös-ethischen Nische [geparkt] und als SOS-Argument [hervorgeholt], wenn alle 
anderen Lösungskonzepte zu scheitern drohen« (Kiyak 2016). Solidarität sei aber als 
»ein Akt der Handlung« und als ein »politisches Instrument« zu begreifen, als »ein 
Ordnungsprinzip, das den anderen nicht zum anderen macht, sondern zum eigenen 
definiert« (Kiyak 2016). Die Auseinandersetzung mit dem Prinzip Solidarität bedeu-
tet als Frage unserer Zeit nichts Geringeres, als eine Aufforderung, die Grundlagen 
unserer Sozialität zu überdenken.  

Zu dieser Frage, wie wir eine Sozialität gestalten können, die die primäre Abhän-
gigkeit unserer Existenz möglichst gewaltlos und gerecht sichert und so lebenswerte 
Leben ermöglicht, leistet Judith Butlers mit ihren Arbeiten in vielerlei Hinsicht wich-
tige Beiträge. Hier soll der Fokus darauf liegen, inwiefern sich mit ihr das Subjekt in 
seiner historischen Form individualisierter Souveränität als Problem für solidarisches 
Miteinander betrachten lässt – inwiefern ein spezifisches historisch-kulturelles Ethos 
individueller Subjektivierung dazu führt, dass Solidarität als nachträglicher Aus-
gleich, als interessengeleitete Absicherung individueller Probleme erscheint. Butlers 
Subjektkritik soll dabei nicht als Verabschiedung dieses Subjekts verstanden werden, 
sondern als dekonstruktive Kritik. Aus der Frage nach den Bedingungen, die uns in 
spezifischer Weise als Subjekte hervorbringen, eröffnet eine solche Kritik die Mög-
lichkeit, auch die Verluste, die mit diesen Bedingungen verbunden sind, wahrnehmen 
und bearbeiten zu können. Verloren geht uns in dieser spezifischen Subjektivierungs-
weise nämlich gerade die fundamentale Sozialität unserer konstitutiven Verbindun-
gen. Aus einer (gesellschafts-)theoretischen Aufklärung über diese Bedingungen lässt 
sich eine selbstkritische (Gegen-)Erzählung entwickeln, die Alternativen artikulier-
bar macht: Andere Subjektivierungsweisen, andere Formen ethischer Fragen und po-
litischer Konzepte erscheinen dann möglich, die, wie in der Folge gezeigt werden 
soll, Solidarität und Individualität nicht als Gegensätze erscheinen lassen.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHIK, SOZIALITÄT UND UNVERFÜGBARKEIT | 153 

 

1. DAS ETHOS INDIVIDUELLER SUBJEKTIVIERUNG 

Als Einstieg in ihre Adorno-Vorlesungen formuliert Butler die These, »dass sich mo-
ralische Fragen nicht nur immer schon im Kontext sozialer Beziehungen stellen, son-
dern dass sich die Form solcher Fragen je nach Kontext ändert, ja dass der Kontext 
der Form der Frage bereits innewohnt« (KEG: 9). In die Vorstellungen, wie zu leben 
sei, gehen etwa bestimmten Annahmen darüber ein, was ein menschliches Leben 
überhaupt ist. Diese Annahmen beruhen auf einer historischen Ordnung der Wahr-
heit, die reguliert, mit welchen Methoden oder Techniken Erkenntnisse über das Le-
ben hervorgebracht und nach welchen Kriterien Aussagen darüber als wahr oder 
falsch beurteilt werden können. Auf diese Weise konfiguriert sie zugleich das Vor-
stellungsvermögen darüber, was als gutes Leben gedacht werden kann, wer in wel-
cher Weise Ansprüche formulieren kann und wer in welcher Weise für das Gelingen 
eines guten Lebens Verantwortung trägt. Wie sich mit Butler argumentieren lässt, 
geht diese Ordnung bis in die Syntax ein, in der ethische Fragen formuliert werden 
können: »[D]ie moralische Frage der Moderne – ›Was soll ich tun?‹ – [ist] selbst 
kontextabhängig, das heißt keineswegs überzeitlich oder a-historisch gestellt« 
(Schönwälder-Kuntze 2010: 87).  

Die Frage nach einem guten Leben stellt sich also in unserer Zeit als Frage an ein 
›Ich‹, das angesichts einer bestimmten Problemkonstellation (ethisch begründete) 
Entscheidungen zu treffen hat. Ein wichtiger Beitrag Butlers besteht nun darin, die in 
dieser Konstellation impliziten Annahmen über ein ›Ich‹, das zwischen unterschied-
lichen Positionen oder Entscheidungen wählen muss, zu dekonstruieren. Dabei geht 
sie davon aus, dass sich das Subjekt nicht einfach in einem (Entscheidungs-)Kontext 
befindet, sondern durch diesen Kontext überhaupt erst als (entscheidendes) Subjekt 
konstituiert wird: »[D]as ›Ich‹, das zwischen den Positionen auswählt, ist immer 
schon durch sie konstituiert« (KG: 40). Moralische Subjektwerdung ist in diesem 
Verständnis also mit der Frage verbunden, wie ein spezifisches moralisches ›Ich‹ in 
seinen sozialen Bedingungen konstituiert wird, und dies lässt sich als eine Frage kri-
tischer Gesellschaftstheorie begreifen:  

Wenn das »Ich« versucht, über sich selbst Rechenschaft abzulegen, kann es sehr wohl bei sich 

beginnen, aber es wird feststellen, dass dieses Selbst bereits in eine gesellschaftliche Zeitlich-

keit eingelassen ist, die seine eigenen narrativen Möglichkeiten überschreitet. Ja, wenn das 

›Ich‹ Rechenschaft von sich zu geben sucht, Rechenschaft oder eine Erklärung seiner selbst, 

die seine eigenen Entstehungsbedingungen einschließen muss, dann muss es notwendig zum 

Gesellschaftstheoretiker werden. (KEG: 15) 

Was es genau heißt, Gesellschaftstheoretiker*in zu werden, bleibt bei Butler in vielen 
Hinsichten unbestimmt (vgl. Meißner 2010). In jedem Fall aber verweist Butler da-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | HANNA MEISSNER 

 

rauf, dass Gesellschaftstheorie selbst als historischer Möglichkeitsraum einer moder-
nen Macht-Wissen-Ordnung zu betrachten ist (vgl. Meißner 2013): ein epistemischer 
Raum, in dem kontingente Sozialität als konstitutiver Horizont menschlichen Han-
delns erscheint und ethische Fragen somit in spezifischer Weise als Fragen mensch-
licher Verantwortung auftauchen. Was ein gutes Leben ist, kann in unserem histori-
schen Kontext als eine sehr individuelle und persönliche Frage erscheinen. Moderne 
Subjekte sind als Erben von Aufklärung und Individualisierung aufgefordert, sich als 
individuell mündig zu begreifen und ihr Handeln als Ausdruck eigener, moralisch 
begründeter Entscheidungen zu verstehen, für die sie persönlich zur Verantwortung 
gezogen werden können. Individuelle Lebensweisen sind in diesem historischen 
Kontext nicht durch eine unhinterfragbare moralische Ordnung vorgegeben, sondern 
werden als Ausdruck der Realisierung individueller Wünsche, Neigungen und Fähig-
keiten zu einer Folge von (moralisch zu legitimierenden) Lebensentscheidungen.2 

Individuelle Entfaltung und Selbstbestimmung erscheinen in diesem Kontext als 
wichtige Werte und geben ethische Maßstäbe für die Verfasstheit sozialer Verhält-
nisse vor. Diese sind danach zu beurteilen, inwiefern sie dem Individuum Möglich-
keiten zur Verfügung stellen, die eigenen Potenziale zu entfalten und optimal zu ge-
stalten. Zugleich liegt es in der Verantwortung der Individuen, das Beste aus den ge-
botenen Möglichkeiten zu machen. Diese individualisierende Ethik kann Butler als 
Problem ausweisen, indem sie argumentiert, dass eine solche Ethik auf der systema-
tischen Ausblendung oder gar Verleugnung konstitutiver Zusammenhänge beruht. 
Zugleich geht es ihr jedoch nicht darum, jede Form individualisierter Ethik, jeden 
Bezug auf ein moralisches ›Ich‹ zu verwerfen. Die Perspektive einer weniger prob-
lematischen Syntax moralischer Fragen liegt nicht in der einfachen Negation der 
Handlungsfähigkeit individueller Subjekte. Vielmehr finde sich »[d]ie Ethik […] 
nicht nur in die Aufgabe der Gesellschaftstheorie verwickelt, sondern die Gesell-
schaftstheorie muss, soll sie zu nicht-gewaltsamen Ergebnissen führen, auch einen 
lebendigen Ort für dieses ›Ich‹ finden« (KEG: 16). Die Herausforderung, die Butler an 
Gesellschaftstheorie stellt, liegt also darin, eine unauflösbare Spannung zu halten. Es 

                                                             
2  Diese gesellschaftsdiagnostischen Verortungen müssten noch weiter präzisiert und in ihren 

Veränderungen in der Spätmoderne differenzierter betrachtet werden. So argumentiert etwa 
Wendy Brown, dass der gesellschaftspolitische Siegeszug des Neoliberalismus zu einer 
fundamentalen Rekonfigurierung unserer Sozialität geführt habe. Im Neoliberalismus ver-
dränge die Figur des homo oeconomicus die anderen Figurationen des modernen Subjekts 
(homo juridicus und homo politicus), wodurch sich nicht nur das Machtgefüge gesell-
schaftlicher Sphären und Institutionen hin zu einer Übermacht der Ökonomie verschiebe, 
vielmehr verändere sich »the purpose and character of each sphere, as well as relations 
among them« (Brown 2015: 35). An dieser Stelle geht es mir jedoch zunächst darum, die 
spezifische Matrix individualisierter Subjektivierung zu erfassen, die auch der neoliberalen 
Rekonfigurierung zu Grunde liegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHIK, SOZIALITÄT UND UNVERFÜGBARKEIT | 155 

 

geht dabei darum, einerseits die soziale Bedingtheit des Subjekts zu erfassen und ande-
rerseits diese Bedingtheit in ihrer individuellen Unverfügbarkeit anzuerkennen – und 
gerade daraus aber nach (anderen) Möglichkeiten ethischer Subjektivierung zu fragen:  

In gewissem Maße ist das ›Ich‹ sich immer durch seine gesellschaftlichen Entstehungsbedin-

gungen enteignet. Aber diese Unverfügbarkeit bedeutet nicht, dass wir die subjektive Basis der 

Ethik verloren haben. Ganz im Gegenteil könnte diese Unverfügbarkeit gerade die Vorausset-

zung moralischer Fragestellungen sein, die Bedingung, unter welcher die Moral selbst erst ent-

steht. (KEG: 20)  

Um diesen Überlegungen zu folgen, ist es hilfreich, sie innerhalb der spezifischen 
Konstellation (spät-)moderner kapitalistischer Gesellschaften zu konkretisieren. Mit 
dieser historischen Verortung lässt sich das spezifische Erbe der liberalen Version des 
Subjekts als eine bedeutsame Formierung ethischer Fragestellungen erfassen, die auf 
einer sozialen Ontologie individualisierter Subjekte beruht. Sozialität erscheint als 
freiwillige Einordnung dieser Subjekte unter einen Gesellschaftsvertrag, für den sich 
die Einzelnen aufgrund der rationalen Überlegung, dass dies die beste Lösung für 
Konflikte zwischen individuellen Egoismen darstelle, entscheiden. Dies impliziert 
eine besondere Konfiguration des Verhältnisses von Individuum und Gesellschaft, in 
der Sozialität als äußere Grenze eines inneren Freiheitsraums des Subjekts wahrge-
nommen wird. Der*die Andere erscheint so vor allem als Grenze der individuellen 
freien Entfaltung – da, wo die individuelle Freiheit die Entfaltungsmöglichkeiten An-
derer beeinträchtigt, müssen gemeinsame Normen gefunden werden. Diese individu-
alisierten Subjekte begegnen sich also aus einer Position der Isoliertheit und Selbst-
bezüglichkeit heraus und stellen ihren Zusammenhang untereinander über die abs-
trakten Modi von Tausch und Recht her – das Gemeinsame kann insofern nur von 
den isolierten, abstrakt gleichgesetzten Individuen her gedacht werden, die ihrerseits 
»als rationale Egoistinnen und Egoisten naturalisiert« sind (Loick 2012: 315).  

Die spezifische Formierung ethischer Fragen als Fragen an ein vereinzeltes, iso-
liertes ›Ich‹ lässt sich also auf eine historische Matrix der Subjektivierung zurück-
führen, die die Individuen als Ausgangs- und Bezugspunkt, als »Letztelemente« (Ri-
cken 2006: 340) des Sozialen setzt. Individualität und Kollektivität erscheinen als 
Gegensätze, die lediglich über Kompromisse zwischen formal Gleichen und Toleranz 
gegenüber ›Abweichungen‹ zu versöhnen sind (vgl. Brown 2006a). Kollektivität und 
gemeinschaftliche Regulierungen erscheinen in diesem Kontext als (notwendige aber 
immer kritisch zu betrachtende) Einschränkungen individueller Egoismen, »die Bin-
dungen an Andere als Beschränkungen der vorgängigen, nach dem Eigentumsmodell 
gedachten Souveränität des Subjekts« (Assadi 2013: 248). Zugleich wird die eigen-
verantwortliche Realisierung individualisierter Potenziale zur Bedingung der gesell-
schaftlichen Teilhabe. Solidarität kann einerseits als Ausdruck von Wohltätigkeit er-
scheinen, die Anderen gewährt werden kann (oder auch nicht), um deren Schwächen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | HANNA MEISSNER 

 

zu kompensieren. Diese Gewährung ist insofern mit Einschränkungen verbunden, als 
sie Anderen gegenüber (aus moralischen Überlegungen heraus) Zugeständnisse 
macht; sie ist folglich zu begründen und kann (oder muss sogar) Gegenleistungen für 
in Kauf genommene Einschränkungen erwarten.3 Andererseits kann Solidarität als 
Zusammenhalt der ›Schwachen‹ erscheinen, die sich in einer bestimmten geteilten 
Situation der Unterlegenheit Stärke qua Gemeinsamkeit und Zusammenhalt zu ver-
schaffen hoffen. Beiden Versionen von Solidarität liegt die Annahme zugrunde, dass 
Individuen entscheiden können (und müssen), mit wem sie welche Verpflichtungen 
eingehen, mit wem sie solidarisch sind.  

Die am Eigentumsmodell souveräner Subjektivität orientierte Version von Sozia-
lität als abstrakter Vergesellschaftung individualisierter Subjekte war allerdings nicht 
immer unumstritten. Insbesondere feministische und post- oder dekoloniale Kritik 
macht das souveräne Subjekt als phantasmatische Gestalt erkennbar, deren Unabhän-
gigkeit immer konkrete Andere voraussetzt, denen in historischen Machtverhältnis-
sen als Frauen* und/oder als kolonialen Subjekten die Last existenzieller Abhängig-
keit zugewiesen wurde und die insofern nicht (völlig) am Status des vertragsfähigen 
(Besitz-)Subjekts teilhaben konnten oder können. Die mit der individualistischen so-
zialen Ontologie einhergehende vertrags- und tauschtheoretische Erzählung der mo-
dernen Gesellschaftsordnung beruht insofern in ihrer ganzen Architektur auf ver-
schwiegenen Prämissen: auf einer spezifischen hierarchischen Geschlechterordnung 
(vgl. Hausen 1976; Pateman 1988), einer rassistisch-kolonialen Ordnung (vgl. Stoler 
1992; Mbembe 2014) sowie einer ableistischen Konfiguration subjektiver Befähi-
gung4 (vgl. Maskos 2010; Campbell 2012). Das Subjekt, das in der vom Gesell-
schaftsvertrag vorausgesetzten Souveränität und Unabhängigkeit auftreten konnte, ist 
folglich keineswegs einfach gegeben, sondern erweist sich als eine spezifische histo-
rische Figur, die im Rahmen spezifischer Macht- und Herrschaftsverhältnisse Aufga-
ben der (Für-)Sorge Anderen zuweisen und diese Zuweisung in deren besonderer Na-
tur begründen konnte. Insofern stellt das souveräne Subjekt eine Figur dar, die sich 
als freies Besitzindividuum nur dadurch behaupten konnte, dass Andere als Besitz 

                                                             
3  Diese Figuration von Solidarität lässt sich aktuell in den Diskussionen um die Frage ethischer 

Verpflichtungen im Umgang mit Geflüchteten beobachten, wenn etwa debattiert wird, wie 
viel Humanität gegenüber Geflüchteten der ›einheimischen‹ Bevölkerung zuzumuten ist oder 
welche ›Gegenleistungen‹ von Geflüchteten erwartet werden können (oder müssen). 

4  Der Begriff ableism kommt aus den disabiltiy studies. Er stellt in der Kritik an gesellschaft-
lichen Konstruktionen von Behinderung die (zumeist unmarkierte) Norm der Befähigung 
oder Fähigkeit in den Fokus, die die Parameter menschlicher Subjektivität und Handlungs-
fähigkeit setzt. Der kritische Impetus beseht darin, die stillschweigenden Prämissen und 
unbenannten Bedingungen in den Blick zu bekommen, die bestimmte Formierungen von 
Fähigkeiten und Befähigung (als individuell zugerechnete Potenziale und Leistungen) 
überhaupt erst hervorbringen. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHIK, SOZIALITÄT UND UNVERFÜGBARKEIT | 157 

 

und veräußerbare Handelsware vom Status des menschlichen Subjekts ausgeschlos-
sen wurden. In diesem Lichte betrachtet, stellt sich die Souveränität des Subjekts als 
ein in (materialisierten) Macht- und Herrschaftsverhältnissen begründetes Privileg 
dar, das auf einer Indienstnahme von Anderen beruht, die über naturalisierte Diffe-
renzbehauptungen zu jenen Anderen legitimiert wird.  

Im Hinblick auf die Frage, wie ein solidarisches Zusammenleben möglich sein 
kann, ist dieses individualisierte Subjekt insofern nicht nur kein adäquater Hoff-
nungsträger, es erscheint in dieser Analyse vielmehr als Teil des Problems. In ihrer 
gewaltsamen Ausschließlichkeit ist das individualisierte Subjekt in seinen (ethi-
schen) Fähigkeiten, auf Andere/s antworten zu können gerade dadurch beeinträchtigt, 
dass es aus seiner konstitutiven Verbindungen zu diesen herausgerissen ist und in 
Selbstreferentialität gefangen bleibt:  

[M]any of our ideas of responsibility continue to be very much bound up with a subject who 

poses reflexive questions: What do I need to do to be responsible? What is the right thing for 

me to do in this or that situation? To pose questions of responsibility exclusively in this self-

reflexive way suggests that responsibility is a problem that the subject has with itself and that 

these questions, important questions, can be answered simply through recourse to one’s own 

self (Butler in Murray 2007: 419). 

Eine solche Syntax der Moral, die in bloß selbstbezüglicher Weise fragen lässt, was 
ein individuelles ›Ich‹ angesichts gegebener äußerer Bedingungen tun kann und soll, 
ist insofern ein Problem, als sie die Bedingtheit des Subjekts, die Qualität seiner Be-
ziehungen und die ihm darin möglichen Subjektivierungsweisen nicht zum Thema 
der ethischen Deliberation werden lässt. Wenn Sozialität in dieser Weise als Hinter-
grund oder Kontext erscheint, aus dem die Fragen, die das Subjekt an sich selbst 
richtet, gewissermaßen herausgelöst sind, ist Verantwortung letztlich immer selbstre-
ferentiell auf das isolierte ›Ich‹ bezogen. Ethische Fragen verkehren sich gewisser-
maßen ins Gegenteil, da sie einerseits das Individuum strukturell überfordern, indem 
es immer wieder auf sein vereinzeltes Selbst zurückwerfen und ihm eine Selbstge-
wissheit und Selbstverantwortung abverlangen, an der es immer wieder scheitern 
muss. Zugleich kann gerade diese Überforderung andererseits aber nicht zum Gegen-
stand ethischer Problematisierungen werden, da der Verfasstheit der Sozialität nur als 
äußere Entscheidungsbedingung erscheint und weitgehend aus ethischen Fragen aus-
geklammert ist. Diese Bedingungen sind dann aber auch wiederum nicht Gegenstand 
individueller Verantwortung: 

We end up with a self-referential idea of responsibility and this very concept wrenches us out 

of the social context in which the most pressing notions of responsibility emerge. We become 

irresponsible in relation to our social lives in becoming »responsible« on this model, so it is 

better, surely to avoid such irresponsibility (Butler in Murray 2007: 419, meine Herv.).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | HANNA MEISSNER 

 

Im Hinblick auf ethische Fragen bedeutet dies, dass es nicht hinreichend ist, der be-
stehenden Ordnung weitere Verantwortungselemente hinzuzufügen (vielleicht etwas 
›mehr‹ Solidarität für etwas ›weniger‹ Gegenleistungen), sondern dass es vielmehr 
darum geht, die gesamte Architektur einer Ordnung in Frage zu stellen, die auf der 
›egologischen‹ Syntax einer Perspektive der ersten Person beruht. Um die mit diesem 
Subjekt und seiner ›egologischen‹ Ethik verbundene Verantwortungslosigkeit zu be-
heben, arbeitet Butler an einer subjekttheoretischen Reformulierung, die das Subjekt 
nicht verwirft, sondern es als konstitutives Moment von Abhängigkeiten zu fassen 
sucht. Diese Reformulierung des Subjekts erfolgt über eine dekonstruktive Kritik, die 
herausarbeitet, inwiefern das autonome, individualisierte Subjekt durch die Disarti-
kulation (KG: 44) seiner konstitutiven Bedingungen, durch die Verleugnung seiner 
Verbundenheit, überhaupt erst in einem vermeintlich äußerlichen Verhältnis zu die-
sem Kontext hervorgebracht wird. Auf diese Weise eröffnet sich die Frage, wie wir 
die Bedingungen dieser Disartikulation zum Gegenstand ethischer Deliberation und 
praktischer Umgestaltung machen können. Die Möglichkeiten der Umgestaltung 
hängen jedoch nicht zuletzt davon ab, ob und inwiefern wir uns andere Möglichkeiten 
von Sozialität und Subjektivierung überhaupt vorstellen können. Ein solches Vorstel-
lungsvermögen ist aber in gewisser Weise durch spezifische psychische Strukturen und 
Dynamiken beeinträchtigt, die mit unserer vereinzelten Subjektivierung einhergehen 
und die den Verlust der sozialen Welt als Gegenstand von ethischen Deliberationen und 
emanzipatorischen Gestaltungen von Sozialität bewirken: Die Wirkungen dieser Struk-
tur der Subjektivierung »lassen sich sehr wohl als psychischer Zustand lesen, der sich 
faktisch selbst an die Stelle der Welt gesetzt hat, in der er angesiedelt ist« (PM: 167). 

2. KONSTITUTIVE SOZIALITÄT: 

DEKONSTRUKTION DER ERSTEN PERSON 

Von der Prämisse ausgehend, dass das Individuum von Anfang an Anderen ausgesetzt 
und existenziell auf Andere angewiesen ist, entwirft Butler ein performatives Ver-
ständnis der Subjektivierung. Das Subjekt ist überhaupt nur insofern ein Subjekt, als 
es im Rahmen gesellschaftlicher Normen und Institutionen sowie auch in inter-indi-
viduellen Beziehungen immer wieder in spezifischer Weise als ein solches adressiert 
wird. Daraus folgt die paradoxe Annahme, dass Subjektwerdung auf einer grundle-
genden Enteignung beruht: »Das Subjekt ist genötigt, nach Anerkennung seiner eige-
nen Existenz in Kategorien, Begriffen und Namen zu trachten, die es nicht selbst her-
vorgebracht hat, und damit sucht es das Zeichen seiner eigenen Existenz außerhalb sei-
ner selbst – in einem Diskurs, der zugleich dominant und indifferent ist.« (PM: 25)  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHIK, SOZIALITÄT UND UNVERFÜGBARKEIT | 159 

 

Um diese Paradoxie, die im Hinblick auf subjekttheoretische Überlegungen ein 
methodologisches Problem darstellt (vgl. SE: 2), einzufangen, fasst Butler das Mo-
ment der Subjektwerdung mit der »Figur der Wendung« als »Rückwendung auf sich 
selbst oder gar gegen sich selbst« (PM: 9), in der die vorgegebenen Spielregeln der 
Intelligibilität zu dem werden, was das ›Ich‹ als eigene Affekte erfährt. Die ›Ich‹-
Werdung erscheint insofern als »eine primäre und inaugurative Entfremdung« (PM: 
32), das ›Ich‹ ist seiner selbst immer in gewissem Maße »durch seine gesellschaftli-
chen Entstehungsbedingungen entfremdet« (KEG: 15). Die in diesem Verständnis der 
Subjektwerdung implizierte fundamentale Unentscheidbarkeit von (subjektivem) In-
nen und (sozialem) Außen bedeutet, dass sich das Subjekt in seiner Abhängigkeit von 
Anderen bzw. Anderem immer in gewisser Weise unverfügbar bleibt:  

I, the subject, am appealed to by the Other, and this appeal actually divides or produces a rift 

in me, so that I am never fully coincident with myself. I am always in some sense constituted 

by this demand that the Other puts upon me to respond. The division that constitutes me is 

neither fully internal nor fully external, but becomes precisely the interlacing of the two. (Butler 

in Murray 2007: 420) 

Wenn Subjektwerdung darauf beruht, dass ein Individuum in bestimmter Weise 
adressiert und damit für sich selbst und andere als Subjekt erfahrbar wird, dann ist 
dieses Subjekt insofern durch Verluste konstituiert, als in jeder Ermöglichung von 
Intelligibilität zugleich andere Möglichkeiten des Werdens verworfen werden: 
»[K]ein ›Subjekt‹ [entsteht] als sprechendes Wesen […], es sei denn durch die Un-
terdrückung bestimmter Möglichkeiten des Sprechens« (Butler 1993a: 130). Der so-
ziale Ursprung dieser Verluste wird jedoch in der Bewegung der Wendung auf sich 
selbst oder gegen sich selbst unverfügbar, denn das Subjekt kann niemals den Punkt 
des Eintritts in die gesellschaftlichen Normen als Ursprung seiner Selbstwerdung re-
konstruieren. Diese primäre Unergründbarkeit ist also nicht reflexiv einzuholen – wir 
können nicht wissen, was wir in unserer Subjektwerdung verloren haben. Insofern 
kann die Basis der Ethik nicht in einer Hoffnung auf Transparenz und Selbsterkennt-
nis begründet werden. Dies bedeutet jedoch keinesfalls, dass wir aufgrund dieser fun-
damentalen Unverfügbarkeit eines Ursprungs »die subjektive Basis der Ethik verlo-
ren haben« (KEG: 15).  

Hier lässt sich nun Butlers weiter oben zitierte Aussage, dass »diese Unverfüg-
barkeit gerade die Voraussetzung moralischer Untersuchungen sein [könnte], die Be-
dingung, unter welcher die Moral selbst entsteht« (KEG: 15), wieder aufgreifen und 
ihre subjekttheoretischen Implikationen nachvollziehen: Nicht der mit der Subjekt-
werdung verbundene konstitutive Verlust ist das ethische und politische Problem, 
sondern die Disartikulation des Konstitutionsprozesses. Diese Disartikulation schlägt 
insofern in ethische Gewalt um, als sie zum einen vom Subjekt eine unmögliche Re-
chenschaft hinsichtlich seiner ›Identität‹ verlangt und zum anderen den Status des 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | HANNA MEISSNER 

 

Subjekts über einen Ausschluss anderer Seinsweisen, »d.h. durch die Schaffung eines 
Gebiets von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten« (Butler 
1993a: 46) als Vorrecht konstituiert, wie Butler in »Kontingente Grundlagen« geltend 
macht. Indem dieser Ausschluss jedoch in einer spezifischen Ontologie verankert ist, 
erscheint er gerade nicht als Machteffekt, sondern einfach als ›Wirklichkeit‹.  

Butlers dekonstruktive Subjektkritik kann zu einer theoretischen Aufklärung bei-
tragen, indem sie die verschwiegenen Bedingungen – die disartikulierten Prozesse – 
der Subjektwerdung erkennbar macht. Auf diese Weise können diese Prozesse erst 
als mögliche ethische Fragen erfahrbar und verhandelbar werden. Souveräne Subjek-
tivität wird so als Problem artikulierbar, das ein Verständnis von Solidarität als Teile 
des (immer schon) Geteilten be- oder gar verhindert. »Kein Subjekt«, so stellt Butler 
fest, »ist sein eigener Ausgangspunkt. Die Phantasie, die es zu einem solchen erklärt, 
kann ihre konstitutive Beziehung nur verleugnen, indem sie sie zum entgegengesetz-
ten Gebiet reiner Äußerlichkeit umformt.« (Butler 1993a: 41) In dem ›egologischen‹ 
Modell der Subjektivierung entsteht individuelle Autonomie als bedingter Effekt, als 
»logische Konsequenz einer verleugneten Abhängigkeit« (Butler 1993a: 44). Und 
diese Subjektivierung hat als Effekt von Verleugnungsprozessen Implikationen im 
Hinblick auf unser ethisches Selbstverständnis: »Wenn das Handeln als eigenständig 
definiert und damit ein fundamentaler Unterschied zur Abhängigkeit impliziert wird, 
basiert unser Selbstverständnis als Handelnde auf einer Verleugnung jener lebendi-
gen und interdependenten Beziehungen, von denen unser Leben abhängt.« (APV: 63)  

Die für den Effekt souveräner Subjektivität notwendige Verleugnung von Abhän-
gigkeiten und Verbindungen erfordert notwendigerweise ein konstitutives Außen: 
Vulnerabilität und Abhängigkeit des Subjekts werden nach außen auf Andere/s hin 
verlagert; sie bleiben aber dessen ungeachtet die Vulnerabilität und Abhängigkeit die-
ses Subjekts und bedrohen damit immer in gewisser Weise seinen unabhängigen Sub-
jektstatus. Die Gefahr und Gewaltsamkeit, die mit dieser Formierung individualisier-
ter Souveränität verbunden ist, besteht in ihrer Brüchigkeit. Das Subjekt ist beständig 
der Bedrohung ausgesetzt, seine Abhängigkeiten nicht hinreichend regulieren und 
nach außen verlagern zu können. In dieser Weise immer wieder auf sich selbst zu-
rückgeworfen wird es selbst brechen oder es muss seine brüchige Souveränität ver-
teidigen, indem es notfalls mit Gewalt ›sein‹ Vorrecht auf einen Status als unabhän-
giges Subjekt durchzusetzen sucht:  

To posit that capacity to act as a fully independent feature of one’s individuality (with no account 

of individuation) is to engage in a form of disavowal that seeks to wish away primary and enduring 

modes of dependency and interdependency […]. Certain versions of the sovereign »I« are sup-

ported by that denial, which means, of course, that they are thoroughly brittle, often displaying 

that brittle insistence in symptomatic ways. Story lines ensue: When will that figure break of its 

own accord, or what will it have to destroy to support its image of self-sovereignty? (SE: 8f.)  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHIK, SOZIALITÄT UND UNVERFÜGBARKEIT | 161 

 

In der Figur des Subjekts, das einem Handlungskontext äußerlich gegenüberzustehen 
scheint, verschwindet somit seine fundamentale Bedingtheit und diese Disartikula-
tion hat politische und ethische Effekte: Das Subjekt nimmt die gesellschaftliche 
Form einer Identität an, die es als eigene Identität erfährt und daher nicht als gesell-
schaftlich konstituiert begreifen kann. Butler fokussiert insbesondere auf die psychi-
schen Dynamiken und Mechanismen dieser Subjektwerdung; unter Rückgriff auf die 
Psychoanalyse bezeichnet sie diese als melancholische Subjektivierung: Die funda-
mentale Sozialität des Subjekts muss verleugnet werden und kann so gerade nicht als 
Verlust dieser Sozialität erfahren werden. Sie wird als eigenes Selbst angeeignet, 
wodurch die Sozialität und alle in ihr implizierten konstitutiven Verbindungen in der 
Identität eines als unabhängig erfahrenen Selbst verschwinden. Da die Form der Iden-
tität aber als Ausdruck individueller Innerlichkeit erlebt wird, kann sie gerade nicht 
als sozialer Machteffekt erkennbar werden; ein Machteffekt, der bestimmte partiku-
lare, sozial bedingte Lebensformen als Wahrheit menschlicher Subjektivität verall-
gemeinert und hypostasiert.  

Die Kosten, die mit einer solchen souveränen Subjektivität verbunden sind, be-
treffen zunächst in existenzieller Hinsicht diejenigen, die als Andere oder Abweichun-
gen oder gar monströse Existenzen das definitorische Außen des Subjekts darstellen:  

There are so-called subjects who are subject to de-production, an awkward way of trying to 

describe those who never get to enter into the process of being explicitly produced as subjects. 

Note: this does not mean they do not belong to that production – their reiterated exclusion from 

the domain of a recognizable subject is central to the production of the recognizable subject. 

(Butler in Bell 2010: 133)  

Aber auch die privilegierten Subjekte zahlen den Preis, in der Verleugnung ihrer Ab-
hängigkeit der Überforderung ausgesetzt zu sein, angesichts weitgehend unverfügba-
rer ›äußerer‹ Bedingungen Verantwortung für die eigene Unabhängigkeit zu tragen 
und dabei zugleich den eigenen Status verteidigen und sich gegen andere durchsetzen 
zu müssen: »The more one complies with the demand of ›responsibility‹ to become 
self-reliant, the more socially isolated one becomes and the more supporting social 
structures fall away for ›economic‹ reasons, the more isolated one feels in oneʼs sense 
of heightened anxiety and ›moral failure‹.« (Butler 2015a: 15) Die Fähigkeit des Sub-
jekts, ein solidarisches Miteinander in einer geteilten Welt (er-)leben zu können, ist 
insofern durch seine Formierung als individualisiertes Einzelnes strukturell beein-
trächtigt. Andere erscheinen ihm entweder als völlig Andere, oder als Ähnliche, die 
aber in ihrer je selbstbezogenen Verantwortung für ihr ›eigenes‹ Leben immer wieder 
als Konkurrenten im Hinblick auf knappe Ressourcen auftreten. Die Kosten indivi-
dualisierter Subjektivierung sind in verleugneten Verbindungen begründet und er-
scheinen als ethisches Problem – als Formierung einer gewaltsamen Ethik. Vor die-
sem Hintergrund stellt sich die Aufgabe, bestimmte Formen der individualisierenden 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | HANNA MEISSNER 

 

Subjektivierung zurückzuweisen und andere Möglichkeiten des Subjektwerdens zu 
›erfinden‹. Wie Butler deutlich macht, gehört dazu auch eine Rekonfigurierung psy-
chischer Dynamiken, deren Ansatzpunkt sie in der Möglichkeit aufzeigt, dass wir uns 
von der melancholischen Aneignung konstitutiver Verluste lösen und diese Verluste 
wahrnehmbar und verhandelbar machen können.  

3. SPIELE DER WAHRHEIT ANDERS SPIELEN: 

AUFSTAND AUF DER EBENE DER ONTOLOGIE 

Wenn kein Subjekt ohne konstitutive Verluste denkbar ist, dann ist die entscheidende 
Frage, wie wir mit diesen Verlusten umgehen können. Dies erscheint insofern zu-
gleich als ethische und gesellschaftstheoretische Frage, als die Möglichkeiten des 
Umgangs mit konstitutiven Verlusten durch den historischen Kontext und die damit 
verbundenen Formen und Prozesse der Subjektivierung bedingt sind. Butler formu-
liert eine radikale Subjektkritik, die jedoch nicht als Verabschiedung des Subjekts 
auftritt, sondern beansprucht, die Grundlagen unseres Denkens über unser Subjekt-
sein grundsätzlich in Frage zu stellen und zugleich eine Gegenerzählung anzubieten, 
die unsere fundamentale Ausgesetztheit und Vulnerabilität als conditio humana zur 
gemeinsamen Existenzbedingung und zur Grundlage von Solidarität macht: Insofern 
wir einander existenziell ausgesetzt sind, ist Solidarität keine Frage von Entscheidun-
gen und Abwägungen, sondern eine Notwendigkeit. Die Realisierung dieser Notwen-
digkeit ist jedoch durch spezifische historische Bedingungen gewissermaßen ver-
stellt; diese Bedingungen müssten bearbeitet und umgestaltet werden, um eine So-
zialität hervorzubringen, die eine solche notwendige Solidarität ermöglichen würde.  

Mit ihrer Subjektkritik, die nicht auf eine Abschaffung oder Verabschiedung des 
Subjekts zielt, sondern auf eine theoretische Aufklärung darüber, wie sich unser his-
torisches Gewordensein in spezifischen Weisen als vermeintlich unveränderbare Tat-
sache präsentieren kann, zeigt Butler einen spezifischen Hebel einer solchen Umge-
staltung auf: »Eine Voraussetzung in Frage zu stellen, ist nicht das gleiche, wie sie 
abzuschaffen; vielmehr bedeutet es, sie von ihren metaphysischen Behausungen zu 
befreien, damit verständlich wird, welche politischen Interessen in und durch diese 
metaphysische Platzierung abgesichert wurden.« (Butler 1993a: 56) Es geht darum, 
Rechenschaft abzulegen über die eigenen metaphysischen commitments, über die 
fundamentalen Prämissen, die in unserem Selbstverständnis verkörpert sind, in unse-
rem Verständnis von Handlungsfähigkeit und in unserer Ethik. Rechenschaft ist dabei 
allerdings nicht als eine in irgendeiner Form von Ursprünglichkeit verankerte trans-
parente Selbsterkenntnis zu verstehen, sondern vielmehr als Bemühung darum, Ver-
bindungen artikulierbar zu machen und Machtverhältnisse zu rekonstruieren, die 
diese Verbindungen in spezifischer Weise regulieren und disartikulieren. Es geht also 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHIK, SOZIALITÄT UND UNVERFÜGBARKEIT | 163 

 

darum, durch theoretische Rekonstruktionen unserer spezifischen historischen Exis-
tenzweise erkennbar zu machen, wo und wie, mit welchen Verfahren und mit welchen 
politischen Effekten, sich »Macht als Ontologie verstellt« (MG: 50). Auf diese Weise 
können wir uns der schwierigen kritischen und ethischen Aufgabe stellen, zu ergrün-
den, wie bestimmte »Vektoren von Macht« in die »Register unserer primären Sensi-
bilität eingeschrieben werden, sich in uns festsetzen, uns beseelen und zu einer ge-
wissermaßen unwillkürlichen Dimension unseres somatischen Lebens werden« (But-
ler/Athanasiou 2015: 136). Die Hoffnung, die sich damit verbindet, besteht darin, 
eine kritische Kraft der Phantasie freizusetzen, die »es uns erlaubt, uns selbst und 
andere anders vorzustellen« und »das Mögliche […] in Überschreitung des Realen« 
zu etablieren (MG: 53). 

Butler fordert also nichts Geringeres als einen »Aufstand auf der Ebene der On-
tologie, eine kritische Eröffnung der Fragen: Was ist real? Wessen Leben ist real? 
Wie ließe sich diese Realität neu gestalten?« (GL: 50) Vor dem Hintergrund ihrer 
dekonstruktiven Subjektkritik wird deutlich, dass sich die mit diesen Fragen verbun-
dene ethische Forderung nicht darin erschöpfen kann, ausgeschlossene Andere ein-
fach in eine etablierte Ontologie aufzunehmen. Vielmehr geht es darum, dass »der 
eigene Status als ein Subjekt aus demokratischen Gründen eine Verunsicherung er-
fahren muss, weil es dem ausgesetzt wird, was es nicht weiß« (MG: 63). Wie kann 
eine solche Verunsicherung aber überhaupt ertragen und nicht als Bedrohung, son-
dern als Möglichkeitsraum erlebt werden? Solidarität als politisches Prinzip einer be-
dingungslosen Sozialität kann als »Basis für alles Handeln« (Kiyak 2016) die Sicher-
heit dafür bieten, fundamentale Verunsicherungen zuzulassen, um so »einer Verschie-
denheit begegnen [zu können], die die Raster unserer Intelligibilität in Frage stellt, 
ohne den Versuch zu machen, diese Herausforderung auszuschließen, die von der 
Verschiedenheit ausgeht« (MG: 62). 

Wenn Kiyak, wie eingangs zitiert, betont, dass Solidarität auch als Handlung zu 
begreifen ist, dann lässt sich dies im Sinne einer immer wieder zu erneuernden prak-
tischen Realisierung der materiellen Bedingungen einer solchen Sicherheit verstehen. 
An diesem Punkt kann Butlers Argument, dass ethische Fragen immer mit gesell-
schaftstheoretischen Fragen verwickelt sind, mit der Marx’schen Kritik der politi-
schen Ökonomie in Verbindung gebracht werden, die sich ebenfalls als ein Bestreben 
lesen lässt, bestimmte Voraussetzungen unserer Existenz von ihren »metaphysischen 
Behausungen« zu befreien. Statt historisch vorgefundene Phänomene – Arbeit, Ka-
pital, Boden – und mit ihnen verbundene Relationen – Tausch, Wert, Einkommen – 
als überzeitliche Momente menschlichen Daseins zu begreifen, rekonstruiert Marx 
einen spezifischen historischen und systemischen Zusammenhang, der diese Phäno-
mene und Relationen überhaupt erst hervorbringt (die historische Gesellschaftsform 
der kapitalistischen Produktionsweise). Marx’ Sozialtheorie zielt als Projekt der Kri-
tik darauf ab, praktisch-materielle Veränderungen in der Welt zu ermöglichen, indem 
er gesellschaftliche Verhältnisse als von Menschen gemacht ›sichtbar‹ macht, und auf 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | HANNA MEISSNER 

 

diese Weise als Gegenstand menschlicher Gestaltung, als bewusst veränderbar er-
scheinen lässt. Dieses Projekt ist im politischen und ethischen Impuls begründet, spe-
zifische Wahrheiten (hier die Prämissen und Theorien der bürgerlichen politischen 
Ökonomie) in ihrer Situiertheit und Begrenztheit erkennbar zu machen, um über eine 
solche theoretische Aufklärung andere Spiele der Wahrheit zu ermöglichen: um die 
Verhältnisse, unter denen Menschen ihre materielle Existenz (re-)produzieren, als 
grundsätzlich gestaltbar erscheinen zu lassen und auf diese Weise ein neues Verständ-
nis von Solidarität zu begründen, das auf gegenseitiger Abhängigkeit in der Produk-
tion des gesellschaftlichen Reichtums beruht, und zugleich auf strukturelle Bedingun-
gen hinzuweisen, die umgestaltet werden müssen, um systematische Hindernisse eines 
solidarischen Zusammenlebens abzubauen.  

Marx’ emanzipatorische Vision ist eine Gesellschaftsformation, in der die gesell-
schaftlichen Verhältnisse »zum ersten Mal mit Bewußtsein als Geschöpfe der bishe-
rigen Menschen behandelt, ihrer Naturwüchsigkeit entkleidet und der Macht der ver-
einigten Individuen« (Marx/Engels 1969: 70) unterworfen sind und in der diese Ver-
hältnisse solidarisch und kooperativ reproduziert werden. In Bezug auf diese Passage 
merkt Gayatri Spivak an, dass Marx eine entscheidende Frage allerdings nicht stellt, 
nämlich die Frage nach dem Willen zur Solidarität: »why people as a whole would 
want to exercise the freedom to arrange for the upkeep of other people« (Spivak 2012: 
198). Marx kann mit seiner Kapitalismusanalyse zeigen, dass der Kapitalismus nicht 
auf ahistorischen Notwendigkeiten beruht und nicht in einer spezifischen Natur des 
(egoistisch auf sein Eigenwohl bedachten) Menschen begründet ist. So lässt sich das 
Spiel der Wahrheit anders spielen und argumentieren, dass Menschen nicht aufgrund 
ihrer Natur zu bestimmten egoistischen und wettbewerbsorientierten Verhaltensweise 
neigen und darin die emanzipatorische Hoffnung begründen, dass sie unter geeigne-
ten Bedingungen solidarisch und kooperativ ihre geteilte Welt gestalten können. An-
dererseits lässt sich die Zurückweisung einer bestimmten anthropologischen Setzung 
nicht mit einer anderen begegnen: Ein Wille zur Solidarität und die Fähigkeiten ko-
operativer Gestaltung sind ihrerseits nicht einfach als menschliche Qualitäten ›da‹. 
Auch ist keineswegs selbstverständlich oder trivial, welche materialen Ziele eine ko-
operative Gestaltung von Sozialität verfolgen sollte. Warum, inwiefern und auf welche 
Ziele hin ausgerichtet gemeinschaftliche Projekte emanzipatorischer Transformation 
entstehen können, liegt nicht auf der Hand und ist durch eine Rekonstruktion systemi-
scher Bedingungen einer spezifischen (De-)Formation von Sozialität nicht zu erfassen. 

Eine ähnliche Einschätzung über die Grenzen der Marx’schen Vision äußert 
Wendy Brown und deutet dabei auf die mögliche (und notwendige) Verknüpfung un-
terschiedlicher Dimensionen theoretischer Aufklärung hin: 

I think [Marx] made it too simple, since the whole project of freedom with others was allowed 

to come to rest in labour, rather than in what we have come to understand as a multiplicity of 

other activities where difference actually has a more persistent rather than resolvable quality. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHIK, SOZIALITÄT UND UNVERFÜGBARKEIT | 165 

 

That is the burr under the saddle of the project. On the other hand, I don’t think that difference 

stymies or overthrows it. Difference complicates it. The project of freedom with others means 

not only beginning to look to some sort of sharing of power or collective engagement with the 

powers that condition our lives, but requires reckoning with the unknowable, the enigmatic, the 

uncomfortable, without then ceding to a radical libertarian ›let us all go off with our differences‹ 

as if they were natural and ahistorical. This requires that we deal with differences not simply as 

social phenomena but as a domain of subjectivity and psyche, a domain much political and 

social theory has only recently been willing to approach. (Brown 2006b: 27, meine Herv.) 

Gesellschaftstheorie kann insofern die Bedingungen, die Individuen als vereinzelte 
(Besitz-)Subjekte hervorbringen und sie in Konkurrenzverhältnisse zu einander stel-
len, erkennbar machen. Sie kann strukturelle Ungleichheiten aufzeigen, die systema-
tisch ›Starke‹ und ›Schwache‹ hervorbringen, und Zusammenhänge sichtbar machen, 
die strukturell bedingtes Elend hervorbringen. Gesellschaftstheorie ist insofern zu-
gleich eine Kritik dieser Verhältnisse und damit in ethische Anliegen verwickelt. Auf 
die Frage, wie wir leben wollen, kann sie keine Antworten geben. Mit Butler lässt 
sich gar argumentieren, dass diese Frage in der Form bereits viel zu konkret und vo-
raussetzungsvoll gestellt ist:  

Wie aber können wir über das lebenswerte Leben nachdenken ohne ein singuläres oder einför-

miges Ideal dieses Lebens zu zeichnen? Meines Erachtens geht es nicht darum herauszufinden, 

was das Menschliche wirklich ist oder sein sollte. Vielmehr müssen wir lernen, auf die kom-

plexe Menge von Beziehungen, ohne die keiner von uns existieren könnte, aufmerksam zu wer-

den und diese zu verstehen (Butler 2012, meine Herv.). 

4. DIE KRITISCHE KRAFT DER PHANTASIE: 

EIN LEBENDIGER ORT FÜR DAS ›ICH‹ 

Solidarität als politisches Konzept zu begreifen, bedeutet in unserer historischen Ge-
genwart eine gesellschaftstheoretisch fundierte Repolitisierung der Frage nach den 
Bedingungen eines guten Lebens. Wichtig dafür ist theoretische Aufklärung über die 
Bedingungen, unter denen wir zu Subjekten werden, die in bestimmter Weise ihr Le-
ben führen können (und sollen), um aus der Kritik dieser Bedingungen heraus die 
Möglichkeit eines anderen Seins denkbar zu machen.  

Wie sich mit Butler zeigen lässt, ist die ethische Frage – Wie soll ich leben? – 
immer zugleich eine politische Frage – Wie sollen wir leben? –, an die sich unmittel-
bar die Frage – Wer sind wir? – anschließt: Über diese Fragen können wir ganz anders 
nachdenken, wenn wir sie nicht in einer egologischen Syntax formulieren, die uns in 
letzter Instanz auf unsere individuellen Anlagen verweist. Wir können auch noch ein-
mal ganz anders darüber nachdenken, wozu wir fähig sein könnten, wenn wir die 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | HANNA MEISSNER 

 

Parameter und Maßstäbe des Gelingens unseres Lebens nicht in der vermeintlich un-
verfügbaren Äußerlichkeit von Normen einer spezifischen Ordnung der Wahrheit 
und/oder in einer auf Verwertung und Wachstum ausgerichteten Ökonomie verorten, 
sondern die Möglichkeit eines guten Lebens in einer auf konstitutiver Angewiesen-
heit basierenden Solidarität begründet sehen. Solidarität auf der Grundlage einer be-
dingungslosen Teilhabe an Sozialität ist zugleich die Bedingung für die Schaffung eines 
lebendigen Orts für das Ich. Solidarität als politisches Konzept zu begreifen heißt also, 
diese als in unserer fundamentalen Angewiesenheit begründete Notwendigkeit zu ver-
stehen: Wir können uns nicht aussuchen, mit wem wir die Welt teilen, wir sind einander 
vielmehr existenziell ausgesetzt – und gerade deshalb ist es wichtig, uns von melancho-
lischen Verhaftungen zu lösen und einen lebendigen Ort für das ›Ich‹ zu suchen. 

LITERATUR 

Assadi, Galia (2013): Ordnung durch Verantwortung. Neue Perspektiven auf einen 
philosophischen Grundbegriff. Frankfurt/M.: Campus 

Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der Streit um 
Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer. 

Bell, Vicky (2010): »New Scenes of Vulnerability, Agency and Plurality. An Inter-
view with Judith Butler«, in: Theory, Culture & Society 27 (1), 130-152. 

Brown, Wendy (2006a): Regulating Aversion. Tolerance in the Age of Identity and 
Empire. Princeton/Oxford: Princeton UP. 

Brown, Wendy (2006b): »Learning to Love Again: An Interview with Wendy 
Brown«, in: Contretemps 6, 25–42. 

Brown, Wendy (2015): Undoing the Demos. Neoliberalism’s Stealth Revolution. 
Cambridge/London: Zone Books.  

Butler, Judith (1993a): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der 
›Postmoderne‹«, in: Benhabib/Butler/Cornell/Fraser 1993, 31–58. 

Butler, Judith (1993b): »Für ein sorgfältiges Lesen«, in: Benhabib/Butler/Cor-
nell/Fraser 1993, 122–132. 

Butler, Judith (2012): »Kann man ein gutes Leben im schlechten führen? Dankesrede 
bei der Verleihung des Adorno-Preises in der Frankfurter Paulskirche am 11. Sep-
tember«, in: Frankfurter Rundschau, 15.9.2012. Online Ausgabe: http://www. 
fr.de/kultur/judith-butlers-dankesrede-kann-man-ein-gutes-leben-im-schlechten-
fuehren-a-805966. 

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2014): Die Macht der Enteigneten. Zürich: diaphanes. 
Campbell, Fiona Kumari (2012): »Stalking: using Disability to Expose ›Abled‹ Nar-

cissism«, in: Goodley, Dan/Hughes, Bill/Davis, Lennard (Hg.): Disability and 
Social Theory: New Developments and Directions. Bashingstoke: Palgrave 
Macmillan, 212–230. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHIK, SOZIALITÄT UND UNVERFÜGBARKEIT | 167 

 

Hark, Sabine et al. (Hg.) (2015): »Das umkämpfte Allgemeine und das neue Gemein-
same. Solidarität ohne Identität«, in: feministische studien 33 (1), 99–103. 

Hausen, Karin (1976): »Die Polarisierung der ›Geschlechtscharaktere‹ – Eine Spiege-
lung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben«, in: Conze, Werner (Hg.): 
Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas. Stuttgart: Klett, 363–393. 

Helfrich, Silke/Heinrich Böll Stiftung (Hg.) (2012): Commons. Für eine neue Politik 
jenseits von Markt und Staat. Bielefeld: transcript. 

Kiyak, Mely (2016): »Auch Flüchtlinge gehören an den Verhandlungstisch«, in: Frank-
furter Rundschau, 22.3.2016, Online Ausgabe: http://www.fr.de/kultur/mely-kiyak-
auch-fluechtlinge-gehoeren-an-den-verhandlungstisch-a-371855 (Zugriff 9.3.2017). 

Les Convivialistes (2014): Das konvivialistische Manifest. Für eine neue Kunst des 
Zusammenlebens. Bielefeld: transcript. 

Loick, Daniel (2013): »Abhängigkeitserklärung. Recht und Subjektivität«, in: Jaeggi, Ra-
hel/Loick, Daniel (Hg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis. Berlin: Suhrkamp. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1846): »Die Deutsche Ideologie. I Feuerbach«, in: 
MEW 3. Berlin: Dietz Verlag, 1969, 13–77.  

Maskos, Rebecca (2010): »Was heißt Ableism? Überlegungen zu Behinderung und 
bürgerlicher Gesellschaft«, in: arranca!, http://arranca.org/43/was-heisst-Able
ism (Zugriff 12.9.2016). 

Mbembe, Achille (2014): Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp. 
Meißner, Hanna (2010): Jenseits des autonomen Subjekts. Zur gesellschaftlichen 

Konstitution von Handlungsfähigkeit im Anschluss an Butler, Foucault und Marx. 
Bielefeld: transcript. 

Meißner, Hanna (2013): »Feministische Gesellschaftskritik als onto-epistemo-logi-
sches Projekt«, in: Bath, Corinna/Meißner, Hanna/Trinkaus, Stephan/Völker, 
Völker (Hg.): Geschlechter Interferenzen: Wissensformen – Subjektivierungswei-
sen – Materialisierungen. Münster: LIT, 163–208. 

Mika, Bascha/Festerling, Arnd (2015): Was ist gerecht? Argumente für eine bessere 
Gesellschaft. Frankfurt/M.: Societäts-Verlag. 

Murray, Stuart J. (2007): »Ethics at the Scene of Address: A Conversation with Judith 
Butler«, in: Symposium: The Canadian Journal of Continental Philosophy 11(2), 
415–445. 

Pateman, Carole (1988): The Sexual Contract. Stanford, CA: Stanford UP. 
Ricken, Norbert (2006): Die Ordnung der Bildung. Beiträge zu einer Genealogie der 

Bildung. Wiesbaden: VS. 
Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch. Judith 

Butlers moraltheoretischer Entwurf«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 58 
(1), 83–104. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (2012): An Aesthetic Education in the Era of Globali-
zation. Cambridge: Harvard UP. 

Stoler, Ann Laura (2002): Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate 
in Colonial Rule. Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Das Aufbegehren des Subjekts 

Die Entunterwerfung und die Restrukturierung des Politischen 

nach Butler 

HEIKE KÄMPF 

 
 
 
Judith Butlers politische Philosophie zeichnet sich nicht zuletzt durch die originellen 
Überlegungen zu den vielfältigen Verbindungen und Verschränkungen zwischen dem 
Prozess der Subjektwerdung und den Bedingungen öffentlicher Anerkennung aus. 
Ihre Überlegungen verdeutlichen, dass politische Kämpfe auch und vor allem um die 
Frage kreisen, wer oder was erkennbar und anerkennbar ist, was also öffentlich er-
scheinen darf und was nicht. Öffentlichkeit ist dabei mit Butler gleichsam als die 
Intelligibilitäts-Matrix zu verstehen, die darüber entscheidet, wer oder was im öffent-
lichen Raum erkennbar/verständlich wird und wer als Subjekt erscheinen kann und 
wer oder was in ein unsichtbares Schattenreich verwiesen wird. 

Butler geht im Anschluss an Foucault von der Subjektwerdung durch Unterwer-
fung aus. Sie verwendet in diesem Zusammenhang den Begriff subjectivation, der 
sich an Foucaults Begriff assujettissement orientiert. Mit diesem Gedanken der Sub-
jektivierung kommt die Frage auf, wie politischer Widerstand möglich ist, wenn das 
Subjekt seine Handlungsfähigkeit der unterwerfenden Macht verdankt. Oder, anders 
gefragt: Wie ist das Aufbegehren des Subjekts, d.h. das Werden des Subjekts gegen 
die Unterwerfung, welche es doch erst konstituiert, zu denken? Wie ist also die En-
tunterwerfung möglich? Vorwegnehmend lässt sich sagen, dass Butler ihren Begriff 
der Entunterwerfung (desubjugation), den sie in Anlehnung an Foucaults Begriff dé-
sassujettissement formuliert, vor allem als Konzeptualisierung einer kritischen Praxis 
versteht, in der sich das Subjekt gegen die herrschenden Bedingungen der Subjektfor-
mierung wendet. Die Entunterwerfung erscheint somit, wie im Weiteren zu zeigen sein 
wird, als Praxis der Freiheit und darüber hinaus als tugendhafte Praxis, die nicht nur als 
private oder marginale Gegenwehr gegen herrschende Subjektivierungsbedingungen zu 
verstehen ist, sondern zur Restrukturierung des politischen Feldes beitragen kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | HEIKE KÄMPF 

 

1. ENTUNTERWERFUNG, ÖFFENTLICHE SICHTBARKEIT

 UND POLITISCHER WANDEL 

Wie ist nun mit Butler der Zusammenhang von Entunterwerfung, öffentlicher Sicht-
barkeit und politischem Wandel zu denken? Um diese Frage zu beantworten, ist zu-
nächst auf Butlers Begriff von Öffentlichkeit einzugehen. Butler knüpft in ihren 
Überlegungen an das Verständnis von Öffentlichkeit bei Hannah Arendt an. Bei 
Arendt wird Öffentlichkeit bekanntlich im Gehört- und Gesehenwerden konstituiert. 
Butler analysiert die Bedingungen dieses Gehört- und Gesehenwerdens. Sie verdeut-
licht, dass es nur dann gelingt im sozialen und politischen Feld sichtbar und aner-
kennbar zu werden, wenn spezifische Bedingungen der Erkennbarkeit und der Aner-
kennbarkeit erfüllt werden. Diese Bedingungen, die festlegen, was eine identifizier-
bare und anerkennbare Identität ausmacht, sind zwar kulturell und historisch in Be-
wegung, aber im Moment ihrer Geltung nicht weniger starr und totalitär, insofern sie 
ihre eigene Wandelbarkeit verleugnen.1 

Butlers Begriff der Subjektivierung (subjectivation) verdeutlicht den engen Zu-
sammenhang zwischen Unterwerfung (subjection) unter die herrschenden Normen, 
um identifizierbar und sichtbar zu sein, und der Möglichkeit, im öffentlichen Raum 
als Subjekt erscheinen zu können. Es lässt sich sagen, dass Butler die Mechanismen 
der Subjektbildung sichtbar macht und zugleich deren Wandelbarkeit in Erinnerung 
ruft. Politisches Engagement beginnt demnach dort, wo die starren Identitätsforde-
rungen und normierenden Subjektivierungsprozesse sichtbar gemacht und kritisier-
bar werden. Butlers Differenzen mit politischen Bewegungen – vor allem mit der 
feministischen Bewegung – entstehen genau dort, wo diese selbst Identitätskriterien 
konstruieren und deren Geschichtlichkeit leugnen, sodass sie mit derselben Gewalt 
und Ausschließungslogik operieren, wie das von ihnen kritisierte Regime (vgl. ins-
bes. UG: 20f.). Eine radikale Politik der Offenheit, die Butlers Gegenentwurf zur 
Identitätspolitik bildet, um das Feld lebbaren Lebens zu erweitern und Ausschlüsse 
und Verwerfungen zu überwinden, mag utopisch erscheinen. Dennoch bleibt Butlers 
engagiertes Denken, welches das Feld dessen, was als erkennbar und anerkennbar 
gelten kann, offenhält, im politischen Diskurs unverzichtbar.2 

Butlers Interesse gilt nicht zuletzt solchen Lebensweisen, die sich am Rande des 
Sagbaren und Lebbaren bewegen. So fragt Butler nicht nur nach dem Schicksal der 
Antigone, die versucht, von ihrer marginalisierten Position aus öffentliches Gehör zu 

                                                             
1  Butler zeichnet vor allem das Wirken der impliziten Zensur in der Konstituierung von Öf-

fentlichkeit nach. Diese Zensur wirkt umso stärker, insofern sie unsichtbar bleibt und sich 
so der Kritik entzieht. Vgl. hierzu Kämpf 2006. 

2  Vgl. hierzu ausführlich Kämpf 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 171 

 

finden. Auch das prekäre Leben derer, die gegenwärtig ein schattenhaftes Dasein füh-
ren, macht Butler zum Thema, indem sie fragt: Wie ist Überleben möglich, wenn ich 
nicht die werden kann, die ich zu sein habe? Oder, wie es Butler formuliert:  

Wer kann ich werden in einer Welt, in der die Bedeutungen und Grenzen des Subjekts im Voraus 

für mich festgelegt sind? Durch welche Normen werde ich zwangsweise bestimmt, wenn ich 

frage, was ich werden kann? Und was geschieht, wenn ich etwas zu werden beginne, was im 

gegebenen Wahrheitsregime nicht vorgesehen ist? (MG: 98) 

In dieser Formulierung wird deutlich, dass auch eher private Fragen der individuellen 
Lebensführung eine nicht zu verleugnende politische Dimension zukommen kann. 
Denn mit der konkreten Einsicht in die Begrenzung der eigenen Seinsmöglichkeiten 
entsteht die allgemeinere Frage nach den Konstitutionsbedingungen des Subjekts. Je 
deutlicher die Grenzen der Möglichkeiten der Subjektwerdung für jemanden spürbar 
werden, je mehr ich also – mit Butler formuliert – zu werden beginne, was in der 
herrschenden Ordnung nicht vorgesehen ist, desto kritischer wird die Perspektive auf 
die herrschenden Subjektivierungsstrategien und -bedingungen sein.  

Darüber hinaus erscheint damit auch das Ringen um Gehört-Werden und Aner-
kennung seitens der Verworfenen als politische Praxis: Deren überlebenswichtiges 
Bemühen, gehört und gesehen zu werden,3 wird als Kritik an den herrschenden Kon-
stituierungsbedingungen von Subjekten lesbar. Das Ringen um Anerkennung, ohne 
die herrschenden Bedingungen der Anerkennbarkeit zu erfüllen, bringt neue Arten 
von Subjektivität hervor, die im Moment des bewussten Aufbegehrens gegen die 
herrschenden Bedingungen entstehen. Es lässt sich sagen, dass die von Foucault als 
désassujettissement und von Butler als desubjugation bezeichnete Praxis des Aufbe-
gehrens des Subjekts die politisch relevante Praxis einer Selbstformung beschreibt, 
die sich in kritischer Auseinandersetzung mit den geltenden Normen vollzieht. Dabei 
geht es in den Begriffen désassujettissement und desubjugation nicht um eine »Be-
freiung« des Subjekts. Diese erscheint im Denken Butlers wie Foucaults unmöglich, 
denn das Subjekt bleibt notwendigerweise auf die herrschenden Konstitutionsbedin-
gungen verwiesen. Viel eher geht es im Aufbegehren des Subjekts um eine Selbstfor-
mung sowohl auf der Grundlage als auch gegen die herrschenden Subjektivierungs-
strategien. Deshalb erscheint der etwas umständliche Begriff der Entunterwerfung als 
Übersetzung der desubjugation angemessen. Es geht dabei, wie im Folgenden noch 
zu verdeutlichen sein wird, um eine Praxis der reflektierten Unfügsamkeit (indocilité 
réfléchie), wie sie Foucault beschrieben hat (Foucault 1990:15). 

                                                             
3  Butler betont immer wieder, dass die Frage nach den Bedingungen des Überlebens, die 

»Frage nach dem Überleben selbst« (MG: 326) noch vor der Frage nach einem guten Leben 
zu stellen ist. Damit macht sie darauf aufmerksam, dass wir ganz elementar einander aus-
gesetzt sind und Anerkennungsbeziehungen folglich überlebenswichtig sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | HEIKE KÄMPF 

 

In diesem Aufbegehren des Subjekts liegt die Chance, sowohl die Möglichkeiten 
des eigenen Überlebens zu erweitern als auch dazu beizutragen, die Ermöglichungs-
bedingungen der Intelligibilität, des Gesehen- und Gehörtwerdens innerhalb des so-
zialen Raumes zu erweitern und zu verändern. Dies formuliert Butler auch als das 
zentrale Ziel ihres politischen Engagements: 

Was mich politisch bewegt und wofür ich Raum schaffen will, ist der Moment in dem ein Sub-

jekt – das kann eine Person oder ein Kollektiv sein – ein Recht oder einen Anspruch auf ein 

lebenswertes Leben geltend macht, obwohl eine solche Rechtsgrundlage noch nicht besteht, 

obwohl eine eindeutig ermächtigende Konvention nicht gegeben ist. (MG: 354) 

Mit diesem Anliegen übt Butler wiederholt Kritik an Verwerfungs- und Marginalisie-
rungspraktiken innerhalb der herrschenden Kultur (vgl. Kämpf 2011). Sie themati-
siert solche verworfenen Lebensweisen, um das Ringen um Anerkennung der an den 
Rand der Gesellschaft gedrängten Existenzen sichtbar zu machen. So erfolgt eine 
Annäherung an die Ermöglichungsbedingungen des Überlebens entlang der Grenzen 
des Lebbaren: Wo verläuft die Grenze zwischen anerkennbarem, öffentlich sichtba-
rem Leben und dem prekären, in ein Schattenreich abgedrängten Leben? Politische 
Kritik und politische Veränderung, so ließe sich zusammenfassend sagen, sollten zur 
Erweiterung der Möglichkeiten eines lebbaren, d.h. anerkennbaren Lebens beitragen 
und die Praxis der Verwerfung, Marginalisierung und Ausschließung relativieren. Im 
Rahmen dieses Anliegens erfolgt auch Butlers Auseinandersetzung mit dem Prozess 
der Entunterwerfung (desubjugation): Der individuelle Prozess der kritischen Selbst-
formung gegen die herrschenden Normen wird in Hinblick auf seine Bedeutung für die 
Veränderung der allgemeinen Subjektivierungsbedingungen in den Blick genommen. 

Zunächst möchte ich im Folgenden auf die Bedeutung eingehen, die Butler dem 
von Spinoza entlehnten Gedanken eines »Begehrens zu sein und im Sein zu behar-
ren« gibt. Denn dieses Begehren spielt nicht nur in Bezug auf die Subjektivierung 
(subjectivation), sondern auch in Bezug auf den Prozess und die Motivation zur En-
tunterwerfung (desubjugation) eine entscheidende Rolle. Anschließend möchte ich 
das Moment der Kritik im Prozess der Entunterwerfung sichtbar machen, um schließ-
lich die politische Dimension dieses Prozesses zu erkunden und im Kontext der Ethik 
zu deuten. Denn der Gedanke, dass Tugend und Kritik miteinander verwoben sind, 
wird in den Überlegungen Butlers zur Entunterwerfung zentral. 

2. DAS »BEGEHREN ZU SEIN« UND DAS AUFBEGEHREN

 IM

 

PROZESS DER SUBJEKTIVIERUNG 

In Butlers Schriften spielt das Begehren (desire) nicht nur eine bedeutende Rolle, um 
die Regulierung des sexuellen Begehrens in der Subjektkonstitution aufzuzeigen. Sie 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 173 

 

bezieht sich auch auf Spinozas Gedanken, den er in seiner Ethik ausführt: Demnach 
strebt jedes Ding danach, in seinem Sein zu beharren, wobei dieses Bestreben das 
Wesen des Dinges ausmacht. Bei Spinoza heißt es: »Das Bestreben, womit jedes Ding 
in seinem Sein zu beharren sucht, ist nichts als das wirkliche Wesen dieses Dinges 
selbst.« (Spinoza 1677: 122) Dieses Bestreben, das Spinoza in Bezug auf den Men-
schen auch als »Begierde« (d.i. ein bewusster Trieb) anspricht (Spinoza 1677: 123), 
überführt Butler in die Annahme, dass jedes Subjekt von einem »Begehren zu sein 
und im eigenen Sein zu beharren« geleitet ist. Butler versteht es als Begehren, eine 
soziale, im öffentlichen Raum sichtbare Existenz zu erlangen, und daher ist es un-
trennbar mit dem Begriff der Anerkennung verbunden. Unter Bezugnahme auf Hegel 
betont Butler, dass das »Begehren zu sein und im Sein zu beharren« nur über das 
Begehren, anerkannt zu werden, erfüllt werden kann (vgl. KEG: 61).4 In Bezug auf 
die Anerkennung ist dabei wiederum zu berücksichtigen, dass diese Anerkennung 
durch soziale Normen gerahmt ist, die darüber entscheiden, wer oder was als aner-
kennbares Sein gelten und im öffentlichen Raum erscheinen kann. Dieses Begehren 
ist daher für Butler »gesellschaftlichen Bedingungen unterworfen, die niemals die 
eigenen sind« (PM: 32). 

Das »Begehren zu sein und im eigenen Sein zu beharren«, bezeichnet Butler auch 
als »Überlebenswunsch« des Subjekts (PM: 12). Der Wunsch nach sozialer Sichtbar-
keit, die an die Unterwerfung unter soziale Normen und Kategorien gebunden ist, 
welche dem Subjekt seine Identität verleihen, erzwingt gewissermaßen die Zustim-
mung zur eigenen Unterwerfung und Unterordnung: Man beharrt im Sein mittels der 
herrschenden Kategorien, Normen, Begriffe und Klassifikationen. So schreibt Butler: 
»Das Subjekt ist genötigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, 
Begriffen und Normen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat« (PM: 25). 
Indem Butler zunächst den Zusammenhang zwischen dem ganz elementaren Überle-
ben und der sozialen Anerkennung verdeutlicht, erlangen ihre Ausführungen zur En-
tunterwerfung ihre besondere Dringlichkeit. Denn selbst wenn diese herrschenden 
Bedingungen des sozialen Seins das eigene Sein abwerten und dem Subjekt eine mar-
ginalisierte und verachtete Existenz verleihen, ist dieses abgewertete Sein nach But-
lers Beobachtung doch dem Nichtsein vorzuziehen:  

Angerufen durch einen verletzenden Namen erhalte ich ein soziales Dasein, und weil ich eine 

gewisse unumgängliche Verhaftung mit meinem Dasein habe, weil sich ein gewisser Narziss-

mus jeder existenzverleihenden Bedingung ermächtigt, begrüße ich schließlich die mich ver-

letzenden Bedingungen, denn sie konstituieren mich sozial. (PM: 99) 

                                                             
4  Zu Butlers Begriff des Begehrens vgl. auch Quadflieg 2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | HEIKE KÄMPF 

 

In diesem Zitat wird deutlich, dass Butler davon ausgeht, dass das Begehren zu sein 
eine gewisse Komplizenschaft mit der eigenen Unterwerfung erzwingt: Um sozial 
sichtbar zu sein und überleben zu können, d.h. um für Andere ansprechbar und hörbar 
zu sein, um einen Ort in der Sprache und im sozialen Gefüge zu erlangen, unterwirft 
sich das Subjekt der Norm. Auch um den Preis der Erniedrigung und sogar der Selbst-
abwertung. Denn da es nur in dieser verletzenden, abgewerteten Form erkennbar und 
sozial sichtbar ist, muss es dieser Sichtweise zustimmen. Auch der Selbstbezug, der 
sich in der abwertenden, verletzenden Subjektivierung vollzieht, ist negativ und von 
Selbstablehnung geprägt. Von daher ist dieses Dasein durchaus auch als gefährdet zu 
betrachten. Dennoch ermöglicht dieses Dasein nach Butler noch eher das Überleben 
des Menschen als die schattenhafte Existenz, die Unsichtbarkeit im sozialen Raum. 

Wie ist dieses Begehren zu sein und im Sein zu beharren, das Butler – wie oben 
angesprochen – auch als Überlebenswunsch bezeichnet, zu denken? Inwiefern arbei-
tet diese Begehren nicht nur an der eignen Unterwerfung mit, sondern auch an der 
Entunterwerfung? Ist das Begehren zu sein der Unterwerfung vorgängig oder wird es 
erst im Prozess der Subjektivierung erzeugt? Um auf diese Fragen Antworten zu fin-
den, ist zunächst zu bedenken, dass Butler davon ausgeht, dass das Begehren zu sein 
der Unterwerfung vorausgeht: Laut Butler (PM: 24) begründet dieses Begehren das 
»Begehren nach der Norm« und nach der Unterwerfung. Letztendlich beruht der Pro-
zess der Subjektivierung auf der Ausbeutung des Begehrens zu sein und im Sein zu 
beharren, also auf der Ausbeutung des Überlebenswunsches: 

Unterordnung als Bedingung der Subjektwerdung impliziert die zwangsweise Unterwerfung. 

Zudem lässt sich der Überlebenswunsch, das Begehren zu sein, durchweg ausbeuten. Wer das 

Versprechen des Weiterlebens in der Hand hat, spielt mit dem Überlebenswunsch. »Lieber will 

ich in der Unterordnung leben als gar nicht« – das ist der Ausdruck dieser Lage (wo das Risiko, 

den Tod zu erleiden nie fehlt). (PM: 12f.) 

Mit dem Begehren zu sein und im Sein zu beharren, erklärt Butler auch die Umwen-
dung des Subjekts in Althussers bekannter Anrufungsszene: Wenn das Subjekt durch 
eine autoritative Stimme, von der es angerufen wird und zu der es sich umwendet 
(und damit die Begriffe akzeptiert, mit denen es angerufen wird), ins Leben gerufen 
wird, liegt Butlers Vermutung nahe, dass man vielleicht »auch schon nachgegeben 
hat, bevor man sich überhaupt umwendet, und vielleicht ist diese Umwendung nur 
noch ein Zeichen der unvermeidlichen Unterwerfung, durch die man sprachlich als 
möglicher Adressat zum Subjekt gemacht wird« (PM: 105). Die Unterwerfung unter 
die autoritative Stimme, unter das Gesetz, versteht Butler demnach als »erzwungene 
Folge eines narzisstischen Verhaftetseins mit der Weiterexistenz« (PM: 107), denn, 
wie Butler feststellt, niemand überlebt, ohne angerufen zu werden. 

In diesen Formulierungen Butlers wird auch deutlich, dass das Subjekt an seiner 
eigenen Unterwerfung/Entstehung mitarbeitet. D.h., soziale Normen werden nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 175 

 

einfach inkorporiert oder einverleibt, sondern in einem Prozess der Selbstformung 
angeeignet. Damit eröffnet Butler das Feld der »Psyche der Macht«, d.h. die Betrach-
tung einer Innenperspektive der Macht, die sich auch nicht darauf beschränken lässt, 
die Genese des Gewissens oder Über-Ichs als bloße Übernahme von Normen zu ver-
stehen. Vielmehr spricht Butler hier einen Prozess aktiver Selbstformung (selffor-
ming) an, in dem vor allem Verwerfungen und Verdrängung erfolgen, um die gefor-
derte anerkennbare, kohärente Identität zu erlangen. Butler bezeichnet diese Selbst-
formung auch als eine Art der »Selbstkolonisierung« (PM: 99).  

Das Subjekt wird also nicht allein durch äußere Anrufungen und Adressierungen 
ins Leben gerufen, sondern es formt sich in gewisser Hinsicht auch selbst. So kommt 
bei Butler die reflexive Struktur des menschlichen Selbstverhältnisses zur Sprache. 
Diese Reflexivität ermöglicht aber nicht nur die Mitarbeit des Subjekts an seiner ei-
genen Unterwerfung, sondern sie ermöglicht zugleich eine kritische Distanzierung 
von den eigenen Formierungsbedingungen. So lässt die Fähigkeit, sich auf sich zu 
beziehen, eine gewissermaßen unkontrollierbare Macht entstehen und ermöglicht 
eine Selbstformung gegen die Norm. Wie ist das genau zu denken? 

Butler kennzeichnet die angesprochene Reflexivität auch als Fähigkeit des Sub-
jekts, »sich selbst – die Art seiner Hervorbringung und Bildung selbst – zum Gegen-
stand zu machen« (Butler 2002: 129). Und in dieser Selbstbezüglichkeit entdeckt 
Butler eine ganz spezifische Form von Macht. Diese Macht bedingt nicht die Selbst-
formung durch die existierenden sozialen Normen, sondern auch gegen diese. Wäh-
rend Butlers Ausführungen zum Gewissen, die sie in Anlehnung an Nietzsche und 
Freud verfasst, die Selbstdisziplinierung und Selbstunterwerfung durch Reflexivität 
hervorheben, thematisiert Butler hier deren subversive Macht: In ihren Ausführungen 
zu Foucaults Begriff der Kritik betont sie das widerständige Potential der Reflexivi-
tät. Insofern bewahrheitet sich auch hier Foucaults Gedanke, dass Macht nur da wirk-
sam ist, wo sich Widerstand regt. Wo weder Gegenwehr noch Kritik möglich ist, wäre 
nicht länger von Macht, sondern eher von Herrschaft oder Gewalt zu sprechen.  

Die von Butler angesprochene kritische Selbstformung, die sich gegen die herr-
schenden Normen vollzieht, kann sich den herrschenden Bedingungen der Subjekt-
werdung zwar nicht vollständig entziehen, aber sie kann sich in kritischer Bezug-
nahme auf diese vollziehen, ist also als Entunterwerfung (desubjugation) denkbar. 
Mit der Möglichkeit der Einwirkung des Subjekts auf sich selbst wird also nicht nur 
die Selbstunterwerfung begründbar, sondern auch das Aufbegehren gegen die Unter-
werfung denkbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | HEIKE KÄMPF 

 

3. DIE ENTUNTERWERFUNG ALS KRITIK UND TUGEND 

Um sich diesen Überlegungen zum Aufbegehren des Subjekts anzunähern, ist es hilf-
reich, zunächst auf Foucaults Überlegungen zur »Pastoralmacht« zurückzukommen: 
Foucault hat bekanntlich die These vertreten, dass der moderne Staat die Machttech-
niken der Pastoralmacht integriert hat. Diese Form der Macht, die aus dem Christen-
tum stammt, ist demnach vor allem individualisierend: Sie zielt auf das individuelle 
Seelenheil und begleitet das Individuum sein Leben lang. Foucault zufolge kulmi-
niert diese Machttechnik darin, Menschen durch Individualisierungspraktiken zu re-
gieren. Foucault bezeichnet daher den modernen Staat auch als Individualisierungs-
matrix. Diese zwingt dem Menschen eine Identität auf, und sie macht ihn durch Unter-
werfung unter seine Identität zum Subjekt. (Foucault 1982: 249) 

Zusammen mit dieser spezifischen Pastoralmacht entsteht nach Foucault zugleich 
die kritische Haltung als notwendige Kehrseite dieser Macht. Und da die Pastoral-
macht vor allem die Kunst ist, Menschen zu regieren, so besteht die kritische Haltung 
in dem Begehren, nicht regiert zu werden. Oder, wie es Foucault genauer formuliert: 
»nicht auf diese Weise und um diesen Preis regiert zu werden« (Foucault 1990: 12). 
Und eben diese Haltung bedingt die Praxis der Entunterwerfung, des désassujettisse-
ment als Gegenbewegung zur subjektkonstituierenden Unterwerfung (assujettisse-
ment). 

In seinem Vortrag »Was ist Kritik?« verfolgt Foucault die konkreten Formen die-
ser entunterwerfenden Praxis: Diese erscheint historisch vor allem als Gehorsams-
verweigerung und als Kritik an einem autoritären Wahrheitsanspruch. Der Autorität 
wird gewissermaßen kritisch begegnet, indem ihr Wahrheitsanspruch angezweifelt 
und die Instrumentalisierung des Wahrheitsanspruchs aufgedeckt wird: 

Wenn es sich bei der Regierungsintensivierung darum handelt, in einer sozialen Praxis die In-

dividuen zu unterwerfen – und zwar durch Machtmechanismen, die sich auf Wahrheit berufen, 

dann würde ich sagen, ist die Kritik die Bewegung, in welcher sich das Subjekt das Recht her-

ausnimmt, die Wahrheit auf ihre Machteffekte hin zu befragen und die Macht auf ihre Wahr-

heitsdiskurse hin. (Foucault 1992: 15) 

Das Subjekt ermächtigt sich demnach gewissermaßen selbst, die Machteffekte des 
Wahrheitsanspruchs kritisch zu untersuchen. Das Subjekt ›nimmt sich das Recht her-
aus‹ und in dieser Selbstermächtigung liegen zugleich Emanzipation und Kritik. 
Foucault fährt fort: »Dann ist die Kritik die Kunst der freiwilligen Unknechtschaft, 
der reflektierten Unfügsamkeit. In dem Spiel, das man die Politik der Wahrheit nen-
nen könnte, hätte die Kritik die Funktion der Entunterwerfung.« (Foucault 1990: 15) 

Die Kritik als »reflektierte Unfügsamkeit«, als gewissermaßen begründeter Un-
gehorsam, hat die Funktion der Entunterwerfung, insofern sich das Subjekt hier ge-
gen die Autorität formt und sich gegen die herrschenden Subjektivierungspraktiken 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 177 

 

auflehnt. Darin verbindet sich diese kritische Haltung für Foucault mit der Aufklä-
rung als Ausgang des Menschen aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit im Sinne 
Kants. Foucault bezeichnet die Kritik daher auch als individuelle und kollektive Hal-
tung, »aus seiner Unmündigkeit herauszutreten« (Foucault 1990: 41). 

Das Projekt der Aufklärung sowie die Auflehnung gegen Autorität, Wahrheitsan-
sprüche und pastorale Individualisierungspraktiken werden somit nach Foucault als 
Kämpfe gegen die Subjektivierung lesbar. Diese besonderen Kämpfe richten sich ge-
gen die Subjektivierung, also gegen die Machtform, die – wie Foucault ausführt – 
»aus Individuen Subjekte macht« (Foucault 1982: 247). Anders als die Kämpfe gegen 
Herrschaft und gegen Ausbeutung ist dieser Typus von Kämpfen gegen die Unter-
werfung gerichtet, »gegen all das, was das Individuum an sich selbst fesselt und 
dadurch anderen unterwirft« (Foucault 1982: 247). 

An diese Ausführungen knüpfen Butlers Überlegungen an: Auf der einen Seite 
bestätigt sie Foucaults Beobachtung, dass diese Kämpfe gegenwärtig immer wichti-
ger werden. Und auf der anderen Seite betont sie mit Foucault, dass es in diesen ak-
tuellen Kämpfen darum geht »abzuweisen, was wir sind« (Foucault 1982: 250) und 
sich so gegen die herrschenden Normen der Subjektivierung zu wenden. Vor diesem 
Hintergrund lässt sich zu Butlers Begriff desubjugation zweierlei sagen: Zum einen 
teilt sie zweifellos die Einschätzung Foucaults, was die Bedeutung dieser Kämpfe 
anbelangt. Darüber hinaus versteht sie unter dem Begriff der desubjugation – so wie 
Foucault unter seinem Begriff désassujettissement – den Ungehorsam gegen herr-
schende Bedingungen der Subjektformung. Allerdings beruht nach Butler die Entun-
terwerfung nicht auf reflektierter Kritik, sondern umgekehrt erzwingt die Entunter-
werfung erst Reflexion, Kritik und Ungehorsam: Das Gefühl, unter den herrschenden 
Bedingungen nicht sein, nicht überleben zu können, erzwingt die Entunterwerfung 
und damit die Kritik. 

Butler versucht in verschiedenen Schriften, diese Kämpfe sichtbar zu machen. 
Während Foucault geltend gemacht hat, es gehe darum, neue Formen der Subjektivi-
tät zustande zu bringen, geht es Butler zunächst eher darum, schon existierende, be-
drohte Formen von Subjektivität sichtbar und anerkennbar zu machen. Besonders 
eindrucksvoll schildert sie in diesem Kontext konkrete Kämpfe von verworfenen, ins 
Schattenreich abgedrängten Seinsweisen, auf die weiter unten noch einzugehen sein 
wird. Auch diese Kämpfe sind vom Begehren zu sein und im Sein zu beharren, vom 
Überlebenswunsch, motiviert: In dem Moment, wo das Gefühl entsteht, verkannt zu 
sein, und die Einsicht wächst, dass die herrschenden Bedingungen des Seins das ei-
gene Überleben nicht mehr gewährleisten, wird das Subjekt gewissermaßen zur En-
tunterwerfung, d.h. zur Subjektwerdung gegen die Norm, und damit zur Kritik ge-
zwungen. Um aus dem Schattenreich zu treten und sein Überleben zu sichern, muss 
das Subjekt sich gegen die herrschenden Normen wenden und gleichzeitig versuchen, 
die herrschenden Bedingungen der Anerkennung zu reformulieren. Entunterwerfung ist 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | HEIKE KÄMPF 

 

daher nicht nur ein privater Akt der Selbstformung, sondern immer auch ein politischer 
Akt, da er Kritik an den herrschenden normativen Überlebensbedingungen impliziert. 

Aber wo verläuft die Grenze? Wann führt das Begehren zu sein nicht länger zur 
Annahme der Identität und zum Gehorsam, sondern motiviert Widerstand und Kritik? 
Was steht dem Subjektivierungsprozess entgegen?  

Für Foucault ist Widerstand die notwendige Begleiterin der Macht. Ohne Gegen-
wehr kein Machtverhältnis. Er zieht die Annahme einer ursprünglichen Freiheit des 
Subjekts in Betracht, um die Möglichkeit des Widerstands offen zu halten. Mit Butler 
ist eher zu fragen, welcher Preis der Unterwerfung zu hoch ist, um noch auf diese 
Weise im Sein zu beharren? Wann entsteht das Gefühl, nicht um diesen Preis existie-
ren zu können? Dies sind Fragen nach den Grenzen der Subjektformung durch Un-
terwerfung und nach dem Moment des Aufbegehrens, welcher das Subjekt zur Selbst-
formung gegen die Unterwerfung führt. Auch wenn sich diese Fragen kaum endgültig 
beantworten lassen, verweisen sie auf den Moment, in dem die herrschenden Subjek-
tivierungsbedingungen ihrerseits das Überleben bedrohen: Der Moment scheint ge-
kommen, wenn es dem Subjekt nicht gelingt, sich in dem selbst zu erkennen und 
anzuerkennen, zu dem es werden soll, wenn das Gefühl der Verkennung den Subjekt-
status bedroht und die Bejahung des eigenen Lebens unmöglich macht.  

Je weniger Spielraum die Normen, die die Anerkennung rahmen und die Subjek-
tivierung leiten, dem Einzelnen bieten, desto eher entsteht die Notwendigkeit, sich 
im Prozess der Entunterwerfung gegen diese Normen zu wenden. So ließe sich sagen, 
dass Anerkennung und soziale Sichtbarkeit, die um den Preis der Verkennung erkauft 
sind, das Überleben des Subjekts bedrohen und seine Entunterwerfung erzwingen, 
auch wenn diese Selbstformung gegen die Norm eine Bedrohung des Subjektstatus 
einschließt. Butler hat dies u.a. am Beispiel der Antigone und konkreten Transgender-
lebensgeschichten näher ausgeführt, worauf im nächsten Abschnitt eingegangen wird. 
Hier bleibt zunächst festzuhalten, dass diese kritische Selbstformung, die sich paradox-
erweise im Widerstand gegen die Prinzipien vollzieht, durch die das Selbst geformt 
wird, als Entunterwerfung zu verstehen ist. Im Prozess der Entunterwerfung riskiert das 
Individuum seine Anerkennbarkeit/Erkennbarkeit und damit auch seinen Subjektstatus: 

If that selfforming is done in disobedience to the principles by which one is formed, then virtue 

becomes the practice by which the self forms itself in desubjugation, which is to say that it risks 

its deformation as a subject, occupying that ontologically insecure position that poses the question 

anew: who will be a subject here, and what will count as a life […]. (Butler 2001: 226)  

Unter Bezugnahme auf Foucaults »Praktiken des Selbst« begreift Butler an dieser 
Stelle die Selbstformung gegen die Norm als kritische Praxis, die zu der ethisch re-
levanten Frage zwingt, wer als anerkennenswertes Subjekt und was als überlebens-
wertes Leben gilt. Die erzwungene Kritik führt demnach zu einer ethischen Haltung, 
die die Bedingungen der Anerkennung hinterfragt. Darin überschreitet diese Haltung 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 179 

 

auch die Identitätspolitik, die sich darauf beschränkt, die Ansprüche auf Anerkennung 
der eigenen Identität durchzusetzen. Die Kämpfe gegen Herrschaft und Ausbeutung, 
werden – wie angesprochen – durch die kritische Praxis der Entunterwerfung ergänzt: 
Hier geht es gewissermaßen ums Ganze, d.h. um die herrschenden Bedingungen der 
Subjektformierung, die eine eindeutige Identifizierbarkeit fordern. Beispielsweise ist 
die Forderung nach geschlechtlicher Identität zweifellos eine der stärksten Identitäts-
forderungen, die in die Subjektformung eingeht: Hier galt lange Zeit ein eindeutiges 
entweder männlich oder weiblich. Während die Queer- und Intersexbewegungen, de-
nen Butler nahe steht, vor allem um die Anerkennung des »sowohl als auch« im Be-
reich des Geschlechts kämpfen, will Butler darüber hinausgehen: Sie untersucht die 
Logik der Ausschließungen, Marginalisierungen und Verwerfungen, nicht vorrangig 
deren Inhalte. Denn eine bloße Ausdehnung der herrschenden Anerkennungsbedin-
gungen würde diese nicht grundlegend ändern. Vielmehr besteht sogar die Gefahr, 
dass damit nur immer wieder neue Ausschlüsse produziert werden. Die allgemeinere, 
ethisch relevante kritische Haltung, die Butler anspricht, wendet sich gegen die Logik 
der Subjektivierungspraktiken: ihre Totalisierungstendenzen, ihr Kohärenzbestreben, 
ihre melancholischen Verwerfungen. 

4. ENTUNTERWERFUNG UND POLITISCHE KATACHRESE 

Zunächst lässt sich festhalten, dass unter dem Begriff der Entunterwerfung die kriti-
sche Praxis der Selbstformung gegen die Norm zu verstehen ist. Sie wird paradoxer-
weise von demselben Begehren zu sein und im Sein zu beharren getragen, wie die 
Subjektivierung, also der Prozess der Subjektwerdung durch Unterwerfung unter die 
Norm. Die Entunterwerfung setzt in dem Moment ein, wo der Preis der Unterwerfung 
zu hoch ist, also in dem Moment, wo die Unterwerfung nicht länger die erhoffte 
Sichtbarkeit und Anerkennung gewährt sondern unerträgliche Verwerfungen er-
zwingt und das Gefühl der Verkennung hervorruft. Obwohl das Begehren zu sein und 
im Sein zu beharren, der Überlebenswunsch, den Prozess der Entunterwerfung ein-
leitet, ist dieser nicht als eine private Praxis der Selbstverwirklichung zu verstehen, 
sondern er hat auch eine politische Relevanz. Denn gerade weil sich die Entunterwer-
fung in kritischer Distanz zur herrschenden Formierungspraxis vollzieht, leitet sie 
auch politische und gesellschaftliche Veränderung ein: Die politische Dimension der 
Entunterwerfung besteht nicht zuletzt in der konkreten Praxis, die sie motiviert, die 
als performative Kritik an den herrschenden Intelligibilitätsbedingungen lesbar ist. 
Dies verdeutlicht Butler anhand der Analyse konkreter gefährdeter Lebensformen 
und deren Versuch zu überleben. So wird auch die politische Sprengkraft der Entun-
terwerfung sichtbar. Dies zeigt sich insbesondere in ihrer Interpretation der Situation 
der mythischen Gestalt Antigone: Antigone spricht laut Butler als Kind des Inzests, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | HEIKE KÄMPF 

 

als Tochter von Ödipus und dessen Mutter Iokaste, von einem unmöglichen Ort aus. 
Deshalb kann sie den Gesprächsschauplatz des öffentlichen Raumes nur durch einen 
permanenten Missbrauch der Sprache, durch die Katachrese, betreten: Zum einen 
kann sie sich die herrschenden Verwandtschaftsbegriffe nur fehlaneignen, da ihre 
Mutter zugleich als Großmutter und ihr Vater auch als ihr Bruder ansprechbar sind. 
Zudem missbraucht sie in gewisser Weise mit ihrer Forderung an Kreon, ihren gefal-
lenen Bruder Polyneikes beerdigen zu dürfen, die autoritative Rede, da es ihr nicht 
zusteht, Forderungen zu stellen. Ihr Ringen um öffentliches Gehör stellt ihren Über-
lebenskampf dar. (AV: 27ff) 

Als Kind eines Inzests verwirrt Antigone schließlich nicht nur die Verwandt-
schaftsbeziehungen. Ihre Existenz wirft auch die Frage auf, ob sie überhaupt als 
Mensch anerkannt werden kann, wenn zur Voraussetzung des Menschseins die Ab-
stammung gehört. Wenn also eindeutige Verwandtschaftsverhältnisse die Vorausset-
zung des Menschlichen sind, dann eröffnet sich mit Antigone ein neues Feld des 
Menschlichen, sobald Antigone versucht, als Mensch zu sprechen um Gehör und An-
erkennung zu finden.5 Mit Antigone, so Butler, tritt auch der Begriff des Menschen 
in eine Katachrese ein, denn »wir kennen seinen rechten Gebrauch nicht mehr« (AV: 
132). Den Prozess des Wandels der Normen, welche über die Voraussetzungen des 
Menschseins entscheiden, bezeichnet Butler als »politische Katachrese«: Diese er-
eignet sich in dem Moment, wo die, »die weniger als Menschen zählen, beginnen als 
Menschen zu sprechen« (AV: 132). 

Für Butler verkörpert Antigone also die Grenzen des Menschlichen, da sie die 
herrschenden Intelligibilitätsbedingungen nicht erfüllt. Und damit randständiges 
Sein, wie das Antigones, im öffentlichen Raum sichtbar werden kann, müssen sich 
diese Bedingungen der Verständlichkeit, der Intelligibilität, verändern. So stellt der 
sprachliche Missbrauch, die Katachrese, eine Strategie der Veränderung dar, die des-
halb Veränderungen einleiten kann, weil sie vom Gewohnten abweicht und dennoch 
verständlich ist, auch wenn sie zunächst unerwartet und ungewohnt erscheint. 

Die Katachrese, der Missbrauch oder uneigentliche Sprachgebrauch, kann, so hat 
schon der Sprachwissenschaftler Fritz Mauthner (1912) beobachtet, in den üblichen 
Sprachgebrauch übergehen und so schließlich die Kriterien der verständlichen, ›ei-
gentlichen‹ Rede verändern. Auch die anarchische Dimension der Katachrese hat 
Mauthner erkannt: Mit dem Hinweis darauf, dass der katachrestische Sprachgebrauch 
üblich werden kann, verdeutlicht Mauthner, dass Sprachgesetze »wie andere Gesetze 
nur Bräuche« sind (Mauthner 1912: 343). Die Katachrese zeigt, dass die vermeintli-
chen »Gesetze« der Sprache auf Konventionen beruhen und daher wandelbar sind. In 
dieser Hinsicht wird die Katachrese für Butlers Begriff der Entunterwerfung relevant: 
Durch all das, was sich (noch) nicht sagen lässt, wird die Katachrese gewissermaßen 

                                                             
5  Zu Butlers Verständnis kritischer Rede s. auch Kämpf 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 181 

 

erzwungen, die wiederum, indem sie Unstimmigkeit erzeugt, die Hoffnung auf neue 
Formen der Verständlichkeit keimen lässt.6  

Die Krise herrschender Bedingungen der Verständlichkeit, in die die Katachrese 
führt, kann Veränderungen einleiten, sodass sich die starren Regeln zunächst auf das 
Mögliche hin öffnen, um sich dann zu ändern. Antigones prekäre Existenz und ihr 
skandalöser Anspruch auf Anerkennung und Gehör, können demnach in eine offene 
Zukunft führen. Damit verkörpert Antigone in Butlers Lesart eine neue Art von Sub-
jektivität, die spricht, noch bevor sie über eine klar definierte Identität verfügt, also 
in dem Moment, wo sie im Prozess der Entunterwerfung an die Grenzen der herr-
schenden Anerkennungsbedingungen stößt und deren Veränderung einfordert. 

Es lässt sich sagen, dass Antigone beispielhaft für eine unmögliche, utopische, 
ortlose Subjektposition steht, die sich in der Entunterwerfung befindet. So wenig wie 
sie einen fest umrissenen Standort hat, so wenig bewegt sie sich in Richtung auf ein 
definiertes Ziel. Antigone durchbricht mit ihrer Rede die herrschenden Intelligibili-
tätsbedingungen, indem sie trotzdem spricht. Sie ringt um Gehör und Anerkennung, 
die ihr nur dann zuteil werden können, wenn die Grenzen der Intelligibilität und des 
Anerkennbaren sich wandeln. Vielleicht gelingt es ihr, radikaldemokratische Verän-
derungen einzuleiten, die nach Butler nicht zuletzt darin bestehen, grundlegende Ka-
tegorien, wie die Kategorie des Menschlichen, offener und flexibler zu gestalten. 
Diese Begriffe sollten eher als Orte der Auseinandersetzung gelten und nicht als ein 
für alle Mal gültige Bestimmungen gedeutet werden. 

So lässt sich festhalten, dass sich im Prozess der kritischen Entunterwerfung nicht 
nur eine singuläre Subjektformung gegen die Norm vollzieht. Vielmehr erweitert sich 
in diesem Prozess auch der Horizont dessen, was man vor dem Hintergrund der herr-
schenden Bedingungen werden kann. Dies verdeutlicht Butler auch im Rahmen ihrer 
Interpretation der Odyssee von David Reimer, dessen Lebensgeschichte in den 
1990er Jahren als Fall von John/Joan durch die amerikanischen Medien ging (MG: 
99): Reimer wurde mit männlichen und weiblichen Geschlechtsmerkmalen geboren 
und nach der Geburt operiert, um als »richtiges« Mädchen zu gelten und auch als 
solches erzogen zu werden. Im Erwachsenenalter entschied er sich schließlich für 
eine Geschlechtsumwandlung. Die Lebensgeschichte David Reimers interessiert 
Butler nicht als »Fall«, oder als Beweis für oder gegen die Natürlichkeit des Ge-
schlechts. Vielmehr wendet sie sich den eigenen Äußerungen Reimers zu7 und macht 
dessen Bemühen, im Prozess der Entunterwerfung zu überleben, sichtbar.8  

                                                             
6  Vgl. zur Katachrese auch Posselt 2005. 
7  Damit erfüllt sie gewissermaßen Pierre Bourdieus Forderung nach einer »Demokratisie-

rung der hermeneutischen Haltung«, die nicht länger auf literarische oder philosophische 
Texte zu beschränken ist (Bourdieu 1993: 801). 

8  Zur Entwicklung und historischen Veränderung von Erzähl- und Lebensformen aus dem 
Bereich Intersex vgl. Amato 2016. Amato macht Wege zu überleben sichtbar, die sie der 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | HEIKE KÄMPF 

 

Butler macht in ihrer Interpretation von Reimers Äußerungen deutlich, dass die-
ser sich, obwohl er sich um die Eindeutigkeit seiner anatomischen Geschlechtsiden-
tität bemühte, indem er sich operieren ließ, vehement dagegen wehrt, auf seine Ge-
schlechtsidentität reduziert zu werden. Insofern befindet er sich in einer kritischen 
Distanz zu den Normen, die Intelligibilität verleihen. Für Butler wird in seinen Aus-
sagen deutlich, dass er aufgrund seines Menschseins anerkannt werden möchte, wel-
ches allererst jenseits aller Erkennbarkeit und Kategorisierbarkeit entsteht: 

Das bedeutet, gerade indem er nicht vollständig erkennbar, nicht völlig verfügbar und katego-

risierbar ist, entsteht sein Mensch-sein Und das ist wichtig, weil wir verlangen könnten, er solle 

zuerst in die Intelligibilität eintreten um zu sprechen und erkannt werden zu können. Stattdes-

sen eröffnet er durch sein Sprechen eine kritische Perspektive auf die Normen, welche Intelli-

gibilität verleihen. (MG: 119)  

Reimers kritische Perspektive auf die herrschenden Normen, die seine Entunterwer-
fung begleitet, und seine kritische Rede an den Grenzen der Intelligibilität verdeutli-
chen auch, dass es Formen der Intelligibilität gibt, die mit den herrschenden Forde-
rungen nach Eindeutigkeit und Kohärenz brechen: Für Butler zeigt Reimer, »dass es 
ein Verstehen gibt, das die Normen der Intelligibilität selbst übersteigt« (MG: 119). 
Denn zum einen lassen sich Reimers Äußerungen durchaus verstehen, obwohl er von 
einem unmöglichen Ort aus spricht, weil er seine eindeutigen geschlechtlichen Iden-
tifizierbarkeit verweigert. Zum anderen fordert er selbst dieses Verstehen ein, das die 
Normen der Intelligibilität übersteigt. Denn er will jenseits seiner Geschlechtsidenti-
tät als Mensch wahrgenommen werden. Er versucht, erkennbar und anerkennbar zu 
sein, ohne die herrschenden Kohärenzforderungen zu erfüllen. Abschließend lässt 
sich sagen: Anderen in ihrer Einzigartigkeit gerecht zu werden, bedeutet, Andere in 
ihrer Einzigartigkeit wahrzunehmen, ohne sie von vornherein in herrschende Kate-
gorien einzuordnen. Vor allem geht es darum, Anerkennung nicht erst auf der Grund-
lage von Identifizierbarkeit, also der Einordnungsfähigkeit in herrschenden Katego-
rien und Normen, zu verleihen. 

                                                             
Argumentation Butlers, es gehe darum, öffentliche Sichtbarkeit zu erlangen, um zu über-
leben, entgegensetzt (vgl. Amato 2016: 53f). Trotz der Berechtigung dieser alternativen 
Lesart und der Kritik (vgl. auch Kämpf 2006) gilt zu bedenken, dass Butlers enge Kopp-
lung des Überlebens an Sichtbarkeit im öffentlichen Raum es ihr erlaubt, die politische und 
kritische Dimension individueller Lebensführung plausibel zu machen. Mit der Lebensge-
schichte Reimers, der Suizid beging, scheint darüber hinaus auch die Möglichkeit einer 
realen Bedrohung des Überlebens durch Entunterwerfung deutlich zu werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 183 

 

5. DIE ENTUNTERWERFUNG IM HORIZONT DER ETHIK  

Mit den vorangegangenen Überlegungen zu der Frage, wie es gelingen kann, jeman-
dem gerecht zu werden, hat sich der Horizont der Ethik eröffnet. Durch die Frage 
nach dem angemessenen Umgang mit dem Anderen, die Butler unter anderem mit 
dem Begriff der Gerechtigkeit zu beantworten sucht, wird das Feld ethischer Refle-
xionen und Begriffe betreten. Darüber hinaus ist die Diskussion der Entunterwerfung 
ganz elementar und untrennbar mit ethischen Reflexionen und Begriffen verbunden. 
Denn im Kontext der Überlegungen zu den Möglichkeiten des Überlebens entsteht 
die Frage nach den Bedingungen der Bejahung des eigenen und fremden Lebens, 
deren Beantwortung ethisch relevant ist.  

Als Antwort auf die eingangs gestellte Frage »Und was geschieht, wenn ich etwas 
zu werden beginne, was im gegebenen Wahrheitsregime nicht vorgesehen ist?«, wäre 
zu sagen, dass dieses Werden mein Überleben gefährdet und es kommt die Frage nach 
den gesellschaftlichen und individuellen (Über-)lebensbedingungen auf. Wenn sich 
Jemandem diese Frage konkret stellt, dann ist nach Butler der lebensgefährdende 
Prozess in der Regel schon eingeleitet, sodass das Subjekt bereits an die Grenzen des 
Lebbaren gestoßen ist. Dieser Werdensprozess gegen die herrschenden Normen kann, 
sobald er bewusst vollzogen wird und das Subjekt in eine kritische Distanz zu herr-
schenden Subjektivierungspraktiken gebracht hat, im Anschluss an Foucault und im 
Sinne Butlers als Entunterwerfung bezeichnet werden. Die Entunterwerfung – als 
Subjektwerdung gegen die Norm – impliziert bewusste Kritik an den Verwerfungen 
und an herrschenden Normen der Intelligibilität, an dem herrschenden Wahrheitsre-
gime. Vor allem Foucault hat – wie oben ausgeführt – den engen Zusammenhang von 
Entunterwerfung (désassujettissement) und Kritik betont, denn die Entunterwerfung 
bringt das Subjekt in eine kritische Distanz zur etablierten Autorität. Tugend kann 
daher auch als diese kritische Praxis bezeichnet werden, in der sich das Subjekt in 
der Entunterwerfung bildet, indem es die herrschenden Bedingungen des Überlebens 
zu verändern sucht.  

Ein Unterschied besteht in dem jeweiligen Ausgangsort der Reflexion und ihrem 
Verständnis der Unterstützung der kritischen Praxis der Entunterwerfung: Während 
Foucault die kritische Praxis der Entunterwerfung als Selbstformung einfordert, wid-
met sich Butler mit ihrem Begriff desubjugation eher den prekären, schattenhaften 
Lebensformen, die schon existieren, um sie nicht zuletzt damit in ihrem Prozess der 
Entunterwerfung zu unterstützen. Die Entunterwerfung bezeichnet bei Butler den be-
wussten Prozess, in welchem das Subjekt seines Werdens gegen die Norm innewird 
und        di  öffentliche   Aner-

kennung dieses Werdens einfordert. Diese Aufbegehren des Subjekts wird überle-
bensnotwendig, denn das Überleben des Subjekts erfordert, wie Butler verdeutlicht, 

 –   e  

– 

– dem Begehren zu sein und im Sein zu beharren folgend

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | HEIKE KÄMPF 

 

notwendigerweise die Akzeptanz und Anerkennung, das Gesehen- und Gehörtwer-
den. Insofern sind Aufbegehren und kritische Praxis der Entunterwerfung inhärent, 
die darin nicht nur private sondern öffentliche, politisch relevante Praxis ist. Zugleich 
will Butler verdeutlichen, dass die Entunterwerfung eine Praxis ist, die sich ethisch 
rechtfertigen lässt: Sie erscheint als Prozess eines ganz elementaren Ringens ums 
Überleben und fordert mehr Menschlichkeit ein.  

So wird deutlich, dass das Subjekt nicht immer an seiner Unterwerfung mitarbei-
tet, sondern dass die Subjektivierungspraktiken am Eigensinn des werdenden Sub-
jekts scheitern können. Unterwerfung erfolgt demnach nicht um jeden Preis, auch 
wenn die Entunterwerfung Risiken birgt. Das Subjekt, das sich in der Entunterwer-
fung bildet, riskiert dabei nicht gewissermaßen vorsätzlich, in kritischer Absicht, sei-
nen Subjektstatus, sondern es bemerkt, dass es an den Subjektivierungspraktiken zu 
scheitern droht. Die Subjektivierung gewährt dann nicht länger sein Überleben, son-
dern es gefährdet dieses Überleben. Da Anpassung und Unterwerfung dann keine 
Optionen mehr sein können, bleiben letztendlich zwei Möglichkeiten: der Weg in den 
Tod oder der Weg der Entunterwerfung, d.i. der Weg in die Kritik, der mit dem Ver-
such einhergeht, die herrschenden Subjektivierungspraktiken und die Intelligibilitäts-
bedingungen zu ändern, sodass sie das Überleben ermöglichen. 

Insofern kann das Begehren zu sein und im Sein zu beharren paradoxerweise 
nicht nur Unterwerfung und Anpassung, sondern auch ein Aufbegehren begründen. 
Die Besonderheit dieser (zwangsläufig) kritischen Praxis besteht nicht zuletzt darin, 
dass das Subjekt spricht, noch bevor ihm ein Subjektstatus zukommt, noch bevor es 
weiß, wer oder was es ist. In diesem Sinne scheint es also gerade seine Identifizier-
barkeit zu verweigern und Kritik an den Normen der Sichtbarkeit und Anerkennbar-
keit zu üben. Und in dem Moment, in dem sich diejenigen Gehör verschaffen, die 
sich im Prozess der Entunterwerfung befinden, die also gewissermaßen von einem 
»Ort des Nicht-Seins« sprechen, vollzieht sich Butler zufolge eine politische Katach-
rese. (HS: 205) Die Kritik an der Identitätspolitik, die Butler wiederholt übt, ist der 
kritischen Praxis der Entunterwerfung gewissermaßen inhärent. Diese kritische Pra-
xis sichtbar zu machen und zu unterstützen ist ein zentraler Aspekt einer politisch 
engagierten Philosophie Butlers.  

 Nicht zuletzt ist der Prozess der Entunterwerfung, wie schon angesprochen, auch 
in ethischer Hinsicht relevant. Zum einen ist deutlich zu machen, dass dieses Aufbe-
gehren ethisch legitim ist, weil und insofern das Leben als Wert verstanden wird. Und 
er kann als kritische Praxis und damit als Tugend in den Blick gebracht werden. Dar-
über hinaus ist die Entunterwerfung, wie Butler mit dem Begriff der Anerkennung in 
diesem Kontext verdeutlicht, untrennbar mit einer Sorge um den Anderen und der 
Frage verknüpft, wie ich dem Anderen gerecht werden kann.  

Insbesondere Butlers Begriff der »ethischen Gewalt« kennzeichnet die Gewalt-
förmigkeit der Identitätsforderungen, der Forderungen nach Kohärenz, von der An-
erkennung abhängig gemacht wird. Ihre Kritik an der ethischen Gewalt lässt sich in 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 185 

 

diesem Kontext als Antwort auf die Frage lesen, wie neue oder andere Überlebens-
möglichkeiten geschaffen werden können, d.h. wie ein Zusammenleben möglich ist, 
ohne an starren Identitätsforderungen festzuhalten, ohne Anerkennung an Erkennbar-
keit zu knüpfen.9 Oder, anders gefragt: wie ist eine Öffnung des sozialen Raumes auf 
das Verworfene und Ausgeschlossene hin möglich? Welche Verstehensformen und 
Umgangsweisen müssten einen solchen Raum ohne Zwang zur Eindeutigkeit eröff-
nen? Wie lassen sich Intelligibilitätsbedingungen verändern und lockern und nicht 
nur in ihrer immer gleichen Logik ausweiten? 

Butlers ethische Überlegungen sprechen schließlich solche Tugenden an, so ließe 
sich vor diesem Hintergrund sagen, die Antworten auf diese Fragen geben können: 
Butler nennt Geduld, Bescheidenheit und Großzügigkeit als Tugenden, die ein 
menschlicheres Zusammenleben ermöglichen können (KEG: 109). Sie bieten eine 
Möglichkeit, dem Anderen jenseits der herrschenden Normen und Subjektivierungs-
praktiken in seiner Einzigartigkeit und Intransparenz gerecht zu werden. Diese Tu-
genden können dazu beitragen, die Bedingungen des Gehört- und Gesehenwerdens 
zu verändern. Sie können dazu beitragen Öffentlichkeit als Begegnungsraum zu 
schaffen, in dem ein Erscheinen nicht an Subjektivierung geknüpft ist. Es könnte mit 
diesen Tugenden gelingen, auf starre Identitätsforderungen und den Zwang zur Er-
kennbarkeit als Bedingung der Anerkennung zu verzichten, um dem Werden seinen 
Raum geben. So kann das Begehren zu sein und im Sein zu beharren im Prozess der 
Entunterwerfung zum Ausdruck kommen, ohne dass notwendigerweise das Überle-
ben auf dem Spiel steht. Denn Geduld, Bescheidenheit und Großzügigkeit befähigen 
zum Umgang mit Ambivalenz, Inkohärenz und Uneindeutigkeit, sodass Anderen An-
erkennung zuteilwerden kann, ohne dass diese zwangsläufig zuvor eindeutig als nor-
mierte Subjekte der Unterwerfung erkannt und identifiziert werden müssen. Es 
könnte so vielleicht gelingen, sich und Anderen gerecht zu werden. 

LITERATUR 

Amato, Viola (2016): Intersex Narratives. Shifts in the Represention of Intersex Lives 
in North American Literature and Popular Culture. Bielefeld: transcript. 

Bourdieu, Pierre (1993): »Verstehen«, in: Bourdieu, Pierre (Hg.): Das Elend der Welt. 
Konstanz: UVK 2002, 779–822. 

Butler, Judith (2001): »What is Critique? An Essay on Foucaults Virtue«, in: Ingram, 
David (Hg.): The Political: Readings in Continental Philosophy. London: Basil 
Blackwell 2002, 212–228. 

                                                             
9  Mit dem englischen Begriff recognition wird sowohl Anerkennen wie Erkennen bezeich-

net. Butler spielt daher auch mit der Doppeldeutigkeit dieses Begriffs, wenn sie die Er-
kennbarkeit als Bedingung der Anerkennung anspricht. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | HEIKE KÄMPF 

 

Butler, Judith (2002): »Interview mit Judith Butler«, in: Bublitz, Hannelore: Butler 
zur Einführung. Hamburg: Junius, 123–133. 

Foucault, Michel (1978): Was ist Kritik? Berlin: Merve 1992. 
Foucault, Michel (1982): »Warum ich die Macht untersuche: Die Frage des Sub-

jekts«, Nachwort in: Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jen-
seits von Strukturalismus und Hermeneutik. Weinheim: Beltz, 243–261.  

Kämpf, Heike (2002): »Politische Philosophie als Sprachkritik. Zum Machtdiskurs 
bei Judith Butler«, in: Dialektik. Zeitschrift für Kulturphilosophie 2, 101–116. 

Kämpf, Heike (2004): »Die Unerreichbarkeit der Demokratie. Kontingenz, Identität 
und politische Handlungsfähigkeit nach Judith Butler«, in: Flügel, Oliver/Heil, 
Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die Rückkehr des Politischen. Demokratietheo-
rien heute. Bielefeld: transcript, 43–61. 

Kämpf, Heike (2006): »Implizite Zensur und politische Öffentlichkeit«, in: Heil, 
Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspekti-
ven der Demokratietheorie. Bielefeld: transcript, 225–237. 

Kämpf, Heike (2011): »Judith Butler. Die störende Wiederkehr des kulturell Ver-
drängten«, in: Moebius, Stephan/Quadflieg, Dirk (Hg.): Kultur. Theorien der Ge-
genwart. Wiesbaden: VS, 246–256. 

Mauthner, Fritz (1912): Zur Sprachwissenschaft. Beiträge zu einer Kritik der Spra-
che. Bd. 2. Frankfurt/M.: Ullstein 1986. 

Posselt, Gerald (2005): Katachrese. Rhetorik des Performativen. München: Fink. 
Quadflieg, Dirk (2006): Das Begehren des Subjekts – Anmerkungen zum Konzept 

des Widerstands bei Judith Butler, in: Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die 
unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demokratietheorie. Bielefeld: 
transcript, 117–122. 

Spinoza, Baruch de (1677): Die Ethik, Schriften und Briefe. Hg. von F. Bülow. Stutt-
gart: Kröner 1976. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

III. VISIBILITÄTEN UND TRANSFORMATIONEN 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Paradoxien des Abstand-Nehmens 

Butlers politische Theorie des Medialen 

JULIA PRAGER 

 

1. EINLEITUNG: DIE REVERSIBILITÄT VON NÄHE

 UND

 

DISTANZ 

In ihren späteren Arbeiten kehrt Judith Butler immer wieder, in je modifizierender 
Weise, zu einer Frage zurück: »[H]ow we might respond effectively to suffering at a 
distance« (RK: engl. 63, dt. 65)? Die drängende Frage nach der Möglichkeit, auf 
»fernes« Leiden wirksam zu reagieren, dient Butler vielfach als Einsatzpunkt medi-
entheoretischer Überlegungen. Daran möchte der vorliegende Beitrag anknüpfen, um 
eben von dieser Frage ausgehend eine »politische Theorie des Medialen« im Kontext 
von Butlers politischer Philosophie nach- bzw. vorzuzeichnen.  

Bei diesem Versuch erscheint zunächst die Art und Weise, in der Butler ihre Frage 
nach der Ver-Antwortbarkeit »fernen« Leidens formuliert, in zumindest zweierlei 
Hinsicht bemerkenswert: Erstens formuliert sie sie im Konjunktiv. Zweitens drängt 
sich (insbesondere im Zusammenhang mit medientheoretischen Überlegungen) die 
Vermutung auf, dass sich die Wendung »at a distance« mitnichten auf eine räumliche 
Distanz reduzieren lässt, sondern vielmehr einen Komplex von räumlich-zeitlicher, kul-
turell-körperlicher, medial-ästhetischer und kritischer Distanz zum Ausdruck bringt. 

Die Dringlichkeit der Formulierung im Konjunktiv erschließt sich aus der verbin-
denden Thematik der Texte: Denn worum Butlers verschiedentliche Auseinanderset-
zungen etwa mit den Folterphotographien aus Abu Ghraib, den photographischen In-
szenierungen von Kriegsbombardements und »Befreiungsakten« der Zivilbevölke-
rung, der Gedichtproduktion in Guantánamo oder auch mit netzgestützten Protest- 
und Widerstandsformen kreisen, ist die Verunmöglichung der Wahrnehmbarkeit des 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | JULIA PRAGER 

 

und der »Anderen«1 im Zusammenspiel von Medien und Politik. Angesprochen sind 
jene Konstellationen von politischen und medialen Rahmensetzungen, die das Feld 
wahrnehmbarer Realität derart strukturieren und regulieren, dass nicht jedes Leben 
als solches wahrgenommen werden kann, dass nicht jeder Mensch anerkennungsfä-
hig ist – folglich auch nicht jedes Leiden. Dabei meinen diese Rahmensetzungen 
nicht nur »explizite«2 Zensurverfahren und relationierte mediale Darstellungsmodi, 
sondern insbesondere das Zusammenspiel von Betrachten und Darstellen, in dem 
verschiedene politische, kulturelle, mediale etc. Interpretationsraster zusammenkom-
men und an der Ausbildung von Wahrnehmungsdispositiven Anteil haben. Die Art 
und Weise, wie Politik und Medien ineinandergreifen, wie Normierung, Darstellung 
und Wahrnehmung zusammenwirken, nimmt somit Einfluss auf unsere ethische Sen-
sibilität und damit auf unsere Bereitschaft, politisch aktiv zu werden respektive ef-
fektiv zu antworten. Wie also − so ließe sich Butlers drängende Frage reformulieren 
− auf Leid reagieren, wenn es unserem Wahrnehmungshorizont schon entzogen ist?  

Vor diesem Hintergrund entwickelt Butler eine »politische Theorie des Media-
len« – freilich ohne eine solche explizit zu benennen – in zwei Momenten: Zum einen 
fragt sie auf einer theoretischen Ebene nach den Ausbildungen von Wahrnehmungs-
dispositiven und der damit verknüpften Bedeutungsproduktion im gemeinsamen 
Operieren von hegemonialer Politik und ebenso dominierenden Medien. In diesen 
Diskussionen räumt Butler dem Körper und der körperlichen Dimension des Media-
len einen besonderen Stellenwert ein, insofern sie davon ausgeht, dass eine auf der 
Gefährdetheit körperlichen Lebens gründende prinzipielle Verbundenheit des Einzel-
nen mit (allen) Anderen besteht (vgl. insbes. GL: 43–45), die von verkörperten Nor-
mierungen des Wahrnehmbaren verstellt wird. Ihre kritischen Fragestellungen entfal-
tet sie anfänglich zumeist im Kontext der Bush-Administration und der in dieser Zeit-
spanne begonnenen Kriege. 

Zum anderen erreicht sie in diesem Fragen eine praktische Ebene, auf der sie eine 
gegenhegemoniale Praxis entfaltet, um in den dominierenden Wahrnehmungs- und 
Deutungsrastern zu intervenieren. In den dahingehenden Reflexionen nimmt Butler 
auf die (teilweise ineinandergreifenden) medientheoretischen Überlegungen von 
Walter Benjamin, Roland Barthes und Jacques Derrida Bezug, die sie verstärkt mit 
den ethischen und politischen Konzeptionen von Emmanuel Levinas und Hannah 
Arendt unterlegt. Maßgeblich werden Levinas’ und Arendts Überlegungen zur (un-
willentlichen) Begegnung bzw. zum (unwillentlichen) Zusammenleben mit dem und 
den Anderen, wobei sie sich kritisch gegen die in ihren Augen unzureichende Themati-
sierung des sozialen Körpers in beiden Konzeptionen wendet (vgl. Butler 2015a: 117). 

                                                             
1  Aufgerufen wird hier Levinas’ Figur des Anderen, auf die sich Butler in ihren ethisch-po-

litisch Auseinandersetzungen in affirmativ modifizierender Weise bezieht. 
2  Zur Differenzierung von »expliziter« und »impliziter« Zensur vgl. u.a. Prager 2013: 190. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 191 

 

Der Beitrag verfolgt das Anliegen, Butlers medientheoretische Diskussionen als 
spezifischen politisch motivierten medientheoretischen Ansatz vorzustellen, dessen 
Spezifität darin besteht, in besonderer Weise vom Körper seinen Ausgang zu nehmen 
und das produktiv zu machen, was sich als »Paradoxien des Abstand-Nehmens« be-
zeichnen lässt: das Zusammendenken von an sich unvereinbaren Nähe- und Distanz-
positionen. Diese schließen sowohl Überlegungen zum (teilweise intendierten) Ab-
standnehmen des Selbst zum Anderen in medialen Begegnungen ein als auch Ausei-
nandersetzungen mit ethisch-politischen Strategien, die sich derartigen Distanzierun-
gen widersetzen – die also zu einem gewissen Grad den Abstand selbst nehmen. Ers-
tere beschäftigen sich beispielsweise mit Instrumentalisierungen medialer Darstel-
lungen militärischer Aktionen, in welchen gerade die vermeintliche Unmittelbarkeit 
der medialen Übertragung eine ästhetische wie auch ethisch-politisch bedeutsame 
Distanz generiert. Letztere fokussieren u.a. die mediale Ausdehnung von Protestsze-
nen via Smartphones oder fragen in einem größeren Zusammenhang danach, wie die 
Appelle der und des Leidenden trotz Restriktionen unseren Wahrnehmungshorizont 
erreichen. Wegweisend wird dabei Butlers eigene thesenhaft formulierte Antwort auf 
die Frage nach der Ver-Antwortbarkeit ›fernen‹ Leidens, die sie an anderer Stelle zur 
Diskussion stellt: »My own thesis is that the ethical demands that emerge through the 
global circuits in these times depend on this limited but necessary reversibility of pro-
ximity and distance.« (Butler 2015a: 103) 

Die merkwürdige Wendung einer »limitierten, aber notwendigen Reversibilität 
von Nähe und Distanz« spielt auf Butlers frühere Auseinandersetzung mit Merleau-
Pontys Leibkonzeption3 an und betont noch einmal das körperliche Moment ihrer 
medientheoretischen Überlegungen: Im Rekurs auf den Körper und verkörperte Nor-
mierungen wird ausgestellt, dass jeder medial erzeugten Nähe ein irreduzibles Mo-
ment der Distanz eingeschrieben ist, die eine Reflexion kultureller, medialer etc. 
Übersetzungsprozesse erfordert. Gleichzeitig wird die unhintergehbare Gefährdetheit 
körperlichen Lebens exponiert. Das daran geknüpfte verbindend-verbindliche Mo-
ment im Verhältnis des Einzelnen mit (allen) Anderen lässt offensichtlich werden, 
dass jede Distanz von einer ebenso irreduziblen Nähe ent-fernt wird.  

Der Beitrag geht somit davon aus, dass sich Butlers medientheoretische Diskus-
sionen insbesondere im Spannungsfeld ihrer politischen Theorie einer »politics of the 
body« (Butler 2015a: 117) und einer »politics of translation« (Butler 2000: 169) ver-
orten lassen. Unter diesem Blickwinkel wird im Folgenden die These vertreten, dass 
Butlers »Ontologie des Körpers« (RK: 3) Gelegenheit bietet, das körperliche Mo-
ment der Medientheorie und damit das (medial vorangetriebene) »Weltweit-Werden« 
neu zu formulieren. Im Gegensatz zu Positionen, die das »zwischenmenschliche« 

                                                             
3  Zwei dieser Aufsätze sind neu erschienen in Butler 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | JULIA PRAGER 

 

Moment medial inszenierter Begegnungen in den Blick nehmen,4 geht Butlers Zu-
gang gerade nicht von einer nachträglichen Verbindung qua medialer Vermittlung 
aus. Vielmehr wird in der medialen Begegnung eine zweischneidige Praxis ausge-
macht, die an der Produktion dessen, was menschlich ist, maßgeblichen Anteil hat: 
In der medialen Vermittlung kann sowohl der Status des Mensch-Seins ausgesetzt 
wie auch eingesetzt werden. Im zweiten Fall wird das tragend, was in diesem Beitrag 
als »mediale Praxis des Erinnerns« aufgefasst wird, insofern Butlers medientheoreti-
sche Verhandlungen nahelegen, dass die vorgängige Verbundenheit des Einzelnen 
mit (allen) Anderen in der medialen Vermittlung in gewisser Weise re-produziert wird 
und so an die unhintergehbare Relationalität des Selbst erinnert.  

Um dies zu zeigen, gliedert sich der Beitrag in zwei Abschnitte: Im ersten Ab-
schnitt wird der Versuch unternommen, Butlers »politische Theorie des Medialen« 
zu konturieren. Aus Platzgründen kann dabei lediglich eine schlaglichtartige Be-
leuchtung der von Butler vorgenommenen Relationierung von Politik, Medien und 
Körper erfolgen. Diese Auseinandersetzung wird unter besonderer Berücksichtigung 
ihrer Verhandlungen einer »nicht-körperlosen« (Butler 2014: 117) Sphäre des Inter-
nets geführt. Hierbei diskutiert Butler die eigentümliche Körperlichkeit netzbasierter 
Begegnungen mit dem und den Anderen u.a. am Beispiel von Protestbewegungen. 
Der medialen Erinnerungspraxis kommt im zweiten Abschnitt noch einmal gesondert 
Aufmerksamkeit zu: Anhand zweier Beispiele soll herausgearbeitet werden, wie But-
ler Praktiken des Erinnerns mit der spezifischen Medialität der Photographie und der 
Gedichtproduktion im Internierungslager Guantánamo verbindet. 

2. POLITISCHE THEORIE DES MEDIALEN 

In jedem medientheoretischen Vorhaben steht zu Beginn die Frage nach dem Me-
dienbegriff. Explizit äußert sich Butler zu diesem nur selten, doch einer ihrer raren 
Definitionsversuche nimmt sich folgendermaßen aus:  

The term »media« names any mode of presentation that relays to us some version of reality 

from the outside; it operates by means of a series of foreclosures that make possible what we 

might call its message, which impinges on us, by which I mean both the foreclosure – what is 

edited out, what is outside the margins – and what is presented. (Butler 2015a: 102f.)  

Diese kurze Erläuterung verweist bereits im Ansatz auf die grundlegenden Aspekte 
von Butlers »Theorie des Medialen«: Zum einen gibt sie einen Hinweis darauf, dass 

                                                             
4  Vgl. hierzu u.a. Sandbothe 2003 und (anders gewichtet) Turkle 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 193 

 

in der Betrachtung von »Einzelmedien« deren je spezifische »mediale Formatierun-
gen«5, die jeweilige Art und Weise der Darstellung, in den Blickpunkt rücken. In die-
ser Wendung scheint eine Nähe zu Derrida auf, insofern beide davon ausgehen, dass 
alle Bedeutung »von etwas als etwas« in der Vermittlung durch das Medium »forma-
tiert« ist (vgl. u.a. Derrida/Stiegler 2006: 13−16; Ernst 2003: 57). Was Derrida weiter 
den differenziellen »Rhythmus« (Derrida/Stiegler 2006: 17) von Medien nennt, wird 
auch − wie zu zeigen ist − für Butlers Thematisierungen virulent, eröffnet sich in der 
Kluft zwischen verschiedenen Rhythmen doch ein Spielraum, eine gewisse Möglich-
keit der Kritik (vgl. Ernst 2003: 65).  

Zum anderen operieren Medien nicht unabhängig von umfassenderen Normie-
rungen. Folglich treten die medialen Begrenzungen mit solchen hegemonialer Wahr-
nehmungs-, Denk- und Verstehensweisen in Beziehung (vgl. RK: engl. 74, dt. 74). 
Es dürfte auf der Hand liegen, dass Butler Medien nicht als bloße Mittel zur Infor-
mationsvermittlung versteht. Vielmehr spielen für sie Medien immer auch eine Rolle 
bei der sozialen Konstitution von Subjekten. Damit verbunden ist der Gedanke, dass 
Medien nicht in einer einfachen Mittlerfunktion aufgehen, sondern Teil eben jenes 
performativen Prozesses sind, der Subjekt-Werden ist. Diese Implikationen des But-
ler’schen Medienbegriffs leiten eine zweifach ausgerichtete »politische Theorie des 
Medialen« an: als Reflexion der machtvollen Bildung des Feldes wahrnehmbarer Re-
alität einerseits und als Ausfaltungen von subversiven medialen Praktiken anderer-
seits, die immer auch technisch und instrumentell formiert sind.  

Ersterer widmet sich Butler in ihren wiederkehrenden Auseinandersetzungen mit 
der Komplizenschaft von »Mainstream Medien« (Butler 2009b: 79) und Staat. In ih-
rem unablässigen Fragen nach der Wahrnehmbarkeit von Leid, insbesondere von me-
dial vermitteltem Leid ferner Bevölkerungsgruppen, die in Kriegszeiten dem »Feind-
Bild« unterworfen sind und somit der Sphäre des Menschlichen und Schützenswerten 
entzogen, gilt Butlers Aufmerksamkeit eben jenen medien-politischen Operationen, 
die einen solchen Entzug überhaupt erst ermöglichen. Es genügt nicht, danach zu 
fragen, was in der medialen Präsentation − hier in Bezug auf bildliche Darstellungen 
− sichtbar wird, sondern vor allem danach, wie etwas gezeigt wird und was bzw. wie 
gesehen werden kann. Im Lesbarmachen des Geschehens, der Operationen innerhalb 
medialer Bedeutungsgefüge expliziert Butler in Nachfolge von Derrida und Goffman 
die mehrdeutige Denkfigur des »Rahmens« (frame) (RK: engl. 5−12, dt. 13−20).  

Dabei ist ihr theoretisches Bemühen im Spannungsfeld von medialer und diskur-
siver Rahmung verortet, um das Schema des »embedded reporting« – der staatlich 
gesteuerten Berichterstattung – nicht nur als Begrenzung des Bildausschnitts, also im 
Hinblick auf das Außerhalb des Sichtbaren, offenzulegen, sondern dessen Wirken 

                                                             
5  Hier übernehme ich die Übersetzung von »framing« der deutschen Übersetzung durch Ka-

rin Wördemann (GL: engl. 148, dt. 175).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | JULIA PRAGER 

 

auch innerhalb des Bildes nachzuweisen: Die vom Staat bzw. Militär vorgegebene Per-
spektive bringt bereits eine Deutung des Gesehenen in der medialen Formatierung zum 
Ausdruck, indem sie das Sichtbare im Sinne der hegemonialen Sichtweise strukturiert 
(vgl. RK: 65–67). Butler unterstellt den im Einklang mit der staatlichen Anordnung des 
Sehens operierenden Informationskanälen wie Presse und Rundfunk eine direkte (ma-
nipulative) Beteiligung im Prozess der folgenreichen Beschränkung wahrnehmbarer 
Realität. Anschaulich wird ihr diesbezügliches Unbehagen, wenn sie anhand der mili-
tärischen Strategie »shock and awe« aufzeigt, dass (mediale) Wahrnehmung und Politik 
»zwei Seiten ein und desselben Prozesses [sind], durch den der ontologische Status ei-
ner ins Auge gefassten Bevölkerungsgruppe beeinträchtigt und ausgesetzt wird« (RK: 
35). Die spezifische Ästhetik, der sich die Medien beispielsweise in der visuellen Dar-
stellung von Bombardements durch die US-Armee im Rahmen des Irakkrieges bedien-
ten, identifiziert Butler dementsprechend als genuinen Teil des Kriegsmanövers: 

So we get an aerial or otherwise distanced view of the bombings. You’re never going to see the 

bomb drop from beneath, only from above. And you’re never going to see any portraits of 

human beings as they run, or as they cower, when the bombs are dropped. And you’ll never see 

the decimated bodies. You’ll never see the close-up. The mainstream media won’t show this. 

It’s the panoramic aesthetic that allows for this nefarious sublimity, where you get »shock and 

awe« which is only possible from a distance. (Butler 2003, dt. 2009b: 78f.) 

Von Bedeutung für das Thema der paradoxen Verfasstheit von Nähe und Distanz sind 
die in diesem Zitat eindrücklich zur Schau gestellten divergierenden Modi des Dis-
tanz-Nehmens: Während sich die Kamera gewissermaßen mit der Perspektive der 
Bombe identifiziert, ereignet sich in der ästhetischen Distanzierung des erhabenen 
Blicks »von oben« eine gleichzeitige Desidentifikation der Zuschauer*innen mit je-
nen, deren Perspektive auf das Geschehen notwendigerweise eine solche »von unten« 
ist. In der medialen Positionierung der Zuschauer*innen stehen diese im wörtlichen wie 
übertragenen Sinn »über dem Geschehen«. Auf diese Weise scheinen diejenigen, die 
das Geschehen mitproduzieren, selbst eigentümlich immun dagegen zu sein, als ob − 
wie Butler hinzufügt − »we ourselves don’t live on the ground« (Butler 2003, dt. 2009b: 
79). Das durch die mediale Vernetzung ermöglichte »Weltweit-Werden«, in dem das 
ferne Ereignis nahe rückt, besteht somit uneingeschränkt neben der ästhetisch gesetzten 
größtmöglichen Distanz zum Geschehen, die durch die Perspektive erzeugt wird. 

Die Folgen einer derart instrumentell erzeugten medialen Paradoxie wiegen 
schwer: Denn solche Darstellungen tragen dazu bei, jenes geteilte Prekärsein aus dem 
Blick zu verlieren, das die Bedingung und Bedingtheit des Menschseins selbst meint. 
In dieser Feststellung findet sich der Kern von Butlers ethisch-politischer Argumen-
tation, die sie unter Berufung auf verschiedene theoretische Positionen (etwa jene 
von Levinas, Arendt oder Cavarero) immer wieder ins Spiel bringt. Butlers emphati-
scher Aufweis der Medienreflexion als Auseinandersetzung, die vom Körper ihren 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 195 

 

Ausgang nimmt, zielt in besonderer Weise darauf ab, eben jene medialen Strategien 
offenzulegen, die die grundlegende Bindung an den Anderen verstellen (vgl. RK: 
54−58). Maßgeblich werden dabei ihre Bemühungen, die angeblich rational verfasste 
Politik als Affektstruktur zu demaskieren: Indem das Wahrnehmen als wesentlich 
körperliche Erfahrung betrachtet wird, offenbaren sich in der Komplizenschaft von 
Staat und Medien affektregulierende Operationen. Die propagierte Überwindung der 
affektiven Reaktion − die auch in dem von G. W. Bush deklarierten Ende der natio-
nalen Trauerphase zehn Tage nach 9/11 zum Ausdruck kommt − erscheint dann selbst 
als eine auf Affizierung basierende Taktik, um die vom Leid der »Anderen« ausge-
lösten Affektionen zu unterbinden. 

Oben wurde darauf verwiesen, dass Butler neben der kritischen Reflexion auf das 
Zusammenwirken von Politik und Medien eigene politische Strategien verfolgt, um 
im Feld des Wahrnehmbaren zu intervenieren. Im Anschluss an die vorangegangenen 
Überlegungen lassen sich diese Ansätze im Allgemeinen als verschieden gestaltete 
Versuchsanordnungen explizieren, die durch spezifische mediale Rahmungen ver-
stellte affektive Bindung an den Anderen zu rehabilitieren. Um einen derartigen Re-
habilitationsprozess in Gang zu setzen, stützt sich Butler auch in ihren medientheo-
retischen Auseinandersetzungen auf radikaldemokratische Bewegungen »von unten« 
und verleiht so ihrer grundsätzlich ablehnenden Haltung gegenüber einer »von oben« 
agierenden Staatspolitik Nachdruck.6 Dementsprechend widmet sie sich gegenhege-
monialen Praktiken von »Alternativen Medien« (alternative media, RK: engl. 12, dt. 
19), wobei es insbesondere das »Hybrid-Medium« (Power 2009) Internet zu sein 
scheint, von dem sie ihr radikaldemokratisches Projekt mitgetragen sieht.7 

»I don’t think the internet is a disembodied sphere«8 

Auf den ersten Blick mag Butlers frühere Bewertung des Internets und seiner politi-
schen Möglichkeiten recht naiv erscheinen, spricht sie von diesem doch dezidiert als 
»Korrektiv« (Butler 2009b: 79). Ohne Zweifel ist der Kontext einer Post-9/11-Politik 

                                                             
6  Butler diskutiert ihr Verständnis von Radikaldemokratie an keiner Stelle im Detail. Viel-

mehr sind es verstreute Bezugnahmen auf Ernesto Laclaus und Chantal Mouffes diesbe-
zügliche Überlegungen, die Butlers eigenes radikaldemokratisches Projekt anleiten (vgl. 
auch Lloyd 2007: 148–150). 

7  Aus heutiger Perspektive erscheint Butlers (anfänglich) recht einseitig emphatische Sicht-
weise auf das Internet wie auch ihre Unterscheidung von Mainstream und »alternativen« 
Medien nicht unproblematisch. Gegenwärtige Diskussionen um (autoritäre) Desinformati-
onspolitik, die nicht nur von den verschiedenen Informations- und Kommunikations-Ka-
näle des Internets Gebrauch macht, sondern sich erst innerhalb dieser Rahmen generiert, 
könnten Anlass geben, Butlers »politische Theorie des Medialen« in produktiver Weise 
herauszufordern. 

8  Butler 2014: 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | JULIA PRAGER 

 

der Bush-Führung – die wachsende Akzeptanz der Zensur in den Medien, der Anstieg 
des Antiintellektualismus und Nationalismus – zu beachten, in dem sie ihre anfäng-
lichen Überlegungen entfaltet (vgl. GL: 18).  

Demgegenüber sind ihre späteren Überlegungen weitaus kritischer in Bezug auf 
die Bedingtheit von Teilhabe, Ressourcen und Sichtbarkeit gehalten (vgl. Butler 
2011). Und dennoch leisten Butlers Verhandlungen des Internets als »nicht-körper-
lose Sphäre«,9 von Anfang an einen entscheidenden Beitrag für eine Wiederbelebung 
einer körperbezogenen und politisch motivierten Theorie des Medialen. Um dieser 
Behauptung Gewicht zu verleihen, soll das radikaldemokratische Potential des Inter-
nets im Hinblick auf seine eigentümliche Körperlichkeit unter drei aufeinander be-
zogenen Blickpunkten dargelegt werden, die aus Butlers Auseinandersetzungen ge-
wonnen werden können: erstens der Blick »von unten«, zweitens das Formen immer 
neuer Allianzen und drittens die unwillentliche Begegnung. 

Butler verhandelt jenen Aspekt, der hier als Blick »von unten« gefasst wird, so-
wohl in seiner übertragenen als auch in seiner wörtlichen Dimension. Eine seiner 
übertragenen Bedeutungen meint ein widerständiges »Sprechen«, das sich gegen die 
einseitig verlautbarten Stimmen der Mainstream-Kanäle richtet. Mehrfach erörtert 
Butler das Scheitern der Vernehmbarkeit der »anderen« Stimme, das sie u.a. am Bei-
spiel des medialen Umgangs mit Kriegsopfern in der Presselandschaft der USA illus-
triert: In der Weigerung prominenter Zeitungen, Nachrufe für irakische oder auch 
palästinensische Opfer kriegerischer Angriffe zu schalten, sieht Butler die aktive Be-
teiligung der Medien bei der Produktion jener Normen vollzogen, die betrauernswer-
tes von nicht betrauernswertem Leben unterscheiden und dadurch letztlich darüber 
bestimmen, was oder wer als Mensch anerkannt wird (vgl. GL: 36−68). 

An anderer Stelle ruft Butler Berichte von aus dem Irak-Krieg zurückgekehrten 
US-Soldaten über den Zustand der dürftig bekleideten, hungernden und mit alten Ge-
wehren bewaffneten »feindlichen« Soldaten in Erinnerung. Die dominante Rede vom 
»monströsen« Feind übertönte diese Darstellungen derart, dass deren Versuch, etwas 
von der dort herrschenden Armut und Ausweglosigkeit nahezubringen, unterbunden 
wurde und bestimmte Bevölkerungsgruppen mit dem Terror selbst identifiziert wur-
den (vgl. Butler 2009b: 77f.).  

Dem medialen Überleben gegenhegemonialer Stimmen rechnet Butler in deren 
Verbreitung über die Kanäle des Internets hingegen erhöhte Chancen zu. Dort habe 
man Zugang zu den Geschichten, könne man Zeugenaussagen finden, denen der 

                                                             
9  Mit dieser Formulierung stellt sich Butler Positionen entgegen, die die Auffassung ver-

treten, dass Vernetzungen über Social-Media-Kanäle eine Entkörperung des öffentlichen 
Raumes nach sich ziehen: »Although some may wager that the exercise of rights now takes 
place quite at the expense of bodies on the street, claiming that Twitter and other virtual 
technologies have led to a disembodiment of the public sphere, I would disagree in part.« 
(Butler 2015a: 94) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 197 

 

Mainstream keine Stimme verleiht (vgl. Butler 2009b: 79). Dass »Geschichten« und 
»Zeugenaussagen« für Butler gleichwertig nebeneinander zu bestehen scheinen, 
rührt zum einen daher, deren Anspruch auf Authentizität nicht zu überdehnen und die 
jeweiligen Formatierungen nicht aus dem Blick zu verlieren. Zum anderen drückt sich 
in diesem Nebeneinander die Bedeutung des Affektiven in ihrem politischen Denken 
aus. So vermag beispielsweise ein Radiobeitrag, der etwas vom Leben in Tel Aviv über-
mittelt oder die Musik spielt, die dort gespielt wird, eine andere Form des Wissens be-
reitzustellen; ein »Wissen«, das sich als unabgeschlossenes Kennenlernen gibt, als an-
dauerndes Knüpfen von affektiven Bindungen (vgl. Butler 2009b: 77f.).  

Die wörtliche Bedeutung der Perspektive »von unten« sieht Butler im Internet 
insofern verwirklicht, als sich über dessen Kanäle auch Handyvideoaufnahmen ver-
breiten lassen, die eben jene Perspektive wiedergeben, die durch die Ästhetik des 
»shock and awe« ausgeblendet wird. Damit wird im Gesehenen bzw. in der Bedingung 
seines Entstehens die radikale Körperlichkeit des medial Transportierten offensichtlich. 
Denn sofern die involvierten Mobiltelefone in Händen gehalten werden, sind es die 
konkreten »bodies on the line«, die das Bild von unten ermöglichen und eben kein un-
abhängig von seinen Anwender*innen operierender Apparat (vgl. Butler 2014: 117).  

Nicht nur werden in der Übertragung Informationen über Verletzungen und Zer-
störungen zugänglich, sondern vor allem exponiert eine solche Perspektive das In-
volviertsein von Körpern im medialen Geschehen. Auch das meint Butlers emphati-
sche Rede von der notwendigen, aber limitierten Reversibilität von Nähe und Dis-
tanz: Obwohl es der andere Körper ist, der dort leidet, geht von der körperlichen Be-
dingung des Medialen ein Appell aus, der das reine Konsumieren im Akt des Sehens 
unterläuft. Im Ausstellen eines aneinander bindenden Gefährdetseins und dem damit 
einhergehenden Anspruch auf Sorge und Schutz werden wir inmitten der globalen 
Vernetzung gewahr, dass jedes »Dort« auch ein »Hier« ist, dass Körper in ihrer Ab-
hängigkeit von Anerkennung immer schon außerhalb ihrer selbst sind. 

An diese Überlegung knüpft auch die zweite körperlich-mediale Dimension des 
Internets an, die im Kontext von Butlers Überlegungen zur Verhandlung steht, und 
zwar jene der Bildung von Allianzen. In ihren Stellungnahmen zum Protestgeschehen 
und den sich bildenden neuen Protestformen (insbesondere der Occupy-Bewegung) 
hat Butler auf die Rolle der Vernetzung durch das Internet verwiesen. Dabei sind es 
insbesondere Arendts politische Reflexionen, die ihre Argumentation anleiten: In de-
ren Nachfolge denkt Butler politischen Raum als durch plurales Handeln hervorge-
bracht und damit als bewegliche Konzeption, die sich »zwischen« Körpern, in einem 
»Zwischenraum der Unterstützung« (support) realisiert (vgl. Butler 2015a: 72−77). 
Derart konstituierte Räume bilden ein Gegenmodell zur hegemonialen Deutung des 
öffentlichen Raums und seiner Parameter, in ihm zu erscheinen. Politischen Raum im 
»Zwischen« von Körpern anzusiedeln, bedeutet jedoch keine einfache Reduktion auf 
physische Präsenz. Vielmehr ermöglicht die mediale Übertragung einer visuellen und 
akustischen Version der Szene des Protestgeschehens (in Echtzeit) eine Ausdehnung 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | JULIA PRAGER 

 

der in Anspruch genommenen Straßen und Plätze. Auf diese Weise werden Medien 
nicht nur in ihrer berichterstattenden Funktion politisch relevant, sondern entfalten 
ihr politisches Potential, indem sie selbst Teil der Szene, der Aktion werden. Mehr 
noch, für Butler sind die Medien die Szene bzw. der politische Raum in seiner aus-
gedehnten und reproduzierbaren Dimension (vgl. Butler 2015a: 91). 

In ihren Reflexionen zur medialen Ausdehnung des politischen Raums verliert 
Butler jedoch nicht aus dem Blick, dass die darin ausgetragene Reversibilität von 
Nähe und Distanz notwendigerweise limitiert ist: Denn auch wenn der Eindruck eines 
direkten Zugangs zum Geschehen erweckt wird, können wir nicht wissen, welche 
Formatierungen stattgefunden haben, welche Szenen übertragen werden und welche 
nicht (vgl. Butler 2015a: 92). Zudem ist die Bedingtheit des Wahrnehmens neben der 
medialen auch der kulturellen Formatierung geschuldet. Die Übertragbarkeit der 
Szene hängt also paradoxerweise davon ab, die unauflösliche Lokalität des Gesche-
hens im Sinne von etwas, das der Wahrnehmung entzogen ist, anzuerkennen. In an-
deren Worten: Durch übertragene Szenen hergestellte Allianzen entfalten ihr Poten-
tial nicht durch vereinnahmende Identifizierung, sondern in der Wahrnehmung und 
Anerkennung des erscheinenden, anderen Körpers als solchem, dessen Leben mir 
notwendigerweise fremd bleibt. 

Mit dem Anerkennen des anderen Körpers und der Alterität des Anderen kommt 
Butlers Auseinandersetzung mit Levinas in den Blick. Damit verbunden ist die dritte 
hier verhandelte körperlich-mediale Dimension des Internets: die der unwillentlichen 
Begegnung. In ihrer Lektüre der für Levinas’ Philosophie10 bedeutenden Kategorie 
der Nähe ortet Butler zwei dissonante Dimensionen: Zum einen scheint Levinas’ Auf-
zeigen des ethischen Appells (einer Forderung der Gewaltlosigkeit,11 die vom Ande-
ren ergeht und unwillentlich auf den Adressierten einwirkt) eine körperliche Nähe 
vorauszusetzen. Zum anderen fasst Levinas ethische Verpflichtung aber als solche, 
die nicht nur jene einschließt, die »nahe« sind, sondern sich gerade auf jene ausdehnt, 
die weder physisch nah sind noch Teil einer geteilten Gemeinschaft. Tatsächlich 
denkt er diese Anderen, die einen solchen Anspruch an uns stellen, als klar von uns 
unterschieden, was weiter heißt, dass wir gerade nicht durch »Selbigkeit« (sameness) 
aneinander gebunden sind (vgl. Butler 2015a: 106f.). Butler folgt Levinas’ Überle-
gungen zur Verbundenheit als verbindender Verletzlichkeit wie auch dessen Einsicht, 
dass das Ethische dieser Relation gerade darin besteht, dass der Andere nicht »er-
kannt« werden kann.  

                                                             
10  Butlers Bezugnahmen auf Levinas wurden dabei mitunter scharf kritisiert. Vgl. Liebsch 

2012, Dungs 2006. 
11  Insofern Gewalt für Levinas die mögliche Versuchung eines Subjekts in der Begegnung 

mit dem gefährdeten Leben des Anderen bedeutet, stellt das »Gesicht« zugleich eine Ver-
suchung zu töten und ein Tötungsverbot dar.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 199 

 

In Bezug auf die Wahrnehmbarkeit des Appells nimmt sie in ihrer Levinas-Lek-
türe hingegen Abstand. Denn diese Einsicht nütze nichts, wenn die Bedingungen 
nicht gegeben sind, unter denen der Adressierte dem Anspruch inmitten seiner eige-
nen sozialen und politischen Einbettung gerecht werden kann. Zu diesen »Bedingun-
gen« gehören nicht nur private Ressourcen, sondern eben auch die verschiedenen 
vermittelnden Formen und Rahmen, die erst für diesen Anspruch empfänglich ma-
chen (vgl. RK: 165f.). Anders gefasst: »If the claim of the other upon me is to reach 
me, it must be mediated in some way, which means that our very capacity to respond 
with non-violence […] depends upon the frames by which the world is given and by 
which the domain of appearance is circumscribed.« (RK: engl. 180, dt. 166) 

Butler nimmt Abstand von Levinas, indem sie seine Überlegungen im Sinne einer 
»kulturellen Transponierung« (cultural transposition, GL: engl. XVIII, dt. 14) rearti-
kuliert und seine Figuration des Appells als »Gesicht«12 im Kontext medialer Weisen 
von »to give face« und »to efface« neu verortet (RK: engl. 77, dt. 77).13 Nach Levinas 
ist es das »Gesicht« des Anderen, wie auch Butler festhält, das von uns eine ethische 
Antwort verlangt, wobei dieses nicht genau oder ausschließlich einem menschlichen 
Gesicht entspricht, obgleich es vermittelt, was menschlich, gefährdet, verwundbar ist 
(vgl. GL: 14). Diese Eigentümlichkeit sieht Butler in den Darstellungen des Feindes 
jedoch getilgt. Deutlich macht sie dies zum einen anhand der medialen Präsentatio-
nen von Saddam Hussein, der gerade durch Mechanismen der Personifikation, des 
Gesicht-Verleihens, »entmenschlicht« wurde (vgl. GL: 167). Zum anderen widmet 
sie sich einer Photographie auf dem Titelblatt der New York Times. Besagte Photo-
graphie zeigt afghanische Frauen, die − in einem scheinbaren Akt der Ausübung einer 
neuen Freiheit − ihre Burkas abgelegt hatten. Für Butler ist aber auch in dieser Dar-
stellung eine Form des »effacement« am Werk: Gelöscht wird nicht nur das Leid, das 
diese Frauen erfahren haben, gelöscht wird auch die Möglichkeit, die Funktion der 
Burka jenseits ihrer westlichen Interpretation als Sinnbild der Unterdrückung ver-
stehbar zu machen. Ohne eine kulturelle Übersetzung, in der divergierende Univer-
salismen (etwa Begriffe von Freiheit) aufeinanderprallen, um das Universale selbst 
als kulturelle Praxis auszustellen und damit für eine Transformation zu öffnen, kann 
keiner anderen Form des Verstehens Recht eingeräumt werden. Auf diese Weise er-
scheint es unmöglich, die Burka in Deutungsmustern von Verwandtschaft, Zugehö-
rigkeit und Stolz wahrzunehmen (vgl. GL: 168). 

Das »Gesicht« ist also insofern mit Übersetzungsarbeit verbunden, als es eine 
Forderung an uns stellt, deren Bedeutung wir nicht genau erfassen können, weil sie 

                                                             
12  Ich folge hier der Übersetzung von »visage« durch Thomas Wiemer. 
13  Mit diesen Begriffseinsätzen ist auch Paul de Mans Konzeption der Prosopopoiia aufgeru-

fen, auf die Butler vereinzelt Bezug nimmt.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | JULIA PRAGER 

 

uns – in einem Benjamin’schen Sinn – nur in »Fragmenten« erreicht.14 Auf das Ge-
sicht im Sinne einer Politik der Übersetzung zu reagieren bedeutet, »wach zu sein für 
das, was an einem anderen Leben gefährdet ist, oder vielmehr wach zu sein für die 
Gefährdetheit des Lebens an sich«, auch wenn im Voraus nicht gewusst werden kann, 
was unter einem »Leben« jeweils verstanden wird (GL: 160). 

Ungeklärt ist aber nach wie vor die Frage, wie eine unwillentliche Begegnung 
überhaupt stattfinden kann, wie uns das »Gesicht« und der von ihm ausgehende Ap-
pell entgegen seiner Auslöschungsversuche dennoch erreicht. Erneut verbindet But-
ler eine solche Möglichkeit mit der spezifischen Medialität des Internets. Insbeson-
dere am Beispiel der Folterphotographien von Abu Ghraib diskutiert sie das hierbei 
maßgebliche Moment, welches sie auch als Levinas’schen Punkt der Medienrefle-
xion begreift: 

Such images may appear on our screen, or we may flash upon them (or they may flash upon 

us) as we walk down the street by the kiosks where newspapers are sold. We can click on a site 

as a deliberate act in order to get the news, but that does not mean that we are actually prepared 

for what we see, and it does not even mean that we have chosen to expose ourselves to what 

impinges upon us visually or aurally. (Butler 2015a: 101f.) 

Das Hereinbrechen der Bilder und ihrer Appelle in unseren Wahrnehmungshorizont 
verdankt sich jenem Paradox der Zirkulation, das Butler ihrer Konzeption von Per-
formativität unterlegt. Im aktuellen Kontext erfährt diese jedoch eine medientheore-
tische Spezifizierung: Butler denkt nicht, dass es irgendeiner Rahmensetzung gelin-
gen könnte, die Perspektive ein für alle Mal festzulegen. Denn das, was der Rahmen 
als seine Szene begrenzt, kann niemals vollständig in ihn eingeschlossen werden, ist 
es doch das Abgegrenzte selbst, das deren Bedeutung ermöglicht und erkennbar 
macht. Kurz, es gibt immer etwas, das den Rahmen überschreitet. Dass dieser Prozess 
der Rahmung unberechenbarer ist, als es zunächst den Anschein hat, sieht Butler – 
im Anschluss an Benjamin − an die technischen Bedingungen der Reproduktion und 

                                                             
14  Butler geht davon aus, dass der Levinas’sche Appell allein durch Benjamins Zugang zur 

Übersetzung verstehbar wird (vgl. SW: engl. 13, dt. 23). Benjamin relationiert die Über-
setzung mit dem Fragment, dem Bruchstück: »Wie nämlich Scherben eines Gefäßes, um 
sich zusammenfügen zu lassen, in den kleinsten Einzelheiten einander zu folgen, doch nicht 
so zu gleichen haben, so muß, anstatt dem Sinn des Originals sich ähnlich zu machen, die 
Übersetzung liebend vielmehr und bis ins Einzelne hinein dessen Art des Meinens in der 
eigenen Sprache sich anbilden, um so beide wie Scherben als Bruchstück eines Gefäßes, 
als Bruchstück einer größeren Sprache erkennbar zu machen. Eben darum muß sie von der 
Absicht, etwas mitzuteilen, vom Sinn in sehr hohem Maße absehen und das Original ist ihr 
in diesem nur insofern wesentlich, als es der Mühe und Ordnung des Mitzuteilenden den 
Übersetzer und sein Werk schon enthoben hat.« (Benjamin 1972: 18) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 201 

 

der Reproduzierbarkeit geknüpft: Die Funktionsfähigkeit des Rahmens, das Gese-
hene einzufassen, zu übertragen und zu determinieren, hängt demnach von den Be-
dingungen der Reproduzierbarkeit ab. Zumal Reproduktion aber mit einem andau-
ernden Brechen vom Kontext und mit der Begrenzung immer neuer Kontexte einher-
geht, enthält der Rahmen niemals genau das, was er überträgt, sondern bricht mit jedem 
Versuch, seinem Inhalt eine definitive Struktur zu geben, auseinander (vgl. RK: 16−18). 

In eben diesem Sinn kann auch die Reaktion auf die Folterphotographien von Abu 
Ghraib nicht festgelegt werden, weil der Rahmen, der eine bestimmte »Zweckmäßig-
keit« zu gewährleisten sucht, selbst einer temporalen Logik unterliegt. Die zu diesem 
Zeitpunkt über das »Menschsein« bestimmenden Normen werden durch die Über-
mittlung der Fotos übertragen und im Zusammentreffen mit anderen Interpretationen 
dessen, was menschlich ist, aufgehoben (vgl. RK: 78). In einer umgekehrten Bewe-
gung exponiert gerade jenes unvorbereitete und unwillentliche Aufeinandertreffen, 
das in Internetanwendungen praktisch unvermeidbar statthat, die notwendige Rah-
mung der eigenen Wahrnehmung: Im Gewahr-Werden der Grenzen unseres Verste-
hens entfaltet sich das kritische Potential dieser Beschränkung und es wird sichtbar, 
dass uns ein Rahmen vorgefertigter Muster von Verstehen zum Sehen blendet (»the 
frame that blinds us to what we see« RK: engl. 100, dt. 97). 

3. MEDIALE VOLLZÜGE UND DIE PRAKTIKEN DES ERINNERNS 

Die politische Relevanz von Butlers körperzentrierter bzw. körperdezentrierender 
»Theorie des Medialen« hängt maßgeblich von dem ab, was sich als mediale Erinne-
rungspraxis an eine prinzipielle und jeder Wahl vorausgehenden Verbundenheit des 
Selbst mit (allen) Anderen fassen lässt. In diesem Abschnitt soll diesem Aspekt noch 
gesonderte Aufmerksamkeit zukommen. Dabei werden insbesondere zwei Erinne-
rungspraktiken15 in Butlers Medienreflexion bedeutsam: Die erste betrifft die spezi-
fische Art und Weise, in der Medialisierungen Praktiken des Erinnerns ausagieren, 
indem sie einen je eigenen Bezug zwischen verschiedenen Zeitlichkeiten und Ört-
lichkeiten herstellen. Die zweite bezieht sich auf die von Butler angenommene ›Auf-
gabe der medialen Übersetzer*in‹. Diese besteht in besonderer Weise darin, an den 
Verlust von Materialität im Medienwechsel, der wissenschaftliche Medienreflexion 
als Übertragung in das Medium Schrift ist, selbst zu erinnern.  

Es wurde bereits angedeutet, dass Butler das Erinnern an eine prinzipielle Ver-
bundenheit sowohl mit Fragen nach der Betrauerbarkeit eines Lebens als auch mit 

                                                             
15  Butler diskutiert Praktiken des Erinnerns bzw. das, was sie als »politics of remembrance« be-

zeichnet, unter Rekurs auf Benjamins Erinnerungsbegriff (vgl. AS: engl. 99–113, dt. 119–136). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | JULIA PRAGER 

 

politischen Formen des Trauerns verknüpft. Um die in der medialen Vermittlung aus-
getragene Erinnerungspraxis zu diskutieren, wendet sie sich im Anschluss an Roland 
Barthes der spezifischen Zeitlichkeit des futurum exactum zu, die einen Zusammen-
hang von Photographie und betrauerbarem Leben herstellt: 

In ordinary language, grief attends the life that has already been lived, and presupposes that life 

as having ended. But, according to the future anterior (which is also part of ordinary language), 

grievability is a condition of a life’s emergence and sustenance. The future anterior, »a life has 

been lived,« is presupposed at the beginning of a life that has only begun to be lived. (RK: engl. 

15, dt. 22) 

Das Versprechen, den Tod als Verlust wahrzunehmen, geht dem tatsächlichen Tod 
eines Lebens nicht nur voraus, sondern konstituiert im eigentlichen Sinn erst das, was 
Butler unter dem Begriff des betrauerbaren Lebens fasst. Das angebliche Präsens des 
Lebens wird somit von der zukünftigen wie jederzeit möglichen Nicht-Präsenz be-
stimmt. Und es ist dieses futurum exactum des Lebens, von dem auch Butlers vehe-
mentes Eintreten für das politische Moment des Trauerns seinen Ausgang nimmt. 
Wird die Wahrnehmbarkeit des betrauerbaren Lebens bzw. die Möglichkeit wahrzu-
nehmen, dass dort ein Leben ist, das gelebt worden sein wird (»this will be a life that 
will have been lived«), durch gewisse Normierungen ausgesetzt, gerät das Leben in 
einen unmöglichen Zustand, in dem etwas lebt, das anders ist als Leben (vgl. RK: engl. 
15, dt. 22). Und als solches wird es unbetrauert bleiben, wie es bereits in seiner Existenz 
dem Bereich der Trauer und der Wahrnehmbarkeit seines Gefährdetseins entzogen ist. 

Nun scheint es für Butler aber die spezifische Medialität der Photographie selbst 
zu sein, die sich dem vollständigen Entzug widersetzt. Ihre entsprechende Argumen-
tation nimmt Ausgang von einer Auseinandersetzung mit Susan Sontags eindringli-
cher Frage, ob Photographien die Kraft besitzen, das Leiden anderer so zu vermitteln, 
dass die Betrachter*innen ihre politische Haltung zum Krieg ändern (vgl. RK: 69). 
Entgegen ihren durchweg negativen Einschätzungen einer solchen Möglichkeit in 
früheren Arbeiten kommt Sontag im letzten Kapitel von Regarding the Pain of Others 
(2003) zu einem anderen Schluss. Anstelle einer eindeutigen Antwort formuliert sie 
eine merkwürdige Aufforderung: »Let the atrocious images haunt us.« (Sontag 2003: 
115) Während die zuvor angestellten Überlegungen die Macht der Photographie auf 
die bloße Überwältigung durch ihre beunruhigenden Effekte reduzieren, scheint diese 
emotionale Formulierung das beunruhigende Moment umzuwerten. Butler sieht da-
rin eine Weise von Verstehen (»some understanding«) verwirklicht, die Sontag zwar 
schon früher andachte, aber zugunsten einer Bewertung der Photographie als Verhin-
derung von Verstehen zurückstellte. Dieses andere »Verstehen« fasst Butler folgen-
dermaßen: »We see the photograph and cannot let go of the image that is transitively 
relayed to us. It brings us close to an understanding of the fragility and mortality of 
human life, the stakes of death in the scene of politics.« (RK: engl. 96, dt. 93)  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 203 

 

Die hier aufgerufene Relationalität von Photographie und Tod lässt Butler eine 
Brücke von Sontag zu Barthes schlagen, um ihr eigenes Argument für die medien-
politisch relevante Zeitlichkeit der Photographie voranzutreiben. Denn wofür Barthes 
in Die helle Kammer (1989) plädiere, sei eben die besondere Fähigkeit der Photogra-
phie, »to cast a face, a life, in the tense of the future anterior« (vgl. RK: engl. 96, dt. 
94). Die Photographie bildet für Barthes folglich weniger einen gegenwärtigen Mo-
ment ab als eine Perspektive, das Pathos eines Augenblicks, der »gewesen sein wird« 
(Barthes 1989: 95). In diesem Sinn fungiert jedes photographische Portrait wie eine 
visuelle Chronik, die auf mindestens zwei Zeitebenen lesbar wird: als Chronik des 
Gewesenen und als vorweggenommene Gewissheit des Gewesen-sein-Werdens. Im 
Portrait von Lewis Payne, der im Gefängnis auf seine Hinrichtung wartet, erkennt 
Barthes die spezifische Gleichzeitigkeit, die allen Photographien eigen ist: »[E]r wird 
sterben, ich lese gleichzeitig: das wird sein und das ist gewesen; mit Schrecken ge-
wahre ich eine vollendete Zukunft, deren Einsatz der Tod ist.« Indem das Foto den 
Tod in die Zukunft setzt, erlaubt es eine Perspektive auf das »absolute Vergangensein 
eines Lebens« (Barthes 1989: 106).  

An dieser Stelle wirft Butler die Frage auf, inwiefern das absolute Vergangensein 
eines lebendigen Wesens ein Leben als betrauerbares begreifbar macht. Sie kommt 
zu dem Schluss, dass sich in der Spannung des futurum exactum der Photographie 
das Moment der Betrauerbarkeit selbst eröffnet (vgl. RK: 95). Daraus ergibt sich ihre 
heimsuchende Wirkung. Denn obwohl − wie Sontags als Aufforderung formulierte 
Antwort suggeriert − es möglich sein mag, sich der Heimsuchung durch die Photo-
graphie zu entziehen, »argumentiert« die Photographie laut Butler unaufhaltsam für 
die Betrauerbarkeit des Lebens (RK: 95) und re-produziert in der medialen Vermittlung 
die ursprüngliche Verbundenheit des Einzelnen mit (allen) Anderen. 

In ihrer Zeitform nimmt die Photographie die Trauer vorweg, wie sie sie selbst 
vollzieht, indem sie im Voraus jene Zeit eröffnet, in der der Verlust als solcher aner-
kannt worden sein wird. Auch wenn die Bereitschaft, sich heimsuchen zu lassen, zu 
spät für dieses eine Leben kommt, bedeutet ein nachträgliches Heimgesucht-Werden 
für Butler dennoch einen Ursprungsmoment der Einsicht: 

Someone will have lived« is spoken within a present, but it refers to a time and a loss to come. 

Thus the anticipation of the past underwrites the photograph’s distinctive capacity to establish 

grievability as a precondition of a knowable human life − to be haunted is precisely to appre-

hend that life before precisely knowing it. (RK: engl. 98, dt. 95) 

Während in diesem Beispiel das mediale Prozessieren der Photographie eine Erinne-
rungspraxis in Gang setzt, kommen im zweiten Beispiel die Verdrängungsmechanis-
men der medialen Übersetzung in den Blick. Hierfür entwirft Butler eine Form von 
ver-antwortlicher Wissensproduktion, wenn sie dem Scheitern Raum gibt, das jede 
mediale Übersetzung bedingt, folglich auch die wissenschaftliche Medienreflexion 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | JULIA PRAGER 

 

als Übertragung in das Medium Schrift. Erst im Aufzeigen dieses Scheiterns, das we-
niger erfasst als erfahren werden kann, eröffnet sich im Schreiben ein Spielraum der 
Kritik im Derrida’schen Sinn.16 

Konkret lässt sich dies anhand einer kurzen Passage in Butlers Verhandlung der 
Gedichte von Guantánamo zeigen, die sie in Precarious Life (2004) unternimmt. In-
dem sie die verlorene Materialität der ursprünglich in Styroporbecher geritzten Ge-
dichte, die Marc Falkoff sammelte und unter dem Titel Poems from Guantánamo. 
The Detainees Speak veröffentlichte, thematisiert, kommt eine bestimmte Form der 
Erinnerungspraxis zum Tragen: 

Let us remember that at the beginning of their detention, prisoners in Guantánamo would en-

grave short poems on cups they had taken away from their meals. The cups were Styrofoam 

and so not only cheap, the very emblem of cheapness, but also soft, so that prisoners would 

have no access to glass or ceramics which could more easily be used as weapons. Some would 

use small rocks or pebbles to engrave their words on the cups, passing them from cell to cell; 

and sometimes toothpaste was used as a writing instrument. Apparently, as a sign of humane 

treatment, they were later given paper and proper writing tools, but the work done with those 

tools was for the most part destroyed. (RK: engl. 56f., dt. 60, meine Herv.) 

Auf den ersten Blick scheint dem Einschub, der die Styroporbecher in Butlers Augen 
als »Emblem der Geringwertigkeit«17 ausweist, keine bedeutende Funktion zuzu-
kommen. Dennoch wirkt er wie eine merkwürdige Unterbrechung oder sogar wie ein 
Hereinbrechen in den sonst nüchternen Ton, in dem Butler ein Geflecht ineinander-
greifender Verlustgeschehen aufzeigt. Aus Butlers Beschreibung geht nicht hervor, 
ob einer dieser Becher nach außen gelangte oder ob es sich bei den Gedichten um 
bereits auf Papier gebrachte Worte handelte. Nichtsdestotrotz verweist die Passage 
auf eine Vielzahl von Verlusten und Übersetzungen: den durch Zerstörung erzwun-
genen Verlust der Gedichtzeilen, jenen des Materials als Zeugnis einer spezifischen 
»Schreibszene« (vgl. Campe 1991), die den körperlichen Akt des Schreibens ins Ge-
dächtnis ruft, wie auch den Verlust der Anerkennbarkeit des Menschseins der Gefan-

                                                             
16  Angespielt wird hier auf Derridas Annahme, die Schrift habe einen anderen (zeitlichen) 

Rhythmus als andere Teletechnologien, insofern sie als Medium der Verzögerung betrach-
tet werden könne. Das Verhältnis des Schreibenden »zu den Worten, die Art und Weise, 
wie sie kommen oder nicht kommen« (Derrida/Stiegler 2006: 85) sei das eines Zögerns. In 
diesem Zögern im »Medium der Verzögerung« (Ernst 2003: 65) ereigne sich ein systema-
tischer Bruch mit der Zeit der Medien, der genutzt werden könne, um die Zukunft offen zu 
halten und »›verantwortlicher‹ zu antworten« (Derrida/Stiegler 2006: 85). 

17  Entgegen der beiden vorliegenden Übersetzungen – »Emblem von Billigkeit« (Mohrmann 
et al.) bzw. »Emblem des Billigen« (Ansén) – übersetze ich »cheapness« mit »Geringwer-
tigkeit«, um die Nebenbedeutungen des Begriffs der Billigkeit zu vermeiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 205 

 

genen. Übersetzt wurde nicht nur zwischen zwei Sprachen, vom Arabischen ins Eng-
lische, wie auch zwischen Kulturen, sondern es fand zudem eine Übertragung der 
ursprünglichen Materialität des Trägermediums in das Medium Schrift statt.  

Die Selbstunterbrechung lenkt die Aufmerksamkeit auf das Material, die Styro-
porbecher, und zwar in einer Weise, die ihre vordergründige Bedeutsamkeit, als bil-
liges Material einerseits, als »sicherheitstechnische« Maßnahme andererseits, in einer 
gewissen Weise subvertiert. Indem die Styroporbecher als Emblem, als Sinnbild, ex-
poniert werden, entziehen sie sich dem abgesteckten Bedeutungshorizont und über-
führen den Sinn in einen unsicheren Zustand.  

Insofern allein dieser Absatz dem Material gewidmet ist, nimmt doch der restliche 
Text die semantische Ebene der Gedichte in den Blick, wirkt die darin gestaltete Selb-
stunterbrechung eher wie eine Unterbrechung des Selbst, wie ein In-Anspruch-ge-
nommen-Werden ausgehend von einer verlorenen Materialität. Es ist zu fragen, in-
wiefern Butler mit dem Hereinbrechen des nicht-greifbaren Materials jenen unvoka-
lisierten Appell des Anderen in Erinnerung ruft, dem sie in ihren Auseinandersetzun-
gen mit Levinas besondere Aufmerksamkeit schenkt (vgl. GL: 170−178). Auch hier-
für könnte das Styropor als Sinnbild des stummen Materials »sprechen«. 

Medienpolitisch relevant ist jedoch zweifelsfrei das Aufrufen einer konkreten 
Schreibszene durch das Erinnern des Materials und seiner Geringwertigkeit, in der 
das körperliche Moment des Schreibaktes hervortritt und sich in diesem Hervortreten 
jener Geringwertigkeit entgegenstellt, die den Gefangenen zugesprochen wird. Im 
Erinnern ereignet sich eine gewisse Rehabilitation des Menschseins. Denn welche 
Dringlichkeit muss einen Menschen bewegen, ein Zeichen seiner Anwesenheit, sei-
nes Leidens zu hinterlassen, wenn es ein Schreiben gegen jeden Widerstand ist, eines, 
das bereits in seiner Herstellung höchst prekär ist, und zwar nicht zuletzt aufgrund 
des verfügbaren Materials? Nicht nur bewahrt sich ein Rest von Menschlichkeit in 
der poetischen Form dieses Ausdrucks, sondern auch in seiner spezifischen Materia-
lität bzw. in deren Verlust als Spur. 

Entgegen der von Butler zitierten Stelle aus dem von Ariel Dorfman verfassten 
Nachwort des Gedichtbandes wurde gerade nicht ein Zeugnis des Selbst als geschrie-
benes Wort in Stein gemeißelt (vgl. RK: 63), sondern lediglich in Styropor gekratzt. 
Butler selbst schreibt, dass es sich bei den in Becher geritzten, auf eine Oberfläche 
gedrückten Worten um Versuche einer Markierung handelt: »The words are carved in 
cups, written on paper, recorded onto a surface, in an effort to leave a mark, a trace, 
of a living being − a sign formed by a body, a sign that carries the life of the body.« 
(RK: engl. 59, dt. 62)  

Jedes Auslöschen hinterlässt eine Spur. Eine Spur ist nicht Zeichen, auch wenn 
sie durchaus zeichenhaften Charakter haben kann; denn entgegen dem Zeichen, dass 
die Funktion hat, zu bedeuten und sich mit dieser Bedeutung in die Ordnung der Welt 
zu integrieren, stört die Spur eine solche Ordnung (vgl. Staudigl 2009: 84f.). Eben 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | JULIA PRAGER 

 

dieser bedeutsamen Unlesbarkeit, die die Spur ausmacht, gibt Butler in der Unterbre-
chung ihres Textes Raum. In ihrer Aufforderung »Let us remember«, die sie an den 
Anfang der kurzen Passage setzt, scheint sie Sontags Imperativ der Heimsuchung 
fortzuschreiben. Denn das Überleben des von den Gedichten ausgehenden Appells 
hängt davon ab, dass er in den Übertragungen ein Fortleben findet. Es bleibt offen, 
ob diese Leben, die ihre Spur in die Gedichte eintragen, selbst überleben werden. 
Dennoch vermag das Fortleben ihres Appells Sozialität im Anerkennen des geteilten 
Prekärseins wiederherzustellen, und zwar im Modus der Übersetzung − als notwen-
dige, aber limitierte Reversibilität von Nähe und Distanz. 

4. ABSCHLIESSENDE BEMERKUNGEN 

Mit den vorangegangenen Überlegungen zu Butlers »politischer Theorie des Media-
len« wurde ein zweifacher Versuch unternommen: Einerseits sollten Butlers medien-
theoretische Diskussionen im Feld ihrer »politischen Philosophie« verortbar werden, 
das sich zwischen ihren verschiedentlichen Einsatzpunkten einer »politics of the per-
formative«, einer »politics of the body«, einer »politics of translation« und einer »po-
litics of remembrance« aufspannt. Durch das Fokussieren auf den Körper und (me-
diale wie kulturelle) Übersetzungsprozesse sollte andererseits die Spezifität ihres me-
dientheoretischen Ansatzes hervorgehoben werden, der hier als reflexive und strate-
gische Bezugnahmen auf »Paradoxien des Abstand-Nehmens« expliziert wurde. 
Diese Formulierung zielte darauf ab, Butlers kritische Betrachtungen medial insze-
nierter Begegnungen mit dem und den Anderen begrifflich zu bündeln. Die darin zum 
Ausdruck kommende Verkopplung von Nähe- und Distanzpositionen, die sowohl in 
räumlich-zeitlicher, kulturell-körperlicher als auch in medial-ästhetischer und kriti-
scher Hinsicht entfaltet werden, ermöglicht – so der Ausgangspunkt dieses Beitrags 
– Einsichten, wie die Wahrnehmbarkeit »fernen« Leidens aufgrund hegemonialer Be-
strebungen im Zusammenspiel von Medien und Politik ausgesetzt wird. Gleichzeitig 
liefern die Analysen Ansätze für ethisch-politische Strategien, Nähe und Distanz in 
Bezug auf den und die Anderen neu zu denken, indem trotz jeglicher Distanzen eine 
unhintergehbare Nähe des Selbst zu dem und den Anderen aufgezeigt wird, die sich 
aus der ursprünglichen und existenziellen Verbundenheit aller ergibt und die Wahr-
nehmbarkeit des Leidens auf gewisse Weise rehabilitiert. Daran wurde die These ge-
knüpft, dass eine dieser Strategien in einer medialen »Praxis des Erinnerns« besteht. 
Hierbei – und ihm Rahmen von Butlers Ausfaltungen einer politischen Theorie – kam 
Butlers wissenspolitischer Strategie Bedeutung zu, in ihren Textverfahren die Rolle 
der Erinnernden zu übernehmen, indem sie im Kontext der medial außergewöhnli-
chen Gedichtsproduktion in Guantánamo den Verlust von Materialität in der schriftli-
chen wissenschaftlichen Reflexion thematisch und ethisch-politisch bedeutsam macht. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 207 

 

LITERATUR 

Barthes, Roland (1989): Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie. Frank-
furt/M.: Suhrkamp. 

Benjamin, Walter (1972): »Die Aufgabe des Übersetzers«, in: Ders.: Gesammelte 
Schriften Bd. IV/1. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 9–21. 

Butler, Judith (1997): »Geschlechtsideologie und phänomenologische Beschreibung. 
Eine feministische Kritik an Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrneh-
mung«, in: Stoller, Silvia/Vetter, Helmuth (Hg.): Phänomenologie und Ge-
schlechterdifferenz. Wien: WUV, 166–186. 

Butler, Judith (2000): »Competing Universalities«, in: Butler, Judith/Laclau, Ern-
esto/Žižek, Slavoj: Contingency, Hegemony, Universality: Contemporary Dia-
logues on the Left. London/New York: Verso, 136–181. 

Butler, Judith (2003): »Peace Is a Resistance to the Terrible Satisfactions of War. Inter-
view with Judith Butler by Jill Stauffer«, in: The Believer, 1/2, 64–72, online: 
http://www.believermag.com/issues/200305/?read=interview_butler (30.7.2017); 
dt. in: Butler 2009b. 

Butler, Judith (2004): Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence. Lon-
don/New York: Verso. 

Butler, Judith (2009a): Frames of War. When Is Life Grievable? London/New York: Verso. 
Butler, Judith (2009b): Krieg und Affekt. Übers. von Judith Mohrmann et al. Zü-

rich/Berlin: diaphanes. 
Butler, Judith (2012b): Parting Ways. Jewishness and the Critique of Zionism. New 

York: Columbia UP.  
Butler, Judith (2014): »Bodily Vulnerability, Coalitions, and Street Politics«, in: Crit-

ical Studies 37 (1), 99–119. 
Butler, Judith (2015a): Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Cam-

bridge/London: Harvard UP. 
Butler, Judith (2015b): Senses of the Subject. New York: Fordham UP.  
Campe, Rüdiger (1991): »Die Schreibszene, Schreiben«, in: Gumbrecht, Hans Ul-

rich/Pfeiffer K., Ludwig (Hg.): Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. Si-
tuationen offener Epistemologie. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 759−772. 

Derrida, Jacques/Stiegler, Bernard (2002): Echographien. Fernsehgespräche. Wien: 
Passagen. 

Dungs, Susanne (2006): Anerkennen des Anderen im Zeitalter der Mediatisierung: 
sozialphilosophische und sozialarbeitswissenschaftliche Studien im Ausgang von 
Hegel, Lévinas, Butler, Žižek. Berlin/Münster/Zürich/Wien/London: LIT. 

Ernst, Christoph (2003): »Gespenst, Phantom, Wiedergänger. Zur medienphilosophi-
schen Lektüre der Dekonstruktion«, in: Ernst, Christoph/Gropp, Petra/ 
Sprengard, Karl Anton (Hg.): Perspektiven interdisziplinärer Medienphilosophie. 
Bielefeld: transcript, 45–68. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | JULIA PRAGER 

 

Levinas, Emmanuel (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Übers. 
von Thomas Wiemer. Freiburg/München: Alber. 

Liebsch, Burkhard (2012): »Grenzen der Lebbarkeit eines sozialen Lebens. Anerkennung 
und sozialer Tod in der Philosophie Judith Butlers«, in: Ricken, Norbert/Balzer, Nicole 
(Hg.): Judith Butler: Pädagogische Lektüren. Wiesbaden: VS, 303–328. 

Lloyd, Moya (2007): Judith Butler. From Norms to Politics. Malden: Polity Press. 
McLuhan, Marshall (1964): Understanding Media: The Extensions of Man. New 

York: McGraw-Hill. 
Power, Nina (2009): »The Books Interview: Judith Butler«, in: New Statesman, Au-

gust 27. Online: http://www.newstatesman.com/2009/08/media-death-frames-
war-obama (30.07.2017). 

Prager, Julia (2013): Frames of Critique. Kulturwissenschaftliche Handlungsfähig-
keit ›nach‹ Judith Butler. Baden-Baden: Nomos. 

Sandbothe, Mike (2003): »Medien-Kommunikation-Kultur. Grundlagen einer prag-
matischen Kulturwissenschaft«, in: Jaeger, Friedrich/Liebsch, Burkhard (Hg.): 
Handbuch der Kulturwissenschaften. Grundlagen und Schlüsselbegriffe. Sonder-
ausgabe in 3 Bänden. Bd. 1. Stuttgart/Weimar: Metzler, 119–127. 

Sontag, Susan (2003): Regarding the Pain of Others. New York: Picador. 
Staudigl, Barbara (2009): Emmanuel Lévinas. Göttingen: UTB. 
Turkle, Sherry (2012): Alone Together: Why We Expect More from Technology and 

Less from Each Other. New York: Basic Books. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Wi(e)derständiges Gedenken 

Trauer und Klage nach Butler 

ANDREAS OBERPRANTACHER 

 
… unser Leben wird weg sein, wem geht es ab? 

Höchstens uns, und wir werden keine Gelegenheit 

dazu haben, wir werden um uns nicht trauern können, 

wir werden ja verschwunden sein, vielleicht nicht 

ganz spurlos, aber verschwunden im Wasser, als 

Spur, ohne Spur, in irgendeinem Kielwasser, Ab-

schaum, mit, ohne, egal. 

ELFRIEDE JELINEK, DIE SCHUTZBEFOHLENEN 

 
 

Es gibt Fotografien, von denen gesagt werden kann, dass sie das Unbehagen einer 
turbulenten Epoche als Moment fixieren, es ›blitzhaft‹ kristallisieren. Das Bildnis 
jenes Kindes, welches tot an einem Strand liegend gezeigt wird, als ob es dort ver-
gessen worden wäre, sein Gesicht etwas zur Seite geneigt, das Haar nass, ein regungs-
loser Körper zwischen Land und Meer, ist wahrscheinlich eine solcher Fotografien. 
Bei dem Kind, welches auf dieser makaber anmutenden Fotografie zu sehen ist, han-
delt es sich, den Berichterstattungen folgend, um einen dreijährigen, syrischen Jun-
gen namens Alan Kurdî. Wie im Fall zahlloser anderer vorher und nachher, welche 
mediterrane Passagen auf ›Seelenverkäufern‹ versuchen, ist auch am 2. September 
2015 geschehen, was fast die Regel ist und in diesem Sinne kaum noch als ›Aus-
nahme‹ bezeichnet werden kann: Das Boot, auf dem sich insgesamt sechzehn Men-
schen dicht zusammengedrängt befanden, welche allesamt undokumentiert von 
Bodrum Richtung Kos unterwegs waren, kenterte, ohne dass sich die in Seenot gera-
tenen Passagiere an eine Rettungsweste halten oder einen Notruf absetzen hätten kön-
nen. Abgesehen von Alan Kurdî, dessen Leiche noch am selben Tag an den Strand 
geschwemmt wurde, ertranken bei diesem Unfall weitere elf Personen, darunter auch 
seine Mutter sowie sein Bruder. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

Besagte Szene, die von Nilüfer Demir, einer türkischen Reporterin, kurz nach 
dem Schiffsbruch für die Presseagentur DHA fotografiert wurde, kursierte schon am 
nächsten Tag als Titelbild verschiedenster Medien: Von Zeitungen über Fernsehnach-
richten zu Blogs waren eine Menge von Kanälen sichtlich daran interessiert, diese 
für gegenwärtige Grenzregime plakative Fotografie in ihrer Vielfalt1 als Illustration 
der humanitären Katastrophe am Rande Europas zu verwenden. Es handelt sich um 
eine Szene, die auch an anderen Küsten des Mittelmeers hätte belichtet werden kön-
nen und folglich gar keine Seltenheit darstellt, sondern geradezu typisch ist für eine 
global diffuse Lage, die sich nicht an einem einzigen Ort lokalisieren lässt. Was die 
Fotografie von Demir zeigt, ist also nichts historisch Einmaliges, wie es scheint. Im 
Gegenteil, es ist sogar etwas unheimlich oft Wiederholbares, etwas Gespenstisches 
also, das ›uns‹ als Bild heimsucht, indem es sich in diesem Fall als unwiederholbare 
Geschichte eines im mediterranen Grenzgebiet verunglückten Kindes zu erkennen gibt. 

Mit Susan Sontag gesprochen, welche sich in ihrem Essay Das Leiden anderer 
betrachten (2003) mit der »Ikonographie des Leidens« (Sontag 2003: 49) im Umfeld 
der Kriegsreportage befasst hat, kann die Fotografie des Kindes namens Alan Kurdî 
angesichts ihrer medialen Zirkulation, d.h. ihres visuellen Nachlebens2 effektiv als 
ikonisch bezeichnet werden. Vergleichbar mit jenem Bild von Huynh Cong (›Nick‹) 
Út aus dem Jahr 1972, das mit dem Titel The Terror of War3 versehen um die Welt 

                                                             
1  Neben jener Fotografie, welche Alan Kurdî leblos am Strand liegend zeigt, zirkulierten in 

den Medien auch noch andere Variationen dieser traurigen Szenerie: Ein mehrfach wieder-
kehrendes und an die Tradition der Pietà erinnerndes Motiv war das eines türkischen Uni-
formierten, welcher auf einigen Titelblättern seinen Blick auf das tote Kind richtet und auf 
anderen wiederum den kindlichen Leichnam in seinen Armen wiegt und davon trägt. Es 
handelt sich im Prinzip also um eine ›bewegte‹ Szene, die fotografiert wurde, zumal die 
verschiedenen Fotografien auch noch von der Präsenz anderer zeugen, welche sich eben-
falls am Schauplatz befanden, und in Summe die Frage der Verantwortung aufwerfen. 

2  Vgl. zu dieser Thematik insbesondere Didi-Huberman 2002. 
3  Sontag vertritt in Bezug auf diese Fotografie, welche ein unbekleidetes, schwer verletztes 

neunjähriges Mädchen namens Phan Thj Kim Phúc zeigt, wie es nach einem Napalm-An-
griff auf das nahe gelegene Dorf Trang Bang gemeinsam mit anderen Kindern inmitten 
einer Gruppe von Kriegsreportern die Route 1 entlang läuft, und für Sontag zum »Inbegriff 
der Schrecken des Vietnamkrieges geworden ist«, die kurios anmutende These, dass es als 
Bild bereits »zu jener Art von Aufnahmen [gehört], die sich unmöglich stellen lassen« 
(Sontag 2003: 68). Zwar seien »die Möglichkeiten zur Verfälschung und elektronischen 
Manipulation von Bildern heute größer denn je«, ja »fast unbegrenzt«, wie sie selbst zu 
verstehen gibt, aber »ein höheres Maß an journalistischer Redlichkeit« (Sontag 2003: 69), 
welches im Allgemeinen erwartet werde, sowie die Konkurrenz mit den Kamerateams von 
TV-Stationen trügen insgesamt dazu bei, dass in den letzten Jahrzehnten vergleichsweise 
wenige Fotografien manipuliert worden seien, so Sontag. Wie Gerhard Paul in seiner Stu-
die Bilder des Krieges – Krieg der Bilder (2004) im Detail argumentiert, kommt es aller-
dings gerade im Fall dieser ikonischen Fotografie des Vietnamkrieges darauf an, die Frage 
zu stellen, wie denn das Leiden in Szene gesetzt, sprich: fotografisch beschnitten wurde 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 211 

 

ging, haben wir es auch im Fall von Nilüfer Demirs Fotografie mit einem charakte-
ristischen Standbild zu tun, das uns, »einem Zitat, einer Maxime, einem Sprichwort 
[gleich]« (Sontag 2003: 29), im Namen eines kindlichen Leichnams mit einer drama-
tischen Situation konfrontiert, welche an andere Episoden humanitärer Gewalt erin-
nert.4 Es handelt sich insofern um eine für ihre, ja für ›unsere‹ turbulente Epoche 
geradezu ikonische Fotografie, als sie in den Blick rückt, was ansonsten tendenziell 
außer Acht gelassen wird – die diffizile Situation von Menschen, welche, um Hannah 
Arendt zu zitieren, mit dem Verlust ihres »Standort[es] in der Welt« (Arendt 1951: 
613) de facto rechtlos geworden sind, sodass sie, »politisch gesprochen, [wie] le-
bende Leichname« (Arendt 1951: 614) behandelt und, ökonomisch gesprochen, wie 
umherflottierende Ressourcen traktiert werden können. 

Folgender Beitrag befasst sich mit dieser ikonischen Fotografie, wobei im Kon-
text von Judith Butlers wi(e)derständigem Gedenken5 primär die Frage diskutiert 

                                                             
(siehe Paul 2004: 324–331). Neben dem Skandal der Gewalt, der mittels des nackten Mäd-
chens und der anderen Kinder offenkundig in den Fokus der Kamera gerückt wurde, gibt 
es noch einen weiteren Skandal, der stillschweigend an den Rand gedrängt wurde, zumal 
ja auch ein Teil der Fotografie entfernt worden ist: Die Szene im Mittelpunkt des Gesche-
hens wird nämlich, wie sich anhand des Negativs erkennen lässt, von einer Gruppe von 
Kriegsreportern umgeben, welche entweder relativ teilnahmslos auf die weglaufenden Kin-
der blicken oder gerade die eigene Kamera nachladen. 

4  Eine weitere ikonische Fotografie des Leidens, die mit jener Alan Kurdîs verwandt ist und 
an dieser Stelle ebenfalls in Erinnerung gerufen werden sollte, ist »The Vulture and the 
Little Girl« von Kevin Carter aus dem Jahr 1993. Gezeigt wird in diesem Fall ein fast 
nacktes, sichtlich erschöpftes und in sich zusammengekrümmtes Kind, das infolge der da-
mals akuten Hungersnot im Süden Sudans so stark abgemagert ist, dass die Brustknochen 
deutlich zum Vorschein treten. Während es entkräftet mit dem Kopf gegen Boden sinkt, 
lauert wenige Meter entfernt ein Geier, als ob er sich jeden Moment auf das Kind stürzen 
würde. Auch im Fall dieser Fotografie, für welche Kevin Carter wenig später den Pulitzer-
Preis für Fotografie erhielt, haben wir es mit einer komplexen Szene zu tun, welche nicht 
zuletzt das Verhältnis von Nähe und Distanz bzw. von Gewalt und ihrer Repräsentation 
betrifft (siehe Posselt 2012: 981f.). Wird einerseits bedacht, dass sich der Fotograf ein Jahr 
später das Leben genommen hat und in seiner Abschiedsnotiz all das erlebte Leiden be-
klagt, mit dem er nicht fertig wurde, und andererseits berücksichtigt, dass eine Menge von 
NGOs – neben den Zeitungen – sichtlich interessiert waren, die Fotografie des namenlosen 
Mädchens zu verwenden, um etwa Spendengelder für Hilfsprojekte in afrikanischen Län-
dern zu lukrieren, dann zeigt sich, dass der Grat zwischen Kompassion und Kommerz ein 
schmaler, d.h. auch eine Frage der (visuellen) Komplizenschaft ist (siehe dazu Klein-
man/Kleinman 1997). 

5  Mit dem orthographisch – bewusst – inkorrekten Wort »wi(e)derständig«, das aus einem 
(unhörbaren) Graphem zu viel besteht, soll schriftlich signalisiert werden, dass sich Butler 
für ein Gedenken engagiert, das in Momenten der Wiederkehr zugleich Chancen des Wi-
derstands erkennt. Als widerständig kann sich die Wiederkehr von erlebten Verlusten But-
ler zufolge dann erweisen, wenn durch Trauer und Klage ein affektive Sensibilität erzeugt 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

werden soll, wie uns das Leid anderer, so wie es bildhaft erkennbar wird, affiziert 
und, in weiterer Folge, was es mit uns anzufangen vermag. Gerade im Fall der Foto-
grafie von Alan Kurdî zeigt sich ja, dass die Reaktionen auf ikonische Fotografien 
des Leidens extrem ambivalent sein können: Neben den relativ pathetischen Wort-
meldungen der etablierten Massenmedien hat es nämlich auch noch eine Menge von 
verleumderischen und hetzerischen Gegendarstellungen diverser Blogs gegeben, 
welche den sogenannten ›Leitmedien‹ vorwarfen, dass die Fotografie eigentlich ge-
stellt sei, oder den Vater Alan Kurdîs bezichtigten, ein ›Schlepper‹ zu sein und vom 
Tod seiner Familie zu profitieren.6 Der Sinn dieses Beitrages besteht – im Bewusst-
sein solcher Ambiguitäten – nicht darin, auf die Frage des Leidens, so wie es vermit-
tels Bilder sichtbar oder unsichtbar gemacht wird, eine definitive Antwort zu suchen, 
als ob es so etwas wie eine adäquate Haltung geben könnte, welche dem Anspruch 
ikonischer Fotografien restlos entsprechen, d.h. vollends gerecht würde. Stattdessen 
bemüht sich dieser Text, mit Butler die Frage so zu diskutieren, dass es bereits eine 
Frage der Sensibilität ist, wie solche Bilder gesehen werden bzw. wie sie uns wiede-
rum anblicken,7 ja berühren, und was sich denn bildlich erkennen lässt, noch bevor 
wir von der Anerkennung (des Leidens) anderer sprechen können und eventuell ein 
alternatives Projekt des Miteinanders8 initiieren, das sich, wer weiß, als achtsamer, 
umgänglicher oder ermutigender erweisen würde als die momentanen Verhältnisse.  

In diesem Sinne wird sich der Beitrag auch auf die Spur jener Argumentation 
Butlers begeben, welche besagt, dass die »Wahrnehmung des Gefährdetseins des Le-
bens« (RK: 23) im Prinzip eine Frage der »Wahrnehmung der Betrauerbarkeit« (RK: 
22f.) von Leben ist. Denn, wie Butler mit ihren einleitenden Argumenten zu ihrer 
Sammlung von Essays mit dem Titel Raster des Krieges (2009) betont, die »Betrau-
erbarkeit geht der Wahrnehmung und der Wahrnehmbarkeit des Lebendigen als Le-
bendem vorher, das von Anfang an dem Nicht-Leben ausgesetzt ist« (RK: 23). Die 
Frage der Wahrnehmung der Betrauerbarkeit ist in diesem Sinne also als eine eminent 
politische Frage zu verstehen, da ein Leben, welches als nicht mehr (oder nicht mehr 

                                                             
wird, die bestehende Normen der Wahrnehmung problematisiert, indem Verworfenes, Ver-
drängtes und Vergessenes adressiert, d.h. wahrnehmbar wird. 

6  Die Fotografie von Alan Kurdî wurde mehrfach in den Fokus gehässiger Artikel aus dem 
Umfeld rechtspopulistischer Blogs wie etwa politically incorrect gerückt (vgl. 
http://www.pi-news.net/2015/09/das-bild-der-schande/ oder http://www.pi-news.net/2015/
09/vater-des-toten-fluechtlings-kindes-lebte-in-tuerkei-und-wollte-fuer-neue-zaehne-nach-
europa/). Abgesehen davon, dass solche hetzerischen Kampagnen illustrieren, wie sich der
humanitäre Pathos von Medien in sein eigenes Zerrbild, d.h. in anti-humanitäre Apathie,
verwandeln lässt, belegen sie auch, dass die Zirkulation von Fotografien in keinem stabilen
Narrativ resultiert, ja dass konventionelle Erzählungen vom Leiden anderer mitunter perfide 
sabotiert werden können. 

7  Vgl. Didi-Huberman 1992. 
8  Siehe in diesem Sinne etwa Balibar 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 213 

 

als) betrauerbar erachtet wird und dessen Verlust folglich auch nicht beklagt würde, 
im Prinzip schon tot ist. Wenn im Folgenden also einige Spuren von Butlers Argu-
mentation verfolgt werden sollen, so ist das auch als Beitrag zur Debatte zu verstehen, 
ob ihre Schriften als eine alternative politische Theorie der Trauer und der Klage ge-
lesen werden könnten und welche Folgen eine solche Lektüre einerseits für eine Be-
stimmung des Verhältnisses von Gefährdung und Anerkennung hätte und andererseits 
für eine ethische Sensibilität, welche sich nicht in ohnmächtigen Bezeugungen einer 
selbstgefälligen, ja paternalistischen Rhetorik des Mitleids erschöpft. 

Was die Struktur des Beitrages betrifft, so werde ich zunächst einige Passagen 
aus Butlers frühen Schriften rekapitulieren, um im Detail zu veranschaulichen, wie 
sie die komplexe Thematik des wi(e)derständigen Gedenkens im Kontext ihrer Aus-
einandersetzungen mit Michel Foucaults Repressionshypothese und Sigmund Freuds 
Melancholie-Begriff zu entfalten beginnt und vermittels einer Relektüre von Sophok-
les’ Antigone sukzessive zusammenfügt. In einem zweiten Moment werde ich dann 
im Bewusstsein dieser miteinander verknoteten Denkansätze auf jene Motive zu spre-
chen kommen, welche sich in ihren späteren Schriften wiederholt finden, und zwar: 
dass Trauer und Klage gewichtige Momente des Lebens sind und dass es folglich 
auch darauf ankommt, sich mit der Frage zu befassen, welche Leben gegenwärtig für 
betrauerbar bzw. für beklagbar erachtet werden, und was es besagen könnte, im Na-
men von Verworfenen, Verdrängten und Vergessenen die bestehenden Verhältnisse 
zu bestreiten. Im Sinne einer abschließenden Diskussion werde ich im letzten Teil 
meines Beitrages in nochmaliger Erinnerung an das Bildnis von Alan Kurdî auf eine 
fotografische Intervention Ai Weiweis zu sprechen kommen und in diesem Zusam-
menhang einige Fragen stellen, die an Butlers wi(e)derständigem Gedenken anknüpfen, 
indem die unscheinbare Rahmung der humanitären Perspektive problematisiert wird. 

1. KRITIK DER MELANCHOLISCHEN STIMMUNG 

Was spätestens mit den englischen Buchtiteln Precarious Life: The Powers of Mour-
ning and Violence (2004) und Frames of War: When is Life Grievable? (2009) evi-
dent wird, zeichnet sich bereits in einer Menge früherer Passagen von Butlers Schrif-
ten ab: Ihre Kritik der Gewalt und ihre Reflexion von Leben an der Grenze zum Tod 
entfalten sich im Spannungsfeld wiederholter Auseinandersetzungen mit Fragen des 
Trauerns (mourning) und des Klagens (grieving).9 Schon im Buch Körper von Ge-

                                                             
9  Butler gebraucht beide Begriffe in diversen Kontexten, ohne zwischen dem einen und dem 

anderen strikt zu differenzieren bzw. sie eigens zu definieren. So wie im Fall des Verhält-
nisses von Gefährdung (precariousness) und Prekarität (precarity) oder Verwundbarkeit 
(vulnerability) und Verletzbarkeit (injurability), kann auch im Fall von Trauer und Klage 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

wicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts (1993), welches auf ihre wohl be-
kannteste Schrift Das Unbehagen der Geschlechter (1990) folgt, stellt sie im Kontext 
einer kritischen »Neuformulierung der Performativität« (KG: 40) von sex und gender 
eine Reihe von Fragen, welche Jahre danach – unter sich verschiebenden Vorzeichen 
– in den Mittelpunkt von Gedanken gerückt werden, die sich mit dem Desaster na-
mens Krieg befassen: 

Wie kann also die Materie der Körper als eine Art Materialisierung, die von regulierenden Nor-

men regiert wird, durchdacht werden, um in Erfahrung zu bringen, wie die heterosexuelle He-

gemonie bei der Formierung dessen verfährt, was sich als lebensfähiger Körper auszeichnet? 

Wie stellt diese Materialisierung der Norm mit der körperlichen Formierung einen Bereich ver-

worfener Körper her, ein Feld der Deformation, das in dem Scheitern, sich als das voll und ganz 

Humane auszuzeichnen, jene regulierenden Normen verstärkt? Stellt dieser ausgeschlossene 

und verwerfliche Bereich für die symbolische Hegemonie eine Herausforderung dar, die eine 

grundlegende Reartikulation dessen erzwingen könnte, was Körper als bedeutungsvolle Körper 

auszeichnet, was Lebensweisen, die als »Leben« zählen, auszeichnet, als Leben, die es wert 

sind, geschützt zu werden, gerettet zu werden, betrauert zu werden? (KG 40f.; vgl. dazu GL: 

49–50; RK: 20-23) 

Gerade die letzte Frage signalisiert laut Butler, dass die »Konsolidierung des hetero-
sexuellen Imperativs« (KG: 22) neben dem »Bereich intelligibler Körper« (KG: 16) 
auch noch einen anderen Bereich betrifft, und zwar einen, der als »Bereich der un-
denkbaren, verworfenen, nicht-lebbaren Körper« (KG: 16) bezeichnet werden kann. 
Denn es gibt ja, so Butler im Kontext ihrer Diskussion der Problematik, wie es sich 
mit dem ›Gewicht‹ von Körpern im Umfeld heteronormativer Bedingungen verhält, 
auch noch eine ganze Menge »verworfener Wesen« (abject beings; KG: 23), die nicht 
als Subjekte in Betracht kommen und folglich an den Rand der Gesellschaft gedrängt 
werden und häufig ein Leben fristen müssen, als ob sie bereits tot wären. 

Wenn Butler zu Beginn von Körper von Gewicht auf »›nicht lebbare‹ und ›unbe-
wohnbare‹ Zonen des sozialen Lebens« (KG: 23) zu sprechen kommt, um die diskri-
minierende Gewalt hegemonialer Verhältnisse zu problematisieren, so geschieht dies 
bewusst in Erinnerung an die Vielzahl der an AIDS Erkrankten und Gestorbenen, 
welche zu Beginn der 1990er Jahre traktiert wurden, als ob sie gesellschaftlich 
un(ge)wichtig wären. In der Tat spricht einiges dafür, dass ›Körper‹ von Butler just 

                                                             
argumentiert werden, dass es sich um miteinander verknüpfte Begriffe handelt: Während 
mourning von Butler zumeist im Sinne des Partizip Präsens verwendet wird, also um Akte 
des Trauerns zu reflektieren, thematisiert sie mit dem Attribut grievable sowie mit dem 
Substantiv grievability die Bedingungen trauernden Klagens – wofür sich in der deutschen 
Fassung ihrer Texte eher das Wort ›Betrauerbarkeit‹ eignet. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 215 

 

in dem Zeitraum als eine Materie, welche von unterschiedlichem ›Gewicht‹ ist, be-
griffen wurden, als AIDS epidemisch wurde, und zwar in einem doppelten Sinn, wie 
Paula A. Treichler in How to Have Theory in an Epidemic (1999) argumentiert: Ne-
ben einer Epidemie an Krankheiten, welche die millionenfache Infektion durch HIV 
zumeist zur Folge hatte, gibt es auch noch eine Epidemie der Signifikanzen im Kon-
text von AIDS-Diskursen (Treichler 2004: 12). Wie Treichler betont, spricht nämlich 
einiges dafür, dass die Diskurse um AIDS auch den Umgang mit Körpern konsequent 
veränderten, zumal der (ungeschützte) zwischenmenschliche Geschlechtsverkehr zu-
sehends als ›riskant‹ charakterisiert wurde, gerade im Fall jener, die sich nicht an 
heterosexuellen Imperativen orientierten und stattdessen anders liebten (siehe Treich-
ler 2004: 37). Die Gefahr einer viralen Apokalypse (Treichler 2004: 140) infizierte 
im Fall der AIDS-Epidemie insofern die Phantasie eines angeblich gesunden gesell-
schaftlichen Körpers, als sukzessive diverse Risikogruppen identifiziert wurden, wel-
che man als gefährdet und als gefährlich erachtete und so stigmatisierte. 

In ihrem Beitrag mit dem Titel »Sexual Inversions« für den Sammelband Dis-
courses of Sexuality: From Aristotle to AIDS (1992) argumentiert Butler, dass 
Foucaults Paradigma der modernen Bio-Macht – im Unterschied zu jenem antiquier-
ten der souveränen Macht (vgl. Foucault 1976: 134–137) – teils revidiert werden 
müsse. Die fatale Kombination von AIDS und Homosexualität lasse nämlich erken-
nen, so Butler, wie in technisch avancierten Gesellschaften, die sich der Biopolitik 
verschrieben haben, ganze Gruppen von Menschen diskriminiert werden, deren se-
xuelles Leben in dem Maße mit epidemischen Krankheitsbildern assoziiert wird, wie 
man es generell als ›unproduktiv‹, d.h. als generativ insignifikant bestimmt (vgl. But-
ler 1992: 360). Die Administration der Epidemie namens AIDS illustriere also, fol-
gert Butler, wie unter dem Vorzeichen einer (medizinischen) Verwaltung des Lebens 
zwischen ›Unschuldigen‹, deren Leben geschützt werden solle, einerseits und den 
›Schuldigen‹, die ihren Tod selbst zu verantworten hätten, andererseits differenziert 
werde. Butlers Revision von Foucaults Repressionshypothese (vgl. Foucault 1976: 
28f.) hat mit dem Verhältnis von Trauern und Klagen insofern zu tun, als sie zugleich 
schreibt, dass seine Ablehnung der juridisch kodifizierten Macht mit seiner Abnei-
gung der Psychoanalyse korrespondiere und beides wiederum zur Folge habe, dass 
er das komplexe Wechselspiel von Produktion und Repression tendenziell vernach-
lässigte (vgl. KG: 48f.) und somit den ›Horizont‹ einer widerständigen Wiederkehr 
von verworfenen Momenten übersah, welchen sie wiederum vor Augen hat: Wie 
kann es denn sein, fragt Butler etwa in Körper von Gewicht, dass 

das, was verworfen worden ist […], unvermittelt als eine störende Wiederkehr produziert wer-

den könnte, nicht bloß als eine imaginäre Anfechtung, die ein Versagen in der Funktionsweise 

des unumgänglichen Gesetzes herbeiführt, sondern als eine ermöglichende Aufsprengung, als 

Anlaß für eine radikale Reartikulation des symbolischen Horizonts, vor dem Körper überhaupt 

erst Gewicht erhalten (KG: 49)? 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

Mit anderen Worten, Butler ist bereits in ihren relativ frühen Schriften bewusst daran 
gelegen, eine Theorie des Widerstandes zu formulieren, welche die störende Wieder-
kehr (troubling return) des Verworfenen, Verdrängten und Vergessenen als Chance 
erkennt, bestehende Verhältnisse zu bestreiten, indem das scheinbar Unlebbare und 
Unintelligible anders bezeugt10 wird. Es ist in diesem Sinne also konsequent, wenn 
sie einerseits an Foucaults Gedanken zur Bio-Macht anknüpft, um Machtverhältnisse 
als historisch variable zu denken, und sich andererseits von seinen Argumenten wie-
der löst, zumal er selbst zu einem eher statischen Begriff psychoanalytischer Diskurse 
neigte (siehe etwa Foucault 1976: 172f.). 

Anders als Foucault, der, pointiert formuliert, ein gewisses Ressentiment gegen-
über der Psychoanalyse zu verspüren schien (vgl. Foucault 1976: 152f.), ist es Butler 
also daran gelegen, sich nochmals mit Freud zu befassen, ohne dabei jedoch auf den 
Begriff der Macht bzw. des Diskurses zu verzichten. Für unsere Fragestellung ist 
wiederum relevant, dass sich Butler vor allem um eine Relektüre jenes Textes von 
Freud bemüht hat, der im Jahr 1917 unter dem Titel »Trauer und Melancholie« er-
schienen ist und in seiner späteren Schrift Das Ich und das Es (1923) – partiell revi-
diert – wiederveröffentlicht wurde. Die Problematik der Melancholie gewinnt für 
Butler bereits im Kontext von Das Unbehagen der Geschlechter (1990) an Relevanz, 
da sie in Auseinandersetzung mit Freud (aber auch im Kontext von Jacques Lacans 
und Luce Irigarays Argumenten) darauf aufmerksam macht, dass sich der heterose-
xuelle Imperativ unter dem Vorzeichen einer melancholischen Konzeption des 
Selbstbewusstseins formiert. Als ›melancholisch‹ wird die Formation des heterose-
xuellen Imperativs in kritischer Anlehnung an Freud von Butler insofern charakteri-
siert, als im Rahmen gesellschaftlich vermittelter Prozesse der sexuellen Identifika-
tion die Heterosexualität – gemäß einer Verinnerlichung des geliebten Objektes und 
des Begehrens danach – affirmiert und legitimiert wird, während die Homosexualität 
– gemäß einem Verzicht auf das geliebte Objekt und das Begehren danach11 – negiert 

                                                             
10  Butler verwendet den Begriff contestation, der, wie in der deutschsprachigen Übersetzung 

ihres Textes geschehen, mit ›Anfechtung‹ wiedergegeben werden kann. Mit dieser Über-
setzung geht allerdings gerade jene Konnotation verloren, auf welche es bei genauerer Lek-
türe ankommen könnte: Von einer ›Kontestation‹ zu sprechen, besagt nämlich, bestehende 
Verhältnisse – im Namen einer anderen Bezeugung – zu bestreiten. Anders gesagt, ›bezeu-
gen‹ und ›bestreiten‹ gleiten im Wort contestation ineinander über. 

11  Wie Butler einige Jahre später schreibt, basiert »eine bestimmte heterosexuelle Version des 
Subjekts« auf einer doppelten Negation: »Die Formel: ›Ich habe nie‹ jemanden gleichen 
Geschlechts ›geliebt‹ und ›ich habe nie‹ eine solche Person ›verloren‹, gründet das ›Ich‹ 
auf das ›nie-nie‹ dieser Liebe und dieses Verlusts. In der Tat wird die ontologische Vollen-
dung des heterosexuellen ›Seins‹ auf diese doppelte Negation zurückverfolgt, die seine 
konstitutive Melancholie bildet, ein emphatischer und irreversibler Verlust, der die schmale 
Basis dieses ›Seins‹ ausmacht. […] Weil das Subjekt über diesen Verlust nicht reflektiert, 
nicht reflektieren kann, markiert dieser Verlust die Grenze der Reflexivität, markiert er, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 217 

 

und delegitimiert wird. Butlers Relektüre von Freuds Psychoanalyse der Melancholie 
gibt einerseits zu verstehen, dass es ihr wichtig ist, der Formation von binären Ge-
schlechterverhältnissen sozusagen den Boden zu entziehen, indem im Kontext von 
Freuds Schriften zur Melancholie das zwischen den Zeilen Verdrängte zur Sprache 
gebracht, d.h. eine konventionelle Lektüre der Geschlechterdifferenz dekonstruiert 
wird. Andererseits kann sie aber auch so verstanden werden, dass es ihr in weiterer 
Folge darauf ankommt, Fragen der Trauer und der Klage im Bewusstsein der sexuell 
Diffamierten anders zu stellen und als politisch brisante erneut zu diskutieren. 

Ihre Schrift Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung (1997) knüpft an 
ihre Gedanken zur Melancholie der Geschlechter laut Das Unbehagen der Ge-
schlechter an, indem sie sich nun neben dem psychischen Prozess einer melancholi-
schen Identifizierung vermehrt mit der Frage befasst, was denn geschieht, wenn eine 
(sich heterosexuell identifizierende) ›Psyche‹ von verdrängten Momenten ihrer selbst 
heimgesucht wird, sprich: »von der Liebe, um die sie nicht trauern kann« (PM: 130). 
Im Sinne dieser Verschiebung der Aufmerksamkeit verleiht Butler ihrer Kritik der 
Melancholie einen zusätzlichen politischen Akzent, da sie sich nun um »eine drama-
tische Sprache« (PM: 141) bemüht, welche es gestatten würde, dass »Ambivalenz 
und Verlust [von Identität] ausagiert werden können« (PM: 141). Die politische Ak-
zentuierung von Butlers Argumentation besteht dabei darin, dass sie sich mit einer 
»von Melancholie betroffenen Gesellschaftlichkeit« (PM: 28) kritisch auseinander-
setzt, d.h. mit einem »Zusammenleben, in dem ein Verlust nicht betrauert werden 
kann, weil er als Verlust nicht anerkannt werden kann, weil das, was verloren wurde, 
niemals eine Existenzberechtigung hatte« (PM 28f.). In lebhafter Erinnerung an all 
die als Anormale12 diffamierten AIDS-Toten, welche schon zu ihren Lebzeiten be-
handelt wurden, als ob sie bereits tot wären, thematisiert Butler die Gewalt konven-
tioneller Identifikationen, welche den Tod anderer teils bewusst, teils unbewusst in 
Kauf nehmen, indem sie ›uns‹ mit einer maßlosen Schuld und einer Reihe von drän-
genden Fragen konfrontiert: 

Wenn sie [die an den Rand der Anerkennung Gedrängten, A.O.] sterben oder schon gestorben 

sind – besiegen wir sie noch einmal! Und läßt sich das »Triumphgefühl« vielleicht eben aus 

jener Praxis der sozialen Differenzierung gewinnen, durch die man eine »soziale Existenz« nur 

durch Erzeugung und Erhaltung jener gesellschaftlichen Toten erreicht und sichert? Und läßt 

sich die Paranoia im öffentlichen Diskurs über solche Fragen nicht auch als Inversion jener 

Aggression lesen: als Begehren nach einem Sieg über den anderen Toten, das in der Umkehrung 

                                                             
was deren Zirkularität übersteigt (und bedingt). Als Verwerfung verstanden, inauguriert 
dieser Verlust das Subjekt und bedroht es mit Auflösung.« (PM: 27f.; sowie in leicht ver-
änderter Fassung PM: 130f.) 

12  Vgl. in diesem Kontext auch Foucault 1999, insbesondere 143–214. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

dieser anderen zur tödlichen Gefahr und zum (fremden) Verfolger der sozial Normalen und 

Normalisierten macht? (PM: 31) 

Diese Fragen, welche Elemente der Machtanalytik Foucaults und der Psychoanalyse 
Freuds kombinieren, verdichten sich schließlich in jenen Wellek Library Lectures, die 
Butler im Jahr 1998 an der University of California, Irvine, gehalten hat und die – 
mitsamt weiterer Vorlesungen – unter dem (leicht veränderten) Titel Antigones Ver-
langen. Verwandtschaft zwischen Leben und Tod (2000) veröffentlicht worden sind. 
Diese Vorlesungen handeln, wie Butler einleitend schreibt, vom rebellischen »Erbe 
von Antigones Herausforderung des Staates« (AV: 11), und zwar als einer Figur der 
Politik, welche sich mit ihrem strittigen Verlangen an der Grenze der Repräsentation 
und Repräsentierbarkeit von sozialen Verhältnissen situiert. 

Wie Butler gleich zu Beginn ihrer Beschäftigung mit Antigones Rebellion betont, 
lässt sich die (private) Geschichte der Verwandtschaft – anders als Hegel in seiner 
Phänomenologie des Geistes (Hegel 1807: 348f.) behauptete – nicht von jener (öf-
fentlichen) der Staatlichkeit trennen. Bei näherer Lektüre der Tragödie wird nämlich 
erkennbar, dass beide Geschichten miteinander verwoben sind. Abgesehen davon 
macht Butler mit ihren Vorlesungen aber auch darauf aufmerksam, dass zwischen 
Antigone und Kreon nicht von einer (und schon gar nicht von einer dialektischen) 
Opposition die Rede sein könne, zumal beide Figuren »chiastisch miteinander ver-
knüpft« (AV: 20) seien. Die Dramatik des Geschehens habe im Kontext dieses tragi-
schen Stücks vor allem damit zu tun, dass Antigone gegen traditionelle Normen der 
Verwandtschaft, des Geschlechts und der Autorität verstoße, und zwar in dem Mo-
ment, als sie sich gegen den Willen ihres Onkels Kreon entschließt, ihren toten Bru-
der Polyneikes zu beerdigen, um ihm so die letzte Ehre zu erweisen. In Gedenken an 
Antigones Verlangen kommt es Butler zufolge allerdings nicht darauf an, zu so etwas 
wie einer familiären Normalität zurückzufinden (oder gar die Praxis des Inzests zu 
zelebrieren), sondern stattdessen darauf, ihr Dilemma als »Allegorie für die Krise der 
Verwandtschaft« (AV: 48) – gedacht als eine konventionelle Verkörperung sozialer 
Anerkennungsverhältnissen – zu begreifen: »Welche sozialen Arrangements«, fragt 
Butler, »können als legitime Liebe anerkannt werden, und welche menschlichen Ver-
luste dürfen ausdrücklich als reale und folgenreiche betrauert werden?« (AV: 48) In 
dem Moment, als Antigone sich weigert, ein Gesetz zu respektieren, welches ihr ver-
bietet, den Verlust ihres Bruders zu beklagen, präfiguriert sie laut Butler die Situation 
von Menschen, welche mit Verlusten zu Rande kommen müssen, die gemäß den he-
gemonialen Verhältnissen als nicht weiter beklagenswert erachtet werden. Es handelt 
sich um Menschen, die, so Butler, zu einer »Art Tod im Leben« (AV: 48) verurteilt 
werden, da sie Verluste erleben, welche auf keine öffentliche Anerkennung vertrauen 
können. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 219 

 

Wie verstehen wir nun, fragt sich Butler in Bezug auf Antigones Verlangen, »die-
sen merkwürdigen Ort zwischen Leben und Tod […], das Sprechen [Antigones] ge-
nau von dieser oszillierenden Grenze her?« (AV: 125) Wenn bedacht wird, dass An-
tigone den Tod ihres Bruders Polyneikes zu beklagen versucht, obwohl ihr das Kla-
gen durch einen Erlass ihres Onkels Kreon verboten worden ist, dann kann laut Butler 
effektiv von einer melancholischen Disposition gesprochen werden, welche im Kon-
text der Tragödie so artikuliert wird, dass sie 

dem Leben und dem Lieben jenseits der Lebbarkeit und außerhalb des Feldes der Liebe anhaf-

tet, wo der Mangel an institutioneller Billigung die Sprache zur fortgesetzten Katachrese 

zwingt, die zeigt, wie ein Ausdruck auch außerhalb seiner konventionellen Beschränkungen 

Bedeutung tragen kann. Aber diese schattenhafte Form der Signifikation zehrt am Leben, in-

dem sie dieses Leben des Gefühls der ontologischen Gewißheit und Stabilität in einer öffentlich 

konstituierten politischen Sphäre beraubt. (AV: 126) 

In diesem Sinne kommt Butler auch zum Schluss, dass es sich nicht um eine private 
Melancholie handelt, von der Antigones Verlangen kündet, sondern um das, was viel-
leicht am ehesten als »Melancholie des öffentlichen Raums« (AV: 130) umschrieben 
werden könnte. 

2. UNSCHEINBARES LEIDEN IN DEN BLICK NEHMEN LERNEN 

Wie spätere Texte erkennen lassen, ist es Butler zunehmend ein Anliegen, ihre Kritik 
an der psychoanalytischen Konzeption von Melancholie, welche sie in ihrer Schrift 
Psyche der Macht im Detail formuliert (vgl. PM: 125–141), zu pluralisieren, indem 
sie etwa auf denkbare Verknüpfungen zwischen der Diskriminierung homosexueller 
Liebe und der Diskriminierung sexueller Beziehungen zwischen Menschen diverser 
Hautfarbe zu sprechen kommt. Auf Vikki Bells Frage, ob es in Bezug auf das Theo-
rem einer melancholischen Identifizierung eventuell Parallelen zwischen sexuellen 
und rassistischen Diskriminierungen geben könne, antwortet Butler: 

I think also that the history of miscegenation involves a history of melancholia in an interesting 

way, that to the extent that cross-racial sexual relations have been foreclosed […] – in the sense 

of unthinkable. Those forms of desire become ungrievable within available public discourse. 

There are certain kinds of love that are held not to be love, loss that is held not to be loss, that 

remain within this kind of unthinkable domain or in a kind of ontologically shadowy domain; 

it’s not real, it’s not real love; it’s not real loss. So I think that can be linked with some of the 

work I’ve done on the unthinkability and the ungrievability of homosexual attachment. (Butler 

in Bell 1999: 170) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

Butlers kritische Diskussion einer Pluralität von Situationen, welche es unzähligen 
Menschen so gut wie unmöglich machen, um andere zu trauern und ihre Verluste zu 
beklagen, kondensiert sich vor allem in jener Schrift, die vielleicht selbst so etwas 
wie eine Transformation ihrer Sensibilität reflektiert: Gefährdetes Leben (2004). Wie 
Butler einleitend betont, wurden alle fünf Essays, aus denen sich der Text, welcher 
laut englischem Untertitel von Klage und Gewalt in einem politischen Sinn handelt, 
zusammensetzt, nach 9/11 unter »Bedingungen gesteigerter Verwundbarkeit [vulne-
rability] und Aggression« (GL: 7) verfasst. Das Geschehen um 9/11 habe nicht bloß 
offenkundig gemacht, so Butler, dass die Vereinigten Staaten eine verwundbare Welt-
macht sind, sondern auch gezeigt, wie eng Verlust, Trauer und Gewalt miteinander 
verkettet werden. Um diese fatale »Gewaltspirale« (GL: 7) zu unterbrechen, kommt 
es laut Butler darauf an, die Frage zu stellen, »was politisch gesehen aus der Trauer 
anderes entstehen könnte als der Ruf nach Krieg« (GL: 7). Dementsprechend betont 
Butler vor allem im Essay mit dem Titel »Gewalt, Trauer, Politik«, welcher zuvor in 
der Zeitschrift Studies in Gender and Sexuality (2003) erschienen ist, dass es viel-
leicht Sinn machen würde, den Schmerz, der in Momenten des Trauerns erlebt wird, 
als »eine Form der Enteignung zu verstehen, die grundlegend dafür ist, wer ich bin« 
(GL: 45; vgl. auch Butler/Athanasiou 2014: 13–23), und zwar in einem privaten 
ebenso wie in einem öffentlichen Sinne. 

Im Fall der Geschehnisse um 9/11 besagt dies wiederum, dass die terroristischen 
Anschläge eine gewisse Verwundbarkeit des body politic der Vereinigten Staaten ins 
Bewusstsein gehoben haben, welche ansonsten von der Rhetorik einer selbstgewissen 
staatlichen Souveränität – qua superpower13 – ins Unbewusste verdrängt, d.h. ver-
deckt wird. Anders als der ehemalige Präsident George W. Bush, welcher die Bevöl-
kerung der Vereinigten Staaten schon kurz nach 9/11 dazu aufforderte, nicht länger 
zu trauern und stattdessen kriegerisch entschlossen die Operation Enduring Freedom 
zu starten, argumentiert Butler, dass es in solch angespannten Situationen vielleicht 
einen signifikanten Unterschied machen würde, wenn sich die Betroffenen trotz al-
lem um ein »Ausharren mit dem Schmerz« (GL: 47) bemühten.14 Butlers Plädoyer 
für einen achtsameren Umgang mit erlebten Verletzungen ist insofern politisch viel-
versprechend, als sie »ein Gefühl für die Verwundbarkeit des Menschen« (GL: 47) 
zugleich als Chance begreift, um in Momenten der Selbst-Verunsicherung, die zum 
Prozess des Trauerns gehören, einen »Ausgangspunkt für ein neues Verständnis« 
(GL: 47) der zwischenmenschlichen Situation zu finden. Ein solches Verständnis 

                                                             
13  Siehe etwa die Analysen von Jewett/Lawrence 2003, welche belegen, wie die US-ameri-

kanische Populärkultur der superheroes religiöse Motive transportiert und zugleich einen 
›nationalen Komplex‹ fördert. 

14  Eine vergleichbare Argumentation wird von Burkhard Liebsch u.a. in seinem Buch Revisi-
onen der Trauer (2006) vorgeschlagen. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 221 

 

würde laut Butler gerade nicht in unreflektierter, narzisstischer Selbst-Sorge resultie-
ren, sondern die Bereitschaft signalisieren, auch das Leiden anderer wahrnehmen zu 
lernen. Wenn sich Butler in diesem Kontext dafür ausspricht, »die Trauer selbst zu 
einer Ressource für die Politik zu machen« (GL: 47, vgl. auch Butler/Athanasiou 
2014: 196f.), dann umschreibt sie mit diesen Worten genau genommen das Bemühen, 
sich nicht bloß auf Verletzungen zu konzentrieren, die man selbst beklagt. Mindestens 
ebenso relevant wird die Frage, wie es sich in Situationen der Gewalt mit der Ver-
wundbarkeit anderer verhält, und zwar im Bewusstsein, dass häufig das Leid anderer 
– gemäß dem Interesse, die eigenen Verluste ins Zentrum der Aufmerksamkeit zu 
rücken – unbemerkt bleibt.15 

Diese argumentativen Passagen sind im Kontext von Gefährdetes Leben insofern 
signifikant, als sich Butler trotz aller Differenzen, was den lokalen oder globalen Um-
gang mit Situationen der Verwundbarkeit betrifft, für »den Bezug zu einer allgemei-
nen menschlichen Verletzbarkeit« (GL: 48) engagiert. Dieser Bezug basiert jedoch 
nicht auf der naiven (anthropologischen) Idee eines allgemein Menschlichen, sondern 
nimmt stattdessen zur Kenntnis, dass die Verluste anderer gar nicht als solche wahr-
genommen werden könnten, wenn nicht doch etwas Gemeinsames, das ›wir‹ mitei-
nander teilen, vorhanden wäre und unsere Wahrnehmungsprozesse strukturieren bzw. 
informieren würde. Dieses Gemeinsame lässt sich laut Butler aber niemals so spezi-
fizieren, dass es definitiv bestimmt bzw. benannt werden kann: Wir können, schreibt 
sie, die »Quelle dieser Verletzbarkeit nicht wiederfinden« (GL: 48). Zugleich verwei-
sen uns Erfahrungen des Verlusts auch nicht auf etwas, das uns erst plötzlich abhand-
engekommen wäre, als ob wir es einst besessen hätten. Wenn Butler in diesem Zu-
sammenhang eine »primäre Hilflosigkeit und Bedürftigkeit, um die sich jede Gesell-
schaft kümmern muß« (GL: 49), thematisiert, dann argumentiert sie also, dass An-
sprüche auf ein möglichst unversehrtes Leben zugleich die Sorge reflektieren, dass 
solche elementaren Ansprüche unerhört (und Bedürfnisse unerfüllt) bleiben könnten. 
Butlers »Konzeption des Menschlichen« (GL: 48), welche sie im Bewusstsein um 
die miteinander geteilte, aber ungleich verteilte Verwundbarkeit diskutiert, beruft sich 
folglich auf eine ›Quelle‹, welche die Individuation eines (selbst-)bewussten Ichs an-
tizipiert, und zwar so, dass im Prinzip sogar von einem vor-, ja von einem un-mensch-
lichen ›Anfang‹ aller Verwundbarkeit die Rede sein kann.16 

                                                             
15  Dieser Gedanke verbindet auch die verschiedenen Essays, welche unter dem Titel Am 

Scheideweg (2012) publiziert worden sind, vgl. z.B. AS: 117f. 
16  Tatsächlich argumentiert Butler mehr als einmal, dass ihre Auseinandersetzung mit der 

Frage, was es besagt, Mensch zu sein, im Prinzip an das Unmenschliche rührt. So schreibt 
sie etwa in Raster des Krieges, dass das »Gefährdetsein […] in der Tat als gemeinsame 
Bedingung menschlichen Lebens (ja als Bedingung, der menschliche und nicht-menschli-
che Tiere gleichermaßen und gemeinsam unterliegen) erkannt werden [sollte]« (RK: 20f.). 
Dies hat für Margo DeMello wiederum zur Folge hat, dass wir uns mit Butler auch die 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

In Erinnerung an diesen anderen Anfang, an diese unheilbare Wunde, welche be-
reits die Geburt von Lebewesen markiert, kommt es laut Butler darauf an, sich mit 
der Frage zu befassen, wie es denn sein kann, dass zwischen Verletzungen dermaßen 
differenziert wird, sodass für manche im Krieg Gefallenen heroische Nachrufe ge-
dichtet und nationale Monumente errichtet werden, während andere durch kriegeri-
sche Gewalt Getötete sozusagen als collateral damage bezeichnet und für nicht wei-
ter beachtenswert befunden werden. Das ›Trauerspiel‹ um 9/11 ist für Butler insofern 
ein paradigmatisches Beispiel, wie die Verwundbarkeit als emotionales ›Kapital‹ im 
Interesse von Nationen instrumentalisiert und inszeniert werden kann, als im Fall der 
Vereinigten Staaten die nationalen ›Opfer‹ beklagt und insbesondere die New Yorker 
firefighters heroisiert wurden. Währenddessen entfernte man Mengen von Menschen 
(queers, illegal aliens etc.), die ebenfalls durch die Zerstörung der Twin Towers ums 
Leben gekommen waren,17 aus dem offiziellen Gedächtnis und gelobte in weiterer 
Folge – im Namen eines globalen Krieges gegen den Terror –, ganze Länder in die 
›Steinzeit‹ bomben zu wollen. Es ist also nicht bloß so, dass nach 9/11 gewisse Ver-
letzungen delegitimiert wurden, indem man Menschen das Recht absprach, ihre Ver-
luste öffentlich zu beklagen; sie wurden, wie Butler argumentiert, letzten Endes sogar 
dehumanisiert, ja derealisiert, da ihr Leben (oder das ihrer Angehörigen) offiziell als 
nicht wirklich betrauernswert erachtet wurde, was nichts anderes besagt, als dass es 
sich in letzter Konsequenz um etwas »Unbeerdigbare[s]« (GL: 52) handelte. 

Butlers kritische Diskussion der melancholischen Formation eines ›kollektiven 
Gedächtnisses‹ der Vereinigten Staaten nach 9/11, welches das patriotische Marty-
rium geradezu mythisch beschwört und zugleich verschweigt, dass es auch noch an-
dere Verluste gegeben hat, welche die Idee einer nationalen Geschlossenheit spren-
gen, ist somit als Versuch zu verstehen, die offizielle Geschichtsschreibung mit ver-
sprengten Erzählungen des Leidens zu konfrontieren. Es handelt sich, anders gesagt, 
um den Versuch, im Kontext einer Kritik der sozialen Affekte, welche sich häufig auf 
Erinnerungen an die ›eigenen‹ Opfer konzentrieren, so etwas wie eine alternative 
Theorie der Anerkennung (der Verletzbarkeit anderer) zu formulieren, welche im 
weitesten Sinne an der Schwelle von Politik und Ethik angesiedelt ist. Denn, so But-
ler, von Verletzbarkeit kann nur dann in einem verantwortlichen Sinn die Rede sein, 
wenn zugleich bedacht wird, wie »Normen der Anerkennung« (GL: 61) regeln, was 
denn eigentlich als Verlust zählt und was nicht.18 Dabei hat jede erfolgte Anerken-
nung von Verletzbarkeit laut Butler »auch die Macht, Bedeutung und Struktur der 

                                                             
Frage stellen sollten, wie es mit der Trauer um nicht-menschliche Tiere bestellt ist (vgl. 
DeMello 2016). 

17  Siehe dazu die Studie von Délano/Nienass 2014. 
18  An dieser Stelle gibt es mehrere Anknüpfungspunkte zwischen dem Ansatz Butlers und 

dem von Jacques Rancière, der sich beispielsweise in Das Unvernehmen. Politik und Phi-
losophie (1995) kritisch mit Mechanismen der Zählung befasst, welche suggerieren, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 223 

 

Verletzbarkeit selbst zu ändern« (GL: 61), sodass wir es im Prinzip mit variablen 
Verhältnissen zu tun haben. 

Dieses Argument, welches von Butler gegen Ende von »Gewalt, Trauer, Politik« 
in Ansätzen entwickelt wird, bildet den Mittelpunkt jener Sammlung von Essays mit 
dem Titel Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen (2009). Gleich 
zu Beginn ihrer Argumentation gibt sie zu verstehen, dass sie sich nun noch intensiver 
als bisher mit der »selektiven Rahmung [framing] von Gewalt« (RK: 9) befassen 
wird, welche im Extremfall zur Folge haben kann, dass »bestimmte Leben gar nicht 
als Leben gelten« und infolgedessen »im vollen Wortsinn niemals gelebt und auch 
niemals ausgelöscht« (RK: 9) werden. Es handelt sich, wie Butler präzisiert, um ein 
komplexes Problem, da sich solche Rahmungen in einem epistemologischen und in 
einem ontologischen Sinn als problematisch erweisen können. Die Frage »Was ist 
überhaupt ein Leben?« (RK: 9) hat nämlich stets auch mit Strukturen der Wahrneh-
mung und der Vorurteile zu tun, sprich: Es ist auch eine Frage, welche »Operationen 
der Macht« (RK: 9) im Spiel sind, wenn stipuliert oder dekretiert wird, welche Leben 
es wert sind, betrauert und beklagt zu werden, und welche nicht. 

Ein Begriff, welcher von Butler bereits für Gefährdetes Leben in einer Menge 
von Schattierungen verwendet wurde und nun systematischer diskutiert wird, um das 
Zusammenspiel von epistemologischen und ontologischen Problematiken im Kon-
text der Normen der Anerkennung, ja der »Anerkennbarkeit« (RK: 14),19 wie sie 
schreibt, zu thematisieren, ist jener des frames (›Raster‹/›Rahmen‹) bzw. des framing 
(›Rahmung‹). Es handelt sich um eine Formulierung, die Butler zunächst verwendet, 
um zu argumentieren, »dass es Leben und Tod nicht ohne Bezug auf den einen oder 
anderen Rahmen gibt« (RK: 15). Wie Butler in diesem Zusammenhang ferner betont, 
ist der englische Ausdruck to frame insofern semantisch komplex, als er in einem 
ästhetischen Sinn gebraucht werden kann, um etwa das Rahmen von Bildern zu be-
zeichnen, aber auch in einem polizeilichen Sinn für das Zuschreiben von Schuld. 
Dass etwas als etwas Bestimmtes erkannt werden kann, ist so oder anders einer Rah-
mung geschuldet, welche die Aufmerksamkeit organisiert, sprich »Schemata der In-
telligibilität« (RK: 14) konstituiert. Diese Rahmen-Schemata sind, wie Butler mehr-
fach bekräftigt, jedoch nicht fix, sondern im Prinzip veränderbar und folglich auch 
umstritten und bestreitbar, was wiederum besagt, 

dass der Rahmen die Szene, die er begrenzen sollte, niemals vollständig in sich einschließt, 

dass immer schon etwas außerhalb seiner liegt, was den Sinn dessen, was innerhalb liegt erst 

                                                             
manche Leben mehr zählen als andere, und manche gar nicht (vgl. etwa Rancière 1995: 
33–54). 

19  Liebsch liest dieses Ringen um Anerkennbarkeit so, dass »es hier nicht etwa nur um einen 
Kampf um Anerkennung, sondern um einen Kampf um diesen Kampf bzw. darum [geht], 
dass er überhaupt eröffnet werden und stattfinden kann« (Liebsch 2014: 241). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

ermöglicht und erkennbar macht. Der Rahmen legt niemals ganz genau fest, was wir denken, 

anerkennen und wahrnehmen. Immer gibt es etwas, das den Rahmen überschreitet und unseren 

Sinn für das Reale erschüttert; anders gesagt ereignet sich hier etwas, das nicht in unsere ver-

traute Auffassung der Dinge passt. (RK: 16) 

Es gibt laut Butler also auch Überschüssiges oder Überzähliges, ja Über-Reste20 von 
nicht Angepasstem, welche in Momenten der Rahmung sozusagen am Rande gene-
riert werden, ohne dabei in Betracht zu kommen, und dennoch signifikant sind. Sol-
che verdrängten Momente verfolgen jede »normative Instanz« wie ein »Schatten ih-
res eigenen Scheiterns« (RK: 15), sodass laut Butler effektiv von einem unheimli-
chem Double gesprochen werden kann. So wie bereits in ihren früheren Schriften 
skizziert, kommt es für Butler gerade im Kontext von Raster des Krieges darauf an 
zu argumentieren, dass die Rahmung von Wahrnehmungsverhältnissen iterativ21 er-
folgt und dass jede Wiederholung zugleich befremdliche Gespenster (specter) des 
Gerahmten in Umlauf bringt, welche die Autorität der Normen der Anerkennung ver-
unsichern, indem sie deren scheinbare Selbstverständlichkeit in Frage stellen (vgl. 
Oberprantacher 2017). Butlers Versuch, eine widerständige Sensibilität zu themati-
sieren, welche dominante Schemata der Intelligibilität zu problematisieren und viel-
leicht sogar zu transformieren vermag, ist also auch in diesem Sinn als Bemühen zu 
verstehen, Wiederholungen als Chance zu erkennen, das Verworfene, Verdrängte und 
Vergessene, um das nicht getrauert und das nicht beklagt wird, kritisch ins Bewusst-
sein zu heben, um so für einen anderen Umgang mit Situationen der Gefährdung und 
der Prekarität zu sorgen. 

Die politische und ethische Relevanz von Butlers wi(e)derständigem Gedenken 
lässt sich anhand jener Argumente exemplarisch illustrieren, die sie in ihrem Beitrag 
»Folter und die Ethik der Fotografie« (2007) und wenige Jahre zuvor in ihrem Essay 
»Fotografie, Krieg, Wut« (2005) zur Diskussion gestellt hat. Auch im Kontext ihrer 
Reflexionen des ›eingebetteten Journalismus‹ (embedded journalism) und der Foto-
grafien aus Abu Ghraib spricht Butler davon, dass gerade fotografische Bilder von 
Krieg und Folter mit bestimmten (militärischen, nationalen, kapitalistischen etc.) vi-
suellen Interessen korrespondieren, welche nicht direkt sichtbar werden, aber indirekt 
doch den Rahmen bilden, welcher unseren Blick perspektivisch organisiert, ja lenkt. 
Solche unscheinbaren Rahmen legen sozusagen fest, »was in das Feld der Wahrneh-
mung aufgenommen wird und was nicht« (Butler 2009: 54), ohne selbst in den Blick 

                                                             
20  Eine parallele Argumentation entwickelt auch Georges Didi-Huberman, wenn er sich in 

Bilder trotz allem (2003) mit der Frage befasst, wie denn jene vier Bilder betrachtet werden 
können, welche die menschliche ›Hölle‹ namens Auschwitz sozusagen ›überlebt‹ haben 
(Didi-Huberman 2003: 44–51). 

21  Den Begriff der Iterabilität übernimmt Butler von Jacques Derrida; vgl. z.B. Derrida 1972: 
325–351. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 225 

 

zu geraten. Anders als Sontag, welche sich mit der visuellen Geschichte der Kriegs-
fotografie in ihren Büchern On Photography (1977) und Regarding the Pain of 
Others (2003) befasst und dabei betont, dass uns fotografische Bilder zwar emotional 
berühren können, aber keine Interpretation darstellen, argumentiert Butler folglich, 
dass »die Fotografie selbst […] ein strukturierender Schauplatz der Interpretation« 
(RK: 68) sei. Speziell die Kriegsfotografie ist, wie Butler präzisiert, »nicht bloß ein 
visuelles Bild, das auf seine Interpretation wartet; es interpretiert selbst schon, und 
das manchmal auch mit Ausübung von Zwang« (RK: 72). Dieser kaum erkennbare 
»Zwang« zur selektiven Wahrnehmung besteht laut Butler darin, dass insbesondere 
Kriegsfotografien – durch Fokus, Zuschnitt, Komposition etc. ebenso wie durch die 
hegemonialen Verhältnisse, welche solche Fotografien zulassen oder verlangen – 
stillschweigend vorgeben, wie eine fotografierte Situation gesehen werden soll, d.h. 
welches bildlich vermittelte Narrativ legitim erscheint und welche alternativen Nar-
rative illegitim erscheinen. 

Wenn Butler die »transitive Funktion« (RK: 69) von Fotografien in Relation zu 
Momenten der Interpretation thematisiert, dann hat dieser Ansatz im Kontext der 
Frage, wie das Leiden anderer fotografisch ›visualisiert‹ wird, für sie zur Folge, dass 
die mediale Zirkulation von Bildern der Gewalt uns effektiv mit changierenden Rah-
men der Wahrnehmung sowie mit veränderbaren Normen der Anerkennung zu kon-
frontieren vermag, indem sie uns deren latente Instabilität vor Augen führt. Im Fall 
jener Fotografien, welche Situationen der Folter in Abu Ghraib zeigen und zur Schau 
stellen, wie Menschen entmenschlicht wurden, lässt sich beispielsweise argumentie-
ren, dass sie zunächst einer Perspektive des »militärischen Triumphalismus« (RK: 
84) geschuldet waren, was sich letzten Endes auch am »Lächeln der Folterer« (RK: 
84) erkennen lässt, welche sich geradezu schamlos vor die Kamera stellten. In all den 
Momenten allerdings, als diese Fotografien des Schreckens von Abu Ghraib weitläu-
fig in Umlauf gekommen sind bzw. »die Hände der Fotografen verlassen oder sich 
sogar gegen diese selbst gewandt und ihren Lustgewinn zunichte gemacht« (RK: 90) 
haben, veränderte sich auch die anfängliche Perspektive: Auf den Triumphalismus 
weniger folgte die Empörung vieler. Die Fotografien wurden schließlich auch dazu 
aufgegriffen, um die diversen Folterhandlungen, welche zunächst insgeheim zele-
briert wurden, bekannt zu machen, um sie zu dokumentieren und zumindest teilweise 
rechtskräftig zu verurteilen. Dementsprechend folgert Butler, dass Fotografien wie 
etwa die, welche uns von Abu Ghraib oder von anderen Kriegsschauplätzen errei-
chen, sowohl an unserem konventionellen »Register der Affektivität« (RK: 95) rüt-
teln als auch unsere traditionellen Normen der Anerkennung irritieren. Im Prinzip 
verhält es sich Butler zufolge sogar so, dass die Fotografie im Allgemeinen 

für die Betrauerbarkeit eines Lebens [»argumentiert«]: Ihr Pathos ist zugleich affektiv und deu-

tend. Wenn wir heimgesucht werden können, können wir auch anerkennen, dass es einen Ver-

lust gegeben hat und dass es folglich ein Leben gegeben hat, und das ist ein Ursprungsmoment 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

der Einsicht, der Wahrnehmung. Aber dieser Moment ist auch ein potenzieller Urteilsmoment, 

und er verlangt von uns, die Betrauerbarkeit als Vorbedingung des Lebens zu begreifen, als eine 

Vorbedingung, die wir nachträglich durch die von der Fotografie selbst eröffnete Zeitlichkeit 

entdecken. »Jemand wird gelebt haben« – diese Feststellung wird in der Gegenwart getroffen, 

bezieht sich aber auf eine kommende Zeit und einen kommenden Verlust. (RK: 95) 

3. AI WEIWEIS POSE ALS KONTRASTMEDIUM 

Wenige Monate nachdem das Bildnis des toten Alan Kurdî in den Medien zu zirku-
lieren begann, intervenierte Ai Weiwei, indem er Ende Januar 2016 für ein News-
Team von India Today an einem Strand der griechischen Insel Lesbos so posierte, als 
ob er die ikonische Fotografie zu imitieren versuchte: Er legte sich ausgestreckt auf 
den Bauch, winkelte ein Bein leicht ab und drehte seinen Kopf etwas zur Seite, wäh-
rend kleinere Meereswellen den Kies vor ihm umspülten. Die von Rohit Chawla ge-
blitzte Pose wurde zunächst auf der India Art Fair als Teil einer Serie von Schwarz-
weißfotografien präsentiert, bevor sie in Umlauf kam und für eine Menge von Debat-
ten sorgte. Die Reaktionen auf Ai Weiweis Pose waren zumeist extrem kontrovers: 
Während ihm in einer Reihe von Kommentaren und Postings attestiert wurde, dass 
er ein Künstler von globalem Format sei, dessen Werke auch dieses Mal von seiner 
leidenschaftlichen Mitmenschlichkeit zeugten, wurde ihm von anderer Seite zum 
Vorwurf gemacht, dass er das Leid anderer für seine künstlerische Selbstdarstellung 
instrumentalisiere, sprich: dass er eine kindliche Leiche ästhetisch ›schände‹. 

Butlers wiederholte Auseinandersetzung mit Momenten der Trauer und der Klage 
im Kontext der Frage, was denn ein Leben sei, das als lebbar empfunden wird, bietet 
sich insofern an, um eine alternative argumentative Bresche in die Polemik, welche 
die beiden Fotografien miteinander verbindet, zu schlagen, als ihre Kritik keine mo-
ralisierende, aber eine politisch wie ethisch ansprechende und anspruchsvolle ist. 
Wird die Aufmerksamkeit, mit Butler gesprochen, auf die »Kritik des Rahmens« 
(RK: 91) fokussiert und dabei bedacht, dass es »nicht leicht [ist], den Rahmen sehen 
zu lernen, der uns blind macht gegenüber dem, was wir sehen« (RK: 97), wie sie am 
Ende von »Folter und die Ethik der Fotografie« schreibt, dann könnte es im Fall der 
ikonischen Fotografie von Alan Kurdî und der Replik Ai Weiweis darauf ankommen, 
sich der Frage zu stellen, ob es in diesem Zusammenhang vielleicht auch so etwas 
wie ein »›Nicht-Sehen‹ inmitten des Sehens« (RK: 97) gibt – ob wir uns, anders ge-
sagt, vom scheinbar Offensichtlichen versehentlich blenden, d.h. vom Gesehenen ab-
lenken lassen. 

Auf dem ersten Blick scheint uns das Bildnis des toten Kindes etwas (mittler-
weile) geradezu Evidentes zu zeigen: Gezeigt wird im Kontext der journalistischen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 227 

 

Leitartikel, dass sich am Rande Europas infolge der jüngsten Flucht- und Migrations-
bewegungen und des restriktiven Grenzregimes eine humanitäre Katastrophe ereig-
net und dass das Mittelmeer ein Massengrab ungeahnter Ausmaße geworden ist. Der 
kindliche Leichnam versinnbildlicht, wie bereits eingangs erwähnt, eine exemplari-
sche Geschichte, welche sich auch anderenorts wiederholt und mit einer Menge von 
mediterranen Left-to-Die-Boat-Fällen22 verwandt ist. Die Fotografie führt uns also, 
bildlich gesprochen, den Preis riskanter mediterraner Passagen dramatisch vor Au-
gen, indem sie uns mit einer Momentaufnahme konfrontiert und in diesem Zusam-
menhang einen moralischen Appell formuliert: unschuldige Menschenleben vor dem 
Tod (durch Ertrinken) zu retten. Wie lässt sich denn rechtfertigen, scheint uns die 
Fotografie also zu fragen, dass an denselben Stränden, wo die Tourismusindustrie 
Ressorts für Feriengäste aus aller Welt baut, Leichen angeschwemmt und Menschen 
peripherer Regionen dermaßen ungastlich traktiert werden? 

Diese fotografisch vermittelte Momentaufnahme des europäischen Grenzgesche-
hens mag drastisch und schockierend erscheinen. Sie repräsentiert zugleich doch eine 
ziemlich konventionelle Struktur der Wahrnehmung, die, als Bild-Rahmen gedacht, 
unsere Aufmerksamkeit für das Leid anderer paternalistisch organisiert. Der Rahmen, 
der bei dieser ikonischen Fotografie stillschweigend vorausgesetzt wird, ist jener des 
humanitären Credos,23 welcher gegenwärtig, wie etwa Jacques Rancière argumen-
tiert, im Namen des Humanen zugleich neue »Figuren des Inhumanen« (Rancière 
2004: 474) evoziert. Problematisch ist an diesem Credo vor allem, dass es Tendenzen 
reflektiert, Menschen, die sich in Situationen der Gefährdung befinden, zu viktimi-
sieren (oder, was den Revers dieser Tendenz bildet, zu kriminalisieren), was letzten 
Endes zur Folge hat, dass ihnen prinzipiell das Recht abgesprochen wird, als politisch 
handelnde und sprechende Subjekte in Erscheinung zu treten. Bedenkt man etwa, 
dass es gerade in den letzten Jahren eine wahrhafte ›Flut‹ an Bildern gegeben hat, die 
das Narrativ der hilfsbereiten europäischen Grenzschutzbeauftragten alimentierten, 
indem mittels Bildzeilen so gut wie ständig die Rede davon war, dass die verschie-
denen Missionen – wie etwa die Mare Nostrum-Mission (2013–2014) oder die Tri-
ton-Mission (2014–2015) – ihr Bestes geben, um so viele hilflose Schiffsbrüchige 
wie irgendwie möglich aus ihrer misslichen Lage zu retten, dann haben wir es tat-
sächlich mit einer problematischen »Aufteilung des Sinnlichen« (Rancière 2000: 25) 
zu tun. Diese Aufteilung erweist sich in dem Maße als problematisch, wie Menschen, 
die das Mittelmeer klandestin zu passieren versuchen, primär als ohnmächtige Opfer 

                                                             
22  Siehe dazu das gleichnamige exemplarische Projekt von Charles Heller und Lorenzo Pez-

zani im Rahmen des Forschungsnetzwerks Forensic Architecture: http://www.forensic-
architecture.org/case/left-die-boat. 

23  Vgl. zu dieser Thematik etwa Weizman 2011 und Agier 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

globaler Machenschaften portraitiert werden.24 Wenn sie auf mediterranen Passagen 
ihr Leben verlieren, dann sind dieser humanitären Logik zufolge letzten Endes so gut 
wie stets globale Umstände schuld, für die eigentlich niemand recht zur Verantwor-
tung gezogen werden kann, selbst wenn die verschiedenen Frontex-Operationen im 
Bund mit Eurosur-Kontrollen deklarieren, für mehr Sicherheit im Mittelmeer sorgen 
zu wollen. 

Die fotografische Intervention von Ai Weiwei hat insofern für empfindliche äs-
thetische Irritationen gesorgt, als sie im Kontrast zur Fotografie von Nilüfer Demir 
eher geeignet ist, die Frage, was wir denn sehen, wenn wir auf das Bildnis eines töd-
lich verunglückten Kindes am Rande Europas blicken, vom Bildrand in den Mittel-
punkt zu rücken. In einem gewissen Sinn ist die Intervention von Ai Weiwei tatsäch-
lich ›unverschämt‹, ja geradezu pietätlos, denn sie gibt zu erkennen, dass es ›uns‹ im 
Angesicht Alan Kurdîs vielleicht passen, wenn nicht sogar gefallen könnte, uns selbst 
als Helfende oder als Mitleidende zu stilisieren, während wir uns – so wie uns das Ai 
Weiwei Haltung demonstrativ vorspiegelt – insgeheim mit der Position des Opfers 
identifizieren. Ai Weiweis fotografisches Duplikat, das von seinem Vorbild in meh-
rerlei Hinsicht (Statur, Prominenz, Herkunft etc.) abweicht und die Perspektive somit 
verschiebt, problematisiert den Rahmen unserer Wahrnehmung, in dem es das Be-
gehren sichtbar werden lässt, eins mit dem anderen zu werden. Es handelt sich um 
das Begehren, sich von der Verantwortung zu entlasten, indem man sich selbst auf 
die Seite der ›Unschuldigen‹ schlägt. 

Ist es nicht so, dass uns Ai Weiweis Pose im Grunde unsere eigene Pose als Posse 
vor Augen zu führen versucht, die selbst zu verkörpern wir uns wohl schämen wür-
den? Wie könnte denn Alan Kurdîs Tod anders beweint werden im Wissen, dass un-
zählige andere Leichen von Menschen, die als ›Illegale‹ diskreditiert werden, gar 
nicht auffindbar sind oder irgendwo verstreut – am Meeresgrund, in Wüsten, in ano-
nymen Massengräbern – liegen?25 Wer wäre denn gegenwärtig in der Lage, solche 
Verluste zu betrauern und zu beklagen, wenn bedacht wird, dass sich einerseits Re-
gierungen das Recht anmaßen, ihr deklariertes humanitäres Mitleid ostentativ zur 
Schau zu stellen, während andererseits die Angehörigen von Verstorbenen mit Ge-
walt abgeschoben werden ohne Gelegenheit, ihre Toten zu begraben?26 Ai Weiweis 

                                                             
24  In ihrem Essay »Körperliche Verwundbarkeit, koalitionäre Politik« kommt Butler ebenfalls 

zum Schluss, dass es problematischen strategischen Interessen dienen kann, Menschen als 
›verwundbar‹ zu klassifizieren, um sie dann als Opfer besser managen zu können (vgl. 
APV: 188–191). 

25  Dieser Problematik ist die Nummer 83 des Magazins Social Research mit dem Titel Border 
and the Politics of Mourning (2016) gewidmet, die von Alexandra Délano und Ben Nienass 
herausgegeben wurde. 

26  Vor diesem Hintergrund ist es bezeichnend, dass die italienische Regierung jenen fast 400 
tödlich Verunglückten, die am 3. Oktober 2013 auf der Überfahrt von Misrata nach Lam-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 229 

 

fotografische Intervention ist in mehrerlei Hinsicht irritierend, denn sie warnt uns vor 
der Gefahr, das Verlangen nach Trauer und Klage (medial) zu an-ästhetisieren, indem 
uns selbst ein provokantes Vexierbild der humanitären Ästhetik vor Augen geführt 
wird, von der wir, wie es bei näherer Betrachtung scheint, profitieren. 

Was würde sich ändern, ließe sich abschließend fragen, wenn wir versuchten, die 
melancholische Stimmung, die Europa im Moment erfasst zu haben scheint, im Sinne 
Butlers so zu verstehen, dass wir seit geraumer Zeit von Toten heimgesucht werden, 
die uns nicht gehören und doch zu uns gehören?27 Eine kritische Reflexion der Me-
lancholie, die sich, so wie von Butler angedacht, vom Verworfenen, Verdrängten und 
Vergessenen affizieren lässt, könnte immerhin zur Folge haben, dass sich der Wider-
stand gegen das Wiederkehrende in einen Widerstand mit dem Wiederkehrenden zu 
verkehren vermag, was, vielleicht, nicht so verletzend wäre. 

LITERATUR 

Agier, Michel (2008): Managing the Undesirables. Refugee Camps and Humanitar-
ian Government. Übers. von David Fernbach. Cambridge/Malden: Polity 2011. 

Arendt, Hannah (1951): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, 
Imperialismus, totale Herrschaft. München/Zürich: Piper 142011. 

Balibar, Étienne (2010): Gleichfreiheit. Politische Essays. Übers. von Christine Pries. 
Berlin: Suhrkamp 2012. 

Butler, Judith (1992): »Sexual Inversions. Rereading the End of Foucault’s History 
of Sexuality, Vol. 1«, in: Stanton, Domna C. (Hg.): Discourses of Sexuality: From 
Aristotle to AIDS. Ann Arbor: University of Michigan Press: 344–361. 

Butler, Judith (2009): Krieg und Affekt. Hg. von Judith Mohrmann, Juliane Reben-
tisch u. Eva von Redecker. Zürich: Diaphanes 2009. 

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2014): Die Macht der Enteigneten. Das Per-
formative im Politischen. Zürich: Diaphanes. 

Bell, Vikki (1999): »On Speech, Race and Melancholia. An Interview with Judith 
Butler«, in: Theory, Culture & Society 16 (2), 163–174. 

                                                             
pedusa in einem der schwersten Schiffsunfälle der Nachkriegszeit ihr Leben verloren hat-
ten, ein feierliches Staatsbegräbnis bereitete und ihnen posthum die italienische Staatsbür-
gerschaft verlieh. Dieser Vorfall illustriert, dass Trauer und Klage auch in diesem Sinne 
›pervertiert‹ werden können, gerade dann, wenn sie entsprechend hegemonialer Interessen 
instrumentalisiert werden. Vgl. dazu das Kapitel von Nienass/Délano 2016: 287–304, in 
dem in Anlehnung an Butlers Schriften dafür plädiert wird, vorsichtig zwischen diversen 
Formen des Klagens und des Trauerns zu differenzieren. 

27  Vgl. zu dieser Fragestellung in einem globalen Umfeld Butlers Vortrag »Grievability and 
Resistance« an der New School im Oktobe r  http://www.publicseminar.org/2016/11/ 2016,
borders-and-the-politics-of-mourning-2/#.WKa3FbElxE7. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | ANDREAS OBERPRANTACHER 

 

De Genova, Nicholas P (2002): »Migrant ›Illegality‹ and Deportability in Everday 
Life«, in: Annual Review of Anthropology 31, 419–447. 

Délano, Alexandra/Nienass, Ben (2014): »Invisible Victims: Undocumented Mi-
grants and the Aftermath of September 11«, in: Politics & Society 42 (3), 399–
421. 

Délano, Alexandra/Nienass, Ben (2016): Social Research: An International Quar-
terly 83 (2): Borders and the Politics of Mourning. 

DeMello, Margo (Hg.) (2016): Mourning Animals. Rituals and Practices Surround-
ing Animal Death. Michigan: Michigan State University. 

Derrida, Jacques (1972): »Signatur Ereignis Kontext«, in: Ders.: Randgänge der Phi-
losophie. Wien: Passagen Verlag 21999, 325–351. 

Didi-Huberman, Georges (1992): Was wir sehen blickt uns an. Übers. von Markus 
Sedlaczek. München: Fink 1999. 

Didi-Huberman, Georges (2002): Das Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und 
Phantomzeit nach Aby Warburg. Übers. von Michael Bischoff. Berlin: Suhrkamp 
2010. 

Didi-Huberman, Georges (2003): Bilder trotz allem. Übers. Von Peter Geimer. Mün-
chen: Wilhelm Fink 2007. 

Foucault, Michel (1976): Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. Übers. 
von Ulrich Raulff u. Walter Seitter. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983. 

Foucault, Michel (1999): Die Anormalen. Vorlesungen am Collège de France (1974–
75). Übers. von Michaela Ott u. Konrad Honsel. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2007. 

Freud, Sigmund (1917): »Trauer und Melancholie«, in: Gesammelte Werke, Band X: 
Werke aus den Jahren 1913–1917. Frankfurt/M.: Fischer 81991, 428–446. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1807): Phänomenologie des Geistes. Werke. Bd. 3. 
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986. 

Jewett, Robert/Lawrence, John Shelton (2003): Captain America and the Crusade 
Against Evil: The Dilemma of Zealous Nationalism. Grand Rapids/Cambridge: 
William B. Eerdmans. 

Kleinman, Arthur/Kleinman, Joan (1997): »The Appeal of Experience; the Dismay 
of Images: Cultural Appropriations of Suffering in Our Times«, in: Kleinman, 
Arthur/Das, Veena/Lock, Margaret (Hg.): Social Suffering. Berkeley/Los Ange-
les/London: University of California Press, 1–24. 

Liebsch, Burkhard (2006): Revisionen der Trauer. In philosophischen, geschichtli-
chen, psychoanalytischen und ästhetischen Perspektiven. Weilerswist: Velbrück. 

Liebsch, Burkhard (2014): Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz 
und Gewalt im gegenwärtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, 
Blanchot, Levinas, Ricœur und Butler. Zug: Die Graue Edition. 

Nienass, Ben/Délano, Alexandra (2016): »Deaths, Visibility, and the Politics of Dis-
sensus at the US-Mexico Border«, in: Oberprantacher, Andreas/Siclodi, Andrei 
(Hg.): Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices. London: 
Palgrave MacMillan, 287–304. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WI(E)DERSTÄNDIGES GEDENKEN | 231 

 

Oberprantacher, Andreas (2017): »Phantome zwischen uns. Einem ominösen Phäno-
men namens »Illegale« auf der Spur«, in: Boelderl, Artur R./Leisch-Kiesl, Mo-
nika (Hg.): Die Zukunft gehört den Phantomen. Kunst und Politik (in) der De-
konstruktion. Bielefeld: transcript (i. Ersch.). 

Posselt, Gerad (2012): »Die Gewalt der Repräsentation. Zum Verhältnis von Sprache 
und Fotografie. Sprache, Gewalt und Repräsentation«, in: Dunshirn, Alfred/Ne-
meth, Elisabeth/Unterthurner, Gerhard (Hg.): Crossing Borders. Grenzen 
(über)denken. Thinking (across) Boundaries. Wien: Österreichische Gesellschaft 
für Philosophie, 977–988. 

Paul, Gerhard (2004): Bilder des Krieges – Krieg der Bilder. Die Visualisierung des 
modernen Krieges. Paderborn: Ferdinand Schöningh. 

Rancière, Jacques (1995): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Übers. von 
Richard Steurer. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002. 

Rancière, Jacques (2004): »Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?«, in: Menke, 
Christoph/Raimondi, Francesca (Hg.): Die Revolution der Menschenrechte. Ber-
lin: Suhrkamp 2011, 474–490. 

Rancière, Jacques (2000): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und 
ihre Paradoxien. Übers. von Maria Muhle, Susanne Leeb u. Jürgen Link. Berlin: 
b_books 22008. 

Sontag, Susan (2003): Das Leiden anderer betrachten. Übers. von Reinhard Kaiser. 
Frankfurt/M.: Fischer 42013. 

Treichler, Paula A. (2004): How to Have Theory in an Epidemic. Cultural Chronicles 
of AIDS. Durham/London: Duke UP. 

Weizman, Eyal (2011): The Least of all Possible Evils. Humanitarian Violence from 
Arendt to Gaza. London/New York: Verso. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Gefährdete oder gefährliche ›Körper auf  

der Straße‹ 

Butlers performative politische Philosophie des Protests 

HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 
 
 
Die politische Philosophie im 20. Jahrhundert – und allemal davor – präsentiert sich 
in sprachphilosophischer Perspektive als weitgehend ungebildet – man denke an Carl 
Schmitt, Leo Strauss, John Rawls, um nur einige wenige zu erwähnen. Relevante 
Bezüge zu Ludwig Wittgenstein finden sich bei Jean-François Lyotard, Richard 
Rorty und Robert Brandom – höchstens ein Randgänger politischer Philosophie. So 
fällt Judith Butler vor diesem Hintergrund als avanciert auf, spielt bei ihr die Sprache 
eine wichtige Rolle in der politischen Philosophie. Allerdings greift sie vornehmlich 
auf die Sprechakttheorie von John Austin zurück und bedient sich des Begriffs der 
Performanz. Bereits Lyotard spricht vom »Vorrang der Performativität« (1979: 156) 
in den Wissenschaften und der Bildung. Dabei bezieht sich Butler auch auf Hannah 
Arendt, die in den späten fünfziger Jahren eine Wende in der politischen Philosophie 
vollzieht: »Menschen sind nur darum zur Politik begabte Wesen, weil sie mit Sprache 
begabte Wesen sind.« (1958: 11) Für Arendt besteht politisches Handeln primär aus 
Kommunikation in der Öffentlichkeit, erfüllt im Unterschied zum Arbeiten und Her-
stellen ihren Zweck im Vollzug. Daher realisiert sich politisches Handeln nicht wie 
für Max Weber, Carl Schmitt oder Leo Strauss primär in der Anwendung von Gewalt, 
wie diese denn auch immer legitimiert sein mag, sei es demokratisch, dezisionistisch 
oder traditionalistisch. Während das 19. Jahrhundert an den Einsatz von Gewalt 
glaubt, durch die der Fortschritt beschleunigt werden soll, erlebte Arendt am eigenen 
Leibe, wohin ein solches Denken führt und wie es katastrophisch scheitert. Für Leo 
Strauss »bedeutet Gefährlichkeit ›des Menschen‹: Herrschaftsbedürftigkeit« (1932: 
230), die sich auf Gewalt stützt. Wenn jedoch politisches Handeln primär Kommuni-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 

kation ist, dann besteht es vornehmlich aus Sprechen, das nicht als wirkungslos ab-
getan werden kann. Dann ist Sprache mehr als sinnloses Quasseln – um an einen 
Ausdruck von Schmitt zu erinnern. 

Austin führt mit den Worten »Wenn ich vor dem Standesbeamten oder am Altar 
›Ja‹ sage, dann berichte ich nicht, dass ich die Ehe schließe; ich schließe sie.« (1962: 
27) die Performanz der Sprache vor. Butler bemüht 1993 einen bekannten biblischen 
Satz, um das zu erläutern: »In der Sprechakttheorie ist eine performative Äußerung 
diejenige diskursive Praxis, die das vollzieht oder produziert, was sie benennt. Nach 
der biblischen Wiedergabe der performativen Äußerung bei ›Es werde Licht!‹ sieht 
es so aus, als werde ein Phänomen kraft der Macht eines Subjekts oder eines Willens 
ins Dasein gerufen.« (KG: 36) In ihrem Buch Anmerkungen zu einer performativen 
Theorie der Versammlung steigert Butler Arendts These nicht unbedingt, wenn sie 
konstatiert: »Der springende Punkt ist nicht nur, dass Sprache handelt, sondern dass 
sie machtvoll handelt.« (APV: 42) Denn für Butler besteht eine Schwierigkeit, die es 
für Arendt nur am Rande gibt. Politisches Handeln als Kommunikation in der Öffent-
lichkeit demonstriert letztere am Beispiel des antiken demokratischen Athens, oder 
an Hand der vielen lokalen Versammlungen, die die amerikanische Revolution be-
gleiteten, und zwar als »Erfahrung eines Glücks im Öffentlichen, in der Ausübung 
legitimer Macht« (Arendt 1963: 163). 

Öffentliche Proteste von Bürgern in der Form von Demonstrationen waren weni-
ger Arendts Problem; angesichts der Gewalt Nazis erschienen ihr Proteste von Men-
schenrechtsgruppen oder auch Deklarationen auch von staatlicher Seite sinnlos. Sie 
war überzeugt, dass gegen Nazi-Deutschland nur alliierte Panzer helfen. Bei Butler 
erweist sich dagegen der Protest auf der Straße als das performative Problem, insbe-
sondere wenn die Sprache ›machtvoll‹ handeln soll. In ihrem Buch möchte sie näm-
lich »auf das Recht zu erscheinen als koalitionärem Rahmen eingehen, der ge-
schlechtliche und sexuelle Minderheiten mit gefährdeten Bevölkerungsgruppen im 
Allgemeinen verbindet.« (APV: 41) 

Wenn Butler das Problem der Performativität mit einem anderen zentralen Be-
griffs ihrer politischen Theorie verbindet, nämlich dem Prekariat, dann verschärft 
sich das Problem umso mehr. Dabei geht es ihr um gefährdete oder diskriminierte 
Gruppen, deren Protest auf der Straße indes zunächst wirkungs- und aussichtslos er-
scheint, also zum Begriff der Performanz wenig passen. Butler zieht Parallelen zwi-
schen dem Kampf von Minderheiten, aufgrund ihrer sexuellen Orientierung, und 
marginalisierten Gruppen, die in prekären Lebensverhältnissen leben. Gruppen, die 
sich den herrschenden Geschlechternormen entziehen, sehen sich körperlich bedroht, 
werden häufig beschimpft, misshandelt und ermordet. Sie leben ein gefährdetes, 
schutzloses Leben ähnlich wie jene Menschen, deren Existenz in den letzten Jahr-
zehnten mit dem Wort Prekariat umschrieben wird. »Prekarität ist«, so Butler, »die 
ungleiche Verteilung von Gefährdetheit.« (APV: 48) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFÄHRDETE UND GEFÄHRLICHE ›KÖRPER AUF DER STRASSE‹ | 235 

 

Dabei besitzt die gängige Form des Protestes gegen die jeweilige soziale Lage 
eine primär körperliche Dimension, nämlich in Form des Straßenprotestes. Ein sol-
cher Schritt in die Öffentlichkeit, wenn Menschen als Körper auf die Straße gehen, 
um zu protestieren, ist unter diskriminierenden Lebensbedingungen häufig mit kör-
perlichen Risiken verbunden. »Körper auf der Straße« ist denn auch für Butler der 
einschlägige Begriff für solche Gruppen, die sich auf der Straße versammeln, um auf 
ihre diversen Benachteiligungen aufmerksam zu machen. So konstatiert sie,  

dass Körper, wenn sie sich auf Straßen, Plätzen oder in anderen öffentlichen Räumen (ein-

schließlich virtuellen) versammeln, ein plurales und performatives Recht zu erscheinen geltend 

machen, eines, das den Körper in die Mitte des politischen Feldes rückt und das in seiner ex-

pressiven und bezeichnenden Funktion eine leibliche Forderung nach lebenswerteren wirt-

schaftlichen gesellschaftlichen und politischen Bedingungen darstellt, die nicht mehr durch von 

außen auferlegte Formen der Prekarität erschwert werden. (APV: 19) 

Doch man darf fragen, wie ein solcher Protest von Butler mit dem Begriff der Per-
formativität umfasst wird. Dabei ergeben sich gewisse Schwierigkeiten, die zu durch-
aus berechtigten und in diversen Diskursen auch erhobenen Einwänden führen, die 
im weiteren diskursiv und nicht deskriptiv diskutiert werden sollen. Es handelt sich 
im Folgenden also um die Prüfung von ernstgenommen Argumenten, ohne dass dem 
Leser von vornherein die Ergebnisse verraten werden. Ich stelle keine These auf, die 
dann belegt wird, sondern stelle Fragen, die geprüft werden. Ich folge entfernt damit 
Umberto Ecos Modell des Krimis. 

So ergeben sich Einwände, die zu folgenden Fragen führen: Wird erstens bei sol-
chen Protestformen nicht vergleichsweise wenig öffentlich formuliert? Und entsteht 
dabei zweitens überhaupt ein Raum für Kommunikation? Handelt es sich nicht eher 
um einen umkämpften Schauplatz, also das Gegenteil von Kommunikation, sodass 
höchstens nebenbei politische oder soziale Forderungen formuliert werden können? 
Drittens bleiben die kommunikativen Wirkungen – also die Performanz – nicht in den 
allermeisten Fällen sehr bescheiden, sodass dergleichen nicht gerade als der passende 
politische Anwendungsfall für den Begriff der Performativität zu taugen scheint? 
Handelt es sich viertens nicht überhaupt um eine körperliche Handlung, also gerade 
um das, was heute immer noch von vielen und was vor der Sprechakttheorie über-
haupt als Handlung verstanden wurde, wenn körperlich etwas bewegt bzw. produziert 
wird? 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 

1. SAGEN KÖRPER AUF DER STRASSE ZU WENIG? 

Gegenüber dem ersten Einwand könnte man mit Butler zunächst erwidern, dass das 
Erscheinen von Menschenansammlungen auf der Straße, die gemeinsam etwas de-
monstrieren wollen, primär eine Aussage ist, selbst wenn diese nicht besonders dif-
ferenziert erscheinen mag. Vielmehr verhindert diese Versammlung als Aussage pri-
mär, dass man diese Menschen weiterhin übersehen kann. Die Versammlung sagt, 
dass Menschen mit den Verhältnissen, in denen sie leben müssen, nicht einverstanden 
sind. So erscheint es gar nicht nötig, dass große Demonstrationen differenzierte Aus-
sagen kolportieren. Trotzdem sagen sie etwas aus und nicht nichts, mehr allemal als 
dass sie im traditionellen Sinn zu handeln scheinen: 

Eine Implikation der Tatsache, dass sich Menschmassen auf den Straßen versammeln, scheint 

daher klar: Es gibt sie noch und sie sind noch da; sie lassen nicht locker; sie versammeln sich 

und bekunden damit die Einsicht oder zumindest den Beginn der Einsicht, dass ihre Situation 

etwas Gemeinsames ist. Und auch wenn sie nicht sprechen und keine verhandelbaren Forde-

rungen vorbringen, wird hier ein Ruf nach Gerechtigkeit laut: Die versammelten Körper »sa-

gen«: »Wir sind nicht frei verfügbar«, ob sie dazu Worte benutzen oder nicht. (APV: 38) 

Die Frage der Gerechtigkeit zu stellen, verlangt unter dieser Perspektive keine be-
sondere Bildung, keine besondere intellektuelle Anstrengung – was die Versammlung 
ja auch durchaus beliebt macht. Die Frage ergibt sich aus dem Erscheinen der Men-
schen auf der Straße im Licht der Öffentlichkeit. Just dieses Licht aber ist entschei-
dend, macht es einen Volksauflauf zu einer Demonstration: Denn dabei spielen für 
Butler die Massenmedien eine wichtige Rolle. Nicht nur dass Demonstranten nur 
durch sie Beachtung finden. Medien sind nicht nur Teil des Protestes, indem sie die-
sem die performative Kraft vermitteln, die ein/e Handelnde/r einfach nicht hat, wenn 
niemand über ihn spricht. Die Bedeutung erfordert eine/n, der/die bedeutet, der/die 
Bedeutung verleiht. 

So avancieren die Medien zum Schauplatz, der den eigentlichen Ort einer De-
monstration übersteigt: »Die Szenen auf den Straßen«, so Butler, »können nur dann 
eine politische Wirkung entfalten, wenn sie uns live oder ohne größeren Zeitabstand 
als Bilder oder Töne übermittelt werden; die Medien berichten also nicht nur über die 
Szenen, sondern sind selbst Teil des Geschehens; man kann sogar sagen, die Medien 
sind der Schauplatz oder Raum in seiner erweiterten und wiederholbaren visuellen und 
akustischen Dimension.« (APV: 123) Demonstrant*innen wollen eine Botschaft ver-
mitteln, die natürlich über die unmittelbar Umstehenden hinausreichen soll. Ergo brau-
chen sie die Massenmedien. Es wäre wohl eine Untersuchung wert, inwieweit man in 
der vormassenmedialen Zeit bei Unruhen überhaupt von Demonstrationen reden kann. 

Mögen denn auch die Botschaften, die Körper auf der Straße aussenden, beschei-
den anmuten. Wenn sie entsprechend kommuniziert werden, dann entfalten sie gerade 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFÄHRDETE UND GEFÄHRLICHE ›KÖRPER AUF DER STRASSE‹ | 237 

 

dadurch ihre performative Kraft. Implizit oder explizit insistieren die Körper auf der 
Straße nämlich darauf, das Volk zu sein: »We, the people …« – die Worte aus der 
US-amerikanischen Verfassung; oder »Wir sind das Volk!« die Erklärung auf den 
Montagsdemonstrationen, die die DDR in den Untergang trieben. Dabei ist es indes 
ganz klar, dass eine Menschenmenge auf der Straße, wie groß sie auch immer sein 
mag, nicht das Volk oder die Bevölkerung als ganze ist, die damit gemeint sein 
könnte. Denn, so Butler: »Wer ist ›das Volk‹ denn nur wirklich? Und welche Opera-
tion der diskursiven Macht definiert ›das Volk‹ zu einem bestimmten Zeitpunkt und 
zu welchem Zweck?« (APV: 10) 

Für Butler versteht es sich daher von selbst, dass dabei immer Ein- und Ausschlie-
ßungen stattfinden, die mit jenen performativen Akten einhergehen, die das jeweilige 
Volk erst erschaffen, das sich angeblich Gehör verschaffen möchte. Butler geht es 
also darum vorzuführen, wie performative Akte bestimmte Vorstellungen von Volk 
umsetzen, sodass sich dabei Machtstrukturen entbergen. Deshalb ist jeder Begriff des 
Volkes partiell, bedient er sich doch bestimmter Ausschließungen. 

Gerade wenn durch Körper auf der Straße wenig kommuniziert wird, so entfaltet 
just das Wenige medial eine performative Dimension, die das in Frage stellt, was 
Demokratie ist. So insistieren gerade rechte Populisten darauf, die angebliche Mehr-
heit, die das Volk sein soll, zu repräsentieren, und machen sich dadurch anheischig, 
der Minderheit ihre Lebensform vorschreiben zu dürfen. So erweisen sich Demonst-
rationen oder welche Versammlung auf der Straße auch immer weder als das Volk 
noch als die Demokratie als solche. Anstatt Demokratie und Volk zu realisieren, kön-
nen Demonstrationen höchstens kritische Impulse geben. Denn wenn Körper auf der 
Straße sich Gefahren aussetzen, so hat das für Butler zwei Bedeutungen, die dadurch 
erzeugt werden: Solche Körper führen durch ihre Verletzlichkeit vor, dass sie zum 
Opfer bereit und zum Widerstand in der Lage sind. 

Da es Butler letztlich um die Verbindung von Protest gegen sexuelle Ausgrenzung 
und Protest gegen prekäre Lebensumstände geht, so bedeuten Körper auf der Straße 
ob ihrer Verletzlichkeit nicht nur einen Anspruch auf Teilhabe, sondern führen ihre 
Anteillosigkeit sinnbildlich vor, die überwunden werden soll. So bemerkt sie, »dass 
die Körper, die sich in sozialen Bewegungen versammeln, die soziale Modalität des 
Körpers geltend machen. Dies kann ein kleiner Schritt auf dem Weg zu der Welt sein, 
die wir uns wünschen oder gegen die Welt, die uns kaputtmacht.« (APV: 200) 

2.  ERÖFFNEN KÖRPER AUF DER STRASSE EINEN RAUM FÜR 

KOMMUNIKATION? 

Dem zweiten Einwand, ob dabei überhaupt ein Raum für Kommunikation entsteht, 
oder ob es sich nicht eher um einen umkämpften Schauplatz handelt, also um das 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 

Gegenteil von Kommunikation, sodass höchstens nebenbei politische oder soziale 
Forderungen formuliert werden, während die Performanz von Körpern auf der Straße 
trotzdem bescheiden bleibt, ließe sich dann gemäß aus Butlers Perspektive entgeg-
nen, dass man in der Tat genau hinsehen muss, was sich auf der Straße ereignet und 
dass man dabei zwischen Kommunikationsbemühungen und diskriminierenden Auf-
märschen, die Kriegshandlungen ähneln, differenzieren muss. Es ist keineswegs aus-
gemacht, dass besagtes Bewegen auf der Straße den Raum schafft, in dem politisch 
etwas ausgedrückt werden kann, in dem man kommuniziert. Die Körper auf der 
Straße müssen miteinander kommunizieren, dürfen nicht als einheitlicher Block 
durch ihre Führer bloß nach Außen Signale senden. 

Denn Butler ist klar, dass nicht jede Okkupation der Straße oder eines öffentlichen 
Raumes, Politik in Szene setzt. Nicht nur jene zielen darauf ab, die dort politisch 
kommunizieren wollen, sondern auch jene, die diese Kommunikation überhaupt ver-
hindern wollen, handelt es sich um die Polizei oder um völkische Aufmärsche, die 
diesen Raum nur zu ihrer Propaganda öffnen wollen, d.h. um andere daraus auszu-
schließen, die somit gerade nicht kommunizieren. Man verfemt andere als Terroristen 
oder man erklärt Exklusionen als Notwehr, gleichgültig ob auf der innenpolitischen 
oder der internationalen Ebene. So bemerkt Butler 2003: »Viele Gräueltaten werden 
im Namen der ›Selbstverteidigung‹ begangen, die an kein Ende kommt und an kein 
Ende kommen kann, weil sie eine permanente ethische Rechtfertigung der Vergeltung 
liefert. Diese Strategie ermöglicht, die Aggression in erlittenes Leid umzubenennen 
und bietet damit eine unerschöpfliche Rechtfertigung der Aggression.« (KEG: 100) 

Nur unter rechtstaatlichen Bedingungen ist es überhaupt möglich, einen Raum 
der öffentlichen Kommunikation zu schaffen, was ja für Arendt bereits politisches 
Handeln ist. Und dieser Raum kann sich auch für Butler just durch politische Aktion, 
also Körper auf der Straße eröffnen. Mehr als Arendt – für die die soziale Frage nicht 
in allen Facetten des Politischen ein Primat besitzt – insistiert Butler auf den sozialen 
Voraussetzungen, die überhaupt gegeben sein müssen, damit Körper auf der Straße 
einen Raum eröffnen, der politische Kommunikation erlaubt. Für Butler geht es bei 
der Eröffnung solcher kommunikativer Räume auch immer darum, prekären oder dis-
kriminierten Minderheiten die sozialen Voraussetzungen überhaupt zu schaffen, so-
dass sie in der Lage sind, sich dem Risiko des Körpers auf der Straße auszusetzen. 
Das Risiko muss also eingegrenzt werden, worum es bei solchen Demonstrationen 
denn auch immer geht, wenn beispielsweise Straffreiheit gefordert wird – man denke 
an den arabischen Frühling. 

Es geht also darum, das Recht zu haben, sich auf der Straße zu versammeln bzw. 
darum, sich dieses Recht zu nehmen, es also zu erstreiten. Auch hier zeigt sich, wie 
Handeln und Sprechen in Eins fallen, wie Handeln einen sprachlich performativen 
Zug entfaltet. 2007 konstatiert Butler: »Aber diese Forderung nach Freiheit zu stellen 
bedeutet, bereits mit ihrer Ausübung zu beginnen und hinterher ihre Legitimation zu 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFÄHRDETE UND GEFÄHRLICHE ›KÖRPER AUF DER STRASSE‹ | 239 

 

verlangen, es bedeutet, die Lücke zwischen Ausübung und Verwirklichung zu ver-
künden und beides auf eine Weise in den öffentlichen Diskurs einzubringen, dass die 
Lücke sichtbar wird und zu mobilisieren vermag.« (Butler/Spivak 2007: 47) 

Freilich eröffnet nicht jede Versammlung von Körpern auf der Straße einen poli-
tischen Raum der Kommunikation, eben wenn gar nicht kommuniziert wird, sondern 
höchsten Befehle oder Parolen gebrüllt werden. Nicht dass dabei nicht gesprochen 
würde, und dass diese Reden keine performative Macht entfalteten: ob Befehle oder 
Parolen, beide sind reine Performanz, aber Performanzen, die Bezüge zu anderen 
Kommunikationsformen gerade ausschließen, die andere Performanzen verdrängen. 
So trifft Butler eine inhaltlich begründete Unterscheidung: Körper auf der Straße 
»sind daher an sich weder gut noch schlecht; der Wert der Körper auf der Straße hängt 
davon ab, wofür sie sich versammeln und wie die Versammlung abläuft.« (APV: 164) 
Damit zeigt sich, dass jede Berufung auf das Volk – oder sagen wir etwas allgemeiner 
– auf die Gemeinschaft, das Gemeinwohl oder auch gar auf universelle Werte letzt-
lich nur in Ausschlüsse und weitere Konflikte führt. 

So wenig kann sich eine Versammlung auf der Straße oder sonst wo in der Öf-
fentlichkeit – auch wenn sie gerade keinen ausschließenden bzw. diskriminierenden 
Charakter entfaltet – auf die Demokratie berufen bzw. beanspruchen, die Demokratie 
zu verkörpern. Ironischerweise können das nicht mal die gewählten Volksvertreter, 
die nur eine eingeschränkte Form von Repräsentation als ihre Legitimität anzuführen 
vermögen. Warum müssen wohl Frischgewählte immer extra betonen, dass sie dem 
ganzen Volk dienen wollen? Eben weil sich das nicht von selbst versteht, ja weil das 
gar nicht möglich ist. So hält Butler fest, »dass eine einzelne Versammlung nicht zur 
rechtmäßigen Grundlage für Verallgemeinerungen hinsichtlich aller Versammlungen 
werden kann und dass der Versuch und die Versuchung, eine bestimmte Erhebung 
oder Mobilisierung mit der Demokratie selbst zu verknüpfen, ebenso verlockend wie 
falsch ist – er wird dem Konfliktprozess, durch den die Idee des Volkes artikuliert 
und ausgehandelt wird, nicht gerecht.« (APV: 203) 

Nicht jede Versammlung von Körpern auf der Straße entfaltet also eine demokra-
tische Perspektive. Universalität, Allgemeinheit oder Gemeinschaft wären auch 
nichts anderes als performative Akte, die sich aber gemeinhin auf Bedingungen be-
rufen, die sie für natürlich, vernünftig, allemal vorgängig ausgeben, die durch die 
Versammlung nur umgesetzt würden. Die Versammlung handelte dann nicht originär 
performativ, sondern setzte nur eine vorliegende Bedeutung um. Just an dieser Stelle 
trennen sich die Wege zwischen der traditionellen politischen Philosophie im Stil von 
Weber, Schmitt und Strauss und einer linguistischen politischen Philosophie, die eine 
derartige Vorgängigkeit von Bedeutung nicht voraussetzen kann, weil dazu die Argu-
mente fehlen. Insofern berufen sich Weber, Schmitt und Strauss entweder auf Tradi-
tionen, Autoritäten oder Gewalt. Solche gängigen Repräsentationen halten just ob ih-
res notorisch performativen Charakters nie, was sie versprechen. Das ist nicht zuletzt 
einer der Gründe, warum sich Schmitt auf skurrile argumentative Abwege begibt, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 

attestiert er der katholischen Kirche »eine konkrete, persönliche Repräsentation kon-
kreter Persönlichkeit« (1923: 31). 

3.  PASSIERT ETWAS, WENN KÖRPER AUF DER STRASSE 

ETWAS SAGEN? 

Nun mögen Körper auf der Straße – gerade wenn es sich um diskriminierte Gruppen 
handelt – durchaus etwas sagen und damit einen performativen Charakter entwickeln. 
Sie können unter bestimmten Umständen und Zielsetzungen auch einen kommunika-
tiven Raum entfalten. Trotzdem stellt sich damit meine dritte Frage, inwieweit man 
von Performativität sprechen sollte, da doch gerade diese Protestformen der Politik, 
um die es Butler geht, in der Regel wirkungslos verhallen. Auch wenn sich Perfor-
manz auf einer sprachlichen Ebene abspielt, der Begriff impliziert ja gerade, dass 
Sprache eine Wirkung hat. Aber welche Wirkung haben Versammlungen von Kör-
pern auf der Straße, wenn sie doch zumeist folgenlos bleiben: Die Zeitgenossen lau-
fen auf die Straße und gehen wieder weg, während die Herrschenden einfach weiter 
regieren. Hat die traditionelle politische Philosophie solche Protestformen daher 
nicht zurecht als politisch bedeutungslos abgetan? So bemerkt Weber: »›Verantwort-
lich‹ fühlt sich der Gesinnungsethiker nur dafür, dass die Flamme [….] des Protestes 
gegen die Ungerechtigkeit der sozialen Ordnung, nicht erlischt.« (1919: 552) Findet 
Politik nicht auf der staatlichen Ebene statt und höchstens ganz selten auf der Straße? 

Doch Butler bezweifelt, dass die jeweils Herrschenden die Beherrschten vollstän-
dig repräsentieren, wie es Weber, Schmitt und Strauss behaupten, gleichgültig, ob es 
sich um eine demokratische, eine bürokratische oder eine traditionale Legitimität 
handelt. »Würde die Souveränität des Volkes«, schreibt Butler »vollständig auf die 
von der Mehrheit gewählten Vertreter/innen übertragen und von diesen übernommen, 
so gingen die Kräfte verloren, die wir kritisch nennen, die Akte, die wir Widerstand 
nennen, und die gelebte Möglichkeit, die wir Revolution nennen.« (APV: 211) Eine 
etwas seltsame Argumentation, die man umdrehen muss: Weil es Kritik und Wider-
stand gibt, überträgt sich die Souveränität nicht vollständig auf welche Volksvertreter 
auch immer, also schlicht, weil manche Bürger ihre Repräsentanten nicht anerkennen 
oder sich nicht repräsentiert fühlen. Alle vermeintlichen Automatismen – beispiels-
weise, dass nach John Locke die Minderheit immer der »Übereinkunft der Mehrheit« 
folgen muss (Locke 1690: 74) – sind reines Wunschdenken. 

Die Aussage, dass die Macht, die vermeintlich vom Volke ausgeht, sich nicht 
vollständig auf die Regierenden überträgt, darf man obendrein hinterfragen. Denn 
was für ein seltsamer Akt der Übertragung wäre das und vor allen Dingen, was für 
ein seltsamer Gegenstand: welche Macht welchen Volkes? Dabei klingen Butlers 
Worte eher hoffnungsfroh, denn analytisch. Traditionalisten schreiben der Herrschaft 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFÄHRDETE UND GEFÄHRLICHE ›KÖRPER AUF DER STRASSE‹ | 241 

 

alle Macht zu, gerade um jede Kritik von vornherein mundtot zu machen. Widerstand 
wird gebrochen, Revolutionen verhindert. Wo bleibt die Performanz der Straße, die 
Performanz des Protestes? 

Für Butler gibt es jedoch ein Recht jenseits des staatlich sanktionierten Rechts, 
ein Recht, das auch keinen vorstaatlichen Charakter besitzt, das sich vielmehr 
schlicht der möglichen Vorhandenheit von Körpern auf der Straße verdankt, wenn 
Menschen auf die Straße gehen und sich dort gemeinsam über die Angelegenheiten 
der Politik öffentlich austauschen, realistischer wenn sie gegen die Herrschenden pro-
testieren. Einen solchen frisch geschaffenen öffentlichen Kommunikationsraum, der 
dann Politik konstituiert, kann ein Staat zwar verbieten. Doch die Menschen werden 
sich unter Umständen nicht daran halten, wenn es ihnen geboten erscheint, und trotz-
dem auf der Straße öffentliche kommunizieren. So bemerkt Butler: 

Diese Rechte [das Recht auf freie Meinungsäußerung und die Versammlungsfreiheit] sind nicht 

vom Schutz der Regierung abhängig, sie können es gar nicht sein, wenn die Rechtmäßigkeit 

der Regierung und die Macht des Staates gerade durch solche Versammlungen in Frage gestellt 

werden oder wenn ein bestimmter Staat das Versammlungsrecht derart verletzt, dass seine Be-

völkerung nicht mehr frei zusammenkommen kann, ohne dass ihr staatliche Eingriffe bis hin 

zu brutalen militärischen und polizeilichen Übergriffen drohen. (APV: 206f.) 

Die Gewalt wirkt negativ performativ; sie erreicht selbst dann noch das Gegenteil 
dessen, was sie will, wenn es ihr gelingt das Versammlungsrecht einzuschränken oder 
gar völlig zu unterdrücken, nämlich indirekt zu bestätigen, dass die Bevölkerung ein 
Recht besitzt, sich zu versammeln, ein Recht, das sie sich einfach nimmt, wie man 
historisch immer wieder sehen kann und das sich nur mit Gewalt unterdrücken lässt, 
nicht mit Gesetzen.1 Gerade dadurch aber entsteht performativ Politik, wenn nämlich 
Bürger über die Angelegenheiten der Polis beraten, nicht wenn eine Verwaltung mit 
polizeilichen Maßnahmen die Polis organisiert. Hier befindet sich Butler in der Nähe 
von Jacques Rancière, für den Politik dann stattfindet, »wenn die natürliche Ordnung 
der Herrschaft unterbrochen ist durch die Einrichtung eines Anteils der Anteillosen« 
(1995: 24). Derart radikalisiert Butler auch das Denken Arendts, indem sie konsta-
tiert, »dass die Versammlungsfreiheit durchaus eine Grundvoraussetzung von Politik 
selbst sein kann, einer Politik die davon ausgeht, dass Körper sich in nicht regulierter 
Weise bewegen und versammeln können, indem sie ihre politischen Forderungen in 
einem Raum inszenieren, der dadurch öffentlich wird oder ein bestehendes Verständ-
nis des Öffentlichen neu definiert.« (APV: 208) So wenig wie Staaten die Sprache 

                                                             
1  Ohne sich der phänomenologischen Terminologie zu bedienen, nähert sich Butler damit 

dem widerständigen Denken Sartres an, wenn er schreibt: »Die Freiheit ist genau das 
Nichts, das […] die menschliche Realität zwingt, sich zu machen statt zu sein.« (Sartre 
1943: 765) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 

beherrschen, höchstens indirekt und ansatzweise, ähnlich vage lenken sie die Bewe-
gung der Körper, wiewohl sie sich darum intensiv bemühen. 

Beispielsweise hält Peter Sloterdijk im Anschluss an Arnold Gehlen gar Herr-
schaftsformen für nötig, die »mit Verben wie Zähmen, Züchten und Hüten umschrie-
ben werden« (2016: 44) – ein Gedanke, den allerdings bereits Platon ausführte, was 
ihn keinesfalls legitimer macht. Sloterdijk und Gehlen möchten durch solcherart 
Züchtung just jene Art conditio humana aufheben, von der Arendt und daran anschlie-
ßend Butler ausgehen, nämlich dass niemand sich aussuchen kann, mit wem zusam-
men er die Erde bewohnen muss: Die Nazis wollten sich das aussuchen, wie schon 
zuvor der Nationalstaat des 19. Jahrhunderts mit dem Antisemitismus eine ähnliche 
Lösung anstrebte, die sich am Ende des zweiten Weltkrieges beinahe durchgesetzt 
hatte, danach aber vom Wirtschaftswachstum und von der Globalisierung wieder auf-
gehoben wurde. So hält Butler in Am Scheideweg fest: 

Wenn Arendt recht hat, können wir nicht nur nicht wählen, mit wem zusammen wir die Erde 

bewohnen, sondern wir haben aktiv die nicht gewählte Mannigfaltigkeit des Zusammenlebens 

zu bejahen und zu bewahren. Wir leben nicht nur mit jenen zusammen, die wir uns nie ausge-

sucht haben und denen wir uns vielleicht gar nicht zugehörig fühlen, wir sind auch verpflichtet, 

diese Leben zu bewahren und die Pluralität zu verteidigen, zu der sie gehören. (AS: 150) 

Wer von einer pluralistischen Welt ausgeht, der wird von keiner Notwendigkeit spre-
chen, die den einzelnen in die Welt versetzt und diesem seine Lebensform vorzeichnet. 
Für Arendt wie für Butler ist das Individuum von niemandem gewünscht oder gewählt 
worden, wenn es auf die Welt kommt. Im anderen Fall muss man einer kommunitari-
schen Tradition folgen und in der Gemeinschaft eine Berufung sehen. Für Alasdair Ma-
cIntyre »bedeutet ein Mensch zu sein, eine Vielzahl Rollen einzunehmen, die alle ihr 
Ziel und ihren Zweck haben: Familienmitglied, Bürger, Soldat, Philosoph, Diener Got-
tes.« (1981: 85) Wenn das eine Lebensgrundlage aller vermeintlich Beteiligten darstellt, 
legitimiert das Eroberung und Vertreibung. Dann sind einige nicht durch Zufall auf der 
Welt wie andere, denen man derart die Existenzberechtigung streitig machen kann. 

Wer indes von der Kontingenz ausgeht – und das sind doch primär liberale Den-
ker wie Richard Rorty, der »Freiheit als Erkenntnis der Kontingenz« (Rorty 1989: 
87) begreift – der folgert daraus, dass jeder genau das gleiche Recht zum Leben auf 
der Erde hat. Dann gilt es gerade diejenigen zu schützen, die verfolgt werden und 
prekär leben müssen. So findet Butler: »Es ist nicht uninteressant, dass Arendt, selbst 
eine Jüdin und ein Flüchtling, ihre Pflicht nicht darin sah, zum ›auserwählten Volk‹ 
zu gehören, sondern vielmehr zu den Ungewählten, und gerade für eine gemischte 
Gemeinschaft von denen einzutreten, deren Existenz ein Recht, zu existieren und ein 
lebbares Leben zu führen, impliziert.« (APV: 154) 

So sind die Diskriminierten und im Prekariat Lebenden zwar im Sinn eines Poli-
tikverständnisses von Weber und Schmitt machtlos, demonstriert ihr Protest nur ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFÄHRDETE UND GEFÄHRLICHE ›KÖRPER AUF DER STRASSE‹ | 243 

 

hehre Gesinnung, stören sie höchstens gelegentlich etwas den Politikbetrieb, sodass 
dieser sich vor solchen Einflüssen schützen muss. Nach Butler dagegen entfaltet der 
Ausdruck ihrer Hilflosigkeit als Körper auf der Straße eine performative Dimension, 
die im Recht auf Versammlung gründet und dabei den Anspruch auf Teilhabe erhebt 
und die herrschende, sie ausschließende Politik in Frage stellt. 

Gerade die Probleme des Prekariats haben sich in den letzten Jahrzehnten für 
Butler eher verschärft als gemildert. Jedes Individuum braucht die Unterstützung 
durch die Gemeinschaft, jenen im Prekariat Lebenden wird diese Unterstützung aber 
weitgehend verweigert. »Von dieser Unterstützung«, schreibt sie, »hängt die Zukunft 
meines Lebens selbst ab. Werde ich nicht unterstützt, ist mein Leben damit als unsi-
cher und prekär definiert – es ist in diesem Sinne nicht wert, vor Verletzung oder 
Verlust geschützt zu werden […].« (APV: 254) In dieser kommunitarischen Perspek-
tive unterscheidet sie sich von Sartre. Doch diese Differenz relativiert sich, wenn die 
Menschen sowohl in der Nähe als auch in der Ferne Verantwortung für ihre Mitmen-
schen tragen. 

Zwar darf man die Wirksamkeit von Protesten vor allem gegen das Prekariat be-
zweifeln. Trotzdem bleiben sie nicht so folgenlos, wie es ihre Gegner gerne hätten. 
Nicht nur, dass solche Proteste die Welt in ein anderes Licht tauchen und dieser 
dadurch eine andere Bedeutung verleihen, also den herrschenden politisch sozialen 
Diskurs hinterfragen. Körper auf der Straße besitzen auch noch eine andere, unbeab-
sichtigte Performanz. Denn man darf nicht übersehen, dass performative Äußerungen 
häufig von ihren Zielen abgleiten und ganz andere Wirkungen entfalten. Butler um-
schreibt diesen Mechanismus nicht unbedingt als Nachteil, wenn sie Eve Sedgwick 
mit den Worten paraphrasiert, »dass Sprechakte von ihren Zielen abweichen, wobei 
sie häufig Folgen zeitigen, die vollkommen unbeabsichtigt und oft äußerst glücklich 
sind« (APV: 85). Vielleicht lässt sich Ähnliches auch für Proteste sagen. Wenn man 
die diversen Protestbewegungen in der westlichen Welt anschaut, so haben sie selten 
unmittelbar ihre Ziele erreicht, höchstens langfristig. So haben diese Protest- und 
Emanzipationsbewegungen zu einer offeneren und freizügigeren Gesellschaft beige-
tragen. Sie waren daher keinesfalls wirkungslos. 

Obendrein haben sie zumeist auch verbindende Effekte, eröffnen also einen poli-
tischen Raum im doppelten Sinn. So bemerkt Butler: »Wir handeln nur, wenn wir 
dazu bewegt werden, und bewegt werden wir von etwas, das uns von außen, von 
woanders, vom Leben anderer her berührt und ein Übermaß einführt, von dem aus 
und dem entsprechend wir handeln.« (APV: 137) Wenn Menschen auf die Straße ge-
hen, eröffnen sie nicht nur einen politischen Raum; vielmehr schaffen sie untereinan-
der Formen der Verantwortung, der Solidarität. 

Wenn sie sich versammeln, wenn Körper auf die Straße gehen, ihren Körper in 
die Waagschale werfen, um auf die Lage ihres Körpers aufmerksam zu machen, dann 
betreiben sie eine Körperpolitik. Dazu zählen folglich nicht die diskriminierenden 
Bewegungen, wie sie in den letzten Jahren populistisch und völkisch aufgetreten sind, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 

die gemeinhin andere ausgrenzen, ihnen schaden wollen. Sie wollen die Macht, um 
zu bevormunden, sie wollen nicht bloß einen Anteil, der ihnen womöglich zustehen 
könnte. Solche Versammlungen dagegen, die sich gegen prekäre und diskriminierte 
Lebensformen wenden, entwickeln eine performative Kraft, die sich humanisierend 
auf die Gesellschaft auswirkt – obgleich man natürlich auch an Fälle denken muss, 
wo sie gerade in der arabischen Welt Orgien von Gewalt auslösten, mit denen entwe-
der staatliche Institutionen oder radikalreligiöse Bewegungen solchen Bestrebungen 
begegneten. Für Butler bleibt eine derartige Körperpolitik trotzdem ein Grund ihrer 
Hoffnungen: »Es gibt viele Möglichkeiten, den Körper einzusetzen, ohne jemanden 
zu schaden, und das ist zweifellos der Weg, den wir gehen sollten.« (APV: 248) 

Solche Körperpolitik muss sich gerade mit der staatlichen Politik auseinanderset-
zen, die sie häufig beeinträchtigt oder gar unterdrückt. Wenn Foucault schreibt: »Mit 
dem 16. Jahrhundert treten wir in das Zeitalter der Verhaltensführungen […] ein« 
(1977: 336), dann richtet der entstehende moderne Staat sein Interesse auf den 
menschlichen Körper, beginnt die Biopolitik. Obgleich sich die Biopolitik an der Lo-
gik der Bevölkerung ausrichtet, heißt das indes längst nicht, dass die Biopolitik damit 
Rücksicht auf Marginalisierte nimmt oder individuelle Lebensinteressen beachtet. Es 
verwundert dann nicht, dass diese Interessen von den Menschen selber vertreten wer-
den müssen – in Aktionsformen, die sich außerinstitutionell organisieren, wenn man 
in den staatlichen Institutionen dafür keine Ansprechpartner*innen findet. Trotzdem 
bleiben Körper auf der Straße die andere Seite der Biopolitik. Solche Interessen von 
Marginalisierten drehen sich dabei nicht mehr um das Seelenheil, sondern um das 
Körperheil, das Butler folgendermaßen umschreibt: »Wenn wir nach gründlicher 
Überlegung zu dem Schluss kommen, dass wir zum Erhalt des Lebens in irgendeiner 
Form verpflichtet sind, so hat dieses zu erhaltende Leben eine leibliche Gestalt. Um-
gekehrt heißt das, dass das Leben des Körpers – sein Hunger, sein Bedürfnis nach Ob-
dach und Schutz vor Gewalt – zu einem zentralen Thema der Politik wird.« (APV: 129) 

Wenn Marx eine politische Philosophie geschrieben hätte, dann müsste sie sich 
um dieses Postulat drehen, wenn Thomas Hobbes den Staatszweck als »Sorge für die 
Sicherheit des Volkes« (1651: 255) bezeichnet. Doch können viele Menschen ihr 
Körperheil keinesfalls der staatlichen Biopolitik überlassen, eben marginalisierte 
Minderheiten und soziale Randgruppen, müssen diese sich zwangsläufig selber da-
rum kümmern. Allerdings kehrt das Seelenheil heute in mancher religiös fundamen-
talistischen Politik wieder: Dem Selbstmordattentäter des IS geht es gerade nicht um 
das Leben, den Körper und dessen Heil, sondern um das Seelenheil, das damit wie 
im Europa des 17. Jahrhunderts erneut zum Motiv des Bürgerkrieges avanciert. Auch 
das Körperheil führt in den Kampf um Ressourcen. Aber man könnte zumindest em-
pirische Orientierungsdaten für pragmatische Kompromisse formulieren. Etwas Ver-
gleichbares geht dem Seelenheil ab, sodass der Frieden im Zeichen des Seelenheils 
von der empirischen Seite her schwerlich gefördert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFÄHRDETE UND GEFÄHRLICHE ›KÖRPER AUF DER STRASSE‹ | 245 

 

Aber man kann sich auch jenseits von Butlers Postulat um das Körperheil küm-
mern, überlässt das aber völlig den Individuen und zwar auf sich selbst gestellt. Wer 
dazu dann nicht in der Lage ist, der wird sein Körperheil nicht gewährleisten können. 
Radikale Libertarians scheuen sich nicht, solcherart Diskriminierung für berechtigt 
zu erklären, dann müssen die ökonomisch Schwachen ausgegrenzt werden. Dass sie 
mit diesen die Erde nicht teilen wollen, muss man nicht unbedingt verstehen, ent-
spricht aber deren Logik. Ob sie indes mit den Schwachen die Erde teilen müssen, 
weil ihnen ansonsten niemand den Mehrwert produziert, das müssen sie gemäß der 
eigenen Logik dementieren. 

Beide Tendenzen zwingen die Marginalisierten auf die Straße zu gehen, wenn sie 
nicht deren Opfer werden wollen. Vor diesem Hintergrund zeigt sich denn, dass der 
Protest, dass Körper auf der Straße durchaus ein gehörig Maß an performativer Kraft 
entfalten, um sich diesen Bedrohungen zu widersetzen. 

4.  IST DER KÖRPER AUF DER STRASSE EIN KRIEGER ODER 

EIN TÄNZER? 

Doch das legt meinen vierten Einwand als Frage nahe: Gerade wenn das Körperheil im 
Vordergrund moderner Politik steht, wenn Politik durch Körper auf der Straße konsti-
tuiert wird, geht es dabei denn nicht doch um eine körperliche Handlung, also gerade 
um das, was viele heute immer noch überhaupt als Handlung verstehen, wenn körper-
lich etwas bewegt bzw. produziert wird? Der Demonstrant als körperlicher Akteur, der 
dem Krieger ähnelt und nicht dem Tänzer, dem Schreiberling, dem Intellektuellen! 
Nicht was er sagt, ist entscheidend, sondern dass er da ist, was er tut, nämlich den Platz 
besetzen, ohne, wie Occupy, konkrete politische Forderungen aufzustellen und zu for-
mulieren. Man denke auch an die Beschwörung der Volksmassen und die Massende-
monstrationen! Ist der Körper nicht von Materialität bestimmt, sodass seine Bewegun-
gen eben primär materiell – Handeln im Sinne einer traditionellen politischen Philoso-
phie – und nicht performativ sind und gerade nicht durch ihr Bedeuten wirken? Spielt 
dann das Performative höchstens noch beiher? Behält die traditionelle politische Philo-
sophie gerade in diesem Fall gegenüber einer linguistisch inspirierten nicht doch Recht? 

Bereits 1993 in ihrem Text Körper von Gewicht setzt sich Butler mit dem Problem 
der Materialität des Körpers auseinander. Ist der Körper nicht etwas schlicht materiell 
gegebenes, so auch die Körper auf der Straße? Aber was heißt Materie? Sie ist nicht 
immer dasselbe, wie man vorschnell meinen könnte, vor und nach Moses immer die-
selbe geblieben. In einer Denkfigur, die Heideggers Geschichte des Seins ähnelt – 
»Sein und Zeit bestimmen sich wechselweise« (1962: 3) –, attestiert Butler auch der 
Materie eine Geschichte. Materialität von Körpern ist nicht deren immer schon vor-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 

liegende und gleich bleibende Voraussetzung, vielmehr werden Körper auf unter-
schiedliche Weisen materialisiert. Materie liefert dann nicht immer schon Oberflä-
chen, in die sich die verschiedenen Körper formend einschreiben, wie es sich etwa 
Aristoteles vorstellt. Vielmehr handelt es sich um einen langwierigen performativen 
Prozess, durch den Körper materialisiert werden. Butler ergänzt hier die Sprachakt-
theorie durch den Begriff der Wiederholung: »Zunächst einmal darf Performativität 
nicht als ein vereinzelter oder absichtsvoller ›Akt‹ verstanden werden, sondern als 
die ständig wiederholende und zitierende Praxis, durch die der Diskurs die Wirkun-
gen erzeugt, die er benennt.« (KG: 22) 

Damit bedient sie sich eines Begriffs, den Gilles Deleuze philosophisch fruchtbar 
machte: »Die Differenz bewohnt die Wiederholung.« (1968, 106) Ein beständiges, 
gleich bleibendes Sein zerfällt in einzelne ereignishafte Prozesse, die sich permanent 
wiederholen, die das Sein durch ihre Differenzen erzeugen – genauer wiederholend. 
Was man dann unter Materialität von Körpern versteht, das generiert sich durch stän-
dige Wiederholungen von Bezeichnungen. Der Körper besteht somit nicht aus Mate-
rie, sondern materialisiert sich im Prozess sich ständig wiederholender sprachlicher 
Bezeichnungen, die performativ wirken. Butler schreibt:  

Wenn der als der Signifikation vorgängig bezeichnete Körper ein Effekt der Signifikation ist, 

dann ist der mimetische oder darstellende Status der Sprache, demzufolge die Zeichen als 

zwangsläufige Spiegelungen auf die Körper folgen, überhaupt nicht mimetisch. Der Status der 

Sprache ist dann vielmehr produktiv, konstitutiv, man könnte sogar sagen performativ, insoweit 

dieser signifizierende Akt den Körper abgrenzt und konturiert, von dem er dann behauptet, er 

fände ihn vor aller und jeder Signifikation vor. (KG: 56)  

Wenn man einen Körper als materiell beschreibt und damit etwas meint, was dem 
Körper immer schon zugrunde liegt, dann ist diese vermeintlich fundierende Materie 
ein Ergebnis erst solcher Bezeichnungen. Jedenfalls spiegelt dann das Wort keinen 
Gegenstand, sondern konstituiert diesen dadurch, dass das Wort immer wieder diesen 
Gegenstand verfasst. Nicht der Gegenstand als solcher liegt dann immer schon vor, 
sondern dadurch dass er sprachlich eingegrenzt und abgegrenzt wird, durch solche 
Wiederholungen beginnt der Gegenstand vorzuliegen, sich zu materialisieren und das 
bedeutet mit den Worten von Butler, dass er »Gewicht« annimmt. Körper werden 
dadurch bestimmt, dass sie eine Masse haben, folglich Gewicht. Aber das ist eine 
intellektuelle Bestimmung. Butler schreibt:  

In diesen klassischen Kontexten von Körpern, die Gewicht haben, zu sprechen, ist keine mü-

ßige Wortspielerei, denn materiell zu sein bedeutet zu materialisieren, wobei das Prinzip der 

Materialisierung genau das ist, was an einem Körper »gewichtig ist«, eben seine Intelligibilität. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFÄHRDETE UND GEFÄHRLICHE ›KÖRPER AUF DER STRASSE‹ | 247 

 

In diesem Sinn ist, um die Bedeutsamkeit von etwas zu wissen, gleichbedeutend damit, zu wis-

sen, wie und warum es von Gewicht ist, wobei »Gewicht verleihen« zugleich meint, »zu mate-

rialisieren« und »zu bedeuten«. (KG: 58) 

Gewicht ist eine bedeutungsträchtige Zuschreibung. Durch eine derartige, ständig 
wiederholte Bezeichnung entsteht ein materieller Körper. Vor diesem Hintergrund 
präsentieren sich Körper nicht als immer schon vorliegend, sondern als Produkte von 
politischen, sozialen oder wissenschaftlichen Diskursen, was allerdings ihre Materi-
alität nicht dementiert. Im Gegenteil, gerade aufgrund ihrer Materialität, besitzen sie 
eine andere Dynamik, sodass sie keinesfalls nur als Produkte staatlicher Souveränität 
betrachtet werden können, quasi gigantischer Züchtungsprogramme, wie sie Sloter-
dijk vorschweben. Butler verabschiedet den traditionellen Souveränitätsbegriff, wie 
er seit Jean Bodin im Staatsverständnis der politischen Philosophie vorherrscht und 
in Schmitts berühmten Worten gipfelt: »Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand 
entscheidet.« (1922: 11) Butler schließt an Foucault an, wenn Körper weniger durch 
die staatliche Souveränität als vielmehr durch die diversen staatlichen Institutionen 
und die verschiedenen sozialen Diskurse geprägt sind: 

Ich versuche eine Machtanalyse zu erschließen, die Souveränität als eine ihrer Funktionen ein-

begreift, aber dennoch in der Lage ist, über andere Formen der Mobilisierung und Einbehaltung 

von Bevölkerungsgruppen zu sprechen, welche nicht als die Akte eines Souveräns begrifflich 

zu fassen sind und die durch andere Operationen staatlicher Macht vonstatten gehen. (But-

ler/Spivak 2007: 67) 

Doch gerade dadurch, dass sich Körper nicht einem großen Züchtungs- und Len-
kungsplan verdanken, sondern diversen körperlichen Technologien, die bis ins Selbst 
des Individuums hineinreichen, sehen sich die Individuen mit diversen mikrologi-
schen Interventionen konfrontiert. Es sind häufig die Zeitgenossen, die eigeninitiativ 
und gar nicht von staatlichen Stellen beauftragt andere angreifen, und zwar sowohl 
körperlich als auch sprachlich, wobei letzteres einer körperlichen Gewalt gleich-
kommt. So bemerkt Butler bereits 1997: »Wenn die Sprache den Körper erhalten 
kann, so kann sie ihn zugleich in seiner Existenz bedrohen. Die Frage, in welcher 
spezifischen Art und Weise die Sprache Gewalt androht, scheint an die primäre Ab-
hängigkeit gebunden, die jedes sprachliche Wesen durch die anrufende oder konsti-
tutive Anrede des anderen erfährt.« (HS: 16) Die Performanz der Sprache reicht also 
bis in die Materialität der Körper hinein, verbindet diesen mit sozialen Ereignissen. 

Hass wirkt nicht nur dadurch, dass in seiner Folge Gewalt gegen Körper ange-
wendet wird, sondern bereits als solche, als diffamierende Äußerung, wie man es 
heute in den sozialen Netzwerken erlebt. Das beruht darauf, dass der Körper ob seiner 
Materialität nicht in sich selbst ruht, sondern vielmehr durch die Mitmenschen nach-
haltig geprägt wird, ja erst durch sie zu sich selbst kommt – auch durch seine Feinde. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 | HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 

So hat der Körper immer schon eine soziale Dimension, die ihn von anderen Zeitge-
nossen abhängig macht: »Der Körper wird durch Perspektiven konstituiert,« schreibt 
Butler, »die er nicht einnehmen kann; eine andere Person sieht unser Gesicht und hört 
unsere Stimme in einer Weise, wie wir es nicht können. Wir sind in diesem Sinne – 
körperlich – immer schon dort und doch hier, und diese Enteignung kennzeichnet die 
Sozialität, zu der wir gehören.« (APV: 130) 

Damit befindet sie sich in der Nähe von Sartres Blick-Theorie, die phänomeno-
logisch gerade auf den Körper abzielt, reduziert der Andere mich auf meinen Körper, 
wenn er mich anblickt. Näher steht Butler indes einerseits Jacques Lacan mit seiner 
Theorie des Spiegels, nach der das Ich sich durch etwas anderes und als etwas anderes 
erfährt. Anderseits bezieht sie sich 2002 in ihren Adorno-Vorlesungen auf Emmanuel 
Lévinas, für den sich der Andere zwar immer entzieht. Aber »indem der Andere die 
Freiheit zur Verantwortung ruft, setzt er sie ein und rechtfertigt sie.« (1961: 282) 
Auch Lévinas entwirft seine Ethik phänomenologisch, durchaus von der Erfahrung 
des Körpers aus. Dazu bemerkt Butler: »Die Einzigartigkeit des Anderen ist mir aus-
gesetzt, aber meine ist auch ihm ausgesetzt, und das heißt nicht, dass wir gleich sind, 
das heißt nur, dass wir durch unsere Unterschiede, d.h. durch unsere Singularität, 
aneinander gebunden sind.« (KEG: 47) Für Lévinas gründen die Verantwortung und 
damit die Ethik insgesamt in der Andersheit des Anderen, nicht in der Gleichheit. 

Wie bei Arendt präsentieren sich für Lévinas und Butler die Menschen in ihrer 
Einzigartigkeit, die nicht der Innerlichkeit, sondern der Körperlichkeit entspringt, 
wiewohl sich ja diese Körperlichkeit wiederum performativ der Sprache und damit 
im Sinn von Arendt der Kommunikation verdankt. Auch wenn Butler immer wieder 
die Sozialität des Individuums betont, sie verweigert sich nicht nur kommunitarischer 
Angleichung, sondern fordert die Achtung der Differenzen. So schreibt sie 2013: 
»Gleicher Schutz, ja Gleichheit ist kein Grundsatz, der diejenigen, auf die er Anwen-
dung findet, homogenisiert; die Verpflichtung auf Gleichheit ist vielmehr Verpflich-
tung auf einen Prozess der Differenzierung selbst.« (AS: 151) 

Auf der Grundlage der Gleichheit lassen sich die Unterschiede erst bestimmen. 
In einer Welt der Ungleichheiten werden Vergleiche ja geradezu ausgeschlossen. 
Aber auf der Grundlage der Gleichheit lassen sich nicht nur die Differenzen der Kör-
per markieren. Vielmehr eröffnet sich dadurch auch der Konflikt der Interpretationen, 
wie ihn Paul Ricœur als »Konflikt der rivalisierenden Hermeneutiken« (Ricœur 
1969: 30) benannt hat, der sich indes nicht nur als Kampf der Ideologien präsentiert, 
sondern als der Streit überhaupt, der die Demokratie ausmacht, dem sich die Körper 
ausgesetzt sehen und der sie auch gefährden kann. Butler schreibt: 

Dieses Risiko und diese Verletzbarkeit gehören in dem Sinn zu einem demokratischen Prozess, 

dass man nicht im voraus wissen kann, welche Bedeutung der andere der eigenen Äußerung 

zuweisen wird, welcher Streit der Interpretationen vielleicht entstehen könnte und wie man am 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFÄHRDETE UND GEFÄHRLICHE ›KÖRPER AUF DER STRASSE‹ | 249 

 

besten über diese Differenz urteilt. Der Versuch, das zu bewältigen, kann nicht im Vorgriff er-

ledigt werden, sondern nur in einer konkreten Übersetzungsanstrengung, deren Erfolg für nie-

manden gesichert ist. (HS: 140) 

Damit schließt sie an Jean-François Lyotard an, der die politische Philosophie lingu-
istisch fundamentiert, indem er konstatiert: »die Politik ist die Drohung des Wider-
streits.« (1983: 230) Wenn Körper nicht nur Gewicht haben, sondern sich auch noch 
auf die Straße begeben, dann nehmen sie Teil an einem Diskurs der Performativitäten, 
dann ist Politik Sprache und Körper gleichermaßen, dann sind Sprechakte wie kör-
perliche Präsenz politische Handlungen, handelt längst nicht nur der Souverän der 
traditionellen politischen Philosophie, der sich seinerseits ja auch durch performative 
Akte realisiert, eben wenn er über den Ausnahmezustand entscheidet, sondern die Mar-
ginalisierten, wenn sie sich auf der Straße versammeln und ihre Ausschließung in Frage 
stellen. Derart entfaltet Kommunikation in der Öffentlichkeit einen performativen Cha-
rakter, untermauert und erweitert Butler Arendts Begriff des politischen Handelns. 

Körper von Gewicht, die sich auf der Straße versammeln, schließen damit nicht 
nur an eine Philosophie des Widerstands an, wie sie Sartre entwickelt. Butler begrün-
det damit vielmehr eine linguistische politische Philosophie, die gegenüber der tradi-
tionellen neue politische Perspektiven entwirft, die die Materialität von Körpern in 
ihrer Performativität aufheben. Der Begriff des Politischen wird dann nicht mehr 
durch eine Freund-Feind-Unterscheidung bestimmt, sondern durch Verantwortung 
für die Andersheit des Anderen, für die Differenz. Was Butler 2015 ausführt, das skiz-
ziert sie bereits 1993 vor:  

Die Materie von Körpern zu problematisieren, kann zuerst einen Verlust erkenntnistheoretischer 

Gewissheit zur Folge haben, ein Verlust an Gewissheit ist aber nicht dasselbe wie politischer Ni-

hilismus. Ein solcher Verlust kann durchaus einen bedeutsamen und aussichtsreichen Umschwung 

im politischen Denken nach sich ziehen. Dieses Erschüttern der »Materie« lässt sich verstehen als 

Anstoß für neue Möglichkeiten, für neue Arten, wie Körper Gewicht haben können. (KG: 56) 

Solche Körper auf der Straße, mit Rancière Anteillose, die ihre Anteillosigkeit in 
Frage stellen, sind keine Krieger, wenn sie dabei Andere nicht auszuschließen versu-
chen, sondern wenn sie für die Anderen sogar die Verantwortung übernehmen. Sie 
sind Tänzer, und zwar nicht allein deshalb, weil sie mit der Ironie spielen, weil sie 
gängige Bilder parodieren, sich vorgegebenen Geschlechterrollen entziehen. Viel-
mehr sind sie Tänzer, weil sich der Zweck ihres Tuns im Vollzug erfüllt: Köper, die 
auf der Straße etwas sagen, damit einen Raum der Kommunikation eröffnen, just 
dadurch auf die Welt einwirken – mag das auch noch so marginal sein. Das entspricht 
in etwa Arendts politischem Handeln als Kommunikation in der Öffentlichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 | HANS-MARTIN SCHÖNHERR-MANN 

 

LITERATUR 

Arendt, Hannah (1963): Über die Revolution. München: Piper 1963. 
Arndt, Hannah (1958): Vita activa oder Vom tätigen Leben. München: Piper 1981. 
Austin, John L. (1962): Zur Theorie der Sprechakte. Stuttgart: Reclam 1972. 

Deleuze, Gilles (1968): Differenz und Wiederholung. München: Fink 1992. 

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehörigkeit. 
Zürich/Berlin: Diaphanes 2007. 

Foucault, Michel (1977): Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gou-
vernementalität I. Vorlesung am Collège de France 1977–1978. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp 2004. 

Heidegger, Martin (1962): »Zeit und Sein«, in: Ders.: Zur Sache des Denkens. Tü-
bingen: Niemeyer 31988. 

Hobbes, Thomas (1651): Leviathan. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984. 
Lévinas, Emmanuel (1961): Totalität und Unendlichkeit. Freiburg: Alber 1987. 
Locke, John (1690): Über die Regierung. Stuttgart: Reclam 1974. 
Lyotard, Jean- François (1979): Das postmoderne Wissen. Wien: Passagen 31994. 
Lyotard, Jean- François (1983): Der Widerstreit. München: Fink 1987. 
MacIntyre, Alasdair (1981): Verlust der Tugend. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1987. 
Rancière, Jacques (1995): Das Unvernehmen – Politik und Philosophie. Frank-

furt/M.: Suhrkamp 2002. 
Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992. 
Ricœur, Paul (1969): Hermeneutik und Strukturalismus – Der Konflikt der Interpre-

tationen I. München: Kösel 1973. 
Sartre, Jean-Paul (1943): Das Sein und das Nichts. Reinbek: Rowohlt 1994. 
Schmitt, Carl (1922): Politische Theologie. Berlin: Duncker & Humblot 31979. 
Schmitt, Carl (1923): Römischer Katholizismus und politische Form. Stuttgart: Klett-

Cotta 1984. 
Sloterdijk, Peter (2016): Was geschah im 20. Jahrhundert? Berlin: Suhrkamp 2016. 
Strauss, Leo (1932): »Anmerkungen zu Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen«, 

in: Ders.: Gesammelte Schriften Bd. 3. Stuttgart/Weimar: Metzler 2001. 
Weber, Max (1919): »Politik als Beruf«; in: Ders.: Gesammelte politische Schriften. 

Tübingen: Mohr 31971. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Plurale Performativität 

Butler und Arendt über die Macht spontaner Versammlungen 

GERHARD THONHAUSER 

 

1. GEMEINSAM MARSCHIEREN 

Der 4. September 2015 war ein entscheidender Tag in der jüngeren europäischen Ge-
schichte. Am Abend dieses Tages entschied die deutsche Bundeskanzlerin Angela 
Merkel, die deutschen Grenzen für jene Flüchtlinge zu öffnen, die über die soge-
nannte Balkanroute auf dem Weg nach Westeuropa waren. Diese Entscheidung war 
begleitet von einer ungeahnten »Willkommenskultur« in der Bevölkerung; tausende 
Menschen – in Deutschland, Österreich und anderen Ländern – engagierten sich bei 
der Versorgung und dem Transport der Flüchtlinge. Die Willkommenskultur fand je-
doch ebenso schnell, wie sie gekommen war, auch ihr jähes Ende, sodass »Gut-
mensch« schon bald zu einem Schimpfwort für jene Menschen werden konnte, die 
sich für die Unterstützung von Flüchtlingen engagierten.1 

In diesem Aufsatz interessiere ich mich weniger für die großen politischen und 
medialen Vorgänge, als für die genauen Geschehnisse an jenem 4. September 2015. 
Ich stütze mich dabei auf eine ausführliche Reportage der deutschen Wochenzeitung 
Die Zeit (Blume et al. 2016), die zeigt, dass Merkels Entscheidung weniger ein freier 

                                                             
1  »Willkommenskultur« wurde 2015 zum Österreichischen Wort des Jahres gewählt. Es ist 

interessant zu beobachten, dass es vom Unwort des Jahres »besondere bauliche Maßnah-
men« begleitet wurde. Es handelt sich dabei um einen von der damaligen österreichischen 
Innenministerin geprägten Euphemismus, um das Wort »Grenzzaun« zu vermeiden (Muhr 
2015). Während es sich 2015 bei »Grenzzaun« um ein Unwort handelte, war ein striktes 
»Grenzmanagement« bereits in der ersten Jahreshälfte 2016 zu einer Selbstverständlichkeit 
geworden und »Grenzzaun« längst kein Tabuwort mehr, sondern ein gängiger Begriff der 
politischen Kommunikation. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 | GERHARD THONHAUSER 

 

Entschluss war, als eine Konsequenz der Ereignisse an diesem Tag. Das entschei-
dende Ereignis, das zu den folgenden Entwicklungen – den hektischen nächtlichen 
Telefonaten ungarischer, österreichischer und deutscher Spitzenpolitiker und schließ-
lich Merkels Zustimmung, die Flüchtlinge nach Deutschland transportieren zu lassen 
– führte, war, dass mehrere tausend Flüchtlinge, die seit mehreren Tagen in einem 
Bahnhof in Budapest ausgeharrt hatten, sich auf den Weg machten, um (größtenteils 
mit Deutschland als Ziel) gemeinsam nach Österreich zu marschieren. 

Für den gemeinsamen Marsch gab es zwei entscheidende Augenblicke. Der erste 
war um etwa 12:30 Uhr, als sich immer mehr Flüchtlinge am Vorplatz des Bahnhofs 
sammelten, in Fünferketten ordneten und schließlich gegen 13 Uhr gemeinsam auf 
den Weg machten. Der zweite entscheidende Augenblick fand gegen 15:45 Uhr statt, 
als der Marsch den Autobahnzubringer erreichte. Dort hatte die ungarische Polizei 
mit einer Hundertschaft Aufstellung genommen, um die Flüchtlinge vom Betreten 
der Autobahn abzuhalten und damit die staatliche Ordnung wieder herzustellen.2 Die 
folgenden Ereignisse werden in der Reportage von Die Zeit wie folgt beschrieben:  

Die Sonne brennt herab, die Nerven liegen blank. Erregt reden die Anführer durcheinander, 

keiner von ihnen hat so etwas je erlebt, niemand weiß, was die Polizei vorhat. In den Ländern, 

aus denen die Flüchtlinge kommen, ist der Polizei alles zuzutrauen: Schläge. Schüsse. Tote. 

[…] Nach kurzen, heftigen Wortwechseln bilden die Männer aus den vorderen Reihen eine 

Kette und rennen los, direkt auf die Polizei zu. Und die Menge folgt. Mehrere Kamerateams 

filmen den Zusammenprall, es kommt zu Rempeleien, dann weicht die Polizei zur Seite aus. 

Ihre Stellung wird von der Menge gleichsam überrannt. Der Weg nach Wien scheint frei. 

(Blume et al. 2016) 

Nachdem es der Flüchtlingsmarsch auf die Autobahn geschafft hatte, wurde er end-
gültig zu einem Akteur in der europäischen Politik. Die schiere Menge an Körpern, 
die sich auf der Autobahn bewegten, zwang die Politik, sich zu ihnen zu verhalten. 
Die ungarische Regierung reagierte am schnellsten und setzte eine geschickte Maß-
nahme, die den Ball an Österreich und in weiterer Folge an Deutschland weiter-
spielte; sie organisierte Busse, welche die Flüchtlinge zur österreichischen Grenze 
transportierten. Dies brachte die österreichische Regierung in Zugzwang, die sich 
wiederum an die deutsche wandte, was schließlich zu Merkels Entscheidung führte. 
Der damalige Vorstandsvorsitzende der Österreichischen Bundesbahnen (ÖBB) – 

                                                             
2  Der Bericht in Die Zeit betont den entscheidenden Charakter dieses Augenblicks: »Da baut 

sich eine Hundertschaft der ungarischen Polizei vor den Flüchtlingen auf, will sie offenbar 
auf eine Landstraße abdrängen. Es ist der vorerst letzte Versuch, den Zug zu stoppen, die 
Macht des Staates durchzusetzen. Hätte er Erfolg gehabt, wäre wohl nicht nur dieser Tag 
anders verlaufen – und Angela Merkel eine der schwierigsten Entscheidungen ihrer Amts-
zeit erspart geblieben.« (Blume et al. 2016) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 253 

 

diese organisierte den Transport der Flüchtlinge durch Österreich nach Deutschland 
– und spätere Bundeskanzler Österreichs, Christian Kern, erklärte, dass es sich dabei 
zwar einerseits um einen humanitären Akt gehandelt habe, dass dieser aber anderer-
seits auch aus Notwendigkeit heraus erfolgt sei: Es habe keinen anderen Weg gege-
ben, diese Menschen von den Autobahnen und Schienen fernzuhalten und die Ord-
nung im Land wieder herzustellen. 

Die Rekonstruktion der Ereignisse zeigt, dass es der gemeinsame Marsch der 
Flüchtlinge war, der – die weiteren Entwicklungen lostretend – am 4. September 2015 
Geschichte machte. Ziel dieses Aufsatzes ist es zu verstehen, wie diese oder ähnliche 
Formen der spontanen Einnahme öffentlichen Raums zustande kommen, wie sie 
funktionieren und ihre Macht entfalten. Wie konstituieren sich spontane, kurzlebige 
Versammlungen? Wie und unter welchen Voraussetzungen gelingt es ihnen, politi-
sche Macht zu entfalten? Mein primärer Gesprächspartner für diese Untersuchung ist 
Judith Butlers Aufsatzsammlung Anmerkungen zu einer performativen Theorie der 
Versammlung. 

2. FRAGEN AN EINE THEORIE DER VERSAMMLUNG 

Die theoretische Auseinandersetzung mit kurzlebigen Versammlungen ist ein in der 
Handlungstheorie ebenso wie in der Sozialtheorie vernachlässigtes Thema. Klassi-
sche Ansätze konzentrieren sich auf die Handlungen von Einzelindividuen und von 
Gruppen mit klarer Organisationsstruktur, wobei die Untersuchung zumeist auf der 
Basis des von Max Weber (1922) eingeführten methodischen Individualismus er-
folgte, dem zufolge soziale Phänomene durch ihre Rückführung auf individuelle 
Handlungen, die wiederum auf die Intentionen der handelnden Akteure zurückge-
führt werden, erklärt werden müssen (Heath 2015). Gegenläufige Ansätze wie die 
klassische Massenpsychologie (Le Bon 1895, Freud 1921), die Akteur-Netzwerk-
Theorie (Latour 2010) oder die Theorie der Multitude (Hardt/Negri 2002, 2004) ver-
suchen hingegen politisches Handeln losgelöst von individueller Akteurschaft in so-
zialen Netzwerken zu verorten. 

Ich sehe die Stärke von Butlers Ansatz dagegen darin, dass sie einerseits am Be-
griff des handelnden Akteurs festhält, andererseits jedoch dessen radikal relationale 
Konstitution ins Zentrum ihrer Theorie stellt. Für eine Butler’sche Theoretisierung 
von Kollektiven bedeutet dies, dass sie bei der konstitutiven Relationalität der Sub-
jekte ihren Ausgang nehmen muss, daraus jedoch nicht die Konsequenz ziehen darf, 
Akteurschaft gänzlich in diffuse Netzwerke aufzulösen. Es geht vielmehr darum zu 
verstehen, wie aus einem relationalen Verständnis individueller Akteurschaft ein 
Konzept kollektiver Handlungsfähigkeit erwachsen kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 | GERHARD THONHAUSER 

 

Die Überlegungen in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versamm-
lung nehmen von den zahlreichen Protestbewegungen ihren Ausgang, die sich zwi-
schen 2010 und 2013 zugetragen haben (dem Arabischen Frühling, der Occupy-Be-
wegung und den Protesten im Gezi-Park, um nur die bekannteren zu nennen). Die 
Stärke von Butlers Versuch einer Theoretisierung dieser Bewegungen sehe ich in zu-
mindest vier Aspekten: Der erste ist die Betonung, dass die Flüchtigkeit solcher Kol-
lektive entscheidend für ihre kritische Funktion ist; sie treiben einen Keil zwischen 
die staatlichen Strukturen und die Volkssouveränität, wenn sie beanspruchen, »den 
Volkswillen zu repräsentieren […] und für die Aussicht auf eine echtere und substan-
ziellere Demokratie zu stehen« (APV: 8). Für Butler ist indes klar, dass solche Be-
wegungen »unweigerlich kurzlebig [sind], solange sie außerparlamentarisch bleiben; 
und wenn sie neue parlamentarische Formen zu Wege bringen, laufen sie Gefahr, 
ihren Charakter als Willen des Volkes zu verlieren.« (APV: 14). Zweitens fordert uns 
Butler heraus, den Zusammenhalt solcher Kollektive jenseits einer einheitlichen 
Identität oder klar formulierter Forderungen zu verstehen; sie verortet sie vielmehr 
im gemeinsamen Tun und der affektiven Verbundenheit der Beteiligten. Drittens bie-
tet sie uns einen originellen Vorschlag, die Funktionsweise solcher Versammlungen 
zu denken; diese wird von Butler als leibliche und plurale Performativität gedacht, 
die weder diskursiv noch prädiskursiv ist und manchmal sprachlich zum Ausdruck 
gebracht wird, häufig aber bereits in der leiblichen Präsenz als Versammlung besteht 
(vgl. APV: 15f.). An diesem Punkt knüpft Butler an Arendts Theorie der Ko-Konsti-
tution von Macht und Erscheinungsraum im gemeinsamen Handeln an. Für Butler 
setzen Versammlungen »ein plurales und performatives Recht zu erscheinen« ins 
Werk (APV: 19). Schließlich reflektiert Butler auf das komplexe Verhältnis solcher 
Versammlungen zur Demokratie. In Anknüpfung an einen Arendt’schen Revolutions-
begriff verortet Butler in solchen Versammlungen die Möglichkeit eines Gründungs-
moments der Demokratie (vgl. APV: 31f.).  

Zugleich betont sie, dass Proteste und Menschenaufmärsche nicht immer im 
Dienst progressiver Politik stehen (genannt sei hier nur Pegida) und auch anti-demo-
kratischen Zwecken folgen können (die Massenbewegungen der Zwischenkriegszeit 
sollten uns hier als mahnende Beispiele dienen). Butler ist sich darüber im Klaren, 
dass Menschenansammlungen weder intrinsisch gut noch intrinsisch schlecht sind. 
Dies führt sie zur normativen Frage: 

Was sind die Voraussetzungen dafür, dass wir in Körpern, die sich auf der Straße versammeln, 

einen Grund zum Jubeln sehen, oder: Welche Formen der Versammlung können tatsächlich der 

Verwirklichung höherer Gerechtigkeits- und Gleichheitsideale, ja der Verwirklichung von De-

mokratie, dienen? (APV: 165) 

Viele Versammlungen bringen uns bei der Beantwortung dieser Frage in Verlegen-
heit. Hinzu kommt noch eine weitere Ambivalenz, die sich am Beispiel des eingangs 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 255 

 

geschilderten Flüchtlingsmarschs zeigen lässt: Handelte es sich bei dem Marsch um 
einen moralisch-politisch gerechtfertigten Protest im Geiste höherer Ideale von Ge-
rechtigkeit und Gleichheit oder bloß um einen kriminellen Akt, der sich im Dienst 
individueller Vorteile über bestehende Gesetze hinwegsetzte? Je nach Rahmung des 
Geschehens wird unsere Antwort anders ausfallen (vgl. APV: 9). Vielleicht handelt 
es sich bei diesem Auseinanderdriften von juridischer und moralisch-politischer Be-
wertung um die Grundspannung, die für solche Formen spontanen, gemeinsamen 
Handelns charakteristisch ist. 

Ziel meines Beitrages ist es, systematische Ordnung in das von Butler in Anmer-
kungen zu einer performativen Theorie der Versammlung zur Verfügung gestellte 
Material zu bringen und ihre Gedanken in theoretischer Hinsicht zu vertiefen. Ich 
werde dabei insbesondere auf Überlegungen von Arendt zurückgreifen. Butler beruft 
sich für ihre Theorie der Versammlung wiederholt auf Arendt, bleibt dieser gegenüber 
aber ambivalent. Mein Eindruck ist dabei, dass Butlers Vorbehalte gegen Arendts ver-
meintlichen »Konservativismus« sie davon abhalten, noch größeren Gewinn aus die-
ser Anknüpfung zu erzielen. Meine Aufgabe sehe ich darin, Arendt und Butler im 
Dienst einer Theorie der Konstitution und Macht kurzlebiger Versammlungen zusam-
menzudenken. Es geht mir also darum, Versammlungen sozusagen ›in ihrem Entste-
hen‹ in den Blick zu nehmen.3 

Ich beginne damit, einen ersten, vorläufigen Begriff von ›pluraler Performativi-
tät‹ zu entfalten (Abschnitt 3). Dieser wird im folgenden Abschnitt durch den Rück-
griff auf Arendts Theorie der Ko-Konstitution von gemeinsamen Handeln und Er-
scheinungsraum und ihrem damit verbundenen Verständnis von Macht und Freiheit 
weiter vertieft (Abschnitt 4). Dies bildet die theoretische Grundlage, um die Macht 
flüchtiger Versammlungen und das politische Gründungsmoment, das in ihnen zum 
Tragen kommen kann, zu untersuchen (Abschnitt 5). Der folgende Abschnitt thema-
tisiert die Grenzen von Butlers Theorie, wenn es um die Frage nach der Konstitution 
flüchtiger Gemeinschaften geht (Abschnitt 6). Der Schlussabschnitt fasst die wich-
tigsten Elemente einer Butler-Arendt’schen Theorie der Versammlung zusammen und 
entwickelt abschließend einen Vorschlag für die Beantwortung der Frage nach einem 
normativen Kriterium für die Beurteilung kurzlebiger Versammlungen (Abschnitt 7). 

                                                             
3  Eine solche Theorie kurzlebiger Versammlungen ist in zweifacher Hinsicht ergänzungsbe-

dürftig: Einerseits bedarf es einer Untersuchung der Rahmenbedingungen, die Vorausset-
zung dafür sind, dass eine Ansammlung von Menschen zu einer Versammlung werden kann 
(siehe Abschnitt 6). Andererseits stellt sich die Frage, unter welchen Bedingungen eine 
Versammlung längerfristigen Bestand haben und nachhaltige Macht entfalten kann. Butlers 
These scheint zu sein, dass längerfristiger Bestand nur um den Preis der Institutionalisie-
rung zu haben ist, wodurch eine Bewegung in die bestehende Ordnung eingeht und dadurch 
ihr kritisches Potenzial verliert (vgl. APV: 14–15). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 | GERHARD THONHAUSER 

 

3. PLURALE PERFORMATIVITÄT 

Ich beginne in diesem Abschnitt also mit einer Nachzeichnung von Butlers Verständ-
nis pluraler Performativität. Allgemein besteht eine performative Handlung darin, 
dass sie das, was sie nennt, tut. Auf eine performative Theorie der Versammlung an-
gewandt bedeutet dies, dass das plurale Subjekt des gemeinsamen Tuns in und durch 
das plurale performative Tätigsein konstituiert wird. Es geht darum, die Selbst-Kon-
stitution, Selbst-Bestimmung und Selbst-Autorisierung einer Versammlung in den 
Blick zu nehmen (vgl. APV: 219f.). 

Butler richtet sich damit gegen eine Konzeption, die von der vorgängigen Kon-
stituierung der handelnden Gruppe ausgeht. Insbesondere betont sie, dass Identität 
nicht der entscheidende Faktor ist. Die Skepsis gegenüber ›identity politics‹ ist für 
Butler von Gender Trouble bis Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung ein zentrales Motiv. Sie geht davon aus, dass die soziale Organisation an-
hand von Interessensgruppen und Gruppenidentifikation bzw. Gruppenzugehörigkeit 
nicht ausreichend ist, um soziale Phänomene hinreichend zu erklären, und sich zu-
dem für Formen progressiver Politik als hinderlich erweist.4 Butler möchte dagegen 
anhand der Betrachtung kurzlebiger Versammlungen eine gemeinsame Ausübung 
von Freiheit zeigen, die keine gemeinsame Identität und kein konformistisches Ver-
ständnis gemeinsamen Tuns voraussetzt. Es handelt sich dabei um ein Verständnis 
pluralen Handelns, das ein hohes Maß an Heterogenität der Beteiligten und Miss-
trauen zwischen diesen zulässt. Butler möchte zeigen, dass Antagonismen dem ge-
meinsamen Tätigsein nicht notwendig einen Abbruch tun, sondern politische Hand-
lungsfähigkeit auch in konfliktreichen Koalitionen möglich ist (vgl. APV: 40). Vor 
allem aber geht es ihr darum, plurales Handeln so zu verstehen, dass kein zuvor etab-
liertes kollektives Subjekt vorausgesetzt werden muss; sie möchte vielmehr zeigen, wie 
ein ›Wir‹ durch die gemeinsame Praxis erst hergestellt wird (vgl. APV: 81). 

Wenn Butler von ›pluralem‹ Handeln spricht, dann knüpft sie damit an den Be-
griff von Pluralität an, der für Arendts Theorie der Politik tragend ist. Pluralität im-
pliziert Gleichheit und Verschiedenheit; die Gleichheit aller und die Einzigartigkeit 
jedes Menschen. Plurales Handeln setzt dementsprechend nicht eine einzige Form 

                                                             
4  Butler untersucht in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung eine 

interessante Kategorie von Fällen, der quer zu dieser Ablehnung von Identitätskategorien 
liegt. Es handelt sich dabei um Fälle, in denen die Zugehörigkeit zu einer Kategorie das 
Auftreten im öffentlichen Raum gefährlich macht. Beispiele hierfür sind diskriminierte 
Minderheiten oder Fälle von ›racial profiling‹. Butler schreibt, dass es in diesen Fällen Sinn 
macht zu sagen, dass ›ich‹ und ›wir‹ auf der Straße gehen, nämlich ›ich‹ als Individuum 
und ›wir‹ als Sozialkategorie. Butler möchte anhand dieser Beispiele zeigen, dass die Mög-
lichkeit, sich im öffentlichen Raum frei zu bewegen, von den sozialen Strukturen abhängig 
und selektiv verteilt ist (vgl. APV: 71f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 257 

 

von Handlung oder eine einzige Form von Forderung voraus; es lässt vielmehr eine 
Binnendifferenziertheit zu, die innerhalb des gemeinsamen Tuns der Verschiedenheit 
der Beteiligten und ihrer Forderungen Rechnung trägt. An die Terminologie der eng-
lischen Ausgabe von Vita Activa anknüpfend lässt sich sagen, dass Butler plurales 
Handeln als ›acting in concert‹ und nicht als ›acting in conformity‹ verstehen möchte 
– gemeinsames Handeln ist nicht gleichbedeutend mit konformistischem Handeln 
(vgl. APV: 205). 

Butlers Theorie pluraler Performativität baut zudem auf ihrem Verständnis des 
Körpers in seiner Relationalität auf. Körper sind in grundlegender Weise relational 
verfasst, insofern sie für ihre Entwicklung und Erhaltung auf unterstützende Netz-
werke angewiesen sind; diese Netzwerke sind sowohl infrastrukturell und technolo-
gisch als auch im Sinn von sozialer Interdependenz zu verstehen (vgl. APV: 170–
172) Es handelt sich dabei um einen der Kerngedanken, den Butler bereit in Gefähr-
detes Leben (2004) und Raster des Krieges (2009) entwickelt. In Raster des Krieges 
fordert Butler eine neue »Ontologie des Körpers«, die den Körper als »ein soziales 
Phänomen« versteht: »anderen ausgesetzt«, »verletzlich«, abhängig von »sozialen 
Bedingungen und Institutionen«; ein Körper »erleidet und genießt […] die Äußer-
lichkeit der Welt und reagiert auf diese Äußerlichkeit, die seine Aktivität und seine 
Passivität, seine ganze Disposition definiert« (RK: 39). Gefährdetes Leben geht eben-
falls von dieser grundlegenden Relationalität aus: Wir sind begründet und enteignet 
durch unsere Relationen zu anderen (GL: 41). Als Körper erscheinen wir in der Welt 
und sind anderen ausgesetzt. Erst vor diesem Hintergrund können wir unseren Körper 
für uns beanspruchen. 

Der Körper hat unweigerlich seine öffentliche Dimension. Als in der öffentlichen Sphäre ge-

schaffenes soziales Phänomen gehört mein Körper mir und doch nicht mir. Als Körper, der von 

Anfang an der Welt der anderen anvertraut ist, trägt er ihren Abdruck, wird im Schmelztiegel 

des sozialen Lebens geformt. Erst später und mit einiger Unsicherheit erhebe ich Anspruch auf 

meinen Körper als den, der mir gehört, wenn ich das überhaupt jemals tue. (GL: 43) 

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung knüpft Butler an 
dieses Verständnis der Relationalität unseres leiblichen Daseins an und richtet den 
Fokus neu aus auf die politische Macht, welche die leibliche Präsenz im öffentlichen 
Raum entfalten kann. Versammelte Körper im öffentlichen Raum können zu »Wider-
standsnetzwerken« werden (APV: 238); »manchmal entsteht eine Revolution, weil 
alle sich weigern, nach Hause zu gehen.« (APV: 98) In systematischer Hinsicht sind 
zum einen Fälle interessant, in denen die Pluralität der Körper im öffentlichen Raum 
die Voraussetzung für alle weiteren politischen Forderungen bildet (vgl. APV: 234–
236); etwa dann, wenn es sich bei den Personen, die im öffentlichen Raum erschei-
nen, um solche handelt, die zu diesem Zeitpunkt gar nicht den erforderlichen Status 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 | GERHARD THONHAUSER 

 

haben, um politische Forderungen zu stellen. Zum anderen sind jene Fälle von be-
sonderem Interesse, in denen die Voraussetzungen des gemeinsamen Handelns selbst 
zum Gegenstand politischer Forderungen werden; etwa dann, wenn die Möglichkeit, 
im öffentlichen Raum zu erscheinen und gemeinsam tätig zu werden, durch soziale 
oder infrastrukturelle Bedingungen von vornherein beschränkt ist. Im nächsten Ab-
schnitt werde ich ausführlich auf diese Fälle zurückkommen. 

Diese Überlegungen führen Butler dazu, ein Verständnis von Freiheit zu entwi-
ckeln, das Freiheit im gemeinsamen Tätigsein auf der Basis eines Verständnisses von 
Pluralität und Gleichheit verortet (vgl. APV: 72f.). Freiheit, Macht und Handlungsfä-
higkeit sind demnach keine notwendigen Voraussetzungen kollektiven Handelns; 
vielmehr können sie zuweilen im gemeinsamen Tätigsein allererst entstehen: Manch-
mal geht es »nicht darum, zuerst Macht zu erlangen, um dann handeln zu können; es 
geht vielmehr um das Handeln selbst und darum, mit dem Handeln die Macht zu 
beanspruchen, die man braucht.« (APV: 58) An diesem Punkt zeigt sich besonders 
deutlich, wie Butler für ihre performative Theorie der Versammlung an das Verständ-
nis von Freiheit und Macht anknüpft, das von Arendt entwickelt wurde. Im folgenden 
Abschnitte greife ich daher auf Arendt zurück, um Butlers Ansatz zu vertiefen. 

4. ERSCHEINUNGSRAUM UND GEMEINSAMES HANDELN 

In Vita Activa entwickelt Arendt einen Begriff politischen Handelns, dem zufolge 
dieses Handeln nur gemeinsam mit anderen Menschen möglich ist. Es bedarf dafür 
eines Raumes, in dem die Menschen füreinander erscheinen können. Arendt nennt 
diesen Erscheinungsraum. Einerseits ist der Erscheinungsraum Voraussetzung des 
Handelns, insofern Handeln Erscheinen im Erscheinungsraum erfordert: »Handelnd 
und sprechend offenbaren die Menschen jeweils, wer sie sind, zeigen aktiv die per-
sonale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten gleichsam auf die Bühne der Welt« 
(Arendt 1960: 219). Andererseits entsteht ein Erscheinungsraum allererst, »wo im-
mer Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen« (Arendt 1960: 251). 
Es handelt sich hierbei um eine Theorie der Ko-Konstitution von gemeinsamen Han-
deln und Erscheinungsraum. Ein Erscheinungsraum »liegt in jeder Ansammlung von 
Menschen potentiell vor, aber eben nur potentiell« (Arendt 1960: 251); ein Erschei-
nungsraum ist nicht einfach gegeben, er muss im gemeinsamen Handeln verwirklicht 
werden. Für Arendt entsteht Macht durch gemeinsames Handeln im Erscheinungs-
raum. Andererseits ist Macht das, »was den öffentlichen Bereich, den potenziellen 
Erscheinungsraum zwischen Handelnden und Sprechenden überhaupt ins Dasein ruft 
und am Dasein erhält« (Arendt 1960: 252). Arendts originellem Machtverständnis 
zufolge entsteht Macht im gemeinsamen Handeln im Erscheinungsraum; Macht ist 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 259 

 

daher kein Nullsummenspiel, sondern eine Potenzialität, die im gemeinsamen Han-
deln verwirklicht werden kann und muss. 

Einerseits knüpft Butlers Verständnis pluraler Performativität in entscheidender 
Weise an den Arendt’schen Machtbegriff an. Andererseits formuliert sie eine Reihe 
von kritischen Rückfragen an die Arendt’sche Theorie. Diese lassen sich in vier The-
menkomplexen zusammenfassen: 

Erstens problematisiert Butler die infrastrukturellen, technologischen und politi-
schen Voraussetzungen für gemeinsames Handeln, Sprechen und Erscheinen. Arendt 
schreibt zu dieser Frage, dass die »einzige rein materielle, unerläßliche Vorbedingung 
der Machterzeugung […] das menschliche Zusammen selbst [ist]« (Arendt 1960: 
253). Butler hingegen fragt, wie es um Formen der Versammlungsfreiheit bestellt ist, 
wenn diese in einem politischen Regime verboten ist; wie der öffentliche Raum be-
schaffen ist, wenn dieser restringiert wird; oder welche Auswirkungen es hat, wenn 
die architektonische Gestaltung des öffentlichen Raums es z.B. Menschen mit Behin-
derungen erschwert oder verunmöglicht, an Versammlungen teilzunehmen.5 Butler 
möchte mit diesen Beispielen deutlich machen, dass infrastrukturelle und technolo-
gische Voraussetzungen des Erscheinungsraums nicht einfach vorausgesetzt werden 
können, sondern manchmal ebenfalls Teil der politischen Auseinandersetzung sind 
(vgl. APV: 170–172). 

Zweitens schlägt Butler eine Erweiterung der für gemeinsames Handeln notwen-
digen direkten Begegnung auf jene Bereiche vor, die durch die gegenwärtigen tech-
nologischen Möglichkeiten eröffnet werden, insbesondere den Bereich medial ver-
mittelter Versammlungen. Arendt schreibt: »Nur in einem Miteinander, das nahe ge-
nug ist, um die Möglichkeit des Handelns ständig offen zu halten, kann Macht ent-
stehen.« (Arendt 1960: 253) Butler hingegen möchte zeigen, dass man nicht immer 
am gleichen Ort sein muss, um gemeinsam zu handeln. Zum einen erlauben das In-
ternet und die diversen sozialen Netzwerke eine Erweiterung des Erscheinungsraums, 
der über die Interaktion von Personen, die sich um selben Ort befinden, hinausgeht 
(vgl. APV: 200). Zum anderen diskutiert Butler das Beispiel von Solidarität unter 
Häftlingen, die auch in einer Situation, in der sie durch die Haftbedingungen von 
einem direkten Miteinander abgehalten werden, gemeinsam handeln können, etwa 
durch koordinierte Hungerstreiks (vgl. APV: 178f.). 

                                                             
5  Die Begriffe »öffentlicher Raum« und »Erscheinungsraum« changieren hier zwischen ei-

ner engeren und einer weiteren Bedeutung. Im engen Sinn referieren die Begriffe auf einen 
›tatsächlichen‹, ›materiellen‹ Ort wie z.B. einen öffentlichen Platz. Im weiteren Sinn be-
ziehen sie sich auf eine – wie auch immer beschaffene – Sphäre, in der ein Miteinandersein 
möglich ist. Butlers folgende, ›medientheoretische‹ Überlegungen nutzen dieses Changie-
ren des Begriffs.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 | GERHARD THONHAUSER 

 

Drittens geht Butler auf die ko-konstitutive Funktion medialer Berichterstattung 
für den Erscheinungsraum ein. Obwohl Butler – vorbehaltlich der beiden zuvor ge-
nannten Erweiterungen – Arendt darin zustimmt, dass das Erscheinen füreinander für 
das gemeinsame Handeln die zentrale Voraussetzung ist, möchte sie ebenso berück-
sichtigen, dass es für die Wirkmächtigkeit gemeinsamen Handelns entscheidend ist, 
welche mediale Öffentlichkeit dieses Handeln erhält. Butler macht darauf aufmerk-
sam, dass der Kampf um die Rahmung der medialen Berichterstattung einer der zent-
ralen Elemente von Protestbewegungen ist. Ein Beispiel hierfür ist, dass das Filmen 
von Polizeigewalt zu einem wesentlichen Faktor im Kampf gegen diese geworden 
ist. Bei zahlreichen Bewegungen zeigt sich, dass es mittlerweile ein wesentlicher 
Faktor ist, dass den offiziellen Kameras der Ordnungsmacht die zahlreichen Smart-
phones entgegengehalten werden, deren Videos über diverse Netzwerke geteilt wer-
den und so eine Gegenöffentlichkeit erzeugen (vgl. APV: 30). 

Viertens fragt Butler nach den Ein- und Ausschlussmechanismen des öffentlichen 
Raums: Wer kann am gemeinsamen Handeln teilnehmen und wie wird dies entschie-
den? Butler kann sich mit dieser Frage wiederum auf Arendt berufen. Im Abschnitt 
»Der Niedergang des Nationalstaates und das Ende der Menschenrechte« in Elemente 
und Ursprünge totaler Herrschaft (1955) bietet Arendt eine eindringliche Analyse 
der Situation von Staatenlosen, die gerade angesichts der gegenwärtigen »Flücht-
lingskrise« besonders lesenswert ist. Diese Überlegungen aufgreifend fragt sich But-
ler, wieso Arendt auf diese Analysen in Vita Activa (1960) nicht eingeht und nach den 
Ausschlussmechanismen fragt, welche die Teilnahmemöglichkeit am gemeinsamen 
Handeln regeln (Butler/Spivak 2007: 13–15). 

Ich möchte an diesem Punkt näher auf Arendts Analyse eingehen, weil sie eine 
wesentliche Voraussetzung für die Überlegungen zur Macht kurzlebiger Versamm-
lungen im nächsten Abschnitt darstellt. In »Der Niedergang des Nationalstaates und 
das Ende der Menschenrechte« zeichnet Arendt nach, wie die nationalstaatliche Ord-
nung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts immer größere Menschengruppen aus-
schloss und in ein rechtliches Niemandsland verwies. Es handelte sich dabei einer-
seits um das Problem der nationalen Minderheiten und andererseits um die immer 
größer werdende Gruppe der Flüchtlinge und Staatenlosen, welche »die sogenannten 
Menschenrechte verloren« hatten, weil »sie von keinem Staat offiziell repräsentiert 
und geschützt wurden« (Arendt 1955: 562). Bei den Staatenlosen und Flüchtlingen 
handelte es sich um Individuen, die sich zwar in einem zivilisierten Land mit recht-
licher Ordnung bewegten, allerdings in einem Status der Recht- und Schutzlosigkeit 
befanden. Ähnlich wie wir es in den letzten Jahren beobachten konnten, brachte die 
Vielzahl der Flüchtlinge das Asylrecht und das System der Naturalisierung, die – wie 
Arendt bemerkt – immer nur auf einzelne Individuen ausgelegt waren, zum Zusam-
menbruch. Arendt benennt das grundlegende Problem, das darin besteht, dass inner-
halb einer nationalstaatlichen Ordnung kein internationaler Status das staatliche Ho-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 261 

 

heitsterritorium ersetzten kann, dessen Schutz man genießt und auf das man entspre-
chend auch abgeschoben werden kann. So wurden Internierungslager häufig zur Lö-
sung für das fehlende Territorium (Arendt 1955: 577–601). 

Darauf aufbauend folgt der Abschnitt »Die Aporien der Menschenrechte«, der das 
Problem der Staatenlosen noch einmal auf eine höhere und allgemeinere Ebene der 
Reflexion hebt. Arendt beginnt mit der Feststellung, dass die Universalität der Men-
schenrechte bedeutet, dass die »Menschenrechte als unabdingbar und unveräußerlich 
proklamiert« werden und daher als auf kein anderes Gesetz oder Recht aufbauend, 
sondern allen anderen zugrundeliegend gefasst werden. Daher »bedurfte es anschei-
nend auch keiner Autorität, um sie zu etablieren«, und kein »besonderes Gesetz für 
ihre Innehaltung« (Arendt 1955: 603). Die Menschenrechte sollen sich auf keine be-
stehende Ordnung berufen müssen, sondern jedem Menschen von Geburt an zukom-
men. Darin liegt nach Arendt allerdings eine Paradoxie: 

Die Paradoxie, die von Anfang an in dem Begriff der unveräußerbaren Menschenrechte lag, 

war, daß dieses Recht mit einem »Menschen überhaupt« rechnete, den es nirgends gab, da ja 

selbst die Wilden in irgendeiner Form menschlicher Gemeinschaft leben, ja, daß dieses Recht 

der Natur selbst förmlich zu widersprechen schien, da […] der Begriff des Menschen, wenn er 

politisch brauchbar gefaßt sein soll, die Pluralität der Menschen stets in sich einschließen muß. 

(Arendt 1955: 604) 

Zu dieser Paradoxie von individualistischer Begründung der Menschenrechte und re-
lationalem Wesen des Menschen kommt eine historische Paradoxie hinzu: die »Ver-
quickung der Menschenrechte mit der im Nationalstaat verwirklichten Volkssouve-
ränität« (Arendt 1955: 605). Die Staatenlosen brachten diese zweite Paradoxie zum 
Vorschein: Einerseits werden die Menschenrechte als unabhängig von jedem Staat 
gedacht; gerade darin entfalten sie ihre wesentliche Rolle. Andererseits wurde er-
sichtlich, dass in dem Moment, als Menschen nicht mehr den Schutz eines Staates 
genossen und sich entsprechend auf ihre Menschenrechte berufen sollten, »es nie-
manden gab, der ihnen dies Recht garantieren konnte, und keine staatliche oder zwi-
schenstaatliche Autorität bereit war, es zu beschützen« (Arendt 1955: 605). 

Es zeigt sich, dass der Status der Rechtlosigkeit, in dem sich Staatenlose befinden, 
gleichbedeutend damit ist, zu keiner politischen Gemeinschaft zu gehören (Arendt 
1955: 612). Damit sind die Staatenlosen aber auch der Möglichkeit beraubt, am ge-
meinsamen Handeln teilzunehmen und darin Macht und Freiheit zu verwirklichen. 
Arendt bezeichnet die Freiheit der oder des Staatenlosen als »Narrenfreiheit«, »weil 
das, was er denkt, für niemanden von Belang ist« (Arendt 1955: 613). Die Staatenlo-
sen sind daher von der wesentlich menschlichen Tätigkeit ausgeschlossen, im Er-
scheinungsraum als Handelnde sichtbar zu werden: »Sie waren politisch (aber natür-
lich nicht personal) der Fähigkeit beraubt, Überzeugungen zu haben und zu handeln.« 
(Arendt 1955: 614) In Reaktion auf die Erfahrung der Staatenlosen formuliert Arendt 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 | GERHARD THONHAUSER 

 

das einzige ihres Erachtens grundlegende Recht, das sie als das »Recht, Rechte zu 
haben« identifiziert. Dieses ist für sie »gleichbedeutend damit, in einem Beziehungs-
system zu leben, in dem man aufgrund von Handlungen und Meinungen beurteilt 
wird« (Arendt 1955: 614). Arendts Analyse des Ausschlusses der Staatenlosen aus 
dem Bereich, in dem gemeinsames Handeln möglich ist, und ihr normativer Gegen-
entwurf eines »Rechts, Rechte zu haben«, sind die Grundlage für die folgende Ana-
lyse der Macht flüchtiger Versammlungen. 

5. DIE MACHT FLÜCHTIGER VERSAMMLUNGEN 

In dem kleinen Band Sprache, Politik, Zugehörigkeit diskutiert Butler mit Gayatri 
Chakravorty Spivak die Demonstrationen von illegalen Einwanderer 2006 in Kali-
fornien, insbesondere in Los Angeles, bei denen die US-Hymne auf Spanisch gesun-
gen wurde. Butler betont, dass es sich hierbei um einen performativen Widerspruch 
handelt; denn die Hymne wurde in einer Sprache gesungen, in der sie nicht gesungen 
werden darf; und zudem wurde sie von Personen gesungen, die dazu nicht berechtigt 
waren und sich am Ort ihres Singens gar nicht aufhalten durften. »Sie haben nach 
dem Gesetz kein Recht auf freie Rede, obschon sie genau aus dem Grund frei sprechen, 
um das Recht, frei zu sprechen, einzufordern. Sie üben diese Rechte aus, was nicht 
heißt, daß sie sie ›bekommen‹ werden.« (Butler/Spivak 2007: 44f.) 

Aufbauend auf das von Arendt formulierte ›Recht, Rechte zu haben‹,6 versteht 
Butler den Gesang der Hymne als eine Ausübung des »Rechts auf Rechte«, das »von 
keinem Gesetz garantiert wird, sondern der Natur der Gleichheit angehört, von der 
sich erweist, daß sie nicht natürlich gegeben, sondern eine gesellschaftliche Bedin-
gung ist« (Butler/Spivak 2007: 45). Butler erweitert dies zur generellen These, dass  

keine radikale Politik des Wandels ohne performativen Widerspruch möglich ist. Eine Freiheit 

auszuüben und eine Gleichheit gerade gegenüber einer Autorität geltend zu machen, die beides 

ausschließt, heißt zu zeigen, wie Freiheit und Gleichheit sich jenseits ihrer positiven Artikula-

tion bewegen können und müssen. Man ist auf den Widerspruch angewiesen, muß ihn expo-

nieren und bearbeiten, um zu etwas Neuem zu gelangen. (Butler/Spivak 2007: 46) 

Dabei ist es wichtig zu betonen – und hierin muss auch Arendts Analyse der Staaten-
losen präzisiert werden –, dass die illegalen Einwanderer nicht jenseits bestehender 

                                                             
6  Dieser kleine Band zeigt einmal mehr Butlers ambivalente Haltung zu Arendt. Einerseits 

behauptet sie, dass Arendt diesen Akt des Singens nicht theoretisieren kann (Butler/Spivak 
2007: 43). Andererseits liefert sie in weiterer Folge eine Theoretisierung dieses Ereignisses, 
das in entscheidender Weise an Arendt anknüpft. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 263 

 

Ordnungsstrukturen stehen oder auf den Status ›bloßen Lebens‹ (Agamben 2002) re-
duziert wären. Als ›Illegale‹ haben sie einen spezifischen Status, der sie ganz beson-
ders der staatlichen Gewalt ausliefert. Zudem spielen sie im Wirtschaftssystem des 
Landes, in dem sie sich befinden, eine spezifische Funktion, der sie wiederum auf 
einen besonders schlechten aber beschreibbaren Status festlegt. Der Punkt, der hin-
gegen mit Arendt betont werden kann, ist, dass diese Menschen zwar am ökonomi-
schen und sozialen Leben teilnehmen können und auch bzw. in besonderer Weise der 
Staatsgewalt unterworfen sind, dass ihnen jedoch die Möglichkeit genommen wurde, 
sich am politischen Leben zu beteiligen. 

Das Singen der US-Hymne auf Spanisch ist dabei kein isolierter, kontextloser Akt 
– als solcher wäre dieser Gesang überhaupt nicht verständlich. Er knüpft vielmehr an 
eine lange Tradition an und schreibt sich in diese ein. Wenn es nicht eine Tradition 
des Singens der amerikanischen Hymne gäbe, die festlegt, welche Personen in wel-
chen Kontexten die Berechtigung haben, die Hymne auf eine festgelegte Weise zu 
singen, dann wäre besagter Gesang in Kalifornien nicht als Singen der Hymne iden-
tifizierbar gewesen und es hätte gar nicht festgestellt werden können, dass es sich 
dabei um die Performance von unberechtigten Personen in einem unpassenden Kon-
text und auf nicht den Regeln entsprechende Weise handelt. Das Anknüpfen an eine 
Tradition ist eine Voraussetzung dafür, dass ein performativer Widerspruch als sol-
cher erkennbar ist. Der Widerspruch besteht in der Legitimationslücke, der diese Hand-
lung auszeichnet, also darin, dass eine Handlung ausgeführt wurde, die keine beste-
hende Legitimationsbasis hat, sondern für die erst in actu Legitimität verlangt wird. 

Für eine Theorie der Versammlung zieht Butler daraus die Konsequenz, dass das 
gemeinsame Einnehmen eines Raums und die gemeinsame Zurschaustellung der ei-
genen Existenz in bestimmten Fällen bereits ein gewichtiges politisches Ereignis sein 
kann. In manchen Fällen »ist es vielleicht treffender, wenn man sagt, dass die Ver-
sammlung bereits spricht, bevor ein Wort geäußert hat« (APV: 204). Was die Ver-
sammlung in solchen Fällen ›ausspricht‹, indem sie es zur Schau stellt, ist ihre eigene 
Existenz. Eine solche performative Zurschaustellung der eigenen Existenz durch eine 
sich bildende Versammlung hat eine Reihe von Effekten, die sie zu einer mächtigen 
politischen Handlung machen können: Sie drängt eine ausgeschlossene Gruppe in 
den Raum des Sichtbaren; sie bringt deren Forderung nach einem Recht auf lebbares 
Leben in die politische Auseinandersetzung ein; und sie manifestiert die Geteiltheit 
der Situation und holt die Individuen damit aus ihren isolierten Einzelschicksalen und 
proklamiert eine Gemeinschaft. Es ist für Butler entscheidend, dass diese Proklama-
tion keine vorgängige Gruppe oder geteilte Identität voraussetzt, sondern das perfor-
mative Gründungsmoment einer Gruppe ist (vgl. APV: 28). Das Einbrechen in den 
öffentlichen Raum durch eine Versammlung, die bislang in diesem keinen legitimier-
ten Platz hatte, kann zu einem Gründungsmoment, einem Neuanfang innerhalb des 
Politischen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 | GERHARD THONHAUSER 

 

Um dieses Moment des Neuanfangs weiter zu entfalten, kann auf eine weitere 
Arbeit von Arendt verwiesen werden. In Über die Revolution hält Arendt (1963) fest, 
dass der Revolutionsbegriff »unlösbar der Vorstellung verhaftet [ist], daß sich inner-
halb der weltlichen Geschichte etwas ganz und gar Neues ereignet, daß eine neue 
Geschichte anhebt« (Arendt 1963: 33). Das zweite zentrale Element des Revoluti-
onsbegriffs ist, die Revolution als die Geburtsstätte der Freiheit zu verstehen (vgl. 
Arendt 1963: 34); die Revolution schafft einen neuen Erscheinungsraum, der als Ort 
der Freiheit und Gleichheit zu verstehen ist. Eine Revolution findet nur dann statt, 
wenn sich die Idee des Neubeginns mit der Gründung der Freiheit verbindet. Ent-
sprechend darf nach Arendt nicht jeder Aufstand, Staatsstreich oder Bürgerkrieg als 
Revolution gelten (vgl. Arendt 1963: 41). Arendt greift auf die amerikanische Revo-
lution zurück, um diesen Begriff der Revolution zu entfalten, und wendet gegen spä-
tere Revolutionen ein, dass diese nicht mehr als Gründungsmomente der Freiheit ver-
standen wurden, sondern als Akte der Befreiung im Angesicht der Unterdrückung 
oder des Elends der Bevölkerung, wodurch sie den wesentlichen Bereich des Politi-
schen verfehlten. 

Arendt hätte den Flüchtlingsmarsch vom 4. September 2015 daher wohl kaum als 
einen revolutionären Akt gelten lassen. Ihre Begründung hierfür ist lehrreich, denn 
sie erlaubt uns, nicht nur die Macht, sondern auch die Beschränktheit dieser pluralen 
Handlung zu sehen. Der Marsch entfaltete seine Macht, weil durch ihn eine Gruppe 
von Ausgeschlossenen ihren Eintritt in den Erscheinungsraum performativ ins Werk 
setzte, was eine Reorganisation der bestehenden Ordnung erforderlich machte. Tat-
sächliche politische Macht hätte dieser Marsch allerdings nur dann entfaltet, wenn er 
nicht nur ein gemeinsames Vorgehen in Reaktion auf die Unerträglichkeit der Situa-
tion gewesen wäre, sondern sich zudem als ein gemeinsames Handeln im Namen von 
Freiheit und Gleichheit entfaltet hätte. 

6. DIE KONSTITUTION KURZLEBIGER VERSAMMLUNGEN 

Während die Theorien von Butler und Arendt ihre Stärke darin ausspielen, die Macht 
kurzlebiger Versammlungen zu erklären, helfen sie uns nur bedingt zu verstehen, wie 
solche Versammlungen zustande kommen. Butler bleibt bezüglich dieser Frage auf-
fällig vage und macht letztlich nur deutlich, woran wir es nicht festmachen dürfen: 
an einer vorgängigen Identität oder klar definierten Forderungen. Ihre performative 
Theorie der Versammlung stellt sich solchen Zugängen entgegen, indem sie betont, 
dass die Gruppe nicht die Voraussetzung, sondern das Resultat der Ausübung pluraler 
Performativität ist. 

Doch was bringt Menschen dazu, sich zu versammeln und gemeinsam zu han-
deln? Einerseits ist es sicherlich so, dass die konkreten Gründe von Fall zu Fall und 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 265 

 

von Beteiligten zu Beteiligten unterschiedlich sein können und es daher eine Anma-
ßung wäre, darüber in einem Beitrag zur politischen Philosophie eine Auskunft geben 
zu wollen. Andererseits sollte uns dies nicht dazu verleiten, diese Frage in einem Be-
reich zu verorten, der einer Theoretisierung gänzlich verschlossen ist. Auch Butler 
deutet an einigen Stellen in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung an, dass es Formen der Gemeinsamkeit braucht, um plurales Handeln in 
Gang zu bringen und in Gang zu halten; ein geteiltes Gefühl von Ungerechtigkeit 
oder Unlebbarkeit könnte etwa diese Rolle spielen (vgl. APV: 177). 

An dieser Stelle kann ich nur einen Hinweis geben, in welche Richtung man ge-
hen könnte, um hier weiter zu denken, ohne hinter die zentralen Einsichten, die Butler 
zu einer performativen Theorie der Versammlung geführt haben, zurückzufallen. Mit 
Sartres (1967) Kritik der dialektischen Vernunft ließe sich z.B. zeigen, dass es eine 
Voraussetzung für die Möglichkeit der Bildung einer Versammlung ist, dass die Be-
teiligten bereits in irgendeiner Weise als Kollektiv strukturiert sind. Das lässt sich am 
Beispiel des eingangs geschilderten Flüchtlingsmarschs deutlich sehen: Dass die 
Flüchtlinge tagelang in derselben Bahnhofshalle ausharren mussten und ihre Situa-
tion dabei zunehmend als ausweglos erlebten, dürfte das wesentliche Moment gewe-
sen sein, das sie dazu brachte, gemeinsam tätig zu werden. Das verweist auf ein wei-
teres Element, das von Sartre herausgearbeitet wurde: Die Bildung einer Versamm-
lung geht mit der Einsicht einher, dass es ein gemeinsames Anliegen gibt (dieses muss 
keine konkrete Forderung sein und kann ein hohes Maß an Heterogenität der Ein-
zelinteressen zulassen) und dass die Möglichkeit besteht, durch gemeinsames Handeln 
dahingehend etwas zu verändern. Mithilfe einer Theorie pluraler Performativität lässt 
sich betonen, dass diese Gemeinsamkeit dem Tun nicht vorgängig ist, sondern sich im 
gemeinsamen Tätigsein Anliegen abzeichnen und Handlungsmöglichkeiten eröffnen.  

Der nächste Schritt wäre, die Formen von Bindungen zu untersuchen, die durch 
das gemeinsame Tätigsein gestiftet werden, um zu verstehen, wie diese dazu beitra-
gen, die Gemeinschaftshandlung zu koordinieren und in Gang zu halten.7 Meines Er-
achtens würden diese Ergänzungen es ermöglichen, einen vollwertigen Begriff plu-
ralen, performativen Handelns zu entwickeln, der auf der radikalen Relationalität 
menschlicher Subjektivität und Akteurschaft aufbaut und in der Lage ist, die spezifi-
schen Bindungen in verschiedenen Gruppen zu thematisieren sowie die Macht und 
Handlungsmöglichkeiten, die sich durch das gemeinsame Handeln entwickeln, ver-
ständlich zu machen. 

                                                             
7  An anderer Stelle habe ich vorgeschlagen, Sartres Ansatz durch den Rückgriff auf eine 

Theorie des Miteinanderfühlens, wie er in der frühen Phänomenologie entwickelt wurde, 
in diese Richtung zu erweitern (vgl. Thonhauser 2017). Meines Erachtens ließe sich dies 
gut mit einer performativen Theorie der Versammlung verbinden. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | GERHARD THONHAUSER 

 

7. VERSAMMLUNGEN ZWISCHEN NOTWENDIGKEIT 

UND FREIHEIT 

Eine Theorie der Versammlung, die auf einem Verständnis pluraler Performativität 
aufbaut, erlaubt es, die Selbstkonstitution kurzlebiger Versammlung im gemeinsa-
men Handeln verständlich zu machen, ohne auf eine vorgängige Identität rekurrieren 
zu müssen. Es erlaubt zudem ein plurales Verständnis dieses Handelns, das der He-
terogenität der Beteiligten Rechnung tragen kann. Der gemeinsame Marsch machte 
die Flüchtlinge zu einer Gruppe und eröffnete ihnen Handlungsmöglichkeiten, die sie 
zuvor nicht hatten und alleine nie hätten erreichen können. Es handelte sich hierbei 
um eine Akteurschaft, die von der bestehenden Ordnung nicht vorgesehen war; die 
Flüchtlinge waren vielmehr als passives Subjekt polizeilicher Maßnahmen konstitu-
iert. Dies zeigt uns, dass spontane Versammlungen gerade dann eine kritische Funk-
tion erfüllen, wenn die an ihr Beteiligten oder die Form ihrer Zusammenkunft zu 
jenen Ausgeschlossenen gehören, die in der bestehenden Ordnung des öffentlichen 
Raums keinen Platz haben. 

Für Butler ist aber ebenso klar, dass kurzlebige Versammlungen weder intrinsisch 
gut noch intrinsisch schlecht sind. Dies führt sie zur normativen Frage, welche Ver-
sammlungen zu begrüßen und welche abzulehnen sind. Arendts Begriff der Revolu-
tion verspricht, hierfür ein Kriterium zu liefern. Eine entstehende Versammlung ist 
dann zu begrüßen, wenn sie nicht bloß der Befreiung, sondern der Gründung der 
Freiheit dient; dies erfüllt nicht jede Rebellion gegen eine ungerechte Situation, son-
dern nur ein Neuanfang im Namen von Freiheit und Gleichheit. Wenngleich eine 
scharfe Grenze zwischen Handeln aus Notwendigkeit und Handeln im Namen einer 
Gründung der Freiheit in der komplexen Wirklichkeit sozialer Kämpfe wohl kaum 
zu ziehen ist – weil die beiden Momente wohl immer vermischt auftreten –, ver-
spricht Arendts Ansatz, ein Kriterium zu liefern, um bloße Befreiungsbewegungen 
von echten Revolutionen zu unterscheiden und damit jene Versammlungen zu iden-
tifizieren, die politische Macht im Namen der Demokratie anstreben. Mit Butler lässt 
sich anmerken, dass Arendts Kriterium vielleicht zu starr und idealistisch ist. Manch-
mal ist es berechtigterweise gerade die Forderung nach einem lebbaren Leben, die im 
Zentrum pluralen Handelns steht, und Versammlungen erfüllen manchmal gerade 
dann ihre kritische Funktion, wenn sie die Situation bestimmter Bevölkerungsgrup-
pen, denen es verunmöglicht wird, ein lebbares Leben zu führen, thematisieren. Viel-
leicht lassen sich die Grundideen von Arendt und Butler in folgendem Kriterium zu-
sammenführen: Im Entstehen begriffene Versammlungen erfüllen dann ihre kritische 
Funktion in zu affirmierender Weise, wenn sie performativ neue Gemeinschaften 
schaffen, welche die bestehende Ordnung des öffentlichen Raums infrage stellen, und 
dies nicht bloß im Dienst von Partikularinteressen tun, sondern im Namen von Frei-
heit und Gleichheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PLURALE PERFORMATIVITÄT | 267 

 

LITERATUR 

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer: Die souveräne Macht und das nackte Leben. 
Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Arendt, Hannah (1955): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. München/Zü-
rich: Piper 2008. 

Arendt, Hannah (1960): Vita Activa oder Vom tätigen Leben. München/Zürich: Piper 
2009. 

Arendt, Hannah (1963): Über die Revolution. München: Piper 1974. 
Blume, Georg/Brost, Marc/Hildebrandt, Tina/Hock, Alexej/Klormann, Sybille/Köckritz, 

Angela/Krupa, Matthias/Lau, Mariam/Randow, Gero von/Theile, Merlind/Thumann, 
Michael/Wefing, Heinrich (2016): »Grenzöffnung für Flüchtlinge: Was geschah wirk-
lich?«, in: DIE ZEIT, 18. August 2016,  http://www.zeit.de/2016/35/grenzoeffnung-
fluechtlinge-september-2015-wochenende-angela-merkel-ungarn-oesterreich/komplett
ansicht (Zugriff 8.8.2016). 

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehörigkeit. 
Zürich/Berlin: diaphanes. 

Freud, Sigmund (1921): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Leipzig/Wien/Zürich: 
Internationaler Psychoanalytischer Verlag.  

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt/M.: 
Campus. 

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2004): Multitude. Krieg und Demokratie im Empire. 
Frankfurt/M.: Campus. 

Heath, Joseph (2015): »Methodological Individualism«, in: Stanford Encyclopedia 
of Philosophy,  http://plato.stanford.edu/archives/spr2015/entries/methodological
-individualism/ (Zugriff am 22.9.2016). 

Latour, Bruno (2010): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung 
in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie des Foules. Alcan.  
Muhr, Rudolf (2015): »Ergebnisse der Wahl des Österreichischen Worts des Jahres 

2015«, http://www.oedeutsch.at/OEWORT/2015/01_Begr15/Pressemitteilung-
Oewort-Wahl%202015.pdf (Zugriff 22.9.2016). 

Sartre, Jean-Paul (1960): Kritik der dialektischen Vernunft. Reinbek: Rowohlt 1967. 
Thonhauser, Gerhard (2017): »From Collectives to Groups. Sartre and Stein on Joint 

Action and Emotional Sharing« in: Luft, Sebastian/Hagengruber, Ruth (Hg.): 
Women Phenomenologists on Social Ontology. Clam: Springer (i. Ersch.). 

Weber, Max (1922): Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen: Mohr. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

IV. PERSPEKTIVIERUNGEN 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Politische Philosophie bei Freud 

Krieg, Zerstörung und die Fähigkeit zur Kritik1 

JUDITH BUTLER 

 Übersetzt von Anna Wieder und Sergej Seitz 

 
Ich habe Bedenken Ihr Interesse zu mißbrauchen, das 

ja der Kriegsverhütung gilt, nicht unseren Theorien. 

Doch möchte ich noch einen Augenblick bei unserem 

Destruktionstrieb verweilen, dessen Beliebtheit kei-

neswegs Schritt hält mit seiner Bedeutung.  

SIGMUND FREUD AN ALBERT EINSTEIN (1932:
 
39) 

  
Freud wird im Allgemeinen nicht als politischer Philosoph angesehen, auch wenn 
einige seiner Einsichten von philosophischen Ansätzen aufgegriffen wurden, die 
sich mit Fragen der Politik befassen. Umgekehrt greift Freud wiederholt auf Meta-
phern aus dem Bereich der Politik zurück, um seine Ansichten zu erläutern. In sei-
nen Arbeiten zur Verdrängung spielt etwa der Begriff der Zensur eine wichtige Rol-
le, wenngleich Freud dabei natürlich nicht an einen Staat oder eine Institution 
denkt, die unsere Gedanken und Wünsche zensieren würden. Das Ich bezeichnet 
Freud gelegentlich als eine »Instanz«, wodurch er ihm einen sozialen Status und 
eine mögliche politische Signifikanz zuschreibt. Immer wieder spricht Freud zudem 
über die Gefahren des Nationalismus, den phantasmatischen Charakter von Staats-
bürgerschaft, das Problem der Autorität, die Ursprünge von Gewalt und Krieg sowie 
die Aussichten auf Frieden. Dabei bedient sich Freud etwa in Das Ich und das Es 
(1923) einer operativen Metapher von der Psyche als einem eigenen Rechtssystem, 
das urteilt, Autorität durchsetzt, fremde Elemente verbannt und Strafen verhängt. In 

                                                             
  Anm. d. Hg.: Dieser Text ist eine deutschsprachige Erstpublikation. Eine englische Fas-

sung wird voraussichtlich in dem Handbook of Philosophy and Psychoanalysis, hg. von 
Michael Lacewing u. Richard Gipps, bei Oxford University Press erscheinen.  

1

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 | JUDITH BUTLER 

 

seinem 1915, mitten im Ersten Weltkrieg verfassten Text »Zeitgemäßes über Krieg 
und Tod« denkt Freud über die Bindungen nach, die Gemeinschaften zusammenhal-
ten, sowie über die destruktiven Kräfte, die diese Bindungen zerreißen. Im Zuge 
seiner Forschungen zum Todestrieb befasst sich Freud erstmals 1920 in Jenseits des 
Lustprinzips und dann eingehender in der darauf folgenden Dekade mit den de-
struktiven Kräften des Menschen. Sadismus, Aggression und Destruktion fungieren 
hier zunehmend als typische Beispiele für den Todestrieb, dem Freud in Das Unbe-
hagen in der Kultur (1930) seine elaborierteste Ausformulierung gibt. Der Todes-
trieb, den er zehn Jahre zuvor, in Jenseits des Lustprinzips, bereits als einen unab-
änderlichen Teil der menschlichen Natur angesehen hatte, nimmt in Das Unbehagen 
in der Kultur eine neue Form an: Freud entwickelt dort eine dualistische Metaphy-
sik, in der Eros – die Kraft, die immer komplexere menschliche Bindungen hervor-
bringt – und Thanatos – die Kraft, die diese Bindungen zerreißt – einander gegen-
überstellt werden. Wenn jede dauerhafte politische Formation voraussetzt, dass so-
ziale Bindungen relativ konstant aufrechterhalten werden können, wie kann dann ein 
politisches Gemeinwesen mit jener destruktiven Kraft umgehen, die Freud beschreibt? 

Politische Philosophie zielt traditionellerweise auf die Erläuterung von Konzep-
ten wie Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit ab, tut dies jedoch für gewöhnlich im 
Rahmen einer umfassenderen Fragestellung: Was ist die beste Form, in der Men-
schen sich gemeinsam regieren können? Diese Frage unterstellt bereits, dass politi-
sche Gemeinwesen eingerichtet und erhalten werden müssen, und dass Gesetze und 
Normen dazu da sind, diese Formen geteilter Existenz bzw. gemeinschaftlichen Le-
bens zu regulieren. Wenn wir also nach der besten Art und Weise fragen, in der das 
Zusammenleben der Menschen zu organisieren ist, und zur Lösung dieses Problems 
nach spezifischen staatlichen Strukturen oder Regierungsformen suchen, treffen wir 
bereits einige zentrale Voraussetzungen: Erstens setzen wir voraus, dass Menschen 
in gewisser Weise dazu geeignet sind oder dazu gebracht werden können, sich ge-
meinsam zu regieren. Dabei gehen wir etwa davon aus, dass Menschen sich um an-
dere sorgen, dass sie Teile eines Gemeinwillens sind, dass sie nach dem streben, 
was für alle gut ist, oder dass sie sich aufgrund eines sozialen und politischen Sinns 
der Notwendigkeit bewusst sind, sich selbst als Teile einer Gemeinschaft zu sehen – 
oder zumindest dazu erzogen oder gezwungen werden können, eine derartige Ori-
entierung auszubilden. Wir setzen zweitens voraus, dass die spezifischen Beziehun-
gen, die innerhalb eines politischen Gemeinwesens gestiftet werden, zu dessen Er-
haltung beitragen, außer in jenen Fällen, in denen das Gemeinwesen sich als so un-
erträglich und ungerecht erweist, dass es zugunsten einer anderen Ordnung über-
wunden werden muss. Wenn es zutrifft, dass – wie Aristoteles sagt – Menschen po-
litische Lebewesen sind und dass sie sich nur im Zusammenhang politischen Le-
bens als Menschen erkennen und ausdrücken können, dann hat die je konkrete 
Form, die menschliche Beziehungen innerhalb eines politischen Gemeinwesens an-
nehmen, unmittelbar damit zu tun, wie das spezifisch Menschliche an ihnen in die-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 273 

 

sem Gemeinwesen erkannt und ausgedrückt werden kann. Denn damit Menschen 
einander in Gemeinschaft regieren können, scheint es notwendig, dass sie sich ent-
weder bereits in Verbindungen finden, die eine derartige Regierung ermöglichen, 
oder dass solche Verbindungen durch das Regieren hergestellt werden können. Die 
Verwirklichung politischen Lebens setzt nicht nur ein geteiltes Leben voraus, son-
dern auch eine Reihe sozialer Bindungen, die von der Verpflichtung zeugen, dieses 
geteilte Leben dauerhaft zu erhalten, eine Regierungsform zu finden und am ge-
meinsamen Regierungsprozess teilzunehmen.  

Um zu verstehen, wie soziale Bindungen geschmiedet und erhalten werden, 
möchte ich mich in der Folge mit Freuds These auseinandersetzen, dass der Eros 
uns dazu treibt, menschliche Bindungen zu stiften und zu erhalten sowie immer 
komplexere Formen von Bindungen auszubilden. Demzufolge scheint ein Gemein-
wesen – insofern es von der Möglichkeit abhängt, immer komplexere menschliche 
Bande zu erhalten und zu erweitern – in gewisser Weise auf den Eros angewiesen 
zu sein. Wenn es für ein Gemeinwesen notwendig ist, dass seine Mitglieder nach 
der Erhaltung und Kultivierung dieser Bande streben, dann setzt es – wie auch die 
politischen Philosophien, die es konzeptuell zu fassen versuchen – die Funktionsfä-
higkeit dieser Bindungen voraus und muss folglich auch mit deren Brüchigkeit 
rechnen. In seinen Überlegungen zum Krieg wird die Brüchigkeit dieser Bindungen 
für Freud zu einem der dringlichsten Probleme. 

FREUD ÜBER DEN KRIEG  

Freuds Gedanken zum Ersten Weltkrieg bereiteten vielen seiner späteren Einsichten 
zur Destruktivität den Weg. 1915 hatte Freud noch nicht den Begriff des Todestriebs 
eingeführt – jenes Triebes, der mitunter gerade auf die Zerstörung sozialer Bindun-
gen abzielt; aber er bemerkt bereits die erdrückende und nie dagewesene menschli-
che Destruktivität zu seiner Zeit:  

Der Krieg, an den wir nicht glauben wollten, brach nun aus und er brachte die – Enttäuschung. 

Er ist nicht nur blutiger und verlustreicher als einer der Kriege vorher, infolge der mächtig ver-

vollkommneten Waffen des Angriffes und der Verteidigung, sondern mindestens ebenso grau-

sam, erbittert, schonungslos wie irgend ein früherer. Er setzt sich über alle Einschränkungen hin-

aus, zu denen man sich in friedlichen Zeiten verpflichtet, die man das Völkerrecht genannt hatte, 

anerkennt nicht die Vorrechte des Verwundeten und des Arztes, die Unterscheidung des friedli-

chen und des kämpfenden Teiles der Bevölkerung, die Ansprüche des Privateigentums. Er wirft 

nieder, was ihm im Wege steht, in blinder Wut, als sollte es keine Zukunft und keinen Frieden 

unter den Menschen nach ihm geben. Er zerreißt alle Bande der Gemeinschaft unter den mitei-

nander ringenden Völkern und droht eine Erbitterung zu hinterlassen, welche eine Wieder-

anknüpfung derselben für lange Zeit unmöglich machen wird. (Freud 1915: 328f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 | JUDITH BUTLER 

 

Diese Passage ist aus mehreren Gründen bemerkenswert, vor allem aber sticht 
Freuds Beobachtung einer Veränderung in der Geschichte der Destruktivität hervor: 
Eine derartige Destruktivität habe man, so Freud, bislang nicht gekannt. Doch wäh-
rend die Entwicklung neuer Waffen im Vergleich zu früheren Kriegen zu einem 
größeren Ausmaß an Zerstörung führte, scheint nach Freud der Grad an Grausam-
keit gleich geblieben zu sein, was darauf hindeutet, dass das Problem nicht darin 
liegt, dass die Menschen grausamer geworden wären, sondern dass die Technik es 
der Grausamkeit ermöglicht hat, größere Zerstörungskraft als je zuvor zu entfalten. 
Ein Krieg ohne diese Waffen würde zwar weniger Zerstörung bringen, aber er wür-
de nicht mit weniger Grausamkeit geführt werden. Freud scheint damit der ver-
meintlich naheliegenden These zu widersprechen, dass die Grausamkeit selbst 
durch die Technik eine Steigerung erfährt: Die Zerstörung nimmt zwar neue und 
historisch veränderliche Formen an, aber die Grausamkeit an sich bleibt dieselbe. 
Die menschliche Grausamkeit ist somit nicht alleine für die Zerstörung verantwort-
lich – die Technik spielt dabei ebenfalls eine Rolle. Die spezifisch menschliche De-
struktivität wiederum ergibt sich aus der ambivalenten Verfasstheit der menschli-
chen Psyche. Fragt man danach, was getan werden kann, um der Destruktivität Ein-
halt zu gebieten, so muss man sich folglich unter anderem mit dieser Ambivalenz 
und mit der Technik auseinandersetzen – insbesondere im Kontext des Krieges.  

Obwohl man im Allgemeinen davon ausgeht, dass Nationen die Akteure des 
Krieges sind, zerstört doch die blinde Wut, die zum Krieg antreibt, eben jene sozia-
len Bindungen, auf denen Nationen beruhen. Natürlich kann diese blinde Wut auch 
den Nationalismus einer Nation stärken, indem sie einen provisorischen, aus Krieg 
und Feindschaft gezimmerten Zusammenhalt stiftet, aber sie höhlt doch zugleich 
gerade jene Bindungen aus, die die Politik ermöglichen. Zudem ist nicht jedes Ge-
meinwesen ein Nationalstaat und umgekehrt kann die Nation nicht auf das Ge-
meinwesen reduziert werden. Wenn ein Gemeinwesen auf Übereinkünfte mit ande-
ren Gemeinwesen angewiesen ist bzw. auf Gesetze, einschließlich jener Gesetze, 
die kriegerische Handlungen zwischen Gemeinwesen regeln, dann gefährdet, wie 
Freud anmerkt, der Krieg gerade diese Übereinkünfte und Gesetze. In der Tat miss-
achtet der Krieg zumeist zentrale Dimensionen politischer Regelung – wie etwa das 
internationale Recht und die Menschenrechte, die Rechte von Nationen, die Ver-
pflichtungen zum Schutz der Zivilbevölkerung und die Eigentumsrechte – und sus-
pendiert diese oder verlässt sich darauf, dass die internationale Gemeinschaft ge-
wisse Arten von Verbrechen tolerieren wird. Die Zerstörungskraft des Krieges zer-
reißt soziale Bindungen und hat Wut, Rache und Misstrauen (»Erbitterung«) zur 
Folge, wodurch zugleich die Möglichkeit von Wiedergutmachung fraglich wird. 
Denn der Krieg unterminiert nicht nur die Beziehungen, die in der Vergangenheit 
geknüpft wurden, sondern auch die zukünftige Möglichkeit friedlichen Zusammen-
lebens. Obwohl sich Freud in der zitierten Passage explizit auf den Ersten Weltkrieg 
bezieht, sagt er doch auch manches über den Krieg im Allgemeinen: Der Krieg 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 275 

 

»wirft nieder, was ihm im Wege steht« (Freud 1915: 329). Freud legt damit nahe, 
dass der Krieg darauf abzielt, Hemmschwellen niederzureißen: Soldat*innen müs-
sen etwa eine Lizenz zum Töten bekommen. Was auch immer die expliziten strate-
gischen oder politischen Ziele eines Krieges sein mögen, sie verblassen neben den 
Zielen der Zerstörung; gerade die Zerstörungsverbote sind das Erste, was der Krieg 
zerstört. Wenn man von so etwas wie einem unausgesprochenen »Ziel« des Krieges 
sprechen kann, dann liegt dieses nicht primär darin, die politischen Verhältnisse zu 
verändern oder eine neue politische Ordnung zu errichten, sondern vielmehr darin, die 
soziale Basis der Politik selbst zu zerstören. Eine solche Behauptung mag übertrieben 
erscheinen, wenn wir an so etwas wie gerechte Kriege glauben – an Kriege etwa, die 
im Namen der Demokratie gegen faschistische oder massenmörderische Regime ge-
führt werden. Aber selbst in diesem Fall kommt das explizit deklarierte Ziel der 
Kriegsführung mit der Destruktivität des Krieges nicht einfach zur Deckung. Auch der 
sogenannte »gerechte Krieg« läuft Gefahr, eine Destruktivität zu entfalten, die über 
seine deklarierten Ziele und ausdrücklichen Zwecke hinausgeht. 

Hier scheint der Einwand nahezuliegen, dass Regierungen doch durchaus Grün-
de für ihre Kriegseinsätze geben: die Ausweitung oder Wiedergewinnung von Terri-
torium und natürlichen Ressourcen, die Volks- und Landesverteidigung, die Wie-
derherstellung von Ehre, Patriotismus und dergleichen mehr. Freud stellt dies in 
zweierlei Hinsicht in Frage. Erstens macht Freud geltend, dass neben den offiziell 
verkündeten Kriegszielen stets auch noch ein anderes Ziel am Werk ist, das er in der 
zitierten Passage »blinde Wut« nennt. Zweitens verweist Freud darauf, dass gerade 
die Wut, die ein Volk oder eine Nation im Krieg anzuspornen und sogar zu vereinen 
vermag, dieses Volk oder diese Nation zugleich spaltet und sich so gegen die inten-
dierten Kriegsziele der Selbsterhaltung oder der Selbsterhöhung richtet. Diese blin-
de Wut zielt schließlich vor allem darauf ab, bestehende Hemmungen und Zerstö-
rungsverbote zu beseitigen, soziale Bindungen – die unter anderem dazu dienen, die 
Destruktivität in Schach zu halten – zugunsten einer gesteigerten Destruktivität zu 
zerreißen und Zerstörung auf lange Sicht hin zu reproduzieren, was entweder zu 
einer Zukunft der Zerstörung oder zu einer Zerstörung der Zukunft führt. Gerade in 
den deklarierten räumlich und zeitlich begrenzten Zielen der Kriegsführung kann 
somit ein anderes Ziel oder gar ein »Trieb« hervorbrechen: eine grenzenlose De-
struktivität. Mag eine Gruppe oder Nation durch den Krieg auch einen gewissen 
Zusammenhalt gewinnen, indem sie sich hinter den expliziten Zielen der Landes-
verteidigung oder der Vernichtung des Feindes vereint, so kann sich innerhalb die-
ser Vereinigung doch etwas herausbilden – oder zum Vorschein kommen –, das alle 
diese offiziell anerkannten Ziele übersteigt und damit nicht nur die sozialen Bin-
dungen der kriegsführenden Gruppen, sondern auch diejenigen sozialen Bindungen 
zerreißt, die der Krieg erst etablieren soll. Der Gedanke einer »blinden Wut«, den 
Freud der griechischen Tragödie entlehnt, nimmt bereits in gewissem Maße den To-
destrieb vorweg, den er fünf Jahre später explizit einführen wird. Bereits 1915 be-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 | JUDITH BUTLER 

 

schäftigt ihn die Macht, die der Todestrieb erlangt, sobald er durch Zerstörungs-
technologien gesteigert wird, die es vermögen, die Welt in Schutt und Asche zu le-
gen und gerade jene sozialen Bindungen zu zerstören, die die Macht hätten, der De-
struktivität Einhalt zu gebieten. Spätestens 1930, in Das Unbehagen in der Kultur, 
widmet Freud sich eingehender der Möglichkeit des Genozids. Dort schreibt er: 

Die Schicksalsfrage der Menschenart scheint mir zu sein, ob und in welchem Maße es ihrer 

Kulturentwicklung gelingen wird, der Störung des Zusammenlebens durch den menschlichen 

Aggressions- und Selbstvernichtungstrieb Herr zu werden. In diesem Bezug verdient viel-

leicht gerade die gegenwärtige Zeit ein besonderes Interesse. Die Menschen haben es jetzt in 

der Beherrschung der Naturkräfte so weit gebracht, daß sie es mit deren Hilfe leicht haben, 

einander bis auf den letzten Mann auszurotten. (Freud 1930: 506) 

1931 fügt er diesem Absatz noch eine Zeile hinzu, in der er an den »ewigen Eros« 
appelliert, eine »Anstrengung [zu] machen […], um sich im Kampf mit seinem 
ebenso unsterblichen Gegner zu behaupten« (Freud 1930: 506), wobei er hinzusetzt, 
dass niemand voraussehen kann, wie erfolgreich diese Anstrengung sein wird. 
Freud sucht augenscheinlich nach einem Potential im Triebleben, das der katastro-
phalen Destruktivität entgegenzuwirken vermag, die er im Ersten Weltkrieg beo-
bachtet hat und die er in noch größerem Ausmaß im Europa der 1930er Jahre wie-
derkehren sieht. Freud bezieht sich also in seinem Versuch, die Destruktivität zu 
verstehen, nicht auf die Geschichte oder auf empirische Beispiele, sondern auf das, 
was er die »Triebe« nennt – ein Zug, der auf den ersten Blick ziemlich spekulativ 
anmutet. Warum diese Bezugnahme auf das Triebleben? Nach Freud unterscheiden 
sich die bewussten Gründe, die Gruppen sich selbst für ihr Handeln geben, von den 
Motivationen, die ihrem Handeln tatsächlich zugrunde liegen. Folglich kann ein 
Denken, das nach den besten Möglichkeiten sucht, Zerstörung abzuwenden, sich 
nicht einfach darauf beschränken, vernünftig nachvollziehbare Argumente zu lie-
fern, sondern es muss in gewisser Weise auch an den Trieb appellieren oder einen 
Weg finden, mit und zugleich gegen den Destruktionstrieb zu arbeiten, der zum 
Krieg führen kann. 

Eine der Ursachen für die Skepsis gegenüber Freuds Triebtheorie im englisch-
sprachigen Raum hat mit der Fehlübersetzung des Ausdrucks »Trieb« durch das 
englische instinct zu tun. Freud verwendet sowohl das Wort Instinkt* als auch das 
Wort Trieb*, doch letzteres kommt in seinen Schriften bei weitem häufiger vor; und 
der Todestrieb* wird auch niemals »Todesinstinkt« genannt. James Strachey über-
setzte in seiner Übertragung von Freuds Schriften ins Englische durchgehend beide 
Begriffe mit instinct, was zu einem biologistischen Verständnis von Freuds Trieb-
begriff in der englischsprachigen Rezeption führte sowie zu der Auffassung, dass 
Freud in Bezug auf die Triebe eine Art biologischen Determinismus vertrete. In sei-
nem Aufsatz »Triebe und Triebschicksale« (1917a) – dessen Titel mit »Instincts and 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 277 

 

their Vicissitudes« ins Englische übersetzt wurde, während wohl »Drives and their 
Destinies« eine zutreffendere Übersetzung gewesen wäre – hält Freud fest, dass die 
Triebe weder allein in den Bereich der Biologie fallen noch eine schlechthin auto-
nome psychische Domäne darstellen. Der Trieb fungiert vielmehr »als ein Grenzbe-
griff zwischen Seelischem und Somatischem« (Freud 1917a: 214). Entgegen einer 
biologistischen Reduktion des Triebs betont Freud an einer Stelle, dass die »Triebe« 
der poetischen Dimension seines Werks angehören.2 In Jenseits des Lustprinzips 
verweist er außerdem darauf, dass die Psychologie und die wissenschaftliche Spra-
che insgesamt auf figurative Rede angewiesen sind, was darauf hindeutet, dass auch 
biologische Erklärungen es nicht vermögen, auf figurative Rede zu verzichten. 
Freud stellt damit die Vorstellung in Frage, dass Triebe rein biologische, unbewuss-
te und deterministische Handlungsursachen seien. Festgehalten werden kann dage-
gen fürs erste, dass Triebe als kraftvolle Motivationsquellen fungieren, die sich im 
Fühlen und Handeln manifestieren und nicht allein durch bewusste Reflexion ver-
standen werden können. 

DER TODESTRIEB 

Bis 1920 hatte Freud die Ansicht vertreten, dass die Psyche von der Lust, der Sexu-
alität oder der Libido regiert wird. Erst als er mit Formen der Kriegsneurose in Be-
rührung kam, zog er die Möglichkeit in Betracht, dass bestimmte Krankheitsbilder, 
wie etwa der Wiederholungszwang, nicht immer durch Wunscherfüllung oder 
Triebbefriedigung erklärt werden können. Freud begann also unter dem Eindruck 
des Krieges, den Todestrieb zu formulieren, was auch durch seine Beschäftigung 
mit jenen Formen repetitiver Destruktivität vorangetrieben wurde, die sich von aller 
erotischen Befriedigung unterscheiden.3 Als Freud in Jenseits des Lustprinzips zum 
ersten Mal den Todestrieb einführte, ging es ihm folglich um eine Erklärung für 
Formen repetitiven Verhaltens, die scheinbar nicht von einem Streben nach Befrie-
digung geleitet waren. Er war, wie erwähnt, auf Patienten getroffen, die an Kriegs-
neurosen litten und traumatische Szenen der Gewalt und des Verlusts stets aufs 
Neue durchlebten, ohne dass dies jenen Formen der Wiederholung ähnelte, die mit 

                                                             
2  In Jenseits des Lustprinzips versichert Freud den Leser*innen, dass es keinen Grund gebe, 

sich über den spekulativen Charakter seiner Trieblehre zu beunruhigen, da »wir genötigt 
sind, mit den wissenschaftlichen Terminis, das heißt mit der eigenen Bildersprache der Psy-
chologie […] zu arbeiten« (Freud 1920: 65). In der Neuen Folge der Vorlesungen zur Ein-
führungen in die Psychoanalyse geht er noch weiter: »Die Trieblehre ist sozusagen unsere 
Mythologie. Die Triebe sind mythische Wesen, großartig in ihrer Unbestimmtheit.« (Freud 
1933: 101) 

3  Freud bezeichnet dies später als »nicht erotische[] Aggression« (Freud 1930: 479). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 | JUDITH BUTLER 

 

der Libido und der Wunscherfüllung verbunden sind. Diese Art der unkontrollierba-
ren Wiederholung des Leidens schien keinerlei Befriedigung hervorzurufen, son-
dern den Zustand des Patienten im Gegenteil sukzessive zu verschlechtern. Ausge-
hend von diesem Befund entwickelte Freud seine erste Theorie des Todestriebes, 
der zufolge der Organismus nach einer Rückkehr zu seinem ursprünglichen anorga-
nischen Zustand strebt – ein Zustand, der von aller Spannung frei ist. Demgemäß 
strebt jeder menschliche Organismus danach, zu seinem Ursprung zurückzukehren, 
sodass der Verlauf eines Lebens nichts anderes als eine Abfolge von »Umwege[n] 
zum Tode« ist (Freud 1920: 41).4 Ebenso wie es im Menschen ein Streben nach Wun-
scherfüllung und organischer Selbsterhaltung gibt, gibt es etwas, das abseits jeder 
Wunscherfüllung danach strebt, die organischen Bedingungen des Lebens zu negie-
ren, egal ob es sich dabei um das eigene Leben oder um das Leben anderer handelt. 

Damit stellt Freud in umfassender Weise einen der zentralen Grundsätze klas-
sisch-liberaler politischer Philosophie in Frage, nämlich die Vorstellung, dass das 
Primat der Selbsterhaltung als Grundlage der Herausbildung von Gemeinschaften 
und Regierungsformen fungiert. Geht man von der Hobbes’schen Figur aus, dass 
Eigeninteresse oder Selbsterhaltung die Menschen zum Krieg treiben, dann über-
sieht man dabei gerade jene Dimension der Destruktivität, die Freud herauszuarbei-
ten versucht und die potentiell sowohl gegen das Eigeninteresse als auch gegen die 
Selbsterhaltung gerichtet ist. Freuds Überlegungen sind vor diesem Hintergrund 
äußerst bedeutsam, da politische Formationen von der Erhaltung sozialer Bindun-
gen abhängen, sodass, wenn es etwas gibt, das an der Zerstörung dieser Bindungen 
arbeitet, dadurch auch die Grundlage politischer Gemeinschaft selbst unterminiert 
wird. Die Erhaltung sozialer Bindungen setzt voraus, dass Menschen nicht nur da-
nach streben, sich als Individuen zu erhalten, sondern auch als soziale Wesen, deren 
Überleben von dem Fortbestehen sozialer Beziehungen abhängt. Diese Behauptung 
setzt jedoch ihrerseits voraus, dass die Selbsterhaltung an soziale Beziehungen ge-
knüpft ist, d.h., dass das »Selbst«, das sich zu erhalten strebt, in einer fundamenta-
len Weise durch seine sozialen Beziehungen bestimmt ist und folglich nicht einfach 
oder primär ein vereinzeltes Individuum darstellt. 

Wenn Wesen, deren höchstes Ziel die eigene Selbsterhaltung ist, mit anderen 
zusammenleben müssen, für die dies ebenfalls das höchste Ziel darstellt, wie kön-
nen sie dann (a) danach streben, die Leben der jeweils anderen zu erhalten, und (b) 
eine Sorge um die Gemeinschaft als Ganze ausbilden? Eine bekannte Antwort lau-
tet, dass es eben gerade die Gesellschaft ist, die für die Selbsterhaltung sorgt und so 
diesen höchsten Zweck menschlichen Lebens erfüllt. Inwiefern wäre diese Vorstel-

                                                             
4  In Jenseits des Lustprinzips beschreibt Freud die »Umwege zum Tode« (Freud 1920: 41), 

die ein Leben nimmt, das in flüchtiger Weise von einem Trieb regiert wird, der es dazu 
antreibt, wieder in einen anorganischen Zustand zurückzukehren. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 279 

 

lung zu revidieren, wenn man mit Freud eine andere Tendenz in der menschlichen 
Psyche in Anschlag bringt, die im Gegensatz dazu gerade nach der Rückkehr zu ei-
ner Zeit vor dem individuellen Leben des menschlichen Organismus strebt? Welche 
Konsequenzen hat die Freud’sche Auffassung, dass die Selbstzerstörung genauso 
mächtig ist wie die Selbsterhaltung, für die Theoretisierung der politischen Forma-
tionen, in denen Menschen leben? 

Freuds Überlegungen zum Destruktionstrieb konzentrierten sich zunächst auf 
die Möglichkeit der Zerstörung der Leben anderer, vor allem im Zusammenhang 
mit dem Krieg, in dem die moderne Waffentechnologie die menschliche Zerstö-
rungskraft vervielfacht. Jene, die an der Kriegsneurose litten, durchlebten die psy-
chischen Folgen des Krieges und boten Freud damit einen Anlass, darüber nachzu-
denken, inwiefern die Destruktivität nicht nur gegen andere, sondern auch gegen 
einen selbst gerichtet ist. Die Kriegsneurose setzt die Leiden des Krieges in Form 
traumatischer Symptome fort, die vor allem durch den Wiederholungszwang cha-
rakterisiert sind. Diese Form der Wiederholung dient nicht der Wunscherfüllung 
und verschlechtert den Zustand des Patienten ohne Aussicht auf Besserung immer 
weiter. Freud erkennt darin den Wiederholungscharakter von Zerstörung. Beim ein-
zelnen Patienten führt dies zu sozialer Isolation; in einem weiteren Sinne werden 
dadurch nicht nur die sozialen Bindungen geschwächt, die die Gesellschaft zusam-
menhalten, sondern es wird auch der menschliche Organismus als solcher dem Ver-
fall preisgegeben, im Sinne einer Selbstzerstörung, die bis zum Suizid führen kann. 
Libido und Sexualität spielen in dieser Form der Destruktivität, wenn überhaupt, 
nur eine sehr geringe Rolle; die sozialen Bindungen, die für das politische Leben 
unverzichtbar sind, werden von ihr zerrissen. Es gibt zwar durchaus Gemeinschaf-
ten und solidarische Bindungen, die sich unter Bedingungen des Krieges herausbil-
den und scheinbar durch gemeinsam geteilte und kommunizierte Ziele der Zerstö-
rung belebt werden. Soziale Bindungen, die im Widerstand, in der Opposition oder 
im gemeinsamen bewaffneten Kampf geschmiedet werden, findet man in allen Fa-
cetten des politischen Spektrums. Von noch entscheidenderer Bedeutung ist jedoch, 
dass unter bestimmten zerstörerischen Bedingungen sogar diese Formen sozialer 
Beziehungen ausgehöhlt und vernichtet werden können – etwa dann, wenn Trauma-
ta die Subjekte von sich selbst und von den Anderen entfremden. Wenn sich dies in 
größerem Umfang ereignet, ist die soziale Grundlage politischen Lebens in Gefahr; 
Wiedergutmachung und Erneuerung werden dann bis ins Unendliche suspendiert. 

In Jenseits des Lustprinzips macht Freud gegen Ende des Textes geltend, dass 
jeder menschliche Organismus in gewisser Weise nach seinem eigenen Tod strebt 
und dass dieses Streben nicht abschließend von den Sexualtrieben her verstanden 
werden kann. Belege für den Todestrieb finden sich zwar, wie er argumentiert, im 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 | JUDITH BUTLER 

 

sexuellen Sadismus und allgemeiner im Phänomen des Sadomasochismus.5 Der To-
destrieb kann demnach sexualisiert werden, wodurch seine Destruktivität den nicht-
destruktiven Zielen der Sexualität untergeordnet wird. Umgekehrt kann aber der 
Todestrieb auch seinerseits die Vorherrschaft unter den Trieben erlangen – was etwa 
in Phänomenen sexueller Gewalt mit besonderer Deutlichkeit hervortritt. Darüber 
hinaus können im Sadomasochismus sowohl die Selbstzerstörung als auch die Zer-
störung des Anderen eine Rolle spielen, was für Freud darauf hindeutet, dass ein 
Trieb, der vom Sexualtrieb unabhängig ist, dennoch durch diesen wirken kann. Der 
gleichsam flüchtige und opportunistische Todestrieb vermag das sexuelle Begehren 
in Beschlag zu nehmen, ohne sich dabei direkt und explizit bemerkbar zu machen. 
So kann etwa das Begehren, sich miteinander zu verbinden, das am Beginn einer 
sexuellen Beziehung steht, durch Formen der Selbstzerstörung unterbrochen wer-
den, die die ausdrücklichen Ziele der Liebenden manifest zu konterkarieren schei-
nen. Das Verstörende an Handlungen, die eindeutig selbstzerstörerisch sind oder die 
gerade die Bindungen zerstören, die man am stärksten aufrechterhalten möchte, ist 
nur eine alltägliche Form der Zerrüttung, durch die sich der Todestrieb im Sexualle-
ben bemerkbar macht.  

In Das Unbehagen in der Kultur (1930) – ein weiterer Text, der sich mit den 
zerstörerischen Folgen des Krieges befasst – wird der Sadismus erneut als »Vertre-
ter« des Todestriebes eingeführt, wobei in diesem späteren Werk der Todestrieb 
noch stärker mit den Begriffen der Aggression und der Destruktion in Verbindung 
gebracht wird. Deren Wirksamkeit wird nicht mehr bloß im Kontext des sexuellen 
Sadomasochismus verhandelt, »da wir«, wie Freud bemerkt, »die Ubiquität der 
nicht erotischen Aggression und Destruktion [nicht mehr] übersehen« dürfen (Freud 
1930: 479). Freud hat hier offenbar den Ausbruch von Kriegslust und Nationalis-
mus sowie das Erstarken des Antisemitismus in ganz Europa im Blick. Diese For-
men der Aggression stehen in keiner Relation zur Lust oder zu den Befriedigungen, 
die mit der Lust einhergehen: »Dieser Aggressionstrieb ist der Abkömmling und 
Hauptvertreter des Todestriebes, den wir neben dem Eros gefunden haben, der sich 
mit ihm die Weltherrschaft teilt.« (Freud 1930: 481) Obwohl »Eros« und »Thana-
tos« für gewöhnlich nicht unabhängig voneinander auftreten, haben sie doch entge-
gengesetzte Ziele: Eros strebt danach, getrennte Einheiten innerhalb der Gesell-
schaft zu verbinden und zu synthetisieren, indem er Individuen in Gruppen zusam-
menführt sowie diese Gruppen noch einmal zusammenbringt, um größere soziale 
und politische Formationen hervorzubringen. Thanatos treibt diese Einheiten ausei-
nander und treibt sogar jede Einheit weg von sich selbst. Folglich ist in jeder Hand-

                                                             
5  Während Freud den Sadomasochismus in »Triebe und Triebschicksale« (1917) mittels 

der Libidotheorie zu erklären versucht hat, revidiert er seine Überlegungen dazu in Jen-
seits des Lustprinzips (1920) sowie in »Das ökonomische Problem des Masochismus« 
(1923) im Lichte des Todestriebes. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 281 

 

lung, die danach strebt, eine soziale Bindung zu etablieren, ein gegenläufiges Stre-
ben am Werk, das ebenso eifrig daran arbeitet, diese Bindung zu zersetzen. Wir 
kennen das: ich liebe dich, ich hasse dich; ich kann nicht ohne dich leben; ich ster-
be, wenn ich weiter mit dir zusammenlebe.  

Freud geht dieses Problem bezüglich der Liebe auf zwei unterschiedliche Wei-
sen an. Einerseits insistiert Freud im gesamten Verlauf seines Werks auf der konsti-
tutiven Ambivalenz aller Liebesbeziehungen. Dies wird in »Das Tabu und die Am-
bivalenz der Gefühlsregungen«, einem Kapitel aus Totem und Tabu (1913), beson-
ders deutlich, aber auch in »Trauer und Melancholie«, wo er den Verlust eines ge-
liebten Menschen mit der Aggression in Verbindung bringt (vgl. Freud 1917b: 434–
439). Diesem Modell zufolge ist die Liebe selbst ambivalent (vgl. Freud 1917b: 
437). Andererseits ist »Liebe« ein anderer Name für »Eros« und bezeichnet nur ei-
nen der Pole der emotionalen Ambivalenz. Mit anderen Worten: Es gibt Liebe und 
Hass; demnach benennt Liebe entweder die ambivalente Konstellation von Liebe 
und Hass oder nur den einen Pol dieser zweigliedrigen Struktur. Freuds eigene Posi-
tion scheint in dieser Frage selbst ambivalent zu sein, was seinen Behauptungen 
vielleicht rhetorisch noch weiteren Nachdruck verleiht. Diese paradoxe Darstel-
lungsweise wird in seinen Schriften tatsächlich nie ganz aufgelöst und erweist sich 
durchgehend als fruchtbar. Sie tritt in seinen späteren Schriften in einer symptoma-
tischen Weise in den Vordergrund: Liebe ist dort das, was eine Person an eine ande-
re bindet, aber die Liebe birgt aufgrund ihrer inhärenten Ambivalenz auch ein Po-
tential zur Zerstörung sozialer Bindungen. Oder, wenn es nicht die Liebe an sich ist, 
die diese Bindungen zerstört, dann ist es zumindest eine destruktive Kraft, die in 
der Liebe liegt oder ihr anhaftet, die die Menschen zu Zerstörung und Selbstzerstö-
rung bewegt, einschließlich der Zerstörung dessen, was sie am meisten lieben. 

Die Frage, ob die Liebe Destruktivität enthält oder dieser entgegensteht, hält 
Freuds Denken beständig in Unruhe. Diese Unruhe verweist auf ein Problem, das 
sich ihm nicht nur im Kontext seiner Reflexionen über Liebesbeziehungen, sondern 
auch in seinen Untersuchungen zur Massenpsychologie und zum zerstörerischen 
Potential von Massen stellt: Liegt das Zerstörungsvermögen in den Bindungen 
selbst, die solche Mengen zusammenhalten – im Sinne eines destruktiven Bandes – 
oder handelt es sich dabei vielmehr um eine Kraft, die ›alle Bande der Gemein-
schaft zerreißt‹ – als ein antisozialer Impuls, der die sozialen Beziehungen zersetzt? 

Was ist in Gruppen, großen Menschenmengen oder dem, was Freud »Massen« 
nennt, am Werk, das dazu führt, dass destruktive Ziele Einzug halten? Obwohl 
Freud diese Frage in Massenpsychologie und Ich-Analyse (1922) nicht dezidiert an 
den Anfang stellt, macht sie sich doch über den gesamten Text hinweg mit besonde-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 | JUDITH BUTLER 

 

rer Dringlichkeit bemerkbar.6 Freud verweist darauf, dass Individuen in Massenan-
sammlungen dazu neigen, ihre Urteilskraft oder ihre »Fähigkeit zur Kritik« (Freud 
1922: 86) abzugeben – insbesondere in Massen, die einem Führer folgen und deren 
Individuen sich in der Aussicht auf Gewalt gegenseitig in Erregung versetzen. 

DIE FÄHIGKEIT ZUR KRITIK UND DIE MASSE 

In seiner Auseinandersetzung mit Gustave Le Bons Psychologie der Massen ver-
sucht Freud, dem Rechnung zu tragen, was Le Bon als jene »unüberwindliche[] 
Macht« bezeichnet, die es dem Einzelnen »gestattet, Trieben zu frönen, die er für 
sich allein notwendig gezügelt hätte« (Le Bon 1895: 15). Der Einzelne »wird ihnen 
[den Trieben]« in einer anonymen Masse »um so eher nachgeben« (Le Bon 1895: 
15). Freud stellt die Frage, ob Individuen in einer Masse plötzlich neue Eigenschaf-
ten ausbilden, oder – was ihm plausibler scheint – ob bereits vorhandene unbewuss-
te Impulse hervorbrechen, die im Gefüge der Masse kaum noch vom Gewissen oder 
vom Verantwortungsgefühl eingeschränkt werden. Zumindest um 1922 ist Freud 
der Ansicht, dass es sich beim Gewissen um eine Art ›soziale Angst‹ handelt – eine 
Sorge darum, was andere über einen denken, und ein Gefühl des Eingeschränktseins 
durch die Urteile der anderen. Eine Masse, die die Einzelnen, die Teil von ihr sind, 
dazu anhält, sich nicht darum zu kümmern, was andere denken, erscheint dann von 
Hemmungen wie auch von sozialer Angst befreit. 

Freud greift zwei miteinander verschränkte Aspekte in Le Bons Darstellung auf, 
um zu verstehen, wie sich Massen verhalten, sobald soziale Hemmungen wegfallen. 
Der erste Aspekt ist der der Ansteckung, genauer: der Umstand, dass Phänomene 
der Gefühlsansteckung in Massen von »hypnotischer Art« sind (Le Bon 1895: 15), 
in dem Sinne, dass das Individuum seine persönlichen Interessen denen des Kollek-
tivs opfert (vgl. Freud 1922: 79). Der zweite Aspekt ist der der »Beeinflussbarkeit« 
oder »Suggestibilität« (vgl. Le Bon 1895: 16; Freud 1922: 80), d.h., dass das Sub-
jekt in der Masse dazu neigt, äußeren Impulsen nachzugeben. Während Le Bon zur 
Erklärung dieses Phänomens auf Bilder wie etwa das der ›magnetischen Anzie-
hung‹ zurückgreift, geht Freud davon aus, dass jene, die unter dem Einfluss der 
Suggestion stehen – und sich damit in einer Art Hypnosezustand befinden –, mit ei-
nem durch die Masse gesteigerten ›unwiderstehlichen Ungestüm‹ handeln (vgl. Freud 
1922: 80). Die Ansteckung ist folglich ein zentrales Phänomen und die Suggestibilität 

                                                             
6  Die englischsprachige Standard Edition von Freuds Werken übersetzt das titelgebende 

Massenpsychologie missverständlicherweise mit Group Psychology. Freuds deutscher 
Begriff der Masse meint aber eine weitaus größere Menschenmenge und verweist auf Le 
Bons Psychologie der Massen. In der Penguin Edition aus dem Jahr 2004 übersetzt J. A. 
Underwood korrekt mit Mass Psychology. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 283 

 

steigert sich, wenn sie sich mit der Ansteckung koppelt. Von vielleicht noch größerer 
Bedeutung ist jedoch der Umstand, dass die Masse von unbewussten Motiven regiert 
wird, die von großen Gesten gesteuert werden können: »Wer auf [die Masse] wirken 
will, […] muß in den kräftigsten Bildern malen, übertreiben und immer das Gleiche 
wiederholen.« (Freud 1922: 83) Die Masse verlangt nach Gewalt. »Sie will«, wie 
Freud schreibt, »beherrscht und unterdrückt werden« (Freud 1922: 83f.).  

Gerade weil Le Bon nicht näher untersucht, inwiefern sich Verdrängtes inner-
halb von Massen gewaltsam Ausdruck zu verleihen vermag, sieht sich Freud dazu 
genötigt, den Zusammenhang von Enthemmung und Unbewusstem neu zu denken. 
Freud bestreitet darüber hinaus Le Bons Auffassung, dass das Begehren nach einer 
Autorität, der sich die Masse unterwerfen kann, ein tierisches Erbe darstellt. Dieser 
Auffassung zufolge würden Menschenmassen sich letztlich genauso wie Tierherden 
verhalten, wie Freud paraphrasierend festhält: »Die Masse ist eine folgsame Herde« 
(Freud 1922: 86). Freud verweist demgegenüber darauf, dass die Masse einen Füh-
rer nur dann annimmt, wenn dieser »selbst durch einen starken Glauben (an eine 
Idee) fasziniert« ist (Freud 1922: 86). Nur indem er seinen eigenen starken Glauben 
präsentiert und wirksam kommuniziert, kann der Führer seinerseits einen starken 
Glauben in der Masse erwecken. Freud schreibt über den Führer: »[E]r muß einen 
starken, imponierenden Willen besitzen, den die willenlose Masse von ihm an-
nimmt« (Freud 1922: 86). Dadurch wird der Wille des Führers zum Äther der Mas-
se – zu jener reinen Essenz, die die Götter atmen. Später fügt Freud dem hinzu, dass 
in dem Maße, wie die Masse den Willen des Führers annimmt, auch dessen Wille 
wiederum, eben durch ihren Glauben, gestärkt wird.7 Dass man dem Führer derarti-
ge Kräfte zuschreibt, ist nach Freud eine Folge von dessen »Prestige« sowie von 
einer Lähmung der »Fähigkeit zur Kritik« (Freud 1922: 86). Später verweist er auch 
darauf, dass in einer Masse die Wahrnehmung eines anderen, der sich in einem Er-
regungszustand befindet, bei einem selbst zur Übernahme dieses Zustands führt, 
was eine Art primitive Sympathie darstellt. Dieser Zwang wird umso größer, je 
stärker der wahrgenommene Affekt ist, und der Affekt steigert sich wiederum genau 
durch jene Formen der Ansteckung, die in Massen am Werk sind. Mit Bezug auf 
William McDougalls Arbeiten zum Gruppengeist (vgl. McDougall 1920) bemerkt 
Freud, dass das »merkwürdigste und zugleich wichtigste Phänomen der Massenbil-

                                                             
7  Dies wird in Franz Kafkas Erzählung »Josefine, die Sängerin oder Das Volk der Mäuse« 

besonders deutlich (vgl. Kafka 1924). Dort wird die Führerin – eine Sängerin – vom Volk 
überhöht und bis ins Unmögliche idealisiert, weil nur sie es vermag, ein Gefühl nationaler 
Einheit und Zugehörigkeit zu vermitteln. Obwohl sie am Ende bereits völlig geschwächt 
ist und kaum mehr spricht oder singt, bleibt der Idealisierungsmechanismus selbst intakt 
und es zeigt sich, dass es eigentlich das Volk (der Mäuse) ist, das durch seine idealisie-
rende Kraft die Führerin erhält. Am Ende siegt jedenfalls die Vergänglichkeit und die 
ganze Geschichte gerät in Vergessenheit.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 | JUDITH BUTLER 

 

dung […] nun die bei jedem Einzelnen hervorgerufene Steigerung der Affektivität« 
ist, die sich aus der »unmittelbaren Induktion« eines gesteigerten Affekts ergibt 
(Freud 1922: 91). In einem solchen Zustand »schweigt«, wie Freud festhält, »die 
Kritik des Einzelnen« (Freud 1922: 91). Wenig später referiert er noch einmal eine 
These McDougalls: »Gegen die kollektive Herabsetzung der Intelligenzleistung 
schützt man sich dadurch, daß man die Lösung der intellektuellen Aufgaben der Mas-
se entzieht und sie Einzelnen in ihr vorbehält.« (Freud 1922: 94) Freud selbst formu-
liert dies anders: »Die Aufgabe besteht darin, der Masse gerade jene Eigenschaften zu 
verschaffen, die für das Individuum charakteristisch waren und die bei ihm durch die 
Massenbildung ausgelöscht wurden.« (Freud 1922: 94) 

Freud scheint also in gewisser Weise zu sagen, dass uns das Eintreten in Massen 
dumm macht bzw. dass Menschen, wenn sie sich in Massen zusammenfinden, ge-
meinschaftlich ihre Fähigkeit zur Kritik verlieren, weil sie das Denken jemand an-
derem überlassen oder auch niemandem – wenn man die Masse an die Stelle des 
Individuums treten lässt und den Selbstverlust der Individualisierungsarbeit vor-
zieht (vgl. Freud 1922: 84). Darüber hinaus geht die Steigerung der Affektivität mit 
einer »kollektiven Hemmung der intellektuellen Leistung« einher (Freud 1922: 88). 
Während es also so scheint, als würde die Bildung von Massen zur Enthemmung 
führen, verstärkt die Masse in Wahrheit eine bestimmte Form der Hemmung, näm-
lich die Hemmung kritischen Denkens. Wo einst die Hemmung antisozialer Impulse 
vorherrschte, greift nun die Hemmung des Denkens um sich und hebt so die Hem-
mung der antisozialen Impulse auf. Wenn uns die Masse also verspricht, dass wir, 
indem wir in sie eintreten, unsere Hemmungen ablegen können, dann erweist sich 
dies offenbar als ein falsches Versprechen, da die Hemmung in Wahrheit nur ihren Ort 
wechselt und ihre Wirkung verkehrt, indem sie nun selbst als Enthemmung auftritt.  

Freud vertritt die Ansicht, dass kritisches Denken die Macht hat, Formen affek-
tiver Erregung zu hemmen und dass umgekehrt die gesteigerte Affektivität die Fä-
higkeit zur Kritik zu hemmen vermag. Nach Freud kann es folglich nicht so sehr 
darum gehen, die Macht der Hemmung im Allgemeinen zu vergrößern. Ziel müsste 
es in diesem Zusammenhang vielmehr sein, die hemmende Macht jener Fähigkeit 
zur Kritik zu fördern. Vor diesem Hintergrund stellt sich eine weitere Frage: Wenn 
die gesteigerte Affektivität in Formen kollektiver Grausamkeit zum Ausdruck 
kommt, ist es dann notwendig, diejenigen sozialen Bindungen zu stärken, die auf 
der Liebe beruhen (das hieße, Eros gegen Thanatos stark zu machen), oder müsste 
man eben diejenige kritische Instanz stärken und schärfen, die Freud in Das Ich und 
das Es (1923) mit dem Begriff des Über-Ich fasst? Freud geht es hier nicht nur da-
rum, Formen des Massenverhaltens zu analysieren, die zerstörerisches Potential ha-
ben, sondern auch darum, jene menschlichen Vermögen ausfindig zu machen und 
zu stärken, die solchen Formationen Paroli bieten können. Während manchmal die 
Liebe als wichtigste Gegenkraft zur Zerstörung in den Blick kommt, erscheint 
Freud an anderen Stellen die »Fähigkeit zur Kritik« am vielversprechendsten. In 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 285 

 

Massenpsychologie und Ich-Analyse umfasst die »Fähigkeit zur Kritik« verschiede-
ne Formen des Überlegens und der Reflexion, doch schon ein Jahr später gewinnt 
sie eine neue Bedeutung, indem sie mit dem Über-Ich in Verbindung gebracht wird 
– einer Form der Grausamkeit, die über das Ich hereinbricht. Das Über-Ich wird 
schließlich als »eine Reinkultur des Todestriebes« bestimmt (Freud 1923: 283), was 
bedeutet, dass es willentliche Formen der Selbsteinschränkung sind, die sich gegen 
die Destruktivität wenden, bzw. dass man die Destruktivität gegen den eigenen De-
struktionsimpuls richtet. (Selbsteinschränkung ist folglich eine willentliche und re-
flektierte Form der Destruktivität, die sich gegen die Externalisierung destruktiver 
Ziele richtet.) Anders gesagt: Während in seinen früheren Schriften eine Form der 
Hemmung dafür zuständig war, der Entfesselung des Destruktionsimpulses Einhalt 
zu gebieten, kommt diese Aufgabe nun, seit Freuds Einführung des Über-Ich, einem 
eigenen psychischen Mechanismus zu. Das Über-Ich ist gerade dazu da, seine de-
struktive Kraft gegen den eigenen Destruktionsimpuls zu richten. Das Problem an 
dieser Lösung liegt offenbar darin, dass ein uneingeschränktes Wirken des Über-Ich 
zum Suizid führen kann, wenn das Über-Ich die Zerstörung des Anderen in Selbst-
zerstörung umschlagen lässt. Einerseits scheint die »Fähigkeit zur Kritik« also auf 
die Konsequenzen von Handlungen abzustellen, indem sie Ausdrucks- und Hand-
lungsformen kontrolliert, um schädliche Folgen abzuwenden. Andererseits vermag 
sie, als eine Äußerung des Todestriebes, das Ich selbst zu zerstören. Eine moderate 
Form der Selbstkontrolle kann somit in unkontrollierte, selbstmörderische Selbstge-
ißelung ausschlagen – zumindest dann, wenn der Todestrieb selbst unkontrolliert 
bleibt. Dies bedeutet paradoxerweise, dass die kritische Instanz, auf die man ange-
wiesen ist, um den Destruktionsimpuls in Schach zu halten, zum Instrument eben 
jenes Destruktionsimpulses werden kann und so das Ichleben selbst gefährdet. 
Folglich muss die Selbsterhaltungsfunktion des Eros auf den Todestrieb gerichtet 
werden, um sein destruktives Wirken zu kontrollieren. Wenn das Über-Ich gegen 
das Ich arbeitet, um dessen destruktives Tun zu hemmen, bedient es sich also selbst 
noch der Destruktivität, wobei das gefährdete Objekt nun nicht mehr der Andere 
oder die Welt ist, sondern das Ich selbst. Die Fähigkeit zur Kritik scheint also nur 
von begrenztem Nutzen zu sein, um sich der Destruktivität zu widersetzen, da sie es 
nicht vermag, jene Destruktivität zu kontrollieren, die im Über-Ich selbst am Werk 
ist. Daher bedarf es einer ausgleichenden Kraft, die nach Selbsterhaltung und, all-
gemeiner, nach Lebenserhaltung strebt. Heißt diese Kraft nun Liebe – oder Manie? 
Geht sie mit einer Desidentifizierung einher oder mit einer neurotischen Position, 
die eine kritische Distanz gegenüber dem sadistischen Rausch schafft, der die Ge-
sellschaft in Beschlag nimmt? 

Die Kontrolle ungehemmter Formen von Destruktivität ist keine einfache Ange-
legenheit, da sie mit einer Reihe konstitutiver Paradoxien einhergeht. Wenn wir da-
zu einfach nur das Über-Ich bräuchten, hätten wir kein Problem; doch sobald sich 
das Über-Ich ebenfalls als potentiell zerstörerisch erweist, scheint es keinen Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 | JUDITH BUTLER 

 

weg aus dem Teufelskreis der Destruktivität zu geben. Welchen Unterschied würde 
es machen, wenn wir uns dieser Frage über die Massenpsychologie zuwenden? 
Schließlich gilt unser Interesse hier nicht der Beziehung zwischen dem Über-Ich, 
dem Es (den Trieben) und dem Ich (dem Realitätsprinzip), sondern den Verhältnis-
sen in Gruppen. Welche Gefahren und Möglichkeiten liegen in einem erneuten Re-
kurs auf die Massenpsychologie und welche Auswirkungen hätte dieser Perspekti-
venwechsel auf unsere Überlegungen zur Destruktivität? 

In Massenpsychologie und Ich-Analyse, ein Jahr vor der Entwicklung seiner 
Theorie des Über-Ich, geht Freud dezidiert auf die folgenden Fragen ein: Welcher 
Mechanismus ist für die Enthemmung der Grausamkeit verantwortlich? Wie kön-
nen wir seine Funktionsweise erklären? Und was hat Enthemmung etwa mit Identi-
fizierung zu tun – jenem Prozess, durch den Gruppenidentitäten geformt werden? 
Was meinen wir, wenn wir sagen, dass eine Masse von einer Gefühlswelle erfasst 
wird? Oder, wenn bestimmte Leidenschaften in einer Masse entfesselt werden, die 
ansonsten unausgedrückt bleiben würden – wie verstehen wir diese »Entfesse-
lung«? Bedeutet Entfesselung, dass ein Begehren immer schon da war und bloß un-
terdrückt wurde? Oder geht die »Entfesselung« immer in strukturierter Form von-
statten, sodass es dem aufwallenden Begehren oder Zorn allererst eine distinkte 
Form gibt? Wenn wir sagen, dass ein gewählter Amtsträger einer neuen Welle der 
Misogynie stattgegeben oder weit verbreiteten Rassismus salonfähig gemacht hat, 
welche Form von Handlungsmacht schreiben wir ihm dann zu? Waren diese Phä-
nomene bereits da oder hat er sie hervorgebracht? Oder waren sie in einer bestimm-
ten Form bereits da, sodass sein Sprechen und Handeln ihnen nur neue Formen ver-
leiht? In jedem Fall wird der Impuls entweder von der Macht der Verdrängung 
strukturiert, die sie in gewisser Weise bestimmt und formt, oder von einer Macht 
der »Befreiung«, die den Impuls mit einer spezifischen Bedeutung im Verhältnis zur 
früheren Verdrängung versieht. Wenn wir einem einfachen hydraulischen Modell 
folgen oder auch einem »Energie«-Modell, demzufolge eine bestimmte Menge an 
Energie freigesetzt wird, sobald die Hemmung aufgehoben wird, dann bleibt der 
Impuls selbst unverändert, egal ob sie gehemmt oder ausgedrückt wird. Wenn es 
jedoch von Bedeutung ist, welche Instanz die Hemmung durchsetzt und wenn diese 
Instanz allererst den verdrängten Inhalt hervorbringt, dann schiebt das Auftreten des 
vormals gehemmten Impulses nicht einfach die hemmende Kraft beiseite, sondern 
richtet vielmehr einen koordinierten Angriff gegen diese Kraft, indem deren Grün-
de, deren Legitimität und deren Ansprüche entlarvt werden. Der aufkommende De-
struktionsimpuls wäre demnach keine reine Energie, sondern vielmehr mit Interpre-
tationen aufgeladen und durch ihr Verhältnis zu Verbotenem und Erlaubtem be-
stimmt. Der Impuls bekämpft somit aktiv die moralischen und politischen Ansprü-
che, die ihre Hemmung begründen und aufrechterhalten; sie arbeitet unentwegt ge-
gen die Fähigkeit zur Kritik – nicht nur gegen moralische Urteile und politische 
Bewertungen, sondern auch gegen das reflexive Denken im Allgemeinen, das diese 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 287 

 

ermöglicht. Der Destruktionsimpuls strebt danach, die moralischen Selbstein-
schränkungen zu zerschlagen und zu vernichten, die die Grundlage dessen bilden, 
was Freud das Über-Ich nennt. Es könnte den Anschein haben, als bestehe ange-
sichts einer solchen Herausforderung des Über-Ich die Aufgabe darin, moralische 
Verbote zu stärken – vor allem solche, die das Selbst sich selbst auferlegt. Wenn das 
Über-Ich sich aber selbst als eine potentiell zerstörerische Kraft erweist, werden die 
Dinge komplizierter. 

Freuds Überlegungen können uns etwas über einen möglichen kollektiven oder 
geteilten Gebrauch der Fähigkeit zur Kritik lehren sowie darüber, was ein solcher 
Gebrauch zur Folge hätte, wo seine Grenzen liegen und warum Gruppen und politi-
sche Formationen nur bestehen können, wenn eine gewisse vermittelnde Fähigkeit 
zur Kritik kontinuierlich am Werk bleibt, die sowohl die Veräußerlichung destrukti-
ver Ziele als auch ihre selbstzerstörerische Internalisierung zu kontrollieren vermag. 
Es geht dabei nicht darum, die Gesellschaft nach dem Modell des Ich zu gestalten, 
sondern darum, nach den spezifischen sozialen Formen, die die Destruktivität an-
nehmen kann, sowie nach ihren Implikationen für ein geteiltes politisches Leben zu 
fragen. Einerseits gibt uns Freud eine psychologische Erklärung der Bedingungen 
an die Hand, unter denen Gruppen überleben können, ohne andere oder sich selbst 
zu zerstören. Andererseits tritt in seinen Ausführungen ein politisches Prinzip zu 
Tage, das auf die Bedeutung der Massenpsychologie für die politische Philosophie 
verweist: Gesellschaften, die sich auf der Grundlage einer prinzipiellen Opposition 
gegen Grausamkeit organisieren, etwa gegen Krieg oder Todesstrafe, müssen das 
destruktive Potential mitbedenken, das allen Gruppenbildungen inhärent ist, und 
davon ausgehend ein geteiltes Verständnis für die Form und die Kraft einer Kritik-
fähigkeit sowie einer Urteilskraft entwickeln, die weiß, wann und wie diese De-
struktivität in Schach zu halten ist, und die auch über die dafür nötige Durchset-
zungskraft verfügt. Eine solche Urteilskraft ist unverzichtbar für das Funktionieren 
von Politik, und eine der Aufgaben der politischen Theorie besteht darin, die Be-
dingungen ihrer Möglichkeit herauszuarbeiten (vgl. Zerilli 2016).  

IDENTIFIZIERUNG, HEMMUNG UND DAS ÜBER-ICH 

Freud versucht mehrmals zu zeigen, dass der »Gemeingeist« oder »esprit de corps« 
(Freud 1922: 134) aus Neid, aber auch aus geteilter Trauer hervorgeht. Die Mitglie-
der einer Gruppe streben danach, dass ihre Beziehungen zueinander durch einen 
idealisierten Führer vermittelt werden, den sie zugleich bewundern und hassen. Sie 
lehnen es ab, dem Ideal untergeordnet zu sein, dessen sie zugleich bedürfen. Und 
selbst wenn die idealisierte Figur beseitigt wird, ist doch niemand von ihnen in der 
Lage, dieses Ideal selbst zu verkörpern – und deshalb einigen sie sich im Angesicht 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 | JUDITH BUTLER 

 

des Verlusts auf eine gewisse Form der Gleichheit. Das ist die Konsequenz, die 
Freud aus dem Mythos von der Urhorde zieht, in dem eine Gruppe von Brüdern ih-
ren Vater ermordet, nur um dann seinen symbolischen Status in Form eines Totems 
festzuschreiben.8 Die Brüder finden sich so in einer solidarischen Gemeinschaft zu-
sammen, die durch ein gemeinsames Scheitern gekennzeichnet ist:  

Keiner soll sich hervortun wollen, jeder das gleiche sein und haben. Soziale Gerechtigkeit 

will bedeuten, daß man sich selbst vieles versagt, damit auch die anderen darauf verzichten 

müssen, oder was dasselbe ist, es nicht fordern können. Diese Gleichheitsforderung ist die 

Wurzel des sozialen Gewissens und des Pflichtgefühls. (Freud 1922: 134)  

Was Freud das »soziale Gefühl« nennt, »ruht also auf der Umwendung eines erst 
feindseligen Gefühls in eine positiv betonte Bindung von der Natur einer Identifi-
zierung« (Freud 1922: 134). An früherer Stelle im selben Text heißt es: »Ein demo-
kratischer Zug geht durch die Kirche, eben weil vor Christus alle gleich sind, alle 
den gleichen Anteil an seiner Liebe haben.« (Freud 1922: 102) Dieses Gleichheits-
potential innerhalb einer lateralen Affektbindung entwickelt sich zu einer Bindung 
an einen gemeinsamen Führer oder ein Ideal, d.h. an eine dritte Instanz, die mögli-
che Feindseligkeiten zu schlichten vermag. Ebenso wie Identifizierung zur Unter-
drückung der Feindschaft führen kann (und so einen Ersatz für die libidinöse Bin-
dung darzustellen vermag), kann sie auch Neurosen und höherstufige intellektuelle 
Denkvorgänge unterdrücken. Letztere sind selbstverständlich für die Ausübung kri-
tischer Urteilskraft unverzichtbar – wie vielleicht auch die Neurose, insofern sie mit 
einer gewissen Distanzierung vom sozialen Konsens einhergeht.  

Die kollektive Identifizierung mit einem Ideal – einem Führer, einem Nationen-
ideal oder einem »Ich-Ideal« – kann die mörderische Feindschaft vorläufig beseiti-
gen, aber sie kann auch zur Externalisierung des Feindes führen sowie zu nationa-
listischen Formen von Gemeinschaft. Das Ideal lässt sich scheinbar nicht gänzlich 
ertragen: Es ist immer überlegen, und zudem stört Neid die Gleichheit der Subjekte, 

                                                             
8  Freud bespricht den Mythos der »Urhorde« in den Nachträgen zu Massenpsychologie und 

Ich-Analyse. Es handelt sich dabei um eine Ursprungserzählung, in der der Urvater von 
den Söhnen, die ihn idealisieren, getötet und zerstückelt wird. Idealisierung und Mordlust 
spielen hier zusammen – eine ursprüngliche Form der Ambivalenz, die mit Freuds Über-
legungen zu den idealisierenden und mörderischen Aspekten der Liebe verbunden ist. Die 
Totembruderschaft, die nach dem Mord entsteht, betrauert den Verlust, aber zieht auch 
Gewinn daraus, in Form einer politischen Gleichheit unter den Brüdern. Diese Gleichheit 
ist jedoch offenbar schwer zu ertragen und das Vaterideal taucht nun innerhalb der Fami-
lie wieder auf, wo die Macht des Mannes die matriarchale Herrschaft durchbricht. Der 
gemeinsame Mord lässt die Brüder vaterlos zurück, aber durch die Institution der patriar-
chalen Familie und durch die Kategorien des »Ehemanns« und »Vaters« wird jeder von 
ihnen zum Ersatz für das verlorene Vaterideal (vgl. Freud 1922: 152f.).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 289 

 

die dem einen unterworfen sind, der das Ideal verkörpert. Dies führt dazu, dass man 
ihm mit Gewalt begegnet. Wenn das Ideal dem Mord zum Opfer fällt oder wenn es 
als mangelhaft entlarvt wird, dann zerbricht die Gruppe und die Feindschaft tritt 
wieder hervor – ebenso wie das Bedürfnis, ein neues Ideal zu errichten. 

Feindseligkeit kann darin bestehen, dass man mit dem Anderen oder mit sich 
selbst bricht. Ein Jahr nach seinen Überlegungen in Massenpsychologie und Ich-
Analyse hat Freud der exzessiven Kraft der Selbstmaßregelung den Namen »Über-
Ich« gegeben. Damit wurde es auch notwendig, zu untersuchen, wie dessen Wirken 
am besten kontrolliert werden kann. Die »Pflicht«, die er in Massenpsychologie und 
Ich-Analyse als Ergebnis einer geteilten Affektivität verstanden hatte – jene Selbst-
einschränkung, die sich Individuen im Namen des Gemeinwohls auferlegen –, be-
schreibt er in Das Ich und das Es als »Über-Ich«. In diesem Zusammenhang erlangt 
auch die Fähigkeit zur Kritik einen neuen und potenziell gefährlichen Charakter. Sie 
ist nicht mehr bloß das Vermögen einer Vernunft, die die menschlichen Neigungen 
kontrolliert, sondern das Werkzeug einer zerstörerischen Kraft und eines unbändi-
gen Sadismus. Wie bereits erwähnt, beinhaltet das Über-Ich eine »destruktive 
Komponente« (Freud 1923: 283), die sich gegen das Ich richtet, es für mangelhaft 
befindet und sogar mit dem Tod bedroht. Die »Fähigkeit zur Kritik«, die nunmehr mit 
dem Über-Ich gleichgesetzt wird, erlegt ebenso Zwänge und Verbote auf, wie es auch 
eine starke Hemmung tun würde – mit dem Unterschied, dass das Über-Ich zudem 
Gefahr läuft, das Ich umfassend zu zerstören. Freud formuliert dies folgendermaßen:  

[D]as überstarke Über-Ich, welches das Bewußtsein an sich gerissen hat, [wütet] gegen das 

Ich mit schonungsloser Heftigkeit […], als ob es sich des ganzen im Individuum verfügbaren 

Sadismus bemächtigt hätte. […] Was nun im Über-Ich herrscht, ist wie eine Reinkultur des 

Todestriebes, und wirklich gelingt es diesem oft genug, das Ich in den Tod zu treiben […]. 

(Freud 1923: 283) 

Was könnte dieser schonungslosen Gewalt Einhalt gebieten, die ein Teil des Selbst 
gegen einen anderen Teil ausübt? Freud verweist hier auf die Manie. Er beendet die 
zitierte Passage mit der Behauptung, dass das Ich die Selbstzerstörung unter Um-
ständen dadurch abwenden kann, dass es sich »durch den Umschlag in Manie sei-
nes Tyrannen erwehrt« (Freud 1923: 283). 

Freud zitiert an dieser Stelle auch seinen Text »Trauer und Melancholie« 
(1917), in dem er seine bekannte Unterscheidung zwischen Trauer und Melancholie 
einführt. Während die Trauer die bewusste Anerkennung des Verlusts einer Person 
oder eines Ideals impliziert, scheitert die Melancholie daran, diesen Verlust wirklich 
anzuerkennen. In der Melancholie wird der verlorene Andere als Bestandteil des Ich 
internalisiert (bzw. inkorporiert). Eine Art gesteigerter Selbstgeißelung wiederholt 
und verkehrt das Verhältnis des Ich zum verlorenen Anderen innerhalb der Psyche. 
Die Schuldzuweisungen an die verlorene Person oder das verlorene Ideal kehren 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 | JUDITH BUTLER 

 

sich gegen das Ich, wodurch die Beziehung als innerpsychische am Leben erhalten 
wird (vgl. Freud 1917: 437). Damit macht Freud bereits in diesem Text deutlich, 
dass die Feindseligkeit, die sich in der Melancholie gegen das Ich richtet, fatale 
Konsequenzen haben kann. Die Szene melancholischer Selbstgeißelung dient folg-
lich als Modell für die spätere Topographie von Ich und Über-Ich. Die Melancholie 
setzt sich jedoch aus zwei gegenläufigen Tendenzen zusammen: Die erste Tendenz 
ist die Selbstgeißelung, die den charakteristischen Ausdruck des Gewissens dar-
stellt. Die zweite Tendenz ist die »Manie«, die darauf abzielt, die Bindung zum ver-
lorenen Objekt dadurch zu abzubrechen, dass sie das verlorene Objekt verneint 
(vgl. Freud 1917: 440–443). Die energischen »manischen« Angriffe auf das Objekt 
sowie die gesteigerten Bemühungen des Ich, die Bindungen an das verlorene Objekt 
oder Ideal zu zerreißen, verweisen auf das Begehren, den Verlust zu überleben und 
das eigene Leben nicht wegen dieses Verlusts hinzugeben. Die Manie ist gleichsam 
der Protest des lebendigen Organismus gegen die Gefahr, von einem unkontrollierten 
Über-Ich zerstört zu werden.  

Wie wir gesehen haben, können Formen gesteigerter Selbstgeißelung (und in 
weiterer Folge der Selbstzerstörung) zumindest zeitweilig durch die soziale Ver-
bundenheit im Scheitern gelindert werden, die darin besteht, den Umstand anzuer-
kennen, dass es niemandem von uns gelingt, dem Ideal gerecht zu werden. Dieses 
geteilte Scheitern begründet nach Freud unsere Solidarität und unseren Gleichheits-
sinn. Eine derartige Linderung der Gewalt des Über-Ich erweist sich jedoch als zeit-
lich begrenzt, wenn die Gruppe daran scheitert, mit der Feindseligkeit umzugehen 
und sie zu kontrollieren, was zu fatalen Konsequenzen führen kann. Darüber hinaus 
gibt es Gruppen, die diese destruktive Feindseligkeit auf einen äußeren Feind rich-
ten, was wiederum die Vernichtung von Leben – bis hin zur Massenvernichtung – 
zur Folge haben kann. Bezeichnenderweise verweist Freud, wenn er die »Manie« 
als eine Kraft bestimmt, durch die der innere Tyrann überwältigt werden kann, auf 
die Macht des Organismus, die identifizierenden Bindungen selbst zu zerreißen. In 
der Tat wird die aktive Desidentifizierung zu einer Möglichkeit, durch die der Or-
ganismus seine selbstzerstörerischen Kräfte mindern kann, um zu überleben. Die 
Manie dient der Desidentifizierung, aber sie vollzieht auch eine »Kritik« am Tyran-
nen und liefert so eine Möglichkeit, um über die Ausübung einer Fähigkeit zur Kri-
tik am Über-Ich nachzudenken, die nicht bereits dessen eigener Logik folgt.  

Kurz gesagt: Das Über-Ich, das die Destruktionsimpulse in Schach halten soll, 
ist immer auch selbst ein mögliches Werkzeug der Zerstörung, was nicht nur eine 
Erklärung dafür liefert, dass Gewalt moralisiert und als gerecht hingestellt werden 
kann, sondern auch zeigt, warum jene, die ein besonders strenges Gewissen haben, 
davon in den Tod getrieben werden können. In ähnlicher Weise scheinen Identifizie-
rungen zentral für die Empathie und die Aufrechterhaltung sozialer Bindungen zu 
sein, aber auch ein destruktives Potential zu beinhalten. So stellt etwa die melan-
cholische Internalisierung des verlorenen Anderen oder des verlorenen Ideals eine 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 291 

 

Form der Identifizierung dar, die eine Feindseligkeit am Leben hält, welcher die 
Macht zukommt, den lebenden Organismus selbst zu zerstören. Obwohl das Über-
Ich der Externalisierung der Destruktivität Einhalt gebietet, bleibt es doch ein po-
tentiell destruktives Werkzeug, das – in Form des Selbstmords – gerade den mörde-
rischen Zwecken dienen kann, denen es eben Einhalt gebieten sollte. Gibt es hier 
also überhaupt eine Möglichkeit, der Destruktivität etwas entgegenzuhalten, das 
nicht noch weitere Destruktivität zur Folge hat? Das Über-Ich scheint nämlich ein 
schwaches Werkzeug der Gewaltvermeidung zu sein – außer wir ziehen die Gewalt 
des Über-Ich, wie fatal diese auch sein mag, den nach außen gerichteten Formen 
der Gewalt vor. Ist dies aber tatsächlich der einzig mögliche Weg? 

FREUD UND EINSTEIN: SOLIDARITÄT IM LEBEN 

Gerade diese Problematik tritt im Briefwechsel zwischen Freud und Albert Einstein 
zu Tage, den sie von 1931 bis 1932 geführt haben – also in den Jahren unmittelbar 
vor Hitlers Machtergreifung und ihrer darauffolgenden Emigration aus Deutschland 
bzw. Österreich.9 Einstein fragt Freud in seinem Brief, wie die Menschheit »von 
dem Verhängnis des Krieges« befreit werden kann (Einstein an Freud 1932: 15), 
und beklagt, dass das Schicksal der Menschheit in den Händen einer machtgierigen 
»herrschenden Schicht« liegt, deren »Machtbedürfnis […] sich einer Einschränkung 
der Hoheitsrechte« des Staates »widersetzt« (Einstein an Freud 1932: 18). Einstein 
sieht in Freud jemanden, dessen kritische Urteilskraft – in einer Zeit, in der Europa 
erneut der Gefahr eines Weltkrieges ins Auge sieht – von allergrößter Bedeutung ist. 
Er stellt Freud die Frage, ob es in den Trieben, die die menschliche Psyche konstitu-
ieren, eine Grundlage für eine politische Ordnung gibt, die in der Lage wäre, Kriege 
zu verhindern. Darüber hinaus fragt er nach der Möglichkeit, eine Vereinigung oder 
einen Gerichtshof einzurichten, die in der Lage wären, die destruktive Macht dieser 
Triebe zu kontrollieren. Zunächst verortet Einstein das Problem also auf der Ebene 
der Destruktionstriebe, aber er bezieht sich auch auf die Ebene der politischen Insti-
tutionen und spricht sich dafür aus, dass die Nationen ihre Souveränität an eine in-
ternationale Organisation abtreten, die von allen Mitgliedsstaaten eine Verpflich-
tung zur Kriegsvermeidung und zur Erhaltung internationaler Sicherheit einfordern 
würde. Dieses politische Ziel lässt sich nur dann erreichen, wenn Menschen Wesen 
sind, denen es möglich ist, internationale Autoritäten zu erschaffen und anzuerken-

                                                             
9  Einstein verließ Deutschland 1933 und Freud emigrierte 1938 aus Wien. Ihr Briefwechsel 

findet sich in Einstein/Freud 1932. Das Völkerbundinstitut für geistige Zusammenarbeit 
hatte Einstein 1931 dazu eingeladen, mit einem Denker seiner Wahl in einen Dialog zu 
treten, um über Fragen der Politik und des Friedens zu diskutieren. Er entschied sich für 
Freud, den er einige Jahre zuvor flüchtig kennengelernt hatte. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 | JUDITH BUTLER 

 

nen, die die Macht haben, Kriege zu verhindern. Wenn es eine Tendenz oder einen 
Trieb gibt, der dem entgegensteht, dann könnte es sich als unmöglich erweisen, den 
Krieg zu bannen. Einstein, der offenbar Freuds Schriften gelesen hat, fragt ihn, ob 
Menschen ein »Bedürfnis zu hassen und zu vernichten« haben und ob dies bis hin 
zu Formen von »Massenpsychose gesteigert werden« kann (Einstein an Freud 1932: 
19). Er fragt also sowohl danach, ob die Destruktionstriebe gezügelt werden kön-
nen, als auch danach, ob institutionelle Praktiken kultiviert werden können, die ei-
nen sicheren Schutz vor Kriegen bieten. Dabei verweist er darauf, dass Gewalt so-
wohl in Form zwischenstaatlicher Kriege als auch in Form von – durch religiösen 
Fanatismus geschürten – Bürgerkriegen sowie in Form der »Verfolgung von natio-
nalen Minderheiten« (Einstein an Freud 1932: 20) auftreten kann. 

Freud gibt eine komplexe Antwort auf Einsteins Fragen, wobei er seinen Aus-
führungen einige allgemeine Überlegungen zu Einsteins Brief voranstellt: Er sei 
kein Staatsmann und fühle sich von derlei praktischen Aufgaben eingeschüchtert 
(vgl. Freud an Einstein 1932: 25). In der Folge distanziert er sich von dieser anfäng-
lichen Feststellung; jedoch nicht, weil er nun doch der Ansicht wäre, ein politischer 
Denker zu sein, sondern weil er mit Einstein ein politisches Begehren nach Frieden 
und nach der Linderung des Leidens teilt und daher als ›psychologischer Beobach-
ter‹ politische Überlegungen anstellen muss. Freud schickt zwar voraus, dass er 
keine praktischen Vorschläge machen wird, doch in seinen Überlegungen entfaltet 
er sehr wohl eine politische Position, die theoretische und praktische Implikationen 
hat. Zunächst schlägt er vor, die von Einstein vorgebrachte Unterscheidung von 
Recht und Macht durch eine Unterscheidung von Recht und Gewalt zu ersetzen. 
Wie Freud geltend macht, werden Konflikte zwischen Personen und Gruppen ur-
sprünglich gewaltsam gelöst, wobei dies mit der zunehmenden Entwicklung 
menschlicher Gemeinschaftsformen mit immer geringerer Häufigkeit der Fall ist. 
Dabei betont er, dass »ein Weg von der Gewalt zum Recht« führte, nämlich der ei-
ner »Vereinigung mehrerer Schwachen« gegen die Stärke des einzelnen Menschen 
bzw. des Führers. So hält er fest: »Gewalt wird gebrochen durch Einigung« oder 
durch »die Macht einer Gemeinschaft« (Freud an Einstein 1932: 28). Wie er aus-
führt, konnte »die größere Stärke des Einen wettgemacht werden […] durch die 
Vereinigung mehrerer Schwachen« (Freud an Einstein 1932: 28). Dem fügt er hin-
zu: »Aber damit sich dieser Übergang von der Gewalt zum neuen Recht vollziehe, 
muß […] [d]ie Einigung der Mehreren […] eine beständige, dauerhafte sein.« Die 
psychologische Bedingung dafür ist das Anwachsen von »Gemeinschaftsgefühle[n], 
in denen [die] eigentliche Stärke [der Gruppe] beruht« (Freud an Einstein 1932: 29).  

Ein ganzes Jahrzehnt nach dem Erscheinen von Massenpsychologie und Ich-
Analyse stellt Freud in seinem Brief an Einstein also nun die Hypothese auf, dass 
die Gemeinschaft nicht durch die allgemeine Unterwerfung unter einen idealen 
Führer zusammengehalten wird, sondern im Gegenteil gerade durch ihre Macht, 
einen Tyrannen oder einen autoritären Herrscher abzusetzen und nach dieser Abset-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 293 

 

zung allgemeine und sichere Gesetze sowie Institutionen einzurichten. Können aber 
die »Gemeinschaftsgefühle« und die »Gefühlsbindungen« (Freud an Einstein 1932: 
29) lange genug fortbestehen, um ein solches Ziel tatsächlich zu erreichen? Um die-
se politische Frage zu beantworten, ist es für ihn wiederum notwendig, nach den 
psychologischen Bedingungen dafür zu fragen. Die Antwort scheint nämlich davon 
abzuhängen, wie wir diese »Interessengemeinschaft« (Freud an Einstein 1932: 29) 
verstehen. Freuds Vermutung lautet, dass in dem Maße, wie Macht (nicht Gewalt) 
auf komplexere Formationen übertragen wird, die Mitglieder von Gruppen ein zu-
nehmend größeres Ausmaß an Rechten erhalten und auch stärker dazu motiviert 
werden, solidarisch zu handeln. Einstein hatte die Verpflichtung von Nationalstaa-
ten zur Sprache gebracht, ihre Souveränität an eine größere internationale Organisa-
tion abzutreten. Freud versucht ebenfalls, die Verteilung der Macht jenseits des 
Souveränitätsmodells zu denken. Je größer die Gemeinschaft und ihre Selbstregie-
rungskräfte werden, und je mehr sie sich vom individuellen Herrscher unterschei-
den und diesem sogar entgegenstehen, umso bedeutender wird die Rolle des Solida-
ritätsgefühls, das sich in einer Reihe von selbstgegebenen und selbsteinschränken-
den Gesetzen ausdrückt und die Destruktivität in Schach halten soll. Das Problem, 
das sich dabei jedoch immer noch stellt, besteht darin, dass es in der Gemeinschaft 
jederzeit zu Ausbrüchen von Gewalt kommen kann – etwa wenn eine Gruppe eine 
andere angreift oder wenn das Widerstandsrecht gegen den Staat oder die internati-
onale Vereinigung ausgeübt wird, die die staatliche Souveränität begrenzt. 

Der Schlüssel für die Begrenzung der Gewalt scheint sowohl für Freud als auch 
für Einstein in der Begrenzung staatlicher Souveränität durch die Schaffung einer 
internationalen Vereinigung zu liegen. In den 1930er Jahren sahen sie beide im na-
tionalistischen Eifer die Ursache für das Ausbrechen der Gewalt, wenngleich keiner 
der beiden die Formen der Staatsgewalt in den faschistischen und nationalsozialisti-
schen Regimen voraussehen konnte, die in den darauffolgenden Jahren auftreten 
würden. Die internationale Organisation oder den internationalen »Gerichtshof«, 
den beide im Sinn hatten, gab es in gewisser Weise bereits in den frühen 1930er 
Jahren, nämlich in Form des Völkerbundes – aber diese Institution stellte keines-
wegs eine oberste Machtinstanz dar, da die Mitgliedschaft in ihr nicht mit der Be-
grenzung staatlicher Souveränität einherging. Idealerweise würde eine internationa-
le Institution zur Entwicklung und Erhaltung internationalen Rechts, die auch über 
die dafür nötige Durchsetzungskraft verfügt, dem Krieg Einhalt gebieten – jedoch 
nur, wenn internationale Solidaritätsgefühle kultiviert werden können, die ihren Be-
stand und ihre Wirkkraft sichern. Ohne wirkliche Macht zur Durchsetzung vermag 
sie es jedoch nicht, Kriege tatsächlich zu verhindern. Freuds und Einsteins Vorstel-
lung von Internationalität bestand darin, internationale Institutionen ausgehend von 
supranationalen Selbstregierungsformen einzurichten, die die Souveränitätsmacht 
dezentrieren und begrenzen. Einstein, der von sich selbst sagte, dass er »ein von Af-
fekten nationaler Natur freier Mensch« sei (Einstein an Freud 1932: 16), war der 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 | JUDITH BUTLER 

 

Ansicht, dass man einen Versuch in dieser Richtung unter allen Umständen wagen 
sollte: »Der Weg zur internationalen Sicherheit führt über den bedingungslosen 
Verzicht der Staaten auf einen Teil ihrer Handlungsfreiheit beziehungsweise Souve-
ränität, und es dürfte unbezweifelbar sein, daß es einen andern Weg zu dieser Si-
cherheit nicht gibt.« (Einstein an Freud 1932: 17f.) Wenn ein solches Unterfangen 
scheitert, dann sind dabei, wie Einstein vermutet, »mächtige psychologische Kräfte 
am Werke« (Einstein an Freud 1932: 18).  

Freud ist sich selbstverständlich im Klaren darüber, dass das Recht die ver-
schiedensten Funktionen erfüllen kann und dass es daher widersinnig wäre, ein nai-
ves Vertrauen in die Macht des Rechts zu setzen. Das Recht kann soziale Ungleich-
heiten festschreiben und reproduzieren und nur allzu oft werden »die Gesetze […] 
von und für die Herrschenden gemacht« (Freud an Einstein 1932: 30). Dass das 
Recht zu einem Werkzeug wird, das die Macht der Herrschenden über das Volk ver-
festigt, kann nur dann vermieden werden, wenn die Massen einen »Prozeß der Kul-
turentwicklung« durchlaufen, durch den das Ideal der internationalen Selbstregie-
rung zunehmend breitere Sympathien findet (Freud an Einstein 1932: 45). Wenn 
eine Gemeinschaft sich nationalistische Ideale gibt, dann kehrt die Gewalt in Form 
des Krieges zwischen rivalisierenden Nationalstaaten wieder. Daher stärken interna-
tionale Ideale nach Freud das Solidaritätsgefühl. Wenn jedoch internationale Ideale 
Gemeinschaften und Gruppen immer noch primär nach dem Vorbild der Nation be-
greifen, dann sollten wir vielleicht besser von »transnationaler« Solidarität spre-
chen, um Solidaritätsgefühle denken zu können, die nicht mehr vom Nationalstaat 
und seinem Nationalismus strukturiert sind. Dazu müsste man allerdings über den 
Freud’schen Rahmen hinausgehen. 

In jedem Fall bleibt dabei jedoch das Problem bestehen, ob solche Gefühle die 
Aggression gänzlich einhegen und wirksam umlenken können. Freud gibt uns eini-
ge Hinweise zur Lösung dieses Problems an die Hand, wobei er selbst nicht alle 
Möglichkeiten ausgeschöpft hat, die sein Werk dafür bereithält. Abschließend 
möchte ich daher Freuds Plädoyer zur Suche nach Kriegsvermeidungsstrategien ins 
Auge fassen, das ihn auf einen Gedanken bringt, der sich in seinen Überlegungen zur 
Massenpsychologie noch nicht findet. Erstens ist es, wie er geltend macht, notwendig, 
dem nationalistischen Rausch zu widerstehen. Zweitens gilt es, der organischen Basis 
der menschlichen Natur Rechnung zu tragen. Obwohl der Trieb kein bloßer Instinkt 
ist, ist er nicht frei von allem Organischen. Und obwohl der Fortbestand des Lebens 
immer eine bestimmte Form annimmt, ist er doch nicht auf eine seiner möglichen 
Formen reduzierbar. Dieses Paradox liegt einem zentralen Argument zugrunde, das 
Freud zugunsten des internationalen Widerstands gegen den Krieg vorbringt. 

Wie sich gezeigt hat, gibt es für Freud keine Möglichkeit, den Todestrieb sowie 
die Formen der Aggression und Destruktivität, die mit ihm einhergehen, zu »be-
zwingen«. Zum Abschluss seines Briefs an Einstein insistiert Freud vehement da-
rauf, dass es nur zwei Möglichkeiten gibt, um dem Hang zum Krieg entgegenzutre-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 295 

 

ten: die Anrufung des Eros, des »Gegenspieler[s] dieses Triebes« (Freud an Einstein 
1932: 41), und eine gemeinschaftliche Gefühlsbindung durch Identifizierung. Ein-
stein hatte eine dritte Möglichkeit ins Feld geführt, nämlich die Bildung einer Ver-
einigung der intellektuellen Elite, die in der Lage wäre, die Massen zu leiten und zu 
führen. Freud folgt diesem Vorschlag nicht und geht dagegen davon aus, dass die 
Entwicklung der Massen durch Bildung und die Kultivierung nicht-nationalistischer 
Solidaritätsgefühle möglich ist.10 Im Idealzustand würde jedes Mitglied einer Ge-
meinschaft sich in Selbsteinschränkung üben und dabei anerkennen, dass die Le-
benserhaltung selbst ein Gut ist, das gemeinschaftliche Achtung verdient. Freud ist 
sich über das Utopische dieses Gedankens im Klaren, aber er stellt zumindest einen 
feinsinnigeren Gegenentwurf zu Einsteins unverhohlenem Elitismus dar. 

Obwohl Freud die politische Alternative zum Elitismus nicht weiterverfolgt, er-
öffnet sein Idealbild der Gemeinschaft, deren Mitglieder dazu verpflichtet sind, sich 
zum Zweck der Lebenserhaltung Selbsteinschränkungen aufzuerlegen, die Mög-
lichkeit der Demokratisierung eines kritischen Urteilens und Denkens, das nicht 
ungehindert auf das Extrem einer Selbstgeißelung durch das Über-Ich hinausläuft. 
Ist seine Antwort auf die skeptische Position, der zufolge die destruktiven Kräfte 
der Menschen dem Triebleben so tief eingeprägt sind, dass keine politische Ord-
nung sie wirksam in Kraft halten kann, letztlich stark genug? Einerseits fordert 
Freud, dass wir uns im Zeichen der Liebe, die soziale Bindungen stiftet und erhält, 
und der Identifizierung, die Solidaritätsgefühle stiftet und erhält, gegen den Hass 
oder gegen Thanatos verbünden, der soziale Bindungen wild und unbedacht zer-
reißt. Andererseits betont er immer wieder, dass Liebe und Hass für das Triebleben 
gleichermaßen bestimmend sind und dass es nicht möglich ist, die Destruktivität 
durch einen gesteigerten Eros auszulöschen. Nicht nur müssen wir manchmal unse-
re Leben aggressiv verteidigen, um Leben zu erhalten (das Ziel des Eros), wir müs-
sen uns auch darauf einlassen, mit denen zusammenzuleben, denen gegenüber wir 
tiefe Gefühle der Feindseligkeit hegen. Aus seinen Überlegungen zu Identifizierung 
und Melancholie geht klar hervor, dass alle Liebesbeziehungen ambivalent sind, 
was darauf hinweist, dass Liebe und Hass gleichermaßen für die Liebe konstitutiv 
sind. Liebe benennt demnach sowohl einen Pol im Widerspiel von Liebe und Hass, 
als auch dieses Widerspiel selbst, das als Ambivalenz des Gefühlslebens ausgetra-
gen wird. Man kann sagen, dass Liebe das Gegenteil des Hasses ist, aber man kann 
auch sagen, dass Liebe und Hass miteinander verknüpft sind und dass wir gerade 
dieses Paradox »Liebe« nennen. Gemäß der ersten Formulierung ist Liebe unzwei-
deutig; gemäß der zweiten kann sie der Ambivalenz nicht entkommen. Könnte der, 
wenn auch holprige, Rhythmus zwischen diesen beiden Formulierungen auf einen 
breiter gefassten Begriff der Liebe bei Freud hindeuten? 

                                                             
10  Zu Freuds Widerstand gegen Nationalismus und Zionismus vgl. Rose 2007: 17–38. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 | JUDITH BUTLER 

 

Aus Freuds Überlegungen zu Krieg und Destruktivität lassen sich, wie es 
scheint, zwei Schlüsse ziehen, die Freud selbst nicht weiterverfolgt hat. Beide ha-
ben unmittelbar mit der politischen Philosophie zu tun, die in seiner Massenpsycho-
logie implizit am Werk ist. Ein mögliches Korrektiv gegen den zunehmenden Nati-
onalismus liegt gerade in der Ambivalenz, in jenem »Zerren« an sozialen Bindun-
gen, das sich aus einer bewussten Selbstdistanzierung von deren rauschhaften und 
feindseligen Aspekten sowie deren restriktiven nationalistischen Rahmungen ergibt. 
Man kann ein Land zugleich lieben und sich von seinem nationalistischen Eifer dis-
tanzieren. Dies wäre eine Möglichkeit, die Ambivalenz für eine kritische Reflexion 
auf die Möglichkeit des Krieges und die Weigerung, sich der Kriegsbegeisterung 
hinzugeben, produktiv zu machen. Die andere Möglichkeit besteht darin, den Hass 
gegen den Krieg selbst zu richten. Freud legt dies in seinem Brief an Einstein in der 
für ihn charakteristischen Rhetorik implizit nahe, wenn er etwa schreibt: »[D]er 
Hauptgrund, weshalb wir uns gegen den Krieg empören, ist, daß wir nicht anders 
können. Wir sind Pazifisten, weil wir es aus organischen Gründen sein müssen.« 
(Freud an Einstein 1932: 45) Er betont aber auch, dass unsere Abscheu und Ableh-
nung des Krieges Folgen der »Kulturentwicklung« sind. Kriegsgefühle erregen uns 
demzufolge nur dann nicht mehr, so Freud, wenn wir in die Lage gelangen, uns die 
kriegerische Zerstörung organischen Lebens vor Augen zu führen und vorzustellen 
– eine Zerstörung, die Menschen angesichts ihres eigenen organischen Lebens un-
möglich hinnehmen können. Einerseits macht uns also das organische Leben selbst 
zu Pazifist*innen, da wir unsere eigene Zerstörung nicht wollen können (zumindest 
solange wir nicht unter dem Einfluss des Todestriebes stehen). Andererseits können 
wir die Folgen der Zerstörung organischen Lebens erst durch einen Prozess der 
Kulturentwicklung verstehen, der uns in die Lage versetzt, diese Zerstörung zu be-
greifen, über sie zu reflektieren und dadurch eine Abscheu vor der Zerstörung selbst 
auszubilden. Letztlich hofft Freud, dass das organische Leben gegen den Todestrieb 
die Oberhand behalten wird, der gerade auf die Zerstörung dieses Lebens aus ist, 
und dass wir zu der Einsicht gelangen werden, dass die verschiedensten Formen 
organischen Lebens durch Abhängigkeitsbeziehungen miteinander verbunden sind, 
die sich über das gesamte Reich des Lebendigen erstrecken. Er vertritt eine Politik 
des (und für den) lebendigen Organismus, auch wenn dieser Organismus manchmal 
auf abwegige oder zerstörerische Pfade geleitet wird. Nichts ist gänzlich frei von 
Hass, aber die verneinende Kraft des Hasses kann zu einer aggressiven Haltung ge-
gen den Krieg gebündelt werden – eine Form der Zerstörung kann gegen eine ande-
re aufgeboten werden. Diese Ansicht ließe sich unter anderem auch mit jener ag-
gressiven Form von Pazifismus vereinbaren, die Einstein »militanten Pazifismus« 
nannte (Einstein an Freud 1932: 7).11 

                                                             
11  Einstein hält fest: »Ich bin nicht nur Pazifist, ich bin militanter Pazifist. Ich will für den 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 297 

 

Wenn Freud also davon ausgeht, dass das Über-Ich durch den Todestrieb be-
stimmt ist, ja eine Reinkultur des Todestriebs darstellt, und dass es bis zur Zerstö-
rung des Ich und des lebendigen Organismus selbst führen kann (durch Suizid oder 
Mord), dann gehört jene Form von Aggression, die Freud gegen Ende seiner Kor-
respondenz mit Einstein im Auge hat, einer ganz anderen Kategorie an. Und wenn 
er festhält, dass die einzige Hoffnung, gegen das Mörderische des ungezügelten 
Über-Ich zu bestehen, das das Ich gewissermaßen zum Tode verurteilen würde, in 
der Möglichkeit eines »manischen« Bruchs mit dem Tyrannen liegt (der uns unab-
lässig anklagt), dann eröffnet er uns für einen kurzen Moment einen Blick auf For-
men aufständischer Solidarität, die sich gegen autoritäre und tyrannische Herrschaft 
wenden, den nationalen Rahmen überschreiten und nach internationalem Einver-
ständnis streben. Der Hass auf den Krieg gleicht vielleicht der Manie, die allein die 
Kraft hat, das Subjekt von seinem Tyrannen zu befreien. Beide brechen mit nationa-
listischen und militaristischen Formen sozialer Zugehörigkeit, indem sie eine Aus-
richtung der Fähigkeit zur Kritik gegen die andere wenden. Jene Fähigkeit zur Kri-
tik, die sich im Namen einer Demokratisierung des Dissens entfaltet, bekämpft den 
Krieg, stellt sich den Vergiftungen des Nationalismus entgegen und wendet sich ge-
gen den Führer, der auf dem Gehorsam gegenüber einer kriegstreibenden Autorität 
besteht. Damit ermöglicht uns Freud, eine Demokratisierung der kritischen Urteils-
kraft zu denken, die auf Solidaritätsgefühlen basiert und sich gegen die lebensbe-
drohlichen Formen der Aggression wendet – einschließlich ihrer kritischen Mani-
festation. Aggression und Hass werden so nicht aus der Welt geschafft, aber sie 
werden dadurch doch gegen all das gerichtet, das die Aussicht auf eine Ausweitung 
der Gleichheit unterwandert und das organische Fortbestehen unserer miteinander 
verbundenen Leben gefährdet. Doch auf nichts davon können wir uns mit absoluter 
Sicherheit verlassen, denn der Todestrieb ist ebenfalls ein Teil des organischen Le-
bens, weshalb wir stets mit der Dualität von Leben und Tod rechnen müssen, von 
der alles Organische gezeichnet ist. Den Kampf, der uns als politische Wesen kon-
stituiert, setzen wir in den Praktiken des Lebens und des Todes fort, ohne je ein 
vollkommenes, bewusstes Verständnis davon zu erlangen – trotz aller unserer zu-
weilen bewundernswerten Bemühungen, wachsam zu sein. 

                                                                
Frieden kämpfen. Nichts wird Kriege abschaffen, wenn nicht die Menschen selbst den 
Kriegsdienst verweigern. Um große Ideale wird zunächst von einer aggressiven Minder-
heit gekämpft.« (Einstein an Freud 1932: 9) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 | JUDITH BUTLER 

 

LITERATUR 

Einstein, Albert/Freud, Sigmund (1932): Warum Krieg? Mit einem Essay von Isaac 
Asimov. Zürich: Diogenes 1996. 

Freud, Sigmund (1913): Totem und Tabu. Gesammelte Werke Bd. 9. London: Imago 
1996. 

Freud, Sigmund (1915): »Zeitgemässes über Krieg und Tod.« Gesammelte Werke 
Bd. 10. London: Imago 1991, 324–355. 

Freud, Sigmund (1917a): »Triebe und Triebschicksale.« Gesammelte Werke Bd. 10. 
London: Imago 1991, 210–232. 

Freud, Sigmund (1917b): »Trauer und Melancholie.« Gesammelte Werke Bd. 10. 
London: Imago 1991, 428–446. 

Freud, Sigmund (1920) Jenseits des Lustprinzips. Gesammelte Werke Bd. 13. Lon-
don: Imago 1998, 3–69. 

Freud, Sigmund (1922): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Gesammelte Werke 
Bd. 13. London: Imago 1998, 73–161. 

Freud, Sigmund (1923): Das Ich und das Es. Gesammelte Werke Bd. 13. London: 
Imago 1998, 237–289. 

Freud, Sigmund (1924): »Das ökonomische Problem des Masochismus.« Gesam-
melte Werke Bd. 13. London: Imago 1998, 371–383. 

Freud, Sigmund (1930): Das Unbehagen in der Kultur. Gesammelte Werke Bd. 14. 
London: Imago 1991, 421–506. 

Freud, Sigmund (1933): Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psy-
choanalyse. Gesammelte Werke Bd. 15. London: Imago 1991. 

Kafka, Franz (1924): »Josefine, die Sängerin oder das Volk der Mäuse«, in: Drucke 
zu Lebzeiten. Hg. von Wolf Kittler et al. Frankfurt/M.: Fischer 1996, 350–377. 

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie der Massen. Autorisierte Übers. von Rudlof 
Eisler, bearb. von Rudolf Marx. Stuttgart: Kröner 151992. 

McDougall, William (1920): The Group Mind. Cambridge: The UP 2015. 
Rose, Jacqueline (2007): The Last Resistance. London: Verso. 
Zerilli, Linda (2016): A Democratic Theory of Judgment. Chicago: University of 

Chicago Press. 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Politik, Körper, Vulnerabilität 

Ein Gespräch mit Judith Butler 

JUDITH BUTLER 
 Übersetzt von Sergej Seitz und Gerald Posselt 

 

Das vorliegende Gespräch mit Judith Butler geht auf einen von Gerald Posselt und Anna Babka 

veranstalteten Workshop am 7. Mai 2014 an der Universität Wien zurück, der im Anschluss an 

die von der Sigmund Freud Privatstiftung kuratierte XLI. Sigmund Freud Vorlesung Politik des 

Todestriebes: Der Fall Todesstrafe stattgefunden hat (erschienen bei Turia + Kant 2014). Das 

Gespräch wurde für diese Veröffentlichung von Butler nochmals durchgesehen und aktualisiert. 

Diskussionsgrundlage bildeten zwei Artikel, die in Butlers Anmerkungen zu einer performati-

ven Theorie der Versammlung (Berlin: Suhrkamp 2016) wiederaufgenommen wurden: »Bodies 

in Alliance and the Politics of the Street«, in: McLagan, Meg/McKee, Yates (Hg.): Sensible 

Politics. The Visual Culture of Nongovernmental Activism. New York: Zone Books 2012, 117–

136; »Bodily Vulnerability, Coalitions, and Street Politics«, in: Sabadell-Nieto, Joana/Segarra, 

Marta (Hg.): Differences in Common: Gender, Vulnerability, Community and Community. 

Amsterdam/New York: Rodopi 2014, 99–119. 

 

JUDITH BUTLER: Ich möchte unserem Austausch zwei kurze Bemerkungen voranschi-
cken, und dann freue ich mich auf Ihre Fragen und Anmerkungen. Erstens: Mit mei-
nen Arbeiten zur Vulnerabilität bin ich in den USA oft auf scharfe Kritik gestoßen, 
wobei ich immer wieder mit zwei zentralen Einwänden konfrontiert wurde. Der eine 
Einwand ist relativ offensichtlich, nämlich die Sorge, dass ich – wenn ich mich dem 
Thema der Vulnerabilität aus einer feministischen Perspektive zuwende – eine essen-
tielle Vulnerabilität von Frauen affirmieren oder Vulnerabilität als eine wesentliche 
Eigenschaft von Frauen verstehen würde. Dies wäre in der Tat eine problematische 
Geste und ganz entgegen meiner Intention. Prinzipiell ist die Sorge aber berechtigt, 
dass Vulnerabilität als eine spezifische Eigenschaft von Frauen aufgefasst werden 
könnte, die dann wiederum den Ausgangspunkt feministischer Politik bilden würde. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

Ich befürworte weder das eine noch das andere. Ich denke, dass Vulnerabilität auf 
unterschiedliche Weise aufgeteilt und zugewiesen wird – sowohl durch Gender als 
auch durch andere soziale Kategorien; und ich glaube nicht, dass sie einem Ge-
schlecht wesentlicher zukommt als einem anderen. Darüber hinaus glaube ich nicht, 
dass Vulnerabilität als Ausgangspunkt oder Slogan neuer sozialer Bewegungen die-
nen kann. Und doch scheint Vulnerabilität in den gegenwärtigen sozialen Bewegungen 
eine wichtige Rolle zu spielen, die es zu analysieren gilt. Vulnerabilität ist in diesem 
Sinne ein Merkmal sozialer Bewegungen; es ist weder Ausgangspunkt oder Grundlage 
für Identität noch eine Art letztes Ziel der Politik – was immer das auch sein würde.  

Vulnerabilität ist jedoch in mindestens zwei Hinsichten für gegenwärtige soziale 
Bewegungen relevant. Einerseits im Sinne einer zunehmenden Prekarität in Zeiten 
steigender ökonomischer Ungleichheit, die immer breitere Bevölkerungsschichten in 
sowohl ökonomisch als auch sozial prekäre Positionen drängt. Daran schließt sich 
die Frage an: Welches Verhältnis besteht zwischen Vulnerabilität und Prekarität? An-
dererseits wird Vulnerabilität im Zusammenhang mit Polizeigewalt relevant: etwa bei 
der gewaltsamen Auflösung von Demonstrationen, insbesondere von Demonstratio-
nen, die Prekarität oder ökonomische Fragen thematisieren – wie z.B. in Athen vor 
dem Wahlsieg von Syriza oder in vielen anderen Teilen der Welt anlässlich von Stu-
dierendenprotesten oder Großdemonstrationen, in deren Zentrum so unterschiedliche 
Dinge standen wie Gehälter, private Verschuldung, Wohnverhältnisse, die Rechte von 
Refugees oder Sozialabbau. Was bedeutet es folglich, Polizeigewalt ausgesetzt zu 
sein oder ein Recht auf Versammlungsfreiheit in dem Wissen auszuüben, dass man 
sich damit polizeilicher Gewalt aussetzt? Wie lässt sich ein solcher Akt des Sich-
Aussetzens gegenüber der Polizeigewalt beschreiben? In diesem Zusammenhang 
wäre auch an die Gezi-Park-Proteste 2013 in der Türkei zu denken – eine Bewegung, 
die täglich mit Polizeigewalt zu kämpfen hatte, insofern das Recht auf Versamm-
lungsfreiheit nur mit dem Risiko ausgeübt werden konnte, sich selbst, den eigenen 
Körper – oder Körper im Plural – der Gewalt auszusetzen. Neben dem Problem des 
Verhältnisses von Vulnerabilität und Prekarität stellt sich somit auch die Frage: Welches 
Verhältnis besteht zwischen Vulnerabilität und dem willentlichen körperlichen Sich-
Aussetzen gegenüber der Polizeigewalt? Das wären also zwei unterschiedliche Weisen, 
sich dem Problem von Vulnerabilität, Prekarität und Ausgesetztsein anzunähern.  

Ein weiterer Aspekt, der mich besonders interessiert, ist, dass mit der Bezeich-
nung bestimmter Bevölkerungsgruppen als vulnerabel sehr häufig zugleich ein be-
stimmter Menschenrechtsrahmen aufgerufen wird. Denn als vulnerabel gelten solche 
Bevölkerungsgruppen, die man als schutzbedürftig erachtet und von denen man 
glaubt, dass sie auf (humanitäre) Interventionen angewiesen sind. Eine solche Rah-
mung geht sehr oft mit einer internationalen Politik einher, die es zu einer Pflicht der 
Ersten Welt macht, mit paternalistischer Macht jenen beizustehen, die in Not sind, 
unter prekären Bedingungen leiden oder schutzbedürftig sind. Dies ist zweifellos ein 
bemerkenswertes und höchst umstrittenes Machtverständnis: Was passiert, wenn 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 301 

 

Menschenrechtsrahmen, die bestimmte Bevölkerungsgruppen als vulnerabel be-
zeichnen, letztlich paternalistische Machtformen festschreiben und damit sogenannte 
Graswurzelbewegungen oder Mobilisierungsformen, die von prekär Lebenden selbst 
entwickelt und angenommen werden, zunichtemachen? Anders gefragt: Inwiefern 
unterlaufen paternalistische Machtformen die Handlungsfähigkeit oder die politi-
schen Widerstandspraktiken jener, die unter prekären Bedingungen leben? Sind vul-
nerable Bevölkerungsgruppen also einfach machtlos oder gibt es eine gewisse Macht 
der Enteigneten – eine Macht der Marginalisierten oder Prekarisierten –, die man in 
Rechnung stellen und bejahen müsste, um den Vulnerabilitätsdiskurs nicht ohne wei-
teres in den Dienst eines paternalistischen Machtideals zu stellen? Diese Fragen be-
schäftigen mich seit Langem.  

Meine zweite Vorbemerkung ist eher philosophisch, wenn auch nicht ohne be-
stimmte politische Implikationen. Wenn wir Vulnerabilität als einen statischen Zu-
stand oder als eine Bedingung verstehen, die es zu überwinden gilt oder die in eine 
Form der Aktivität oder des Widerstands umgewendet werden müsste, dann missver-
stehen wir meiner Ansicht nach, wie Vulnerabilität wirkt. Vulnerabilität kann einer-
seits Verletzlichkeit (injurability) beinhalten. Dem Wörterbuch nach bedeutet Vulne-
rabilität unter anderem die Eigenschaft, verletzt werden zu können. Andererseits kann 
Vulnerabilität auch Formen von Responsivität implizieren, eine Art Offenheit gegen-
über dem Nichtantizipierbaren. Wenn wir von Vulnerabilität in Bezug auf sexuelle 
Leidenschaften sprechen, so ist dies nicht das Gleiche wie im Kontext körperlicher 
Verletzungen, auch wenn es hier zu den allerschlimmsten Überschneidungen kom-
men kann. Was ich jedoch festhalten möchte, ist, dass – zumindest im Fall des wil-
lentlichen Sich-Aussetzens gegenüber Polizeigewalt und drohender Verhaftung – 
Vulnerabilität bewusst aufrechterhalten wird. In diesem Sinne ist Vulnerabilität kein 
zu überwindender Aspekt von Widerstandspraktiken, sondern vielmehr ein konstitu-
tives Element des Widerstands selbst. 

Selbst ein kursorischer Blick auf die umfassende Literatur zum gewaltlosen Wi-
derstand zeigt, inwiefern körperliche Vulnerabilität in solchen Widerstandspraktiken 
mobilisiert wird. Wenn Vulnerabilität Teil einer politischen Mobilisierung ist, dann 
ist sie nicht im Namen einer »Invulnerabilität« zu überwinden. Es geht gerade nicht 
darum, unverwundbar zu werden (wie dies scheinbar für Putin oder George Bush das 
höchste Lebensziel darstellt), sondern vielmehr darum, Vulnerabilität als Teil des Wi-
derstands selbst zu mobilisieren. Ich möchte Vulnerabilität nicht als das Gegenteil 
von Widerstand, sondern als einen konstitutiven Teil davon verstehen. Davon ausge-
hend müsste man bestimmte gängige Vorstellungen in Frage stellen, wie etwa die 
Gleichsetzung von Vulnerabilität mit Passivität oder die Gleichsetzung von Wider-
stand mit Aktivität. Vielleicht eröffnet sich ausgehend von jenen bewussten Formen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

der Mobilisierung von Vulnerabilität, die es weder zu beherrschen noch zu überwin-
den gilt, eine Möglichkeit, um Handlungsfähigkeit im Allgemeinen sowie die spezi-
fische Handlungsfähigkeit in Akten des Widerstands neu zu denken.1 
 
MARLEN BIDWELL-STEINER: Meine Frage betrifft Ihren Begriff der Vulnerabilität und 
sein Verhältnis zur Affektion – insbesondere im Kontext der Psychoanalyse. Könnte 
der Begriff der Affektion Ihr Verständnis von Vulnerabilität erhellen? In dem Artikel 
»Körperliche Verwundbarkeit, koalitionäre Politik«2 beziehen Sie sich explizit auf 
Spinoza und Deleuze, die beide der Affektion eine doppelte Bedeutung zuschreiben: 
Affektion impliziert bei Spinoza und Deleuze einerseits eine passive Vulnerabilität 
im Sinne einer Passion, aber andererseits auch aktive Handlungsfähigkeit. Sehen Sie 
eine Verbindung zwischen Ihrer Konzeption von Vulnerabilität und dem Begriff der 
Affektion, wie er sich bei Spinoza und Deleuze findet? 
 
JUDITH BUTLER: Vielen Dank für Ihre Frage. Ich kenne diese Überlegungen; dabei ist 
natürlich als erstes an Deleuzes Spinoza-Lektüre in Spinoza und das Problem des 
Ausdrucks in der Philosophie zu denken, insbesondere an das Kapitel »Was ein Kör-
per vermag«, das für mich sehr hilfreich war, um die traditionellen Unterscheidungen 
zwischen Aktivität und Passivität zu überdenken. Jedoch scheint mir Deleuze davon 
auszugehen, dass der Affektion immer diese doppelte Bedeutung zukommt und uns 
folglich stets zugleich in Aktivität und Passivität versetzt. Mir geht es aber gerade um 
diejenigen politischen Situationen, in denen sich zeigt, dass dies zwar manchmal der 
Fall sein, aber auch ausbleiben kann. Konkreter gesprochen: Man kann vulnerabel 
sein und brutal ermordet werden; man kann willentlich vulnerabel sein, während ei-
nem zugleich vielerlei Ungewolltes zustößt. Es muss also auf einer rein metaphysi-
schen Ebene nicht zutreffen, dass Vulnerabilität oder Affektion immer einen ermäch-
tigenden Aspekt haben – damit würden gerade die politischen Bedingungen ausge-
blendet, die eine solche Ermächtigung verunmöglichen können. Eine derartige meta-
physische Annahme ist unproduktiv, um politische Kämpfe zu beschreiben. Diese 
politische Dimension fehlt mir im Deleuze’schen Rahmen, der, wie mir scheint, 
gleichsam zu viele Festlegungen im Voraus macht. 

Ich möchte auch erwähnen, dass Vulnerabilität meinem Verständnis nach nicht in 
besonderer Weise mit der Psychoanalyse verbunden ist. Ich habe, denke ich, erstmals 
im Kontext der Frage nach dem gefährdeten Leben über Vulnerabilität nachgedacht; 
genauer: in meiner Analyse der US-amerikanischen Reaktion auf die Anschläge vom 
9. September 2001 und wie diese eine bestimmte nationale Definition des Selbst und 

                                                             
1  Vgl. auch Butler, Judith/Zeynep, Gambetti/Leticia, Sabsay (Hg.) (2016): Vulnerability in 

Resistance. Durham/London: Duke Univ. Press 2016. 
2  Wiederaufgenommen in: APV: 163–200. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 303 

 

ein nationales Selbstverständnis des Undurchdringlichen unterminierten. Dabei 
schien es mir ratsam, sich auf die feministische Kritik der Undurchdringlichkeit zu 
besinnen, um der im nationalen Diskurs vorherrschenden Figur eines sich selbst ver-
teidigenden Selbst etwas entgegenzusetzen. Das hat sicherlich eine psychoanalyti-
sche Komponente, aber wohl am ehesten eine feministisch-psychoanalytische. 
 
ARNO BÖHLER: Spinoza und Deleuze vertreten die Ansicht, dass alle Körper affiziert 
werden können. Demnach kann nicht nur der menschliche Körper affiziert werden; 
vielmehr handelt es sich dabei um einen Allgemeinbegriff bzw. um einen Gemeinbe-
griff, wie Spinoza sagen würde. Darüber hinaus kann man einen Körper nicht ohne 
sein Außen denken. Wenn man also von »einem Körper« spricht, so impliziert dies 
auch ein Außen, was wiederum bedeutet, dass das Außen ein konstitutiver Bestandteil 
des Körpers ist. Folglich sind selbst die USA als Gesellschaftskörper vulnerabel. Der 
Begriff der Vulnerabilität bezieht sich somit auf unterschiedliche Verwendungsberei-
che: auf menschliche Körper, aber auch auf nicht-menschliche Körper und selbst auf 
Körperschaften wie etwa den Gesellschaftskörper. 
 
JUDITH BUTLER: Ich stimme Ihnen zu, dass es nicht nur um menschliche Körper geht, 
sondern um alle Körper, und dass das Außen ein konstitutiver Bestandteil des Körpers 
selbst ist, insofern es keinen Körper ohne sein Außen gibt. Was ich bei Deleuze aber 
vermisse, ist Merleau-Pontys Begriff des Fleisches. Bei Merleau-Ponty bezeichnet 
das Fleisch eine Art Übergang oder Schwelle zwischen Innen und Außen, was darauf 
verweist, dass diese Unterscheidung niemals stabil ist. In diesem Sinne gilt es, die 
Körperoberfläche und die Körperöffnungen, die apterture des Körpers, als genau jene 
Orte zu bedenken, an denen Innen und Außen sich nicht gänzlich voneinander unter-
scheiden lassen. Darin liegt für mich die Pointe von Merleau-Pontys Begriff entre-
lacs, der ins Englische mit intertwining und ins Deutsche mit Geflecht übersetzt wird. 
Was ich mir wünsche, dass der Körper für meine Theorie »vermag« – und ich bin mir 
sicher, dass er sich mir widersetzen wird – ist zu erläutern, inwiefern Vulnerabilität 
auf ungleiche Weise verteilt wird. 

Wenn wir allzu schnell von »allen Körpern« sprechen, dann stellen wir metaphy-
sische Behauptungen auf. Natürlich muss auch ich auf solche Behauptungen zurück-
greifen. Zu sagen, was alle Körper sind oder vermögen, löst jedoch noch nicht das 
Problem. Wenn wir von vornherein sagen, dass alle Körper nur in Relation zu einem 
Außen gedacht werden können oder dass Vulnerabilität als Teil dieser relationalen 
Dimension des Körpers zu verstehen ist – wogegen ich nichts einzuwenden habe –, 
wie können wir dann die Ungleichverteilung der Vulnerabilität begreifen, wenn bei-
spielsweise bestimmte Bevölkerungsgruppen sehr viel gefährdeter als andere sind o-
der wenn sich gewisse Bevölkerungsgruppen wirksamer als andere gegen Prekarität 
zu schützen vermögen? Damit sind zwei unterschiedliche Analyseebenen angespro-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

chen, die es stets im Blick zu behalten gilt. Mit anderen Worten: Die Universalisie-
rung auf der metaphysischen Ebene scheitert, sobald wir das soziale und ökonomi-
sche Problem der Ungleichheit und der Ungleichverteilung zu analysieren versuchen. 
Darüber hinaus lässt sich die metaphysische Behauptung sogar als normativ verste-
hen, wenn man beispielsweise sagt: »Alle Körper sollten…« und dergleichen. Aller-
dings ist mir nicht klar, wie der Übergang vom Metaphysischen zum Sozialen und 
Ökonomischen zu vollziehen ist. Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden 
Modalitäten zu arbeiten.  
 
SERGEJ SEITZ: Mit Blick auf den Text »Körperallianzen und die Politik der Straße«3 
möchte ich nach dem Verhältnis zwischen Ausgesetztsein und Interdependenz fragen. 
Unter Rückgriff auf den Begriff der Interdependenz argumentieren Sie, dass Akteure 
immer schon in Abhängigkeitsbeziehungen stehen, die neben menschlichen und 
nichtmenschlichen Akteuren auch die materiellen Bedingungen des Handelns umfas-
sen. Der Begriff des Ausgesetzseins verweist dagegen darauf, dass das verkörperte 
Subjekt konstitutiv dem Anderen ausgesetzt ist. Es scheint, dass hier ein gewisser 
Perspektivenwechsel vollzogen wird. Während der Begriff der Interdependenz eine 
drittpersonale Perspektive zu implizieren scheint, ist der Begriff des Ausgesetztseins 
stärker phänomenologisch grundiert und impliziert eine erstpersonale Perspektive: 
Ich bin der Welt und den Anderen ausgesetzt, während wir alle in der einen oder 
anderen Weise von Anderen abhängig sind. Welches Verhältnis besteht zwischen die-
sen beiden Perspektiven? 

 
JUDITH BUTLER: Bevor ich darauf genauer eingehe – und ich freue mich über diese 
Herausforderung – möchte ich kurz versuchen, aufzuzeigen, wie Ihre Frage an die 
vorige Frage anschließt, insofern sie ein bestimmtes Verständnis des »Phänomenolo-
gischen« nahelegt. Manchmal bezeichnet man mit diesem Ausdruck einfach nur die 
Beschreibung einer kontingenten Erfahrung, etwa wenn man davon ausgeht, dass 
Vulnerabilität eine bestimmte Erfahrung im größeren Kontext der phänomenologi-
schen Beschreibung unseres Erfahrungslebens darstellt. In Ihrer Frage verstehen Sie 
Vulnerabilität in einem stärker phänomenologischen Sinne als eine konstitutive Be-
dingung, die nicht zu jeder Zeit akut erlebt wird, sondern über ihre sporadisch und 
kontingent erfahrene Aktualität hinausgeht. 

In diesem strenger phänomenologischen Sinn erscheint die Vulnerabilität als kon-
stitutiv für subjektive Erfahrung oder für das, was wir als relationale Erfahrung be-
zeichnen könnten. Damit wird Vulnerabilität nicht auf ein kontingentes Geschehen 
reduziert – das ich eher Erlebnis* und weniger Erfahrung* nennen würde. Anders 

                                                             
3  Wiederaufgenommen in: APV: 91–132. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 305 

 

gesagt: Vulnerabilität entzieht sich einer rein subjektiven Beschreibung oder der blo-
ßen Registrierung eines Gefühls. Auch wenn wir dieses Gefühl manchmal haben – 
wenn wir beispielsweise sagen: »Heute fühle ich mich besonders verwundbar« oder 
»Dieser Person gegenüber fühle ich mich verwundbar« –, selbst dann beziehen wir 
uns wohl auf eine allgemeinere Bedingung unserer Relationalität zu anderen Körpern 
und zu anderen Dingen, zu unterschiedlichen Kräften außerhalb unserer selbst, die 
uns dennoch in ungewollter und beständiger Weise affizieren können. Dies verweist 
auf ein strukturelles Moment der Vulnerabilität, das nicht auf eine bestimmte Situa-
tion oder das sporadische oder kontingente Erlebnis* des Sich-verwundbar-Fühlens 
reduziert werden kann. 

Konkreter formuliert: Sie haben Recht, dass mit den Begriffen des Ausgesetzt-
seins und der Interdependenz eine Perspektivenverschiebung einhergeht. Ich vermute 
sogar, dass diese Verschiebung von der ersten zur dritten Person zentral für die Ent-
wicklung ist, die meiner allgemeineren Konzeption ethischer Verpflichtung zugrunde 
liegt. Ich habe dies in dem angesprochenen Artikel nicht systematisch ausgearbeitet, 
aber es ist sicherlich richtig zu sagen, dass das Ausgesetztsein etwas impliziert wie: 
Dieser Körper hier ist einer gewissen Kraft, Macht, Verletzung, Verführung oder der-
gleichen ausgesetzt, was sich als Vulnerabilität durch etwas verstehen lässt. So gese-
hen wäre Vulnerabilität stets »intentional« im Sinne der frühen Phänomenologie, 
d.h., Vulnerabilität wäre stets auf etwas bezogen. So wie Bewusstsein immer Be-
wusstsein von etwas ist, ist Vulnerabilität stets Vulnerabilität durch etwas, und diese 
Relationalität kommt ihr wesentlich zu. 

Es ist jedoch gerade aus der Position des Ausgesetztseins – meiner Verletzlichkeit 
(injurability), meiner Empfindungsfähigkeit (impressionability) –, dass ich eine 
nicht-egologische Perspektive auf das erlangen kann, was Abhängigkeit und Interde-
pendenz heißt. Mit anderen Worten: Ich kann nicht in einer Welt leben, in der ich die 
Möglichkeit der Vulnerabilität restlos auslöschen könnte. Ich kann es versuchen, aber 
selbst meine »Festung« kann angegriffen werden – in der Tat neigen Festungen dazu, 
angegriffen zu werden, dafür sind sie ja da; sie sind Monumente der Antizipation von 
Angriffen. Daran schließt sich die Frage an: Wie können wir den Übergang von Aus-
gesetztsein und Interdependenz genau denken? Mein Vorschlag lautet: Interdepen-
denz impliziert das Risiko des Ausgesetztseins. Anders gefragt: Warum ist Interde-
pendenz nicht einfach ein Zustand des Glücks oder der Verbundenheit? Warum kann 
Interdependenz sowohl zu einem Schauplatz von Aggression und mörderischen 
Wünschen als auch von Leidenschaften und Bedürfnissen werden? Nochmals anders 
formuliert: Im Kontext von Interdependenzbeziehungen kann eine gewaltige Menge 
unkalkulierbarer Leidenschaften auftreten. Wenn man der möglichen Aggression ei-
nes Anderen ausgesetzt ist, von dem man abhängig ist, dann befinden wir uns in einer 
Klein’schen Szene und sehen, inwiefern Ausgesetztsein ein Element am Schauplatz 
der Interdependenz darstellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

Wenn zum Beispiel ein Kleinkind schutzlos seiner Umwelt ausgesetzt ist, wird es 
ganz wörtlich an diesem Ausgesetztsein sterben. Ödipus wurde von einem Hirten auf 
einem Hügel ausgesetzt und sollte an diesem Ausgesetzsein sterben: »Nimm dieses 
Kind, schneide ihm nicht die Kehle durch, sondern lass es einfach auf dem Hügel in 
der prallen Sonne zurück.« Hier haben wir das Bild eines hilflos den Elementen aus-
gesetzten Kindes, das nicht in der Lage ist, sich selbst zu verteidigen oder für sich 
selbst zu sorgen. Das Kind ist im Klein’schen Sinne ausgesetzt – aber vielleicht auch 
in einem Levinas’schen Sinne: Wie Sie wissen, verwendet Levinas den interessanten 
französischen Ausdruck »exposition«. Damit ist das Ausgesetztsein gemeint, aber 
auch ein expositorisches Moment des Erklärens oder Demonstrierens. Was im Aus-
gesetztsein (exposure) demonstriert wird, ist diese grundlegende Abhängigkeit des 
Lebewesens von den Lebensprozessen und von einer Reihe lebenserhaltender Bedin-
gungen. Wenn diese lebenserhaltenden Bedingungen zerstört oder entzogen werden, 
wie etwa im Fall der Prekarität – um diesen Begriff wieder aufzugreifen –, dann stei-
gert sich das Ausgesetztsein: Ausgesetztsein gegenüber den Elementen, gegenüber 
allen Risiken, denen ein Körper ausgesetzt sein kann. Auch wenn ich gegenüber dem 
Wort »Risiko« aufgrund seiner neoliberalen und versicherungstechnischen Implika-
tionen starke Vorbehalte habe, würde ich, dessen ungeachtet, von einem Risiko im 
Kern der Interdependenz sprechen. Interdependenz ist fragil, die Bedingungen der 
Interdependenz müssen stets aufs Neue sozial und ökonomisch reproduziert werden, 
um die schädlichen, ja fatalen Konsequenzen des Ausgesetzseins zu lindern. 

Noch einmal anders formuliert: Aus einer rein egologischen oder gar egozentri-
schen Perspektive kann ich sagen: »Ich bin ausgesetzt und ich will dies nicht. Ich 
brauche Schutz, ein Dach über dem Kopf, ich brauche grundlegende Dinge, die mir 
vorenthalten werden, ich fühle mich auf gefährliche Weise ausgesetzt.« Und dann 
kann ich versuchen, meine Probleme zu lösen, mir ein gutes Handbuch besorgen, 
einen Selbsthilferatgeber, der mir helfen wird. Das wäre ein rein egologischer Dis-
kurs, der das Egologische sogar auf den begrifflichen Rahmen zur Beschreibung von 
Prekarität ausdehnt. Wenn ich dagegen mein Ausgesetztsein als eine Bedingung ver-
stehe, die ich mit Anderen teile, die auf gleiche Weise ausgesetzt sind wie ich, weil 
wir beispielsweise arbeitslos sind oder Studierende mit enormen Schulden usw., dann 
– so scheint mir – verlasse ich nicht nur die Erste-Person-Perspektive, sondern be-
ginne, eine geteilte, gemeinsame Erfahrung zu verstehen, eine durch und durch ge-
schichtliche Erfahrung, die mir dann vielleicht erlaubt, einen bessere Einsicht in die 
breitere Struktur der Interdependenz zu gewinnen.  

Dies ist meiner Ansicht nach der Grund dafür, warum viele Bewegungen – wie 
etwa Occupy oder die Indignados in Spanien – damit begonnen haben, kleinere In-
terdependenzgemeinschaften zu errichten. Am Anfang dieser Bewegungen steht die 
Inszenierung, Verkörperung, Inanspruchnahme und Befürwortung kleinerer Gemein-
schaften, in denen eine Form der Arbeitsteilung am Werk ist und deren Mitglieder 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 307 

 

unterschiedliche Aufgaben übernehmen. Dabei handelt es sich um kleinere, proviso-
rische und übergangshafte Modelle interdependenten Lebens. Das ist das erste, was 
passiert, wenn man von der Perspektive der ersten Person zu der der Interdependenz 
übergeht, und ich verstehe dies als eine Art provisorischen Experimentierens und 
Ausprobierens unterschiedlicher Formen der Kohabitation und der Interdependenz.  

 
ANNA BABKA: Ich würde gerne eine konkrete Frage zur Prekarität und zum Ausge-
setztsein im Kontext befristeter Arbeitsverhältnisse und forcierter Mobilität stellen – 
nicht zuletzt im akademischen Kontext. Wir alle sind einer neoliberalen Ideologie aus-
gesetzt, die unterstellt, dass prekäre Arbeitsverhältnisse zu mehr Wettbewerb und damit 
zu größerer Produktivität führen. So behauptete kürzlich eine Vertreterin der Universität 
Wien, dass Jobunsicherheit zu mehr Produktivität und damit zu mehr Erfolg führe: 
Umso unsicherer die eigene Situation ist, umso mehr arbeite man, um irgendwann ein-
mal »hinein« zu kommen. Was können wir einer solchen Behauptung entgegensetzen? 
 
JUDITH BUTLER: Nun, es gibt Strategien und Taktiken. Man könnte etwa eine De-
monstration organisieren, in der man jedes Wort der Behauptung auseinandernimmt 
und damit einen Gegendiskurs etabliert. Man könnte auch eine gesamte Tagung dar-
über veranstalten, Vortragende einladen und das Ganze dann online publizieren. Es 
gibt viele Möglichkeiten. Sara Ahmeds Blog »feministkilljoys« ist ein gutes Beispiel 
dafür. Sie würde von der Arbeit an der Universität nach Hause kommen, nachdem sie 
dort wieder einmal etwas Unsägliches gehört hat, sich an den Computer setzen und 
einen ganzen Blogeintrag darüber schreiben. Damit wendet sie sich an die ganze Welt 
und postet den Satz, damit alle ihn sehen können, etwa auf YouTube: »Diesen Satz 
hat man heute zu mir gesagt.« Sie macht das wirklich großartig. Natürlich kann das 
nicht jeder, aber in der Art und Weise, wie sie es macht, kritisiert sie die neoliberale 
Ideologie der Eigenverantwortung und macht deutlich, wo die Verantwortung tat-
sächlich liegt. Sie übernimmt nicht die Verantwortung dafür, verletzt worden zu sein 
– das wäre die neoliberale Geste schlechthin –, sondern stellt die Ungerechtigkeit 
einer solchen Zumutung heraus. 

Die Vorstellung, dass Prekarisierte für ihre Situation selbst verantwortlich sind, 
ist geradezu absurd. Denn einerseits werden die Bedingungen ökonomischen Wohl-
ergehens gemeinsam mit den sozialdemokratischen Errungenschaften systematisch 
zerstört, während man andererseits für dieses strukturelle Problem individuell ver-
antwortlich gemacht wird. Auf diese Weise wird das strukturelle Problem durch die 
Zuschreibung von Verantwortung verschleiert: »Es liegt einzig und allein an dir 
selbst, mehr aus dir zu machen, um in einer Welt wettbewerbsfähig zu bleiben, in der 
die Chancen, dass man überhaupt irgendetwas bekommt, immer geringer werden.« 
Ich denke, dass dies nicht zuletzt auch im akademischen Bereich der Fall ist, nicht 
nur in Europa, sondern auch in den USA und anderswo. Es handelt sich dabei um ein 
äußerst dringliches Problem.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

Dabei beruht diese Vorstellung auf einer bestimmten Form von Individualismus 
bzw. auf dem Ideal eines kompetitiven Selbst in einer Welt schwindender Möglich-
keiten, was auch noch positiv gesehen wird. Und aus welchen Gründen? Nun, aus 
sozialdarwinistischen – also sehr schlechten – Gründen. Es herrscht eine Ideologie, 
der zufolge nur der Stärkere überlebt und es nur die Besten ganz nach Oben schaffen. 
Aber »die Besten« – das sind nicht die Klügeren oder die, die mehr zu bieten hätten, 
sondern diejenigen, die bereit sind, ihre Gegner zu zerstören und die in diesem wahn-
sinnigen Rausch des Konkurrenzkampfs sogar ihre Selbstzerstörung in Kauf nehmen. 

Mit anderen Worten: »Deine Wettbewerbsfähigkeit ist dein Humankapital.« 
Diese Ideologie bringt eine Vorstellung von Gemeinschaft oder Gesellschaft hervor, 
in der sich marktkonforme Individuen gegen andere Formen von Interdependenz und 
sozialen Institutionen durchsetzen, welche vielleicht besser dazu geeignet wären, 
grundlegende Fragen des Arbeitens zu thematisieren, was implizieren würde, die Art 
und Weise zu überdenken und zu restrukturieren, wie Wohlstand verteilt ist und wie 
staatliche Förderungen organisiert sind. Die psychischen und physischen Kosten ei-
nes Lebens unter ökonomischen Bedingungen, in denen eine Pflicht zur ständigen 
Steigerung des Humankapitals besteht, müssen dabei ebenfalls bedacht werden. 
 
EVA LAQUIÈZE-WANIEK: Mit Bezug auf Ihren Artikel »Körperliche Verwundbarkeit, 
koalitionäre Politik« möchte ich auf das Problem der Gruppenbildung sowie die Ver-
bindung zwischen dem Subjekt und der politischen Gruppe zu sprechen kommen. 
Aus psychoanalytischer Perspektive geht es dabei um das Problem der Identifizie-
rung. Freud zeigt in Massenpsychologie und Ich-Analyse, dass das Individuum in der 
Masse dasselbe Über-Ich mit allen anderen teilt, wobei dieses Über-Ich sowohl ein 
konkretes libidinös besetztes Objekt als auch eine Idealvorstellung sein kann. Aller-
dings kann das Individuum sich mit sehr unterschiedlichen politischen Gruppen iden-
tifizieren – mit linken, rechten oder anderen –, sodass es entscheidend ist zu verste-
hen, mit welcher Art Über-Ich sich das Individuum identifiziert. 
 
JUDITH BUTLER: Ich habe dazu einige Gedanken. Wenn Freud von Massenpsycholo-
gie spricht und danach fragt, was eine Gruppe oder Masse zusammenhält, so bezieht 
er sich auf den Begriff des Ich-Ideals. Über ein Jahr nach Massenpsychologie und 
Ich-Analyse führt er in Das Ich und das Es den Begriff des Über-Ich ein und verwen-
det von da an beide Begriffe. Das Über-Ich ist zweifellos gewaltsamer, und ich denke, 
dass die damit bezeichneten Gruppenbildungen sich eher auf nationale Gruppierun-
gen beziehen oder auf Gruppen, deren Zusammenhalt durch die Autorität einer Re-
gierung oder einer militärischen Führungsfigur stabilisiert wird – Figuren, die entwe-
der reale Personen sind oder eine Art phantasmatische Dimension im Leben des Vol-
kes annehmen.  

Eine großartige Erzählung, die illustriert, wie dies funktioniert, ist Franz Kafkas 
»Josefine, die Sängerin oder Das Volk der Mäuse«. Es heißt, dass Josefine singt, und 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 309 

 

dass das Volk zusammenkommt, um sie zu hören. Der Erzähler behauptet, dass das 
Volk sich vereint fühlt, sobald sie singt. Es liebt ihren Gesang und ohne ihren Gesang 
würde nichts das Volk zusammenhalten. Dann stellt sich jedoch heraus, dass sie nicht 
wirklich singt, sondern bestenfalls pfeift. Sie gibt irgendwelche Töne von sich, die 
man nicht wirklich Gesang nennen kann, aber dennoch bringt dieser schöne Gesang 
– dieses Pfeifen, das kein Gesang ist – das Volk zusammen. Hier zeigen sich die Risse 
in einem nationalistischen Ethos: Sie singt und singt nicht, und selbst wenn sie nicht 
singt, singt sie und eint uns in ihrem Gesang. Schließlich stellt sich noch heraus, dass 
niemand Josefine jemals wirklich singen gehört hat. Sie hatte nie etwas zu sagen oder 
zu singen, und es bleibt reichlich unklar, ob sie jemals tatsächlich in Erscheinung 
getreten ist. Damit tritt die imaginäre Struktur, die das Volk eint, in den Vordergrund.  

Übertragen auf politische Gruppenbildungen: Ich stehe Gruppenbildungen skep-
tisch gegenüber, die von einem Über-Ich oder einem starken Glauben an ein repres-
sives Gesetz abhängen, da solche Gruppenbildungen auf Schuld und Selbstbestrafung 
beruhen oder auf einer Struktur des Gewissens, in der das Über-Ich innerpsychische 
Bestrafungen vornimmt, selbst wenn eine externe strafende Autorität nicht länger 
existiert oder notwendig ist. Ich denke also nicht, dass zum Beispiel eine Versamm-
lung von Nicht-Staatsbürger*innen durch ein vereinigendes Über-Ich zusammenge-
halten wird. Auch kollektive Akte zivilen Ungehorsams lassen sich, wie ich denke, 
nicht auf diese Weise beschreiben. Es bräuchte dazu meiner Ansicht nach eine Art 
Gegenkraft, eine Bewegung gegen das Über-Ich, gegen die Schuld, gegen das Ge-
wissen. Die Aufgabe besteht zweifellos darin, einen Weg zu finden, um dem Über-
Ich im Namen einer anderen Ethik entgegenzutreten, und meine Überlegungen zur 
Interdependenz zielen gerade darauf ab. 

Wenn man das Risiko in Kauf nimmt, ein »schlechtes« Subjekt im Sinne Althus-
sers zu werden, dann wird es möglich, die psychische Form des Über-Ich im Zusam-
menhang mit der Gruppenzugehörigkeit zu bestreiten, und es tun sich dann andere 
Möglichkeiten der Gruppenbildung auf. Damit ist nicht gesagt, dass das Über-Ich 
überhaupt keine Rolle mehr spielt, aber ich glaube nicht, dass es das organisierende 
Prinzip jener anderen Arten von Gruppen darstellt, die mich hier interessieren. In der 
Rezeption von Freuds Arbeiten zur Massenpsychologie wurde unter anderem die 
Frage nach der sexuellen Dimension von Gruppenbildungen aufgeworfen sowie da-
nach, wie das Begehren in einer Gruppe übertragen und weitergegeben wird. Es gibt 
einiges an Literatur zur erotischen Übertragung in Gruppenbildungsprozessen und 
ich frage mich, inwiefern es möglich wäre, Formen von Interdependenz zu denken, 
die auf einer affirmativeren Grundlage basieren, auch wenn sie nicht gänzlich der 
Gefahr entgehen, in einen Schuldkreislauf hineinzugeraten. In diesem Sinne geht es 
mir darum, andere Formen ethischer Beziehungen zu denken, die nicht auf Schuld 
gegründet sind. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

SILVIA STOLLER: Ich möchte Ihren Begriff des Körpers thematisieren. Dabei interes-
siert mich vor allem die Frage, ob und inwiefern es tatsächlich der Körper ist, der auf 
die Straße geht. In Ihren Arbeiten sprechen Sie manchmal vom Selbst und manchmal 
vom Subjekt. In »Körperallianzen und die Politik der Straße« sowie in »Körperliche 
Verwundbarkeit, koalitionäre Politik« sprechen Sie jedoch fast ausschließlich vom 
Körper oder von Körpern: »Körper versammeln sich, sie bewegen sich und sprechen 
zusammen und sie erheben Anspruch auf einen bestimmten Raum als öffentlichen 
Raum.« (APV: 96) Aus phänomenologischer Perspektive ist es jedoch unstimmig zu 
sagen, dass es der Körper ist, der auf die Straße geht. Oder, wenn zum Beispiel meine 
Mutter stirbt, dann werde ich nicht sagen »Der Körper meiner Mutter ist gestorben«, 
sondern ich würde sagen: »Sie ist gestorben« oder »Die geliebte Mutter ist gestor-
ben«. Auch wenn ich hier mit Ihnen spreche, spreche ich nicht zu einem Körper: Sie 
haben einen Namen, Sie sind ein Mensch. Könnten Sie vor diesem Hintergrund Ihre 
emphatische Bezugnahme auf den Begriff des Körpers erläutern und ausführen, wa-
rum sie etwa nicht von »Menschen« oder »Subjekten« sprechen? Ist es wirklich nur 
der Körper, der auf die Straße geht? 
 
JUDITH BUTLER: Beginnen wir damit, was es heißt, auf die Straße zu gehen. Ich 
denke, wir sollten vorsichtig sein, wenn wir analysieren, was es heißt, auf der oder 
auf die Straße zu gehen, um nicht die Vorstellung eines Körpers, der auf die Straße 
geht, fälschlich zu substanzialisieren. Anders gesagt: Auf die Straße zu gehen, setzt 
Mobilität voraus oder das, was Merleau-Ponty motilité, Motilität nennt, ein Bewe-
gungsvermögen, das sich nicht als eine bestimmte Fähigkeit oder ein bestimmtes Ver-
mögen extrahieren und analysieren lässt, sondern gerade im Akt des Auf-die-Straße-
Gehens ausgeübt wird. Wir können festhalten, dass eine Beziehung zur Umwelt da-
mit zu tun hat, sich durch sie und auf ihr zu bewegen. Dabei ist es wirklich wichtig 
darüber nachzudenken, welche Rolle die Straße in den jeweiligen Situationen spielt. 
Wenn wir beispielsweise an die Favelas in Brasilien denken, dann beteiligen sich 
viele gerade deswegen an Aufständen, weil sie sich bereits auf der Straße befinden, 
einen Großteil ihres Lebens auf der Straße verbringen und weil es ihnen wichtiger 
ist, dass die Straßen in ihrer Nachbarschaft befestigt werden, als dass das ganze Geld 
für die Olympischen Spiele ausgegeben wird. Ähnliches zeigt sich auch in einigen 
der Shanty Towns in Südafrika, wo gerade für die Befestigung von Straßen und bes-
sere Mobilitätsbedingungen mobilisiert wird. Dabei gilt es im Kopf zu behalten, dass 
Gehsteige und Straßen die infrastrukturellen Bedingungen für Bewegung darstellen. 
Deswegen sagen Behindertenrechtsaktivist*innen: »Wir benötigen abgeschrägte 
Randsteine und Rampen, damit wir mit unseren Rollstühlen von der Straße auf den 
Gehsteig kommen können und umgekehrt – und ohne diese Infrastruktur können wir 
uns nicht bewegen.« Dabei geht es um Fragen der Mobilität oder der Motilität, in 
denen etwas, was wir den Körper nennen, auf dem Spiel steht, auch wenn ich deshalb 
nicht sagen würde, dass der Körper eine Substanz darstellt, die sich durch diese Dinge 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 311 

 

bewegt. Ich denke, dass es eine verkörperte Relationalität gibt, eine verkörperte Be-
ziehung zur Umwelt, zur Motilität, und dass wir gerade über diese Relationen und 
Aktivitäten nachdenken müssen. 

Wir haben es folglich mit zwei Fragen zu tun: Bewegung und Oberfläche, Bewe-
gung und Infrastruktur. Aus dieser Perspektive kann verkörperte Bewegung in unter-
schiedlicher Weise durchkreuzt werden: etwa weil es einem verboten ist, auf die 
Straße zu gehen, oder weil man keine Möglichkeit hat, mit seinen Rollstuhl die Straße 
zu benutzen, oder weil es gar keine Straße gibt, weil man uns noch keine Straße ge-
baut hat. Geht man die Analyse so an, dann wird es uns möglich, diejenigen Merk-
male der Verkörperung ins Auge zu fassen, die hier von zentraler Bedeutung sind, 
und wir können anfangen, über jene Techniken und infrastrukturellen Beschaffenhei-
ten nachzudenken, die Bewegung ermöglichen oder verunmöglichen. Damit wird 
auch deutlich, dass egal über welchen Körper wir reden, dieser Körper immer schon 
auf eine errichtete Umwelt bezogen ist und so auf technische Mobilitätsprobleme 
stoßen kann. Ich glaube daher nicht, dass ich einen Schritt zurückzutreten und fragen 
muss: Wie definiere ich den Körper oder sollte ich den Menschen als einen Körper 
definieren? Das erschiene mir als ein fundamentalistischer Ansatz, der diese Begriffe 
substanzialisiert und sie aus ihren gelebten Modalitäten herausnimmt, während es 
weitaus wichtiger wäre, gerade jene gelebten Modalitäten zu untersuchen und danach 
zu fragen, was diese uns über die grundlegenden Relationalitäten lehren, die die ver-
körperte Erfahrung bestimmen. 

Es kann also ein menschlicher Körper sein, der auf die Straße geht, ein mensch-
licher Körper mit einem Tier oder ein menschlicher Körper mit einer Maschine oder 
Stütze oder mit einer technischen Unterstützung anderer Art. Ich könnte eines Tages 
einen Stock oder vielleicht einen Rollstuhl brauchen, um auf die Straße zu gelangen, 
oder auch einen barrierefreien Bus oder eine Rampe, die es mir ermöglicht, in den 
Bus einzusteigen. Anders gesagt: Ich bin Teil einer Welt, in der viele oder gar die 
meisten Menschen bauliche Unterstützungen brauchen, um auf die Straße zu gelan-
gen. Meine Mobilität ist immer schon unterstützt; es gibt keine Mobilität, die nicht 
unterstützt wäre. Wir müssen die infrastrukturellen und technologischen Bedingun-
gen für Bewegung berücksichtigen. Diese Art und Weise, über den Körper nachzu-
denken, lehren uns auch die Disability Studies. 

Selbst meine Stimme und meine Rede als ein Vokalisierungsakt sind bereits kom-
plexe verkörperte Ausdrucksformen. Es gibt keine Vokalisierung ohne den Kehlkopf, 
und dieser könnte auch so beschaffen sein, dass ich mich nicht stimmlich artikulieren 
kann. Ich müsste dann auf Gebärdensprache oder andere Ausdrucksformen zurück-
greifen und manchmal kann ich auch jetzt schon nicht alles, was ich sagen möchte, 
stimmlich artikulieren und muss dann andere Bewegungen oder Ausdrucksformen 
einsetzen. Diese können visuell sein oder verkörpert, es können Gesten oder viel-
leicht sogar Tanzbewegungen sein. Müssen wir deshalb sagen, dass es eine Täter*in 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

hinter der Tat gibt? Wenn dem nicht so ist und wenn wir uns nicht entscheiden müs-
sen, ob ich als ein Mensch oder als ein Körper auf die Straße gehe, dann gilt es, nicht 
nur die Tätigkeit selbst zu analysieren, sondern die Beziehungen, die artikuliert wer-
den, wenn ich auf die Straße gehe oder spreche. Dann beginnen wir vielleicht, die 
Wandelbarkeit von Verkörperung so zu verstehen, dass das spezifisch Menschliche 
daran hervortritt, auch wenn das bedeutet, dass wir als Menschen immer schon mit 
Objekten und anderen Lebensprozessen in Beziehung stehen, und dass das Mensch-
liche mit der organischen und anorganischen Welt in einer Weise verflochten ist, die 
von traditionellen Humanismen ignoriert worden sind.  

 
BIRGIT SAUER: Ich habe ähnliche Frage in Hinblick auf die Politik. Was gewinnen 
wir für die Politik, wenn wir uns auf den Begriff des Körpers beziehen? Ich muss 
mich entschuldigen, ich bin Politikwissenschaftlerin … 
 
JUDITH BUTLER: Oh, kein Problem, ich lebe mit einer zusammen! 
 
BIRGIT SAUER: Ich habe mich also gefragt: Warum der Körper? Warum nicht der 
Mensch, warum nicht das Subjekt? Denn in der Politikwissenschaft sprechen wir 
vom Individuum und vom Akteur, auch wenn diese Begriffe stetig dekonstruiert wer-
den. Auch ich dekonstruiere die Vorstellung des Akteurs oder des individuellen Ich 
usw. Daher erscheint es mir durchaus sinnvoll, vom Körper zu sprechen und den Kör-
per als Bestandteil politischen Handelns zu begreifen, da dies uns erlauben könnte, 
die Rolle des Individuums im Politischen auf andere Weise zu theoretisieren. Und 
selbstverständlich stellt der Körper, wie Sie immer wieder betonen, keine metaphy-
sische Substanz dar. Vielmehr ist der Körper immer schon moduliert und auf sein 
Außen bezogen, wie die Begriffe der Vulnerabilität und der Affektion deutlich ma-
chen. Vielleicht ließe sich daher auch sagen, dass der Körper immer schon Teil einer 
Institution ist. Aus einer eher materialistischen und marxistischen Perspektive könnte 
man außerdem sagen, dass der Körper immer schon Teil gesellschaftlicher Verhält-
nisse ist. Folglich wäre es möglich, zu sagen, dass der Körper immer durch Instituti-
onen, gesellschaftliche Verhältnisse und Politik moduliert ist und dies könnte uns zu 
einem anderen Begriff des Körpers führen. 
 
JUDITH BUTLER: Ich habe dazu zwei kurze Anmerkungen. Die erste bezieht sich auf 
Hannah Arendt und ihren Begriff des Erscheinungsraums als Bühne des Politischen. 
Wenn Arendt diesen Begriff in Vita Activa oder Vom tätigen Leben einführt, spricht 
sie von einem Handeln, das paradigmatisch für die Politik ist und das einen spezifi-
schen Sprechakt darstellt. Es geht um einen öffentlichen Akt der Rede und sie erach-
tet diese Fähigkeit zur öffentlichen Rede als wesentlich für demokratische Politik. 
Zugleich aber trifft sie in diesem Buch die zentrale Unterscheidung zwischen dem 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 313 

 

Privaten und dem Öffentlichen, die das körperliche Leben und die körperlichen Be-
dürfnisse sowie die Reproduktion – wie auch alle Vorgänge des Lebens, des Sterbens 
und des Alterns – in eine vorpolitische Sphäre verbannt. Eines meiner Ziele ist gerade 
die Befreiung und Öffnung der Privatsphäre auf das Politische hin, um zu sehen, wie 
sich Arendts Idee einer performativen Politik als eine verkörperte Form der Perfor-
mativität neu denken ließe. Ich beziehe mich dabei auch auf ihren Begriff der Plura-
lität, um verkörperte und plurale Formen performativen Handelns in den Blick zu 
bekommen, was zugleich heißt, den Begriff öffentlicher Versammlung neu zu den-
ken. Dabei handelt es sich um ein gegen Arendt gewendetes Argument, das dennoch 
einige ihrer zentralen Begriffe aufgreift. 

Eine meiner weiteren Zielsetzungen wird vielleicht in einem marxistischen Kon-
text besser verständlich, nämlich das Anliegen, die Verschiebung von einem abstrak-
ten zu einem konkreten Rechtsverständnis weiterzutreiben. Es geht mir dabei darum, 
konkrete Rechte als verkörperte Dimensionen menschlichen Lebens zu verstehen und 
danach zu fragen, in welchem Verhältnis diese zur Umwelt und zur Vorstellung der 
Gattung im Allgemeinen stehen, wie dies in Marx’ Frühschriften deutlich wird. Wir 
können in diesem Zusammenhang beispielsweise an Frederick Douglass denken, je-
nen Sklaven, der durch Europa und die Nordstaaten der USA reisen und frei darüber 
sprechen konnte, was es heißt, ein Sklave zu sein, während er nicht zurück in den 
Süden gehen konnte, da er immer noch ein Sklave war. Er benötigte das Geld von 
seinen Redeauftritten, um sich von seinem Besitzer freizukaufen und ein freier Mann 
zu werden, was ihm nach seiner Europareise glücklicherweise auch gelang. Douglass 
hatte also das abstrakte Recht zu sprechen, aber er war zugleich immer noch Eigen-
tum eines anderen. Diese Szene lehrt uns etwas über die Kluft zwischen der Aus-
übung abstrakter Rechte und der konkreten Materialisierung der Freiheit, die einem 
körperliche Selbstbestimmung ermöglicht, und zwar nicht nur als Individuum, son-
dern auch durch die Aufhebung der Sklaverei als Institution. Das ist nur ein Beispiel 
für eine Art von Widerspruch, der im klassischen liberalen Rahmen auftritt, in dem 
abstrakte Rechte ausgeübt werden können, während einem konkrete Freiheiten vor-
enthalten werden. Vielleicht könnte man sagen, dass meine Arbeiten gerade darauf 
abzielen, diese Heuchelei oder diese Widersprüchlichkeit in einem gewissen Maße 
zu überwinden. 

 
EVA LAQUIÈZE-WANIEK: Ich möchte die Frage nach dem Körper noch etwas kontex-
tualisieren. Foucault hielt 1969 zur Zeit der Studentenrevolten seinen berühmten Vor-
trag »Was ist ein Autor?«. Dabei wurde Foucault von einem anwesenden Phäno-
menologen kritisiert, und ein Student hinterließ auf der Tafel den Satz: »Die Struktu-
ren gehen nicht auf die Straße«. Lacan verteidigte Foucault in der Diskussion und 
sagte: »Wenn es etwas gibt, das die Ereignisse des Mai zeigten, dann das Auf-die-
Straße-Gehen der Strukturen.« Nun scheint mir, dass Sie Foucault und Lacan hierin 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

grundsätzlich zustimmen würden. Liest man dagegen ihre Ausführungen in »Kör-
perallianzen und die Politik der Straße« sowie in »Körperliche Verwundbarkeit, ko-
alitionäre Politik«, so gewinnt man den Eindruck, dass es die Körper sind, die auf die 
Straße gehen, und nicht die Strukturen. Wie lassen sich diese beiden Alternativen 
miteinander vereinbaren?  

 
JUDITH BUTLER: Wenn Sie die Frage so formulieren, gibt es nur zwei Alternativen: 
Humanismus oder Strukturalismus. Ich verstehe mich jedoch eher als Poststruktura-
listin denn als Strukturalistin. Darüber hinaus habe ich noch eine andere Wende voll-
zogen – eine Wende hin zu einer ethischen Dimension im Politischen. Der Körper 
auf der Straße ist sicherlich strukturiert, und zwar nicht zuletzt durch die Straße selbst 
– vorausgesetzt, dass es überhaupt eine Straße gibt, wie ich zuvor im Zusammenhang 
mit der Frage der Mobilität ausgeführt habe. Dieser Körper steht in einer Reihe von 
Relationen zu dem, was körperliches Leben unterstützt oder behindert. Diese Bedin-
gungen, die Mobilität möglich machen, erlauben mir, auf die Straße zu gelangen. Sie 
sind Teil dessen, worauf sich der Körper bezieht, wenn er sich bewegt oder wenn er 
sich nicht bewegen kann.  

Wie würde ich also auf Ihre Frage antworten? Ich würde antworten: weder … 
noch*. Denn ich denke, dass es sich hier nicht nur um sprachliche Strukturen handelt, 
die an die Stelle des materiellen Körpers treten würden, auch wenn mir bewusst ist, 
dass ich in dem Moment, wo ich dies sage, sprachliche Strukturen verwende und 
mich auf vorgegebene Diskursformen beziehe. Ich denke weder, dass sich Materiali-
tät vollständig auf den Diskurs reduzieren lässt, noch, dass der Diskurs Materialität 
vollständig bestimmt. Meiner Ansicht nach besteht eine Überkreuzung zwischen Ma-
terialität und Diskurs, die permanent erneuert wird. In diesem Zusammenhang ist der 
Begriff des Chiasmus zwischen Sprache und Körper, zwischen Materialität und Dis-
kurs von großer Bedeutung, den ich von Merleau-Ponty übernommen und weiterzu-
entwickeln versucht habe. 

In diesem Zusammenhang ließe sich auch an die virtuelle Welt des Internet als 
eines möglichen Erscheinungsraums und eines Raums für politisches Handeln den-
ken. Dabei darf man nicht vergessen, dass es ein Körper ist, der vor dem Computer 
sitzt, ein Körper, der unter Umständen verhaftet werden kann. Der Körper kann nicht 
auf seine virtuelle Erscheinung in der virtuellen Welt des Internet reduziert werden. 
Zugleich lässt sich das eine nicht vollständig vom anderen trennen. Ich denke, wir 
müssten angesichts der Frage, die Foucault gestellt wurde, über jenes Geflecht (ent-
relacs), jenen Chiasmus sprechen, und zugleich jene falsche Alternative zurückwei-
sen: Entweder ist man Strukturalist*in und löst die Materialität des Körpers auf oder 
man ist Phänomenolog*in und affirmiert die Materialität des Körpers und es sind 
nicht die Strukturen, die auf die Straße gehen. Es ist vielmehr so, als würden Struktur 
und Körper ›unglücklich‹ miteinander Hand in Hand gehen. Die Strukturen werden 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 315 

 

revidiert, während sie gehen; sie werden reiteriert. Es handelt sich um iterable Struk-
turen. Das Verhältnis zwischen Materialität und Struktur unterliegt demnach aus post-
strukturalistischer Perspektive einer zeitlichen Reiteration. Beide Momente werden 
reiteriert und die Strukturen ändern sich im Zuge dieser Iteration. Es geht darüber 
hinaus nicht einfach nur um Strukturen, sondern um institutionelle Formen, um et-
was, das sich prozesshaft verändert, je nachdem mit wem es sich bewegt, in welchen 
Beziehungen es zur Umwelt steht und zu welchen Zwecken es dient. In diesem Sinne 
bleibe ich also beim weder … noch*. 
 
GERALD POSSELT: Als Sie gerade das Internet erwähnten, haben Sie deutlich ge-
macht, dass man es nicht als einen körperlosen Raum begreifen kann. Vielleicht 
könnten Sie in diesem Zusammenhang noch etwas mehr über das Verhältnis von kör-
perlicher und sprachlicher Vulnerabilität sagen. Denn die Frage von hate speech, 
symbolischer Gewalt und Vulnerabilität spielt in den gegenwärtigen Debatten rund 
um soziale Medien eine zentrale Rolle. Was hier mit ins Spiel kommt, ist die chiasti-
sche Verschränkung zwischen Sprache und Körper – ein Aspekt, der im Zentrum Ih-
rer Überlegungen sowohl in »Körperallianzen und die Politik der Straße« als auch in 
»Körperliche Verwundbarkeit, koalitionäre Politik« steht. 
 
JUDITH BUTLER: Internetaktivismus gehört nicht zu meinen theoretischen Schwer-
punkten. Ich habe dazu nur ein paar vorläufige Gedanken: Wenn man sich diesem 
Thema seriös zuwenden möchte, müsste man vermutlich die Frage an den Anfang 
stellen, welches Verhältnis zwischen dem Körper und den Maschinen besteht, die er 
verwendet, und welche bestimmte Form der Körper im Internet annimmt, wenn wir 
es etwa mit einem Avatar oder virtuellen Repräsentationsformen zu tun haben. So hat 
beispielsweise Sandy Stone über Transgender-Aktivismus im Web gearbeitet und die 
Frage aufgeworfen, was es für Menschen bedeutet, den geschlechtlichen Körper in 
einen Avatar zu verwandeln. Für Stone ist diese Technologie für die Definition von 
»trans« entscheidend. Damit wirft sie die Frage auf, wie maßgeblich diese Form vir-
tueller Verwandlung für unser Verständnis von Transgender ist. Das impliziert auch 
die Frage nach der Materialität und ihren virtuellen Bedingungen. Dazu haben zahl-
reiche Autor*innen wichtige Arbeiten geleistet, einschließlich Elizabeth Grosz. 
Friedrich Kittler und andere haben elaborierte Theorien zum Verhältnis von Materi-
alität und Virtualität vorgelegt, und es ist zudem entscheidend im Kopf zu behalten, 
dass das Internet nicht nur ein ideeller Raum ist, insofern es auch Maschinen, Server 
etc. voraussetzt, die sich größtenteils im Besitz großer Firmen befinden.  

Man kann sich exponieren, während man das Internet für aktivistische Zwecke 
verwendet; man kann zurückverfolgt, überwacht, gefunden, geschlagen, verhaftet 
oder ins Gefängnis gesteckt werden. Selbst im Internet ist man also mit vielfältigen 
Formen politischer Vulnerabilität konfrontiert. Es gibt darüber hinaus einige neue 
und wichtige Arbeiten zum Phänomen des Cyberbullying, das nicht mehr nur 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

Teenager-Chats betrifft, sondern mittlerweile (nicht zuletzt unter der Trump-Admi-
nistration und zu dem Zeitpunkt, wo ich dies Manuskript lese) eine neue Qualität 
erreicht hat. Dabei werden Dinge gesagt oder angesprochen, die vernichtend sein 
können. Wir können also fragen: Wo findet diese Vernichtung statt? Findet sie im 
Körper statt? In der Maschine? Oder geht es gerade darum, dass Körper im virtuellen 
Raum in verschiedenen Weisen geformt werden, sodass Vulnerabilität wiederum in 
dieser Relation verortet werden muss und nicht an einem ihrer Pole? Ich denke, dass 
wir manchmal fälschlich davon ausgehen, dass Verletzungen nur an einem Ort pas-
sieren und dabei gerade diese Überschneidungen übersehen. 

Der Ort spielt jedoch eine gewichtige Rolle, wie auch die Möglichkeit, sich von 
der Maschine wegzubewegen oder sie aus dem Fenster zu werfen. Ich möchte sicher-
lich nicht Materialität und Virtualität in eins setzen; vielmehr müssen wir auch dar-
über nachdenken, welche Geräte und Anwendungen sowie welche Interneträume 
wem zur Verfügung stehen. Ich stehe mit Leuten auf der ganzen Welt in Verbindung, 
deren Interneträume polizeilich überwacht werden und denen viele Materialien nicht 
zur Verfügung stehen. Der Ort ist also von Gewicht und es gibt eine Dimension von 
Materialität und Körperlichkeit, die nicht auf den virtuellen Bereich reduziert werden 
kann, auch wenn wir hier immer komplexere Überlappungsformen beobachten kön-
nen. Vielleicht verweist das auch auf sprachliche Vulnerabilität, auf das Problem der 
Beschimpfung und Verletzung sowie auf Formen des Ausgesetzseins, der Verleum-
dung oder des Ausgegrenztseins, die gegen den eigenen Willen erfolgen. All das ent-
zieht sich häufig strafrechtlichen Konsequenzen, da es nicht immer möglich ist, der-
artige Verletzungen zu ihrem Ursprung zurückzuverfolgen. 

Ich habe sicherlich viele Monate meines Lebens in banger Angst vor meinen 
E-Mails zugebracht, da mir viele Leute unsägliche Dinge zusendeten. Man sieht dann 
nur die Betreffzeile an und fragt sich schon: Soll ich das überhaupt öffnen? Zugleich 
gibt es Formen von globalem Aktivismus und globaler Vernetzung, die durch das In-
ternet möglich werden und die zuvor undenkbar gewesen wären – und dafür bin ich 
sehr dankbar. Ich denke dabei u.a. an die Occupy-Bewegungen, die zur gleichen Zeit 
stattfanden oder an gut koordinierte Hungerstreiks in verschiedenen Teilen der Welt. 
Diese Formen der Koordination werden auf einmal möglich, womit sich zugleich 
eine ganz neue Ebene von Verbindungen und Interdependenzen auftut. Ich werde 
wahrscheinlich nicht diejenige sein, die Sie anrufen, wenn Sie ins Krankenhaus müs-
sen, weil ich am anderen Ende der Welt lebe, aber es ist sehr wohl möglich, an andere 
Unterstützungsformen zu denken, die durch derartige Internetverbindungen erleich-
tert werden, die Menschen miteinander in Kontakt bringen und Unterstützung, Infor-
mation und Solidarität ermöglichen. 

Ich kann noch nicht genau sagen, was daraus weiter folgt, aber ich denke, dass 
bestimmte lokale Ereignisse, etwa ein Protest oder ein Streik, nicht in der intendierten 
Weise stattfinden können, wenn sie nicht von den Medien aufgegriffen werden. Somit 
sind die Medien in gewisser Weise bereits dem Ereignis eingeschrieben, was zugleich 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 317 

 

heißt, dass zahlreiche andere Orte für das Ereignis, das hier und jetzt stattfindet, kon-
stitutiv sind. Für gegenwärtige politische Mobilisierungen ist diese Frage der Multi-
lokalität extrem bedeutsam. 
  
ANDREAS OBERPRANTACHER: Meine Frage betrifft die körperliche Vulnerabilität im 
Verhältnis zur Möglichkeit des Erscheinens, wie sie in der Figur der illegalen Ein-
wander*in als eines emergenten Subjekts deutlich wird. In diesem Zusammenhang 
zeigt sich, dass Vulnerabilität nicht nur ungleich verteilt ist, sondern dass wir auch 
danach fragen müssen, wer in welcher Weise sprechen kann und wer das Vermögen 
hat, seine Vulnerabilität zur Sprache zu bringen. Dabei ist es oft der Fall, dass gerade 
diejenigen, von denen wir annehmen können, dass sie weniger vulnerabel sind, ihre 
Vulnerabilität nachdrücklicher artikulieren können. Man denke hier beispielsweise 
an die Europäische Union und ihre integrierte Grenzverwaltung: Die EU präsentiert 
sich selbst als extrem vulnerabel und minimiert zugleich die Vulnerabilität und Visi-
bilität von Refugees. Mich würde interessieren, was Sie über diese Verbindung oder 
diese fehlende Verbindung zwischen Vulnerabilität und Erscheinen denken, in dem 
Sinne, dass nicht alle Formen körperlichen Ausgesetztseins sichtbar oder artikulier-
bar werden können. 
 
JUDITH BUTLER: In meiner Auseinandersetzung mit Arendts Begriff des Erschei-
nungsraums sah ich mich unter anderem mit folgender Frage konfrontiert: Wer kann 
erscheinen und wer nicht? Darauf verweist auch Jacques Rancière mit Blick auf 
Arendt. In Vita activa analysiert Arendt unterschiedliche Gruppen, wie etwa Sklaven 
oder Frauen, die zu einem bestimmten geschichtlichen Zeitpunkt nicht in Erschei-
nung treten konnten. Angesichts der gegenwärtigen politischen Verhältnisse scheint 
es mir, dass unter anderem das Gefängnis die Funktion erfüllt, bestimmte Teile der 
Bevölkerung aus dem Erscheinungsraum zu entfernen und auszusondern, sodass sie 
nicht erscheinen und nicht mehr erscheinen können. Wenn sie dennoch erscheinen, 
so nur vermittelt über Anwält*innen oder Netzwerke oder im Rahmen von Gefäng-
nisprotesten. Sie erscheinen also nur durch Vertreter*innen. Es ist beispielsweise sehr 
schwer, Fotografien aus dem Inneren von Gefängnissen zu bekommen. Ein anderer 
Ort, an dem sich dies offensichtlich so verhält, sind die Grenzen der Nationalstaaten 
oder der EU, und dies trifft selbstverständlich auch auf die Flüchtlingslager an den 
Grenzen Europas oder Syriens zu.  

Das berührt auch die Frage, wie Refugees repräsentiert werden, ob sie überhaupt 
repräsentiert werden, und welchen Zugang sie zu Mitteln der Selbstrepräsentation 
haben. Wir sprechen hier von Bevölkerungsgruppen, die aus dem Erscheinungsraum 
verstoßen sind und die hochgradig reglementiert sind in der Art und Weise, wie sie 
erscheinen können, in welchen Formen und in welcher Gestalt. Diese Verhältnisse 
üben Druck auf den Repräsentationsdiskurs aus, was zu einem politischen Kampf 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

darüber führen kann, wer diejenigen repräsentiert, denen es verwehrt ist, zu erschei-
nen und sich selbst zu repräsentieren, oder denen Grundfreiheiten der Selbstreprä-
sentation vorenthalten werden. Hier kommt wieder das Risiko des Paternalismus mit 
ins Spiel, das Risiko jeder Art von diskursiver Aneignung. In den USA wird beispiels-
weise ein ganz ähnlicher Diskurs über die Frage der Grenzen geführt. Die Grenze zu 
Mexiko wird ständig als vulnerabel hingestellt. Und als Weiße in Kalifornien vor ei-
nigen Jahren zu einer offiziellen Minderheit wurden, gab es viele Diskussionen über 
die vermeintliche Vulnerabilität von Weißen. Der Begriff der Vulnerabilität kann also 
strategisch verwendet und eingesetzt werden. Dies sollten wir niemals vergessen, und 
was ich in meinen Arbeiten versuche, ist gerade, den Begriff der Vulnerabilität auf 
andere Weise zu verwenden. Ich habe mich sozusagen auf einen hegemonialen 
Kampf um die Frage eingelassen, wie dieser Begriff am besten verwendet werden 
sollte, und ich bin nicht bereit, ihn der Rechten zu überlassen. Sie können den Begriff 
nicht besitzen, und nur weil sie ihn zu schändlichen Zwecken eingesetzt haben, heißt 
dies nicht, dass wir anderen ihn darum nicht mehr verwenden können.  

Wenn wir beispielsweise der Frage nach dem Verhältnis von Vulnerabilität und 
(Eigen-)Interesse nachgehen, dann scheint es mir wichtig, sich von einem 
Hobbesʼschen Modell zu distanzieren, demzufolge ich anerkenne, dass ich verletzbar 
bin und andere verletzen kann und dass es in meinem eigenen Interesse liegt, einen 
Gesellschaftsvertrag einzugehen, in dem wir uns darauf verpflichten, dies nicht zu 
tun. Verstehen Sie mich nicht falsch: Ich bin natürlich froh, in einem solchen Gesell-
schaftsvertrag zu leben; wir brauchen ihn wohl. Ich denke jedoch, dass die anthropo-
logische Basis vertragstheoretischen Denkens impliziert, dass wir alle aus Eigeninte-
resse handeln und dass wir solche Verträge in dem Maße eingehen, wie sie unserem 
Eigeninteresse dienlich sind. Im Gegensatz zu diesem Modell versuche ich, einen 
anderen Begriff der Interdependenz ins Spiel zu bringen, demzufolge die Verletzung, 
die ich einem anderen zufüge, auch meine sozialen Bindungen verletzt bzw. die Art 
und Weise, in der ich in eine soziale Welt einbezogen bin. Damit findet zugleich eine 
Verschiebung statt, weg vom klassischen Modell, insofern ich mich nicht nur als ei-
geninteressiertes Individuum begreifen kann, sondern vielmehr als ein interdepen-
dentes Wesen, das mit anderen gemeinsam in einer Welt lebt. 
 
SUSHILA MESQUITA: Ich würde gerne über die Möglichkeiten von Koalitionsbildun-
gen in einem Menschenrechtsrahmen sprechen, vor allem mit Bezug auf LGBT-Kam-
pagnen. Meiner Ansicht nach sind solche Koalitionsbildungen zum Scheitern verur-
teilt, wenn wir nicht auf die postkolonialen Verwerfungen und die paternalistischen 
Rahmen achten, die sie oft beinhalten. Meine Frage wäre daher, wie wir Koalitionen 
bilden können – im Wissen, dass sie scheitern oder sogar gegenläufige Wirkungen 
haben können –, und dabei kolonialistische, eurozentrische oder paternalistische Ges-
ten vermeiden?  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 319 

 

JUDITH BUTLER: Es gibt eine laufende Debatte darüber, wie LGBTQ-Koalitionen 
funktionieren sowie über den Menschenrechtsrahmen, der von eher konservativen 
Schwulen- und Lesbenorganisationen als unhinterfragter Bezugspunkt für das Nach-
denken über Menschrechtsverletzungen und soziale Unterdrückung angenommen 
wird. Einer der schärfsten Kritikpunkte daran ist, kurz gesagt, dass der Menschen-
rechtsrahmen kulturimperialistisch ist, in dem Sinn, dass er kulturelle Vorannahmen 
aus dem Westen, aus Europa oder den USA auf unterschiedliche kulturelle und sozi-
ale Kontexte und Weltregionen überträgt, mit dem Effekt, dass die lokalen Kämpfe 
durch diese umfassenderen Menschenrechtsrahmen aus dem Blick geraten. Meiner 
Meinung nach ist eine aktive Kritik der kulturimperialistischen Annahmen, die in 
manchen Menschenrechtsrahmen getroffen werden, durchaus sinnvoll, ohne dass da-
mit der Menschenrechtsrahmen als ganzer verabschiedet wird. Mit anderen Worten: 
Es gibt eine Geschichte der Menschenrechtsrahmen, es gibt mehrere, diese stehen in 
Konkurrenz zueinander, je nachdem, ob wir davon sprechen, wie große Stiftungen 
Menschenrechtseinsätze finanzieren, oder davon, wie der Internationale Gerichtshof 
bestimmten Rechten Nachdruck verleiht, wenn er Genozid oder Vergewaltigung nach 
seinen Maßstäben beurteilt. Wie viele andere Diskurse auch ist der Menschenrechts-
diskurs nicht völlig singulär und er lässt sich auf unterschiedliche Weise mobilisieren 
und kritisieren. Ich weise daher die Vorstellung zurück, dass er nur eine einzige Form 
hat und dass er ausschließlich kulturimperialistische Implikationen hat.  

Ich war vor langer Zeit in der International Gay and Lesbian Human Rights Com-
mission (IGLHRC) involviert und habe heute ein sehr ambivalentes Verhältnis zum 
Menschenrechtsrahmen. Diese Organisation war bei vielen rechtlichen und politi-
schen Problemen sehr hilfreich. Sie spielte eine wichtige Rolle in bestimmten Ge-
richtsprozessen, die entscheidende Präzedenzfälle geschaffen haben, um Gewalt und 
Diskriminierung unter Strafe zu stellen und bestimmte Freiheitsrechte zu unterstüt-
zen, wie etwa homosexuelle Elternschaft oder Migrationsrechte. Daher bin ich nicht 
bereit zu sagen: »Ich kann nicht gegen die Ermordung Homosexueller in Uganda 
eintreten, denn damit würde ich einen Menschenrechtsrahmen aufrufen, der mich 
dem Vorwurf des Kulturimperialismus aussetzen würde.« Das ist eine absolut inak-
zeptable Position. Ich werde Menschenrechtsrahmen kritisieren, die kulturimperia-
listische Ziele verfolgen, und ich werde sicherlich diese Morde verurteilen.  

Diese Menschenrechtsverletzungen finden nicht nur in Afrika oder außerhalb der 
USA oder Europas statt. Nehmen wir zum Beispiel den Fall von Larry King aus Süd-
kalifornien (sein selbstgewählter Name war Leticia), einem transsexuellen Jugendli-
chen, der im Alter von 15 Jahren getötet wurde, und analysieren wir dies in Relation 
zu dem, was in Afrika und Lateinamerika geschieht und durch erschreckende Statis-
tiken zum feminicidio dokumentiert wird. Oder denken wir an einen globalen Ver-
gleichsrahmen, der nicht notwendigerweise die Vorstellung reproduziert, dass wir als 
Mitglieder der euro-atlantischen Allianz in irgendeiner Weise für wahre Menschen-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

rechte stehen, während all die Menschenrechtsverletzungen im Rest der Welt gesche-
hen, und dass wir allein mit unseren Mitteln in paternalistischer Weise eine gute Welt 
erschaffen könnten. (Während ich dieses Gespräch durchsehe, möchte ich hinzufü-
gen, dass gerade die USA momentan einige Menschenrechtsgruppen bitter notwendig 
hätten, die das Erstarken der White Supremacy beobachten.) 

Es braucht, denke ich, Mittel und Wege der Inszenierung, der Rahmung und der 
Kritik, damit wir nicht in eine völlige ethische Lähmung geraten, wenn etwa führende 
Schwulen- und Lesben-Vertreter*innen und Organisationen sich weigern, irgendet-
was darüber zu sagen, was in der Welt vor sich geht, selbst wenn es sich um offen-
sichtliche Verbrechen handelt. Wir müssen also mit diesem Dilemma umgehen – ich 
denke, es lässt sich nicht auflösen und ist Teil eines fortwährenden Kampfes. Auch 
wenn ich denke, dass Menschenrechtsrahmen nützlich und wichtig sind, so glaube 
ich doch nicht, dass sie uns ein vollständiges Bild der Macht bieten können. Wenn 
man mich also fragt, ob man die Menschenrechtsverletzungen in Palästina kritisieren 
darf, so antworte ich klar mit »Ja«. Man sollte gegen die Menschenrechtsverletzun-
gen in Palästina eintreten. Aber das Problem an Palästina ist nicht nur die Liste an 
Menschenrechtsverletzungen. Wenn wir es so darstellten, dann berücksichtigen wir 
weder das Problem des Siedlerkolonialismus noch den Entzug von Bürgerrechten
oder den Mangel an politischer Selbstbestimmung, was alles zentrale politische Prob-
leme darstellen, die jeweils andere politische Rahmen mitimplizieren. Man kann dem 
Problem nicht dadurch beikommen, dass man die Anzahl der Leute zählt, die am 
Checkpoint schlecht behandelt werden, auch wenn eine solche Liste ein wichtiges 
Beweisstück in einer breiteren politischen Analyse systematischer Unterdrückung 
unter fortdauernder kolonialer Herrschaft darstellen kann. Anders gesagt: Die Men-
schenrechte stellen einen taktischen und instrumentellen Diskurs innerhalb einer 
breiteren Kritik institutioneller und ökonomischer Macht dar. Wir machen jedoch ei-
nen Fehler, wenn wir die Menschenrechte zur einzigen Perspektive werden lassen, in 
der wir über Politik und Macht nachdenken.  

In meinem Versuch, diesen Fragen nachzugehen, habe ich auch auf den Begriff 
der kulturellen Übersetzung zurückgegriffen, wie er sich bei Gayatri Spivak und einer 
Reihe anderer Autor*innen wie etwa Talal Asad findet. Die Praxis der kulturellen 
Übersetzung besteht darin, Solidaritätsformen aufzubauen, die nicht darauf abzielen, 
eine einzige Idee des Menschlichen oder eine einzige Idee des guten Lebens auf alle 
anzuwenden. In diesen Situationen werden Verbindungen gerade dadurch gestiftet, 
dass man versucht, durch eine andere Sprache zu sehen, oder die eigene Sprache in 
produktiver Weise durch eine andere Sprache unterbrechen oder erweitern zu lassen, 
und dass man sich darauf einlässt, Behauptungen anders vorzubringen oder politische 
Probleme anders anzugehen – anstatt alle in den selben Diskurs zu assimilieren.  

Ich frage mich manchmal, ob der Rahmen sich verschieben und sich stärker öf-
fentlichen Diskursen über diese Fragen öffnen muss. Dort, wo ich in Kalifornien lebe, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 321 

 

gibt es ein großes Krankenhaus, in das immer wieder misshandelte Frauen eingelie-
fert werden. Ich hatte die Gelegenheit, mit einigen Mitarbeiter*innen vor Ort zu spre-
chen, die mir von der großen Anzahl an Frauen erzählten, die jedes Jahr, gewöhnlich 
im Zusammenhang von Ehestreitigkeiten, geschlagen oder gar getötet werden. Viele 
dieser Verbrechen sind sogenannte »Verbrechen aus Leidenschaft«; sie geschehen, 
weil ein Mann glaubt, dass eine Frau sexuell untreu wäre, dass sie ihn beleidigt oder 
sich seinen Forderungen widersetzt hätte. Ich denke an die vielen Orte auf der Welt, 
an denen Frauen geschlagen, mit dem Tod bedroht und manchmal getötet werden – 
einzig und allein wegen ihrem sexuellen Ungehorsam oder ihrer Unabhängigkeit. Der 
Rahmen, den wir verwenden, muss eine globale Perspektive beinhalten. Wenn wir 
Gewalt gegen Frauen analysieren und bekämpfen wollen, dann stellt sich beispiels-
weise die Frage: Wie lassen sich die Formen des Ehrenmords, die wir in bestimmten 
religiösen Kontexten beobachten, mit Gewalt gegen Frauen in US-amerikanischen 
Städten vergleichen, die nicht religiös gerahmt ist? Mit anderen Worten: Ist Religion 
der definierende Rahmen unserer Analyse? Sollte er es sein? Oder müssten wir den 
Blick nicht vielmehr auf jene globalen Verbindungen richten, die uns erlauben, die 
systematischen Formen zu sehen, in denen Frauen der Gewalt und dem Tod ausge-
setzt sind – über alle Unterscheidungen zwischen dem Säkularem und Religiösem 
hinweg? Dabei würde es eben nicht nur um die Grenze zwischen dem Religiösen und 
dem Säkularen oder zwischen dem Islamischen und dem Nichtislamischen gehen. 
Frauen werden gewiss in vielen orthodox-religiösen Kontexten unterdrückt, aber 
nicht alle Religionen nehmen orthodoxe Formen an, und Frauen werden auch in 
nicht-religiösen Kontexten unterdrückt.  

Es ist wichtig, der Versuchung zu widerstehen, einen Sündenbock finden zu wol-
len, und wir müssen die vielschichtigen Dimensionen der Unterdrückung von Frauen 
begreifen. Dazu müssen wir jene politischen und sozialen Bewegungen unterstützen 
und erhalten, die sowohl dynamische Übersetzungsprozesse als auch neue Weisen 
des Nachdenkens über globale Interdependenz und geteilte ethische Bestrebungen 
möglich machen. Denn es ist eines, Ethik als eine Angelegenheit des Urteilens auf-
zufassen, und es ist etwas anderes, Ethik in eine politische Vision einzubeziehen, die 
versucht, Gewaltlosigkeit und Interdependenz als konstitutive Merkmale der Welt, 
die wir gemeinsam aufbauen und bewohnen möchten, zu affirmieren.  
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Siglenverzeichnis 

 

Werke von Judith Butler 

APV: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung. Übers. von 
Frank Born. Berlin: Suhrkamp 2016 [Notes Toward a Performative Theory 
of Assembly. Cambridge: Harvard UP 2015]. 

AS:  Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem Engl. von 
Reiner Ansén. Frankfurt/M.: Campus 2013 [Parting Ways: Jewishness and 
the Critique of Zionism. New York: Columbia UP 2012]. 

AV:  Antigones Verlangen: Verwandtschaft zwischen Leben und Tod. Übers. von 
Reiner Ansén. Mit einem Nachwort von Bettine Menke. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp 2001 [Antigone’s Claim: Kinship between Life and Death. New 
York: Columbia UP 2000]. 

GL:   Gefährdetes Leben. Politische Essays. Übers. von Karin Wördemann. 
Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005 [Precarious Life: The Powers of Mourning 
and Violence. London/New York: Verso 2004]. 

HS:  Haß spricht. Zur Politik des Performativen. Übers. von Kathrina Menke und 
Markus Krist. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2006 [Excitable Speech: A Politics 
of the Performative. New York/London: Routledge 1997; dt. Erstausg. Ber-
lin: Berlin Verlag 1998]. 

KEG: Kritik der ethischen Gewalt. Übers. von Reiner Ansén und Michael Adrian. 
Frankfurt/M.: Suhrkamp 2007 [Giving an Account of Oneself. New York: 
Fordham UP 2005]. 

KG:   Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Übers. von 
Karin Wördemann. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1997 [Bodies that Matter: On 
the Discursive Limits of »Sex«. New York/London: Routledge 1993; dt. 
Erstausg. Berlin: Berlin Verlag 1995]. 

MG:  Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen. 
Übers. Karin Wördemann und Martin Stempfhuber. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 2009 [Undoing Gender. London/New York: Routledge 2004]. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 | SIGLENVERZEICHNIS 

 

PM:   Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Übers. von Reiner An-
sén. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2001 [The Psychic Life of Power: Theories in 
Subjection. Stanford: Stanford UP 1997]. 

RK:   Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen. Übers. von Rei-
ner Ansén. Frankfurt/M.: Campus 2010 [Frames of War: When is Life 
Grievable? London u.a.: Verso 2009]. 

SD:   Subjects of Desire: Hegelian Reflections in Twentieth-Century France. New 
York: Columbia UP 1987 [Reprint 1999]. 

SE:  Senses of the Subject. New York: Fordham UP 2015. 
UG:   Das Unbehagen der Geschlechter Butler. Übers. von Kathrina Menke. 

Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991 [Gender Trouble: Feminism and the Subver-
sion of Identity. New York/London: Routledge 1990; 10th-anniversary edi-
tion with a new preface 1999]. 

 
Gemeinsam mit Ernesto Laclau und Slavoj Žižek: 

 
KHU:  Kontingenz, Hegemonie Universalität. Aktuelle Dialoge zur Linken. Hg. von 

Gerald Posselt unter Mitarbeit von Sergej Seitz. Übers. von Sergej Seitz, 
Gerald Posselt, Julian Enzensberger, Isabella Grandl, Christian Haddad, Gi-
orgios Kolias, Nikolaus Lehner, Maria Schörgenhumer, Christina Schraml 
und Max Zirngast. Wien/Berlin: Turia + Kant 2013 [Contingency, Hegemo-
ny, Universality: Contemporary Dialogues on the Left. London/New York: 
Verso 2000]. 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Autorinnen und Autoren 

 
 
 
Judith Butler ist Maxine Elliot Professorin am Department of Comparative Litera-
ture und am Program of Critical Theory an der University of California, Berkeley. 
Ihre Forschungsschwerpunkte sind: Kritische Theorie, Gender Studies, Verglei-
chende Literaturwissenschaft, Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts, Sozialphi-
losophie und Politische Philosophie sowie das Verhältnis von Philosophie und Lite-
ratur. Sie ist Autorin zahlreicher Bücher, die in über 20 Sprachen übersetzt wurden. 
Zu ihren wichtigsten Publikationen zählen:  Subjects of Desire: Hegelian Reflec-
tions in Twentieth-Century France (1987), Gender Trouble: Feminism and the Sub-
version of Identity (1990, dt. 1991), Bodies That Matter: On the Discursive Limits 
of “Sex” (1993, dt. 1995), The Psychic Life of Power: Theories of Subjection (1997, 
dt. 2001), Excitable Speech: A Politics of the Performative  (1997), Antigone’s 
Claim: Kinship Between Life and Death (2000, dt. 2001), Contingency, Hegemony, 
Universality: Contemporary Dialogues on the Left (2000, gem. mit Ernesto Laclau 
und Slavoj Žižek, dt. 2013), Precarious Life: Powers of Violence and Mourn-
ing (2004, dt. 2005); Undoing Gender (2004, dt. 2009), Who Sings the Nation-State? 
Language, Politics, Belonging (2007, dt. 2007, gem. mit Gayatri Spivak), Frames of 
War: When Is Life Grievable? (2009, dt. 2010), Parting Ways: Jewishness and the 
Critique of Zionism (2012, dt. 2013), Dispossession: The Performative in the Politi-
cal  (2013, dt. 2014, gem. mit Athena Athanasiou 2013), Notes Toward a Performative 
Theory of Assembly (2015, dt. 2016), and Vulnerability in Resistance (2016, gem. hg. 
mit Zeynep Gambetti und Leticia Sabsay). 
 
María do Mar Castro Varela, Professorin für Allgemeine Pädagogik und Soziale 
Arbeit mit Schwerpunkt Gender und Queer an der Alice Salomon Hochschule Ber-
lin. Forschungsschwerpunkte: Gender und Queer Studies, Postkoloniale Theorie, 
Kritische Migrationsforschung und Kritische Bildungs- und Erziehungswissen-
schaft. Wichtigste Veröffentlichungen: Unzeitgemäße Utopien. Migrantinnen zwi-
schen Selbsterfindung und Gelehrter Hoffnung (Bielefeld 2007); Soziale 
(Un)Gerechtigkeit. Kritische Perspektiven auf Diversity, Intersektionalität und An-

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 | AUTORINNEN UND AUTOREN 

 

 

tidiskriminierung (Münster/Hamburg/London 2011, Hg. mit N. Dhawan); Die Dä-
monisierung der Anderen. Rassismuskritik der Gegenwart (Bielefeld 2016, Hg. mit 
P. Mecheril). 
 
Nikita Dhawan, Professorin für Politische Theorie mit thematischer Akzentuierung 
im Feld der Frauen- und Geschlechterforschung sowie Direktorin der Interfakultä-
ren Forschungsplattform Geschlechterforschung: Identitäten – Diskurse – Trans-
formationen an der Universität Innsbruck. Forschungsschwerpunkte: Politische Phi-
losophie, Postcolonial, Queer und Gender Studies. Wichtigste Veröffentlichungen: 
Impossible Speech: On the Politics of Silence and Violence (Sankt Augustin 2007); 
Hegemony and Heteronormativity: Revisiting »the Political« in Queer Politics 
(Hampshire 2011; Hg. mit M. Castro Varela und A. Engel); Postkoloniale Theorie: 
Eine kritische Einführung (Bielefeld 2015; mit M. Castro Varela). 
 
Matthias Flatscher, Assistent am Institut für Politikwissenschaft der Universität 
Wien. Forschungsschwerpunkte: Politische Theorie, Politische Ideengeschichte, 
Sprachphilosophie und Sozialphilosophie. Wichtigste Veröffentlichungen: Logos 
und Lethe (Freiburg 2011); Sprachphilosophie: Eine Einführung (Wien 2016; mit 
G. Posselt). 
 
Heike Kämpf, Außerplanmäßige Professorin für Philosophie an der Technischen 
Universität Darmstadt. Forschungsschwerpunkte: Geschichte der Philosophie, 
Hermeneutik, Anthropologie, Sozial-und Kulturphilosophie und feministische The-
orie. Wichtige Veröffentlichungen: Tauschbeziehungen. Zur anthropologischen 
Fundierung des Symbolbegriffs (München 1995); Helmuth Plessner. Eine Einfüh-
rung (Düsseldorf 2001); Die Exzentrizität des Verstehens. Zur Debatte um die Ver-
stehbarkeit des Fremden zwischen Hermeneutik und Ethnologie (Berlin 2003); As-
pekte der Kulturanthropologie. Kultur, Mensch, Verstehen (Saarbrücken 2012). 
 
Hanna Meißner, Zentrum für Interdisziplinäre Frauen-und Geschlechterforschung 
(ZIFG) der TU Berlin; Schwerpunkte: Gesellschaftstheorie, Feministische Theorie, 
Wissenschaftsforschung, Organisationssoziologie. Veröffentlichungen: Das Denken 
des Möglichen. Kritische Theorie als Projekt des Zusammenhangs von Erkenntnis-
kritik und Gesellschaftskritik – Feministische Reartikulationen (mit S. Hark). In: 
Ullrich Bauer et al. (2016 Hg.) Handbuch Kritische Theorie.  
 
Andreas Oberprantacher, assoziierter Professor am Institut für Philosophie und 
am Forschungszentrum »Migration & Globalisierung« sowie am Doktoratskolleg 
»Dynamiken von Ungleichheit und Differenz im Zeitalter der Globalisierung« der 
Universität Innsbruck. Forschungsschwerpunkte: Politische Theorie, Sozialphiloso-
phie, Ästhetik, Technik- und Medienphilosophie. Wichtigste Veröffentlichungen: 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN | 327 

 

 

»Of Other Spaces (of Memory)« (in Social Research: An International Quarterly 
2016); Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices (Basingstoke 
2016; hg. mit Andrei Siclodi); Das Phänomen der Klandestinität (i.V.). 
 
Florian Pistrol, Forschungsschwerpunkte: Philosophie der Zeugenschaft, Politi-
sche Philosophie, Phänomenologie. Veröffentlichung: »Vulnerabilität. Erläuterun-
gen zu einem Schlüsselbegriff im Denken Judith Butlers« (2016). 
 
Gerald Posselt, Senior Lecturer am Institut für Philosophie der Universität Wien 
und Leiter des FWF-Forschungsprojekts Language and Violence. Forschungs-
schwerpunkte: Sprachphilosophie, Rhetorik, Politische Philosophie, Sozialphiloso-
phie, Gendertheorie. Wichtigste Veröffentlichungen: Katachrese. Rhetorik des Per-
formativen (München 2005); Gender und Dekonstruktion (Wien 2016; mit A. Bab-
ka); Sprachphilosophie: Eine Einführung (Wien 2016; mit M. Flatscher); Handbuch 
Rhetorik und Philosophie (Berlin 2017, Hg. mit A. Hetzel). 
 
Julia Prager, Postdoc am Lehrstuhl für AVL der Universität Erfurt. Arbeitsgebiete: 
Performativitätstheorien, Gendertheorien, Ethik der Verletzlichkeit in medialen 
Konstellationen. Wichtigste Veröffentlichungen: Frames of Critique. Kulturwissen-
schaftliche Handlungsfähigkeit  nach  Judith Butler (Baden-Baden 2013); Heraus-
Treten – Zur Konzeption eines exophonen lyrischen Ich bei Yoko Tawada (Würz-
burg 2016). 
 
Hans-Martin Schönherr-Mann, Professor für politische Philosophie an der Lud-
wig-Maximilians Universität München; Lehr und Prüfungsbeauftragter an der 
Hochschule für Politik; regelmäßiger Gastprof. an der Univ. Innsbruck. Wichtige 
Veröffentlichungen: Involution oder Revolution – Vorlesungen über Medien,  Bil-
dung und Politik  an der Universität Innsbruck 2013–2017 (Norderstedt 2017); 
Camus als politischer Philosoph (Innsbruck 2015); Gewalt, Macht, individueller 
Widerstand – Staatsverständnisse im Existentialismus (Baden Baden 2015); Was ist 
politische Philosophie (Frankfurt/New York 2012); Die Macht der Verantwortung 
(Freiburg i.Br. 2010); Der Übermensch als Lebenskünstlerin – Nietzsche, Foucault 
und die Ethik (Berlin 2009). 
 
Tatjana Schönwälder-Kuntze, apl. Professorin für Philosophie an der LMU Mün-
chen, derzeit Heisenbergstipendiatin der DFG sowie Leitung des Projekts ›Sich um 
sich (und andere) sorgen‹ im Forschungsverbund Bayern ForGenderCare. Schwer-
punkte: Reflexiven Sozialphilosophie, insbesondere ethische Theoriebildung in der 
Moderne. Wichtigste Veröffentlichungen: Authentische Freiheit. Zur Begründung 
einer Ethik nach Sartre (Frankfurt/Main 2001); Störfall Gender. Grenzdiskussionen 
in und zwischen den Wissenschaften (Wiesbaden 2003, Mithrsg.); George Spencer 

› ‹

»
«

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 | AUTORINNEN UND AUTOREN 

 

 

Brown. Eine Einführung in die Laws of Form (Wiesbaden 22009, Co-Autorin); 
Freiheit als Norm? Moderne Theoriebildung und der Effekt Kantischer Moralphilo-
sophie (Bielefeld 2010) sowie Philosophische Methoden zur Einführung (Hamburg 
22015). 
 
Sergej Seitz, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Philosophie der Univer-
sität Wien. Arbeitsgebiete: Phänomenologie, Politische Philosophie, Ethik, Sprach-
philosophie. Wichtigste Veröffentlichungen: »Gerechtigkeit, ethische Subjektivität 
und Alterität. Zu den normativen Implikationen der Philosophie von Emmanuel 
Levinas« (ZfPP 2016); »Responsibility, Testimony, and Violence at the Margins of 
the Human: A Critical Encounter between Agamben and Levinas« (IYH 2016). 
 
Gerhard Thonhauser, Erwin Schrödinger Stipendiat des FWF am Institut für Phi-
losophie der Freien Universität Berlin mit dem Projekt »Sportfans: Eine phäno-
menologische Studie affektiven Teilens«. Forschungsschwerpunkte: Phänomenolo-
gie, Sozialphilosophie, Politische Philosophie, Philosophie der Emotionen. Wich-
tigste Buchveröffentlichungen: Ein rätselhaftes Zeichen. Zum Verhältnis von Mar-
tin Heidegger und Søren Kierkegaard (Berlin 2016); From Conventionalism to So-
cial Authenticity. Heidegger’s Anyone and Contemporary Social Theory (Berlin 
2017; Hg. mit H. B. Schmid). 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Björn Vedder

Neue Freunde
Über Freundschaft in Zeiten von Facebook

März 2017, 200 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3868-4 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jürgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europäer in den Krieg?

2015, 136 S., kart.  
14,99 E (DE), 978-3-8376-3324-5 
E-Book 
PDF: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9 
EPUB: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi
Für eine neue Kunst der Aufmerksamkeit  
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3175-3 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Franck Fischbach

Manifest für eine Sozialphilosophie
(aus dem Französischen übersetzt von Lilian Peter,  
mit einem Nachwort  
von Thomas Bedorf und Kurt Röttgers)

2016, 160 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3244-6 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0  

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbürgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.  
19,99 E (DE), 978-3-8376-3477-8 
E-Book 
PDF: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2 
EPUB: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3102-9 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3  

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  In den letzten zwei Jahrzehnten ist die LGBT-Bewegung (Lesbian, Gay, Bisexual and 
Transgender) in einer im Vergleich zu anderen Menschenrechtsbewegungen beispiellosen 
Geschwindigkeit gewachsen.
Phillip M. Ayoub zeichnet die jüngere Geschichte dieser transnationalen Bewegung in 
Europa nach. Er zeigt, wie das »Coming-out« die marginalisierte Gesellschaftsgruppe ins 
Zentrum der politischen Debatte rückte und ihr zu längst fälligen Rechten verhalf. Neben 
der Analyse der von der Bewegung vertretenen Normen steht vor allem die Frage im 
Zentrum, warum die gesellschaftsrechtliche Anerkennung der LGBT-Minderheiten in den  
jeweiligen Staaten so unterschiedlich verläuft.

Phillip M. Ayoub
Das Coming-out der Staaten
Europas sexuelle Minderheiten und die Politik der Sichtbarkeit  
(übersetzt aus dem Englischen von Katrin Schmidt)

10/2017, 316 Seiten, kart., zahlr. Abb.,  
29,99 €, ISBN 978-3-8376-3797-7, 
E-Book: 26,99 €

https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466 - am 14.02.2026, 07:19:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Dimensionen des Politischen Butler und die politische Philosophie
	I. THEORETISIERUNGEN
	Haben philosophische Methoden politisches Gewicht?
	Politiken des Performativen Butlers Theorie politischer Performativität
	Zwischen Ethik und Politik Butler und das Denken der Alterität

	II. NORMEN UND NORMATIVIERUNGEN
	Zur Normativität in Anerkennungsverhältnissen Politiken der Anerkennung bei Honneth und Butler
	Normen – Subjekte – Gewalt Mit Butlers Politik gegen hegemoniale Heteronormativität
	Ethik, Sozialität und Unverfügbarkeit Ein lebendiger Ort für das ›Ich‹
	Das Aufbegehren des Subjekts Die Entunterwerfung und die Restrukturierung des Politischen nach Butler

	III. VISIBILITÄTEN UND TRANSFORMATIONEN
	Paradoxien des Abstand-Nehmens Butlers politische Theorie des Medialen
	Wi(e)derständiges Gedenken Trauer und Klage nach Butler
	Gefährdete oder gefährliche ›Körper auf der Straße‹ Butlers performative politische Philosophie des Protests
	Plurale Performativität Butler und Arendt über die Macht spontaner Versammlungen

	IV. PERSPEKTIVIERUNGEN
	Politische Philosophie bei Freud Krieg, Zerstörung und die Fähigkeit zur Kritik
	Politik, Körper, Vulnerabilität Ein Gespräch mit Judith Butler

	Siglenverzeichnis
	Autorinnen und Autoren

