GERALD POSSELT, TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE, SERGEJ SEITZ (HG.)

JUDITH BUTLERS

PHILOSOPHIE
DES POLITISCHEN

MIT ZWEI BEITRAGEN VON JUDITH BUTLER

[transcript] Edition Moderne Postmoderne

14.02.2026, 07:19:39. Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerald Posselt, Tatjana Schénwilder-Kuntze, Sergej Seitz (Hg.)
Judith Butlers Philosophie des Politischen

Edition Moderne Postmoderne



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GERALD PosSELT, TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE, SERGE] SEITZ (HG.)

Judith Butlers Philosophie des Politischen

Kritische Lektiiren

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedruckt mit Férderung der Universitit Wien, Fakultit fir Philosophie und Bil-
dungswissenschaft, des Biiros fiir Gender und Diversity der Friedrich-Alexander-
Universitat Erlangen-Niirnberg sowie des Austrian Science Fund (FWF): P 26579-
G22 »Language and Violencex.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY).
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2018 im transcript Verlag, Bielefeld
© Gerald Posselt, Tatjana Schonwalder-Kuntze, Sergej Seitz (Hg.)

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-3846-2
PDF-ISBN 978-3-8394-3846-6
https://doi.org/10.14361/9783839438466
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Dimension des Politischen
Butler und die politische Philosophie
Sergej Seitz / Tatjana Schonwiélder-Kuntze / Gerald Posselt | 7

|l. THEORETISIERUNGEN

Haben philosophische Methoden politisches Gewicht?
Tatjana Schonwilder-Kuntze | 23

Politiken des Performativen
Butlers Theorie politischer Performativitat
Gerald Posselt | 45

Zwischen Ethik und Politik
Butler und das Denken der Alteritat
Sergej Seitz | 71

II. NORMEN UND NORMATIVIERUNGEN

Zur Normativitat in Anerkennungsverhéltnissen
Politiken der Anerkennung bei Honneth und Butler
Matthias Flatscher / Florian Pistrol | 99

Normen - Subjekte — Gewalt
Mit Butlers Politik gegen hegemoniale Heteronormativitat
Maria do Mar Castro Varela / Nikita Dhawan | 125

Ethik, Sozialitiat und Unverfiigbarkeit
Ein lebendiger Ort fiir das »lch«¢
Hanna MeiBner | 151

Das Aufbegehren des Subjekts
Die Entunterwerfung und die Restrukturierung des Politischen nach Butler

Heike Kampf | 169

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

l1l. VISIBILITATEN UND TRANSFORMATIONEN

Paradoxien des Abstand-Nehmens
Butlers politische Theorie des Medialen
Julia Prager | 189

Wi(e)derstandiges Gedenken
Trauer und Klage nach Butler
Andreas Oberprantacher | 209

Gefahrdete oder gefdhrliche >Korper auf der StraBe«
Butlers performative politische Philosophie des Protests
Hans-Martin Schénherr-Mann | 233

Plurale Performativitat

Butler und Arendt Uber die Macht spontaner Versammlungen
Gerhard Thonhauser | 251

IV. PERSPEKTIVIERUNGEN

Politische Philosophie bei Freud

Krieg, Zerstorung und die Fahigkeit zur Kritik

Judith Butler | 271

Politik, Korper, Vulnerabilitat

Ein Gesprach mit Judith Butler

Judith Butler | 299

Siglenverzeichnis | 323

Autorinnen und Autoren | 325

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dimensionen des Politischen

Butler und die politische Philosophie

SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE / GERALD POSSELT

Die amerikanische Philosophin und Theoretikerin Judith Butler gehort sicherlich zu
den einflussreichsten politischen Denker*innen der Gegenwart.! Mit ihren theoreti-
schen Arbeiten und politischen Interventionen hat sie nicht nur in den Geistes-, So-
zial- und Kulturwissenschaften wichtige Impulse gesetzt, sondern auch — weit iiber
den akademischen Bereich hinaus — gesellschaftliche Debatten angestoBen und mit-
geprégt. Butler ist in diesem Sinne eine kritische Intellektuelle par excellence, die
nicht davor zuriickscheut, auch kontrovers diskutierte Fragen aufzunehmen und sich
engagiert in aktuelle gesellschaftspolitische Auseinandersetzungen einzubringen.
Dies belegen nicht nur ihre zahlreichen — teils gemeinsam mit anderen Autor*innen
verfassten? — Publikationen zu sozialen und politischen Fragen, sondern auch viele
Vortrdge und Diskussionen, denen eine breite gesellschaftliche Aufmerksamkeit zu-
teil geworden ist.?

Dabei zeichnen sich Butlers Schriften nicht nur durch ein breites Spektrum un-
terschiedlicher Themen und Fragestellungen aus — von Fragen der Geschlechtsiden-
titdt, der Subjektkonstitution und der menschlichen Psyche iiber die Probleme sprach-
licher und ethischer Gewalt bis hin zu kritischen Reflexionen zum »Krieg gegen den
Terror« und zum Israel-Paldstina-Konflikt —, sondern auch durch ihren transdiszipli-
nédren Ansatz. Butler greift auf unterschiedliche theoretische Positionen und metho-
dische Ansétze zuriick, um die Prozesse und Mechanismen zu untersuchen, durch die

1 Im Sinne einer gendersensiblen Formulierung und zur Kennzeichnung des Gender Gap
verwenden wir im Folgenden den Stern * sowie — zur besseren Lesbarkeit — bei den be-
stimmten und unbestimmten Artikeln das generische Femininum.

2 Vgl. u.a. Benhabib/Butler/Cornell/Fraser 1993, Butler/Laclau/Zizek 2000, Butler/Spivak
2007, Butler/Athanasiou 2013.

3 Vgl. u.a. Butler/Lindemann/Nagl-Docekal/Vinken/Weir 1993, Butler 2012.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE / GERALD POSSELT

politische Subjektivititen, geschlechtliche Identitdten, soziale Kategorien, Institutio-
nen sowie hegemoniale Wissens- und Normensysteme konstituiert werden. Zugleich
fragt sie danach, wie politische Handlungsfihigkeit, soziale Verdnderung und
ethisch-politische Verantwortung unter den Bedingungen der Gegenwart zu denken
sind. Ausgehend von einer intensiven Auseinandersetzung mit Hegel und der franzo-
sischen Hegel-Rezeption im 20. Jahrhundert in Subjects of Desire (1987) sowie der
umfassenden Diskussion der feministischen Theorie (de Beauvoir, Irigaray, Kristeva,
Wittig, Cixous u.a.) in Das Unbehagen der Geschlechter (1990) reicht das breite
Spektrum von Butlers Anleihen, kritischen Bezugnahmen und Lektiiren von
Nietzsches Genealogie, der Psychoanalyse nach Freud, Klein und Lacan, Foucaults
Machtanalyse und Derridas Dekonstruktion iiber Austins Sprechakttheorie, die Ideo-
logietheorie Althussers und Bourdieus Konzeption des Habitus bis hin zu Arendts
Denken des Politischen und Levinas’ Alterititsethik.*

Wiéhrend sich die frithe Rezeption von Butlers Arbeiten vor allem auf ihre Inter-
ventionen innerhalb der feministischen Theorie konzentriert und Butler als eine Ver-
treterin der Gender und Queer Studies etabliert hat,” werden ihre Schriften mittler-
weile auch in der Literaturtheorie, den Sozialwissenschaften und der Pddagogik breit
rezipiert.® Dagegen hat eine umfassende Auseinandersetzung mit Butlers philosophi-
schem Werk und ihrem Beitrag zur politischen Philosophie erst begonnen.” Das ist
insofern bemerkenswert, als sich Butler selbst dezidiert als Philosophin versteht und
immer wieder betont, dass die Frage nach dem Politischen, »nach dem Verhéltnis von
Philosophie und Politik« (MG: 378) sowie nach den Mdglichkeiten politischer Hand-
lungsfahigkeit und Verdnderung zentrale Schwerpunkte in ihrem gesamten Oeuvre
darstellen (vgl. u.a. MG: 367-393). Vor diesem Hintergrund zielt der vorliegende
Band darauf ab, Butlers vielgestaltige und weitverzweigte Reflexionen im Hinblick
auf Fragen der Politik und des Politischen kritisch auszuloten und fiir die (politische)
Philosophie der Gegenwart produktiv zu machen.

Dabei ist zu bedenken, dass Butlers Denken sich nicht ohne weiteres in vorgege-
bene klassische Theorieordnungen und Theoriebildungsstrategien einordnen ldsst. So
entwickelt Butler ihre theoretischen Uberlegungen und Reflexionen in der Regel in

4 Mittlerweile liegen zahlreiche Einfiihrungen zu Butler vor, die jeweils unterschiedliche
Schwerpunktsetzungen vornehmen. Vgl. u.a. Salih 2002, Villa 2003, Distelhorst 2009, von
Redecker 2011, Meifiner 2012, Bublitz 2013.

5 Vgl uv.a. Hark 1996, Hark 1999, Hark 2001, Landweer/Rumpf 1993, Wagner 1998, Geller
2005, Engel 2002. Eine Einfiihrung in die zentrale Begriffe und Grundlagentexte der Gen-
der- und Queer-Theorie mit Fokus auf Butler bietet Babka/Posselt 2016.

6 Vgl. u.a. Hauskeller 2000, Geller 2005, Ricken/Balzer 2012, Kleiner/Rose 2013, Prager
2013.

7 Ansitze dazu finden sich u.a. bei Lorey 1996, Breen/Blumenfeld 2005, Lloyd 2007,
Loizidou 2007, Chambers/Carver 2008, Carver/Chambers 2008, Martinez/Scheffel 2010,
Miiller 2009, Lorey 2012, Schippers 2014, Lloyd 2015, Distelhorst 2016.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 9

Auseinandersetzung mit aktuellen politischen, sozialen und juridischen Fragen und
Problemlagen. Zugleich gewinnt sie ihre zentralen Begriffe, Kategorien und Denkfi-
guren in der kritischen und dekonstruktiven Auseinandersetzung mit der philosophi-
schen Tradition. Butlers Denken ldsst sich vor diesem Hintergrund als kontinuierliche
philosophische und theoretische Reflexion auf die Voraussetzungen und Bedingun-
gen des Politischen verstehen. So verweist sie immer wieder auf die komplexen Be-
ziige von Theorie und Politik, auf den politischen Status von Theoriebildung und die
Art und Weise, wie Theorien fiir politische Zwecke aufgenommen und angeeignet
werden. Sie adressiert und reflektiert dariiber hinaus die begrifflichen sowie norma-
tiven Pramissen und Vorentscheidungen politischer Philosophie, in dem sie u.a. da-
nach fragt, was ein Subjekt und seine Handlungsféhigkeit ausmacht, wie Normen zu
denken sind und auf welche Weise sie ihre Wirksamkeit erlangen. Davon ausgehend
fragt sie nach den Mdglichkeiten sozialer und politischer Verdnderung sowie nach
Strategien und Praktiken, durch die eine solche Verdnderung erreicht werden kann.
Damit lassen sich tentativ drei Dimensionen oder Problematisierungsweisen des Po-
litischen in Butlers Denken differenzieren: die Reflexion auf das Verhéltnis von The-
orie und Politik, die kritische Analyse der konzeptuellen und normativen Pramissen
politischer Philosophie sowie die Frage nach den Bedingungen, Potentialen, Prakti-
ken und Strategien politischer Verdnderung.

THEORIE UND POLITIK

Nimmt man Butlers Arbeiten aus der Warte der politischen Theorie und Philosophie
in den Blick, so fallt zundchst der spezifische Status ins Auge, den Butler der Rolle
politischer Theoriebildung im Verhiltnis zur politischen Praxis zuschreibt. Wéhrend
politische Theorie hiufig in einem vertikalen Verhiltnis zur politischen Praxis ge-
dacht wird — im Sinne eines Gedankengebédudes, das aus einer AuBlenperspektive po-
litische Phdnomene analysiert, ordnet und bewertet —, geht Butler im impliziten An-
schluss an die friihe kritische Theorie davon aus, dass das Theoretisieren selbst eine
spezifische Praxisform darstellt, die sich niemals génzlich von den politischen Prob-
lemlagen, Machtrelationen und Kraftverhéltnissen ablosen ldsst, die das politische
Feld strukturieren. Butlers Denken ldsst sich somit als Versuch einer (Re-)Politisie-
rung politischer Theorie und Philosophie beschreiben.

Damit geht auch die Frage einher, von welchen Positionen aus iiberhaupt Theo-
riebildung geleistet werden kann und welche spezifischen Macht- und Autoritétsef-
fekte damit verbunden sind. In diesem Sinne bezieht Butler die diffizile Rolle der
Theoretiker*in explizit in ihre Analysen mit ein. Demnach kann Gesellschaftskritik
niemals von einem neutralen Auflenstandpunkt erfolgen. Vielmehr erfordert sie not-
wendig eine kritische Arbeit aus der Binnenperspektive, was zugleich heilit, auf die

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE / GERALD POSSELT

normativen Bedingungen des eigenen Sprechens sowie auf die Position, von der aus
man spricht, permanent zu reflektieren. Dieses Praxisverstdndnis des Theoretischen
sowie die Reflexion auf den praktischen Status von Theoriebildung sind eng mit
Butlers Performativititsbegriff verbunden und beriihren zudem das diffizile Verhilt-
nis von Ethik und Politik.

PRAMISSEN POLITISCHER PHILOSOPHIE

Mit ihrer Neukonzeption des Verhiltnisses von Politik und Theorie wendet sich
Butler zugleich gegen ein »fundamentalistisches< Verstidndnis der klassischen politi-
schen Philosophie, das die Pramissen und Schliisselbegriffe des Politischen wie Sub-
jekt, Identitdt, Souverénitit, Autonomie, Repriasentation, Macht, Handlungsféhigkeit
etc. als nicht weiter verhandelbare letzte Griinde bzw. Voraussetzungen versteht, und
setzt diesem eine Konzeption »kontingenter Grundlagen« entgegen (vgl. Butler
1992). Mit dieser Formulierung unterstreicht Butler, dass wir auf »Grundlagen< im
Bereich des Politischen zwar nicht verzichten konnen, dass diese Grundlagen aber
keineswegs notwendig gegeben sind, sondern vielmehr selbst zum Ausgangspunkt
und Schauplatz politischer Neuverhandlungen werden miissen.

Von besonderer Relevanz ist hier Butlers Verstdndnis politischer Subjektivitit
und Subjektivierung. Denn politische Theorien setzen in ihren Versuchen, Fragen der
Verfasstheit des politischen Gemeinwesens, der Regierung, der Gerechtigkeit, der so-
zialen Freiheit und der Gleichheit zu kldren, oftmals Begriffe des Subjekts, des Indi-
viduums oder des Akteurs als gegeben voraus, ohne diese eigens zu problematisieren.
Das Subjekt wird dabei zumeist, wie etwa in kontraktualistischen Konzeptionen von
Hobbes iiber Kant bis Rawls, als ein vorgegebenes, rationales und autonomes Indivi-
duum begriffen, das zu Zwecken des Eigeninteresses mit anderen Verbindungen ein-
geht, wodurch sich ein politisches Gemeinwesen konstituiert. Dagegen hinterfragt
Butler die Pramissen solcher Theoriebildungen, d.h. die Konzepte der souverdnen
Handlungsmacht, der Autonomie und der Identitét, die notwendige Bestandteile die-
ses klassischen Subjektverstindnisses darstellen.

Dabei geht es Butler keineswegs um eine Verabschiedung des Subjekts, sondern
vielmehr entwirft sie eine komplexe Theorie der Subjektivierung, die darauf ver-
weist, dass sich politische Subjektivitdt und Akteurschaft allererst in einem span-
nungsreichen und diffizilen Zusammenspiel von Machtstrukturen, Anerkennungsver-
héltnissen, Normenrastern und Begehrensformationen konstituiert. Damit bringt
Butler eine Tiefenschicht von Phdnomenen zur Sprache, die, obwohl sie von intrin-
sischer politischer Relevanz sind und das gesamte politische Feld subkutan durchzie-
hen, allzu oft aus dem Kernbereich des Politischen verdrangt werden. Das Subjekt
wird so von einer unproblematischen Voraussetzung zum Brennpunkt politischen

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 11

Denkens und die Frage der Subjektivierung zu einem intrinsischen Bestandteil poli-
tischer Theoriebildung.

Das Paradigma politischer Auseinandersetzung ist damit nicht ldnger — wie etwa
bei Jiirgen Habermas — die konsensorientierte Deliberation, in der vorab legitimierte
Diskurspartner*innen kraft des »zwanglosen Zwangs< des besseren Arguments um
die relevanten Belange des Gemeinwesens streiten, sondern vielmehr die radikal kon-
flikthafte und dissensuelle Einforderung von Sichtbarkeit, Sprechméglichkeiten und
Rechten vonseiten derer, die aus den hegemonialen Regimes der Anerkennbarkeit
ausgeschlossen sind. Insofern besteht ein zentrales Kernstiick von Butlers politischen
Uberlegungen in der Einsicht, dass politische Reprisentation und soziale Visibilitit
niemals einfachhin gegeben sind, sondern stets prekdre Realisierungen machtgesit-
tigter normativer Regime der Distribution von Aufmerksamkeit und Anerkennung
darstellen.

Zur Analyse von Widerstandpraktiken gegen herrschende Normengefiige und zur
Auslotung ihrer subversiven Moglichkeiten greift Butler auf Foucaults Machtbegriff
und den Begriff des Performativen zuriick. Dabei zeigt sie auf, dass geschlechtliche
Identitét oder politische (Kollektiv-)Subjekte — wie etwa »Frau(en)« — keineswegs ob-
jektiv gegeben sind, sondern allererst performativ hervorgebracht werden. Der Be-
griff des Performativen verweist dabei — wie Butler unter Bezug auf Austin und Der-
rida herausarbeitet — darauf, dass Normen fiir ihren Fortbestand wesentlich auf sozi-
ale und ritualhafte Wiederholungspraktiken angewiesen sind und dass Identitét iiber
das grundlegende Moment der Iterabilitdt zu denken ist. In diesem Wiederholungs-
charakter liegt fiir Butler zugleich ein immanentes Widerstandspotential gegen hege-
moniale Normen und Identititskategorien, das zum Ausgangspunkt subversiver An-
eigungen und politischer Auseinandersetzungen werden kann. Damit werden zwei
weitere Verschiebungen gegeniiber klassischen Formen politischer Philosophie deut-
lich: An die Stelle eines repressiven Verstdndnisses von Macht als Herrschatft tritt ein
—von Foucault her gewonnenes — produktives und subjektkonstitutives Machtmodell.
Und an die Stelle eines prozessual-konsensorientierten Modells kommunikativen
Handelns tritt ein diskontinuierliches und dissensuelles Modell widersténdiger per-
formativer Praxis.

BEDINGUNGEN UND POTENTIALE
POLITISCHER VERANDERUNG

Spatestens seit Das Unbehagen der Geschlechter steht die Frage nach einer »neuen
Form von Politik« (UG: 12) jenseits klassischer Identitéts- und Reprisentationspoli-
tiken im Zentrum von Butlers Analysen. Wahrend in ihren fritheren Arbeiten Strate-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE / GERALD POSSELT

gien der subversiven Aneignung und Resignifikation hegemonialer normativer Ord-
nungen den Fokus ihrer Uberlegungen bildeten, versucht sie in ihren jiingeren Schrif-
ten — angesichts von Bewegungen wie dem Arabischen Frithling und den Occupy-
Bewegungen — verstirkt kollektive Formen des politischen Protests und des Aufbe-
gehrens performativitétstheoretisch in den Blick zu nehmen. Mit ihrer Beobachtung,
wonach ein Spezifikum derartiger Proteste gerade in der performativ-politischen
Inszenierung der grundlegenden Abhéngigkeit von Anderen und der Exposition kor-
perlicher Vulnerabilitdt liegt, riickt Butler die unhintergehbare Korperlichkeit und
Materialitdt politischer Proteste ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Damit hinterfragt
sie nicht nur konsequent die traditionellen Demarkationslinien zwischen Pri-
vatsphire, Okonomie und Politik, sondern kritisiert auch den Intellektualismus eines
politischen Denkens, das den Korper blof3 ein vorpolitisches Substrat oder eine un-
politische Bedingung politischen Lebens versteht. Demgegentiber pldadiert Butler so-
wohl fiir eine Politisierung des Korpers als auch fiir eine Verkorperlichung der Politik
— im Sinne einer Handlungssphére, die nicht unabhédngig von ihren korperlichen und
materiellen Bedingungen zu denken ist.

Parallel zu dieser Verschrinkung von koérperlichem Leben und Politik bezieht
Butler spétestens seit Korper von Gewicht die Sphire menschlicher Affektivitét in
ihre politischen Uberlegungen mit ein — einhergehend mit der Engfiihrung und Ver-
klammerung von Politik und Psychoanalyse. Damit nimmt sie zugleich eine Vorrei-
terrolle ein, insofern sie bereits in den 1990er Jahren das heute hochaktuelle Span-
nungsfeld politischer Affektivitit sowie die ambivalente Rolle des Begehrens und der
menschlichen Destruktivitdt in der Politik ausgehend von Freud und Lacan in den
Blick nimmt. Im Zuge dessen fragt Butler auch nach den politischen Implikationen
von Aggression und Verletzung, Trauer und Melancholie und thematisiert die kom-
plexen Prozesse der politisch-medialen Distribution von ethischer Aufmerksamkeit
sowie die normativen Rahmungen, die iiber die Anerkennbarkeit und Betrauerbarkeit
bestimmter Individuen und gesellschaftlicher Gruppen entscheiden. Aus der Perspek-
tive der politischen Philosophie ist damit nicht zuletzt eine Transformation und Neu-
konzeption des klassischen Paradigmas distributiver Gerechtigkeit verbunden. Denn
wihrend Theorien der Verteilungsgerechtigkeit darauf abzielen, eine Auskunft iiber
die gerechte soziale Verteilung materieller und ideeller Giiter zu geben, macht Butler
darauf aufmerksam, dass vor jeder derartigen Verteilung bereits eine grundlegendere
Distribution von ethischer Relevanz und Anerkennung bzw. Prekaritit und Geféhr-
dung stattfindet, die dariiber entscheidet, wer tiberhaupt als moglicher Adressat der
Zuteilung gesellschaftlicher Giiter in Frage kommt.

In den Fokus riickt damit die Frage, welche Moglichkeiten der Transformation
und Emanzipation innerhalb spezifischer Normenraster gegeben sind. Denn einer-
seits bendtigen wir Normen, um sozial existieren, sprechen und handeln zu konnen;
andererseits verweist jede Norm auf Prozesse der Normalisierung und der Normie-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 13

rung, die unsere Handlungsmoglichkeiten begrenzen und regeln, welche Verhaltens-
weisen, Geschlechtsidentitidten und Subjektivitéten lebbar sind und welche nicht (vgl.
UG: 328ff.). Das heif}t zugleich, dass sich Normen nicht von einer gleichsam neutra-
len AuBerperspektive beurteilen lassen, sondern dass eine solche Kritik immer nur
aus der Binnenperspektive erfolgen kann. Damit distanziert sich Butler gegeniiber
Ansitzen, die darauf abzielen, einen universalen Normenkatalog zu entwerfen und
hinterfragt die Gewaltsamkeit einer Philosophie, die versucht, Normen(-systeme) als
unproblematische, aulerhalb jeden Streits stehende Ideale auszuzeichnen. Stattdes-
sen fordert sie eine grundlegende Selbstreflexivitét sowie einen kontinuierlichen Pro-
zess der »kulturellen Ubersetzung«, um normative Forderungen abseits der diversen
Spielarten »ethischer Gewalt« artikulieren zu kénnen.®

Mit dieser Reformulierung des Grundvokabulars und der Architektur der politi-
schen Philosophie liefert Butler nicht nur einen entscheidenden Beitrag fiir die ge-
genwirtige politische Theoriebildung einschlieflich ihrer zentralen Grundbegriffe
wie Subjekt, Identitdt, Norm, Universalitit, Macht und Affekt. Sie transformiert diese
zugleich und gibt ihnen gleichsam eine kritische Wendung, insofern sie das Bedin-
gungsverhéltnis von Theorie und Politik sowie von philosophischer Begriffsbildung
und politischer Praxis einer steten kritischen Reflexion und Revision unterzieht.

ZuMm AUFBAU DES BANDES

Diese drei unterschiedlichen Perspektivierungen oder Dimensionen des Politischen
in Butlers Denken und die Konsequenzen, die sich daraus fiir die politische Theorie
und Philosophie ergeben, mochte der Band in umfassender Weise entwickeln und
explizieren. Die einzelnen Beitrdge gehen dabei einerseits werkimmanent vor, inso-
fern sie zentrale Argumentationsstrange Butlers rekonstruieren und kritisch beleuch-
ten. Andererseits werden Butlers Thesen und Uberlegungen durch Bezugnahmen auf
andere Ansitze geschérft und kritisch gewiirdigt. Dariiber hinaus werden zentrale Kon-
zeptionen in Butlers Werk — wie etwa Macht, Subjektivitit, Performativitit, Korper-
lichkeit oder Prekaritdt — rekonstruiert und auf ihr transformatives Potential hin befragt.

Dieser Zielsetzung entsprechend gliedert sich der Band in vier Abschnitte: Der
erste Teil Theoretisierungen liefert Verstehensraster sowie Deutungsangebote und ar-
beitet kritische Einsatzpunkte und Weichenstellungen in Butlers (Euvre heraus, die
fiir die politische Philosophie und Theoriebildung der Gegenwart fruchtbar gemacht
werden konnen. Der zweite Abschnitt Normen und Normativierungen setzt sich mit

8  Vgl. zum Begriff der kulturellen Ubersetzung insbes. Butlers Uberlegungen in ihrer Aus-
einandersetzung mit Laclau und Zizek in Kontingenz, Hegemonie, Universalitit.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE / GERALD POSSELT

Butlers kritischer Inblicknahme der Grundbegriffe der politischen Philosophie ausei-
nander. Im dritten Abschnitt Visibilitdten und Transformationen werden sowohl But-
lers anerkennungs- und medientheoretische als auch ihre sprach-, kdrper- und perfor-
manztheoretischen Uberlegungen auf ihr analytisches und transformatives Potential
hin untersucht. Der abschlieBende Abschnitt Perspektivierungen umfasst zwei Origi-
nalbeitrdge von Judith Butler, die das Verhéltnis von politischer Philosophie und Psy-
choanalyse sowie die Frage der Korperlichkeit und der Vulnerabilitit im Politischen
behandeln.

Theoretisierungen

Der Beitrag von Tatjana Schonwdlder-Kuntze setzt bei der prinzipiellen Frage nach
dem politischen Status von Methodik und Methodologie in der Philosophie im All-
gemeinen und der politischen Theoriebildung im Besonderen an. Dabei liest sie But-
lers Uberlegungen zum Verhiltnis von Theorie, Methodik und Politik vor dem Hin-
tergrund der modernen philosophischen Methodendiskussionen seit Descartes iiber
Kant bis Hegel und stellt Butlers Frage nach der politischen Transformationskraft
philosophischer Theorie in die Traditionslinie kritisch-theoretischer Methodenrefle-
xion von Horkheimer und Foucault. Davon ausgehend pladiert sie mit Butler dafiir,
dass Theorie, wo sie zu politischer Transformation Anlass geben mdchte, nicht davor
zurlickschrecken darf, sich einer konsequenten und riickhaltlosen Selbstinfragestel-
lung auszusetzen.

Damit ist auch die Frage nach dem performativen Charakter von (politischer)
Theorie angesprochen. Butlers Begriff des Performativen und ihre Konzeption einer
performativen Theorie des Politischen stehen im Zentrum der Ausfithrungen von
Gerald Posselt. Posselt rekonstruiert in einer werkgeschichtlichen Perspektive die
Entwicklung und die internen Akzentverschiebungen von Butlers Performativitéts-
begriff seit Das Unbehagen der Geschlechter bis zu den Anmerkungen zu einer per-
formativen Theorie der Versammlung und fragt davon ausgehend in systematischer
Hinsicht nach der Relevanz des Begriffs der Performativitét fiir widerstandige poli-
tische Praktiken. Dabei kontrastiert er Butlers frithes Versténdnis von Performativitit
als Iterabilitit und Zitathaftigkeit mit ihren aktuellen Uberlegungen zu einer pluralen
und verkdrperten Form von Performativitdt unter Bedingungen der Prekaritiat und
Vulnerabilitdt und versucht, diese flireinander produktiv zu machen.

Der Beitrag von Sergej Seitz widmet sich dem spannungsreichen Verhéltnis von
Ethik und Politik bei Butler. Dabei arbeitet Seitz einerseits die ethisch-politischen
Orientierungen heraus, die bereits Butlers friihe Schriften durchziehen, und fragt an-
dererseits nach den normativen Implikationen eines Denkens, das sich — im Rahmen
einer Kritik der ethischen Gewalt — gegen die normalisierenden Tendenzen traditio-
neller normativer Theoriebildung wendet. Im Zentrum stehen dabei Butlers Bezug-
nahmen auf das alteritdtsethische Denken von Levinas, mit denen sie, wie Seitz zu

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 15

zeigen versucht, auf eine Konstellation von Ethik und Politik abzielt, die abseits der
diversen Ausformungen ethischer Gewalt einen distinkten Richtungssinn politischer
Artikulation und politischen Widerstands zuriickzugewinnen erlaubt.

Normen und Normativierungen

Die Frage nach Butlers Normativititsbegriff steht im Zentrum des Beitrags von
Matthias Flatscher und Florian Pistrol. Ausgehend von Honneths normativer Theo-
rie der Anerkennung skizzieren sie die normativen Implikationen von Butlers Kon-
zeption von Anerkennbarkeit als Bedingung der Subjektwerdung. Flatscher und
Pistrol gehen von der Beobachtung aus, dass sowohl Honneth als auch Butler ihren
Uberlegungen die hegelianische Einsicht zugrunde legen, dass die Konstitution von
Subjektivitdt eine wesentliche Angewiesenheit auf Andere und eine Abhéngigkeit
von deren Anerkennung voraussetzt. Dabei zeichnen Flatscher und Pistrol nach, wie
Honneth und Butler diese Grundeinsicht in unterschiedlichen Weisen ausbuchstabie-
ren, und arbeiten sowohl die subjekttheoretischen als auch die normativititstheoreti-
schen Anschlussstellen und Differenzen zwischen Butler und Honneth heraus.

Butlers Idee einer notwendigen Wiederholung von Normen als Moglichkeitsbe-
dingung des Widerstands steht im Fokus der Ausfithrungen von Maria do Mar Castro
Varela und Nikita Dhawan. Sie beziehen sich dabei auf die hegemoniale Herrschaft
des Normengefiiges der Heterosexualitdt und fragen mit Butler nach den politischen
Einsatzpunkten einer Kritik heteronormativer Gesellschaftsstrukturen. Beispielge-
bend ist dabei die rechtliche Verankerung der gleichgeschlechtlichen EheschlieBung,
die insofern ambivalent ist, als sie die Hegemonie des heterosexuellen Imagindren
zugleich zu untergraben und zu verfestigen scheint. Neben dem queertheoretischen
Konzept der Heteronormativitit und Gramscis politiktheoretischem Modell der He-
gemonie greifen Castro Varela und Dhawan dabei auf Butlers Begriff der normativen
Gewalt zuriick, als einer Gewaltsamkeit von Normen, die allererst bestimmen, wer
als Mensch anerkennbar ist und wer nicht.

Als ein spezifischer Effekt normativer Gewalt ldsst sich im Anschluss an Butler
auch das hegemoniale Verstindnis des Ich bzw. des (politischen) Subjekts als auto-
nomer und souverdner Akteur auffassen. Wie Hanna Meifsner in ihrem Beitrag her-
ausarbeitet, stellt diese Konzeption nach Butler ein problematisches Ethos dar, das
nicht nur die machtgesittigten gesellschaftlichen Entstehungsbedingungen eines Ich
in eins mit der konstitutiven Sozialitdt menschlichen Lebens unterschlédgt, sondern
auch dazu beitrégt, politische Formen der Solidaritét, die {iber den voluntaristischen
Zusammenschluss autonomer Individuen hinausgehen, aus dem Raum des Denkba-
ren zu verdrangen. Dagegen versucht Meifiner mit Butler das Ich neu zu denken,
wodurch andere Formen von ethischer Verantwortung, Sozialitit und politischer So-
lidaritdt denkbar werden sollen.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE / GERALD POSSELT

Mit Butlers Problematisierung des Ich als autonomen Akteurs riickt auch die
Frage nach den sozialen Bedingungen der Anerkennbarkeit von Subjekten ins Zent-
rum der Aufmerksamkeit. Den Auftakt der Analyse von Heike Kdmpfbildet die Frage
nach der Mdglichkeit von Kritik an gegebenen Anerkennungsordnungen: Wie ver-
mogen Subjekte gerade gegen jene Anerkennungsbedingungen aufzubegehren, die
sie konstituiert haben? Kdmpf bezieht sich dabei auf Butlers von Foucault iibernom-
menes Konzept der Entunterwerfung als einer kritischen Tugend und einer Praxis der
Freiheit bzw. als einer kritischen Weise der Selbstformung im Verhéltnis zu herr-
schenden Normen- und Anerkennungsrastern. Dabei entwirft Kimpf die Konzeption
einer »politischen Katachrese«, verstanden als eine Restrukturierung des politischen
Feldes ausgehend von dem, was im Rahmen gegebener Anerkennungsregime un-
sichtbar und unsagbar bleibt.

Visibilitaiten und Transformationen

Julia Prager konturiert in Auseinandersetzung mit Butlers Uberlegungen die Grund-
ziige einer politischen Theorie des Medialen, die die machtgesittigten Prozesse und
Mechanismen beschreibt, durch die gesellschaftliche Sichtbarkeit hergestellt und dis-
tribuiert, aber auch verwehrt und entzogen wird. Dabei bezieht sich Prager auf But-
lers kritische Analysen des Framing, des embedded reporting und der Propaganda im
Zusammenhang des Irakkrieges und macht auf die Relevanz des gefihrdeten und
vulnerablen Kd&rpers in Butlers Denken politischer Medialitidt aufmerksam. Damit
fragt Prager zugleich nach den politischen Potentialen einer Bezeugung prekédren Le-
bens, das Gefahr 1duft, als nicht mehr betrauerbar und damit als nicht mehr ethisch
relevant zu erscheinen.

Die politischen Implikationen von Praktiken der Trauer und des Gedenkens, wie
sie Butler in ihren jlingeren Schriften nicht zuletzt auch mit Blick auf die Frage der
Melancholie und damit im Sinne einer Verschrinkung von Psychoanalyse und Politik
diskutiert hat, bilden den Fokus der Ausfithrungen von Andreas Oberprantacher. Vor
dem Hintergrund der européischen Grenz-, Asyl- und Migrationspolitik greift Ober-
prantacher Butlers Reflexionen zum Verhéltnis von Politik und Medialitdt auf, um
gesellschaftliche Praktiken und Dispositive der Trauer sowie der Wahrnehmung ge-
fahrdeten Lebens zu untersuchen. Oberprantacher spricht in diesem Zusammenhang
von einem »wi(e)derstindigen Gedenken«, das auf die liminalen Moglichkeiten ab-
stellt, unscheinbares Leiden in den Blick zu nehmen und zum Ausgangspunkt wider-
stindiger Politik zu machen.

Hans-Martin Schénherr-Mann fragt in seinem Beitrag nach den Implikationen
von Butlers performativ-korporalem Verstiandnis politischen Protests und kontextua-
lisiert es mit klassischen liberalistischen, republikanischen und kommunitaristischen
Ansitzen. Dabei diskutiert er insbesondere die Frage nach dem gespannten Verhéltnis

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 17

zwischen korperlicher Performanz und kommunikativem Handeln, wie er es in But-
lers Beschreibungen rezenter Protestbewegungen angelegt findet.

Im Rahmen einer rekonstruktiven Analyse befasst sich auch der Artikel von
Gerhard Thonhauser mit Butlers performativer Theorie der Versammlung.
Thonhauser untersucht Butlers Bezugnahmen auf Arendts Begriff des Erscheinungs-
raums sowie ihr Verstdndnis politischen Handelns und fragt nach den Prozessen der
Konstitution von Gemeinschaft, der politischen Macht fliichtiger Versammlungen
und den Potentialen eines politischen Neubeginns, wie sie sich in der kollektiven
Korperpraxis widerstéindiger Subjekte abzeichnen. Dabei entwickelt er mit Butler ei-
nen Begriff >pluraler Performativitdtc, der gerade auf das komplexe kollektive Zu-
sammenwirken verkdrperter Subjekte im Rahmen politischer Proteste und Demonst-
rationen abstellt.

Perspektivierungen

Judith Butlers eigener Beitrag stellt vor dem Hintergrund dieser vielfiltigen Uberle-
gungen sowohl einen produktiven Bezugspunkt als auch einen Ausblick auf weiter-
filhrende Themenfelder dar. Mit Blick auf die Grundpramissen politischer Philoso-
phie fragt Butler nach der Rolle und den Auswirkungen menschlicher Destruktivitét
in sozialen Gefiigen. Ausgehend von der Lektiire des Briefwechsels zwischen Freud
und Einstein Warum Krieg? sowie von Freuds Uberlegungen zum Uber-Ich und zur
Massenpsychologie lotet sie die Potentiale der Psychoanalyse fiir aktuelle politische
Fragestellungen aus. Dabei bezieht sie sich insbesondere auf Freuds Begriff der Fa-
higkeit zur Kritik, der sie dazu fiihrt, nach dem Status, den Mdglichkeiten und den
Grenzen kritischen Denkens und Theoretisierens zu fragen. Indem Butler Psychoana-
lyse und Politik dergestalt miteinander in Bezichung setzt, unterstreicht sie, dass das
Politische abseits seiner engen disziplindren Beschréankungen durch die politische Phi-
losophie breiter zu fassen ist und 6ffnet es damit einer produktiven Neueinschreibung.

Das Gesprdich mit Judith Butler dokumentiert einen Workshop am 7. Mai 2014
an der Universitét Wien. Es behandelt in Form eines Dialoges zentrale Themenfelder
von Butlers Denken, wobei im Zentrum ihre soziale Ontologie und politische Philo-
sophie des Korpers, das Verhiltnis von Vulnerabilitit, Prekaritit und Ausgesetztsein
sowie die Bedingungen und Strategien gemeinsamen politischen Handelns im Kon-
text gegenwértiger Protestbewegungen und Menschrechtsrahmen stehen. Aufgrund
seines informellen und zugleich weit ausgreifenden Charakters eignete es sich auch
als Einstieg in die Lektiire des Bandes und in das Denken Butlers.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE / GERALD POSSELT

DANKSAGUNG

Der vorliegende Band geht auf mehrere Veranstaltungen und Kooperationen unserer-
seits zuriick. Die Idee einer systematischen Auseinandersetzung mit Butlers Denken
im Kontext der politischen Philosophie haben wir erstmals im Juni 2013 ausgelotet,
anldsslich eines gemeinsamen Workshops an der Universitdt Wien zum Thema Spra-
che, Politik und Gewalt. Moglichkeiten und Praxen sozialer Transformation bei
Judith Butler. Eine Fortsetzung fand die Diskussion im April 2014 im Rahmen der
Tagung Judith Butlers theoretische Interventionen — Grundlagen, Effekte, Kritik, die
von Tatjana Schonwilder-Kuntze im Rahmen ihrer Gastprofessur an der Friedrich-
Alexander-Universitidt Erlangen-Niirnberg organisiert wurde. Im Anschluss an die
von der Sigmund Freud Privatstiftung kuratierte XLI. Sigmund Freud Vorlesung, die
Butler am 6. Mai 2014 an der Universitit Wien zur Politik des Todestriebes gehalten
hat, hat Gerald Posselt gemeinsam mit Anna Babka einen Workshop mit Butler zum
Thema Bodily Vulnerability, Coalitions and Street Politics veranstaltet. Auf jenen
Workshop geht das Gesprdch zuriick, das wir hier in editierter Form in unseren Band
aufgenommen haben.

Finanziell geférdert und unterstiitzt wurden die genannten Veranstaltungen an der
Universitdt Wien durch die Institutsgruppe Germanistik, die Fakultit fiir Philosophie
und Bildungswissenschaft, die Philologisch-kulturwissenschaftliche Fakultit sowie
das FWF-Forschungsprojekt P26579 Language and Violence des Osterreichischen
Wissenschaftsfonds, der uns ebenfalls bei der Finanzierung der Druckkosten des
Bandes beigestanden ist. Die Tagung in Erlangen wurde dankenswerterweise vom
Biiro fiir Gender & Diversity der FAU Erlangen-Niirnberg finanziert.

Neben den Institutionen, die wesentlich diesen Band mitermdglicht haben, dan-
ken wir insbesondere Anna Wieder, die gemeinsam mit Sergej Seitz die Ubersetzung
der Beitridge von Butler sowie von Castro Varela und Dhawan besorgt hat. Dariiber
hinaus danken wir Stephanie Marx fiir die Transkription und Manuskripterstellung
des Gesprichs mit Judith Butler. Den Mitarbeiter*innen des transcript-Verlages dan-
ken wir fiir die sorgsame und gewissenhafte Betreuung des Publikationsprojekts. Un-
ser besonderer Dank gilt nicht zuletzt Judith Butler, die nicht nur mit ihrer Diskussi-
onsbereitschaft und ihrem ermutigenden Wohlwollen das Projekt von Anfang an un-
terstiitzt hat, sondern immer wieder dazu auffordert, die scheinbar gegebenen Gren-
zen des Denkbaren konstruktiv zu iiberschreiten.

Sergej Seitz, Tatjana Schonwdlder-Kuntze und Gerald Posselt
Miinchen und Wien im September 2017

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIMENSIONEN DES POLITISCHEN | 19

LITERATUR

Babka, Anna/Posselt, Gerald (2016): Gender und Dekonstruktion. Begriffe und kom-
mentierte Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie. Unter Mitarbeit von
Sergej Seitz und Matthias Schmidt. Wien: Facultas/UTB 2016.

Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der Streit um
die Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fi-
scher 1993.

Breen, Margaret Sonser/Blumenfeld, Warren J. (Hg.) (2005): Butler Matters. Judith
Butler’s Impact on Feminist and Queer Studies. Aldershot u.a.: Ashgate 2005.

Bublitz, Hannelore (2013): Judith Butler zur Einfiihrung. 4., erg. Aufl. Hamburg: Ju-
nius.

Butler, Judith (1992): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der
yPostmoderne««, in: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser,
Nancy: Der Streit um die Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegen-
wart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 31-58.

Butler, Judith (2014): Politik des Todestriebes: Der Fall Todesstrafe. Sigmund Freud
Vorlesung 2014. Aus dem Amerikan. von Gerald Posselt und Sergej Seitz.
Wien/Berlin: Turia + Kant.

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2013): Dispossession. The Performative in the
Political. Cambridge: Polity.

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj (2000): Kontingenz, Hegemonie, Uni-
versalitit: Aktuelle Dialoge zur Linken. Hg. und eingel. von Gerald Posselt unter
Mitarbeit von Sergej Seitz. Ubers. von Sergej Seitz, Gerald Posselt, Julian Eiden-
berger, Isabella Grandl, Christian Haddad, Georgios Kolias, Nikolaus Lehner,
Maria Schérgenhumer, Christina Schraml und Max Zirngast. Wien/Berlin: Turia
+ Kant 2013.

Butler, Judith/Lindemann, Gesa/Nagl-Docekal, Herta/Vinken, Barbara/Weir, Allison
(1993): »Diskussion zu Judith Butler’s Das Unbehagen der Geschlechter«, in:
Frankfurter Rundschau Mai—Juni, 1993.

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehérigkeit.
Ziirich/Berlin: Diaphanes.

Carver, Terrell/Chambers, Samuel A. (Hg.) (2008): Judith Butler’s Precarious Poli-
tics: Critical Encounters. London u.a.: Routledge.

Chambers, Samuel A./Carver, Terrell (2008): Judith Butler and Political Theory.
Troubling Politics. London u.a.: Routledge.

Distelhorst, Lars (2009): Judith Butler. Paderborn: Fink 2009.

Distelhorst, Lars (2016): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverstindnis Judith Butlers.
Baden-Baden: Nomos.

Engel, Antke (2002): Wider die Eindeutigkeit. Sexulitit und Geschlecht im Fokus
queerer Politik der Reprdsentation. Frankfurt/M.: Campus.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | SERGEJ SEITZ / TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE / GERALD POSSELT

Geller, Alex (2005): Diskurs von Gewicht? Erste Schritte zu einer systematischen
Kritik an Judith Butler. Koln: PapyRossa.

Hark, Sabine (1999): Deviante Subjekte. Die paradoxe Politik der Identitdt. 2., vollig
iiberarb. Aufl. Opladen: Leske + Budrich.

Hark, Sabine (Hg.) (1996): Grenzen lesbischer Identitdten. Berlin: Querverlag.

Hark, Sabine (Hg.) (2001): Dis/Kontinuitdten: Feministische Theorie. Opladen:
Leske + Budrich.

Hauskeller, Christine (2000): Das paradoxe Subjekt: Widerstand und Unterwerfung
bei Judith Butler und Michel Foucault. Tiibingen: edition diskord.

Kleiner, Bettina/Rose, Nadine (Hg.) (2013): (Re-)Produktion von Ungleichheiten im
Schulalltag. Judith Butlers Konzept der Subjektivierung in der erziehungswissen-
schaftlichen Forschung. Leverkusen: Budrich.

Landweer, Hilge/Rumpf, Mechthild (Hg.) (1993): Kritik der Kategorie »Ge-
schlecht«. Weinheim: Deutscher Studien Verlag 1993.

Lloyd, Moya (2007): Judith Butler: From Norms to Politics. Cambridge/Malden:
Polity Press.

Lloyd, Moya (Hg.) (2015): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP 2015.

Loizidou, Elena (2007): Judith Butler. Ethics, Law, Politics. London u.a.: Routledge-
Cavendish Taylor & Francis Group.

Lorey, Isabell (1996): Immer Arger mit dem Subjekt. Theoretische und politische Kon-
sequenzen eines juridischen Machtmodells: Judith Butler. Tiibingen: Ed. diskord.

Lorey, Isabell (2012): Die Regierung der Prekdiren. Es kommt darauf an. Mit einem
Vorw. von Judith Butler. 2. Aufl. Wien: Turia + Kant 2015.

Martinez, Matias/Scheffel, Michael (Hg.) (2010): Klassiker der modernen Literatur-
theorie von Sigmund Freud bis Judith Butler. Miinchen: Beck.

MeiBner, Hanna (2012): Butler. Stuttgart: Reclam.

Miiller, Anna-Lisa (2009): Sprache, Subjekt und Macht bei Judith Butler. Marburg:
Tectum.

Prager, Julia (2013): Frames of Critique. Kulturwissenschaftliche Handlungsfihig-
keit »nach« Judith Butler. Baden-Baden: Nomos.

Ricken, Norbert/Balzer, Nicole (Hg.) (2012): Judith Butler: Pidagogische Lektiiren.
Wiesbaden: Springer VS.

Salih, Sara (2002): Judith Butler. London/New York: Routledge.

Schippers, Birgit (2014): The Political Philosophy of Judith Butler. London/New
York: Routledge.

Villa, Paula-Irene (2003): Judith Butler. Frankfurt/New York: Campus 22012.

von Redecker, Eva (2011): Zur Aktualitit von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk.
Wiesbaden: VS Verlag 2011.

Wagner, Hedwig (1998): Theoretische Verkiorperungen: Judith Butlers Feministische
Subversion der Theorie. Frankfurt/M. u.a.: Lang.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. THEORETISIERUNGEN



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Haben philosophische Methoden
politisches Gewicht?

TATIANA SCHONWALDER-KUNTZE

Die Philosophie regiert die Vorstellungen, und diese
regieren die Welt. Durch das BewuBtsein greift der
Geist in die Herrschaft der Welt ein.

HEGEL 1803-1806: 560

In allen Zeiten, in denen soziale Verdnderungen auf
der Tagesordnung standen, galten im Gegensatz dazu
Leute, die »Zuviel« dachten, als gefahrlich. Dies
fiihrt auf das Problem der Intelligenz in ihrem Ver-
héltnis zur Gesellschaft iiberhaupt.

HORKHEIMER 1937: 195

Wir kénnen ganz verschiedene Ideen davon haben,
was soziale Verdnderung ist oder was eine verdn-
dernde Praxis auszeichnet. [...] Im Folgenden werde
ich die Ansicht vertreten, dass Theorie selbst verin-
dernd wirkt [...]. Man muss aber auch verstehen,
dass ich nicht der Meinung bin, Theorie an sich sei
schon ausreichend fiir eine soziale und politische
Verénderung.

BUTLER MG: 325f.

Die Frage, ob philosophische Methoden politisches Gewicht haben, mag auf den ers-
ten Blick entweder seltsam oder trivial erscheinen: Seltsam, wenn man davon {iber-
zeugt ist, dass philosophische Erkenntnisse und Politik nichts miteinander zu tun hét-
ten, weil es jene beispielsweise nur mit dem Sinn des Lebens zu tun haben, der mit
dem harten Geschift des Politischen nichts gemein habe. Trivial mag sie erscheinen,

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

wenn man davon ausgeht, dass die Art und Weise der Wissensproduktion konstitutiv
ist fur ihre Gegenstinde, d.h. fiir die erzeugten Erkenntnisse, und dass diese das po-
litische Gefiige mitformen, indem sie es legitimieren, in Frage stellen und gar ins
Wanken bringen konnen. Das gilt nicht erst seit der neuzeitlichen Aufklarung auch
fiir philosophische Erkenntnisse: Die Reflexion auf die Methodik erfolgte und erfolgt
zumeist auch, um das (politisch) Gewordene, also den jeweiligen (politischen) Status
quo, in Zukunft mitgestalten zu konnen. Das setzt voraus, wenn auch zumeist impli-
zit, dass sich das Politische verdndern kann, und dass es intentional verdnderbar ist.
Die Anschlussfrage lautet freilich: Wie bzw. mit welchen Mitteln lassen sich ge-
wollte Verdnderungen hervorbringen? Die Neuzeit antwortet darauf zumeist: durch
Aufkldrung, d.h. durch die Generierung wahren, unbezweifelbaren Wissens — zumin-
dest idealiter. Die Notwendigkeit, ywahres Wissen« zu erzeugen, ist seit Beginn der
Aufklarung mit der Intention begriindet worden, zum Wohlergehen aller — wiederum
idealiter — beizutragen. Das galt zundchst fiir technisches Know-how, aber zunehmend
auch fiir die Gestaltung des sittlichen Miteinander, also fiir das Politische im weitesten
Sinne. Die unabdingbare weitere Anschlussfrage lautet dann, auf welchem Wege oder
mit welchen philosophischen Methoden das geforderte wahre Wissen erlangt werden
kann. Insofern das erzeugte Wissen dann zur Legitimierung neuer politischer Formati-
onen, aber auch zur Delegitimierung bestehender Strukturen dient, sind die es erzeu-
genden Methoden ohne Zweifel auch von politischem Gewicht. Welche Methode dabei
allerdings als die richtige anzusehen ist, ist bis heute eine Frage, deren Beantwortung
sich historisch als ebenso wandelbar erwiesen hat, wie das generierte Wissen selbst.!
Judith Butlers bislang erschienenen Schriften beschéftigen sich neben den breit-
gefacherten inhaltlichen Auseinandersetzungen immer auch mit solchen Fragen —
kurz: mit Theoriebildungsfragen in Bezug auf zugrundeliegende Intentionen und
durch sie erzeugte Effekte. Im Folgenden geht es um diese und weitere methodolo-
gische Fragen, wie sie in der reflexiv-kritischen Philosophietradition gestellt und be-
antwortet werden. Dafiir wird zunéchst in groben Ziigen der theoretisch-methodische
Raum moderner Philosophie von Descartes bis Foucault skizziert, innerhalb dessen
und mit dem Judith Butler theoretisch arbeitet (1). Vor diesem Hintergrund wird an-
schlielend gezeigt, dass die seitens Butlers seit den 1990er Jahren vorgebrachte Kri-
tik an der praktischen Theorie(-bildung) der klassischen Kritischen Theorie, aber auch
an der mancher ihrer poststrukturalistischen Kolleg*innen als selbstkritische theorie-
bildende Praxis, sprich methodologisch zu verstehen ist. Butler geht es also nicht —
wie auch schon in ihrer kritischen Auseinandersetzung mit der feministischen Theo-
riebildung in Gender Trouble — um vernichtende Kritik, die aus der Perspektive einer
ganz anderen philosophischen Tradition vorgebracht wird, sondern vielmehr um eine

1 Vgl. zu philosophischen Methoden im Anschluss an Kants transzendentale Wende Schon-
wilder-Kuntze 2015.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 25

selbstreflexive Kritik, die den »eigenen Reihenc gilt und sich an den eigenen Ansprii-
chen messen lassen muss (2). So lésst sich zuletzt die Frage stellen, welche Konse-
quenzen aus den poststrukturalistischen Einsichten in die eigene Abhingigkeit, Un-
durchsichtigkeit und Praxis fiir die philosophische Theoriebildung, mithin Methode
gezogen werden miissen — auch und gerade, wenn diese politisches Gewicht haben (3).

1. DER METHODOLOGISCHE ANSPRUCH
REFLEXIV-KRITISCHER THEORIEBILDUNG

Der historische Kontext: Descartes, Kant, Hegel

Nachdem naturwissenschaftliche Beobachtungen zunehmend Augenschein und Of-
fenbarung und folglich das damals vorherrschende Weltbild in Frage gestellt haben,
womit die aristotelische Physik ebenso an Plausibilitét verloren hatte wie der Glaube
an eine Wahrheit verkiindende Kirche, steht Descartes dafiir, das Denken zur metho-
dischen Fundierung von Wahrheit auf sich selbst zu verweisen. So macht er im Dis-
cours de la méthode pour bien conduire sa raison (1637) das sich selbst denkende
Denken zum apodiktischen Fundament und Ausgangspunkt weiterer methodischer
Uberlegungen. Expliziter Zweck der methodischen Neuausrichtung Descartes’ ist das
Wohlergehen aller, das mit dem richtigen Wissen herstellbar erscheint.? Knapp 150
Jahre spiter ist Kant derjenige, der in der Kritik der reinen Vernunft, nach seinen
Worten ein »Traktat von der Methode« (KrV B xxii) bzw. »iiber den richtigen Ver-
nunftgebrauch«, das apodiktische Fundament, d.h. das verniinftige Denken selbst ei-
ner selbstkritischen, >reinigenden< Revision unterzieht, indem er es der Produktion
gewisser (Ir-)Rationalititen bezichtigt, die er als »dialektischen Schein« entlarvt. Ub-
rig bleibt ein Denken, dessen Erfahrungen darauf beruhen, sich als erkennender Ver-
stand mit apriorischen, allgemeinen Kategorien Phdnomene zu formen, die ihm auf-
grund seiner Anschauungsformen Raum und Zeit erscheinen. Insbesondere aber
bleibt eine >reine« Vernunft tibrig, die praktisch ist, auch und gerade, indem sie als
Freiheit das Politische zu begriinden und zu orientieren vermag.

2 »Sobald ich mir aber einige allgemeine Grundbegriffe in der Physik verschaftt hatte, [...]
so glaubte ich, sie nicht verbergen zu diirfen, ohne sehr gegen das Gesetz zu verstoflen, das
uns verpflichtet, soviel an uns liegt, das allgemeine Beste aller Menschen zu beférdern.
Denn sie [die Grundbegriffe der Physik] haben mir gezeigt, daB8 es moglich ist, zu Kennt-
nissen zu kommen, die von grolem Nutzen fiir das Leben sind, und statt jener spekulativen
Philosophie, die in den Schulen gelehrt wird, eine praktische zu finden, [...] so daf} wir
[-..] uns so zu Herren und Eigentiimern der Natur machen konnten.« (Descartes 1637: 101)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

Offensichtlich hat hier eine Verschiebung des Zwecks stattgefunden: Wéhrend es
Descartes weniger um eine Verdnderung der politischen Ordnung ging, sondern viel-
mehr darum, die naturwissenschaftliche Erkenntnisgewinnung in das herrschende
(Glaubens-)System zu integrieren, ist das Politische bei Kant das zentrale Thema der
Aufklirung.’ Methodisch stellt Kant mit der Selbstkritik der Vernunft gerade nicht
nur in Bezug auf die Erkenntnis von hinreichenden Griinden auf notwendige Bedin-
gungen um, sondern ebenso in der praktischen Philosophie. Kurz gesagt, ist der letzte
verbleibende Grund, den Kant hier noch gelten ldsst, die allgemeine, freie Vernunft
selbst, die sich bestimmte Regeln gibt (auto-nom), denen sie sich unterwirft, um
dadurch eine plurale freie Entfaltung allererst moglich zu machen. So dient das auf der
reinen, freien Vernunft gegriindete Politische — Verfassung und Recht — dazu, dass die
Einzelnen ihre je subjektiven Ziele und Zwecke, sofern sie dem objektiven Zweck der
Freiheitsrealisation nicht widersprechen, verwirklichen kénnen. Verniinftige Freiheit
beschréankt als »oberste einschrinkende Bedingung« (Kant 1785: 431) alle Formen
willkiirlicher Freiheit, durch die Einzelne andere an der verniinftigen Freiheitsrealisa-
tion hindern kdnnten, um so den Raum zur freien (Vernunft-)Entfaltung prinzipiell aller
Menschen zu erdffnen. So jedenfalls 14sst sich die zweistufig angelegte Theorie Kants
lesen und konsistent interpretieren (vgl. Schonwélder-Kuntze 2012; 2014). Diese Art
der Begriindung, mit Kant »Grundlegung« genannt, impliziert oder erzeugt nichts kau-
sal; sie eroffnet bzw. erweitert lediglich als Bedingung den Raum, in dem bislang noch
Unbestimmtes — innerhalb selbstgewihlter Grenzen — mdglich werden kann.*

Diese Art der Grundlegung des Praktischen insgesamt erzeugt prospektiv Offen-
heit, UnabschlieBbarkeit, weil sich Freiheit dadurch auszeichnet, »jede angegebene
Grenze iibersteigen« zu kénnen.’ Das bedeutet fiir Kant auch, die kritische Beobach-
tung und Korrektur des (politischen) Status quo auf Dauer zu stellen, indem dieser

3 Vgl etwa Kants Schrift »Zur Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?« (1784) in der
er in der Berlinischen Monatszeitschrift das Wesen der Aufklarung einerseits in der Befrei-
ung der einzelnen Subjekte aus ihrer Unmiindigkeit, aber andererseits auch im freiheitsori-
entierten Fortschritt der politischen Verfasstheit sieht, die sie sich geben (kdnnen und sollen).

4 Die Umstellung auf Moglichkeitsbedingungen, die als conditiones sine quae non die Er-
fahrung ermoglichen, gilt demnach gleichermafen fiir die praktische Philosophie: Erst die
Reinigung der Vernunft befreit sie von falschen dialektischen Schliissen und macht sie so
als freie zur Moglichkeitsbedingung des Sittlichen und damit des Politischen. Im Gegen-
satz zum theoretischen, erkennenden Gebrauch des Verstandes gibt es im praktischen Ge-
brauch der Vernunft jedoch noch nicht einmal konstitutive Formen (wobei ja auch die Ka-
tegorien keine empirischen Erkenntnisse hervorbringen oder erzeugen, sondern diese le-
diglich als conditiones sine quae non formgebend mdglich machen). Dass es in praktischer
Hinsicht keine festen Formen geben kann, ist aufgrund des praktischen Grundbegriffes
zwingend: Es handelt sich um >Freiheit«.

5 Das liegt darin begriindet, dass es fiir die Freiheit keine Begrenzung in ihrer Weiterent-
wicklung geben kann: »Ob nun gleich das letztere niemals zustande kommen mag [ein

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 27

immer wieder an den Moglichkeiten, die er zur freien (vernunftgeméBen) Entfaltung
prinzipiell aller Menschen bietet, gemessen wird. Diesem politisch-empirischen
Sinne entsprechend nennt Kant seine Epoche dann auch ein »Zeitalter der Aufkla-
rung« und nicht etwa ein »aufgeklértes Zeitalter«. Auch diirfe »sich kein Zeitalter
verbiinden und darauf verschworen, das folgende [Zeitalter] in einen Zustand zu set-
zen, darin es ihm unmoglich werden muB, seine Erkenntnisse zu erweitern, von Irr-
tiimern zu reinigen und iiberhaupt in der Aufklarung weiterzuschreiten« (Kant 1784:
39). Aus dieser Perspektive wird deutlich, dass die Umstellung von hinreichenden
Griinden auf Méglichkeitsbedingungen und ihre Ubertragung auf die praktische Phi-
losophie die Frage nach der richtigen gesellschaftlichen Ordnung dynamisiert. Zu-
gleich zeigt sich, welche Sprengkraft diese methodologische Umstellung mit sich
bringt und folglich, dass methodische Fragen mit einem erheblichen politischen An-
spruch verbunden sein kénnen.

Vielleicht waren es die Erfahrungen der franzosischen Revolution, vielleicht die
Erfahrungen einer immer dynamischer werdenden Gesellschaft in Europa aufgrund
der Erosion ihrer stratifizierten Ordnung und aufgrund der beginnenden industriellen
Revolution, die parallel zur fortschreitenden funktionalen Differenzierung vor sich
ging, die Hegel neben all den bekannten philosophischen Griinden und der Kritik an
Kant dazu bewogen haben, wenigstens noch die Art und Weise der Verdnderungspro-
zesse selbst systematisch in einem einzigen, unverdnderlichen Prinzip zu denken:
dialektisch. Mit dem universellen dialektischen Entwicklungsprinzip hat er freilich
der Freiheitsentfaltung eine feste Form gegeben. Zwar handelt es sich um ein dyna-
misches Prinzip des Werdens, das Hegel methodisch dazu dient, retrospektiv alles
das zu rekonstruieren, was bislang geworden ist; es erlaubt ihm weiterhin, die kon-
krete Zukunft prospektiv offen und unbestimmt zu denken. Aber dennoch bleibt das
Prinzip selbst unverdnderbar. Deshalb nennt Hegel es auch die einzige unverénderli-
che Wahrheit, die es geben kann.®

Vergleicht man aus dieser Perspektive die Kant’sche und die Hegel’sche Vorstel-
lung zum Thema Freiheitsentfaltung, zeigt sich, dass Hegel die Kant’sche Offenheit

Staat, in dem Freiheit vollkommen realisiert wiére], so ist die Idee doch ganz richtig, wel-
ches dieses Maximum zum Urbilde aufstellt, um nach demselben die gesetzliche Verfas-
sung der Menschen der méglichen grofiten Vollkommenheit immer néher zu bringen. Denn
welches der hochste Grad sein mag, bei welchem die Menschheit stehenbleiben miisse,
[...] das kann und soll niemand bestimmen, eben darum, weil es Freiheit ist, welche jede
angegebene Grenze iibersteigen kann.« (KrV A 316f./B 373f.)

6 »Es ist der ProzeB, der sich seine Momente erzeugt und durchléuft, und diese ganze Bewe-
gung macht das Positive und seine Wahrheit aus. [...] Die Erscheinung ist das Entstehen
und Vergehen, das selbst nicht entsteht und vergeht, sondern an sich ist und die Wirklichkeit
und Bewegung des Lebens der Wahrheit ausmacht. Das Wahre ist so der bacchantische
Taumel, an dem kein Glied nicht trunken ist. [...] Die Wahrheit ist die Bewegung ihrer an ihr
selbst; [die] Methode aber ist das Erkennen, das dem Stoffe duBerlich ist.« (Hegel 1807: 51).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

erheblich einschrénkt: Zwar setzt Kant die befreite Vernunft des Einzelnen als gege-
ben voraus und gibt ihr als solcher auch eine bestimmte Form,” aber als objektive,
politische oder rechtliche Freiheit muss sie veranderbar bleiben — ohne dass die Form
des Verinderungsprozesses festgelegt wire.® Hegel holt die Kant’sche Forderung, die
Gestalt der politischen Moglichkeitsbedingungen subjektiv-freier Entfaltung grund-
sitzlich offen zu halten, systematisch um den Preis ein, die transformative Dynamik
des Werdens prospektiv wenigstens auf eine immer gleich bleibende Form einzu-
schrinken. In diesem Sinne beschrénkt die Hegel’sche Dialektik die objektive Frei-
heitsentfaltung trotz aller Dynamik — wéhrend die Weiterentwicklung der Kant’schen
Freiheit als politische Moglichkeits- bzw. Ermoglichungsbedingung vollkommen of-
fen und damit uneingeschrénkt bleibt. Eine Folge ist, dass die konkrete Konstitution
des Politischen nicht fiir immer festgelegt werden kann und darf. Stattdessen fordert
Kant die unaufthorliche (selbst-)kritische Priifung der selbst gegebenen (Verfassungs-)
Gesetze und Rechte, die sich immer wieder nur daran orientieren kann, ob und wie
viel (sozial kompatible) subjektive Freiheit dadurch moglich wird.

Hegel verlangt hingegen in seiner Rechtsphilosophie keine kritische Priifung des
politisch Gewordenen, sondern »verséhnende« (Hegel 1821: 26) Affirmation mit
dem Status quo, weil es sich ohnehin fortschrittlich im Sinne der Freiheit entwickelt
habe. Deshalb haben seine Nachfolger — freilich aus unterschiedlichen Griinden —
sein den jeweiligen Status quo affirmierendes und letztlich jede Kritik inkludierendes
System als Ideologie eingestuft. Der Ideologievorwurf bezieht sich nach und mit
Marx zunehmend nicht nur auf unreflektierte Inhalte und deren Herkunft, sondern
spétestens bei Horkheimer explizit auch die Denkmuster der forschenden Wissen-
schaftler*innen selbst,” und schlieBlich mit Foucault im Anschluss an Nietzsche und
Heidegger auch die dialektische Methode der Rekonstruktion des Werdenden. Den-
noch bedeutete das keinesfalls eine vollstindige Verabschiedung des Hegel’schen
Denkens — ebenso wenig wie des Kant’schen — innerhalb der kritischen Philosophie.
Vielmehr brachte es unterschiedliche Versuche hervor, aus Kants und Hegels metho-
dischem Vorgehen samt inhaltlichen Resultaten diejenigen Aspekte aufzugreifen, die

7  Kant bestimmt die Freiheit des Einzelnen als selbstbestimmt, selbstzwecksetzend und mit
sich identisch (vgl. Schonwilder-Kuntze 2010).

8 Bei Kant folgt die historische Entwicklung einer »Natur< oder sogar der > Vorsehung« analog
zu Adam Smiths unsichtbarer Hand — sie hat aber keine gleichbleibende Entwicklungsform
wie bei Hegel.

9  Auch Hegel geht davon aus, dass Wissenschaftler*innen bzw. Philosoph*innen sozio-kul-
turell verhaftet sind — freilich ohne anzunehmen, sie konnten sich dem entziehen: »Die
Denkformen, ferner die Gesichtspunkte und Grundséatze, welche in der Wissenschaft gelten
und den letzten Halt ihres iibrigen Stoffes ausmachen, sind ihnen jedoch nicht eigentiim-
lich, sondern mit der Bildung der Zeit und eines Volkes iiberhaupt gemeinschaftlich.« (He-
gel 1817: 76). Das gilt freilich auch fiir Louis Althussers Analysen der Bildungsanstalten,
die er »ideologische Staatsapparate« nennt (Althusser 1970).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 29

die prospektiv immer offene Dynamik des Werdens in all ihren Facetten denkbar und
analysierbar macht. So werden die historischen Transformationen (und Stabilisierun-
gen) vor allem von Foucault auf kontingente, d.h. nicht-intendierte und nicht-not-
wendige Ereignisse bezogen, die diskursanalytisch aufgedeckt werden konnen. An
die Stelle der dialektischen Notwendigkeit, mit der die Transformationen rekonstru-
iert werden, tritt die genealogische Rekonstruktion, die nach den Moglichkeits- und
Konstitutionsbedingungen des Gewordenen sucht.

Das postulierte Selbstverstandnis reflexiv-kritischen
Philosophierens: Horkheimer, Foucault

Es mag verwundern, dass — den grundsitzlich gemeinsamen Auffassungen wie dem
gemeinsamen Anliegen zum Trotz — aus dieser reflexiv-kritischen Theorietradition
im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts ein erheblicher Streit um die Grundlagen kri-
tischer Philosophie hervorgegangen ist. Dabei geht es neben dem Status und den In-
halten grundlegender Begriffe und Methoden auch um das je eigene, eventuell nicht-
reflektierte Verhaftetsein sowie um Diskursstrategien, mit denen bestimmte Positio-
nen gefestigt und andere ausgeschlossen werden.'® Dass reflexiv-kritisches Philoso-
phieren immer auch die sozio-kulturell-historisch herrschenden Denkmuster und
Uberzeugungen in den Blick nehmen sollte, ist dabei keinesfalls eine Einsicht, die
sich erst oder nur bei Michel Foucault findet.!! Was hingegen bei Foucault stirker im
Vordergrund zu stehen scheint, ist die damit verbundene Einsicht, dass auch das kri-
tische Denken selbst sich der herrschenden Ideologien bedienen muss, weil sie fiir es
ebenfalls konstitutiv sind. An der Frage, wie mit dieser Verhaftung umgegangen werden
kann, ob sie, falls sie {iberhaupt reflektiert wird, iberwindbar ist, setzt die reflexive

10 Oberflachlich lassen sich die unterschiedlichen Positionen grob einer franzdsischen und
einer deutschen Seite zuordnen. Auf der einen Seite stehen prominent Jiirgen Habermas
und die dritte Generation der Frankfurter Schule — wie etwa Axel Honneth, Rainer Forst,
Sheila Benhabib und Nancy Fraser. Auf der anderen Seite finden sich die sogenannten
Poststrukturalist*innen wie Michel Foucault, Jacques Derrida, Jean-Luc Nancy, sowie Ju-
dith Butler oder Gayatri Chakravorty Spivak — um nur die Bekanntesten zu nennen. Die
yvierte Generation« der Frankfurter Schule, die derzeit mit Rahel Jaeggi, Robin Celikates
und Martin Saar — um wiederum nur einige der wichtigsten Vertreter*innen zu nennen —
das Ruder tibernimmt, hat hier zum Teil weniger Beriihrungsingste und folglich auch we-
niger Abgrenzungsbediirfnisse. Vgl. etwa einige der Beitrage in Jaeggi/Wesche 2009.

11 Foucault hat, wie er selbst 1983 bedauert, die Frankfurter Kritische Theorie erst spit zur
Kenntnis genommen (vgl. hierzu Foucault 1983b: 532 sowie Konersmann, 1991: 86). Zu-
dem handelt es sich ja um eine Grundeinsicht materialistischen Denkens von Marx und
Engels bis Althusser und dariiber hinaus — wenngleich Foucault derjenige ist, der das dann
auch in »Die Ordnung der Dinge« (1966) en Detail zeigt.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

Theoriebildungskritik Butlers an, d.h. an den, wenn man so will, blinden Flecken ihrer
eigenen reflexiv-kritischen Tradition. Das wird im Folgenden néher ausgefiihrt.
Gewdhnlich wird die Geburtsstunde der klassischen Kritischen Theorie Frankfur-
ter Couleur mit dem Text »Traditionelle und kritische Theorie« (1937) von Max
Horkheimer verbunden. Horkheimer macht dort der traditionellen geisteswissen-
schaftlichen Theoriebildung den gleichen Vorwurf, den Kierkegaard Hegel gemacht
hat: Sie iibersehe ihren eigenen Standpunkt, d.h. ihre eigene Bedingtheit oder sozio-
kulturell-historische Geformtheit. Durch die arbeitsteilig organisierte Forschung sei
es ihr unmoglich, ihre eigene Verflochtenheit in die gesellschaftlichen Strukturen zu
sehen, geschweige denn, das zu reflektieren.!? Das aber bedeute eine absolute Unfé-
higkeit zu umfassender Selbstkritik, die sich sowohl auf die eigene Bedingtheit, die
Forschungsziele, als auch auf deren normative Bewertung und gesellschaftspolitische
Relevanz beziehen miisste. Wenn das philosophische Nachdenken gegen Kant und
damit gegen den Anspruch der Aufkldrung nicht mehr nach der Art und Weise frage,
wie das Gegebene gegeben ist und wie das sittliche Miteinander durch die Menschen
selbst gestaltet wird und werden kann, sondern nur noch scheinbar feststehende Tat-
sachen analysiere, dann verliere es sein Potential zur Selbstkritik, die in einer Hinter-
fragung der eigenen sozio-kulturell-historischen Gewordenheit besteht. '3
Problematisch erscheint Horkheimer hier insbesondere die Rolle der Theoriebild-
ner*innen und folglich der Theorien, wenn sie die positivistische Weltauffassung und
die arbeitsteilige Wissenschaftsorganisation in ihren Praxen unreflektiert spiegeln:
»Soweit der Begriff der Theorie jedoch verselbstindigt wird, als ob er etwa aus dem
inneren Wesen der Erkenntnis oder sonstwie unhistorisch zu begriinden sei, verwan-
delt er sich in eine verdinglichte, ideologische Kategorie.« (Horkheimer 1937: 168)

12 Der konkrete historisch-inhaltliche Vorwurf zielt ab auf das 6konomische Grundparadigma
des Tausches, das Horkheimer in allen Zusammenhéngen am Werke sieht. In den Wissen-
schaften driickt es sich durch die Notwendigkeit aus, zdhlbare Einheiten zu schaffen, quan-
tifizierbar, austauschbar, formelkompatibel, algorithmisierbar. Die grundlegende Vorstel-
lung, alles sei quantifizierbar, kombiniert mit der ebenso grundlegenden Vorstellung, alle
Ereignisse folgten kausalen GesetzméaBigkeiten, gehe Hand in Hand mit dem Phantasma
einer prognostizierbaren Welt: »Solches Kalkulieren gehért zum logischen Geriist der His-
torie wie der Naturwissenschaft. Es ist die Existenzweise von Theorie im traditionellen
Sinn.« (Horkheimer 1937: 168). Diese naturwissenschaftlich angestrebte vollstindige Be-
rechenbarkeit der Welt mache auch vor den Sozialwissenschaften und ihren Methoden
nicht Halt. In der Philosophie spiegele sie sich in dem Ruf nach formallogischer Analyse
der Sprache, die auf gegebene Tatsachen referiert. Zusammengefasst lautet der Vorwurf also,
die traditionelle Theorie denke, ordne und gebe sich ihre Gegenstéinde gemafl den Anforde-
rungen, die das Tauschparadigma mit sich bringt, merke das aber nicht und verfalle daher dem
Irrtum, dass die Welt, so wie sie sie als scheinbar gegeben wahrnimmt, ist und sein muss.

13 »Die Tatsachen, welche die Sinne uns zufiihren, sind in doppelter Weise gesellschaftlich
praformiert: durch den geschichtlichen Charakter des wahrgenommenen Gegenstands und
den geschichtlichen Charakter des wahrnehmenden Organs.« (Horkheimer 1937: 174).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 31

Dem stellt er die »kritische Theorie« gegeniiber, die sich als Produkt ihrer Epoche
weil und daher ihre sozio-kulturell-historische Bedingtheit reflektiert. Insbesondere
wissen deren Protagonist*innen auch um ihre Verflechtung mit dem >herrschenden
System« und seinen Denkformen. Im Unterschied zu Hegel und mit Kant gehe es ihr
nicht um die affirmierende Vers6hnung mit der Gegenwart, was eine »fortwahrende
Reproduktion des Bestehenden« (Horkheimer 1937: 179) bedeute, sondern um die
kritische Bestandsaufnahme zum Zwecke einer grundlegenden Verinderung der
herrschenden, immer auch 6konomisch zu verstehenden, Verhiltnisse. Der wesentli-
che Unterschied zwischen traditioneller und kritischer Theorie besteht daher darin,
dass die kritische Theorie gerade darauf aus ist, den der Wissenschaft, der Theorie-
bildung, ihren Kategorien und Praxen eigenen Anteil am strukturell erzeugten, beste-
henden Unrecht, der Ungleichverteilung von Macht, Eigentum und Teilnahmechan-
cen immer auch selbstkritisch zu reflektieren. Dafiir ist die kritische Reflexion der
Theoriebildner*innen auf ihre eigenen (gewordenen) Denkmuster unerlésslich.'*
Eine Pramisse, die fiir Foucault gleichermafen gilt. Foucault richtet dazu bekann-
termafBlen den Fokus auf den Zusammenhang zwischen Subjektkonstitution, Wissens-
generierung und Machtausiibung'® — ohne allerdings diesem Prozess noch den ein-
zelnen Momenten, die in ihrem Werden reziprok voneinander abhingig sind, eine
dialektische Form zu geben.!¢ Dabei geht es um die grundlegende Frage: Wie entste-
hen und wandeln sich gesellschaftliche Normen (Strukturen, Institutionen, Habitus,
Denkweisen etc.), die konstitutiv fiir die einzelnen Individuen sind, und wie und wa-
rum fiigen die Individuen sich ihnen? Foucault zufolge werden Normen diskursiv
etabliert und stabilisiert, d.h. auch iiber wissenschaftliche Problematisierungen, wo-
bei die Unterwerfung unter Normen immer auch mit dem Erwerb von Macht einher-
gehen kann. Die zentrale Funktion, die Foucault den Diskursen dabei zuschreibt,
lenkt den Fokus unter anderem auf die Sprache als Denk-, Beschreibungs- und
Generierungsinstrument von Normalitdt wie Anormalitidt im weitesten Sinne. Die
Verhaftung im herrschenden System gilt selbstverstandlich auch fiir die Wissenschaf-
ten und ihre Theoriebildner. Foucault macht deutlich, dass Unterwerfung unter die
geltenden Regeln und damit Kollaboration unabdingbar sind, um iiberhaupt in ent-

14 In diesem Sinne bricht sie mit dem Narrativ der neuzeitlichen Wissenschaft, die sich im
Dienste zunehmender Freiheitsrealisierung der Menschheit titig wihnt, ohne es, nach
Horkheimer, in der Moderne tatséchlich zu sein.

15 Vgl. zum Zusammenhang von Subjektkonstitution und Macht bei Foucault den aufschluss-
reichen Aufsatz von Martin Saar (Saar 2009).

16 Sinnvoller Weise ldsst sich der epistemologisch-ontologische Aspekt des Konstitutionsver-
héltnisses, wie er von Michel Foucault in Die Ordnung der Dinge (1966) analysiert wird,
von dem epistemologisch-legitimativen Aspekt unterscheiden, den Foucault etwa in Was
ist Kritik? (1978) hervorhebt. Dass beide Aspekte in einem reziprok-konstitutiven Verhlt-
nis stehen, ldsst sich schematisch anhand des Dreiecks Wissen-Macht-Subjekt ausdriicken.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

sprechende (Sprecher-)Positionen zu gelangen. Davon nimmt er sich selbst als Phi-
losophieprofessor am Collége de France nicht aus — weshalb er auch und gerade in
seiner Antrittsvorlesung diese Zusammenhénge reflektiert (vgl. Foucault 1971).

Die oben angesprochene offene Dynamik des Werdens in all ihren Facetten denk-
bar zu machen, bedeutet also nicht weniger als iiber die vielféltigen Wechselspiele
zwischen der Konstituierung des Einzelnen und seiner historisch variablen sozio-kul-
turellen Situation aufzukldren. Das fordert, das Verhiltnis zwischen moglichen — po-
sitiven wie negativen — Positionen in der Gesellschaft, dem Wissen und den Diskur-
sen dariiber sowie der Art und Weise, wie es bzw. sie generiert werden, den allgemein
akzeptierten Denkformen, der Rolle der Sprache etc. zu analysieren und offen zu le-
gen. Dabei geht Foucault davon aus, dass sich tatséchlich niemand seinen gesell-
schaftlichen Konstitutionsbedingungen entziehen kann — auch die reflektierende, kri-
tische Wissenschaftler*in nicht. Daher kann es nicht um die Suche nach einem Stand-
punkt auBBerhalb des Werdens gehen, der dann als unhinterfragbar, weil unwandelbar,
postuliert werden kdnnte. Und es geht auch nicht darum — um das nochmals zu beto-
nen —, ein gleichbleibendes Entwicklungs- oder Entstehungsmuster des Werdenden
zu finden bzw. zu entwerfen. Vielmehr geht es metaphorisch gesprochen darum, aus
dem Moglichkeitsraum heraus, innerhalb dessen gedacht, geforscht und gelebt wird,
dessen Grenzen sichtbar zu machen, um sie tiberschreiten zu konnen. In diesem Sinne
benotigt die Aufkldrung die kritische » Arbeit entlang unserer Grenzen, das heif3t die
geduldige Arbeit, die der Ungeduld der Freiheit Gestalt gibt« (Foucault 1984: 707).

Im Spektrum dieser vieldimensional selbstkritischen (Theorie-)Auffassungen gilt
es, Judith Butlers kritische Auseinandersetzungen wie auch ihre eigene philosophi-
sche Theoriebildung zu verorten. Fiir eine nach wie vor der kritischen Aufklérung
verpflichteten Haltung ergibt sich aus dem bisher Skizzierten die Notwendigkeit ei-
nes methodisch auf Dauer gestellten reflexiven, d.h. selbst-kritischen Korrekturmo-
dus der Theorie(-bildung). Dieser besteht darin, sich nicht nur immer wieder iiber die
eigenen ideologischen Denkblockaden aufzuklaren bzw. sich der eigenen (macht-)po-
litischen Wirkmachtigkeit offen bewusst zu sein, sondern sich auch jeder unautheb-
baren Festschreibung von Inhalten, Formen oder Fundamenten der Theorie zu ent-
halten. In diesem Sinne versucht Butler einerseits die unaufhorliche, prozessuale
Transformation, der sowohl die einzelnen Analysegegenstinde als auch ihre Bezie-
hungen untereinander unterliegen, theoretisch einzuholen. Andererseits fragt sie nach
den Moglichkeitsbedingungen gegenwértigen wie auch zukiinftigen menschlichen Da-
seins, ohne das bislang Gewordene mitsamt seiner »Normalitét« bzw. seinen normativen
Anspriichen als unverédnderbaren MaBstab der Theoriearbeit in die Zukunft zu extrapo-
lieren. Hinzu kommt, dass sie eine vollstindige Aufdeckung dessen, was die Einzelnen

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 33

ausmacht, fiir unmoglich hélt, weshalb der Rekurs auf fixe Fundamente in der Theorie-
bildung ihr schon aus diesem Grund nicht haltbar erscheint. Angemessene Theoriebil-
dung hat all dies zu beriicksichtigen, will sie sich selbst nicht konterkarieren.!”

2. DIE PRAKTISCHE REALITAT: METHODISCHE
MACHTDEMONSTRATIONEN VERSUS REFLEXIV-KRITISCHE
KORREKTIVE OFFENHEIT IN DER THEORIEBILDUNG

Wenn die Theoriebildung ihren Gegenstand, so weit dies moglich ist, addquat zu er-
fassen versucht, und wenn der Gegenstand das Gewordene in all seinen Facetten ist,
d.h. mit inhaltlichen, strukturellen wie formalen Unterschieden, dann bedeutet das
fiir die Theoriebildung selbst, dass sie sich ihrer eigenen transformativen Dynamik
und Offenheit, der sie gleichermaBen unterliegt, nicht entziehen darf. Die grundsétz-
liche Frage, um die es hier geht, lautet, ob Abstand von der Vorstellung genommen
werden muss, einen point-of-nowhere im Sinne eines sich-nicht-transformierenden,
neutralen AuBlen, d.h. einer unabdingbaren Voraussetzung postulieren zu miissen, von
dem aus — mit Kant — unbedingte Urteile gefdllt werden konnten. So gilt Butlers im-
mer wieder vorgebrachter Vorbehalt nicht-transformierbaren, materialen Grundbe-
griffen oder -strukturen, deren Notwendigkeit in der praktischen Theoriebildung zum
Zwecke normativer Begriindung postuliert wird. Dieser Vorbehalt gegen jegliche
endgiiltige Fixierung — die notwendig ein Auflerhalb vom Werden impliziert — 1dsst
sich an zwei Beispielen, die im Folgenden erdrtert werden, zeigen: am innerphiloso-
phischen Disput iiber Status und Semantik des Subjektbegriffs sowie an der Ausei-
nandersetzung iiber die Notwendigkeit oder Kontingenz der Grundlagen des Politi-
schen mit Ernesto Laclau und Slavoj Zizek.

Strategische »Listen der Macht«

Die Anfang der 1990er Jahre unter den Vertreter*innen der kritischen Theorie ausge-
tragene Auseinandersetzung hat sich vor allem an der Auffassung dariiber entziindet,
ob der moderne europdische Vernunftbegriff mit all seinen Bestimmungen und Im-
plikationen in Form des »Subjekts< als nicht hinterfragbarer Grundbegriff jeder mog-
lichen Theoriebildung in der praktischen Philosophie unabdingbar ist — oder nicht.
Bei diesem Disput um addquate Pramissen und Methoden ging es fiir Butler nicht

17 Hier gilt es zwischen einer strukturellen und einer personlichen Undurchsichtigkeit des
Selbst und seiner Genese zu unterscheiden etwa analog zu Kants Unterscheidung zwischen
intelligiblem und empirischem Charakter. Kritikwiirdig ist dabei, dass iiberhaupt so etwas wie
ein allgemeiner intelligibler Charakter behauptet wird — nicht nur im Gedankenexperiment,
sondern tatsdchlich — der dann als theoretische Grundlage dient. Zu ersterem vgl. v.a. KEG.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

bloB um eine inhaltliche Auseinandersetzung, sondern auch um den machtpolitischen
Gestus, mit dem die kritisierte Position vorgetragen und verteidigt wurde. In ihrem
Essay »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die »Postmoderne«« (Butler
1993), setzt sie inhaltlich bei der Frage ein, aus welchen Griinden bzw. Intentionen
und mit welchen Mitteln zeitgendssische Philosoph*innen festlegen, dass es nicht
hinterfragbare, fixe methodische wie inhaltliche Grundlagen gibt, ohne die eine The-
orie des Politischen nicht sinnvoll denkbar sei. Butler antwortet mit ihrem Essay auf
Vorwiirfe vonseiten Seyla Benhabibs, die die sogenannte >Postmoderne« bezichtigt,
dem Feminismus, der mit ihr ein »prekéres Biindnis« eingehe, einen Birendienst zu
erweisen. Denn die Thesen der »Postmoderne« machten den Feminismus politisch
handlungsunfdhig (Benhabib 1993). Problematisch ist dabei fiir Benhabib insbeson-
dere die Infragestellung des (souverdnen und autonomen) »Subjekts¢, da es fiir sie die
notwendige Voraussetzung jeder politischen Theorie darstellt.

In ihrer Replik kritisiert Butler ihrerseits wiederholt gerade diese theoriebildende
Praxis der Kritiker*innen als List, derer sich ihre Kolleg*innen in der Debatte um die
richtige Art und Weise, wie das Politische zu begriinden bzw. zu theoretisieren sei,
bedienten. Dabei zielt ihre Kritik auf zwei Ebenen ab: zum einen auf die eingefor-
derte Begriindungsstrategie in der politischen Theorie, d.h. darauf, dass vorausge-
setzt wird, dass politische Theorie vom (prinzipiell souverdnen und autonomen)
»Subjekt< auszugehen habe. Zum anderen kritisiert sie aber auch, wie Begriffe gebil-
det und verwendet werden. Denn nach Butler werden auf beiden Ebenen die eigent-
lichen Effekte des Theoretisierens verdeckt — was durchaus intendiert sein konnte.
Die Theoriebildung selbst wird so zur (wissens-)politischen Praxis, durch die in ei-
nem scheinbar neutralen, wissenschaftlichen Diskurs Positionen unlauter, weil un-
ehrlich, abgesichert und verteidigt werden. Kurz gesagt, geht es um eine strategische
Praxis, die mit Butler als Infragestellungsverbot bezeichnet werden kann. Dieses Verbot
ist freilich nur die Kehrseite einer Theoriebildungsstrategie, die darauf insistiert, prak-
tische oder politische Theorie auf unabdingbaren, fixen Grundlagen beruhen lassen zu
miissen. Butler fasst folglich unter >List< unterschiedliche Aspekte der Begriffsbildung
und -verwendung wie auch Argumentationsmuster bzw. Methoden zusammen, die sie
bei denen findet, die glauben, vor dem >postmodernen< Denken warnen zu miissen.'®

18 Die Forderung nach einer sicheren Begriindung (in) der Theoriebildung ldsst sich unter
Rekurs auf Descartes’ Suche nach einem unbezweifelbaren apodiktischen Fundament zur
Theoriebegriindung erkldren — nicht verteidigen. Das cogito ist aufgrund seiner rein forma-
len Reflexivitit und daher Selbstbestétigung unbezweifelbar — begriindet aber sonst auch
schon nichts weiter. Bekanntlich muss Descartes auf die Idee Gottes rekurrieren, um mehr
als das sich selbst denkende Denken fiir wahr und existent erkldren zu kdnnen.

Die inhaltliche Forderung dagegen, dass es sich dabei eben um das >stabile autonome Sub-
jektc handeln muss, rekurriert auf Kants praktische Vernunft. Diese ist zwar bei Kant refle-
xiv und vermag sich auch reinigend von ihren Irrtiimern zu befreien, unterliegt aber in ihrer
konkreten Ausgestaltung mit Hegel doch einem sozio-kulturell-historischen Wandel. Insofern

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 35

Das von Butler geforderte kritische Infragestellungsgebot bedeutet dabei, »den Kon-
struktionsprozeB« (Butler 1993: 34) der scheinbar nicht kritisierbaren Begriffe zu un-
tersuchen — folglich muss die Theoriebildung »einen Weg finden, die Grundlagen, die
sie notwendigerweise zugrunde legt, auch wieder in Frage zu stellen« (Butler 1993: 39).

Butler nennt daher die diskursive Praxis der Kritiker*innen — hier Seyla Benhabib
und Nancy Fraser — an zwei Stellen eine »autoritére List«, weil das »stabile Subjekt«
(Butler 1993: 32) bzw. die »Kategorie >Frauen<« (Butler 1993: 51) normativ als un-
hinterfragbarer Ausgangspunkt festgelegt werden. Das verschleiert die sozio-kultu-
rell-historisch gewordene Bedeutung der Begriffe und damit ihre inhaltliche Kontin-
genz, aber auch ihre kontingente Setzung als begriindende Pramissen. Nach Butler
ist das autoritdr, weil die konstatierte Unhinterfragbarkeit das Verbot impliziert, {iber
diese Pramissen inhaltlich und in Bezug auf ihren theoretischen Gebrauch bzw. The-
oriestatus erneut nachzudenken. Aber auch das Gebot der Begriindungspraxis, auf-
grund dessen auf (vermeintlich) unbezweifelbare Grundlagen rekurriert werden
muss, nennt sie eine »List der Macht«. Diese ist »tiickisch« (Butler 1993: 36), wenn
sie ein (vermeintliches) Jenseits der Theoriebildung konstatiert, wodurch das dort
Verortete aus jeder weiteren Diskussion oder Infragestellung ausgeschlossen wird.
Der vorausgesetzte Subjektbegriff erscheint Butler sogar an sich selbst »politisch hin-
terhdltig« (Butler 1993: 46) weil er Universalitit verspricht, wenngleich er durch
Ausschlussmechanismen erzeugt worden ist und wird."

Selbst der diskursive Einsatz vereinheitlichender Namen — sei es, um sie als apo-
diktisches Fundament der Theoriebildung zu verwenden, sei es, um die Gegner zu
diffamieren — birgt nach Butler noch eine autoritire »selbstherrliche List der Macht«
(Butler 1993: 34). Denn zum einen vereinheitlichen solche Benennungen — hier
yPostmoderne« — unstatthaft, weil sie eine Pluralitit von distinkten, individuellen Vor-
kommnissen unter Absehung des individuell Besonderen auf eine vermeintlich ge-
meinsame Eigenschaft reduzieren. Butler spricht bezogen auf den Namen »Postmo-
derne« von »ein[em] kiinstlich konstruierte[n] Ganze[n]« (Butler 1993: 34), womit

darf man mit Butler fragen, wie diese Setzung und das Verbot ihrer Infragestellung begriindet
werden konnte — will sie sich nicht der (machpolitischen) Willkiir bezichtigen lassen.

19 Dabei argumentiert Butler aus einer Hegel’schen, differenztheoretischen Perspektive. De-
finieren heiflt im Wortsinn >begrenzen¢, »beenden<. Nach Hegel schliefit eine definierende
Bestimmung nicht nur positiv das Definiendum ein; vielmehr wird durch die Grenzziehung
auch immer das, was nicht gemeint ist, ausgeschlossen, abgetrennt. Dieses abgetrennte
»Auflen< ist und bleibt dabei konstitutiv fiir das Definierte, auch und gerade, weil etwas
ausgeschlossen werden muss, um zu definieren: »Deshalb miissen wir daran erinnern, daf3
sich Subjekte durch AusschlieBung konstituieren, d. h. durch die Schaffung eines Gebiets
von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten, von Gestalten des Verwor-
fenen und Bevolkerungsgruppen, die der Sicht entzogen sind.« (Butler 1993: 46). Dass der
begriffliche Bildungsprozess auf die Generierung einer begrifflich bezeichenbaren Menge
von Vorkommnissen iibertragbar ist, wird dabei mit Hegel vorausgesetzt.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

zudem impliziert werde, dass unterschiedlichste theoretische Standpunkte — im He-
gel’schen Sinne — Ausdruck eines spezifischen historischen Entwicklungsmomentes
seien. Das mache den Begriff »Postmoderne« selbst zu einem »entschieden »mo-
derne[n]« Zeichen« (Butler 1993: 35). Zum anderen zwingt die vereinheitlichende
Benennung die darunter Gefassten dazu, sich innerhalb der Alternative modern/post-
modern zu positionieren, erzeuge also eine (scheinbar) alternativliose Binaritét. Es
lieBe sich ergénzen, dass sie zudem dazu zwingt, sich gegebenenfalls gegen Einwénde
bzw. Zumutungen zu verteidigen, die gar nicht auf die eigene Argumentation bzw. im
Falle von Begriffen wie »Frauen« auf einen selbst als Adressierte zutreffen.

Diese Praxen werden von Butler als » Abriegelungsstrategien« und »Verschleie-
rungstaktiken« bewertet, die die eigenen normativen Setzungen der theorietragenden
Pramissen, die gegen jede kritische Infragestellung schiitzen (sollen), obwohl sie ei-
gentlich nicht weiter begriindbar, weil immer kontingent sind. Man konnte auch sa-
gen, es handele sich bei diesen »Listen der Macht« im philosophischen Diskurs um
Immunisierungsstrategien, also um ein methodisches Instrumentarium, derer oder
dessen sich Philosoph*innen bedienen, um ihre Uberlegungen gegen jegliche, mog-
licherweise auch institutionell transformative Effekte erzeugende Diskussionen von
vorneherein abzusichern bzw. abzuschirmen. Dafiir rekurrieren sie auf scheinbar un-
umgéngliche philosophisch einzuhaltende Prinzipien, mithin Methoden, die zu expli-
zieren aber Aufgabe einer kritischen, aufkldrenden (Selbst-)Reflexion im Sinne Kants
und Horkheimers wére. D.h. einer Reflexion, die stindig ihre eigenen Praxen und die
dadurch erzeugten Effekte kritisch untersucht, indem sie etwa fragt, wie Begriffe ge-
bildet werden, was sie zum Ausdruck bringen, welche Funktion dabei der Sprache
zukommt, welche Methoden zu welchen Ergebnissen fiihren etc.

Dabei geht es Butler neben der aufklarenden Analyse auch um die Folgerungen,
die sich aus dieser Kritik fiir die eigene Theoriebildung ergeben. Keinesfalls bedeutet
es fiir sie, auf jegliche Grundlagen zu verzichten — sondern vielmehr, diese Grundla-
gen reflexiv immer als kontingent auszuweisen und sie folglich immer wieder der
Infragestellung auszusetzen. Denn, so Butler, wenn es iiberhaupt eine gemeinsame
»poststrukturalistische These« gibt, dann die, dass die herrschende Ordnung bzw. die
Macht auch die (philosophischen) Begriffsapparate sowie die Subjektpositionen der
(etablierten) Kritiker*innen durchdringt.? Der Versuch, theoretisch einen Standpunkt

20 Im institutionellen Zusammenhang ist das relevant, insofern (akademische) Macht auch
durch die Verknappung von Sprecherpositionen operiert: »Insofern »sprachliche Verhalt-
nisse immer Verhéltnisse der symbolischen Macht sind« (Bourdieu/Wacquant 1996: 177),
»Technologien der Reprasentation< dazu beitragen, »Verletzung moralisch zu konsolidie-
ren< (Butler/Athanasiou 2014: 182) und schlieBlich Macht sich dadurch auszeichnet, dass
es, wie Achille Mbembe argumentiert, der »Souverén ist, der entscheidet, was sichtbar ist
und was unsichtbar bleiben soll< (Mbembe 2014: 211), sind Sprechpositionen nicht belie-
big vermehrbar. Denn Macht operiert auch und gerade durch die Verknappung autorisierter

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 37

auszuweisen, der sich in einem machtfreien Jenseits befindet, kann »mdglicher-
weise«, so Butler, als weitere »tiickische List« (Butler 1993: 36) beurteilt werden.
Fiir die Kritik ergebe sich die Aufgabe, danach zu fragen, »was durch den theoreti-
schen Schritt, Grundlagen festzulegen, autorisiert und was ausgeschlossen oder ver-
worfen wird« (Butler 1993: 37). Wenn es aber nicht moglich ist, zur (Theorie-)Be-
griindung einen unabénderlichen gesellschafts- oder theorieexternen Referenzpunkt
auszuweisen — epistemologisch wie ethisch — dann muss jede scheinbar universelle
Begriindung oder Begriindungsfigur immer wieder selbst in Frage gestellt werden.
Es gibt hier keinen Ort auflerhalb der transformativen Prozesse des Werdenden ins-
gesamt, der theoretisch geltend gemacht werden kdnnte. Butlers Versuch, dies theo-
retisch einzuholen, liegt dann eben darin, die kritische Hinterfragung der eigenen
Pramissen und die grundsétzliche Offenheit, sie zu transformieren, auf Dauer zu stellen.

Patriarchale Fixierungen

Der grundsétzliche Vorbehalt gegen endgiiltige Fixierungen zeigt sich auch in dem
gemeinsam mit Ernesto Laclau und Slavoj Zizek verfassten Band Contingency, He-
gemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left, in dem Butler erneut kri-
tisch fragt, wie es um die Festschreibung struktureller Grundlagen in der politischen
Theorie steht. Auch hier sieht sie den Versuch, u.a. zu Begriindungszwecken das fort-
dauernde Werden, die Prozessualitit aus der (politischen) Theorie(-bildung) selbst
auszuschlieBen. Wiederum geht es Butler um Begriffe bzw. Strukturmomente mit Be-
griindungsfunktion, die aus der Infragestellung ausgeschlossen werden: sei es der
Subjektbegriff, diesmal in einer Lacan’schen Spielart, oder aber, (immer noch) die
sexuelle Differenz. Die Festschreibung bzw. das Infragestellungsverbot erfolgt hier
iiber eine Bedeutungsambiguitit von >transzendental¢, die einer unterschiedlichen
Perspektive geschuldet ist: Je nachdem, ob wir es mit der erkenntnistheoretischen
(epistemologischen) oder der praktischen, ethischen Bedeutung von »transzendental< zu
tun haben. Aus erkenntnistheoretischer Perspektive verweist der Begriff »transzenden-
tal< auf die Frage: Wie ist bzw. was macht die Erkenntnis von Erfahrungsgegenstinden
maoglich? Dabei setzt Kant voraus, dass wir Erfahrung machen und Gegensténde erken-
nen. Insofern handelt es sich auch um eine Frage, die retrospektiv nach den ermog-
lichenden Realisierungsbedingungen des aktuell Gegebenen sucht.?! Diese, wenn man

Sprechpositionen.« (Hark 2016). Vgl. natiirlich auch Kuhn (1962), der nachweist, dass die
Erneuerung bzw. Transformation wissenschaftlicher Paradigmata weniger mit Erkenntnis-
zuwachs als vielmehr mit dem Aussterben der Gralshiiter zu tun hat.

21 Wir kénnen nach Kant Erfahrung von Gegenstidnden machen, weil wir uns die mannigfal-
tigen sinnlichen Eindriicke in Raum und Zeit unter Zuhilfenahme der Kategorien als ge-
ordnete Phinomene reprisentieren. Verfiigten wir nicht {iber unseren Verstand, der mit die-
sen transzendentalen Instrumenten ausgestattet ist, konnten wir nicht diese Erfahrungen

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

so will, Sichtbarkeitsbedingungen sind zwar nicht kausal wirksam, aber sie bilden die
Formen des Realisierten, ohne die es nicht so, auf diese Weise wahrgenommen wiirde.

Geht es aber im praktischen Zusammenhang — von der Theoriebildung selbst bis zu
Vorschlédgen, die die Gestaltung des Politischen betreffen — nicht um das Erkennen des
Gewordenen, sondern um zukiinftiges Werden, so erdffnen >transzendentale« Bedin-
gungen einen Moglichkeitsraum, in dem sich eine Zukunft ereignen koénnen soll, in der,
anders als gegenwartig, bestimmte Ausschliisse, Nicht-Teilhaben etc. vermieden wer-
den konnen oder sollen. Ein Raum, der ein Werden prinzipiell moglich macht — ohne
deshalb das Sein der Personen in irgendeiner Form zu bestimmen, zu determinieren
oder gar zu erzeugen. Hier geht es um eine generell uniiberwindbare, aber auch gewollte
Offenheit dem Leben gegeniiber, die sich auch in der Theoriebildung im Sinne der kri-
tischen Haltung spiegeln sollte. Diese wird verfehlt, wenn die erkenntnistheoretisch ge-
wonnenen Formen in die prospektive Theoriebildung extrapoliert werden. Denn dann
beschréanken sie den Moglichkeitsraum auf das Gewordene und &ffnen ihn gerade nicht
fiir andere, bislang ungedachte, aber dennoch prinzipiell intelligible Realisierungen.

Mit der Unterscheidung zwischen einem epistemologisch, historisch geworde-
nem >Transzendentalen< und einem prospektiv Mdoglichkeiten erdoffnendem >Trans-
zendentalenc« 1dsst sich Butlers Kritik am theoretischen Status der sexuellen Diffe-
renz, den sie bei Zizek am Werk sieht, verstehen: »Das [epistemologisch] Transzen-
dentale stellt somit die kriteriellen Bedingungen bereit, die die Entstehung des The-
matisierbaren einschrinkt« (KHU: 186) — weil ihm seine Historizitdt und damit
Transformativitét abgesprochen wird. Insofern nennt Butler den der Geschlechterdif-
ferenz zugeschriebenen »>quasi-transzendentalen Status<, durch den »sie nicht thema-
tisiert werden kann, [der] sie gegen jede kritische Priifung immun[isiert], doch zu-
gleich notwendig und essentiell ist: ein wirklich gelungenes Machtinstrument«
(KHU: 187). Wohlverstanden geht es wiederum darum, wie methodisch bestimmte
Denkblockaden bzw. -verbote instituiert werden, um damit gewordene und gefestigte
Hegemonien aufrechtzuerhalten.??

Welche methodischen Konsequenzen ergeben sich vor dem Hintergrund kriti-
scher Theorietradition aus der skizzierten Butler’schen Kritik an Theoriebildungs-
strategien? Welche Kriterien muss eine addquate theoriebildende Praxis nach Butler
erfiillen, die sich ihrer eigenen Verstrickungen mit hegemonialen Denkmustern, aber
auch akademischen wie politischen Machtattitiiden bewusst ist; die folglich immer
wieder die eigenen Grundsétze in Frage stellt, weil sie auch ihre eigene korrigierende
Dynamik und Offenheit will und nicht zu leugnen sucht? Und welche Bedeutung hat
das fiir die Frage nach dem politischen Gewicht philosophischer Methoden?

machen. Vgl. KrV, insbes. >Die Transzendentale Asthetik¢ A 17-49/B 31-73 sowie das
Erste Buch der >transzendentale[n] Analytik< A 64—136/B 89—175.

22 In Bezug auf die unumstoBliche Préfiguration von Verwandtschaftsbeziehungen, die Butler
in Lacans binér strukturiertem Symbolischen am Werke vgl. auch AV, insbes. 114f.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 39

3. METHODISCHE KONSEQUENZEN

Zusammengefasst besteht die wesentliche methodische Klammer fiir die theoriebil-
dende Praxis meines Erachtens darin, gegen jegliche Festschreibung einen Fixie-
rungsvorbehalt auszusprechen. Das gilt fiir saimtliche Aspekte einer Theorie: fiir die
theoriebildenden Pridmissen in Form von begrifflichen, strukturellen und methodi-
schen Grundlagen, aber auch fiir die konkreten sozialen Verdnderungen, das wire die
Bestimmung konkreter inhaltlicher Ziele, die mithilfe der Theorien erreicht werden
sollen. Das Kriterium, an dem die selbst-reflexive kritische Analyse die eigene theo-
riebildende Praxis messen muss, lautet dabei durchgehend: Gibt es einen Begriff/Na-
men/Sachverhalt oder eine Pramisse, der oder die so eingesetzt wird, dass seine/ihre
Infragestellung ausgeschlossen ist? Anders gefragt: Weist die Theorie ihre eigenen
(Voraus-)Setzungen addquat aus, d.h. mit dem expliziten Wissen um ihre Kontingenz,
oder werden methodische Strategien angewendet, um gerade dies zu verdecken? Wer-
den diese Fragen mit »Ja< beantwortet, gilt es zu korrigieren, d.h. die Infragestellung
wieder denkbar zu machen und damit die Theorie zu 6ffnen. Mit solchen autokorrek-
tiven Fragen an die Theoriebildung lédsst sich mit Butler an beide Aspekte Der-
rida’scher Dekonstruktion anschlieBen.?

Vor diesem Hintergrund eine angemessene Theoriebildung auch positiv zu be-
stimmen, ist nicht ganz einfach, weil die kritische Analyse insbesondere aufdeckt,
welche konkreten materialen oder formalen Bestimmungen nicht angemessen sind.?*
Zur Beurteilung scheint jedenfalls ein Kriterium zu bleiben, das man die Forderung
nach performativer Konsistenz der Aussagen nennen kann. Gefordert wird dann, dass
keine Widerspriichlichkeit zwischen den Inhalten einer Theorie und ihrer Bildung
besteht. So wiére und ist es beispielsweise widerspriichlich die Theorie auf einem em-
phatischen Freiheitsbegriff beruhen zu lassen — und dann die sozio-kulturell gewor-
dene Formierung, die Freiheit als praktische Vernunft angenommen hat, als unverén-
derbar zu reklamieren. Denn entweder bezeichnet Freiheit die mdgliche Uberschrei-
tung jeder scheinbar gegebenen Grenze, d.h. auch ihre eigene Formierung, oder nicht.?®

23 »Im allgemeinen folgt die Ausiibung der Dekonstruktion zwei verschiedenen Bahnen oder
Stilen, die sie meistens einander aufpfropft. Der eine Stil ist begriindeter und dem Anschein
nach ungeschichtlicher Art: vorgetragen, vorgefiihrt werden logisch-formale Paradoxien.
Der andere, geschichtlicher und anamnestischer, scheint der eines Lesens von Texten zu
sein, einer sorgfiltigen Interpretation eine eines genealogischen Verfahrens.« (Derrida
1991: 44). Die logischen Paradoxien ergeben sich daraus, dass explizit ausgeschlossenen
Inhalten dennoch eine konstitutive Funktion in der Theoriebildung zukommt, sodass der ope-
rationale Prozess und das Dargestellte einander widersprechen; vgl. Dreisholtkamp 1999.

24 Hier gilt es, aus einer differenzlogischen Perspektive iiber Hegels bestimmte Negation hin-
aus eine negative Bestimmung zu denken, die nicht schlief3t, sondern 6ftnet.

25 Siehe das Kant-Zitat in FN 5.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

So ist es eben widerspriichlich, einerseits >Freiheit< im eben erwihnten Sinne als Grund-
begriff zu postulieren, aber dann eine bestimmte (Subjekt-)Formierung als unhintergeh-
bar bzw. unverdnderbar festzuschreiben. Das konterkariert sowohl den Freiheitsbegriff
als auch die gleichfalls auf ihm fulende Theoriebildung, wenn sie Voraussetzungen
festschreibt. Die performative Konsistenz einer Theorie bestiinde also in Anlehnung an
Austin (und Hegel) darin, dass der vorgestellte Inhalt und der dargestellte Gedanken-
gang und dessen Pramissen einander nicht widersprechen bzw. iibereinstimmen. Die
zugrundeliegende Annahme lautet folglich, dass Theorie(-bildung) nur dann >ehrlich<
ist, wenn zwischen ihren ihr bekannten Primissen und dem, wie sie selbst verfdhrt,
Konsistenz erkennbar ist — sie in diesem Sinne ihre eigenen Anspriiche nicht verfehlt.
Freilich kann die Frage gestellt werden, ob die Forderung nach methodischer
Adéquatheit nicht ebenfalls den Inhalten und Ergebnissen der Analysen Butlers wi-
derspricht, die etwa jeder Menschliches definierenden Begriffsbildung Gewalttétig-
keit vorwirft, weil sie durch eingrenzende Bestimmung leidvolle Ausschliisse bzw.
Unterwerfungen generiert. Ich meine, dass das nicht zutrifft, weil die Forderung nach
offener Theorie- wie auch Begriffsbildung sich immer kritisch retrospektiv an das rich-
tet, was bereits geworden ist; dies aber gerade nicht prospektiv als Ideal oder Norm in
die Zukunft extrapoliert. In diesem Sinne gewinnt die mit Kant einsetzende methodi-
sche Verschiebung hin zur Frage nach den Moglichkeitsbedingungen auch in der prak-
tischen Philosophie Bedeutung. Im politischen Kontext bedeutet das, die Lebensbedin-
gungen in den Blick zu nehmen, die eine freie Lebensgestaltung jeder Person dem je
eigenen Potential nach moglich machen.?® So hat die selbst-kritische Reflexion die
Funktion dariiber aufzuklédren, was und wie das, was gegenwirtig der Fall ist, geworden
ist, um normativ wirkende Festlegungen, die das Menschliche oder die Verniinftigkeit
aus Begriindungszwecken festlegen (miissen), gerade zu vermeiden. D.h. die scheinbar
gegebenen Grenzen des Gewordenen sichtbar zu machen bzw. sie zu erkennen, um sie
iiberschreiten zu kdnnen — sei es korrigierend, sei es verwerfend, sei es an ihnen fest-
haltend. Auf diese Weise werden die gewordenen Begriffe oder Pramissen aber nicht
blind als unhinterfragbarer normativer Grund oder Zweck eingesetzt, sondern in ihrer
Funktionalitdt aufgedeckt und offen als das ausgewiesen, was sie sind: mehr oder we-
niger kontingente Errungenschaften, die es immer wieder kritisch zu priifen gilt.?’

26 Vgl. Schonwilder-Kuntze 2014: 350-354.

27 Ermoglichung bedeutet so aber gerade nicht, wie bspw. dem Nussbaum’schen capability-
Ansatz entsprechend, sich gemél einer bestimmten, ndmlich der derzeit noch im Westen
favorisierten, intellektuellen Vernunft auszubilden, und insofern die Realisierung nur dieser
Vernunft moglich zu machen. Vielmehr soll das konkrete Was und Wie des Werdens nicht
von vorneherein bestimmt und festgelegt werden, weil es auch ganz andere Lebensrealiti-
ten gibt und geben kann — all das gilt es zu ermoglichen.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 41

Dabei bedeutet das eigene Denken als Teil des Werdens zu begreifen gleicherma-
Ben, die eigene Genese nicht zu vergessen, und damit, das eigene traditionelle Ver-
haftetsein nicht zu unterschlagen. Selbst-reflexiv-kritisch heifit dann auch, nicht nur
(historisch variable) unterschiedliche Selbste oder eben Subjektbegriffe in den Blick
zu nehmen (vgl. PM, SE), sondern tatséchlich sich selbst als Theoriebildner*in — frei-
lich nicht autobiographisch, sondern sozio- und theoriebiographisch.?® In diesem
Kontext muss man verstehen, warum Butler andeutet, dass Foucault letztlich »sich
selbst aufs Spiel gesetzt habe« (Butler 2002). Das gilt sowohl fiir ihn als kritischen
Denker — und somit Theoriebildner — als auch fiir ihn als Subjekt.” So verweigere
Foucault eine festlegende Antwort auf die Frage, woher der/sein kritische/r Wille
stamme, nicht so regiert zu werden, um diesen Willen dadurch nicht absolut zu setzen
— auch nicht durch die Benennung als »urspriingliche Freiheit«, die er sofort wieder
zuriicknehme (Butler 2002: 262). Es gilt also nach Butler, unaufhérlich auch sich selbst
als Fragende zu befragen, das eigene intellektuelle wie kritische Begehren nicht zu ver-
allgemeinern, die eigene Rationalitét nicht als Standard zu setzen, auch wenn es fiir die
Denkenden selbst kein vollstédndiges Entrinnen aus diesen, ihren Konstitutiva gibt. Im
oben genannten Sinne handelt es sich um dabei um Grenzen, die iiberschreitbar sind.

Wenn die Denkweisen und -methoden der Kritik selbst auch nur geworden sind,
heiBt Uberschreitung, das Kritisierte und als korrekturbediirftig Eingestufte zu ver-
schieben?® — eine vollige Neuerfindung oder -setzung entspriiche wiederum der Illu-
sion, es gibe ein nicht am Werden und seinen Transformationen beteiligtes AuBen.’!
Das Kant’sche Diktum in der »Methodenlehre« am Ende der Kritik der reinen Ver-
nunft hat seine Geltung nicht verloren, weil es das moderne kritische Denken und die
Umstellung auf Bedingungen eingeldutet hat. Auch haben wir es immer noch mit

28 Wobei Butler auch autobiographisch argumentiert, um deutlich zu machen, warum sie die-
sen philosophischen Kontext gewahlt hat, wie sie in ihn hinein geworfen wurde. Vgl. etwa
»Kann das »>Andere« der Philosophie sprechen?« (MG: 367-393).

29 Butler bezieht sich hier auf Foucaults Was ist Kritik. Vgl. zam kritischen Subjekt auch
KEG: 161-175. In dieser Hinsicht fiigt Butler der »genealogischen Kritik< nach Saar noch
den Aspekt faktischer, konkreter, fiir das eigene Denken konstitutiver Muster hinzu, der
sich ebenfalls nicht verleugnen lésst. Dann ist Genealogie nicht nur »als Historisierung des
Selbst dessen Gewordenheitskritik, als Aufweis der kontingenten Machtwirkungen auf das
Subjekt Machtkritik, [sowie] Selbst-Kritik oder Kritik eines Selbst, dem gezeigt oder vor-
gefiihrt wird, wie es geworden ist oder geworden sein konnte.« (Saar 2009: 252). Sie ist
immer auch selbst-kritisch gegen sich als konkrete theoriebildende Instanz.

30 In diesem Sinne heif3t eine Einfithrung in dekonstruktives Philosophieren die »Kunst des
Verschiebens«, vgl. Feustel 2015.

31 Allen Versuchen, dies zu vermeiden, zum Trotz scheint es doch so, als kémpften einige zeit-
gendssische Philosoph*innen gerade um diese Frage. So ist in Thilos Wesches Beitrag die
Rede davon, dass gerade die Innen/Aufien-Differenz das Wesen der Kritik ausmache, vgl.
Wesche 2009. Das gilt gleichermalflen fiir den Beitrag von Jaeggi (2009) in Jaeggi/Wesche 2009.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE

einer durch und durch als politisch qualifizierbaren selbst-kritischen Aufklarungsar-
beit zu tun — nicht zuletzt deshalb, weil sich unserer Epoche dadurch auszeichnet,
dass Wissen im offentlichen Diskurs Entscheidungen legitimiert bzw. plausibilisiert:
Wissen, das die verwendeten Begriindungsmuster stabilisiert bzw. destabilisiert und
dadurch auch der Theoriebildung, aus der es resultiert, Gewicht verschafft. Denn es
geht immer auch um Macht(verteilungs)fragen und um soziale Teilhabe- bzw. Teil-
nahmemdglichkeiten. Wenn also der »[k]ritische Weg [...] allein noch offen« (KrV
A 856/B 884) ist, dann lésst er sich aktuell dahingehend erginzen, dass er neben der
Analyse des Status quo immer auch die eigene Verhaftung und deren Uberschreitung
in die transformative Dynamik der Theoriebildung integrieren muss. Wenn Theorie
zur Formierung des Gegebenen beitrégt, weil die legitimiert und (staatliches) Han-
deln begriindet, dann hat auch die angewandte Methode politisches Gewicht — weil
sie dariiber entscheidet, wie frei gedacht wird, ob die Grenzen der scheinbar unum-
stoBlich Gegebenen gedanklich {iberschritten werden.

LITERATUR

Althusser, Louis (1970): Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsdtze zur
marxistischen Theorie. Hamburg/West-Berlin: VSA 1977.

Benhabib, Sheyla (1993): »Feminismus und Postmoderne: Ein prekéres Biindnis«, in:
Dies./Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der Streit um Differenz.
Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 9-30.

Butler, Judith (1993): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der
Postmoderne«, in: Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Frazer,
Nancy (1993): Der Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Ge-
genwart. Frankfurt/M.: Fischer 1993, 31-58.

Butler, Judith (2002): »Was ist Kritik. Ein Essay {iber Foucaults Tugend«, in: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie 50 (2002) 2, 249-265.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der »mystische« Grund der Autoritdt. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 62013.

Descartes, René (1637). Discours de la méthode pour bien conduire sa raison. Ubers.
u. hg. von Liider Gibe. Hamburg: Meiner 21997.

Distelhorst, Lars (1999). Jacques Derrida. Miinchen: Beck 1999.

Feustel, Robert (2015). Die Kunst des Verschiebens. Dekonstruktion fiir Einsteiger.
Miinchen: Fink 2015.

Foucault, Michel (1971): Die Ordnung des Diskurses. Ubers. von Walter Seitter. Mit
einem Essay von Ralf Konersmann. Frankfurt/M.: Fischer 1991.

Foucault, Michel (1983): »Strukturalismus und Poststrukturalismus«, iibers. von
Hans-Dieter Gondek, in: Ders.: Dits et Ecrits: Schriften. Vierter Bd. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2005, 521-555.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HABEN PHILOSOPHISCHE METHODEN POLITISCHES GEWICHT? | 43

Foucault, Michel (1984): »Was ist Aufklarung?«, iibers. von Hans-Dieter Gondek, in:
Ders.: Dits et Ecrits Schriften. Vierter Bd. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 687-707.

Hark, Sabine (2015). http://blog.feministische-studien.de/author/sabine-hark/

Hegel, G.W.F. (1803—1806). Aphorismus aus seinem Wastebook 1803—1806, in:
Jenaer Schriften. Werke Bd. 2. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986.

Hegel, G.W.F. (1807). Phdnomenologie des Geistes. Werke Bd. 3. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1986.

Horkheimer, Max (1937): »Traditionelle und kritische Theorie«, in: Ders.: Gesam-
melte Schriften Bd. 4: Schriften 1936-1941. Hg. von Alfred Schmidt. Frank-
furt/M.: Fischer 1988, 162-226.

Jaeggi, Rahel/Wesche, Thilo (2009) (Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel (1781/1786). Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Meiner 1971.

Kant, Immanuel (1784). Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? Zitiert nach der
Kant-Ausgabe Berlin: Preulische Akademie der Wissenschaften 19011f., Bd. 8.

Kant, Immanuel (1785). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Zitiert nach der
Kant-Ausgabe Berlin: PreuBische Akademie der Wissenschaften 1901ff., Bd. 4.

Saar, Martin (2009). »Genealogische Kritik«, in: Jaeggi, Rahel/Wesche, Thilo (2009)
(Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp, 247-265.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana (2010): Freiheit als Norm? Moderne Theoriebildung
und der Effekt Kantischer Moralphilosophie. Bielefeld: transcript.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana (2012): »The figure of >rivalry< and its function in
Kant’s ethics«, in: Liitge, Christoph (ed. in chief): Handbook of the Philosophical
Foundations of Business Ethics. Vol.1. Heidelberg: Springer 2012, 355-384.

Schonwélder-Kuntze, Tatjana (2014): »Verantwortung im Fluss — oder: (Wie) lésst
sich sinnvoller Weise am Verantwortungsbegriff festhalten?«, in: Boomgarden,
Jirgen/Leiner, Martin (Hg.): Kein Mensch, der der Verantwortung entgehen
konnte. Verantwortungsethik in theologischer, philosophischer und religionswis-
senschaftlicher Perspektive. Freiburg: Herder 2014, 225-272.

Schénwilder-Kuntze, Tatjana (*2015): Philosophische Methoden zur Einfiihrung.
Hamburg: Junius.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politiken des Performativen

Butlers Theorie politischer Performativitat'

GERALD POSSELT

1. PERFORMATIVITAT UND POLITIK

Die amerikanische Schriftstellerin Toni Morrison beginnt ihre Dankesrede fiir die
Verleihung des Literaturnobelpreises 1993 mit einer eindringlichen Parabel {iber die
Macht der Sprache und die wesentliche Korperlichkeit menschlichen Sprechens:
Eine blinde, alte Frau, die fiir ihre Weisheit berithmt ist, wird eines Tages von einigen
Kindern aufgesucht, die sich zum Ziel gesetzt haben, sie bloBzustellen, indem sie sich
ihre Blindheit zunutze machen. Ein Kind stellt sich vor die blinde Frau und fordert
sie auf zu raten, ob der Vogel, den es in seinen Hénden hélt, tot oder lebendig sei.
Nach einigem Zdgern antwortet diese: »Ich weif} es nicht. Ich wei} nicht, ob der Vo-
gel, den du in deiner Hand héltst, tot oder lebendig ist. Aber ich weil}, dass es in
deiner Hand liegt. Es liegt in deiner Hand.« (Morrison 1993)

Judith Butler nimmt diese Parabel in Haf3 spricht. Zur Politik des Performativen
zum Anlass, um iiber das komplexe Verhiltnis von Sprechen und Handeln, von Spra-
che und Kérper, von Sprechen als einer konstativ-kognitiven Tétigkeit und Sprechen
als einem performativen Akt nachzudenken. Dabei unterstreicht Butler, dass die
blinde Frau die Frage nicht direkt beantwortet; vielmehr antwortet sie, »indem sie die
Frage zuriickweist und verschiebt« (HS: 17). Damit macht die Antwort auf eine
Reihe von Aspekten im Sprechen aufmerksam, die in der Regel ausgeblendet bleiben:
die korperliche Verfasstheit des Sprechens, die Verantwortung, die mit jedem Spre-
chen einhergeht, sowie die Sprech- und Handlungsméglichkeiten, die sich ergeben, so-
bald wir die Abhéngigkeit von anderen und die Verletzbarkeit durch andere anerkennen.

1 Dieser Artikel wurde gefordert durch das FWF-Projekt P26579 Language and Violence.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | GERALD POSSELT

Der zentrale Begriff, der hier mit ins Spiel kommt und der diese unterschiedlichen
Aspekte wie eine Klammer zusammenhilt, ist der Begriff des Performativen. Dieser
Begriff durchzieht nicht nur Butlers gesamtes (Euvre, er ist zugleich, wie ich im Fol-
genden argumentieren werde, ein entscheidender Schliissel fiir das Verstéindnis von
Butlers Denken des Politischen. Erstmals eingefiihrt wird der Begriff des Performa-
tiven von Butler in Das Unbehagen der Geschlechter (1990). Im Laufe ihrer Arbeiten
— insbesondere in Kdrper von Gewicht (1993) und in Haf3 spricht (1997) wird er suk-
zessive ausdifferenziert und weiterentwickelt. Zwar gerdt der Begriff Anfang der
2000er Jahre eher in den Hintergrund — weder in Antigones Verlangen (2000) noch
in Kritik der ethischen Gewalt (2003), Gefihrdetes Leben (2004), Raster des Krieges
(2009) oder in Am Scheideweg (2012) spielt er eine tragende Rolle.? Spitestens je-
doch mit ihren jiingst erschienenen Anmerkungen zu einer performativen Theorie der
Versammlung (2015) erweist er sich erneut als zentrale Analyse- und Reflexionska-
tegorie fiir eine Theorie des Politischen.

Dabei ist die Wiederaufnahme des Performativititsbegriffs in den Anmerkungen
zu einer performativen Theorie der Versammlung, wie ich vorschlagen mochte, nicht
nur von der Sache her begriindet, d.h. in dem Versuch, die spezifische Dynamik und
Bedeutung politischer Versammlungen und Bewegungen wie den Arabischen Friih-
ling oder Occupy zu beschreiben, sondern auch methodisch, insofern es Butler in den
Anmerkungen — ebenso wie in ihren fritheren Schriften — auch darum geht, die Mog-
lichkeiten einer Sprache des Politischen auszuloten. In diesem Sinne ldsst sich But-
lers Denken des Politischen sowohl als ein Ringen um eine angemessene theoretische
Sprache als auch um eine wirkungsvolle Sprache politischer Artikulationen und An-
spriiche beschreiben. So skizziert sie in Das Unbehagen der Geschlechter das Di-
lemma der feministischen Theorie, die sich »vor die Notwendigkeit gestellt [sieht],
eine Sprache zu entwerfen, die die Frauen voll oder addquat représentiert, um deren
politische Sichtbarkeit zu fordern«, wihrend die »normative Funktion der Sprache«
sowie die »Bereiche der politischen und sprachlichen »Reprisentation« [...] vorab die
Kriterien fest[legen], nach denen Subjekte gebildet werden« (UG: 16). In Kérper von
Gewicht beschreibt Butler das theoretische Sprechen und Schreiben als »die melan-
cholische, andauernde Wiederholung einer Sprache, die man niemals gewéhlt hat,
[...] von der man aber gewissermaflen verwendet wird« (KG: 332). In Haf3 spricht
wird nicht nur argumentiert, dass wir keine eigene, eigentliche Sprache haben, um
Formen sprachlicher Gewalt und Verletzbarkeit zu beschreiben, sondern auch, dass
jeder Versuch, der verletzenden Kraft der Sprache entgegenzutreten, notwendig von
der Kraft der Sprache Gebrauch machen muss (vgl. HS: 9, 14). In ihrem jiingsten

2 Ausnahmen bilden der Band Die Macht der Geschlechternormen (2004), insbesondere das
Kapitel »Die Frage nach der sozialen Verdnderung«, sowie Butlers Gesprich mit Gayatri
C. Spivak, das im Deutschen unter dem Titel Sprache, Politik, Zugehorigkeit erschienen ist
(Butler/Spivak 2007).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 47

Buch Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung argumentiert
Butler, dass eine kritische politische Theorie »stdndig mit einer Reihe sprachlicher
Probleme zu kdmpfen« hat: »Wie nennen wir diejenigen, die nicht als »Subjekt< im
hegemonialen Diskurs erscheinen kdnnen?« (APV: 54) Oder, anders gefragt: »Wel-
che politische Sprache steht uns zur Verfiigung, um diese Exklusion und die Formen
des Widerstands, welche die Sphédre der Erscheinung in ihrer gegenwértigen Be-
grenztheit aufbrechen, zu beschreiben?« (APV: 105f.)

In der Tat lésst sich, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, Butlers politisches
Werk insgesamt als eine Serie stets neuer Versuche verstehen, die Politik und das
Politische vom Performativen her zu denken. Dabei darf der Begriff des Performati-
ven oder der Performativitét nicht mit dem Begriff der Performanz verwechselt wer-
den, wie er unter anderem in den Geistes- und Kulturwissenschaften Verbreitung ge-
funden hat, um den Handlungscharakter kultureller und sozialer Praktiken herauszu-
stellen.> Wihrend Performanz verstanden als ein Tun und Handeln mit Worten im
Sinne der Sprechakttheorie oder als Vollzug kultureller Praktiken, ein intentionales
Subjekt vorauszusetzen scheint, das der Handlung vorausgeht, ist mit Butlers Begriff
der Performativitit die starke These verbunden, dass die Identitdt des Subjekts — und
damit einhergehend auch seine Handlungsmacht — nicht als gegebene Faktizitét kon-
zipiert werden kann, sondern sich erst im Zusammenspiel komplexer sprachlicher
und korperlicher Praktiken, Machtmechanismen und historisch sedimentierten Nor-
mensystemen konstituiert (vgl. Posselt 2016c¢).

Damit grenzt sich Butler zugleich von einem souverdnen Modell des Performati-
ven ab, flir das paradigmatisch der gottliche Sprechakt »Es werde Licht!« steht (vgl.
KG: 28, APV:42). Ein solches Modell setzt nach Butler ein souverdnes Subjekt vo-
raus, das iiber die autoritative Macht verfiigt, vollstindig und abschlieBend das her-
vorzubringen, was es benennt und intendiert. Dagegen unterstreicht Butler — unter
Riickgriff auf Jacques Derridas Begriff der Iterabilitit — den grundlegenden Wieder-
holungscharakter jeglicher Praxis sowie — mit Blick auf die Korperlichkeit jedes
Sprechens — das Moment der Unkontrollierbarkeit und Unverfligbarkeit, das jedem
Sprechen und Handeln konstitutiv innewohnt.

Ein performativer Akt gelingt folglich nur, insofern er die in der Sprache, in den
Korpern und den sozialen Praktiken sedimentierte Konventionen, Regeln und Nor-
men wiederaufruft und aktualisiert; zugleich gelingt er immer nur vorldufig, insofern
er — aufgrund seiner konstitutiven Iterabilitdt und Korperlichkeit — niemals in der
Lage ist, seine Effekte vollstindig zu beherrschen und zu kontrollieren (vgl.
KG: 311). Der Begriff des Performativen verweist damit einerseits darauf, dass

3 Die Literatur zu diesem Thema ist mittlerweile sehr umfangreich. Vgl. u.a. Wirth 2002,
Kertscher/Mersch 2003, Kramer 2004, Rolf 2009.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | GERALD POSSELT

menschliches Handeln immer schon ein tradiertes Erbe kulturell und historisch vor-
gegebener Handlungsweisen und Praktiken iibernehmen und wiederholend aufneh-
men muss — wodurch sich allererst Subjektivitdt konstituiert —, sowie andererseits
darauf, dass das Subjekt sein Sprechen und Handeln niemals génzlich in seiner Hand
hat, insofern kein Sprechen und Handeln — sowohl aufgrund der allgemeinen Struktur
der Iterabilitit als auch aufgrund der dem Subjekt niemals ganz durchsichtigen Kor-
perlichkeit — vollstindig kontrolliert werden kann. Folglich darf Performativitéit we-
der als die autoritative Macht eines souverdnen Subjekts verstanden werden noch als
die Macht eines Diskurses, das vollstindig und abschlieBend hervorzubringen, was
er benennt; vielmehr verweist der Begriff des Performativen — trotz der unterschied-
lichen Ausformulierungen, die er in Butlers Werk erfahrt — immer auf Momente des
Scheiterns, des Bruchs und der Unkontrollierbarkeit, aber auch der Offenheit und der
Zukiinftigkeit, die zugleich seine grundlegend politische Dimension ausmachen.

Dabei zeigt sich in Butlers Werk eine spezifische Verschiebung in der Art und
Weise, wie sie politische Handlungsfahigkeit und die Zukunftsoffenheit politischer
(Bezeichnungs-)Praktiken konzeptualisiert. Wahrend sie in ihren frithen Schriften
(von Das Unbehagen der Geschlechter iiber Korper von Gewicht bis hin zu Haf3
spricht) — ausgehend von der Iterabilitit des Performativen — Mdglichkeiten des Wi-
derstands und der Subversion hegemonialer (Geschlechter-)Ordnungen auszuloten
versucht, unterstreicht sie in ihren spiteren Uberlegungen — vor dem Hintergrund ge-
genwirtiger Emanzipations-, Protest- und Demokratiebewegungen — die Prekaritét
und Vulnerabilitéit einer verkorperten und pluralen Performativitit. Anders gesagt:
Wihrend Butler in ihren Arbeiten der 1990er Jahre die Moglichkeiten des Wider-
stands und der Handlungsféhigkeit eines »postsouverdnen Subjekts« (HS: 219) vor
allem in dem Moment der Iterabilitit lokalisiert, wodurch das Politische zu einem
Ort subversiver Bezeichnungspraktiken wird, denkt sie in ihrem jiingsten Uberlegun-
gen im Anschluss an Hannah Arendt Handlungsmacht nicht mehr allein als Aneig-
nung und Resignifikation hegemonialer Normen, sondern dariiber hinaus als ein ge-
meinsames Sprechen und Handeln, das der allgemein geteilten Bedingung der Pre-
karitdt und Vulnerabilitdt Rechnung trégt.

Deutlich wird diese Verschiebung auch in der Art und Weise, wie Butler das Mo-
ment der Zukunfisoffenheit konzeptualisiert. Wahrend Butler in ihren fritheren Arbei-
ten die Zukiinftigkeit einer radikal-demokratischen Politik vor allem in der konstitu-
tiven Vorldufigkeit politischer Signifikanten lokalisiert, versucht sie in ihren jiingsten
Arbeiten die Zukunftsoffenheit politischer Bewegungen ausgehend von der Verlet-
zungsoffenheit und Responsivitit der Korper zu denken. Diese Verschiebung — von
einem reiterativ-resignifikativen Modell des Performativen hin zu einem rezeptiv-
responsiven Modell einer verkorperten, pluralen Performativitit — ist, so meine
These, nicht nur entscheidend fiir ein zureichendes Verstdndnis von Butlers Denken
des Politischen, sondern auch notwendig, um die emanzipatorischen Potentiale einer

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 49

performativen Politik unter den gegenwirtigen Bedingungen zunehmender Globali-
sierung und Prekarisierung herauszuarbeiten. Denn eine solche performative Politik
erlaubt nicht nur, politische Handlungsmacht jenseits identitdtslogischer und subjekt-
zentrierter Konzeption zu denken; sie konnte zudem die Richtung weisen, um eine
mogliche Antwort auf die aktuelle Krise der politischen Reprasentation zu finden
(vgl. Posselt 2016b).

Vor diesem Hintergrund unternimmt der folgende Beitrag den Versuch, die unter-
schiedlichen Ausformulierungen, die der Begriff des Performativen in Butlers Den-
ken erfahren hat, herauszuarbeiten und hinsichtlich ihrer theoretischen und methodi-
schen Implikationen zu befragen. Dabei gehe ich von der Annahme aus, dass Butlers
Haf3 spricht — insbesondere ihr Versuch, Derridas Denken der Iterabilitidt mit Pierre
Bourdieus Konzeption des Habitus zu einer gesellschaftlichen Theorie des Performa-
tiven zu verbinden — als eine Art Scharnier dienen kann, um ihre friiheren Uberlegun-
gen zur Performativitit von Geschlecht mit ihren rezenten Analysen zu einer verkor-
perten und pluralen Form von Performativitéit engzufiihren.

2. DIE PERFORMATIVITAT VON GESCHLECHT

Ausgangs- und Angelpunkt von Butlers Uberlegungen im Umfeld von Das Unbeha-
gen der Geschlechter (1990) bildet die Frage nach den Mdoglichkeiten einer feminis-
tischen Politik jenseits vorgegebener Identitidten und politischer Subjektivitdten. Da-
hinter steht die Uberlegung, dass Identititskategorien prinzipiell die Tendenz inne-
wohnt, zu Instrumenten regulatorischer Regime zu werden: sei es als »normalisie-
rende Kategorien repressiver Strukturen oder als Sammlungspunkte emanzipatori-
scher Bewegungen gerade gegen diese Unterdriickung« (Butler 1991: 16). Butler
zieht daraus die Konsequenz, dass die feministische Theorie mit einer »radikalen Kri-
tik dieser Identitétskategorien« beginnen muss, um danach zu fragen, »[w]elche neue
Form von Politik [...] sich ab[zeichnet], wenn der Diskurs iiber die feministische
Politik nicht ldnger von der Identitit als gemeinsamen Grund eingeschrankt wird«
(UG: 10). Dabei hat der Feminismus mit der grundlegenden Schwierigkeit zu kdmp-
fen, dass er einerseits fordert, auch »Frauen« sollten durch das gegebene hegemoniale
Regime représentiert zu werden, wihrend dies andererseits nur durch die Anrufung
genau jener normativen Kategorien moglich ist, die von Teilen der feministischen
Bewegung zuriickgewiesen werden. Folglich gilt es nicht nur zu untersuchen, »wie
Frauen in Sprache und Politik vollstdndiger reprasentiert werden koénnen. Die femi-
nistische Kritik mufl auch begreifen, wie die Kategorie >Frau(en)«, das Subjekt des
Feminismus, gerade durch jene Machtstrukturen hervorgebracht und eingeschrankt
wird, mittels derer das Ziel der Emanzipation erreicht werden soll.« (UG: 17) Ent-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | GERALD POSSELT

sprechend gilt es nach den Mdglichkeiten einer feministischen Politik zu fragen, de-
ren Grundpramisse ebensowenig »in einem stabilen Begriff der Geschlechtsidentitét
liegt« wie in einer einheitlichen Kategorie der »Frau« als dem Subjekt des Feminis-
mus. In den Blick kommt damit eine politische Theorie und Praxis, »die die verin-
derlichen Konstruktionen von Identitdt als methodische und normative Vorausset-
zung begreift, wenn nicht gar als politisches Ziel anstrebt« (UG: 21).

Eine wichtige Rolle spielt in diesem Kontext der Begriff des Performativen, den
Butler zunichst im Zuge ihrer Dekonstruktion der Sex-Gender-Dichotomie entwi-
ckelt. Dabei bezieht sie sich einerseits auf Paul de Mans Begriff der Metalepse sowie
andererseits, wenn auch nur implizit, auf Derridas Gedanken der Iterabilitdt (vgl.
Butler 1993: 123, Derrida 1971, de Man 1974).* Butler vertritt in Das Unbehagen
der Geschlechter die provokante und vieldiskutierte These, dass nicht nur das soziale
Geschlecht (Gender), sondern auch das biologische Geschlecht (Sex) eine soziale und
diskursive Konstruktion darstellt. Damit stellt Butler die bis dahin in den Sozialwis-
senschaften geltende Vorstellung auf den Kopf, dass Geschlechtsidentitdten und se-
xuelle Orientierungen wie Hetero- oder Homosexualitit zwar sozial erworben wer-
den, aber letztlich auf eine natiirliche, biologische und folglich vordiskursive Ge-
schlechtlichkeit zuriickgefiihrt werden kénnen.

Dagegen argumentiert Butler, dass Gender selbst performativ verstanden werden
muss. Damit meint sie nun eben nicht, dass Gender als Tun eines souveridnen Subjekts
vorgestellt werden konnte, das seine Geschlechtsidentitét gleichsam voluntaristisch
ausdriickt und vollzieht. Vielmehr ist Gender im Sinne der sozialen Geschlechtsiden-
titdt gerade insofern performativ, als sie das geschlechtliche Subjekt, das diese nur
auszudriicken und zu artikulieren scheint, als seinen nachtriaglichen Effekt hervor-
bringt und konstituiert. Anders gesagt: Gender ist performativ, insofern Gender eine
permanente Praxis darstellt, die die Identitdt, die sie vorgibt zu sein, allererst produ-
ziert: »In diesem Sinne ist die Geschlechtsidentitét ein Tun, wenn auch nicht das Tun
eines Subjekts, von dem sich sagen liele, daB3 es der Tat vorausgeht.« (UG: 49).

Damit grenzt sich Butler zugleich von sprechakttheoretischen Konzeptionen des
Performativen ab. Denn wihrend die Sprechakttheorie im Anschluss an Austin und
Searle Performativitdt in erster Linie als die Fahigkeit eines intentionalen Subjekts
versteht, mit sprachlichen AuBerungen Handlungen zu vollziehen (ein Versprechen
geben, ein Wette abschlielen, einen Befehl geben etc.), unterstreicht Butler, dass die
Identitdt des Subjekts selbst als ein Effekt performativer Akte verstanden werden
muss: »In diesem Sinne ist Geschlechtsidentitét«, wie Butler pointiert formuliert,
»nicht eine Performanz, die zu vollziehen sich ein vorher bestehendes Subjekt er-
wihlt, sondern sie ist performativ in dem Sinne, daB sie das Subjekt, das sie zu ver-
wirklichen scheint, als ihren eigenen Effekt erst konstituiert« (Butler 1991: 30).

4 Vgl. hierzu ausfiihrlich Posselt 2016d: 182ff.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 51

Deutlich wird hier nicht nur die subjektkonstitutive und identitétsstiftende Funk-
tion des Performativen,® sondern auch, dass Performativitit eine soziale Praxis dar-
stellt, in der verbale und nicht-verbale, sprachliche und korperliche Praktiken, Gesten
und Ausdrucksformen auf intrinsische Weise miteinander verschrankt sind. Des Wei-
teren darf Performativitit nicht als ein einmaliger Akt verstanden werden, sondern
vielmehr — wie Butler im Anschluss an Derrida deutlich macht — als eine normative,
ritualhafte Praxis, die aufgrund ihres iterativen Charakters ein niemals vollstindig zu
kontrollierendes Moment des Bruchs und des Scheiterns impliziert. Denn jede Wie-
derholung birgt in sich die Mdoglichkeit, angeeignet und gegen ihre >urspriingliche«
Intention gewendet zu werden. Wird Performativitit dergestalt als eine iterative Pra-
xis von Normen konzipiert, dann hat dies umgekehrt zur Konsequenz, dass Identitét
letztlich niemals gesichert ist, sondern immer nur vorldufig stabilisiert werden kann.

Fiir die klassische politische Theorie stellt ein solcher Begriff von Identitét eine
ernsthafte Herausforderung dar, insofern sie ein kohérentes, selbstidentisches und ra-
tionales Subjekt als notwendige Voraussetzung von Handlungsmacht postuliert. Da-
gegen ist Butlers entscheidender Gedanke, dass der konstruierte und niemals génzlich
gesicherte Charakter von Identitit keineswegs im Widerspruch zur Handlungsféhig-
keit steht; vielmehr ist er gerade deren notwendige Voraussetzung. Gerade weil Nor-
men wiederholt werden miissen, um wirksam zu sein, besteht zugleich die Moglich-
keit, diese Wiederholung subversiv anzueignen und zu variieren (vgl. UG: 213). Po-
litische Handlungsfahigkeit besteht folglich in der Teilhabe und Aneignung identi-
tatskonstitutiver Verfahren und Mechanismen durch »Strategien der subversiven
Wiederholung« (UG: 216) wie Imitation, Mimikry oder Parodie.® Das hat umgekehrt
zur Konsequenz, dass eine »Subversion der Identitdt« nicht von auBerhalb erfolgen
kann, sondern »nur innerhalb der Verfahren repetitiver Bezeichnungen moglich« ist
(UG: 213). Zugleich gibt es keine Moglichkeit, nicht zu wiederholen. So wie wir mit
Paul Watzlawick gesprochen nicht nicht kommunizieren konnen (vgl. Watzlawick
u.a. 1969: 53), so kdnnen wir nach Butler nicht nicht wiederholen. Es ist aber mog-
lich, den Verlauf der Wiederholungen zu lenken. Folglich ist die entscheidende Frage
nicht: »ob, sondern wie wiederholen«. Das heif3it: Wie lassen sich »jene Geschlechter-
Normen, die die Wiederholung selbst ermdglichen, wiederholen und durch eine radi-
kale Vervielfdltigung der Geschlechtsidentitét verschieben« (UG: 217)?

Wird Handlungsmacht oder -fahigkeit dergestalt iiber das Moment der Wiederho-
lung reformuliert, hat dies zugleich weitreichende Konsequenzen fiir den Begriff des

5 Zudem selbstreferentiellen und subjektkonstitutiven Charakter performativer AuBerungen
vgl. ausfiihrlich Posselt 2005: 47-56.

6 Butlers Vorschlag Formen der Parodie und der Imitation heterosexueller Geschlechterste-
reotypen als solche subversiven Praktiken zu begreifen, hat in der Rezeption filschlicher-
weise dazu gefiihrt, das Konzept der Performativitdt als dramatisch-theatralische Perfor-
mance zu interpretieren (vgl. Posselt 2016d: 184).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | GERALD POSSELT

Politischen. Denn wird Handlungsfahigkeit als subversive Aneignung und Verschie-
bung jener Normen verstanden, durch die wir als Subjekte angerufen und konstituiert
werden, dann gilt es, so Butler, »das Politische gerade in jenen Bezeichnungsverfah-
ren zu verorten, durch die Identitit gestiftet wird, reguliert und dereguliert wird«
(UG: 216). Das heifit auch, dass das Politische letztlich nicht von den diskursiven Prak-
tiken getrennt werden kann, die den Bereich des Politischen bestimmen und begrenzen,
und durch die ein Bereich des Natiirlichen, des Korpers oder der Reproduktion konsti-
tuiert wird, der dem Bereich des Politischen scheinbar vorausgeht oder entzogen ist.

3. DISKURSIVE PERFORMATIVITAT

Korper von Gewicht (1993) kann als Reaktion und Antwort auf die teils polemisch
gefiihrten Debatten im Anschluss an die Verdffentlichung von Das Unbehagen der
Geschlechter verstanden werden. Butler tritt in diesem Werk sowohl entschieden der
Auffassung entgegen, die Performativitdt von Gender konne als voluntaristische
Wahl eines intentionalen Subjekts verstanden werden, das sich seine Geschlechts-
identitdt nach Belieben auswihlt und wieder ablegt, als auch dem Vorwurf, sie be-
treibe eine Praxis der Entkorperung — basierend auf einem sprachlichen »Idealismus«
oder Monismus, der unterstellt, »der Korper werde vollkommen oder erschopfend
sprachlich konstituiert« (KG: 11).” Gewinnt Butler in Das Unbehagen der Ge-
schlechter den Performativitétsbegriff noch weitgehend aus Nietzsches Destruktion
des Téter-Tat-Schemas und des souverdnen Subjekts, so versucht sie diesen nun — im
Anschluss an Derrida sowie in kritischer Auseinandersetzung mit Ernesto Laclaus
und Slavoj Zizeks performativer Theorie politischer Signifikanten — explizit iiber das
Moment der Iterabilitit und die Zitathaftigkeit zu formulieren. Zugleich fragt Butler,
wie sich »die Frage nach der Materialitdt des Korpers mit der Performativitédt der
sozialen Geschlechtsidentitit« verkniipfen lasse (KG: 21). Ins Zentrum der Analyse
riickt damit der Korper als »ein Prozefs der Materialisierung, der im Laufe der Zeit
stabil wird, so daf3 sich die Wirkung von Begrenzung, Festigkeit und Oberfliche her-
stellt, dfie] wir Materie nennen« (KG: 32). Damit nimmt Butler ihren bereits in Das
Unbehagen der Geschlechter implizit formulierten Gedanken wieder auf, Performa-
tivitdt nicht als einen einzelnen Akt oder einen kausalen Prozess aufzufassen, der von
einem Subjekt oder einer Institution ausgeht und vorherbestimmte Wirkungen hat,
sondern als einen zeitlich aufgespannten unabschlieBbaren Prozess, »der durch die Re-
iteration von Normen operiert« und durch den »Subjekte<, »Handlungen«, und »Kdorper<
iiberhaupt erst als intelligible und sozial bedeutsame in Erscheinung treten (KG: 32).

7 Die Forschungsliteratur zu diesem wiederholt gegen Butler erhobenen Vorwurf ist mittler-
weile recht umfangreich. Vgl. u.a. Vasterling 1999 u. Babka/Posselt 2016.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 53

Subjekte, Handlungen und Korper dergestalt als »ritualisierte Wiederholung von
Normen« zu begreifen, heiflt weder Handlungsféhigkeit zu leugnen noch die Materi-
alitit der Korper als einen diskursiven Effekt abzutun, sondern sie allererst zum Ein-
satzpunkt des Politischen zu machen.® Denn ebenso wie die Behauptung, dass das
Subjekt nicht von vornherein als eine souveréne Instanz gegeben ist, nicht heifit, das
Subjekt zu verwerfen, sondern allererst die Moglichkeit erdffnet, nach den normati-
ven Verfahren, Mechanismen und Prozessen zu fragen, durch die wir als anerkenn-
bare Subjekte konstituiert werden (vgl. KG: 29), so bedeutet auch die Behauptung, dass
der Korper als ein Prozess der Materialisierung beschrieben werden kann, nicht, den
Korper zu verneinen, sondern nach den geschichtlich sedimentierten normativen Pro-
zessen, Verfahren und Mechanismen zu fragen, durch die Korper konstituiert werden,
die Gewicht haben, und solche Kérper, deren Materialisierung scheitert (vgl. KG: 40).°

Insbesondere Sex und Gender fungieren als solche normativen Kategorien,
»durch die >manc¢ liberhaupt erst lebensfihig wird« und die »einen Korper fiir ein
Leben im Bereich kultureller Intelligibilitdt qualifizieren« (KG: 22). In den Fokus
riickt damit — neben dem Moment der Iterabilitdt und Zitathaftigkeit von Normen —
das Moment des Ausschlusses und der Verwerfung: Denn die »normative Kraft der
Performativitit — ihre Macht, zu etablieren, was sich als »Sein« qualifiziert — arbeitet,
so Butler, »nicht nur mit der stindigen Wiederholung, sondern ebenso mit dem Aus-
schluf}. Und im Falle von Korpern suchen jene Ausschliisse die Signifikation als de-
ren verwerfliche Grenzen heim oder als das was strikt verworfen ist: das Nichtleb-
bare, das Nichterzahlbare: das Traumatische.« (KG: 260) Zugleich verhindert die all-
gemeine Struktur der Iterabilitét, d.h. die Notwendigkeit, dass performative Akte und
die sie ermdglichenden Normen wiederholt, imitiert und zitiert werden miissen, um
wirksam zu sein (KG: 154), dass Normen starr und deterministisch wirken.'?

In diesem Spalt, der durch die allgemeine Struktur der Iterabilitét in jeder Identitét
aufgetan wird, sieht Butler, wie bereits in Das Unbehagen der Geschlechter, die
Moglichkeit des Widerstands, der Subversion und der Handlungsfahigkeit. Gerade in

8 »Denn ganz sicher ist es so, dal Korper leben und sterben, essen und schlafen, Schmerz
empfinden und Freude verspiiren, Krankheit und Gewalt erleiden; all dies kann »nicht als
blofe Konstruktion abgetan werden«: »Aber die Unwiderlegbarkeit der Erfahrungen be-
sagt keineswegs, was es bedeutet, Erfahrungen zu bestitigen, und mit welchen diskursiven
Mitteln dies zu erfolgen hat.« (KG: 15)

9 Butler spricht hier riickblickend auch von einem performativen Widerspruch, den sie be-
wusst in Kauf nimmt, wenn sie in Kérper von Gewicht behauptet, dass es verworfene Kor-
per gebe, »die bei der Materialisierung versagen« (fail to materialize) (KG: 40): »1 perform
that contradiction on purpose. [...] But it is to roundly inaugurate an ontological domain, it is
not to presuppose an already given one. It is discursively to institute one.« (Butler 1998: 280)

10 Vor diesem Hintergrund pladiert Butler dafiir, den fiir Missverstindnisse anfélligen Begriff
der Konstruktion konsequent tiber den der Performativitit zu reformulieren. Vgl. u.a. KG:
16 u. RK: 156.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | GERALD POSSELT

der Notwendigkeit, dass politische Kategorien, Begriffe oder Signifikanten wie
»Frauen«, »queer«, »Arbeiter*innen« etc. als Sammlungspunkte politischer Bewe-
gungen wiederholt werden miissen, um wirksam zu sein, sowie in dem »Scheitern
der diskursiven Performativitit, die Identitét, auf die sie Bezug nimmt, endgiiltig und
vollstindig zu erschaffen« (KG: 260), lokalisiert Butler erneut die Moglichkeit der
Intervention und der politischen Handlungsfahigkeit. Auf diese Weise kann »die In-
besitznahme oder Reterritorialisierung eines Ausdrucks, der verwendet worden ist,
um einen bestimmten Teil der Bevolkerung verwerflich zu machen«, wie z.B. der
Ausdruck »queer«, »zum Sitz des Widerstands werden, zur Moglichkeit einer befa-
higenden sozialen und politischen Resignifikation« (KG: 317f.). Eine solche perfor-
mative und resignifikative Praxis darf dabei nicht einfach im Sinne eines Gegendis-
kurses verstanden werden; vielmehr gilt es, Resignifikation selbst als »Politisierung
von Verworfenheit« (KG: 47) zu verstehen. Zugleich beschreibt sie jene unaufldsbare
»Beziehung des Verwickeltseins in das, dem man sich widersetzt, [...] ein schwieri-
ges Abmiihen beim Schmieden einer Zukunft aus Ressourcen, die unweigerlich un-
rein sind« (KG: 331).

Performativitit ist damit, so Butler mit Laclau, sowohl »die Vorbedingung fiir
jegliche Hegemonie und Politik« (KG: 288), als auch die Form, die jede radikal de-
mokratische Politik annehmen muss. Aufgabe einer solchen Politik muss es sein, po-
litische Signifikanten fiir zukiinftige Verwendungen und Artikulationen radikal of-
fenzuhalten. Die Kunst besteht dabei nach Butler darin, einerseits den politischen
Signifikanten aufzunehmen, durch den man selbst bereits konstituiert ist, und ihn zu-
gleich zum Einsatzort bisher nicht-antizipierter Bedeutungen und Méglichkeiten zu
machen. Eine so verstandene Politik erfordert folglich eine doppelte Bewegung: »die
Kategorie anzufiihren und dementsprechend eine Identitét vorldufig zu stiften und
die Kategorie gleichzeitig als einen Ort der dauernden politischen Auseinanderset-
zung zu 6ffnen« (KG: 303). Damit grenzt sich Butler zugleich von einem identitéts-
logischen und essentialistischen Politikverstindnis ab und setzt ihm einen »radikal
demokratischen Begriff von Zukiinftigkeit« (KG: 264) entgegen:

Wenn der Essentialismus ein Versuch ist, die Moglichkeit einer Zukunft fiir den Signifikanten
auszuschlieBen, dann besteht die Aufgabe sicherlich darin, den Signifikanten zu einem Ort fiir
eine Reihe von Reartikulationen zu machen, die nicht vorhergesehen oder kontrolliert werden
konnen, und Vorsorge zu treffen fiir eine Zukunft, in der sich konstitutive Personenkreise bilden
werden, die bislang noch keinen Ort fiir eine derartige Artikulation hatten [...]. (KG: 299)

Doch trotz des radikalen Moments der Zukiinftigkeit wird auch hier politische Hand-
lungsmacht wesentlich in negativen Begriffen formuliert: als »der Hiatus in der stén-
digen Wiederholbarkeit«, »der es miBllingt getreu zu wiederholen, als »das »Schei-
tern< des Signifikanten, die Einheit herzustellen, die er zu benennen scheint«, und als

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 55

Wiederkehr der sozialen Ausschliisse, die »die durch Negation definierten Identitéts-
anspriiche heim[]suchen« (KG: 301). Das hat umgekehrt zur Konsequenz, dass sub-
versive Strategien niemals an sich emanzipatorische sind; vielmehr lassen sie sich zu
ganz unterschiedlichen Zwecken nutzen und instrumentalisieren, wie nicht zuletzt
das Erstarken rechtpopulistischer und rechtextremer Akteure in Europa und den USA
zeigt (vgl. Posselt/Seitz 2018).

4. POLITIK DES PERFORMATIVEN

Haf3 spricht (1997) ist vielleicht der bis dato elaborierteste Versuch Butlers, eine
»Politik des Performativen« zu formulieren.!! Ausgehend von den Debatten um Hate
Speech, Meinungsfreiheit und Zensur, die Anfang der 1990er Jahre in den USA ge-
fithrt wurden, problematisiert Butler nicht nur den gewaltsamen und verletzenden
Charakter sprachlicher AuBerungen und die damit einhergehende Verschrinkung von
sprachlicher und korperlicher Verletzbarkeit, sondern versucht dariiber hinaus, eine
»allgemeine Theorie der Performativitdt des politischen Diskurses« zu umreilen
(HS: 69). Dabei geht Butler von der These aus, »daf} das Sprechen sich stets in ge-
wissem Sinne unserer Kontrolle entzieht« (HS: 31). Den Grund fiir die strukturelle
Unkontrollierbarkeit des Sprechaktes verortet aber Butler nun nicht mehr allein in
der Geschichtlichkeit des Diskurse und der Iterabilitdt von Normen (vgl. KG: 21),
sondern dariiber hinaus in der grundlegend korperlichen Verfasstheit performativer
Akte (vgl. HS: 31).12

Im Anschluss an Shoshana Felmans psychoanalytische Relektiire von Austin un-
terstreicht Butler, »da3 Sprechen selbst eine korperliche Handlung ist« (HS: 22) und
dass kein Sprechen vorstellbar ist, das nicht eine minimale Korperlichkeit aufweisen
wiirde. Das hat zur Konsequenz, wie Butler im Anschluss an Felman geltend macht,
dass »der Sprechakt als Handlung eines sprechenden Korpers immer in bestimmtem
Mafe unwissend gegeniiber dem ist, was er ausfiihrt« (HS: 23). Wird Sprechen der-
gestalt als ein korperlicher Akt verstanden, dann ist der Sprecher*in ihre Intention im
Sprechen niemals vollstindig présent, sondern entzieht sich immer auf gewisse
Weise, da »[k]ein Sprechakt die rhetorischen Effekte des sprechenden Korpers voll-
standig kontrollieren oder festlegen [kann]« (HS: 243; vgl. Butler 2003: 113). Folg-
lich »markiert der unwissende Korper die Grenze der Intentionalitét des Sprechaktes.

11 Die Wendung »Politik des Performativen« impliziert sowohl eine Politik, die durch das
Performative ins Werk gesetzt wird (genitivus subjectivus), als auch eine performative Po-
litik (genitivus objectivus).

12 Auf die grundlegend korperliche Dimension des Sprechens verweist bereits der englische
Originaltitel Excitable Speech. Vgl. hierzu sowie zu den sprachphilosophischen Implikati-
onen von Hafs spricht Posselt/Flatscher 2016: 2431f.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | GERALD POSSELT

Der Sprechakt sagt immer mehr oder sagt es in anderer Weise, als er sagen will«
(HS: 23), sodass es niemals nur ein Subjekt, sondern immer auch der Korper ist, der
»spricht.!®

Damit unterminiert der Sprechakt nicht nur die klassische Opposition zwischen
Sprache und Korper (vgl. Felman 1980: 65); er ist vielmehr der Ort, an dem Korper
und Sprechen auf zugleich inkongruente und unauflosbare Weise »in Form eines
Chiasmus« miteinander verbunden sind (HS: 25). Anders gesagt: Jeder Sprechakt ist
ein korperlicher Akt, der notwendig raum-zeitlich situiert ist und an den Vollzug be-
stimmter korperlicher Bewegungen gebunden ist, so wie jeder korperliche Akt ein
Sprechakt ist, insofern »the act is legible as such [...] only within a context in which
it is inscribed« (Felman 1980: 65).

Butler erldutert diese chiastische Struktur anhand der eingangs genannten Parabel
von Morrison. Wenn die blinde Frau auf die Frage der Kinder entgegnet »es liegt in
eure Hand, so sendet sie gewissermaflen »die von den Kindern ausgesprochene, im-
plizite Drohung zuriick, indem sie auf die »Hénde« derjenigen, die den Vogel halten,
verweist« (HS: 26), d.h., indem sie gerade den Kdrper der Sprechenden als den »blin-
den Fleck des Sprechens« (HS: 24) in den Blick bringt: »Die blinde Frau beleuchtet
damit die Blindheit, die den Sprechakt der Kinder motiviert. Oder anders formuliert:
Sie wirft die Frage auf, was die Kinder im korperlichen Sinne tun werden, angesichts
dessen, was sie bereits korperlich getan haben, indem sie sprachen, wie sie gespro-
chen haben.« (HS: 26) Damit thematisiert die Antwort nicht nur den Korper der Spre-
cher*innen und der Adressat*innen, sondern auch deren grundlegende Verletzbarkeit.
Denn wenn der Sprechende sich an den anderen richtet, »dann bringt er nicht nur den
eigenen Korper, sondern ebenso den des Adressaten ins Spiel. Der Sprecher spricht
nicht nur, sondern wendet den eigenen Korper an den anderen und enthiillt damit, daf3
der Korper des anderen durch die Anrede verletzbar ist.« (HS: 26f.)

Diese zugleich sprachliche und korperliche Verletzbarkeit steht nicht (wie sich
bereits angesichts des Konstruktionscharakters [politischer] Identitéten gezeigt hat)

13 Mit dem Fokus auf dem Sprechen als einem genuin korperlichen Akt bildet Felmans psy-
choanalytische Analyse des Sprechaktes das korrespondierende Gegenstiick zu Derridas
Reformulierung des Performativen iiber den Begrift der Iterabilitdt. Wahrend nach Derrida
die allgemeine Struktur der Iterabilitit die Bedingung der (Un-)Mdglichkeit jeder perfor-
mativen AuBerung ist (Bedingung der Moglichkeit, insofern keine performative AuBerung
gelingen konnte, wenn sie nicht einer Konvention, einem Ritual entsprechend reiteriert und
zitiert werden konnte; Bedingung der Unmoglichkeit, insofern gerade die Struktur der Ite-
rabilitiit verhindert, die Bedeutung einer AuBerung unter Rekurs auf die Intention der Spre-
cher*in abschlieBend zu bestimmen), so ist nach Felman der Korper die Bedingung der
(Un-)Moglichkeit jedes performativen Aktes (Bedingung der Mdoglichkeit, insofern keine
performative AuBerungen gelingen kénnte, die nicht eine minimale Korperlichkeit aufwei-
sen wiirde; Bedingung der Unméglichkeit, insofern der Korper niemals vollstdndig wissen
kann, was er tut).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 57

im Widerspruch zur Handlungsfihigkeit; vielmehr ist es gerade die grundlegende
Vulnerabilitit und Verletzungsoffenheit, die jedes Handeln und Sprechen allererst er-
moglicht. Butler spricht in diesem Zusammenhang auch von einer »ermdglichenden«
oder »erméchtigenden Verletzbarkeit« (enabling vulnerability) (HS: 10), die uns zu-
kiinftige Ausdrucks- und Handlungsméglichkeiten nicht nur nimmt, sondern auch er-
6ffnet. Damit formuliert sie Handlungsfahigkeit und die Zukunftsoffenheit performa-
tiver Akte nicht mehr ausschlieBlich in Begriffen der Iterabilitit, sondern {iber ein
konstitutives Moment der Verletzbarkeit und Verletzungsoffenheit.

Dies impliziert, wie Butler im Anschluss an Morrison, Felman und Elaine Scarry
deutlich macht, »da3 der Korper durch die Anredeformen wechselweise erhalten und
bedroht wird« (HS: 14). So wie das Subjekt seinem Sprechen nicht einfach voraus-
geht, sondern erst durch Akte der Anrufung und der Adressierung in die soziale Ord-
nung eingefiihrt und damit als ein anerkennbares Subjekt konstituiert wird, wie Butler
im Anschluss an Louis Althussers Konzeption der Interpellation deutlich macht, so
auch der Koérper. Denn erst dadurch, dass ein Korper als ein — geschlechtlich, eth-
nisch etc. — bestimmter Korper adressiert und angerufen wird, erhlt er eine »be-
stimmte gesellschaftliche Existenz« oder wird, falls er den herrschenden Normen der
Intelligibilitat nicht entspricht, als ein nichtlebbarer Korper aus dem Kreislauf der
Anerkennung verworfen (HS: 15). Denn Normen erzeugen nicht nur einen Bereich
des Sagbaren, sondern auch des Lebbaren, und sich auBerhalb dieses Bereichs zu
begeben heiflt, sowohl seinen Status als Subjekt als auch sein korperliches Leben aufs
Spiel zu setzen (vgl. HS: 209).

Zugleich werden diese Normen kontinuierlich in den Korper einverleibt. Butler
rekurriert in diesem Zusammenhang auf Pierre Bourdieus Begriff des Habitus, ver-
standen als ein Ensemble verkorperter Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungssche-
mata, das die Handlungen, Gefiihle, Wahrnehmungen und Sprechweisen der Indivi-
duen viel sicherer anleitet »als alle formalen Regeln und expliziten Normen« (Bour-
dieu 1980: 101). Bourdieu will mit diesem Begriff darauf aufmerksam machen, »dass
gesellschaftliche Ordnungen und Strukturen einverleibt, verkorpert werden« (Un-
terthurner 2014: 180) und sich als Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsweisen im
Korper sedimentieren. Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang auch von einer
korperlichen Hexis, die sich durch »verborgene Imperative« und eine »stille Padago-
gik« (»Halt dich gerade!«, »Nimm das Messer nicht in die linke Hand!«, »Fiir einen
Jungen ist er ziemlich klein.« etc.) sukzessive in den Korper einpragt. »Die korperli-
che Hexis ist die realisierte, einverleibte, zur dauerhaften Disposition, zur stabilen
Art und Weise der Korperhaltung, des Redens, Gehens und damit des Fiiklens und
Denkens gewordene politische Mythologie« (Bourdieu 1980: 129), wie sie sich ins-
besondere in der Reproduktion der Geschlechterverhéltnisse und in den Abgren-
zungsprozessen zwischen sozialen Gruppen und Klassen zeigt. Der Habitus bezeich-
net somit ein »System[] dauerhafter und iibertragbarer Dispositionen«, die als »Er-
zeugungs- und Ordnungsgrundlagen fiir Praktiken und Vorstellungen« fungieren

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | GERALD POSSELT

(Bourdieu 1980: 98). Der Habitus umfasst folglich ein doppeltes Moment: Einerseits
ist der Habitus ein Produkt der Geschichte, Ergebnis eines Anpassungs-, Lern- und
Konditionierungsprozesses, durch den soziale Ordnungen, Herrschaftsverhéltnisse
und Lebensbedingungen verinnerlicht und einverleibt werden; andererseits dient er
als ein Erzeugungsprinzip fiir Vorstellungen und Praktiken, das die bestehenden Ord-
nungen und Herrschaftsverhéltnisse reproduziert und damit als gleichsam >natiirlich¢
gegeben bestitigt. Dabei handelt es sich, um einen »fortwéahrenden Prozess von Pro-
duktion und Reproduktion, von Geschichte, die inkorporiert, und Inkorporierung, die
aktualisiert wird« (Thompson 1991: 15).

Das erlaubt aber nun, wie Butler vorschldgt, Bourdieus Konzept des Habitus iiber
den Begriff der Performativitdt zu reformulieren — eine Mdglichkeit, die Bourdieu
nach Butler iibersieht (vgl. HS: 234). Denn ebenso wie ein performativer Sprechakt
seine Wirksamkeit nur entfalten kann, indem er die in der Sprache und den Instituti-
onen geschichtlich sedimentieren Regeln und Konventionen wiederaufruft und zi-
tiert, so wirkt auch der Habitus als ein generatives Prinzip fiir Praxisformen, indem
er die »wirkende Prasenz der gesamten Vergangenheit, die ihn erzeugt hat« (Bourdieu
1980: 105), aktualisiert. In anderen Worten: Ebenso wie ein performativer Sprechakt
das vollzieht, was er benennt, insofern er eine Kette vorgiangiger Normen und Kon-
ventionen reiteriert und aktualisiert, so reproduziert der Habitus individuelle und kol-
lektive Praktiken, indem er die in ihm verkdrperte und zur Natur gewordene Ge-
schichte wiederaufruft und aktualisiert — und beide vollziehen sich in einem sozialen
Feld, auf das sie einwirken und von dem sie umgekehrt ihre Wirkungskraft erhalten.

Dabei handelt es sich nach Butler um eine zugleich »stillschweigende und kor-
perliche [corporeal] Funktionsweise von Performativitdt« (HS: 239). »Stillschwei-
gend« ist die Performativitidt des Habitus nicht deshalb, weil sie weniger wirksam
wire oder weil sie nicht auch sprachliche Ausdrucksformen annehmen konnte. Viel-
mehr wirkt sie implizit und muss nicht explizit formuliert werden, um ihre Wirkun-
gen zu entfalten. »Der korperliche Habitus stellt in ebendiesem Sinne eine still-
schweigende Performativitit dar, eine Zitatenkette, die auf der Ebene des Korpers
gelebt und geglaubt wird.« (HS: 242).

Damit ergibt sich die Mdglichkeit, Derridas Uberlegungen zur Iterabilitéit und Zi-
tathaftigkeit performativer Akte mit Bourdieus Uberlegungen zum Begriff des Habi-
tus als einer verkdrperten sozialen Praxis zusammenzudenken.'* Was Butler dabei im

14 Wird der Habitus dergestalt als eine Form der Performativitét verstanden, dann lassen sich
Sprachliches und Gesellschaftliches ebenso wenig streng voneinander trennen wie Kérper
und Sprache (vgl. HS: 239). Denn »[i]n allen Gesellschaftsordnungen wird systematisch
ausgenutzt, da3 Leib und Sprache wie Speicher fiir bereitgehaltene Gedanken fungieren
konnen« (Bourdieu 1980: 127), die allein dadurch aufgerufen werden kénnen, dass der

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 59

Auge hat, ist eine »Theorie der gesellschaftlichen Iterabilitdt des Sprechaktes«
(HS: 237), die in der Lage ist, sowohl der sanktionierenden als auch der transforma-
tiv-widerstdndigen Kraft performativer Akte Rechnung zu tragen. Zwar vermag
Bourdieus Begriff des Habitus zu erkldren, wie Herrschaftsverhiltnisse, Klassifika-
tionssysteme und Lebensbedingungen einverleibt und reproduziert werden; er ist je-
doch nicht in der Lage zu beschreiben, inwiefern solche Praktiken angeeignet und
resignifiziert werden kdnnen und verwirft damit »unbeabsichtigt die Moglichkeit ei-
ner Handlungsmacht, die an den Réndern der Macht entsteht« (HS: 244). Dagegen
unterstreicht Derridas Begriff der Iterabilitat die Kraft eines performativen Aktes mit
seinem Kontext zu brechen und prinzipiell unendlich viele neue Kontexte zu erzeu-
gen, wihrend er die gesellschaftlichen Faktoren und (materiellen) Bedingungen aus-
blendet, die gegeben sein miissen, damit ein solcher Akt allererst gelingen oder eben
auf andere Art und Weise angeeignet und resignifiziert werden kann (vgl. HS: 234).

Butler geht es vor allem darum, Moglichkeiten des Widerstands und gesellschaft-
lichen Wandels zu denken, die sowohl auf der Ebene des Korpers als auch auf der des
Subjekts lokalisiert sind. Auf der Ebene der Korper stellt sich die Frage, wie die Nor-
men, Strukturen und Klassifikationsschemata, die sich in den Korpern ebenso wie in
der Sprache geschichtlich sedimentieren, angeeignet werden und durch den »Bruch
mit der Vergangenheit« eine andere Zukunft er6ffnen kdnnen (HS: 248). Auf der
Ebene der sprechenden Subjekte zeigt sich dieses Problem in der Frage, wie »ein
Sprechakt ohne vorgiingige Autorisierung dennoch im Vorgang seiner AuBerung Au-
toritdt gewinn[en]« und eine gegen-hegemoniale Kraft entwickeln kann (HS: 250).
Butler bezieht sich hier beispielshaft auf Rosa Parks, die allein durch die schlichte
Weigerung, ihren Sitzplatz in dem nur fiir Weille reservierten Teil des Busses freizu-
geben, eine politische wirksame Handlung vollzog, ohne dass sie fiir dieses Handeln
in irgendeiner Art und Weise autorisiert gewesen wire. Kurz gesagt: Obwohl oder
gerade weil »sie ohne vorgédngige Autorisierung Anspruch auf dieses Recht erhob,
[verlieh sie] eben dieser Handlung eine gewisse Autoritdt und leitete den Umsturz
der bestehenden Legitimititscodes ein« (HS: 228).

In den Fokus riickt damit die konflikthafte und widerspriichliche Struktur im Her-
zen des Performativen.!® Dieser Widerspruch tritt immer dann auf, »wenn jemand,
der nicht autorisiert ist, in dem oder als das Universale zu sprechen, trotzdem An-
spruch darauf erhebt« (HS: 145), wenn derjenige, der auf paradoxe Weise »vom Uni-
versalen ausgeschlossen ist und ihm dennoch angehort, aus der gespaltenen Situation
dessen spricht, der sowohl autorisiert als auch nicht autorisiert ist« (HS: 145): »Den-

Korper in eine entsprechende Gesamthaltung gebracht wird, was sich z.B. Schauspieler*in-
nen — »Der Leib glaubt, was er spielt: er weint, wenn er Traurigkeit mimt.« (Bourdieu 1980:
135) — oder auch Masseninszenierungen von Korpern zunutze machen.

15 Vgl. zu diesem Aspekt ausfiihrlich Posselt 2016a.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | GERALD POSSELT

ken wir zum Beispiel an jene Situation, in der Subjekte [...] die Sprache der politi-
schen Befreiung anstimmen und einen >performativen Widerspruch« auf den Plan ru-
fen, indem sie [...] fordern, daB3 das Universale auch sie einschlieBen soll«
(HS: 1421)).

Wenn etwa >illegale< Immigrant*innen in den USA auf die Strafle gehen und ihre
Legalisierung fordern, so miissen sie dazu bestehendes Recht verletzen, wihrend sie
zugleich fordern, dass dieses Recht und die Universalitit, auf der es beruht, auch fiir
sie gelten soll. Wenn verarmte Bauern Land oder Obdachlose Hiuser besetzen, so
nehmen sie ein Recht und eine Universalitit in Anspruch, wihrend sie gerade das
bestehende Recht und die bestehende Universalitét beeinspruchen. Bei einem solchen
Sprechen handelt es sich auf den ersten Blick um ein unmégliches oder widerspriich-
liches Sprechen, doch schwerlich, wie Butler unterstreicht, um »ein Unternehmen,
das sich selbst widerlegt; im Gegenteil, der performative Widerspruch ist unverzicht-
bar fiir die kontinuierliche Revision und Ausdifferenzierung der historischen Stan-
dards von Universalitéit, die der zukunftsgerichteten Bewegung von Demokratie
selbst eigen sind« (HS: 143). Damit grenzt sich Butler zugleich von universalprag-
matischen Vorstellungen des Performativen ab. Denn wihrend die Universalpragma-
tik im Anschluss an Karl-Otto Apel und Jiirgen Habermas performative Selbstwider-
spriiche als eine sich selbst-widerlegende und selbst-authebende Rede versteht, die
ihre eigenen Geltungsanspriiche untergrébt, geht Butler davon aus, dass »keine radi-
kale Politik des Wandels ohne performativen Widerspruch moglich ist« (But-
ler/Spivak 2007: 46; vgl. Posselt 2016a: 112f.).

5. PLURALE UND VERKORPERTE PERFORMATIVITAT

Wihrend die politische Dimension des Performativen in Butlers Austausch mit
Laclau und Zizek noch eine zentrale Rolle spielt (vgl. Butler/Laclau/Zizek 2000),
wird das Projekt einer Politik des Performativen ab den 2000er Jahre zunehmend von
ethischen Fragen iiberlagert. Erkldren ldsst sich dies u.a. durch Butlers verstirkte
Hinwendung zu einer Ethik unter »Bedingungen gesteigerter Verwundbarkeit und
Aggression« (GL: 7), die in der Lage ist, so Butler in Gefdhrdets Leben (2004), jene
Gewaltspirale zu durchbrechen, die von den »Erfahrungen von Verwundbarkeit und
Verlust geradewegs zu militdrischer Gewalt und Vergeltung fithren miissen«
(GL: 7).'° Die Gewalt und Verletzbarkeit, die Butler hier vor Augen hat, ist dabei
nicht ldnger, wie noch in Haf} spricht, eine sprachliche Gewalt und Verletzbarkeit an

16 Vgl. hierzu auch Butlers Verweis auf ihre »Wende hin zu einer ethischen Dimension im
Politischen« im Geprdch mit Judith Butler in diesen Band.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 61

der Schnittstelle des Chiasmus von Sprache und Korper, sondern verstérkt eine staat-
liche, militdrische und terroristische Gewalt. Angesichts der Terroranschlige vom
11. September 2001 und der sich daran anschlieBenden Kriege in Afghanistan und
im Irak scheint eine grundlegende Neubesinnung auf die Frage geboten, wie sich eine
Welt vorstellen ldsst, »in der solche Gewalt minimiert werden konnte«, und zwar
gerade dadurch, dass »eine unausweichliche wechselseitige Abhdngigkeit als Basis
fiir die politische Weltgesellschaft anerkannt werden wiirde« (GL: 8).

Butler geht dabei von der Annahme aus, dass bestimmte Leben nur dann als ver-
letzt und verloren wahrgenommen werden kdnnen, wenn sie zuvor als lebendig wahr-
genommen wurden: »Wenn bestimmte Leben gar nicht als Leben gelten oder von
Anfang an aus gewissen epistemologischen Rastern [frames] herausfallen, dann wer-
den diese Leben im vollen Wortsinn niemals gelebt und auch niemals ausgeldscht.«
(RK: 9) Butler bezieht sich dabei vor allem auf die Raster und Schemata der Intelli-
gibilitdt und die Normen der Anerkennbarkeit, die festlegen, welche Leben als Leben
wahrgenommen werden und in der Folge als solche anerkannt werden kdnnen. Ausge-
hend von einer allgemein geteilten Bedingung des Geféhrdetseins und der Vulnerabili-
tdt, die uns allererst zu sozialen Wesen macht (vgl. RK: 34), unterstreicht Butler, dass
unser Leben gewissermallen immer schon in der Hand anderer liegt, denen wir notwen-
dig ausgesetzt sind — unabhéngig davon, ob wir sie kennen oder nicht (vgl. RK: 21).

Im Zuge ihrer theoretischen Auseinandersetzung mit den Protesten >illegaler< Im-
migrant*innen in Kalifornien und den weltweiten Demokratiebewegungen ausge-
hend von der Besetzung des Tahrir-Platzes in Kairo 2011 nimmt Butler den Begriff
des Performativen sukzessive wieder auf.'” Im Fokus ihrer Uberlegungen steht nun
eine korperliche und plurale Form der Performativitit, in der sich sprachliches und
korperliches Handeln miteinander verschrianken und die zugleich eine Moglichkeit
darstellt, »aus der Prekaritét heraus und gegen sie zu handeln« (APV: 80). Butler
macht sich dabei Arendts Einsicht zu eigen, dass das Faktum der menschlichen Plu-
ralitit »die grundsétzliche Bedingung des Handelns wie des Sprechens« ist (Arendt
1958: 213). Zugleich weist sie Arendts Trennung zwischen einem (privaten) Bereich
der korperlichen Reproduktion und einem 6ffentlichen Bereich des Politischen ent-
schieden zuriick — und damit die Méglichkeit, streng zwischen einem arbeitenden,
sich-erhaltenden Kdrper einerseits und einem sprechenden, handelnden Korper an-
dererseits zu unterscheiden. Vielmehr gelte es, die materiellen Voraussetzungen und
Bedingungen, die nach Arendt politisches Handeln iiberhaupt erst moglich machen,

17 Dabei ldsst Butler zunéchst ein gewisses Unbehagen gegeniiber ihrem eigenen Begriff der
Performativitit erkennen. So verweist sie in dem 2011 auf der Biennale in Venedig gehal-
tenen Vortrag »Bodies in Alliance« nur in einer FuBinote — in der dritten Person und unter
Berufung auf eine weit zuriickliegende Vergangenheit — auf ihren eigenen Performativi-
tatsbegriff (vgl. Butler 2011). In den Anmerkungen nimmt Butler diese Bemerkung in der
Ich-Form in den Text auf (vgl. APV: 83).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | GERALD POSSELT

selbst zum Einsatzpunkt des Politischen zu machen und die Geste, durch die ein Be-
reich vom Politischen ausgeschlossen wird, als die politische Geste par excellence
zu verstehen.'® In diesem Sinne zielt eine performativen Politik oder eine Politik der
Performativitét, wie sie Butler vor Augen hat, darauf ab, das, »was zuvor als »Hinter-
grund« der Politik galt, zu deren erkliartem Gegenstand« zu machen (APV: 266).

Damit einher geht eine spezifische Aktzentverschiebung von dem Recht auf freie
Meinungséuflerung zu dem Recht auf Versammlungsfreiheit. Standen in Haf3 spricht
vor allem Probleme von Redefreiheit, Hate Speech und Zensur im Mittelpunkt ihrer
Analysen, so konzentriert sie sich nun auf die Frage, wie das Recht auf freie Mei-
nungsduflerung und das Recht auf Versammlungsfreiheit zusammenzudenken sind
(vgl. APV: 229). Entsprechend gilt es, Performativitdt nicht mehr ausgehend vom
individuellen Sprechakt, sondern als eine plurale und verkiorperte Praxis zu denken:
Plural ist diese Performativitét, weil sie von vielen gemeinsam ausgeiibt wird (nicht
jedoch im Sinne eines kollektiven Subjekts, sondern im Sinne einer Pluralitét, die
sich nach Arendt in einem Zwischen ereignet). Korperlich und verkorpert ist diese
Performativitét, weil Korper selbst bereits — allein oder versammelt — eine expressive
Funktion besitzen: »Worte mdgen fiir die Haltung zwar wichtig sein, doch die politi-
sche Wichtigkeit des pluralen und verkorperten Handelns erschopft sich nicht in
ihnen« (AVP: 29).

In diesem Sinne denkt Butler iiber eine neue Kdrperpolitik nach, die nicht nur die
menschliche Bedingtheit und Abhéngigkeit zu ihrem Ausgangspunk nimmt, sondern
auch der Beziehung von Prekaritdt und Performativitit Rechnung zu tragen versucht.
Eine solche Kdorperpolitik miisste anfangen, so Butler, »ausfiihrende und aktive Di-
mensionen der performativen Rede« mit den »anderen Dimensionen kdrperlichen
Lebens zusammenzudenken«, »einschlielich der Abhingigkeit und Vulnerabilitat«
(APV: 265). Die so verstandene Performativitét ist nicht nur eine Performativitét in-
tentionaler Sprechakte, sondern eine Performativitét des Korpers, die Gesten, Bewe-
gungen, Versammlungs- und Protestformen umfasst, und im Rahmen derer Sprechen
nur eine Form des Handelns ist: »Natiirlich handeln Korper, wenn sie sprechen, aber
Sprechen ist nicht die einzige Art, in der sie handeln — und schon gar nicht die einzige
Art, in der sie politisch handeln.« (APV: 266)"

Wenn sich Korper folglich im 6ffentlichen Raum versammeln, um gegen »die
ungleiche Verteilung von Gefihrdetheit« (APV: 48) und die Unterminierung gerade
jener Bedingungen zu demonstrieren, die die Basis von Politik bilden, dann haben
wir es nach Butler nicht nur mit einer »Performativitit der Politik« zu tun, die sich

18 Zu dieser Geste als der politischen Geste par excellence vgl. auch Zizek 2000: 120.

19 Ebenso lieBe sich geltend machen, dass Kérper sprechen, wenn sie handeln, und dass Han-
deln vielleicht nicht die einzige Form ist, in der Korper sprechen: »Manchmal bestand die
eloquenteste politische AuBerung darin, einfach dort, auf dem Platz zu schlafen — und auch
dies muss als Aktion gewertet werden.« (APV: 121)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 63

»aus den Bedingungen der Prekaritét und in politischer Opposition zu dieser Preka-
ritdt« ergibt, sondern auch mit einer »Politik der Performativitét«. Eine solche Politik
der Performativitét insistiert »auf der wechselseitigen Abhéngigkeit lebender Wesen
und auf den ethischen und politischen Verpflichtungen, die sich aus Strategien erge-
ben, die Teile der Bevolkerung eines lebbaren Lebens berauben oder zu berauben
versuchen« (APV: 266f.).

In der Tat ereignen sich politische Versammlungen und Demonstration nicht im
luftleeren Raum, sondern innerhalb eines sozialen Felds, das auf sie einwirkt und von
dem sie ihre Wirkungskraft erhalten. Dariiber hinaus sind eine Reihe materieller, 6ko-
nomischer, infrastruktureller etc. Bedingungen erforderlich, damit sich Menschen
versammeln kdnnen, wobei es hdufig gerade jene materiellen aber auch rechtlichen
Bedingungen sind, die Teil der Forderungen sind, die bei Demonstrationen erhoben
werden. Eine Demonstration beansprucht folglich nicht nur ein Recht auf Versamm-
lungsfreiheit und freie Meinungséuflerung, sie iibt es zugleich aus und etabliert es —
und macht so auf die Diskrepanz zwischen der praktischen Ausiibung dieses Rechts
und den realen Bedingungen aufmerksam, die dieses Recht gewihrleisten, es be-
schneiden oder ganz verwehren.

Diese Diskrepanz nimmt die Form eines performativen Widerspruchs an, sobald
die Bedingungen, die notwendig sind, um iiberhaupt politische Anspriiche formulie-
ren zu kdnnen, selbst Teil der politischen Forderungen sind. Auch hier zeigt sich eine
entsprechende Akzentverschiebung von Hass spricht zu den Anmerkungen. Wiahrend
in Hafs spricht der politisch relevante performative Widerspruch darin besteht, dass
diejenigen, die von dem Bereich der Universalitit ausgeschlossen sind, gerade im
Namen dieser Universalitdt den Anspruch erheben, Teil dieser Universalitét zu sein,
offenbart der verkorperte performative Widerspruch, den Butler in den Anmerkungen
vor Augen hat, den Widerspruch zwischen einer politischen Sphére der Universalitét
und der Gleichheit, die von den Zwéngen und Notwendigkeiten der korperlichen Re-
produktion befreit ist, und einer privaten Sphére der Ungleichheit, die diese Univer-
salitdt allererst hervorbringt und erhélt (vgl. APV: 264).

Anders gesagt: Wihrend in ihren fritheren Arbeiten das Dilemma oder Paradox
politischer Handlungsmacht dann aufbricht, wenn diejenigen, die von jeder Form der
Reprisentation und Partizipation ausgeschlossen sind, fordern, Teil dieser Représen-
tation zu sein, unterstreicht Butler nun den Widerspruch, der darin besteht, ohne die
notigen Unterstiitzungen gerade fiir jene Unterstiitzungen zu kdmpfen, »die unser
Handeln erst ermdglichen, weil sie wesentliche Bestandteile des Handelns sind«
(APV: 99). Oder wie Butler an anderer Stelle schreibt: »Ohne diese Unterstiitzung in
ihrem Namen zu handeln ist das Paradox des pluralen performativen Handelns unter
den Bedingungen der Prekaritét.« (APV: 89)

Bereits in ihrem Dialog mit Gayatri Spivak macht Butler deutlich, dass der Aus-
gangspunkt einer performativen Politik nicht zuletzt auch die materiellen, 6konomi-
schen und infrastrukturellen Bedingungen betrifft, die notwendig sind, um bestimmte

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | GERALD POSSELT

politische Forderungen iiberhaupt erst artikulieren zu kénnen. Wenn beispielsweise
»illegale« lateinamerikanische Immigrant*innen o6ffentlich auf der Strafle die US-
amerikanischen Nationalhymne auf Spanisch singen, so versuchen sie sich nicht nur
Gehdr zu verschaffen und das » Wir« der Nation als eine neu zu verhandelnde Plura-
litdt zur Disposition stellen; vielmehr machen sie die Straf3e selbst als Ort der Ver-
sammlungsfreiheit geltend und verweisen damit auf die materiellen, infrastrukturel-
len und 6konomischen Bedingungen, die erforderlich sind, damit Rechte iiberhaupt
erst eingefordert und artikuliert werden kénnen: »Der Gesang macht die StraBe wie-
der zur Biihne, er fiihrt die Versammlungsfreiheit genau dann und genau dort auf, wo
es gesetzlich verboten ist.« (Butler/Spivak 2007: 44; vgl. Posselt 2016a: 126). Zu-
gleich macht der Gesang auf den performativen Widerspruch aufmerksam, der darin
besteht, dass ein Recht, das man nicht hat und von dem man ausgeschlossen ist, nur
durch die Ausiibung dieses Rechts, eingefordert werden kann. In diesem Sinne l&sst
sich auch Arendts »Recht, Rechte zu haben« (Arendt 1951: 462) nicht positiv aus-
weisen oder begriinden, sondern nur performativ vollziehen, indem man beginnt,
»Rechte zu beanspruchen, wenn man keine hat«, wihrend einem zugleich die Féhig-
keit abgesprochen wird, dieses Recht iiberhaupt artikulieren zu kénnen:

Wie im Falle der Hausbesetzer-Bewegungen in Buenos Aires, wo Menschen ohne Zuhause in
leerstehende Gebdude einziehen, um damit die Grundlage dafiir zu schaffen, ein Wohnrecht
geltend machen zu konnen, geht es manchmal nicht darum, zuerst Macht zu erlangen, um dann
handeln zu kdnnen; es geht vielmehr um das Handeln selbst und darum, mit dem Handeln die
Macht zu beanspruchen, die man braucht. Das ist Performativitét, wie ich sie verstehe, und es

ist ebenso eine Moglichkeit, aus der Prekaritét heraus und gegen sie zu agieren. (APV: 79f.)

Folglich kann politische Handlungsmacht gerade darin bestehen, den eigenen Kdrper
in seiner Prekaritit und Vulnerabilitdt zum Einsatzpunkt des Widerstandes zu ma-
chen, wie dies etwa in Formen gewaltlosen Widerstands geschieht — von der Verwei-
gerung, nach Hause zu gehen, liber Besetzungen bis zum Hungerstreik oder dem*der
einzelnen, die sich allein einem Panzer entgegenstellt. Auch wenn solche Gesten und
Handlungen es kaum vermégen, die Gewalt umzulenken, der sie ausgesetzt sind, so
vermdgen sie doch die Gewalt bloBzustellen und zu exponieren sowie die allgemein
geteilte Bedingung der Vulnerabilitdt zum Einsatzpunkt politischer Kdmpfe zu ma-
chen. Anders formuliert: Ebenso wie die blinde Frau in Morrisons Parabel mit ihrer
Antwort »lch weil} es nicht, doch ich weil3, daf3 es in eurer Hand liegt«, »die Auf-
merksamkeit von den Behauptungen der Macht hin zu dem Instrument, mittels dessen
die Macht ausgeiibt wird« verschiebt (Morrison 1993, zit. nach HS: 19), lenkt dieje-
nige, die sich mit ihrem bloBen Korper einem Panzer in den Weg stellt, die Aufmerk-
samkeit von der Manifestation der Macht auf die Instrumente der Macht und gewinnt
damit eine Handlungsfahigkeit ganz anderer Art. Dabei ist es niemals nur ein Indivi-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 65

duum, das handelt, weshalb auch »gewaltfreier Widerstand nicht auf heroischen In-
dividualismus reduziert werden sollte. Selbst die Einzelperson, die allein nach vorn
tritt, tut dies zum Teil, weil andere hinter ihr stehen.« (APV: 243)

Politische Formen des Widerstands finden sich folglich nicht nur in verbalen
Sprechakten oder heroischen Taten, so Butler, sondern auch und wesentlich in kor-
perlichen Handlungen und Gesten, die genau die demokratischen Prinzipien der
Gleichheit und die 6konomischen Prinzipien der gegenseitigen Abhéngigkeit umset-
zen und praktizieren, fiir die sie eintreten, wie z.B. die Besetzer*innen des Tahrir-
Platzes oder die Occupy-Bewegung deutlich gemacht haben (vgl. AVP: 121, 278).2°
Die Aktivist*innen ergreifen nicht nur das Wort und erheben ihre Stimmen, sie brin-
gen auch den menschliche Korper in seiner Prekaritit, Bediirftigkeit und Verwund-
barkeit mit ins Spiel und machen ihn zum Einsatzpunkt in der politischen Auseinan-
dersetzung. Damit politisieren sie zugleich die Trennung zwischen dem Privaten und
dem Offentlichen und stellen jene Grenzziehung zur Disposition, die den Bereich der
Erhaltung und Reproduktion der Korper aus dem politischen Erscheinungsraum aus-
schlieBt (vgl. APV: 121). Dariiber hinaus wird der (Erscheinungs-)Raum des Politi-
schen selbst durch die Raumnahme und das Ins-Spiel-Bringen der Kdrper in seiner
Materialitdt und Virtualitit transformiert und wirkt so wiederum auf die Akteure zu-
riick (vgl. APV: 96f.).

Im Zentrum der Proteste stehen folglich handelnde und sprechende Korper, we-
niger autonome, zweckorientierte Subjekte mit spezifischen Interessen, wenn man
bedenkt, dass gerade die » Verleugnung der Abhéngigkeit [...] Voraussetzung fiir das
autonome denkende und handelnde politische Subjekt« ist (APV: 264). Auf diese
Weise bringt die Occupy-Bewegung eine performative Politik der Korper ins Spiel,
die sie gegen eine reprasentative Politik souverdner Subjekte und politischer Agenden
stellt (vgl. Posselt 2016b: 7). Dabei geht es weder darum, Vulnerabilitit und gegen-
seitige Abhdngigkeit zu liberwinden — das fiihrt letztlich immer zur Ungleichvertei-
lung oder zum Phantasma der Unverwundbarkeit (vgl. APV: 278f.) —, sondern darum,
Vulnerabilitit als eine Form der Empfanglichkeit zu begreifen: »sei es die Offenheit
fiir das Registrieren einer Geschichte, die noch nicht erzahlt worden ist, oder die Re-
zeptivitit fir das, was ein anderer Korper durchmacht oder durchgemacht hat«
(APV: 271).

Mit ins Spiel kommt hier ein produktives Moment einer pluralen und verkérper-
ten Performativitit. Denn die plurale, verkdrperte Performativitdt exponiert und mo-
bilisiert nicht nur einen Widerspruch zwischen einer Sphére der Gleichheit und einer
der Ungleichheit; vielmehr vollzieht sie zugleich performativ das, was sie fordert,

20 Selbst der Hungerstreik ist nach Butler »eine korperliche Inszenierung, die ihren eigenen
Performativitétsregeln folgt; der Hungerstreik vollfiihrt, was er zeigen und wogegen er Wi-
derstand leisten will.« (APV: 180)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | GERALD POSSELT

und setzt es dadurch performativ ins Werk. Wahrend eine diskursive Performativitét
widerstandiges Handeln in der iterativen Moglichkeit verortet, jene Normen kritisch
anzufiihren und durchzuarbeiten, die einen Bereich des Nichtlebbaren und des Nicht-
erzéhlbaren erzeugen, zielt eine verkorperte und plurale Performativitit unter Bedin-
gungen der Prekaritdt darauf ab, die Bedingungen performativ ins Werk zu setzen,
die allererst ein lebbares, betrauerbares und erzéhlbares Leben ermdglichen:

Eine gesellschaftliche Bewegung ist auch eine Sozialform, und wenn sie eine neue Lebens-
weise, eine lebenswertere Form des Lebens fordert, muss sie dabei selbst den Grundsétzen fol-
gen, die sie verwirklichen will. Wenn dies gelingt, kann radikale Demokratie in solchen Bewe-
gungen performativ auf eine Weise zum Ausdruck gebracht werden, die schon allein erkennen

lasst, was ein gutes im Sinne eines lebbaren Lebens bedeuten konnte. (AVP: 278)

6. AUSBLICK AUF EINE PERFORMATIVE POLITIK

Die vorausgehenden Uberlegungen hatten zum Ziel, die Entwicklungen und Ver-
schiebungen in Butlers Begriff des Performativen — von ihren Thesen zur Performa-
tivitdt von Geschlecht tiber ihre Reflexionen zu einer Politik des Performativen bis
hin zu ihren Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung — nach-
zuzeichnen. Dabei bin ich von der These ausgegangen, dass der Begriff des Perfor-
mativen eine Schliisselrolle in Butlers Denken des Politischen einnimmt, insofern er
es erlaubt, die zentralen Begriffe der klassischen politischen Philosophie — wie Iden-
titdt, Subjekt, Handlungsmacht und Souveranitit — einer radikalen Revision zu unter-
ziehen. Wird das Politische ndimlich vom Performativen her gedacht, dann ist es nicht
langer moglich, (Handlungs-)Macht iiber das traditionelle Modell der Souverénitit zu
denken. Vielmehr setzt nach Butler »Handlungsmacht gerade dort ein, wo die Sou-
verénitit schwindet« (HS: 32). In den Blick kommt damit ein postsouverdnes Sub-
jekt, dass seine Freiheit und Handlungsfahigkeit nicht mehr im Phantasma eines sou-
verdnen Setzungsakts begriindet, sondern im menschlichen Faktum der Pluralitit so-
wie in der allgemein geteilten Bedingung der Prekaritdt und der Interdependenz. In-
dem der Begriff des Performativen dariiber hinaus die klassische Trennung zwischen
Sprache, Korper und Gesellschaft radikal in Frage stellt, kann er zum Ausgangspunkt
einer neuen performativen (Korper-)Politik werden, die das klassische Paradigma der
Représentation erweitert und reformuliert.

Damit 6ffnet Butler die politische Philosophie fiir eine Reihe von Fragen, die aus
der klassischen Theoriebildung fiir lange Zeit ausgeschlossen waren: Wie und auf
welche Weise werden politische Subjekte konstituiert? Wie lassen sich Politik und
politische Handlungsfdhigkeit jenseits identitdtspolitischer Ansdtze denken? Wie
kann politische Handlungsfahigkeit im Rahmen einer postsouveréinen Politik verstan-
den werden, die das Subjekt als festen Grund politischer Handlungsfahigkeit in Frage

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 67

stellt? Welche Moglichkeiten der Handlungsfahigkeit und Wortergreifung bleiben je-
nen, die von den Institutionen politischer Reprisentation und Partizipation ausge-
schlossen sind? Welche 6konomischen, politischen, sozialen, infrastrukturellen Be-
dingungen miissen gegeben sein, damit Formen der politischen Artikulation und des
politischen Widerstands moglich werden? Und wie ist politische Artikulation und
Handlungsféhigkeit denkbar, wenn die materiellen Bedingungen, die fiir die Formu-
lierung politischer Forderungen erforderlich sind, verwehrt werden?

Des Weiteren sollte gezeigt werden, dass sich in Butlers Performativitétsbegriff
eine spezifische Verschiebung vollzieht: von einem reiterativ-resignifikativen Modell
performativer Sprechakte hin zu einem rezeptiv-responsiven Modell einer verkdrper-
ten und pluralen Performativitdt. Diese Verschiebung zeigt sich nicht nur in der Art
und Weise, wie Butler den Begriff der Handlungsféhigkeit bestimmt — als resignifi-
kative Praxis innerhalb einer hegemonialen Ordnung bzw. als gemeinsames Sprechen
und Handeln unter Bedingungen der Vulnerabilitdt und Interdependenz —, sondern
auch in der Art und Weise, wie sie die Zukunftsoffenheit politischer Praktiken und
die Zukiinftigkeit einer radikal demokratischen Politik zu denken versucht. So be-
steht die Zukiinftigkeit einer demokratischen Politik im Rahmen des iterativen Mo-
dells vor allem in der Aufgabe, Kategorien, Begriffe und Normen als Orte permanen-
ter politischer Auseinandersetzung offenzuhalten. Dagegen zielt die Zukiinftigkeit ei-
ner Politik des Performativen immer auch auf eine antizipierte Zukunft im Hier-und-
Jetzt, insofern es ihr darum geht, das, was sie »beansprucht« und >fordert, zugleich
performativ ins Werk zu setzen, ohne dass diese Anspriiche und Forderungen
—ebenso wie die Subjekte, die diese »artikulieren< — von vornherein explizit sein
miissten: »Sprechakte, die sich daraus entwickeln, artikulieren dann etwas, das auf
der Ebene des pluralen Korpers bereits stattfindet.« (APV: 226)

Die spezifische Differenz zwischen diesen beiden Modellen hat sich auch in der
Art und Weise gezeigt, wie sie den performativen Widerspruch, der nach Butler mit
jeder radikalen Politik einhergeht, politische produktiv machen. Wéhrend das resig-
nifikative Modell den Widerspruch entlarvt, der darin besteht, dass man die Begriffe
und Kategorien, die man beeinsprucht, selbst bereits in Anspruch nehmen muss,
macht der politisch erméchtigende Widerspruch einer performativen Politik das
sichtbar (die materiellen, 6konomischen, infrastrukturellen etc. Bedingungen), was
selbst unsichtbar ist und was zugleich die Bedingung dafiir darstellt, dass (politische)
Sichtbarkeit {iberhaupt erst moglich werden kann. Dabei exponiert eine performative
Politik nicht einfach nur den Widerspruch, der darin besteht, dass das Politische, um
sich zu konstituieren, die (materiellen) Bedingungen, die es ermdglichen, als Nicht-
Politisches ausschlief3t, sondern sie tut dies gerade, indem sie diese Bedingungen auf
die politische Biithne bringt und performativ umsetzt.

Das heif3t jedoch nicht, dass das rezeptiv-responsive Modell des Performativen
das reiterativ-resignifikative Modell einfach ablosen oder ersetzen wiirde. Vielmehr

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | GERALD POSSELT

sind beide Modelle in konstitutiver Weise miteinander verbunden, sodass sie sich ge-
genseitig ergdnzen und korrigieren konnen. Welches Modell man jeweils >favori-
siert<, wird daher nicht zuletzt vom jeweiligen Kontext und den (sozialen und politi-
schen) Phanomenen abhingen, die man zu analysieren versucht, sowie von den stra-
tegischen Zielen, die man verfolgt. In diesem Sinne habe ich vorgeschlagen, Butlers
Uberlegungen zum Begriff des Habitus und zu einer Theorie der gesellschaftlichen
Iterabilitét als eine Art Scharnier zu begreifen, um ihre unterschiedlichen Konzepti-
onen miteinander engzufiihren oder um offene Fragen produktiv aufzunehmen, wie
etwa das Verhiltnis von Sprache, Gewalt und Gewaltlosigkeit.?!

SchlieBlich sollte deutlich werden, dass Butlers Wiederaufnahme des Performa-
tivitdtsbegriffs in den Anmerkungen nicht nur in der Sache, sondern auch methodisch
begriindet ist, insofern es ihr nicht nur um eine Theorie der Versammlung geht, son-
dern auch um zukiinftige Moglichkeiten einer Sprache des Politischen. Performativ
ist ihre Theorie der Versammlung daher nicht nur insofern, als es ihr um eine Theorie
und Politik des Performativen geht, sondern auch insofern, als sie Theorie und The-
oriebildung selbst als eine performative Praxis begreift, die — da sie sich stets in der
konkreten Auseinandersetzung mit aktuellen gesellschaftlichen Fragen und Problem-
lagen vollzieht — dem Politischen niemals duferlich bleibt.

LITERATUR

Arendt, Hannah (1951): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, Totalitarismus. 2. Aufl. Miinchen: Piper 1991.

Arendt, Hannah (1958): Vita activa oder vom tdtigen Leben. Miinchen/Ziirich: Piper
2002.

Babka, Anna/Posselt, Gerald (2016): Gender und Dekonstruktion. Begriffe und kom-
mentierte Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie. Unter Mitarbeit von
Sergej Seitz und Matthias Schmidt. Wien: Facultas/UTB.

Bourdieu, Pierre (1980): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1993.

Butler, Judith (1993): »Fiir ein sorgfiltiges Lesen«, in: Benhabib, Seyla/Butler,
Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy: Der Streit um die Differenz. Feminismus
und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer, 122—-132.

21 So wirft Butler in den Anmerkungen implizit die Frage auf, wie sich Formen gewaltfreier
Aktionen bewerten lassen, wenn »die Gewaltlosigkeit selten eine Position der Reinheit
oder Zuriickhaltung [ist], das heif3t, eine, die losgeldst und distanziert vom Schauplatz der
Gewalt eingenommen wird« (APV: 246), und verweist damit auf ein Kernproblem, das
bereits in Hass spricht im Zentrum stand.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 69

Butler, Judith (1991): »Imitation und die Aufséssigkeit der Geschlechtsidentitit«, in:
Hark, Sabine (Hg.): Grenzen lesbischer Identitditen. Berlin: Querverlag 1996, 15-37.

Butler, Judith (1998): »How Bodies Come to Matter: An Interview with Judith Butler
(by Irene Costera Meijer and Baukje Prins)«, in: Signs 23 (2), 275-286.

Butler, Judith (2003): » Afterword«, in: Felman, Shoshana: The Scandal of the Speak-
ing Body. Don Juan with J. L. Austin, or Seduction in Two Languages. Stanford:
Stanford UP, 113—-123.

Butler, Judith (2011): »Bodies in Alliance and the Politics of the Street«, in: trans-
versal, http://eipcp.net/transversal/1011/butler/en (Zugriff 01.07.2017).

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj (2000): Kontingenz, Hegemonie, Uni-
versalitdt: Aktuelle Dialoge zur Linken. Hg. und eingel. von Gerald Posselt unter
Mitarbeit von Sergej Seitz. Wien/Berlin: Turia + Kant 2013.

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehérigkeit.
Ziirich/Berlin: Diaphanes.

de Man, Paul (1974): »Rhetorik der Tropen (Nietzsche)«, in: Ders.: Allegorien des
Lesens. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988, 146-163.

Derrida, Jacques (1971): »Signatur Ereignis Kontext«, in: Ders.: Limited Inc. Wien:
Passagen 2001, 15-45.

Felman, Shoshana (1980): The Scandal of the Speaking Body. Don Juan with J. L.
Austin, or Seduction in Two Languages. Stanford: Stanford UP 2003.

Kertscher, Jens/Mersch, Dieter (Hg.) (2003): Performativitdt und Praxis. Miinchen: Fink.

Krémer, Sybille (Hg.) (2004): Performativitdt und Medialitdt. Miinchen: Fink.

Morrison, Toni (1993): »Nobel Lecture«, 7.12.1993, http://nobelprize.org/nobel_prizes/
literature/laureates/1993/morrison-lecture.html (Zugriff 01.07.2017).

Posselt, Gerald (2005): Katachrese. Rhetorik des Performativen. Miinchen: Fink.

Posselt, Gerald (2016a): »Outraging Speech: On the Politics of Performative Contra-
dictions«, in: Oberprantacher, Andreas/Siclodi, Andrei (Hg.): Subjectivation in
Political Theory and Contemporary Practices. London: Palgrave, 111-129.

Posselt, Gerald (2016b): »Representing Consensus and Dissent: On the (Anti-)Re-
presentational Politics of the Occupy Movement, in: EPEKEINA. International
Journal of Ontology, History and Critics 7 (1-2), 2016b, 1-13.

Posselt, Gerald (2016c¢): »Performativitit«, in: Babka/Posselt (2016), 80—82.

Posselt, Gerald (2016d): »Judith Butler«, in: Babka/Posselt (2016), 182—193.

Posselt, Gerald/Flatscher, Matthias (2016): Sprachphilosophie: Eine Einfiihrung.
Unter Mitarbeit von Sergej Seitz. Wien: facultas/UTB.

Posselt, Gerald/Seitz, Sergej (2018): »Sprachen des Widerstands. Zur Normativitét
politischer Artikulation«, in: Marchart, Oliver/Martinsen, Renate (Hg.): Foucault
und das Politische. Transdisziplindre Impulse fiir die politische Theorie der Ge-
genwart. Wiesbaden: Springer VS.

Rolf, Eckard (2009): Der andere Austin. Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion perfor-
mativer Aufierungen — von Searle iiber Derrida zu Cavell und dariiber hinaus.
Bielefeld: transcript.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | GERALD POSSELT

Thompson, John B. (1991): »Einfiihrung«, in: Bourdieu, Pierre: Was heifst sprechen?
Die Okonomie des sprachlichen Tauschs. Wien: Braumiiller 2005, 1-35.

Unterthurner, Gerhard (2014): »Symbolische Gewalt nach Bourdieu — phdnomenolo-
gische Bemerkungen, in: Staudigl, Michael (Hg.): Gesichter der Gewalt. Bei-
trége aus phdanomenologischer Sicht. Paderborn: Fink, 175-203.

Vasterling, Veronica (1999): »Judith Butlers radikaler Konstruktivismus — Einige kri-
tische Uberlegungeny, in: Waniek, Eva/Stoller, Silvia (Hg.): Verhandlungen des
Geschlechts. Zur Konstruktivismusdebatte in der Gender-Theorie. Wien/Berlin:
Turia + Kant 2001, 136-146.

Wirth, Uwe (Hg.) (2002): Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwis-
senschaften. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Watzlawick, Paul/Bavelas, Janet Beavin/Jackson, Don D. (1969): Menschliche Kom-
munikation. Formen, Stérungen, Paradoxien. Bern u.a.: Huber 12003.

Zizek, Slavoj (2000): »Klassenkampf oder Postmodernismus? Ja, bitte!«, in: Butler,
Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj: Kontingenz, Hegemonie, Universalitdt. Ak-
tuelle Dialoge zur Linken. Wien/Berlin: Turia + Kant 2013, 113-170.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Ethik und Politik

Butler und das Denken der Alteritat

SERGEJ SEITZ

1. BUTLERS DENKEN ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK

Jede politische Philosophie muss eine Auskunft dariiber geben koénnen, wie sie das
Verhéltnis zwischen Politik und Ethik begreift. Dies gilt fiir normative Theorien, in-
sofern diese in unterschiedlicher Weise darauf abzielen, ethische Prinzipien und
Grundlagen fiir das gute Zusammenleben in einem politischen Gemeinwesen zu lie-
fern, genauso wie fiir Ansétze, die auf dem Eigensinn des Politischen gegeniiber mo-
ralischen und ethischen Anspriiche beharren. Soll Judith Butlers Denken als genuiner
Beitrag zur politischen Philosophie gelesen werden, wie es sich der vorliegende Band
zum Ziel setzt, dann gilt es folglich nicht zuletzt herauszuarbeiten, wie Butler das
Verhiltnis von Ethik und Politik begreift.

Dartiber hinaus wird auch aus einer immanenten Perspektive auf Butlers Schrif-
ten deutlich, dass die Frage nach der Relation von Ethik und Politik in ihren neueren
Arbeiten immer dezidierter in den Fokus riickt. Denn Butler arbeitet seit ihren
Adorno-Vorlesungen im Jahr 2002 einerseits an einer Kritik der ethischen Gewalt —
einer Kritik an den restriktiven, repressiven und entpolitisierenden Implikationen tra-
ditioneller Ethik-Entwiirfe —, und versucht andererseits gleichzeitig in mehrfachen
Neuanldufen, das Ethische abseits klassischer Auslegungsbahnen neu zu denken und
daraus jeweils kritische Orientierungen fiir spezifische politische Fragestellungen zu
gewinnen. In der Folge konzentriere ich mich in der Rekonstruktion des Verhéltnisses
von Ethik und Politik bei Butler wesentlich auf ihre Bezugnahmen zum Oeuvre von
Emmanuel Levinas und dessen Kernstiick: das Denken der Alteritit, d.h. eines unver-
briichlichen ethischen Aufgefordertseins im Herzen aller Subjektivitit. Denn Levinas’
Alteritétsdenken bildet fiir Butler nicht nur seit beinah zwei Jahrzehnten einen kontinu-
ierlichen kritischen Bezugspunkt, sondern stellt fiir sie auch einen privilegierten Ort

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | SERGEJ SEITZ

dar, um die Frage zu verhandeln, inwiefern und unter welchen Bedingungen ethischen
Anspriichen im Bereich des Politischen Rechnung getragen werden kann oder muss.

In der Rezeption von Butlers neueren Schriften wird einerseits die Auffassung
vertreten, dass Butler iiber die Einbeziehung Levinas’scher alterititsethischer Uber-
legungen den genuin politischen Fokus ihrer fritheren Analysen aus den Augen ver-
liere, wodurch ihr Denken im Zuge einer problematischen >Ethisierung« seine kriti-
sche Schirfe und politische Anschlussfahigkeit einbiifie (vgl. Segal 2008, Coole
2008). In dieser Perspektive seien die »authentischen« theoretisch-politischen Uber-
legungen Butlers vor allem in ihren fritheren Schriften zu finden (von Das Unbeha-
gen der Geschlechter liber Korper von Gewicht und Psyche der Macht bis zu Hafs
spricht) (vgl. Lloyd 2015). Andere Kommentator*innen machen dagegen geltend,
dass die explizite Inblicknahme ethischer Fragestellungen eine immanente Konse-
quenz von Butlers Denkbewegung selbst darstellt und dass in der Tat bereits ihre
frithen Schriften — wenn auch zumeist unausgewiesen und implizit — ethische Impli-
kationen mit sich fiithren (vgl. Gies 2015, Mills 2015). Diese Position kann u.a. gel-
tend machen, dass bereits Butlers frithe Dekonstruktion der Sex-Gender-Unterschei-
dung von dem Impetus einer Pluralisierung lebbarer Subjektpositionen und einer in-
klusiven Offnung von Anerkennungsstrukturen getragen ist. In diesem Sinne er-
schiene Butlers Denkweg folglich eher als Prozess einer steten Neuaufklarung und
Befragung der normativen Implikationen der (eigenen) Politik und des politischen
Handelns (vgl. Prager 2013).

Ich ziele im Folgenden nicht auf eine gleichsam philologische Klérung von But-
lers Denkweg ab, sondern mochte in systematischer Auseinandersetzung mit Butler
zu einer produktiven und kritischen Verhéltnisbestimmung von Ethik und Politik ge-
langen. Dabei versuche ich zunéchst zu zeigen, dass Butlers Einbeziehung alteritéts-
ethischer Denkfiguren eine triftige Intuition zugrunde liegt, insofern der Ubergang
zu Fragen der Alteritét sich in einer stimmigen Weise aus dem Grundanliegen ihrer
politischen Theoriebildung ergibt. Dieses Grundanliegen besteht, wie in der Folge
genauer darzulegen sein wird, in der Erarbeitung einer konsequent postsouveridnen
Konzeption des Politischen, in der politische Subjektivitit, Handlungsféhigkeit und
Verantwortung entgegen klassischer Paradigmen der Souverdnitét, der Autonomie,
der Identitit und der Selbstprasenz neu gedacht werden sollen.

Dabei ist eine Inblicknahme der alterititsethischen Uberlegungen von Levinas in
der Tat aus strukturellen Griinden naheliegend. Denn mit Alteritdt ist bei Levinas
gerade der Gedanke gemeint, dass das Subjekt keineswegs bei sich selbst beginnt und
sich auch niemals génzlich autonom >in der Hand hat«. Im Gegenteil erweist sich Sub-
jektivitdt nach Levinas als konstitutiv auf Andere bezogen, die dem Subjekt vorausge-
hen und es allererst, indem sie es zur Verantwortung aufrufen, als ethisches Subjekt
konstituieren. Davon ausgehend hélt Levinas® Denken vielschichtige argumentative
Ressourcen fiir eine profunde Zuriickweisung klassischer Figuren autonomer und sou-
verdner Subjektivitdt bereit — eine Zuriickweisung, die zugleich mit der Konturierung

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 73

eines unaufloslichen Spannungsverhéltnisses zwischen ethischen und politischen An-
spriichen, zwischen Normativitit und Praxis einhergeht, und diese Spannung gerade im
Kern menschlicher Subjektivitit selbst situiert (vgl. Seitz 2016, Flatscher/Seitz 2017).

Butler bezieht sich, wie ich in der Folge herausarbeiten werde, auf Levinas’ Kon-
zeption der Alteritdt primdr mit dem Ziel, die politischen Bedingungen ethischer Ver-
antwortlichkeit sowie die ethischen Motivationsgriinde politischen Handelns zu un-
tersuchen. Damit vermag sie Anerkennungsverhiltnisse und Sichtbarkeitsordnungen
freizulegen, die ansonsten in der politischen Philosophie weitgehend unthematisch
bleiben. Zugleich gerdt damit die Frage nach den strukturellen normativen Implika-
tionen der Alteritdtsbeziehung tendenziell in den Hintergrund. Daher stelle ich mei-
ner Rekonstruktion von Butlers Verstiandnis des Verhiltnisses von Ethik und Politik,
die den GroBteil dieses Aufsatzes einnimmt, noch einen Abschnitt hintan, der auf-
zeigt, inwiefern das Denken der Alteritét in einer umfassenderen Weise fiir Butlers
Zielsetzung einer konsequent postsouverdnen Philosophie des Politischen produktiv
gemacht werden kann.

2. ETHIK, ENTPOLITISIERUNG UND DIE FRAGE
DES SUBJEKTS

Fiir den Nachvollzug von Butlers Denken des Verhiltnisses von Ethik und Politik ist
es aufschlussreich, zundchst einen kurzen Aufsatz aus dem Jahr 2000 in den Blick zu
nehmen, in dem sie unter dem sprechenden Titel »Ethical Ambivalence« einen auto-
biographisch grundierten Einblick in ihre frithe Levinas-Rezeption vorlegt. Butler
referiert dabei zunédchst Levinas’ Grundthese, der zufolge wir als ethische Subjekte
bereits vor jeder bewussten ethischen Reflexion auf die Normen und Werte, die unser
Zusammenleben regeln sollen, in einer >ethischen Beziehung« stehen: »Given that we
reflect ethically on the principles and norms that guide our relations to others, are we
not, prior to any such reflection, already in relation to others such that that reflection
becomes possible —an ethical relation that is, as it were, prior to all reflection?« (But-
ler 2000a: 18) Subjektivitdt ist, wie Butler hier kondensiert zusammenfasst, nach
Levinas als durch und durch ethische Subjektivitdt zu verstehen. Was es heifit, ein
handelndes Subjekt zu sein, konnen wir Levinas’ Auffassung zufolge nur angemessen
beschreiben, wenn wir die Subjektivitit als von Anfang an einem Anspruch vonseiten
des Anderen ausgesetzt begreifen, der das Subjekt zur Verantwortung aufruft. Dieses
Versténdnis einer ethischen Subjektivitit, die sich je schon dem Anspruch des Ande-
ren ausgesetzt findet, richtet sich gegen das traditionelle Subjektivititsverstdndnis der
Philosophie der Moderne: gegen das Paradigma des »starken«, selbstprisenten und
selbstgegriindeten, souverdnen Subjekts, das alleiniger Ursprung und Urheber seiner

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | SERGEJ SEITZ

Handlungen ist, das nach Selbsterhaltung, Erkenntnis oder Macht strebt und zu dem
Andere erst in einer sekundéren und stets kontingenten Hinsicht in Beziehung treten.

Entgegen diesem klassischen Versténdnis ist fiir Levinas, wie Butler paraphrasie-
rend festhélt, das Subjekt wesentlich dem Anderen ausgesetzt und ihm gegeniiber in
einer passiven Position: »This subject is [...] from the start split by the wound of the
other [...]. The task of this fundamentally wounded subject is to take responsibility
for the very other who, in Levinas’s terms, >persecutes< that self.« (Butler 2000a:
18f.) Butler macht hier darauf aufmerksam, dass fiir Levinas Subjektivitét schlecht-
hin nicht vor der »ethischen< Notwendigkeit gedacht werden kann, auf die Anspriiche
Anderer zu antworten, die das Subjekt »heimsuchen< bzw. »verfolgenx.

Dem autobiographischen Gestus ihres Artikels folgend hélt Butler fest, dass sie
dieser Denkweise zundchst hochst ablehnend gegeniibergestanden war und in der
Folge dem, was sie bei Levinas als eine Aufwertung der Selbstaufopferung, des Ma-
sochismus und der Sklavenmoral ansah, mit Nietzsche den Willen und die Affirma-
tion des Lebens sowie mit Spinoza den Conatus essendi entgegenstellte (vgl. Butler
2000a: 20). Denn in ihrer ersten Inblicknahme schien ihr das Levinas’sche Denken
ethischer Subjektivitit auf eine gewaltsame, moralisierende Uberforderung hinaus-
zulaufen. Das Genoétigtsein zum Antworten auf die Anspriiche Anderer im Zentrum
und am Anbeginn von Subjektivitdt zu verorten, wie Levinas es tut, stellt in dieser
Perspektive eine hyperbolische Geste allumfassender Moralisierung dar, die uns ge-
radezu »die Luft zum Atmen raubt¢ (Butler 2000a: 27).!

Wie sich bereits an dieser frilhen Auseinandersetzung Butlers mit Levinas zeigt,
héngt die Antwort auf die Frage nach dem Verhiltnis von Ethik und Politik in hohem
MaBe davon ab, was genau man unter »Ethik« {iberhaupt verstanden wissen mochte.
Denn gerade Levinas’ Begriff von Ethik ist in vielerlei Hinsicht deren traditionellem
Verstandnis entgegengesetzt. SchlieBlich geht es Levinas zunéchst gerade nicht da-
rum, einen Katalog von Normen zu erarbeiten, der dann nur noch zu institutionali-
sieren wire. Gegeniiber einem solchen préskriptiv-normativistischen Verstéindnis von
Ethik betont Levinas, dass zunéchst die Bedingungen zu kldren sind, unter denen wir
als Subjekte tiberhaupt allererst mit Normativitét konfrontiert werden. Indem Levinas
argumentiert, dass jeder Deliberation iiber konkrete Normen ein ethisches Bezugsge-
schehen vorausliegt, das das Subjekt als ethisches ins Leben ruft, zielt er darauf ab,
den Status des Subjekts in der Ethik fundamental in Frage zu stellen. Denn wéhrend
in klassischen Ethiken — sowohl aristotelischer wie auch kantianischer und utilitaris-
tischer Pragung — das Subjekt eine Grundlage oder Voraussetzung der eigentlichen
normativen Uberlegungen darstellt, werden Subjekt und Subjektivierung bei Levinas
zum eigentlichen Problem der Ethik (vgl. hierzu auch Lloyd 2015).

1 Derselbe Vorwurf findet sich auch noch vier Jahre spéter in Gefdihrdetes Leben (vgl. GL: 166).

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 75

Diese Akzentverschiebung, im Zuge derer das Subjekt nicht mehr als Grund, son-
dern vielmehr, insofern es Subjekt ist, als Problem fungiert, findet sich nicht nur bei
Levinas, sondern auch in den fritheren Schriften Butlers, und tritt dort gerade im Re-
gister des Politischen auf. Denn Butler verortet bereits in Das Unbehagen der Ge-
schlechter den politischen Impetus ihrer gendertheoretischen Uberlegungen in einer
Kritik der gesellschaftlichen Subjektivierungsweisen, die Subjekte entlang einer he-
teronormativen und androzentrischen Matrix hervorbringen. Zur kritischen Analyse
der gesellschaftlich wirksamen Subjektivierungsweisen bezieht sich Butler dabei auf
Michel Foucault und seine zentrale These, der zufolge gesellschaftliche »Machtre-
gime die Subjekte, die sie schlieBlich reprisentieren, zuerst auch produzieren« (UG:
16). Daran anschlieBend argumentiert Butler, dass es im Sinne eines radikalen femi-
nistischen politischen Projekts zuvorderst die Arten und Weisen in Frage zu stellen
gilt, in denen jedes Individuum als geschlechtliches Subjekt konstituiert wird, sowie
die machtgesattigten Prozeduren sichtbar zu machen, die diese Konstitutionsprozesse
naturalisieren und damit dem Zugriff der Kritik entheben.

Sowohl Levinas’ Uberlegungen als auch die frithen Arbeiten Butlers zielen, wie
sich an dieser ersten Anndherung zeigt, auf eine Problematisierung des Status des
Subjekts in der Ethik bzw. in der Politik ab. Wéhrend Levinas sich zur Infragestellung
des grundlegenden Status des Subjekts auf ein Moment der radikalen Alteritdt be-
zieht, die jede subjektive Selbstprasenz unterlduft und subvertiert, verweist Butler
unter Riickgriff auf Foucault und Nietzsche auf das Moment der machtdurchwirkten
Sozialitdt, die ihrerseits jeder subjektiven Handlungsfahigkeit vorausliegt und Indi-
viduen allererst als handlungsféhige Subjekte konstituiert. Vor diesem Hintergrund
lassen sich Butlers spétere Schriften nicht zuletzt auch als ein Versuch begreifen, die
alteritdtsethische und die diskursanalytische Problematisierung des Subjekts mitei-
nander zu vermitteln und fiireinander fruchtbar zu machen.

3. FACETTEN DER »ETHISCHEN GEWALT«

Das Ziel von Butlers Engfiihrung alteritiitsethischer und diskursanalytischer Uberle-
gungen liegt in einer Konzeption des Politischen, die das kritisch konterkariert, was
sie die »ethische Gewalt« nennt, die ihrer Auffassung nach klassischen Entwiirfen
sowohl der Ethik als auch der politischen Philosophie inhdrent ist. Daher ist es im
Sinne der Rekonstruktion von Butlers Verstindnis des Verhdltnisses von Ethik und
Politik zunéchst notwendig zu kldren, was Butler genau unter »ethischer Gewalt«
versteht. Dabei mochte ich vorschlagen, drei miteinander verbundene Ausformungen
der ethischen Gewalt zu unterscheiden, die in Butlers Adorno-Vorlesungen zur Kritik
der ethischen Gewalt miteinander verflochten sind.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | SERGEJ SEITZ

(a) Die ethische Gewalt des souverdnen Subjektbegriffs: Klassischerweise gehen
normative Theorien von einem Verstdndnis von Subjektivitit und Handlungsféhig-
keit aus, das in vielerlei Hinsicht dem Subjektbegriff verwandt ist, der bereits in Das
Unbehagen der Geschlechter die Zielscheibe der Kritik bildet: Das Subjekt wird in-
dividualistisch als autonomer Akteur begriffen, der iiber eine kohdrente Praferenz-
und Begehrensstruktur verfiigt, eigeninteressiert handelt und sich allenfalls, wie etwa
bei Rawls, im Sinne eines »kooperative[n] Unternehmen[s] zum wechselseitigen Vor-
teil« mit anderen in einer politischen Gemeinschaft zusammenfindet (Rawls 1977:
355). Ein solches Subjekt verfiigt tiber einen hohen Grad an Kohdrenz und Selbsti-
dentitit und vermag es idealiter jederzeit, von sich selbst Rechenschaft abzulegen,
d.h. seine Interessen, Begehren und Ziele in einer nichtwiderspriichlichen Art und
Weise systematisch zu artikulieren und zu verfolgen.

Dieses Bild von Subjektivitit stellt fiir Butler eine geradezu gewaltsame Zumu-
tung dar, die unserem tatséchlichen Sein als verwundbare, abhéngige, auf Gemein-
schaft mit Anderen angewiesene Subjekte nicht nur nicht gerecht wird, sondern uns
auch einem rigiden Kohérenz- und Identititszwang ausliefert — d.h. einer Forderung
nach Nichtwiderspriichlichkeit, Ubereinstimmung mit sich selbst und Autarkie, die
zu erfiillen wir in Butlers Augen letztlich nur scheitern kénnen. Der Anspruch, in
dieser Weise Rechenschaft von sich selbst abzulegen — der englischsprachige Titel
von Butlers Adorno-Vorlesungen lautet gerade Giving an Account of Oneself—, bildet
den zentralen Fokus von Butlers Kritik. Wie sie u.a. in Riickgriff auf Nietzsche,
Foucault und die Psychoanalyse argumentiert, ist der Umstand, dass Subjekte in der
Tat durch widerspriichliche und ambivalente Begehrensstrukturen charakterisiert
sind, die sich dariiber hinaus erst im Rahmen einer irreduziblen Abhéngigkeit von
Anderen ausbilden, keineswegs als blo3 empirische Komplikation abzutun, um die
sich eine ideale Theorie nicht weiter kiimmern miisste, sondern vielmehr als wesent-
lich fiir den Begriff von Subjektivitit selbst anzusehen. Insofern stellt sich Butler mit
ihrer »Aussetzung der Forderung nach Selbstidentitdt und insbesondere nach voll-
stindiger Kohérenz [...] einer gewissen ethischen Gewalt entgegen, die verlangt,
dass wir jederzeit unsere Selbstidentitdt vorfithren und aufrechterhalten und von an-
deren dasselbe verlangen« (KEG: 59).

Dabei ist es zentral zu betonen, dass es Butler bei dieser » Aussetzung der Forde-
rung nach Selbstidentitdt« in keiner Weise um eine Affirmation reiner Beliebigkeit
geht. Vielmehr zielt sie darauf ab, »aus diesem unausweichlichen Scheitern« am Er-
fiillen der Kohérenz- und Identitétsforderung einen »neue[n] ethischen Sinn« zu ge-
winnen (KEG: 59). Kurz: Die Frage lautet fiir Butler, was genau in ethischer Hinsicht
daraus folgt, wenn wir das Subjekt nicht mehr als autonomen, selbstidentischen Ak-
teur begreifen, sondern als verletzliches Wesen, das immer schon auf Andere verwie-
sen ist und allererst in einem Bezugsgeflecht sozialer Normen und Diskurse zu einer,
wie immer prekdren, vorldufigen und instabilen Identitéit gelangt.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 77

(b) Die ethische Gewalt der abstrakten Allgemeinheit: Unter diesem Begriff
mochte ich einen weiteren Aspekt von Butlers Kritik an universalistischen Ethiken
und normativen Theorien fassen. Butler leitet ihre Vorlesungen zur Kritik der ethi-
schen Gewalt unter Riickgriff auf Adorno ein und bezieht sich eingangs auf Adornos
Verwendung des »Begriff[s] der Gewalt in Bezug auf die Ethik im Kontext von Uni-
versalitatsanspriichen« (KEG: 11). In seiner Vorlesung Probleme der Moralphiloso-
phie kritisiert Adorno den traditionellen ethischen Primat des Allgemeinen gegeniiber
dem Besonderen, d.h. den Fokus auf universale Normen gegeniiber dem Moment der
Besonderheit der ethischen Subjekte. Anders gesagt: In der Art und Weise, wie Ethi-
ken traditionell auf die Auszeichnung universaler Normen fokussiert sind, schlieen
sie nach Adorno die Besonderheiten der Subjekte aus, die sich gleichsam unterhalb
des Radars der ethischen Allgemeinheit abzeichnen. Dies fiihrt nach Adorno dazu,
dass ein ethisches System — im Blick hat er Kants Moralphilosophie —, das das Be-
sondere ausschlieft und sich einseitig auf das Allgemeine fokussiert, »sich darstellt
als ein Gewaltsames und AuBerliches, das fiir die Menschen selber eigentlich keine
Substantialitit hat« (Adorno 1963: 35).

An diese hegelianisch grundierten Uberlegungen Adornos anschlieBend macht
Butler geltend, dass ethische »Maximen oder Regeln so beschaffen sein miissen, dass
sie von den Individuen >lebendig« angeeignet werden konnen« (KEG: 12): »lst eine
solche lebendige Aneignung nicht moglich, dann scheint daraus zu folgen, dass sich
die Regel als totes Ding lediglich ertragen lésst, dass sie nichts als ein Leiden ist, das
von einem indifferenten Aulen auf Kosten von Freiheit und Besonderheit verhangt
wird.« (KEG: 14) Diese Form der »ethischen Gewalt« als Gewalt der abstrakten All-
gemeinheit besteht somit in einer Aufoktroyierung universaler Regeln, die die sozialen,
kulturellen und geschichtlichen Bedingungslagen ignoriert, unter denen Subjekte es
vermodgen wiirden, sich mit jenen Normen in einer produktiven Weise zu identifizieren.

(¢) Die ethische Gewalt des Partikularismus: In diesem Sinne scheint Butlers
Kritik der ethischen Gewalt der abstrakten Allgemeinheit mit der kommunitaristi-
schen Kritik am abstrakten liberalen Universalismus konform zu gehen. Doch sie
unterscheidet sich von dieser Traditionslinie betrichtlich in den Konsequenzen, die
sie aus ihrer Kritik zieht. Denn wahrend die kommunitaristische Kritik dem libera-
listischen Fokus auf dem Universalen die Vorstellung einer unhintergehbaren gesell-
schaftlichen Partikularitit einfach unvermittelt entgegenstellt — die Letztinstanz der
Normenbegriindung ist nun nicht mehr die universale Praktische Vernunft, sondern
der jeweilige kulturelle und historische Horizont der Sittlichkeit —, opponiert Butler
keineswegs gegen das Moment der Universalitét als solcher. Vielmehr wendet sie
sich gegen jene abstrakten Formen ethischer Allgemeinheit, »die kulturelle Beson-
derheiten auBler Acht lassen« (KEG: 12). Die Universalitdt von Normen ist demnach
nicht als solche gewaltsam, sondern sie wird zur Gewalt, wenn sie mit einer »Indif-
ferenz gegeniiber den gesellschaftlichen Bedingungen« einhergeht, »unter denen eine
lebendige Aneignung [der Normen] vielleicht moglich wiirde« (KEG: 14).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | SERGEJ SEITZ

Butler plédiert davon ausgehend fiir eine Verschrinkung von Universalitdt mit
dem, was sie im Anschluss an Homi Bhabha »kulturelle Ubersetzung« nennt (vgl.
KEG: 15; Butler 2000b: 46f.). So argumentiert sie bereits zwei Jahre vor ihrer Kritik
der ethischen Gewalt in ihrer dialogischen Auseinandersetzung mit Ernesto Laclau
und Slavoj Zizek in dem Band Kontingenz — Hegemonie — Universalitdt, dass ein
Moment der Universalitét stets notwendig ist, um in einer wirksamen Weise politi-
sche Forderungen erheben und Kritik an sozialen Ungerechtigkeiten und Ungleich-
heiten iiben zu konnen. Denn wie Butler geltend macht, artikuliert sich auch in
scheinbar bloB partikularen Forderungen stets ein Appell an Universalitit.? Zugleich
aber vollziehen sich auch universale Forderungen stets aus einer partikularen Position
heraus und bediirfen daher einer Ubersetzungsleistung, um iiber ihren partikularen
Artikulationsort hinaus politische Intelligibilitdt und Wirkkraft entfalten, und damit
ihren universalen Anspruch iiberhaupt einldsen zu konnen (vgl. Butler 2000b: 46).
Hier zeigt sich, dass abstrakter Universalismus und Partikularismus fiir Butler nur zwei
Seiten einer Medaille bilden: Beide Positionen iibersehen, dass Universalitit und Parti-
kularitdt im Politischen immer schon in diffiziler Weise miteinander verwoben sind.

Explizit kritisiert Butler partikularistisch-kommunitaristische Positionen auch in
ihren jiingst veroffentlichten Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung. Dabei wendet sie sich vor allem gegen jene »Kommunitarist/innen, die
nichts gegen den lokalen, provisorischen und manchmal nationalistischen Charakter
der Gemeinschaften einzuwenden haben, mit denen sie sich ethisch verbunden fiihlen
und deren spezifische Gemeinschaftsformen als ethisch verbindlich behandelt wer-
den« (APV: 133). Eine solche Konzeption verunmdglicht es nach Butler, »Solidari-
titsbeziehungen« zu denken, »die {iber Raum und Zeit hinweg entstehen« und »die
nicht von einer gemeinsamen Sprache oder einem Gemeinschaftsleben in physischer
Néhe« abhéngen (APV: 134). Wihrend die ethische Gewalt des Universalismus darin
besteht, die besonderen kulturellen und historischen Bedingungslagen zu ignorieren,
unter denen Normen allererst entstehen und soziale Bindungskraft erlangen, liefle
sich folglich parallel dazu von einer ethischen Gewalt des Partikularismus sprechen,
die darin liegt, das Moment kultureller Besonderheit zu verdinglichen und als allei-
nigen Geltungshorizont normativer Verpflichtungen zu hypostasieren. So fasst Butler
ihre Kritik an beiden Optionen zusammen: »[ Wenn] ich nur an die Menschen gebunden
bin, die mir nahe und schon vertraut sind, [wird] meine Ethik zwangsldufig beschrankt,
kommunitir und ausschlieend [sein] [...]. Wenn ich [dagegen] nur an die gebunden
bin, die im abstrakten Sinne »menschlich« sind, wende ich jeden Versuch einer kulturel-
len Ubersetzung zwischen meiner eigenen Lage und der anderer ab.« (APV: 139) Nach
Butler gilt es folglich, Normativitit sowohl jenseits eines abstrakten Universalismus als

2 So nimmt auch die scheinbar blof} partikulare Forderung der Beseitigung politischer Un-
terreprasentiertheit von Frauen auf das universale Ideal der Gleichbehandlung Bezug.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 79

auch jenseits eines verdinglichenden Partikularismus neu zu denken — und dies ist der
Ort, an dem fiir Butler alteritéitsethische Uberlegungen mit ins Spiel kommen.

4. SOZIALITAT UND ALTERITAT

Butlers Vorhaben einer alteritdtsethisch informierten Rekonzeptualisierung politi-
scher Normativitét soll nun eine Alternative zu allen drei angefiihrten Formen der
ethischen Gewalt konventioneller ethisch-politischer Theoriebildung bieten. Dabei
geht Butler davon aus, dass ein anderes Denken des Subjekts dazu fiihrt, auch unsere
Vorstellungen von Universalitdt und partikular-gemeinschaftlicher Bindung in Frage
zu stellen und neu zu fassen.

Ein zentrales Problem, das sich fiir dieses Anliegen in systematischer Hinsicht
stellt, betrifft die Bezichung zwischen der alteritdtsethischen und der sozial-diskur-
siven Erlduterung der Subjektkonstitution. Denn Butler begreift Subjektivitét schlie3-
lich, wie eingangs skizziert, mit Nietzsche und Foucault wesentlich als Resultat so-
zial-diskursiver, machtgesittigter Normierungsprozesse und Anerkennungsdisposi-
tive. Unter Riickgriff auf Foucault verweist sie dabei auf das gesellschaftliche » Wahr-
heitsregime«, das in historisch-kontingenter Weise »einen Rahmen fiir den Schau-
platz der Anerkennung« bietet (KEG: 34). Das sozial-diskursive Wahrheits- und An-
erkennungsregime »legt fest, wer als Subjekt der Anerkennung in Frage kommt, und
es bietet Normen fiir den Akt der Anerkennung selbst« (KEG: 34). Butler macht da-
rauf aufmerksam, dass dieses soziale Regime der Anerkennung stets normierend und
exkludierend ist: Widersetzt man sich den grundlegenden Normen der Anerkennung,
»dann riskiert man in Bezug auf das gegenwirtige Regime, kein anerkennungsféhi-
ges Subjekt mehr zu sein« (KEG: 35). Subjektwerdung ist in dieser Perspektive im-
mer ein Prozess, der sich im Rahmen von gesellschaftlichen Normenrastern vollzieht,
die im Voraus regeln, wer oder was iiberhaupt als Subjekt anerkennbar ist: »Die Nor-
men, nach denen ich jemand anderen oder in der Tat auch mich selbst anerkenne, sind
nicht allein meine Normen; sie funktionieren, soweit sie soziale Normen sind [...].«
(KEG: 36, meine Herv.)

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie das Verhdltnis zwischen dieser
sozial-diskursiven Konzeption von Subjektivierung iiber soziale Normen und Aner-
kennungsraster einerseits und der alterititsethischen Konzeption von Subjektivierung
durch einen ethischen Aufruf zur Verantwortung andererseits zu denken ist.? Fiir Butler

3 Dabei ist zu betonen, dass Butler Anerkennung gerade nicht — wie etwa bei Honneth (1992)
—als reziprokes und symmetrisches Geschehen fasst, sondern vielmehr davon ausgeht, dass
wir es immer schon mit sozial und politisch begriindeten Asymmetrien zu tun haben, sobald
wir den Schauplatz der Anerkennung betreten. Darauf macht Butler auch terminologisch
aufmerksam, wenn sie dem Begriff der Anerkennung den Begriff der Anerkennbarkeit

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | SERGEJ SEITZ

ist die Antwort auf diese Frage eindeutig: Sozialitét geht der Alteritdt voraus; jede ethi-
sche Begegnung mit dem Anderen ereignet sich fiir sie immer schon in einem weiteren
Kontext sozialer Normen und Anerkennungsbeziehungen. Dabei argumentiert Butler,
dass »schon das Sein des Selbst nicht nur von der Existenz des Anderen in seiner Sin-
gularitit abhingt, wie Lévinas sagen wiirde, sondern auch von der sozialen Dimension
der Normativitét, die den Schauplatz der Anerkennung beherrscht. Diese soziale Di-
mension der Normativitét geht jedem dyadischen Austausch voraus und bedingt ihn«
(KEG: 35f.). Und weiter heif3t es: »Zwar mag ich also die ethische Beziehung als dya-
dische oder auch als vor-soziale denken, aber ich bin nicht nur bereits in die Sphére der
Normativitit verstrickt, sondern auch in die Problematik der Macht« (KEG: 37f.). But-
ler macht damit geltend, dass die Beziehung zum Anderen sich nur innerhalb eines be-
reits vorgegebenen sozialen Raums ereignen kann, der von Normen, Machtverhéltnis-
sen und Anerkennungsstrukturen durchwirkt ist (vgl. Schonwalder-Kuntze 2010).

In dieser Perspektive ist die Alteritdt folglich immer schon sozial vermittelt. Der
Bezug zum Anderen wird als ein soziales Ereignis gedacht, das immer auch verfehlt
und verstellt werden kann — etwa, wenn gewisse Normengefiige oder Anerkennungs-
ordnungen verhindern, dass bestimmte Andere als Andere in den Blick zu kommen
und dementsprechend als ethisch-politisch bedeutsame Akteure Berticksichtigung zu
finden vermdgen. Mit diesem Verstindnis sozial-diskursiv vermittelter Alteritét zielt
Butler darauf ab, eine kritische Untersuchung der diskursiven, sozialen und politi-
schen Bedingungen durchzufiihren, unter denen wir von Anderen zu ethischer Ver-
antwortung aufgefordert werden konnen. Butler scheint damit in ihrer Levinas-Re-
zeption zwei Aspekte der Alteritét zu trennen, die fiir Levinas intrinsisch zusammen-
gehdren, ndmlich das subjektkonstitutive Moment des Anspruchs des Anderen einer-
seits und das ethische Moment eines Aufrufs zur Verantwortung innerhalb ebendieses
Anspruchs andererseits. Oder anders gesagt: Fiir Butler scheint die soziale Konstitu-
tion von Subjektivitit durch diskursive Normengefiige der ethischen Konstitution
von Subjektivitdt durch Alteritit vorauszugehen: »[D]er Andere erscheint mir {iber-
haupt nur, er fungiert fiir mich tiberhaupt nur als Anderer, wenn es einen Rahmen
gibt, in dem ich ihn in seiner Getrenntheit und AuBerlichkeit sehen und erfassen
kann.« (KEG: 37) Butlers Argument lautet demnach, dass jede Konfrontation mit
Alteritdt eine Ordnung der Sichtbarkeit voraussetzt, die diese Konfrontation ermog-
licht und begiinstigt. Die politischen Konsequenzen dieser Konzeption des Verhalt-
nisses zwischen ethischer und sozial-diskursiver Subjektivierung sollen nun mit
Blick auf Butlers neuere Schriften rekonstruiert werden.

(recognizability) voranstellt (vgl. RK: 13f)). Vgl. hierzu auch den Beitrag von Flat-
scher/Pistrol in diesem Band.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 81

5. BUTLERS POLITIKEN DER ALTERITAT

5.1 Politik des Gesichts

Indem Butler Alteritdt als wesentlich sozial vermitteltes Geschehen begreift, stellt
sich das Problem der Normativitét fiir sie folglich als die Frage, wie Alteritét, im
Sinne eines Aufrufs zu ethischer Verantwortung, im Politischen sichtbar zu werden
vermag. Alteritit wird so letztlich zu einer Frage sozialer moralischer Epistemologie:
Unter welchen sozialen, politischen und diskursiven Bedingungen vermag der An-
dere in seiner Andersheit zu erscheinen und wahrgenommen zu werden, sodass dieses
Erscheinen und Wahrgenommenwerden eine ethisch verantwortungsvolle Subjekti-
vierungsform zeitigt? Diese Frage steht im Zentrum von Gefiihrdetes Leben: Uber
welche politischen Rahmendispositive wird es moglich, Leben als gefahrdet, schiit-
zenswert und betrauerbar — kurz: als ethisch relevant — wahrzunehmen?

Butler bezieht sich dabei auf Levinas’ zentralen Begriff des Gesichts bzw. des
Antlitzes (visage), der bei Levinas nicht das konkrete sinnlich wahrnehmbare
menschliche Gesicht meint, sondern den Umstand benennt, dass sich der Andere im-
mer schon meinem intentionalen Zugriff entzieht und zugleich mit einem ethischen
Anspruch an mich herantritt, auf den ich zu antworten genétigt bin. Levinas illustriert
dieses Gendtigtsein zum Antworten auf die Anspriiche des Anderen, das sich in der
Konfrontation mit dem »Gesicht« kundtut, in seinen spéteren Schriften mit dem Be-
griff der Besessenheit. Diese Besessenheit ist »nicht erneut eine Intentionalitit [...].
Die Besessenheit durch den Anderen im Gesicht ist bereits die Verstrickung in das
Unendliche [...], die die Reichweite der Intentionalitit iiberschreitet.« (Levinas
1974: 203) Und gerade in dieser nicht-intentionalen Besessenheit vom Anderen
»wird ein Gebot vernehmbear [...]. Diese Weise des Néchsten heifit Gesicht. Das Ge-
sicht [...] bedeutet mir eine unabweisbare Verantwortung, die jeder freien Zustim-
mung, jedem Pakt, jedem Vertrag vorausgeht.« (Levinas 1974: 198f.)

Unter Riickgriff auf Levinas’ Begriff des Gesichts analysiert Butler in der Folge
Prozesse der Humanisierung und der Dehumanisierung — wobei Humanisierung den
Vorgang benennt, im Zuge dessen Individuen sozial-diskursiv als ethische Subjekte
in Erscheinung zu treten vermdgen und Dehumanisierung den gegenteiligen Vorgang,
im Zuge dessen Individuen das Mensch-Sein und die ethische Subjektivitéit abgespro-
chen wird. Damit vollzieht Butler eine betrachtliche Perspektivenverschiebung ge-
geniiber Levinas’ eigenen Uberlegungen. Sie versucht Alteritit fiir die Belange dieser
politischen Analyse von (De-)Humanisierungsprozessen neu zu denken, insofern sie
davon ausgeht, dass »die Politik — und die Macht — zum Teil so funktionieren, daB«
sie »Schemata der Intelligibilitét« einrichten und kontrollieren, die festlegen und vor-
schreiben, wer oder was als ethisch relevantes Subjekt — als Anderer, dem gegentiber
ich verantwortlich bin — »erscheinen darf und [wer oder] was gehdrt werden kann«

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | SERGEJ SEITZ

(GL: 174). Damit zeigt sich eine erste Antwort Butlers auf die Frage nach dem Ver-
héltnis von Ethik und Politik: Politik reguliert, normiert und orchestriert die Arten
und Weisen, in der ethische Anspriiche zu erscheinen und gehort zu werden vermo-
gen. Insofern die Politik dies in einer repressiven und ausschlieBenden Weise tut, so-
dass Anspriiche, die ethisch relevant wiren, nicht mehr als solche vernehmbar wer-
den konnen, ist sie nach Butler kritisch zu beeinspruchen und ist eine Verantwortlich-
keit dort einzuklagen, wo sie liber politisch-mediale Rahmendispositive unsichtbar
gemacht oder verschleiert wird. Die Moglichkeit einer solchen Kritik ergibt sich da-
bei daraus, dass — wie Butler in Raster des Krieges argumentiert — diese Rahmungen
wesentlich briichig sind und in gespannter Differenz zu sich selbst stehen. Dabei spricht
Butler von einer essentiellen »Zirkulierbarkeit« der Darstellungen des Anderen (RK:
17), und schlie3t damit an Derridas Begriff der Iterabilitét sprachlicher Zeichen an, d.h.
an den Gedanken, dass jedes Zeichen die Kraft hat, mit seinem Kontext zu brechen.

Fiir die Frage nach dem Verhéltnis von Ethik und Politik bedeutet dies, dass die
Politik fiir Butler als eine Sphére der Distribution ethischer Affektivitdiit und Aufinerk-
samkeit in den Blick kommt; und Kiritik sollte folglich gerade da ansetzen, wo die
ethische Aufmerksamkeit in ungleicher Weise verteilt ist — sodass gewisse Existenz-
weisen aus dem Bereich anerkennbarer ethischer Subjektivitit herausfallen und al-
lenfalls noch an den Réndern der sozialen Reprisentationsdispositive aufzuscheinen
vermogen. Kurz: Das Ethische ist nach Butler immer schon sozial und politisch ver-
mittelt. Andererseits ist es strukturell moéglich, dass die Rahmung im Politischen —im
Sinne eines liminalen Aufbrechens ethischer Anspriiche — in Frage gestellt wird.

5.2 Politik der Kohabitation

Dieses Verstindnis der Relation von Ethik und Politik liegt auch Butlers jlingsten
ethisch-politischen Uberlegungen zugrunde, wie sie sie in Am Scheideweg und in den
Anmerkungen vorgetragen hat. Im Fokus steht fiir sie hier die Frage des Zusammen-
lebens im Kontext des Isracl-Paldstina-Konflikts und sie zielt darauf ab, unter Riick-
griff auf eine Reihe von jiidischen Denker*innen (neben Levinas vor allem Hannah
Arendt, Walter Benjamin, Primo Levi und Martin Buber) aber auch paldstinensischen
Autor*innen (wie Edward Said) zu einem Verstiandnis von Kohabitation zu gelangen,
das sich gegen nationalistische Anspriiche sowie gegen ethnozentristische Positionen
wendet, die auf den normativen Vorrang und die Souverénitit der je eigenen Gemein-
schaft fokussiert sind.

Wihrend also Butlers frithere Kritik der ethischen Gewalt primér gegen univer-
salistische und individualistische Positionen gerichtet war, geraten nun in stirkerem
Male kommunitaristische Positionen — und somit auch die oben skizzierte >ethische
Gewalt des Partikularismus< — dezidierter in den Fokus ihrer Kritik. Dabei zielt Butler
auf einen » Bruch mit einem kommunitaristischen Diskurs« ab (AS: 18), der das Ethi-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 83

sche exklusiv in den normativen Bindungen der Mitglieder einer gegebenen Gemein-
schaft untereinander verortet und somit daran scheitert, »zureichende Ressourcen fiir
das Leben in einer Welt der sozialen Vielfalt und fiir die Schaffung einer Basis des
Zusammenlebens iiber religiose und kulturelle Unterschiede hinweg« zu liefern (AS:
18). Gegen das Insistieren des ethischen Partikularismus auf der normativen Souve-
ranitdt des eigenen Gemeinwesens fiihrt Butler ein alteritdtsethisches Verstdndnis von
ethischer Verantwortung ins Treffen: »Sobald Ethik nicht mehr ausschlieBlich als
Disposition oder Handlung eines fertigen Subjekts begriffen wird, sondern vielmehr
als relationale Praxis in Erwiderung auf eine Pflicht, die ihren Ursprung auBerhalb
des Subjekts hat, stellt die Ethik Konzeptionen des souverdnen Subjekts und der
Selbstidentitit infrage. Ethik bezeichnet dann eben jenen Akt, der denen Platz ein-
rdumt, die »nicht ich«« — und, wie man hinzufiigen kdnnte: auch nicht wie ich — »sind
und die mich [...] iiber meinen Souveranitdtsanspruch hinaustragen in Richtung einer
Herausforderung meines Selbstseins von anderswoher« (AS: 19).

Durch den Rekurs auf das Motiv der Alteritdt im Sinne eines Aufgefordertwerdens
vom Anderen, mit dem mich keine vorgéngige Gemeinschaft zusammenschweift, ist
aber nicht nur die ungebrochene Souverinitit des Subjekts, sondern auch die Souvera-
nitdt der kulturellen Gemeinschaft bzw. der Nation ethisch in Frage gestellt. Butler
spricht hier von einem »der Souverénitit und der Nation Enteignetwerden[] im Zuge
der Antwort auf Anspriiche von jenen, die man weder vollstindig kennt noch sich voll-
stindig ausgesucht hat« (AS: 19). Und sie hélt fest, dass sich aus »dieser Konzeption
der ethischen Beziehung« auch eine »Neukonzeption sowohl sozialer Bindungen wie
politischer Pflichten [ergibt], die uns iiber den Nationalismus hinausfiihrt« (AS: 19).

Dabei betont Butler wiederum die Relevanz der politischen und medialen Repri-
sentationsdispositive, die in ihrer Perspektive je schon eine spezifische Distribution
ethischer Aufmerksamkeit vornehmen. So sieht Butler im Kontext des Israel-Palés-
tina-Konflikts ein zentrales Problem in »jener Gesichtslosigkeit [...], die in den do-
minierenden Medien zur Norm geworden ist. Wenn die Zugehorigkeit zur israeli-
schen Nation Voraussetzung ethischer Relevanz ist, kann es kein ethisches Verhalten
gegeniiber jenen geben, die sich auflerhalb der Mauern des Nationalstaats befinden;
dann gibt es auch keinen Anderen, und das bedeutet, dass der ethische Anspruch aus-
geloscht wurde« (AS: 66). Butler geht hier davon aus, dass die Kohabitation von
Israelis und Paldstinenser*innen so lange einer nationalistischen und kolonialisti-
schen Logik folgen wird, wie keine Gleichverteilung der Arten und Weisen gegeben ist,
als ethisch relevantes Subjekt zu erscheinen und représentiert zu werden. Um die Frage
zu beantworten, was — entgegen der herrschenden >kommunitdren< Logik einer exklu-
siven normativen Fokussierung auf die Anspriiche der >eigenen< Gemeinschaftsmitglie-
der — »die Kolonisatoren zu einer Neuorientierung an Grundsétzen der Gleichheit und
sozialen Pluralitdt« bewegen konnte, wendet sie sich erneut Levinas zu (AS: 66).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | SERGEJ SEITZ

Dabei zielt sie darauf ab — entsprechend dem titelgebenden Motto ihrer Lektiire:
»Levinas kontra Levinas« (vgl. AS: 70-85) — das Denken der Alteritit fiir eine anti-
nationalistische und anti-ethnozentristische Politik fruchtbar zu machen, und zwar
entgegen Levinas’ eigenen konkret-politischen Einwiirfen, die zuweilen, wie Butler
zu Recht festhélt, weit hinter das Reflexionsniveau seiner Philosophie zuriickfallen
und deren elementarste Gehalte in einer hochst irritierenden Weise konterkarieren,
indem sie teils sogar in einer hochproblematischen Weise nationalistischen und eth-
nozentrischen Ressentiments stattgeben.* Somit geht es Butler darum, »mit Lévinas
gegen Lévinas [zu] denken und eine mogliche Richtung seiner Ethik und seiner Po-
litik aus[zu]leuchten, die er selbst nicht verfolgt hat« (AS: 78).

Die zentrale Frage, die sich Butler dabei stellt, ist wiederum die nach dem Ver-
héltnis zwischen dem ethischen Anspruch und der Sphére der Politik, d.h. nach der
Art und Weise, »wie dieser ethische Anspruch in der Sphére des Sozialen und Politi-
schen fortbesteht«: »Uberlebt das Antlitz in der Sphire des Politischen? Und wenn
ja, in welcher Form?« (AS: 72) Anders gesagt: Butler geht es im Sinne ihres Projekts
einer kritischen Analyse der medialen und politischen Représentationsregime, die un-
sere ethische Aufmerksamkeit regulieren und distribuieren, um die Frage, wie ethische
Anspriiche erscheinen kdnnen, die von diesen Représentationsregimen gerade unsicht-
bar gemacht werden: »[ W]ie sollen wir nun die Verpflichtung durch den Anderen den-
ken, wenn sein Antlitz buchstéblich nicht mehr sichtbar ist [...]?« (AS: 66) Wie Butler
betont, werfen derartige soziale und politische Entwicklungen gerade die Frage auf,
»wie eine ethische Beziehung zu Menschen méoglich ist, die nicht im Horizont der Ethik
erscheinen kénnen, die keine Personen sind oder nicht als die Art von Wesen erachtet
werden, mit denen man in ein ethisches Verhéltnis treten kann oder muss« (APV: 143).

Butlers Antwort auf diese Fragen liegt— wie bereits in Gefdhrdetes Leben — in
dem emanzipatorischen Impetus, die Politik und die herrschenden Représentations-
diskurse dazu zu bringen, Alteritdt in egalitdrer Weise vernehmbar zu machen. Dies

4 So warnt Levinas an einer Stelle mit — wie Butler zu Recht hervorhebt — »unverhohlenem
Rassismus« (AS: 62) vor der Gefahr eines »Aufstieg[s] der zahllosen Massen unterentwi-
ckelter asiatischer Volker« (Levinas 1973: 123). Dariiber hinaus schlieit Levinas, wie But-
ler ebenfalls richtig feststellt, mit seiner geschichtsphilosophischen These, dass das Erbe
Europas vor allem im Sinne einer Konkordanz von griechischer und jiidisch-christlicher
Tradition zu denken sei — »Was ist Europa? Die Bibel und die Griechen.« (Levinas 1986:
151) —, die gesamte islamische Tradition und deren Beitrag zum européischen kulturellen
Erbe aus (vgl. AS: 64). Eine weitere Stelle in einem Interview, die Butler immer wieder
kritisch ins Treffen fiihrt, in der Levinas in Butlers Lesart den Paldstinensern abspreche,
ein Antlitz zu haben (vgl. Levinas 1983: 244; AS: 35; APV: 143) miisste jedoch differen-
zierter betrachtet werden — und in der Tat hat sich darum eine regelrechte Kontroverse in
der franzosischen Tageszeitung Le Monde zugetragen (vgl. Chaouat 2013, Fassin 2013,
Butler 2013). Vgl. hierzu auch die Lektiire dieser Debatte bei Morgan 2016.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 85

geschieht jedoch nach Butler nicht im Zuge eines autonomen, dezisionistischen poli-
tischen Entschlusses. Vielmehr ist dazu das Aufscheinen einer ethischen Herausfor-
derung notwendig, die sich an den Grenzen des politisch Repréisentierbaren artiku-
liert. So fragt Butler, ob nicht Bilder und andere Reprisentationen unter gewissen
Kontextbedingungen eine Kraft entfalten konnen, durch die wir »iiberwaltigt und
[zugleich] yentparalysiert<« werden«, im Sinne eines »Wirken[s] einer ethischen Ver-
pflichtung auf unsere Sensibilitit« (APV: 136). Demgemél beginnt emanzipatorische
Politik nicht bei sich selbst, sondern vielmehr miissen wir nach Butler »tatsdchlich
zu einem gewissen Grad liberwiltigt werden, um ein Motiv zum [ethisch-politischen]
Handeln zu haben« (APV: 137). Ethische Verpflichtungen vermogen sich folglich
dann zu melden, wenn das Leiden derer, die zundchst fern — oder ginzlich auBerhalb
unseres Gesichtskreises — zu sein schienen, sich auf einmal in nichster Ndhe auf-
dréngt: »Meine These lautet, dass die ethischen Forderungen, die sich aus den globa-
len Kreislédufen unserer Zeit ergeben, von dieser begrenzten, aber notwendigen Um-
kehrbarkeit von Nihe und Distanz abhéngen.« (APV: 138)

6. FUR EINE RADIKALE POLITIK DER ALTERITAT

Wie dargestellt wurde, geht Butler davon aus, dass sich Subjektivierung primér iiber
soziale und diskursive Anerkennungs- und Normierungsprozeduren vollzieht, und
dass Alteritdt dabei im Rahmen einer sozialen moralischen Epistemologie ins Spiel
kommt, um zu kldren, wie das diskursiv konstituierte Subjekt zu einem ethischen
Subjekt zu werden vermag. Dieser Primat der Sozialitdt gegeniiber der Alteritdt in
Bezug auf die Frage der Subjektkonstitution fiihrt dazu, dass das Ethische —im Sinne
eines Konfrontiertwerdens mit Anspriichen Anderer — bei Butler vordringlich als
Triebfeder politischen Handelns fungiert: Wir miissen durch eine Konfrontation mit
einem Antlitz iberwiltigt werden, das an den Réndern der sozialen Représentations-
dispositive aufscheint, um dazu motiviert zu werden, die iberkommenen Strukturen
der Anerkennung kritisch in den Blick zu nehmen und gegebenenfalls im politischen
Handeln dagegen aufzubegehren.

Ich mdchte nun mit Levinas zeigen, inwiefern das Denken der Alteritdt nicht nur
Ressourcen fiir eine solche Erlduterung der Motivationsgriinde politischen Handelns
bereithélt, sondern es dariiber hinausgehend erlaubt, auf einer strukturellen Ebene
Kriterien auszuzeichnen, die sowohl zur Beurteilung politischen Handelns als auch
zur Evaluation politischer Ordnungen herangezogen werden kdénnen.> Damit mdchte

5 In der Forschung zu Levinas’ Denken des Politischen ist dies ein neuer Ansatz. Vgl. zum
Begriff des Dritten sowie zum Politischen bei Levinas Gondek 1994, Waldenfels 1995,
Bernasconi 1998, Liebsch 2001, Liebsch 2010, Delhom 2002, Caygill 2002, Bedorf 2003,

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | SERGEJ SEITZ

ich einen Reflexionsrahmen anbieten, der Butlers eigenen ethisch-politischen Ziel-
setzungen starkeres Gewicht verleiht.

Dabei sei zunidchst darauf aufmerksam gemacht, dass Levinas in seinen spéten
Schriften aufzuzeigen versucht, dass die Andersheit des Anderen gerade nicht, wie
dies bei Butler zum Teil angelegt zu sein scheint, eine Art AuBerlichkeit darstellt —
etwa, wenn Butler nach den Rahmen fragt, die notwendig dafiir sind, dass ich den
Anderen »in seiner Getrenntheit und AuBerlichkeit sehen und erfassen kann« (KEG:
37). Levinas verweist demgegeniiber auf eine Alteritdt, die das Subjekt nicht »von
aufen her¢, sondern vielmehr in seinem vermeintlich eigensten Innersten heimsucht:
Es geht ihm um das Denken eines »Subjekt[s], in dem der Andere im Selben ist«
(Levinas 1974: 321, meine Herv.): »Das Andere, das das Selbe im Tiefsten seiner
selbst anruft!« (Levinas 1977: 61, Herv. i. Orig.) Diese nicht blof} exteriore, sondern
intrinsische Alteritéit® meldet sich fiir Levinas auch nicht im Register des Epistemi-
schen, sie wird nicht in einem Wahrnehmungsakt présent, sondern bezeugt sich am Phé-
nomen der Rede: Jede Rede spricht nicht nur inhaltlich tiber etwas, sondern ist wesent-
lich gerichtet. Rede pradiziert und adressiert. Genauer: Rede vermag nur zu priadizieren,
indem sie adressiert. Durch ihr Adressiertsein bezeugt sie, so Levinas’ Argument, die
Vorgéngigkeit des Anderen vor dem redenden Subjekt. Denn wiirden nicht Andere der
Rede vorausgehen, konnte sie sich nicht an sie richten — konnte folglich nicht Rede sein.

Levinas nennt diese Dimension der responsiven Adressiertheit der Rede, die von
der Alteritdt zeugt, das »Sagen« (Levinas 1974: 34). Das Sagen hat die Qualitét einer
Bedingung der Inhaltsebene einer AuBerung, des »Gesagten«. Bedingung des Rede-
inhalts (des »Gesagten«) ist das Adressiertsein der Rede (das »Sagen«). Dass meine
Rede adressiert ist, heif3it also, dass sie immer schon antwortet: »Die Verantwortung
fiir den Anderen [...] ist eine Passivitit, die passiver ist als jede Passivitit — Ausge-
setztsein dem Anderen, ohne dieses Ausgesetztsein selbst noch einmal {ibernehmen zu
konnen, riickhaltloses Ausgesetztsein |[...], Sagen.« (Levinas 1974: 50)

Diese intrinsische Alteritét bestimmt Levinas weiterhin als plurale Alteritét, die
iiber jede dyadische Zweierbeziehung immer schon hinaus ist. Ich finde mich je
schon in einer Situation pluraler Verantwortlichkeit. Denn ich antworte nie auf einen

Abensour 2005, Critchley 2005, Delhom/Hirsch 2007, Franck 2008, Bensussan 2008, Zeil-
linger 2010, Hansel 2011, Flatscher 2014, Morgan 2016.

6  Waihrend Levinas sein erstes Hauptwerk Totalitit und Unendlichkeit noch im Untertitel als
Versuch iiber die Exterioritdt bezeichnet, zeigt sich in seinen spateren Schriften und insbe-
sondere in Jenseits des Seins eine »Unangemessenheit des Exterioritatsbegriffs fiir das Ver-
stindnis der Alteritétsbeziehung« (Zeillinger 2010: 232). Denn der Begriff der Exterioritit
fiihrt, wie Andreas Gelhard konzise herausstreicht, leicht zu dem »Missverstandnis, der
Andere betreffe die Subjektivitét nicht in ihrer Grundstruktur selbst, sondern trete gleichsam
in einem zweiten Schritt zu einem vollsténdig kostituierten Subjekt hinzu. Diesem Missver-
sténdnis begegnet Levinas in Jenseits des Seins, indem er die Subjektivitit als » Verstrickung
des Anderen im Selben< (intrigue de I’Autre dans le Meme) bestimmt« (Gelhard 2005: 87).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 87

Anspruch allein, sondern stets auf eine Pluralitidt von Anspriichen. Levinas driickt
dies unter Riickgriff auf optische Metaphorik so aus: »In den Augen des Anderen
sieht mich der Dritte an« (Levinas 1961: 307f.). Der »Dritte« ist Levinas’ Begriff
dafiir, dass ich immer schon mit einer Pluralitdt von Anspriichen konfrontiert bin.
Diese Pluralitit von Anspriichen kommt fiir Levinas nicht spéterhin zu einer bereits
vorgingigen, vermeintlichen >Dyade< hinzu. Anders gesagt: Levinas macht mit dem
Begriff des Dritten nicht auf die bloB faktische Tatsache der Vielzédhligkeit der Men-
schen aufmerksam, sondern auf das strukturelle Moment einer intrinsisch pluralen
Alteritét. Bereits »[i]n der Ndhe des Anderen bedrdangen mich — bis zur Besessenheit
— auch all die Anderen, die Andere sind fiir den Anderen« (Levinas 1974: 344). In
diesem Sinne bin ich nie nur einem Anderen gegeniiber verantwortlich, sondern stets
allen: Wenn die Alteritdt »mir allein den Anderen und niemanden sonst zur Aufgabe
machte, »>hitte es kein Problem gegebenc« [...]. Die Verantwortung fiir den Anderen
ist eine Unmittelbarkeit, die der Frage vorausgeht [...]. Sie wird gestort und sie wird
zum Problem mit dem Eintritt des Dritten« (Levinas 1974: 342) — d.h. von allem
Anfang an, da der Dritte bereits in der Ndhe des Anderen mitbegegnet. Die Pluralitit
der Anderen erginzt also in keiner Weise nachtriglich eine urspriinglich dyadische
Alteritét, sondern die Alteritét ist ab ovo plural. Anders gesagt, mit Blick auf den
wesentlich sprachlich-responsiven Charakter der Alteritit: Zwischen mir und dem
Anderen gibt es keine Privatsprache; jedes Antworten ist bereits in der Struktur des
Sagens selbst, wenn man so will, »polyadressiert«.

Waire ich nur einem Anderen gegeniiber verantwortlich, gébe es insofern »kein
Problem, als meine einzige Option die der absoluten Dienstbarkeit gegeniiber ihm
wére. Dazu miisste ich nichts wissen und mir nichts bewusst machen. Dem ist aber,
wie eben ausgefiihrt, nicht nur aufgrund der empirischen Vielzahl der Menschen nicht
so. Denn der Dritte begegnet eben sogleich »in den Augen des Anderen« — im Bezug
zum einen Anderen bin ich bereits mit der pluralen Alteritat verstrickt: »Nicht, als ob
zuerst das Antlitz da wire und sich anschlieBend das Seiende, das sich in ihm mani-
festiert oder ausdriickt, um Gerechtigkeit kiimmerte. Die Epiphanie des Antlitzes als
eines Antlitzes erschlieit die Menschheit.« (Levinas 1961: 308) In dieser Wendung
macht Levinas auf ein intrinsisches Spannungsverhiltnis von Singularitdt und Uni-
versalitdt aufmerksam: Die Verantwortung fiir den singuldren Anderen — die » Epipha-
nie des Antlitzes« — setzt sich dem Moment der Universalitét nicht entgegen, sondern
aufgrund des pluralen Charakters der Alteritét ergeht je schon in der Nahe des Ande-
ren eine Forderung an mich, auch alle anderen Anderen (in ihrer jeweiligen Singula-
ritdt) mitzuberiicksichtigen — das » Antlitz erschlieBt die Menschheit«.

Diese extreme Spannung zwischen singuldrer Verantwortlichkeit fiir den einzel-
nen Anderen und der Universalititsforderung angesichts der anderen Anderen be-
griindet nach Levinas die Notwendigkeit der Gerechtigkeit. Dieses Konzept von Ge-
rechtigkeit hat selbst eine subjektkonstitutive Komponente. Denn es meint zunéchst
das Abwiégenmiissen zwischen singuldren Verantwortungsrelationen —und dafiir sind

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | SERGEJ SEITZ

Bewusstsein, Rationalitdt und Urteilskraft vonnoten, d.h. alle klassischen Merkmale
der Subjektivitit: »Was also sind sie, der Andere und der Dritte, was sind sie, der-
Eine-fiir-den-Anderen? Was haben sie einander getan? Welcher hat Vortritt vor dem
Anderen?« (Levinas 1974: 343) Das sind Fragen der Vergleichbarkeit, die Erkennt-
nis, Wissen und Objektivitdt verlangen. Das vermeintlich normativ Neutrale — Ob-
jektivitdt, Wissen, Erkenntnis — erweist sich fiir Levinas somit als Notwendigkeit, die
sich aus der Situation pluralen Aufgefordertseins ergibt. Das Bedingte — das Gegen-
einander-Abwigen: das Urteilen — wird demnach méglich und notwendig aufgrund
der Gleichurspriinglichkeit pluraler unbedingter Anspriiche. Als Subjekt der Gerech-
tigkeit — des pluralen Antwortenmiissens — bin ich urteilendes Subjekt.

Ich bin folglich fiir Levinas immer zugleich Subjekt der Verantwortung und Sub-
jekt der Gerechtigkeit. Das Entscheidende ist, dass durch den Dritten nicht die je
singuldre Verantwortungsbeziehung aufgehoben wird. Daher markiert der Begriff des
Dritten gerade nicht, wie es vielleicht scheinen konnte, den Riickgang zu einem tra-
ditionellen Versténdnis von Subjektivitdt. Vielmehr modifiziert die Verantwortungs-
beziehung die Sphire der Gerechtigkeit. Insofern die Verantwortung auch im Ange-
sicht der Forderung nach Gerechtigkeit in Geltung bleibt, ist die Gerechtigkeit selbst
aufgefordert, verantwortlich zu sein, mit anderen Worten: dem Singuldren ebenfalls
gerecht zu werden. In der Situation der Vergleichbarkeit, die fiir das gerechte Urteilen
notwendig ist, ist die Riicksicht auf das Unvergleichliche des singuldren Anderen zu
bewahren: »In Wirklichkeit schliet mich die Gerechtigkeit nicht in das Gleichge-
wicht ihrer Universalitét ein — die Gerechtigkeit notigt mich, iiber die gerade Linie
der Gerechtigkeit hinauszugehen« (Levinas 1961: 360).

Verantwortung fiir das Singuldre und Gerechtigkeit fiir alle sind so im Begriff der
Gerechtigkeit selbst ineinander verzahnt. Gerechtigkeit kann demnach nicht bloB in
der Einrichtung einer Ordnung bestehen, die »fiir alle« gerecht ist — das wire das
»Gleichgewicht der Universalitdt< —, sondern muss dariiber hinaus stets dem Singuld-
ren, dem Anderen gerecht werden. Das ist Levinas’ Aporie der Gerechtigkeit: Ge-
rechtigkeit oszilliert unaufhérlich zwischen dem Universalen und dem Singuléren,
zwischen der allgemeinen Gerechtigkeit und der je singuldren Verantwortung, indem
sie beidem gerecht werden muss — und dadurch allererst auf die Momente der Erkennt-
nis, des Wissens und der Wahrheit, der Objektivitit und des Urteils angewiesen ist.

Levinas macht darauf aufmerksam, dass diese Konzeption von Gerechtigkeit als
Forderung, die sich aus der Pluralitit singuldrer Verantwortlichkeiten ergibt und zur
Herausbildung von Wissen und Erkenntnis dréngt, sich gegen nicht weniger als den
traditionellen philosophischen Primat theoretischer Erkenntnis vor allem Praktischen
selbst richtet. Denn klassischerweise versteht man Gerechtigkeit und das gute Zu-
sammenleben als abhdngig von einer vorausgehenden theoretischen Einsicht in die
Verfasstheit der (sozialen) Welt. Diese Sichtweise bringt Levinas in dem bekannten
Aufsatz »Frieden und Néhe« (Levinas 1984) auf die Formel: »Frieden, ausgehend

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 89

von der Wahrheit« (Levinas 1984: 137). Die gerechte soziale Ordnung — der »Frie-
den« —wiirde demnach die theoretische Einsicht in die objektive Realitét der mensch-
lichen Zusammenhédnge voraussetzen. Im Gegensatz dazu fragt Levinas, ob die ge-
rechte soziale Ordnung nicht zunéchst auf jene Vor-Geschichte rekurrieren muss, in
der sich Objektivitit und Vergleichbarkeit allererst als Antworten auf die Forderung
nach Gerechtigkeit konstituieren. Mit anderen Worten: Er fragt, ob die gerechte so-
ziale Ordnung »nicht auf einen Ruf zu antworten hat, der [...] vom Ruf der Wahrheit
unterschieden ist. Wir kdnnen uns fragen, ob wir nicht das Ideal selbst der Wahrheit
[...] schon in bezug auf ein Ideal des Friedens verstehen sollen, das élter als dasjenige
des Wissens ist« (Levinas 1984: 141). Dieses éltere Ideal ist eben die Forderung nach
verantwortlicher Gerechtigkeit bzw. gerechter Verantwortung — d.h. nach einer Form
von sozialer Normativitét, die die aporetische Spannung von Singularitit und Uni-
versalitit nie autheben oder vereinseitigen kann.

Es zeigt sich somit, dass fiir Levinas nicht weniger als die soziale Ordnung selbst
als eine Antwortordnung zu begreifen ist, die sich aus der Grundsituation des pluralen
Aufgefordertseins ergibt. Eine soziale Ordnung — so der Leitgedanke der politischen
Uberlegungen, die sich fiir Levinas aus der Explikation der aporetischen Spannung von
Verantwortung und Gerechtigkeit ergeben — kann nur dann gerecht sein, wenn sie das
Moment des verantwortlichen Antwortens nicht verleugnet. Mit anderen Worten: Poli-
tik — als die Sphére der gerechten Regelung des menschlichen Zusammenlebens — darf
sich nicht von der Ethik — der Sphére der verantwortlichen Beziehung zum Anderen —
abkapseln, wie Levinas in einem bekannten Interview mit Philippe Nemo festhilt: »Die
Politik muss in der Tat immer von der Ethik aus kontrollierbar und kritisierbar bleiben. «
(Levinas 1984: 62) Damit wird auch deutlich, dass Levinas die Idee der Gerechtigkeit
im herkdmmlichen Sinne — als Auskunft iiber die Beschaffenheit gerechter Institutio-
nen, Gesetze, 6konomischer und staatlicher Strukturen — keineswegs geringschétzt oder
verwirft. Vielmehr warnt er gerade vor einer Politik, die sich als selbstgeniigsam gibt,
indem sie davon ausgeht, dass sie als Selbstzweck existiert: »Es schien uns von daher
wichtig, an den Frieden und die Gerechtigkeit als [...] Ursprung, Rechtfertigung und
MaB [der Politik] zu erinnern; daran zu erinnern, dafl diese Gerechtigkeit [...] keine
natiirliche und anonyme Legalitit ist, die die menschlichen Massen regiert [...]. Es
schien uns wichtig, daran zu erinnern, dafl es unmdglich ist, einen Staat so zu rechtfer-
tigen, der seinen eigenen Notwendigkeiten ausgeliefert ist.« (Levinas 1984: 146)

Gesetze, Institutionen, Politik und Staatlichkeit braucht es folglich in dieser Per-
spektive gerade, um der aporetischen Forderung nach Verantwortung und Gerechtig-
keit gerecht werden zu koénnen. Levinas illustriert diesen Gedanken beispielhaft iiber
eine Kritik des vertragstheoretischen Denkens, in dem sich die Notwendigkeit der
Gerechtigkeit daraus ergibt, dass ein urspriinglich konflikthafter Zustand unter den
Menschen liberwunden werden muss: »Es ist [...] wichtig zu wissen, ob der egalitire
und gerechte Staat, in dem der Mensch seine Erfiillung findet (und den es einzurich-
ten und vor allem durchzuhalten gilt), aus einem Krieg aller gegen alle hervorgeht

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | SERGEJ SEITZ

oder aus der irreduziblen Verantwortung des Einen fiir alle« (Levinas 1974: 348).
Wihrend klassische (Hobbes) und moderne Vertragstheorien (Rawls) von der Grund-
situation des Konflikts und der Eigeninteressiertheit ausgehen, macht Levinas gel-
tend, dass die staatlich-politische Ordnung vielmehr ihrerseits zuvorderst als Antwort
auf eine plurale Verantwortungsforderung begriffen werden muss. In dieser Perspek-
tive hétte die egalitdre staatliche Ordnung ihren Sinn nicht urspriinglich in der Siche-
rung meiner eigenen Freiheit durch die Konstitution von Souverénitit, sondern in der
Realisierung der Gerechtigkeit als pluraler Verantwortlichkeit. Der Staat — die insti-
tuierte soziale Ordnung — wére demnach selbst eine Antwort auf die Forderung nach
Verantwortung und Gerechtigkeit.

Warum ist es also nach Levinas »wichtig zu wissen«, ob der Staat aus dem Krieg
aller gegen alle herstammt oder aus dem Herausgefordertsein durch Alteritdt? Weil
das Narrativ des Naturzustandes und des Krieges aller gegen alle die Instituierung
von Souverdnitdt rechtfertigen soll, wahrend Levinas’ Gegennarrativ der pluralen
Verantwortung das Motiv der Souverénitét gerade in Frage stellt. Ein Staat, der aus
einem vermeintlichen Naturzustand entstiinde, in dem jede autonome Freiheit von
Anfang an gerechtfertigt ist, kime niemals mit der Notwendigkeit des Antwortens in
Beriihrung, er wire gleichsam stumm und fénde sich nicht durch Anderes in Frage
gestellt. Die Alteritdt dagegen »zerbricht die Totalitdt der Kriege und Imperien, in
denen nicht gesprochen wird« (Levinas 1961: 23). Bei einer Ordnung, die sich als
aus einem Krieg aller gegen alle hervorgehend begreift, handelt es sich um eine
gleichsam »stumme« Ordnung, und zwar in dem Sinne, dass ihr die Grundrelation
des Antwortens selbst undurchsichtig ist. Wiirde der gerechte Staat aus dem Schwei-
gen des kriegerischen Naturzustandes erwachsen, wire alle Souverénitét gerechtfer-
tigt. Denn der Ursprung und das Fundament der Ordnung ldgen in ihr selbst und im
Selbst der Vertragspartner. Sie miisste (sich) nicht (ver)antworten, sondern wire
gleichsam autochthon. Levinas driickt dies folgendermaflen aus: »Es ist nicht ganz
unwichtig, dies zu wissen« — also zu wissen, ob der Staat sich der Befriedung des
bellum omnium contra omnes verdankt oder der Notwendigkeit der Vermittlung plu-
raler Responsabilititen —, »damit nicht der Krieg zur Einrichtung des Krieges mit
gutem Gewissen wird« (Levinas 1974: 378).

Denn im ersten Fall steht die Legitimitdt der Behauptung des Eigenen absolut
auBler Frage: Die Souverénitit muss sich nicht rechtfertigen, sie ist vielmehr immer
schon gerechtfertigt. Die Alteritit dagegen zerreifit die Selbstgeniigsamkeit der sou-
verénititszentrierten Ordnung, indem sie sie in Frage stellt. Das Antworten ist in die-
ser Hinsicht geradezu das Gegenteil der souverdnen Selbst-Setzung. Souverdnitit
wire demgegeniiber nichts anderes als die Geste des umstandslosen Bei-sich-selbst-
Beginnen-Koénnens. Dies ist aber unmoglich, denn insofern alles menschliche Spre-
chen und Handeln Antwortcharakter hat, steht es folglich konstitutiv an einer nach-
traglichen Position. Kurz: In der menschlichen Subjektivitit und Intersubjektivitéit
gibt es nirgendwo die Stelle eines Ursprungs oder Fundaments, auf die man sich

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 91

»rechtméBig« berufen konnte. Alteritdt entzieht so dem Motiv egologischer Ur-
spriinglichkeit selbst den Boden. Souverénitit aber setzt die Moglichkeit urspriingli-
cher und ungebrochener Selbstsetzung voraus. Daher ist jede Souverénitit eigentlich
Usurpation: bloBe Machtsetzung, Gewalt.

Aus dieser alterititsethischen Perspektive 1dsst sich der — nun genuin politische —
Auftrag ableiten, eine Kritik der Souverénitit auf der Ebene der gesellschaftlichen
Institutionen in Angriff zu nehmen. Die kritische Frage wire also jeweils: Sind diese
rechtlichen Gesetze, jene politischen Bestimmungen und jene 6konomischen Struk-
turen damit vereinbar, dass sie Antworten darstellen, d.h. damit, dass sie aus einer
responsiven — und niemals: aus einer urspriinglichen — Position hervorgehen? Oder
verdringen sie das Antworten-Miissen, indem sie sich, wie immer phantasmatisch,
als selbstgegriindet, selbstgeniigsam und selbstpréisent, kurz: als souverdn setzen?
Anders formuliert: Was der Grundsituation des Antwortenmiissens widerstreitet, ver-
leugnet oder verdréingt sein eigenes Infragegestelltsein.

Damit wird es auch mdglich, auf einer strukturellen Ebene sowohl eine nationa-
listische und >kommunitére< Politik zu kritisieren als auch exkludierende Représen-
tationsregime zu beeinspruchen — und damit, nicht zuletzt, einen wesentlichen ethi-
schen Impetus von Butlers politischer Philosophie einzuldsen. Eine solche alteritts-
ethisch informierte kritische Infragestellung konfrontiert eine gegebene Ordnung mit
ihrem eigenen unverbriichlichen Antwortenmiissen und befragt sie daraufhin, ob sie
diesem in ihrer eigenen Verfasstheit und Performanz gerecht wird. In dieser Weise
vermag die Analyse der Alteritdtsbeziehung ein Kriterium zu liefern, das sowohl fiir
die Bewertung politischer Institutionen als auf fiir die Analyse politischer Akte und
Handlungen herangezogen werden kann. Das Kriterium bestiinde in der Selbstbezeu-
gung des eigenen Antwortenmiissens. Die Ungerechtigkeit und die strukturelle Ge-
walt ldgen demnach im Vergessen, Verdringen oder Verschleiern des Antworten-
Miissens. Ungerecht wire demnach jeder Akt und jede Ordnung, die sich vollziehen
oder einrichten, »als wére[n] sie allein« (Levinas 1973: 15).

Meines Erachtens kann diese Lesart auch fiir Butlers eigene Anspriiche an ein
kritisches politisches Denken produktiv gemacht werden. Dies zeigt sich besonders
deutlich an den Implikationen von Butlers Kritik an den drei Facetten ethischer Ge-
walt — der ethischen Gewalt des souverdnen Subjekts, der abstrakten Allgemeinheit
und des Partikularismus. Denn der gemeinsame Nenner dieser Kritiken liegt, wie ich
geltend machen mdochte, letztlich gerade in einer resoluten Zuriickweisung des Sou-
verdnititsmotivs in allen seinen Spielarten: Weder das Subjekt, noch die je partikulare
Gemeinschaft, noch auch die Universalitdt der Praktischen Vernunft konnen, wie sich
an Butlers Kritik der ethischen Gewalt zeigt, einen souverdnen Status fiir sich bean-
spruchen; vielmehr ist Gewalt im Spiel, sobald sie sich als souverdn — d.h. als selbst-
gegriindet, autonom, unabhéngig — geben: Die Kategorie des Subjekts erlangt gewalt-
samen Charakter, sobald die Bezogenheit auf Andere sowie die Momente der Relati-
onalitit, der Verwundbarkeit und der Abhéngigkeit verdrangt werden; das Universale

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | SERGEJ SEITZ

wird gewaltsam, sobald es als unabhéngig von den partikularen Positionen begriffen
wird, von denen aus es artikuliert wird und an die es in einer lebbaren Weise anschluss-
féhig zu sein hétte; und der Partikularismus wird gewaltsam, sobald der Wertehorizont
der jeweiligen Partikulargemeinschaft zum unhintergehbaren Geltungshorizont hypo-
stasiert wird und die ethischen Verpflichtungen gegeniiber Nichtmitgliedern ignoriert
werden. Damit zeigt sich aber, dass es letztlich in allen drei Formen ethischer Gewalt,
die Butler freilegt, jeweils eine Verleugnung oder Verdringung des Bezogenseins auf
Andere(s) — oder, anders gesagt: eine Verleugnung oder Verdringung des Antworten-
miissens — ist, die ein Moment der Gewalt bzw. der Ungerechtigkeit mit sich fiihrt.

Dartiber hinaus ldsst sich auch mit Blick auf Butlers zentrales Anliegen einer kri-
tischen Analyse und inklusiven Offnung der gesellschaftlichen Anerkennungsregime,
Reprisentationssysteme und Sichtbarkeitsordnungen dieses alteritétsethische Krite-
rium als Aufforderung zur Bezeugung der eigenen Nichtsouveranitdt in Anschlag
bringen. Ungerecht wiren hier alle Représentationsformen, die sich anmafen, das
Gemeinwesen und seine Teile in fofo addquat zu reprisentieren, d.h. jede Représen-
tationsweise, die, mit Jacques Ranciére gesprochen, geltend macht, dass es »keinen
Anteil der Anteillosen« gibt (Ranciére 1995: 27). Denn insofern, wie Butler argu-
mentiert, jede Konstitution einer politischen Ordnung der Sichtbarkeit und der Aner-
kennbarkeit grundsétzlich mit einem konstitutiven Ausschluss einhergeht, d.h. mit
einem Ausschluss all jener Existenzen, die den Normen der Anerkennung nicht ent-
sprechen, ist die Reprisentation des Gemeinwesens konstitutiv inadéquat, sie enthélt,
wie auch Ranciére argumentiert, immer eine » Verrechnung« oder eine falsche Zah-
lung seiner Teile. Wie sich bei Butler gezeigt hat, ist es gerade diese Unmdoglichkeit
einer vollstindigen Représentation der Gemeinschaft, die stets dazu fiihren kann,
dass ethische Anspriiche trotz ihrer Verwerfung sichtbar und hérbar werden kénnen.
Die Behauptung, die Gemeinschaft und ihre Teile addquat und vollstdndig zu repra-
sentieren — d.h. die Behauptung, dass es keine (relevanten) Ausschliisse gibt —, ist
nun gerade eine gewaltsame Geste der Souverinitit, insofern sie impliziert, {iber ei-
nen privilegierten Blick zu verfiigen, dem nichts entgehen kann.

Représentationsweisen, die ihr Bezogensein auf Alteritét nicht verleugnen, stel-
len dagegen explizit in Rechnung, dass ihnen konstitutiv etwas entgeht, dass sie kon-
stitutiv scheitern an ihrem Versuch, das Gemeinwesen zu repréasentieren: Sie dffnen
sich gegeniiber der Moglichkeit, dass Anspriiche dort aufzubrechen vermdgen, wo
sie es selbst nicht gewahren. Es gilt folglich, die Offenheit fiir das Konfrontiertwer-
den mit ethischen Anspriichen, die sich in nicht antizipierbarer Weise kundtun, inner-
halb des Gemeinwesens selbst zu habitualisieren und strukturell in seiner Verfasstheit
zu verankern.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 93

LITERATUR

Abensour, Miguel (2005): »Der Staat der Gerechtigkeit«, in: Delhom, Pascal/Hirsch,
Alfred (Hg.): Im Angesicht der Anderen. Levinas’ Philosophie des Politischen.
Berlin: diaphanes, 45-60.

Adorno, Theodor W. (1963): Probleme der Moralphilosophie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1997.

Bedorf, Thomas (2003): Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Modelle
zwischen Ethischem und Politischem. Miinchen: Fink.

Bensussan, Gérard (2008): Ethique et expérience. Levinas politique. Strasbourg: La
Phocide.

Bernasconi, Robert (1998): »Wer ist der Dritte? Uberkreuzung von Ethik und Politik
bei Levinas«, in: Waldenfels, Bernhard/Darmann, Iris (Hg.): Der Anspruch des
Anderen. Perspektiven phdnomenologischer Ethik, Miinchen: Fink, 87-110.

Butler, Judith (2000a): »Ethical Ambivalence«, in: Garber, Marjorie/Hanssen,
Beatrice/Walkowitz, Rebecca L. (Hg.): The Turn to Ethics. London/New York:
Routledge, 15-28.

Butler, Judith (2000b): »Reinszenierung des Universalen: Hegemonie und die Gren-
zen des Formalismus«, in: KHU, 15-55.

Butler, Judith (2013): »Levinas trahi? La réponse de Judith Butler«, in: Le Monde,
Online-Ausgabe vom 21.3.2013,
http://laphilosophie.blog.lemonde.fr/2013/03/21/levinas-trahi-la-reponse-de-ju-
dith-butler/ (Zugriff 28.3.2017).

Caygill, Howard (2002): Levinas and the Political. London/New York: Routledge.

Chaouat, Bruno (2013): »Judith Butler et la Critique de la Raison Sioniste«, in: Le
Monde, Online-Ausgabe vom 13.3.2013, http://laphilosophie.blog.le-
monde.fr/2013/03/13/debat-judith-butler-ou-levinas-trahi/ (Zugriff 28.3.2017).

Coole, Diana (2008): »Butler’s Phenomenological Existentialism, in: Carver, Ter-
rell/Chambers, Samuel A. (Hg.): Judith Butler s Precarious Politics. Critical En-
counters. New York: Routledge, 11-27.

Critchley, Simon (2005): »Fiinf Probleme in Levinas’ Sicht der Politik und die Skizze
ihrer Losungy, in: Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (Hg.): Im Angesicht der Ande-
ren. Levinas’ Philosophie des Politischen. Berlin: diaphanes, 61-74.

Delhom, Pascal (2002): Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung
und Gerechtigkeit. Miinchen: Fink.

Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (2007): »Vorwort«, in: Emmanuel Levinas: Verletz-
lichkeit und Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politische, hg. von Del-
hom,Pascal/Hirsch, Alfred Hirsch. Ziirich: diaphanes, 7-71.

Fassin, Eric (2013): »L’interprétation des guillemets«, in: Le Monde, Online-Aus-
gabe vom 22.3.2013, http://laphilosophie.blog.lemonde.fr/2013/03/22/levinas-
butler-eric-fassin-du-bon-usage-des-guillemets/ (Zugriff 28.3.2017).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | SERGEJ SEITZ

Flatscher, Matthias (2014): »Pluralisierungen des Anspruchs. Levinas’ und Butlers
Kritik am dyadischen Versténdnis von Alteritit«, in: Liebsch, Burkhard/ Staudigl,
Michael (Hg.): Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter Anspriiche im
Kontext politischer Theorie. Baden-Baden: Nomos 2014, 73-98.

Flatscher, Matthias/Seitz, Sergej (2017): »The Ethico-Political Turn of Phenomenol-
ogy. Reflections on Otherness in Husserl and Levinas«, in: Vanzago,
Luca/Summa, Michela/Fuchs, Thomas (Hg.): Imagination, Intersubjectivity and
Perspective-Taking. London: Routledge (i. Ersch.).

Franck, Didier (2008): L un-pour-l’autre. Levinas et la signification. Paris: PUF.

Gelhard, Andreas (2005): Levinas. Stuttgart: Reclam.

Gies, Nathan (2015): »Signifying Otherwise: Liveability and Language«, in: Lloyd,
Moya (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP.

Gondek, Hans-Dieter (1994): »Gesetz, Gerechtigkeit und Verantwortung bei Levinas.
Einige Erlduterungen«, in: Haverkamp, Anselm (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit.
Derrida — Benjamin. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 315-330.

Hansel, Georges (2011): Politique d’Emmanuel Levinas. Paris: Sandre.

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozia-
ler Konflikte. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Levinas, Emmanuel (1961): Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exteriori-
tdt. Freiburg: Alber 2008.

Levinas, Emmanuel (1973): Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum. Frank-
furt/M.: Jidischer Verlag 1996.

Levinas, Emmanuel (1974): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Frei-
burg: Alber 1992.

Levinas, Emmanuel (1977): Wenn Gott ins Denken einfdllt. Diskurse iiber die Betrof-
fenheit von Transzendenz. Freiburg: Alber 2004.

Levinas, Emmanuel (1983): »Israel: Ethik und Politik«, in: Ders.: Verletzlichkeit und
Frieden. Schrifien iiber die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Delhom u.
Alfred Hirsch. Ziirich: diaphanes 2007, 237-248.

Levinas, Emmanuel (1984): »Frieden und Néhe, in: Ders.: Verletzlichkeit und Frie-
den. Schriften iiber die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Delhom u. Alf-
red Hirsch. Ziirich: diaphanes 2007, 137-150.

Levinas, Emmanuel (1986): »Die Bibel und die Griechen, in: Ders.: Verletzlichkeit
und Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Del-
hom u. Alfred Hirsch. Ziirich: diaphanes 2007, 151-154.

Liebsch, Burkhard (2001): Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit — Differenz —
Gewalt, Berlin: Akademie.

Liebsch, Burkhard (2010): »Ethik als anti-politisches Denken. Kritische Uberlegun-
gen zu Emmanuel Levinas mit Blick auf Jacques Ranciére«, in: Brockling, Ul-
rich/Feustel, Robert (Hg.): Das Politische denken. Zeitgendssische Positionen.
Bielefeld: transcript, 99—129.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 95

Lloyd, Moya (2008): »Towards a Cultural Politics of Vulnerability. Precarious Lives
and Ungrievable Deaths«, in: Carver, Terrell/Chambers, Samuel A. (Hg.): Judith
Butlers Precarious Politics. Critical Encounters. New York: Routledge, 92—106.

Lloyd, Moya (2015): »Introduction«, in: Dies. (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh:
Edinburgh UP, 1-14.

Mills, Catherine (2015): »Butler’s Ethical Appeal: Being, Feeling and Acting Responsi-
ble, in: Lloyd, Moya (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP, 65-90.

Morgan, Michael (2016): Levinas s Ethical Politics. Bloomington: Indiana UP.

Prager, Julia (2013): Frames of Critique. Kulturwissenschaftliche Handlungsfihig-
keit ynach« Judith Butler. Baden-Baden: Nomos.

Rancieére, Jacques (1995): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 2002.

Rawls, John (1977): »Verteilungsgerechtigkeit«, in: Horn, Christoph/Scarano, Nico
(Hg.): Philosophie der Gerechtigkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002, 355-386.

Segal, Lynne (2008): »After Judith Butler: Identities, Who Needs Them?«, in: Sub-
Jectivity 25 (1), 381-394.

Schonwélder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch: Judith
Butlers moraltheoretischer Entwurf«, in: DZPhil 58 (2010) 1, 83—104.

Seitz, Sergej (2016): »Gerechtigkeit, ethische Subjektivitdt und Alteritdt. Zu den nor-
mativen Implikationen der Philosophie von Emmanuel Levinas«, in: Zeitschrift
fiir Praktische Philosophie 3(1), 165-202.

Waldenfels, Bernhard (1995): Deutsch-Franzosische Gedankengdnge. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Zeillinger, Peter (2010): »eins, zwei, viele...< — oder: Ohne Selbst, aber in Gemeinschaft.
Der Einbruch des Anderen-im-Plural bei Levinas, in: Flatscher, Matthias/Loidolt, So-
phie (Hg.): Das Fremde im Selbst — Das Andere im Selben. Transformationen der Phd-
nomenologie. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 225-247.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. NORMEN UND NORMATIVIERUNGEN



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Normativitat in Anerkennungsverhaltnissen

Politiken der Anerkennung bei Honneth und Butler

MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

1. DAS NORMATIVE POTENTIAL DER ANERKENNUNG

Anerkennung gilt spétestens seit Hegel als einer der zentralen Begriffe der Sozialphi-
losophie und der politischen Theorie.! Die Grundthese, die aktuelle Positionen — trotz
vielfacher Unterschiede — teilen, lautet, dass sich subjekt- und gesellschaftskonstitu-
tive Fragen sowie eine Reihe von sozio-politischen Auseinandersetzungen nur dann
angemessen analysieren und interpretieren lassen, wenn sie als »Kdmpfe um Aner-
kennung« verstanden werden.

Den Ausgangspunkt der unterschiedlichen Anerkennungskonzeptionen bildet die
Einsicht, dass das Subjekt nur dann ein gelingendes Selbstverhiltnis sowie Hand-
lungsfahigkeit erlangen kann, wenn es sich als von der Gesellschaft bestitigt erfahrt
und in ihr einen Ort politischer Sichtbarkeit zugebilligt bekommt. Dabei ist es ent-
scheidend zu sehen, dass der Bezug zum Anderen nicht nachtréglich zu einem bereits
konstituierten Individuum hinzukommt, sondern das Sein des Subjekts allererst er-
moglicht. Seine Konstitution ldsst sich nur aus den Beziehungen zu und der Abhén-
gigkeit von Anderen angemessen beschreiben. Subjektivitit ist folglich grundlegend
relational und dependenziell verfasst. Ein Subjekt zu sein, heifit nichts anderes, als
sich als anerkannt zu erfahren und bestdndig auf Anerkennung angewiesen zu sein.

Doch bei dieser Grundeinsicht, dass Subjektivitit nachdriicklich auf die Bestati-
gung durch Andere angewiesen ist, bleiben Anerkennungstheorien nicht stehen. Sie
vertreten zugleich die Auffassung, dass Sozialitit im Sinne einer Anerkennungsord-
nung verstanden werden muss. Denn in Gesellschaften werden Wege bereitgestellt,

1 Die Hegel’sche Rezeptionsgeschichte des Anerkennungsbegriffs von Marx tiber die Frank-
furter Schule bis zum Poststrukturalismus wurde von Hannes Kuch in luzider Weise nach-
gezeichnet (vgl. Kuch 2013).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

die vorgeben, in welcher Weise ihre Mitglieder zu intelligiblen Subjekten werden.
Damit konstituiert sich in Anerkennungsprozessen eine Gesellschaftsstruktur, die
diskursiv regelt, zu welchem Selbstverstdndnis Subjekte kommen und wie sie sich
als Teil des Sozialen begreifen konnen. Kurz: Sozialitét artikuliert sich in Form von
Anerkennungsstrukturen — Strukturen, die jedoch nicht starr gegeben sind, sondern
als solche kritisiert und verdndert werden konnen.

Anerkennungstheorien begniigen sich zudem nicht damit, lediglich den intrinsi-
schen Zusammenhang von Subjektivitit und Sozialitdt zu beschreiben. Sie mochten
zugleich einen Mafistab bereitstellen, um legitime von illegitimen Forderungen nach
Anerkennung bzw. gerechtere von ungerechten Gesellschaftsformationen zu unter-
scheiden. Damit sind normative Kriterien gefordert, die dazu befahigen, soziale Prak-
tiken sowie politische Strukturen einer Kritik zu unterziehen und neu erhobene An-
spriiche auf ihre Berechtigung hin zu iiberpriifen. Uberlegungen zur Normativitit
miissen dariiber hinaus deutlich machen kénnen, was oder wer liberhaupt zur Aner-
kennung verpflichtet und wie dieser Imperativ lesbar wird.

Ebendiese Fragen der Normativitit stehen nun auch — wenngleich nicht immer in
explizit ausgewiesener Form — im Mittelpunkt der Ausfiihrungen von Axel Honneth
und Judith Butler, den beiden prononciertesten Vertreter*innen des rezenten Aner-
kennungsdiskurses. Uberlegungen Butlers dezidiert mit Honneths Erdrterungen ins
Zentrum sozialphilosophischer und politiktheoretischer Debatten zu riicken, scheint
uns mehr als geboten: Wahrend Honneth maf3geblich fiir die Renaissance des Konzepts
seit Anfang der 1990er Jahre verantwortlich ist, hat unabhéngig davon Butler den An-
erkennungsbegriff ab den 2000er Jahren neu konturiert und grundlegend problemati-
siert.? Mit der hier vorgenommenen Gegeniiberstellung sollen nicht nur die unterschied-
lichen Aneignungen des Hegel’schen Erbes rund um den Begrift der Anerkennung skiz-
ziert, sondern auch das Verhéltnis zwischen (der dritten Generation) der Frankfurter
Schule und aktuellen Ausprigungen des Poststrukturalismus ausgelotet werden.

Diese Auseinandersetzung scheint auch deshalb dringend geboten, da sich weder
Honneth noch Butler eingehend rezipieren und einander nur aus einer gewissen Dis-
tanz begegnen. Von marginalen Erwéhnungen ausgenommen, bildet lediglich die De-
batte im Anschluss an Honneths Tanner Lectures eine Ausnahme (vgl. Butler 2008).

2 Es muss erwihnt werden, dass Butler selbst in aktuellen Diskussionen zur Anerkennungs-
thematik iiberhaupt nicht oder blo8 pejorativ angefiihrt wird. So wird sie in der umfangrei-
chen und historisch ausgelegten Monographie Anerkennung von Ikdheimo nicht ein einzi-
ges Mal namentlich genannt (vgl. Tkiheimo 2014); bei Jaeggis Uberblicksdarstellung wird
sie »negativen« Anerkennungstheorien zugerechnet (vgl. Jaeggi 2006) und bei Bedorf als
Theoretikerin dyadischer Verhéltnisse missverstanden (vgl. Bedorf 2010: 94).

3 Programmatisch ist einer sich nicht ausschlieenden, sondern produktiven Gegeniiberstel-
lung von diversen methodischen Zugingen Schonwilder-Kuntze (2015) nachgegangen;
diesem Ansatz folgend sollen hier alternative Wege, sich dem Anerkennungsparadigma zu
ndhern, aufgezeigt werden.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 101

Diese bereits 2005 gefiihrte und 2008 auf Englisch publizierte Diskussion erwies sich
mehr als ein nonstarter denn als Initialziindung einer produktiven Auseinandersetzung.*
Die nachfolgenden Uberlegungen rekonstruieren zunichst, was Honneth unter
Normativitdt in Anerkennungsverhiltnissen versteht (2), um daran anschlieBend of-
fene Fragen rund um die Themenkomplexe einer »elementaren« Anerkennung sowie
teleologisch-emanzipatorischen Geschichtsauffassung herauszuarbeiten (3), die sich,
wie wir vorschlagen mdchten, mit Butlers Uberlegungen zu Anerkennungsverhilt-
nissen produktiv reformulieren und beantworten lassen (4). Vor dem Hintergrund un-
terschiedlicher Explikationen des Begriffs von Normativitét in Anerkennungsordnun-
gen riicken dabei das Verstidndnis von Subjektivitit, Korperlichkeit und Historizitét in
das Zentrum der Debatte. Ein kurzes Reslimee bildet den Abschluss der Skizze (5).

2. DAS NORMATIVITATSVERSTANDNIS VON AXEL HONNETH

Bereits im ersten Satz seiner Habilitationsschrift Kampf um Anerkennung erhebt
Honneth den Anspruch, »die Grundlagen einer normativ gehaltvollen Gesellschafts-
theorie zu entwickeln« (Honneth 1992: 7). Trotz gewichtiger Hinweise, in denen er
deutlich macht, dass gesellschaftliche Strukturen gleichsam »unter dem Imperativ ei-
ner reziproken Anerkennung« stehen, da — so seine Grundiiberzeugung — »Subjekte
zu einem praktischen Selbstverhdltnis nur gelangen konnen, wenn sie sich aus der
normativen Perspektive ihrer Interaktionspartner als deren soziale Adressaten zu be-
greifen lernen« (Honneth 1992: 148), fungiert der Begriff der Normativitit als weit-
gehend operativer Begrift, der in Kampf'um Anerkennung kaum weiter expliziert wird.

Was es heiflen kann, diesen normativen Status ausdriicklich auszubuchstabieren,
zeigt sich vor allem in einigen Texten in Anschluss an Kampf um Anerkennung, in
denen sich Honneth mehrfach gezwungen sieht, sein Verstdndnis von Normativitét
darzulegen. Bezeichnenderweise vollzieht sich diese explizite Charakterisierung zu-
meist in konkreter Abgrenzung zu Gegenpositionen: So entwickelt er zum einen in
Auseinandersetzung mit Nancy Fraser seine Uberlegungen zu einem » normativen
Monismus«< der Anerkennung« (Honneth 2003b: 9) und insistiert dabei — iiber eine
blofle Beschreibung subjekt- und gesellschaftskonstitutiver Prozesse hinausgehend —
auf einer »normative[n] Wendung« (Honneth 2003b: 202f.) der gesamten Debatte,
um ein addquates Verstdndnis von Anerkennung zu gewinnen. Honneth erhebt in die-
sem Zusammenhang ausdriicklich den Anspruch, »aus einem pluralen Gerechtig-

4  Dem Verhiltnis von Honneth und Butler wurde freilich schon an anderer Stelle nachgegan-
gen. Hervorzuheben sind hier die Texte von Deines (2007a, 2007b) und Kuch (2011) im
deutschsprachigen Bereich sowie Ferrarese (2011), Gregoratto/Ranchio (2013) und
McQueen (2015) im internationalen Kontext.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

keitskonzept normative Kriterien zu entwickeln, mit deren Hilfe sich aktuelle Ent-
wicklungen im Lichte zukiinftiger Moglichkeiten kritisieren« (Honneth 2003b: 216)
lassen. Zum anderen macht er in seinen unterschiedlichen Hegellektiiren gegeniiber
kantianischen Positionen deutlich, inwiefern der Sittlichkeit — im Sinne habitualisier-
ter sowie institutionell verankerter Lebenspraktiken — bereits »normative Vorgaben«
(Honneth 2001: 66) inhdrent sind, ohne dass damit sofort die Gefahr droht, einem
moralischen Relativismus zu verfallen.

Honneth geht von der Annahme aus, dass in lebensweltlichen Praktiken bereits
geschichtlich wirksame Normativititsanspriiche eingelagert sind, an die eine kriti-
sche Gesellschaftstheorie ankniipfen muss, um danach zu fragen, ob diese in den di-
versen Institutionen hinreichend zur Geltung kommen.> In Abgrenzung zu deonti-
schen Theorien, die den Mafistab zur Beurteilung gesellschaftlicher Institutionen aus
externen Kriterien abzuleiten versuchen, will Honneth einen solchen Mal3stab aller-
erst aus bereits etablierten Routinen gewinnen. Dieses Verfahren, normative Mal3-
stdbe der Kritik nicht losgeldst von historisch sedimentierten Gepflogenheiten zu ent-
wickeln, sondern die bereits in der sozialen Praxis vorhandenen Normen freizulegen
und kritisch auf die gesellschaftliche Wirklichkeit anzuwenden, bezeichnet Honneth
in Recht der Freiheit als »normative Rekonstruktion« (vgl. Honneth 2011: 23ff.). Ge-
tragen von der Einsicht, dass sich normative Forderungen nur auf Grundlage bereits
historisch verankerter Formen der Anerkennung artikulieren lassen, belésst es Hon-
neth jedoch nicht bei einer wirkungsgeschichtlichen Nachzeichnung, sondern be-
hauptet, dass »sich die Gerechtigkeit moderner Gesellschaften an dem Grad ihrer Fa-
higkeit [bemift], allen ihren Mitgliedern gleichermaBen die Bedingungen einer sol-
chen kommunikativen Erfahrung zu gewihrleisten und also jedem Einzelnen die Par-
tizipation an Verhaltnissen unverzerrter Interaktion zu ermdglichen« (Honneth 2001:
46). Es stellt sich daher die Frage, welche Aspekte fiir Honneth die relevanten Krite-
rien flir »die Partizipation an Verhdltnissen unverzerrter Interaktion« bilden. Seine
Uberlegungen sollen nun in drei Schritten systematisch nachgezeichnet werden.

2.1 Der Zwang zur Reziprozitat in Anerkennungsverhiltnissen

Die Notwendigkeit, sich von Anderen anerkannt zu erfahren, um in ein gelingendes
Selbstverhiltnis zu gelangen, versucht Honneth nicht als einseitiges Angewiesensein
zu fassen, sondern erblickt darin die Keimzelle von sozialer Gleichheit. Bereits in
Kampf um Anerkennung macht er darauf aufmerksam, dass Anerkennungspraktiken
geradezu ein »Zwang zur Reziprozitit« innewohnt:

5 Fiir Honneth liegt Sittlichkeit bereits in den gesellschaftlich institutionalisierten Praktiken vor;
fiir diese Auffassung nimmt er explizite Anleihen bei der Rechtsphilosophie Hegels. Honneths
eigenes Projekt soll im Anschluss daran »eine Theorie der Gerechtigkeit aus den Strukturvo-
raussetzungen der gegenwartigen Gesellschaften selbst [...] entwerfen« (Honneth 2011: 17).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 103

Fiir die Anerkennungsbeziehung kann das nur heiflen, daf in sie gewissermaf3en ein Zwang zur
Reziprozitit eingebaut ist, der die sich begegnenden Subjekte gewaltlos dazu nétigt, auch ihr
soziales Gegeniiber in einer bestimmten Weise anzuerkennen: wenn ich meinen Interaktions-
partner nicht als eine bestimmte Art von Person anerkenne, dann kann ich mich in seinen Re-
aktionen auch nicht als dieselbe Art von Person anerkannt sehen, weil ihm von mir ja gerade
jene Eigenschaften und Fahigkeiten abgesprochen werden, in denen ich mich durch ihn besta-
tigt fiihlen will. (Honneth 1992: 64f.)

Damit notigen Anerkennungsprozesse in intrinsischer Weise zur wechselseitigen Zu-
billigung des Personenstatus. Ein Subjekt gelangt nach Honneth nur dann in ein An-
erkennungsverhiltnis, wenn es zugleich den Anderen in einer fundamentalen Weise
als seinesgleichen auffasst. In diesem Verhéltnis reziproker Ankerkennung miissen
sich »die beteiligten Subjekte [...] wechselseitig zugleich als Autoren und Adressaten
verstehen konnen« (Honneth 2014: 790). Denn innerhalb der unterschiedlichen ge-
sellschaftlichen Regelstrukturen muss dem Anderen die Autoritét zugestanden wer-
den, die Angemessenheit meiner Handlungen ebenso bewerten zu kdnnen, wie ich in
Anspruch nehmen darf, {iber seine Vollzlige urteilen zu kénnen. Dort, wo diese Re-
ziprozitit nicht vollumfénglich gegeben ist, kann diese beanstandet werden. Diese
stets auf Gleichheit fuBende Reziprozitit umfasst alle Spharen der Anerkennung und
fithrt in Honneths Augen zu einer Demokratisierung simtlicher Bereiche der Lebens-
welt (vgl. Honneth 2011: 617).

Normativitdt in diesem ersten Sinne heif3t, dass sich Subjekte unter dem Imperativ
sozialer Gleichheit wechselseitig als Autoren und Adressaten begreifen miissen. An-
erkennung in ihrer subjektkonstitutiven Dimension kann sich in den Augen Honneths
nur dann angemessen realisieren, wenn Subjekte sich einander als gleiche gegeniiber-
treten und in ihrem Angewiesensein aufgrund der »gleichen« Bediirfnisnatur, in ih-
rem Anspruch auf Rechtsgleichheit und in ihrer geteilten sozialen Wertschidtzung
dem »Prinzip einer wechselseitigen Handlungsbewertung« (Honneth 2014: 795) un-
terliegen.

2.2 Individuelle Selbstverwirklichung im sozialen Verband

In der facettenreichen Auseinandersetzung mit Nancy Fraser zeigt Honneth auf, an
welchem Malfstab sich eine gerechte Gesellschaftskonzeption orientieren muss. Da-
bei macht er in Umverteilung oder Anerkennung? geltend, dass — im Gegensatz zur
Annahme Frasers — die Gleichheit als alleiniges Prinzip einer Gesellschaft gerade
nicht ausreicht. Vielmehr bemisst sich die Gerechtigkeit einer Gesellschaft laut Hon-
neth daran, »Bedingungen der wechselseitigen Anerkennung sicherzustellen, unter
denen die personliche Identitétsbildung und damit die individuelle Selbstverwirkli-
chung« (Honneth 2003b: 206) ermoglicht und gewéhrleistet wird.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

Honneth warnt davor, die Gleichheit an soziale Partizipationsmoglichkeiten als
Selbstzweck und alleiniges Kriterium fiir gesellschaftliche Gerechtigkeit zu betrach-
ten. Anerkennungsprozesse stellen seiner Ansicht nach nicht nur den Anspruch auf
Gleichheit sicher, sondern erwirken dariiber hinaus auch ein gelingendes Selbstver-
héltnis der Beteiligten. In diesem Sinn unterstreicht Honneth, »dall das Worumwillen
der sozialen Gleichheit die Ermoglichung der personlichen Identitétsbildung fiir alle
Gesellschaftsmitglieder zu sein hat« (Honneth 2003b: 209). Gleichheit bedeutet we-
der eine inhaltliche Selbigkeit, noch erschopft sie sich in einer formalen Identitdt. Um
diesem falschen Verstidndnis entgegenzutreten, macht Honneth geltend, dass gerade
die Gleichheit aller nur in Hinblick auf das irreduzible Moment der Freiheit der ein-
zelnen angemessen verstanden wird. Das Ziel der Egalitdt besteht damit in der indi-
viduellen Selbstverwirklichung aller Teilnehmenden. Somit gilt es Honneths Auffas-
sung nach, gerade die »gleichen« sozialen Bedingungen fiir die Freiheit eines jeden
Subjekts sicher zu stellen.

Entgegen der landldufigen Vorstellung sind individuelle Freiheit und soziale
Gleichheit daher nicht zwei getrennte Forderungen. Vielmehr gilt es fiir Honneth ein-
zusehen, inwiefern die Freiheit der einzelnen und die Gleichheit aller jeweils die
Kehrseite einer Medaille bilden, ja sich wechselseitig bedingen und nur aus dieser
dialektischen Verschriankung heraus gedacht werden konnen: Frei ist das Subjekt erst
dann, wenn alle gleich sind und gleich sind alle darin, dass sie frei sind.® Das heiBt
umgekehrt aber auch: Die Selbstverwirklichung des Subjekts ist dieser Auffassung
nach nicht unabhingig vom Anderen moglich, sondern dank positiver Erfahrungen
gelingender Anerkennungsvollziige, in deren das Subjekt seine eigene Freiheit vom
Anderen bestitigt erfahrt. Erst durch diese affirmative Bezugnahme vonseiten des
Anderen erlangt das Subjekt die Moglichkeit, die eigene Selbstverwirklichung aus-
zubuchstabieren. Die Freiheit wird jedoch nicht blof3 von einem einzelnen Gegeniiber
gewihrt, sondern vollzieht sich stets innerhalb gesellschaftlicher Zusammenhénge.
Honneth unterstreicht daher in Das Recht der Freiheit mit besonderer Deutlichkeit
die soziale Dimension der Freiheit:

»Frei« ist das Subjekt letztlich allein dann, wenn es im Rahmen institutioneller Praktiken auf
ein Gegeniiber trifft, mit dem es ein Verhéltnis wechselseitiger Anerkennung deswegen verbin-
det, weil es in dessen Zielen eine Bedingung der Verwirklichung seiner eigenen Ziele erblicken
kann. (Honneth 2011: 86)

6 Honneths Uberlegungen erweisen sich an diesem Punkt in einem hohen MaBe anschluss-
fihig an die Ausfithrungen Etienne Balibars zur égaliberté (vgl. Balibar 2010: 171ff)).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 105

Insofern sich soziale Freiheit nur gemeinsam mit sozialer Gleichheit ereignen kann,
geht Honneth zufolge mit dem Prozess der stetigen Ausformung individueller Selbst-
verwirklichung eine permanente Eingliederung aller Betroffenen in gesellschaftliche
Zusammenhénge einher. Daraus resultiert ein intrinsische Verhéltnis von Individua-
lisierungs- und Inklusionsprozessen:

Wir haben es auf der einen Seite mit einem ProzeB der Individualisierung zu tun, also der Stei-
gerung von Chancen der legitimen Artikulation von Personlichkeitsanteilen, auf der anderen
Seite mit einem Prozef der sozialen Inklusion, also der wachsenden Einbeziehung von Subjek-
ten in den Kreis der vollwertigen Gesellschaftsmitglieder. (Honneth 2003b: 218)

Daraus ergibt sich die Einsicht, dass Anerkennungsprozessen ein moralischer Fort-
schritt im Sinne einer sukzessiven Emanzipation inhérent ist, um soziale Asymmet-
rien und Exklusionen abzubauen und Strukturen, die zur Vorenthaltung von Anerken-
nung fiihren, einer Kritik zu unterziehen. Moralischer Fortschritt heiflt bei Honneth
nicht einfach, dass alles besser wird (eine solch naive Annahme wird permanent von
der Wirklichkeit konterkariert), sondern dass hinter bestimmte Formen der Anerken-
nung, die im Laufe der Geschichte erkdmpft wurden, nicht mehr zuriickgegangen
werden kann. So ist es beispielsweise nach den erfolgreichen Kampfen der Schwu-
len- und Lesbenbewegung um Anerkennung nicht mehr méglich, die freie Selbstbe-
stimmung der Sexualitit und ihre rechtliche Anerkennung — etwa in Form der (Homo-)
Ehe — einfach zuriickzuweisen, selbst wenn sie vielerorts noch mit Fiilen getreten
wird. Im Namen der Freiheit und Gleichheit, wie sie in Anerkennungsordnungen zu
Tage treten, kann darauf rekurriert werden, dass es andere Formen des Begehrens als
die Heterosexualitit gibt, die ihre soziale Sichtbarkeit auf eine Weise errungen haben,
dass sie mit ihrem Auftauchen in der Geschichte als unhintergehbar gelten miissen
und dann quasi als historisches Apriori fungieren.

Die Verschriankung des Prozesses der sozialen Inklusion aller mit der Ausgestal-
tung von Individualitit jeder einzelnen ldsst sich fiir Honneth auch in Hinblick auf
ein normatives Kriterium fruchtbar machen: Insofern »jedes menschliche Subjekt
elementar auf einen Kontext an sozialen Verkehrsformen angewiesen [ist], die durch
normative Prinzipien der wechselseitigen Anerkennung geregelt sind«, muss zu-
gleich festgehalten werden, dass sich Gesellschaften nur »in dem MaBe [als] legitime
Ordnungsgefiige dar[stellen], in dem sie dazu in der Lage sind, verldBliche Bezie-
hungen der wechselseitigen Anerkennung zu gewdhrleisten« (Honneth 2003b: 205).
Ebenso wie Subjektivitit darin besteht, nur frei in sozialen Zusammenhéngen zu sein
— und das heiflt nun: von anderen als (gleiches Subjekt) anerkannt zu werden —, zeigt
sich der Sinn von Sozialitét darin, subjektivierend zu sein, d.h. Mittel und Wege bereit
zu stellen, mit Hilfe derer Subjekte soziale Sichtbarkeit fiir ein gelingendes Selbst-
verhéltnis und autonome Handlungsfdhigkeit erhalten konnen. Normativ gewendet

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

heif3t das, dass Anerkennungsprozesse nicht nur den Malfistab sozialer Gleichheit be-
reitstellen, sondern zugleich die individuelle Selbstverwirklichung der Beteiligten er-
moglichen sollen. Gesellschaftsordnungen erweisen sich dann als gerecht respektive
emanzipiert, wenn sie diese Prozesse der Anerkennung institutionell ermdglichen so-
wie garantieren, und kdnnen mit guten Griinden kritisiert werden, wenn die Gleichur-
spriinglichkeit von Gleichheit und Freiheit missachtet wird.

2.3 Dialektik von sozialer Geltung und normativer Giiltigkeit

Fiir die Uberlegungen Honneths ist es von grundlegender Bedeutung, die Emanzipa-
tionsprozesse, durch welche die strukturelle Verschrankung von Individualisierung
und Inklusion stets weiter um sich greift, als unabschlieBbar zu fassen. Denn

[s]tets ist es innerhalb einer jeden Sphire moglich, erneut eine moralische Dialektik von Allge-
meinem und Besonderem in Gang zu setzen, indem unter Berufung auf das allgemeine Aner-
kennungsprinzip (Liebe, Recht, Leistung) ein besonderer Gesichtspunkt (Bediirfnis, Lebens-
lage, Beitrag) eingeklagt wird, der unter den Bedingungen der bislang praktizierten Anwendung

noch nicht angemessen Beriicksichtigung gefunden hat. (Honneth 2003b: 220)

Anders gesagt: Es ist prinzipiell immer moglich, unter Berufung auf allgemeine Prin-
zipien auf bis dato unberiicksichtigt gebliebene Aspekte aufmerksam zu machen und
sie im Namen der sozialen Gerechtigkeit einzuklagen. Der Maf3stab dieser Infrage-
stellung wird dabei nicht von auflen an die gesellschaftlichen Verhédltnisse herange-
tragen, sondern ergibt sich aus dem jeweils eigenen Geltungsanspruch und der Dif-
ferenz zu der (ungeniigenden) Umsetzung der in Anspruch genommenen Prinzipien.
An diese Uberlegung anschlieBend skizziert Honneth das Verfahren einer immanent-
rekonstruktiven Kritik:

In einer solchen »rekonstruktiven Kritik« werden mithin den gegebenen Institutionen und Prak-
tiken nicht einfach externe Mafstéibe entgegengehalten; vielmehr werden dieselben Mal3stibe,
anhand derer jene liberhaupt erst aus der Chaotik der sozialen Wirklichkeit herausgehoben wur-
den, dazu genutzt, um ihnen eine mangelhafte, noch unvollstindige Verkorperung der allge-
mein akzeptierten Werte vorzuhalten. (Honneth 2011: 28)

Berechtigte Kritik schreibt sich daher unter Berufung auf den Geltungsiiberschuss in
das Spannungsfeld von Allgemeinem und Besonderem ein; so lédsst sich beispiels-
weise geltendes (positives) Recht im Namen der Gerechtigkeit respektive Rechts-
gleichheit in Frage stellen, wenn bestimmten Gruppierungen Rechte vorenthalten
werden: »Gegeniiber den herrschenden Praktiken der Auslegung macht sie [die Kri-
tik] geltend, daB es bislang vernachléssigte, besondere Tatsachen gibt, deren morali-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 107

sche Beriicksichtigung eine Ausweitung der jeweiligen Anerkennungssphére verlan-
gen wiirde.« (Honneth 2003b: 220) Der von Honneth ins Auge gefasste Emanzipati-
onsprozess ist zwar teleologisch ausgerichtet, insofern sein Ziel der Zuwachs von
Selbstverwirklichungsmdglichkeiten und sozialer Inklusion bleibt; er gelangt jedoch
in seinen Augen nie zu einem (historischen) Endpunkt: Stets wird die soziale Geltung
in Hinblick auf ihre normative Giiltigkeit hinterfragbar und erweiterbar bleiben.

3. OFFENE PUNKTE: DIE »ELEMENTARE« ANERKENNUNG
UND DIE TELEOLOGISCHE GESCHICHTSKONZEPTION
BElI HONNETH

Mit der von Honneth vorgenommenen Charakterisierung normativer Anspriiche von
Anerkennungsordnungen kann gezeigt werden, dass diese Anspriiche sich nur dann
rechtfertigen lassen respektive Gerechtigkeit garantieren, wenn sie sowohl als Pro-
zesse der Individualisierung als auch der Inklusion verstanden werden, in denen die
Freiheit der einzelnen als auch die Gleichheit aller mittels Institutionen zuverlassig
verbiirgt wird. Neu auftauchende Forderungen einzelner oder bestimmter Gruppie-
rungen bleiben stets in Hinblick auf allgemeine Prinzipien verhandelbar und kénnen
dadurch in bestehende Anerkennungsstrukturen integriert werden. Honneth selbst
versteht dabei die geschichtlichen Entwicklungen als einen permanenten und zu-
gleich offenen Emanzipationsprozess, in der Rechte und Sichtbarkeiten — man kann
hier an unterschiedliche soziale Bewegungen denken — erstritten und erweitert wer-
den. Sein Verstdndnis von Anerkennung ist dabei auf die sukzessive Erweiterung ega-
litdrer Verhéltnisse und autonomer Selbstverwirklichung hin angelegt.

In einem néchsten Schritt soll nun auf offene Punkte in dem von Honneth darge-
legten Verstdndnis von Normativitit hingewiesen werden. Kritische Riickfragen
dréngen sich uns vor allem im Verhéltnis (a) von Subjektkonstitution und Normati-
vitdt auf der Ebene der »elementaren« Anerkennung auf. Dariiber hinaus erweist sich
(b) der Ubergang von einer dyadischen Konzeption der Anerkennung hin zu gesell-
schaftlichen Strukturen als nicht in einer iiberzeugenden Weise geldst. Unklar bleibt
in Honneths Ausfiithrungen dabei auch, welches Geschichtsmodell seinen Ausfiihrun-
gen zu Grunde liegt und wie dieses sich zum Wechselspiel von Allgemeinem und
Besonderem verhilt.

(a) Honneth gelingt es nicht, das intrinsische Moment von Normativitit durch-
géingig auf einer basalen, subjektkonstitutiven Ebene zu verankern und diese mit ei-
nem notwendigen Im-Anderen-bei-sich-selbst-Sein zusammenzudenken. Er scheint
nidmlich dieser grundlegenden Dimension an entscheidenden Stellen seines (Euvres ge-
radezu entgegenzuarbeiten. In dem »Nachwort« der jiingst auf Deutsch erschienenen

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

erweiterten Fassung seiner Tanner Lectures, die unter dem Titel Verdinglichung er-
schienen sind, insistiert er auf einer »existentiellen« oder »elementaren« Form von
Anerkennung, in der offensichtlich wird, dass sich das Subjekt dem Anspruch des
Anderen nicht entziehen kann. Honneth betont, dass

sich diese Art von Anerkennung auch noch weit vor jener Schwelle [befindet], jenseits der
iiberhaupt von Normen und Prinzipien der wechselseitigen Anerkennung gesprochen werden
kann; [...] zundchst muf3 also die elementare Anerkennung vollzogen sein, miissen wir am An-
deren existentiell Anteil nehmen, bevor wir lernen kdnnen, uns an Normen der Anerkennung
zu orientieren, die uns zu bestimmten Formen der Riicksichtnahme oder des Wohlergehens né-
tigen. (Honneth 2015a: 171f.)

Honneth mochte auf eine existentielle Anteilnahme aufmerksam machen, die darin
besteht, dass der Andere allererst in seinem Sein angenommen werden muss. Diese
elementare Form der Anerkennung ist, wie es scheint, jeder Wechselseitigkeit und
damit auch jedem Zwang der Reziprozitat vorgelagert. Dabei erweist sich das basale
Mitsein nach Honneth jedoch weder als diskursiv gerahmt, noch besitzt die Grund-
schicht von Subjektivitit eine normative Dimension. Damit geraten diese Uberlegun-
gen jedoch in einem Widerspruch zur sozialen Konstitution von Subjektivitit und
suggerieren Restbestéinde eines klassisch souverdnen Subjektbegriffs.

Mitunter legen die Ausfiihrungen Honneths eine Abkehr von einem vorgingigen
Selbsterhaltungstrieb nahe, der sich erst in einem zweiten Schritt seiner ethischen
Orientierung bewusst werden miisste. Honneth greift in diesem Zusammenhang auf
Formulierungen zuriick, die abermals eine présoziale Konstitution des Subjekts nahe
legen:

Jemanden anerkennen heifit dann [...], an ihm eine Werteigenschaft wahrzunehmen, die uns
intrinsisch motiviert, uns nicht linger egozentrisch, sondern gemifl den Absichten, Wiinschen
oder Bediirfnissen jenes anderen zu verhalten. (Honneth 2010: 118f.; Herv. MF/FP)

Honneth legt deshalb unseres Erachtens erstens nicht einsichtig dar, warum man der
Selbstliebe Abbruch tun sollte, ohne wieder auf bewéhrte Muster der (egoistischen)
Verniinftigkeit zu rekurrieren, und verliert zweitens den in Anerkennungsverhéltnis-
sen intrinsischen Zusammenhang von Subjektkonstitution und Normativitit aus den
Augen. Miisste hier nicht — so eine erste kritische Riickfrage —, um einen starken
normativen Begriff aus Anerkennungsverhéltnissen zu gewinnen, der Andere nicht
nur in seinem Mitsein entdeckt oder an ihm Anteil genommen werden, sondern von
seinem unabweisbaren Anspruch her verstanden werden, der das Subjekt je schon zu
einer Antwort notigt? In diesem Verstdndnis der Responsivitdt kime Normativitét
nicht nachtréglich hinzu, sondern wiirde nachgerade in der Unausweichlichkeit des
Antworten-Miissens allererst das Subjekt konstituieren.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 109

(b) Den Ausgangspunkt von Honneths Konzeption der Anerkennung bildet ein
dyadisches Verhiltnis zwischen Subjekten. In Kampf um Anerkennung greift er hier-
bei auf entwicklungspsychologische Ergebnisse von Winnicott und Stern zuriick, um
den Ursprung jeder zwischenmenschlichen Relation im Verhiltnis zwischen einer
Mutter (oder einer anderen primédren Bezugsperson) und einem Sdugling festzuma-
chen (vgl. Honneth 1992: 148ff.). Die (als reziprok-symmetrisch beschriebene) Ab-
hangigkeitsverhdltnisse zwischen den beiden Interaktionspartner*innen scheinen da-
bei zum einen kiinstlich in den eigenen Theorierahmen gepresst worden zu sein; zum
anderen fasst Honneth diese Relation als anthropologische Konstante und verortet
dadurch den Bezug zwischen Mutter und Kind in einem naturalistischen Feld.

Auf diese Defizite hat Honneth zum Teil selbst reagiert, indem er spétestens seit
Leiden an Unbestimmtheit darauf aufmerksam macht, dass sich konkrete Anerken-
nungsvollziige nur vor dem Hintergrund von sozial etablierten bzw. institutionalisier-
ten Interaktions- und Kommunikationsformen vollziehen (vgl. Honneth 2001: 31, 65,
112). Mit dieser Verschrankung von etablierten Interaktionsformen und der konkreten
Bezogenheit auf den Anderen macht er deutlich, dass die Forderung nach Anerken-
nung bereits ab ovo an soziale Praktiken respektive einen generalisierten Anderen
gerichtet ist und sich nicht unabhéngig von etablierten Kommunikationsstrukturen
auf ein rein dyadisches Verhiltnis beschriankt. Dadurch soll deutlich werden, dass ein
Subjekt nur dann in einem vollumfénglichen Sinne sich selbst verwirklichen kann,
wenn es sich als Teil einer Gesellschaft versteht und auch von der Gesellschaftt als
ein Mitglied verstanden wird, in der sozial normative Praktiken institutionell bereit-
gestellt werden, um auf allen Ebenen mit Anderen in ein reziprok-symmetrisches In-
teraktionsverhiltnis zu treten und auf Handlungen kritisch reflektieren zu konnen.

Was Honneth im Ubergang von einer dyadischen zu einer terniren Struktur aber
nicht weiter thematisiert, sind die spezifischen Auspridgungen von Anerkennungsord-
nungen. In gewisser Weise verldngert er die anthropologische Konstante in das sozio-
politische Feld und nimmt dafiir eine immer schon in der Geschichte wirksame Ver-
niinftigkeit einer (Hegel’schen) Sittlichkeit in Anspruch. Er fragt jedoch nicht weiter
nach, inwiefern nicht bereits historisch gewachsene und hegemoniale Ordnungen im
Vorfeld festlegen, wer oder was {liberhaupt in Anerkennungskdmpfe treten kann. Da-
her geht es nicht blol um die fortschreitende feingliedrige Ausgestaltung von Aner-
kennungsstrukturen, sondern auch um die Moglichkeit einer prinzipiellen Infrage-
stellung von historisch gewachsenen und damit kontingenten Anerkennungsordnun-
gen. Mit anderen Worten: Honneth denkt die Kritik an Anerkennungsformationen
stets unter den Vorzeichen der additiven Erweiterung bereits vorliegender und intrin-
sisch verniinftiger Interaktions- und Kommunikationsformen. Dabei wird einerseits
die Geschichte teleologisch im Sinne eines Fortschritts gedeutet, in der moralische
Verniinftigkeit immer schon am Werk ist und sich sukzessive weiter ausgestaltet. An-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

dererseits beraubt eine solche Auffassung sich der Moglichkeit, grundlegende Infra-
gestellungen und prinzipielle Umwélzungen von gesellschaftlichen Strukturen sowie
den diesen inhédrenten hegemonialen Verhéltnissen zu denken.

Es soll nun der Frage nachgegangen werden, ob Butler in der Lage ist, auf diese
offenen Punkte Antworten zu finden und die von Honneth entworfene Architektonik
von Anerkennungsstrukturen so zu revidieren, dass, Fragen der Normativitit aus ei-
ner anderen Perspektive neu und produktiv verhandelt werden.

4. DAS NORMATIVITATSVERSTANDNIS VON JUDITH BUTLER

Butler erweitert in ihren Ausfithrungen das herkdmmliche Versténdnis von Normati-
vitdt: Threr Auffassung nach beschrinkt sich dieses Konzept nicht mehr auf ein Recht-
fertigungsnarrativ von praktischen Griinden fiir ethisch-politische Handlungen, son-
dern es beinhaltet auch den gesamten Themenkomplex von Normierungen, die das
Subjekt sowohl beschrinken als auch ihm ermdglichen, innerhalb eines bestimmten
Sichtbarkeitsregimes zu erscheinen. Damit fallen im Begriff der Normativitit deon-
tologische und diskursregulierende Aspekte zusammen und kénnen nicht getrennt
voneinander analysiert werden. Im zweiten Vorwort zu Gender Trouble aus dem Jahr
1999, das in der deutschen Ausgabe nicht enthalten ist, insistiert sie auf diese Ver-
schriankung beider Dimensionen:

Fiir gewohnlich verwende ich »normativ« in einer Weise, die synonym ist mit »betreffend die
Normen, welche die Geschlechtsidentitit [gender] beherrschen«. Aber der Ausdruck »norma-
tiv betriftt auch die ethische Rechtfertigung, wie sie etabliert wird und welche konkreten Kon-

sequenzen daraus folgen. (UG: xxi; unsere Ubers.)

Was hier knapp angedeutet wird, gewinnt in spéteren Texten Butlers immer schérfere
Konturen und ldsst sich wie folgt auf den Punkt bringen: Einerseits verweist der Nor-
mativitdtsbegriff bei Butler auf die regulierende und normalisierende Funktion von
Normen, die den Bereich dessen abstecken, was {iberhaupt und in welcher Weise so-
zial respektive politisch intelligibel werden kann. Andererseits findet sich gerade in
Butlers jlingeren Texten — parallel zu diesem Verstindnis von Normativitit — eine
fokussierte Inblicknahme dessen, was man eine ethische Akzentuierung des Norma-
tivititsbegriffs nennen konnte: Ausgehend von der Erfahrung der Prekaritét und Vul-
nerabilitdt von Leben {liberhaupt entwickelt Butler eine Ontologie des Korpers, die

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 111

»mitten im Politischen« (APV: 67) anzusiedeln ist und die Frage nach der (Un-)Gleich-
heit von Gefihrdungslagen thematisch in den Vordergrund riickt (vgl. RK: 9-38).”

4.1 Anerkennung vor dem Hintergrund der doppelten Bedeutung
von Normativitat

Butlers differenziertes Verstdndnis von Normativitdt kann schliissig, wie wir im Fol-
genden zeigen werden, an ihrem Verstdndnis von Anerkennung expliziert werden.
Dabei richtet sie den Blick nicht nur auf die Akte konkreter Anerkennung, sondern
fragt danach, was Anerkennungformationen iiberhaupt erst ermdglicht und bedingt.
Dabei insistiert Butler — in kritischer Abgrenzung zu einem traditionellen Subjektver-
stidndnis, das das Subjekt gleichsam als souverdne Bezugsmitte von Bewusstseins-
vollziigen und Handlungen versteht — darauf, dass sich das Subjekt je schon als vom
Anderen in Anspruch genommen erfahrt und auf Anerkennung vonseiten Anderer an-
gewiesen ist. Das Subjekt nimmt dabei weder zunichst aktivisch am Mitmenschen
existentiell Anteil, noch muss es nachtraglich der Selbstliebe Abbruch tun, sondern
es wird gleichsam »vor-urspriinglich« von einer Andersheit heimgesucht, auf deren
Appell es nolens volens zu antworten hat. Diese von Emmanuel Levinas iibernom-
mene Einsicht, macht deutlich, dass sich die Genese des Subjekts erst in einem Ant-
wortgeschehen ereignet — ein Antworten freilich, das zwar vom Subjekt vollzogen
wird, nicht jedoch in ihm seinen Ausgang nimmt. Vielmehr konstituiert es sich im
(Er-)Finden der Response.®

Die responsive Dimension von Subjektivitit unterstreichend hilt Butler in Ge-
fihrdetes Leben fest: »Dieser Stof3, den die Adressierung des Anderen auf uns ausiibt,
konstituiert uns zuallererst gegen unseren Willen, oder vielleicht passender noch vor
der Ausbildung unseres Willens.« (GL: 155, Ubers. mod.) Bemerkenswert ist Butlers
Beschreibung dieser Alteritéit, von der das Subjekt vor jeder intentionalen Bezug-
nahme usurpiert wird: Diese tritt nicht als ein lokalisierbares Gegeniiber — etwa als
(gleichartiges) Subjekt auf, sondern als »Forderung, die von anderswo an uns heran-
tritt, manchmal ein namenloses Anderswo« (GL: 155). Der Appell des Anderen ent-
zieht sich zugleich einer protentionalen Erwartbarkeit, da er »unerbeten, unerwartet
und ungeplant« (GL: 156; PL: 130) das Subjekt in Beschlag nimmt und somit jede
(Voraus-)Berechenbarkeit unterwandert. Diese Kennzeichnung der Nicht-Positivier-
barkeit von Andersheit, die sich jeder zeitlichen und rdumlichen Eingliederung ver-
wehrt, gilt es auch deshalb festzuhalten, damit der Andere nicht vorab mit dem Mit-
menschen und damit mit einem Gleichartigen identifiziert werden kann.

7  Detailliertere Ausfiihrungen zum Themenkomplex der Vulnerabilitét in Butlers (Euvre fin-
det sich bei Pistrol (2016).

8 Diese Einsichten von Levinas finden sich in der reifsten Form in seinem Spatwerk Jenseits
des Seins (1974). Zu Butlers Rezeption von Levinas vgl. Flatscher 2014.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

Das Subjekt findet daher nicht in der selbsterméchtigenden Bezugnahme auf sich
und die (Mit-)Welt seinen Anfang, sondern in der Unausweichlichkeit des Antwor-
tens auf den Anderen. Appell und Response befinden sich weder in einem synchronen
noch in einem symmetrischen Verhiltnis. Im Antworten wird der Anspruch nicht auf-
gehoben, vielmehr bricht darin seine Uneinholbarkeit mit aller Radikalitit auf. Auch
das Moment der Reziprozitit lasst sich hier nicht ablesen: Butler insistiert darauf —
vornehmlich gegen kontraktualistischer Uberlegungen, die sich jedoch auch als eine
kritische Inblicknahme von Honneths Anerkennungstheorie lesen lassen —, dass es
gerade nicht die »Gleichartigkeit [sameness]« (APV: 142) ist, die das Subjekt mit den
Anderen verbindet, sondern dessen Entzug. Mit aller Deutlichkeit deckt sie nicht nur
die Folgenlosigkeit eines Postulats von Reziprozitit auf, sondern macht noch einmal
die diesem Konzept zugrundeliegende Subjektauffassung deutlich:

Wechselseitigkeit kann [...] nicht die Grundlage der Ethik sein, weil diese kein Handeln ist: Es
kann nicht sein, dass meine ethische Beziehung zu anderen von deren ethischer Beziehung zu
mir abhéingt, denn das wiirde diese Beziehung weniger als absolut und verbindlich machen und
es wiirde meine Selbsterhaltung als distinktes und begrenztes Wesen iiber jede Beziehung zu

anderen stellen. [...] Egoismus ist nichts anderes als die Vereitelung der Ethik selbst. (APV: 144)

Im Gegensatz zu einem fiir sie folgenlosen Konzept der Reziprozitit gewinnt Butler
aus der Unbedingtheit des Antworten-Miissens ethisch-politische Konsequenzen: Im
Zwang des Respondierens bricht ndmlich die Frage nach dem Wie des (angemesse-
nen) Antwortens auf.’ In diesem Antworten-Miissen auf einen das Subjekt konstitu-
ierenden Anspruch zeigt sich zugleich die fundamentale Bediirftigkeit des Subjekts.
Diese aus ihrer Levinas-Lektiire gewonnene Einsicht implementiert Butler in ein neu
gefasstes Verstdndnis von Anerkennung und macht es politisch lesbar. In dieser pro-
duktiven Adaption beriicksichtigt sie in ihrer Konzeption von Anerkennung einerseits
die interdependente Verfasstheit von Subjektivitit, um andererseits hervorzuheben,
dass keinem der Teilnehmenden von Anerkennungsprozessen die Macht zugestanden
werden kann, diese Szenerie zu beherrschen: »Das >Ich¢, das ohne ein >Duc« nicht ent-
stehen konnte, ist auerdem grundlegend abhéngig von einer Anzahl Normen der An-
erkennung, die weder mit dem >Ich< noch mit dem »Duc in die Welt kamen.« (GL: 63)

Auch wenn das dialogphilosophische Vokabular zundchst irritieren mag, ist bei
einer Auslegung dieser Passage der Fokus auf die prinzipielle Abhéngigkeit der Re-
lata auf das politische Beziehungsgeflecht zu legen. Weder »Ich« noch »Du« sind an
sich bestehende Entitdten, sondern sie erhalten nur innerhalb von und vermittelt
durch Anerkennungsprozesse ihr Selbstverstindnis. Worauf Butler somit aufmerk-
sam machen will, ist, dass sdmtliche Anerkennungsakte auf diskursiv bereitgestellte

9 Zum Zwang des Respondierens siche die Ausfithrungen von Seitz in diesem Band.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 113

Maoglichkeiten angewiesen sind, um iiberhaupt vollzogen werden zu konnen.'® Was
Butlers Uberlegungen zur Anerkennung folglich auszeichnet, ist, dass sie in ihrer Ex-
plikation dieses sozialphilosophischen Grundbegriffs von Anfang an Abstand davon
nimmt, Anerkennung als eine (intime oder private) dyadische Grundfigur zu fassen,
und den Blick mit Nachdruck auf eine terndre (soziale und in weiterer Folge politi-
sche) Struktur lenkt. Anerkennung ereignet sich zwar allein im Verhéltnis von Sub-
jekten, doch dieses ist nur durch Normen mdglich, die festlegen, wer oder was iiber-
haupt und mit welchen Mitteln als Subjekt der Anerkennung in Frage kommt. Butler
spricht hier von einer »sozialen« — und wir mochten hinzufligen: immer auch politi-
schen — »Dimension der Normativitdt, die den Schauplatz der Anerkennung be-
herrscht« (KEG: 35 f.). Immer und notwendig greift Anerkennung auf normative Vor-
gaben zuriick und wird von diesen bestimmt. Diese zentrale Einsicht fasst Butler be-
grifflich eigens mit dem von ihr ins Feld gefiihrten Neologismus » Anerkennbarkeit«
(recognizability). In einer pragnanten Passage aus Raster des Krieges heilit es dazu:

Bezeichnet »Anerkennung« einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertreffen von
Subjekten, so steht der Begriff der » Anerkennbarkeit« fiir die allgemeineren Bedingungen, die
ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder ihm die dazu nétige Form vermitteln. Jene
allgemeinen Begriffe, Konventionen und Normen »handeln« dabei selbst in spezifischer Weise,
indem sie ein lebendiges Wesen zu einem anerkennbaren Subjekt machen [...]. Diese Katego-
rien, Konventionen und Normen, die ein Subjekt zum mdglichen Subjekt der Anerkennung
machen und iiberhaupt erst Anerkennungsféhigkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerken-
nung selbst voraus und ermdglichen ihn allererst. In diesem Sinne geht die Anerkennbarkeit
der Anerkennung vorher. (RK: 13)

Anerkennung findet somit nie in einem neutralen Raum statt, sondern wird von einem
diskursiven Raster bereitgestellten Moglichkeiten bedingt. Akte des Anerkennens er-
folgen immer schon innerhalb eines sozio-kulturellen Rahmens, der die Verfiigungs-
gewalt der sich in Anerkennungsverhéltnissen befindenden Subjekte ab ovo iiberstie-
gen hat, ja diese allererst innerhalb bestimmter Grenzen regelt und bestimmt. Butlers
Begriff der Anerkennbarkeit problematisiert und politisiert somit gerade diese nor-
mativen Voraussetzungen von Anerkennungsvollziigen, wobei diese Vorgaben auf-
grund der historischen Auspriagungen von gesellschaftlichen Ordnungen unterschied-
lich ausfallen konnen.

Die Anerkennungsprozesse regulierenden Normen miissen in diesem Zusammen-
hang sowohl als repressiv als auch als produktiv gefasst werden: Als normierendes

10 Dem komplexen Verhiltnis intersubjektiver Ansprechsituation und gesellschaftlichen Nor-
men ist Schhonwilder-Kuntze nachgegangen, um die innovative Dimension von Butlers
Moraltheorie innerhalb des rezenten philosophischen Diskurses angemessen zu bestimmen
(vgl. Schonwilder-Kuntze 2010).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

Geschehen bezeichnet Subjektivierung (subjectivation) sowohl »den Prozef3 des Un-
terworfenwerdens durch Macht als auch den Prozef3 der Subjektwerdung« (PM: 8).
Dabei fungieren Normen in ihrer unvermeidbaren Bestimmtheit stets auch exkludie-
rend, wihrend sie zugleich und notwendig Ausschliisse produzieren. Die Anerkenn-
barkeit von Subjekten zu thematisieren, impliziert daher notwendig, diese Riickseite
des Prozesses mitzubedenken und zu problematisieren: »Das bedeutet, indem man
die Norm oder Normen verkdrpert, durch die man Anerkennbarkeit erlangt, ratifiziert
und reproduziert man die bestimmten Anerkennungsnormen gegeniiber anderen und
schrinkt so das Feld des Anerkennbaren ein.« (APV: 51)

Jede Ordnung, die sozio-politische Sichtbarkeiten ermdglicht, negiert im selben Zug
andere Formen des Erscheinens. Dieser Logik zufolge kann niemals alles restlos ver-
nehmbar werden. Nicht nur geht jede Inklusion mit einer Exklusion einher, sondern
jene ist in konstitutivem Sinne auf diese angewiesen. In diesem Sinn halt Butler fest,
»dass der Rahmen die Szene, die er begrenzen sollte, niemals vollstindig in sich ein-
schliefit, dass immer schon etwas auflerhalb seiner liegt, was den Sinn dessen, was
innerhalb liegt, erst ermdglicht und erkennbar macht« (RK: 16). Um produktiv wirk-
sam sein zu konnen, implizieren diskursive Normen zwingend ein »konstitutives Au-
Ben« (KG: 30).

In Bezug auf Lebensformen, die durch das Raster der sozialen Anerkennungsord-
nungen hindurchfallen, spricht Butler bereits in ihrem frithen Aufsatz »Kontingente
Grundlagen« »von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten
[presubjects], von Gestalten des Verworfenen [figures of abjection] und Bevdlke-
rungsgruppen, die der Sicht entzogen sind« (Butler 1992: 46).!! Da jedwedes Aner-
kennungsgeschehen im Ermdglichen von Subjektivierungsformen stets von Verwer-
fungen und Verunmoglichungen begleitet wird, muss Anerkennung als »Ort der
Macht« verstanden werden, »durch die das Menschliche verschiedenartig erzeugt
wird« (MG: 11).

Normen sind fiir Butler kontingent und offen fiir Umgestaltungen; sie konnten
immer auch anders sein. Es ist fiir Butler entscheidend zu sehen, dass sie keine fata-
listische Kontrolle ausiiben und somit nicht auf deterministische Weise wirken, wo-
mit sie auch das Problem in den Blick riickt, warum und wann sich Raster verschie-
ben: Normen kdnnen nur als solche funktionieren, wenn sie sich in wiederholten Ein-
schreibungen bewéhren; sie bediirfen der stdndigen Zirkulation, um ihre Hegemonie
zu festigen (vgl. RK: 19). Mit dieser notwendigen Wiederaufrufung der Normen von
Anerkennung geht aber zugleich, so Butler in impliziter Anlehnung an Derridas Kon-
zept der Iterabilitit, deren potentielle Verschiebung einher, da gerade »bei der wie-
derholten Inszenierung immer das Risiko besteht, dass die Normen in unerwarteter

11 Den Uberlegungen zum Nicht-Intelligiblen bei Butler gehen Chambers/Carrell ausfiihrlich
nach (vgl. Chambers/Carrell 2008, 125-130).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 115

Weise zunichtegemacht oder iiberholt werden« (APV: 47). Denn jede Wiederholung
muss, um eine solche zu sein, eine Abweichung, ein differentes Moment einschlie-
Ben, sonst wire sie keine Wiederholung, sondern ein und derselbe Vollzug (vgl. Der-
rida 1971: 24). In der fiir ihr Funktionieren notwendigen Reproduktion brechen daher
die Normen der Anerkennung immer auch auf die eine oder andere Weise mit sich
selbst: »Die Norm ist [...] nicht nur dafiir verantwortlich, das Feld ihrer Anwendung
hervorzubringen, sondern bei der Herstellung dieses Feldes erzeugt die Norm sich
selbst.« (GM: 90)

Uber ein rein strukturelles Moment hinausgehend, demzufolge jeder Zirkulation
von Normen, eine Verschiebung innewohnt, betont Butler auch, dass stets etwas in
die Aufmerksamkeit dringen kann, das in den Wiederholungszusammenhéngen der
Anerkennungsnormen nicht (restlos) aufgeht (vgl. RK: 19 f.) und sich gegeniiber dem
herkdmmlichen Verfahren als widerstdndig erweist. Dort, wo eine Differenz zwi-
schen Anerkennung und Wahrnehmung (vgl. RK: 12) — im amerikanischen Original
werden die Termini recognition und apprehension verwendet — aufbricht, ist fiir But-
ler der Ort der Kritik an normativen Vorgaben: Gerade dann, wenn das (noch) Nicht-
Anerkannte in die Vernehmbarkeit dringt, besteht die Moglichkeit, die normativen
Vorgaben von Anerkennungsregimen zu erschiittern (vgl. RK: 12). Es sind also je
konkrete Anerkennungspraktiken bzw. ihr Scheitern, welche zur Kritik an bestehen
Normen von Anerkennung anleiten und sie in ihrer Kontingenz ausweisen kénnen.
Butler weist aber zugleich darauf hin, dass die normativen Vorgaben der Anerken-
nung zwar als Bedingungen der Moglichkeit von Anerkennungsakten fungieren,
diese aber umgekehrt jene in eine Krise treiben und zu Transformationen und Refor-
mierungen zwingen kénnen. Aus Butlers Uberlegungen geht hervor, dass es sich bei
der Beziehung zwischen Anerkennbarkeit und Anerkennungsakt nicht um ein einfa-
ches Fundierungsverhéltnis handelt, sondern dass singulire Momente der Wahrneh-
mung (apprehension) das Gesamtsystem der Anerkennungspraktiken nachhaltig in
Frage stellen konnen.

Mit diesen Einsichten begibt sich Butler, wie sie selbst eingesteht, auf glattes Ter-
rain: Mit der Verabschiedung naturalistischer Kennzeichnungen von (menschlicher)
Subjektivitit macht sie deutlich, dass diese Attribute diskursive Zuweisungen bein-
halten, die in ihrer historischen und soziokulturellen Ausformung andere Erschei-
nungsformen negieren. In diesem Zusammenhang gilt es, die historische Kontingenz
normativer Ordnungen aufzuzeigen und zugleich danach zu fragen, wie sie eingefiihrt
und aufrecht erhalten werden, wen sie aus welchen Griinden und auf wessen Kosten
bevorzugen. Neben dieser notwendigen Analyse stellt sich jedoch die Frage, in wel-
cher Form und mit welchem Recht hegemoniale Praktiken und damit die Universali-
tiat von herrschenden Normen konterkariert werden konnen. Anders gefragt: Wie
kann etwas — Formen, die in der apprehension als presubjects oder figures of abjec-
tion aufbrechen — gerade in dem Paradigma vernehmbar werden, das aus diesem

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

(strukturell) ausgeschlossen und verworfen ist? Laut Butler muss dabei in einer pa-
radoxen Weise ein »Bereich des nichtmenschlichen Menschlichen« in Anspruch ge-
nommen werden, der sich »vom Paradigma des Menschlichen unterscheidet, das es
verteidigen will« (APV: 52). In ihren Uberlegungen zur Inszenierung performativer
(Selbst-)Widerspriiche, die politisch wirksam werden kénnen)? skizziert sie Strategien,
in welcher Weise die hegemoniale Vormachtstellung herausgefordert werden kann:

Man muss die Sprache falsch verwenden und sogar logische Fehler begehen, um diesen Bruch
zum Vorschein zu bringen, der durch Normen der Anerkennung herbeigefiihrt wird, die perma-
nent zwischen denen, die anerkannt werden sollten, und denen, die nicht anerkannt werden
sollten, unterscheiden. (APV: 52f.)

Normen werden bei diesem »falschen« oder »a-logischen« Gebrauch dadurch in
Frage gestellt, dass ihre Inkorrektheit nicht als Fehler abgetan wird, sondern sie nach-
haltig am selbstverstidndlichen Zirkulieren gehindert und Irritationen evoziert wer-
den, sodass die gegebene Ordnung nachhaltig erschiittert wird. In diesem Zusammen-
hang werden Anerkennungsordnungen nicht bloB additiv erweitert, sondern einer
prinzipiellen Revision unterzogen, indem die Analyse und Kritik auf inhdrente Aus-
schlussmechanismen hinweist. In welchem Zusammenhang Formen der Storung mit
dem zuvor skizzierten Verstédndnis einer Korperpolitik zusammenhingen, muss nun
in einer weiteren Explikation der ethisch-politischen Auspragungen des Butler’schen
Normativitdtsverstdndnis ausbuchstabiert werden.

Zuvor kann festgehalten werden, dass Butler von einer responsiven Dimension
der Subjektivitdt ausgeht, der ein diachrones und asymmetrisches Moment einge-
schrieben bleibt, das auf keiner vorgegebenen Reziprozitit aufruht. Dieser Konzep-
tion wohnt ein Moment von Normativitit inne, insofern sie ein Antworten-Miissen
beinhaltet, aus dem das prinzipielle Angewiesensein des Subjekts hervorgeht. Diese
Abhingigkeit liest nun Butler nicht als ein Angewiesensein in privater Hinsicht unter
Bezugnahme auf eine naturalistisch-anthropologisch gefasste Bediirftigkeit des Men-
schen (beispielsweise die emotionale Abhéngigkeit von einer Bezugsperson), son-
dern interpretiert sie politisch. Normen geben vor, wer oder was iiberhaupt in die
ethisch-politische Sichtbarkeit riicken kann. Der Normativititsbegriff in dieser Be-
deutung zielt auf das Fungieren jener Normen, die festlegen, wer oder was im Bereich
der Anerkennbarkeit liegt und wer oder was nicht. Ordnungen erweisen sich dabei
immer zugleich als in- sowie exkludierend. Insofern Butler Anerkennungsakte an die
normativen Vorgaben historisch kontingenter und unterschiedlich formierter Dis-
kurse riickgebunden sieht, erteilt sie sowohl einem rein monolithischen als auch
simplen emanzipatorischen Anerkennungsverstindnis eine klare Absage. Provokant

12 Zur politischen Wirksamkeit des performativen Widerspruchs vgl. Posselt (2016).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 117

formuliert sie dabei in Richtung Honneth, dass eine »vollstdndige Anerkennung« un-
ter dieser Perspektive nichts anderes als ein »Hirngespinst« (APV: 56) darstelle; es
miisse eingesehen werden, dass Anerkennungsprozesse nicht das Ideal einer restlosen
Inklusion in sich tragen kénnen. Kritische Emanzipation zielt somit nicht auf eine
plane Eingliederung aller, sondern vielmehr auf die kritische Analyse von Anerken-
nungsprozessen ab, die fiir die eigene Storanfilligkeit und Ausschlussmechanismen
sensibel bleibt. Denn Normen der Anerkennung wirken nicht deterministisch, son-
dern sind, insofern sie auf bestdndige Reiterationen angewiesen sind, strukturell offen
fiir Verschiebungen und Kritik. Im Gegensatz zu Honneth, bei dem das Allgemeine
gegeniiber dem Besonderen immer die Oberhand behélt, da Anerkennungsspharen
zwar additiv erweitert, nicht jedoch bis in die Fundamente angegriffen werden kon-
nen, kann fiir Butler die Apprehension des Singuldren, das sich gegen eine Einglie-
derung in gingige Anerkennungspraktiken verwehrt, diese nachhaltig erschiittern
und zum Einsturz bringen.

4.2 Normative Konsequenzen der Korperpolitik

Das Verstiandnis einer Normativitit, die in einem starken Sinne die Dimension der
Verpflichtung mitbedenkt, gewinnt Butler wesentlich im Zuge einer Neukonzeption
des Verstiandnisses von Korperlichkeit. Es geht Butler gerade in ihren jiingeren Tex-
ten darum, eine »neue Ontologie des Korpers« (RK: 10) zu entfalten. Die Grundein-
sicht, die sie entlang der Begriffe »Gefdhrdung«, »Prekaritit«, » Verletzbarkeit« und
»Empfanglichkeit« auszubuchstabieren sucht, 14sst sich so zusammenfassen: Korper-
lichkeit zeichnet sich durch eine prinzipielle und riickhaltlose Offenheit fiir Andere
und Anderes aus (vgl. KEG: 118f.; GL: 45f.; APV: 193f.), die sich in einem je schon
auf den Zuspruch des Anderen Angewiesensein manifestiert (vgl. KEG: 122; SE: 2)
und aus einer grundlegenden Relationalitdt zu begreifen ist: Der Korper, so Butler,
»muss [...] im Sinne der ihn stiitzenden Beziehungsgeflechte verstanden werden«
(APV: 171).

Butler zeigt auf, dass korperliches Leben nicht ohne die es ermdglichenden Be-
dingungen vorstellbar und nur ausgehend von einer prinzipiellen Angewiesenheit auf
Andere und Anderes zu denken ist. Einerseits weist sie damit die Annahme eines
unversehrten Naturzustandes von sich, der als materielle Voraussetzung des Subjekts
gelten konnte — sowohl innerhalb der klassischen Phdnomenologie als auch in Hon-
neths Uberlegungen zu Formen der Missachtung findet sich ein solches Verstindnis
einer urspriinglichen leiblichen Integritat. Mit der Prekaritét des Korpers ist nicht eine
blofl mogliche Gewalt angezeigt — die dem Leib zugefiigt werden, aber auch ausblei-
ben kdnnte —, sondern sie verweist auf eine je schon dem Anderen ausgesetzte Kor-
perlichkeit, die allererst mit und in der Empfanglichkeit qua Verwundbarkeit konsti-
tuiert wird. Die spezifisch subjekthafte Korperlichkeit ist daher von einer riickhaltlo-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

sen Exponiertheit her zu verstehen. Andererseits pocht Butler darauf, dass die Aus-
gesetztheit sich nicht in einer abstrakten Sphére abspielt, sondern sich konkret in so-
zio-politischen Strukturen manifestiert. Ohne die Akzeptanz und bestéitigende An-
nahme Anderer, ohne soziale, institutionelle und infrastrukturelle Unterstiitzung, aus-
reichend Nahrung und trinkbares Wasser, sichere Arbeit, angemessene Wohnverhélt-
nisse, Mobilitdtsmoglichkeiten und eine lebensfreundliche Umwelt ist ein »lebbares«
Leben nicht moglich (vgl. RK: 26, APV: 100, 114). Worauf Butler aufmerksam
macht, ist, dass der Korper nicht auflerhalb der ihn bedingenden Relationen begriffen
werden kann (vgl. APV: 172—-173). Dabei vergisst sie nicht hinzuzufiigen, dass diese
Bedingungen in 6konomischer, politischer und gesellschaftlicher Hinsicht je spezifi-
sche und unterschiedliche sind (vgl. APV: 193f.). Was Korpersein spezifisch in con-
creto heilit, kann daher nicht auf einer abstrakten Ebene festgelegt werden, sondern
wird durch historisch wandelbare 6konomische, politische und soziale Konditionen
bestimmt. Kein Leben ist ohne die es ermdglichenden Bedingungen denkbar. In sei-
ner fundamentalen Abhingigkeit von Anderen und Anderem ist Leben immer geféhr-
detes Leben und als solches darauf angewiesen, in seiner Dependenz, Schutzbediirf-
tigkeit und Gefédhrdetheit anerkannt zu werden — und das heif3t hier nichts anderes,
als unterstiitzt und erhalten zu werden. In diesem Zusammenhang verweist Butler
jedoch nicht nur auf die unterschiedlichen Bediirfnisse, sondern auch auf die unglei-
che Verteilung von Prekaritit:

Menschenleben werden auf unterschiedliche Weise unterstiitzt und aufrechterhalten, und die
physische Verletzbarkeit des Menschen ist in ganz verschiedenen Formen auf der Erde verteilt.
Bestimmte Menschenleben werden in hohem Mafle vor Verletzung geschiitzt, und die Nicht-
achtung ihrer Anspriiche auf Unversehrtheit reicht aus, um Kriegsgewalten zu entfesseln. An-
dere Menschenleben werden nicht so schnell und so entschlossen Unterstiitzung finden und

werden nicht einmal als »betrauernswert« gelten. (GL: 49)

Thre Uberlegungen zur Gefihrdetheit des Korpers beschrinken sich somit nicht auf
eine individuell-existenzielle Sphére, sondern beziehen immer schon die Dimension
des Sozialen respektive Politischen mit ein. Damit meint sie nicht in einer naiven
Weise, dass es jemals eine Welt geben konnte, in der durch eine gerechte Verteilung
der Gefahrdung das Leid oder der Tod aufgehoben wiren, sondern sie pladiert dafiir,
Koérperlichkeit und Prekaritét vor diesem Hintergrund neu zu lesen und »als eindeutig
politische Angelegenheiten zu begreifen« (AVP: 155, Herv. MF/FP). Das beinhaltet
jedoch, dass nicht nur auf die notwendige Schutzbediirftigkeit von Leben reflektiert
wird, sondern auch auf die darin implizierten (Voraus-)Setzungen, die manche For-
men ein-, andere wiederum ausschlieBen. Dass nun nicht jedes Leben auf die gleiche
Weise bzw. iiberhaupt als Leben zéhlt, das wert ist, betrauert und geschiitzt zu wer-
den, unterstreicht die Notwendigkeit der kritischen Revision herrschender Anerken-
nungspraktiken, um der Frage nach Gerechtigkeit nachkommen zu kénnen.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 119

Nun stellt sich jedoch die Frage, warum und in welcher Form fiir Butler das An-
gewiesensein des Korpers auf Andere zu Verpflichtungen in ethisch-politischer Hin-
sicht fithrt und Gerechtigkeit ins Werk gesetzt werden muss. Fiir das hier zu explizie-
rende Normativititsverstdndnis ist entscheidend, dass Butler »die Unertraglichkeit
des Ausgesetztseins als Zeichen, als Erinnerungsposten einer geteilten Verletzlich-
keit, einer gemeinsamen Korperlichkeit, eines geteilten Risikos begreift« (KEG:
135). Die Einsicht, in der radikalen Endlichkeit bzw. Vulnerabilitit des (eigenen
»menschlichen«) Korpers die »notwendige Grenze alles menschlichen Tuns« (AVP:
66) zu erblicken, fiihrt jedoch nicht, wie man prima vista meinen konnte, zu einer
verspéteten Neuauflage einer (Schophenhauer’schen) Mitleidsethik. Butlers Antwort
auf die Frage, woher sich »starke normative Verpflichtungen [commitments]« (RK:
34) ergeben und warum die Gefdhrdetheit von anderen Lebewesen minimiert sowie
die Ungleichverteilung von Gefahrdungslagen in ein ertrdgliches Mal iiberfiihrt wer-
den soll, wird nicht auf ein Gefiihl der Empathie zuriickgefiihrt; vielmehr fithrt Butler
in Riickgriff auf Arendt die Pluralitit der Handelnden ins Treffen, die Freiheit aller-
erst ermoglicht.

In ihrer Arendt-Lektiire macht Butler geltend, dass wir aufgrund unserer Faktizi-
tét nicht nur nicht bestimmen kénnen, wo und wie wir in die Welt geworfen werden,
sondern auch nichts daran dndern konnen, dass wir immer schon mit Anderen zusam-
menleben."® Diese Einsicht in die prinzipielle Unwihlbarkeit der Kohabitation muss
nach Butler als Bedingung gelesen werden, dass wir {iberhaupt als ethisch-politische
Wesen existieren. Menschsein heiflt mit Anderen zu sein und mit ihnen zusammen
leben zu miissen. Denn nur diese immer schon vorgegebene und damit unwéhlbare
Pluralitit gewihrt uns die Freiheit, uns so oder so verhalten und handeln zu kénnen. '
Anders gewendet: Dass wir (nolens volens) zusammenleben, erweist sich als irredu-
zible Voraussetzung fiir Uberlegungen, in welcher Weise wir zusammenleben und
wie wir gemeinsam frei handeln konnen. Ohne die Pluralitit von Anderen und die
Bejahung dieser heterogenen Mehrzahl, gébe es keine Wahlmoglichkeit im eigenen
Handeln. Oder in den Worten Butlers:

Ohne diese Pluralitit, gegen die wir uns nicht entscheiden koénnen, haben wir keine Freiheit und
somit auch keine Wahl. Dies bedeutet: Es gibt eine ungewihlte Bedingung der Freiheit, und wenn

wir frei sind, bejahen wir etwas an dem, was wir nicht wéhlen konnen. Wenn die Freiheit danach

13 Gleich zu Beginn ihrer Vita activa driickt Arendt diesen Gedanken aus, wenn sie in einer
ersten Anndherung die Pluralitit definiert als »die Tatsache, daf3 nicht ein Mensch, sondern
viele Menschen auf der Erde leben und die Welt bevolkern« (Arendt 1958a: 17).

14 So heift es bei Arendt: »Frei sein konnen Menschen nur in Bezug aufeinander, also nur im
Bereich des Politischen und des Handelns; nur dort erfahren sie, was Freiheit positiv ist
und daf sie mehr ist als ein Nicht-gezwungen-Werden.« (Arendt 1958b: 201)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

trachtet, {iber die Unfreiheit hinauszugehen, die ihre Bedingung ist, zerstoren wir die Pluralitét

und gefahrden [...] unseren Status als Personen im Sinne eines zoon politikon. (APV: 149)

Mit der Einsicht in die Unwihlbarkeit des Zusammenlebens in einer Pluralitit ergibt
sich fiir Butler die unverduflerbare Verpflichtung, ebendiese Heterogenitét zu wahren,
um uns nicht selbst das Fundament der Freiheit zu nehmen. Institutionen und Strate-
gien zum Schutz dieser Pluralitdt miissen folglich nicht nur um Willen der Anderen,
sondern auch um unser selbst Willen entwickelt werden. Butler rekurriert hier jedoch
nicht auf ein egologisches Nutzenkalkiil, sondern nimmt mit Arendt eine ontologi-
sche Bestimmung der Bedingungen des Menschseins vor. Im Namen der Pluralitit
miissen daher fiir Andere Lebensbedingungen geschaffen werden, um auch in Zu-
kunft die Freiheit nicht einzuschranken und ihre Vorbedingung zu wahren. Daraus
folgt fiir sie ein Imperativ der Egalitdt. Gleichheit heif3t hier gleiche Lebensbedingun-
gen bzw. eine gleiche Verteilung von Gefahrdungslagen — und nicht eine Gleichheit
im Sinne der Gleichartigkeit —; nicht um der Gleichheit als Gleichheit willen, sondern
um gleichberechtigt handeln zu kénnen (vgl. APV: 72).

Damit weist Butler nicht nur liberale oder egologische Tendenzen zuriick, son-
dern auch kommunitaristische, die gleichsam im Vorhinein wissen, wer zum Gemein-
wesen gehort und wer nicht. Dagegen plédiert sie nicht nur dafiir, Setzungen rund um
das Menschsein als solche zu dechiffrieren, die eine Vielzahl von Geschlechteriden-
titdten und politischen Zuordnungen negieren, sondern deutet auch an, dass wir »ganz
wesentlich verbunden und abhéngig von nichtmenschlichen Leben« sind und dass es
»nicht nur um den Fortbestand des anderen, sondern auch um all die Umweltbedin-
gungen gehen muss, die das Leben lebbar machen« (AVP: 156).

Gemeint ist damit keine unbedarfte und grenzenlose Erweiterung von Anerken-
nungsverhéltnissen; im Gegensatz zu Honneth erblickt sie in der Geschichte keine
sukzessive Inklusion oder voranschreitende Emanzipation. Vielmehr gilt es immer
wieder, diskursive Grenzziehungen und etablierte Anerkennungspraktiken in Fragen
zu stellen, wenn Pluralitit und Offenheit eingeschréinkt oder bedroht werden. In die-
sem Sinne versteht Butler sich als Kritikerin, die gegen AbschlieBungstendenzen vor-
geht und Universalismen in ihrer Kontingenz lesbar macht:

Diese Art der pluralen Performativitit strebt nicht einfach danach, den zuvor Unberticksichtig-
ten und aktiv Gefahrdeten einen Platz in einer bestehenden Erscheinungssphire zu geben. Sie
versucht vielmehr, einen Spalt in der Erscheinungssphére zu erzeugen und den Widerspruch

offenzulegen, mit dem deren Universalititsanspruch postuliert und entkraftet wird. (AVP: 70)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 121

5. RESUMEE

Aus den vorangestellten Nachzeichnungen sollte hervorgehen, dass Honneth und
Butler die von Hegel iibernommene Grundeinsicht teilen, dass sich die Konstitution
des Subjekts nur aus den Beziehungen zu und in Abhéngigkeit von Anderen ange-
messen beschreiben 14sst. Anerkennung verlangt das Subjekt dabei jedoch nicht blof3
von einem anderen Subjekt, sondern zugleich immer auch von der Gesellschaft.
Diese lésst sich wiederum als Ordnung begreifen, die Anerkennung gewihrt und er-
moglicht. Daher ist es notwendig, einerseits danach zu fragen, ob erhobene Forde-
rungen nach Anerkennung, die einzelne oder Gruppen formulieren, gerechtfertigt
sind, und andererseits zu eruieren, ob die gesellschaftlichen Strukturen zu Recht ein-
geklagte Anerkennung ermdglichen oder verhindern. Das aber heif3t, dass eine kriti-
sche Gesellschaftsanalyse notwendig ist, mit Hilfe derer man in die Lage versetzt
wird, soziale respektive politische Strukturen normativ zu bewerten und gegebenen-
falls mit guten Griinden zu kritisieren.

Wihrend Honneth es vermag, in diffiziler Weise Kdmpfe um Anerkennung in
Riickgriff auf Gleichheits- und Freiheitsforderungen innerhalb bereits bestehender
und fiir ihn immer schon verniinftiger Strukturen der Sittlichkeit zu explizieren, fragt
Butler danach, wer in welcher Weise und auf welche Kosten iiberhaupt auf die Biihne
solcher Anerkennungskdmpfe gelangen kann. Normativitét impliziert auf einer ersten
Ebene eine normierende Dimension: Anerkennungsprozesse sind nie nur emanzipa-
tiv und inkludierend, sondern tragen immer die Kehrseite von Ausschliissen mit sich,
indem sie in der Ermoglichung von bestimmten Erscheinungsformen andere negie-
ren. Diese diskursiv bereit gestellten Anerkennungsschemata miissen sich nach But-
ler in ihrer Reproduktion permanent bewidhren, sodass sie aufgrund ihrer Iterabilitét
Verschiebungen ausgesetzt bleiben. Dies kann insbesondere dort, wo ihre Reinsze-
nierungen mit widerstdndigen Formen konfrontiert sind, die sich nicht nahtlos in An-
erkennungspraktiken integrieren lassen, zu nachhaltigen Erschiitterungen des etab-
lierten Anerkennungsregimes fithren. Der Dialektik von Allgemeinem und Besonde-
ren, bei der ersteres immer die Oberhand behélt, wohnt Honneth zufolge dank der
inhdrenten Verniinftigkeit einer geschichtlich gewachsenen Sittlichkeit ein morali-
scher Fortschritt inne. Diesem teleologischen Verstandnis von Geschichte hélt Butler
in ihren machtanalytischen Uberlegungen eine Historizitéit entgegen, die sich durch
Briiche und Storungen konstituiert. In ihren Augen geht es nicht darum, das ge-
schichtliche Narrativ zu glétten, sondern Orte zu schaffen, die selbstkritisch auf die
eigenen Ein- und Ausschlussmechanismen rekurrieren.

In diesem Zusammenhang macht Butler in ihrem alteritétsethischen Ansatz deut-
lich, dass sich eine normative Dimension bereits auf einer subjektkonstitutiven Ebene
eingeschrieben hat. Das Subjekt ist gleichermaBlen auf den Anderen angewiesen und
zum Antworten verpflichtet. Dabei zeigt sich die prekére Verfasstheit des Subjekts in

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

einer anderen Weise als bei Honneth, der vornehmlich ein reziprok-symmetrisches
Verhéltnis zwischen den Subjekten in Aussicht stellt, insofern Butler den Bezug zum
Anderen strikt als diachron und asymmetrisch fasst. Wahrend Honneth die Abhén-
gigkeit vom Anderen als soziale Freiheit skizziert, die es dem Subjekt ermdglicht,
gleichsam ins Eigene zu kommen, und sich fiir Honneth soziale Gerechtigkeit gerade
dadurch auszeichnet, auch allen anderen eine individuelle Ausgestaltung zukommen
zu lassen, bindet Butler Freiheit zuriick an die Unwahlbarkeit und uneinholbare Fak-
tizitdt der Pluralitdt. Dabei wird evident, dass wir in einer unhintergehbaren Weise in
eine heterogene Pluralitit geworfen sind und im freien Handeln gerade diese Plurali-
tét in Anspruch nehmen. Daraus ergibt sich fiir Butler die normative Verpflichtung,
diese Pluralitdt zu wahren und ihre UnverduBerlichkeit anzuerkennen, also einzuse-
hen, dass wir unsere Entwiirfe nur in Riickgriff auf unsere je eigene Geworfenheit in
kohabitativen Zusammenhdngen auszubuchstabieren vermdgen. Die dringlichen
Uberlegungen zu einer gerechten Verteilung von Gefihrdungslagen begreift Butler
dabei nicht als Endpunkt ihres Nachsinnes, sondern als Beginn einer Auseinanderset-
zung, die sich jenseits von liberalistischen und kommunitaristischen Vorentscheidun-
gen den Herausforderungen der Zeit zu stellen hat.

LITERATUR

Arendt, Hannah (1958a): Vita activa oder Vom téiglichen Leben. Miinchen/Ziirich:
Piper 1*2013.

Arendt, Hannah (1958b): »Freiheit und Politik«, in Dies.: Zwischen Vergangenheit
und Zukunfi: Ubungen im politischen Denken I. Hg. von Ursula Ludz. Miin-
chen/Ziirich: Piper 32015, 201-226.

Balibar, Etienne (2010): Gleichfreiheit. Politische Essays. Berlin: Suhrkamp.

Bedorf, Thomas (2010): Verkennende Anerkennung. Uber Identitiit und Politik. Ber-
lin: Suhrkamp.

Butler, Judith (1992): »Contingent Foundations«, in: Benhabib, Seyla et al. (Hg.):
Feminist Contentions. A Philosophical Exchange. London/New York: Routledge
1995, 35-58.

Butler, Judith (2008): »Den Blick des Anderen einnehmen. Ambivalente Implikatio-
nen, in: Honneth, Axel: Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie.
Berlin: Suhrkamp 2015, 107-135.

Chambers, Samuel/Carver, Terrell (2008): Judith Butler and Political Theory. Trou-
bling politics. London/New York: Routledge.

Deines, Stefan (2007a): »Soziale Sichtbarkeit. Anerkennung, Normativitit und Kritik
bei Judith Butler und Axel Honneth«, in: Bertram, Georg et al. (Hg.): Sozialitit
und Anerkennung. Grammatiken des Menschseins. Paris: L’Harmattan, 141-161.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR NORMATIVITAT IN ANERKENNUNGSVERHALTNISSEN | 123

Deines, Stefan (2007b): »Verletzende Anerkennung. Uber das Verhiltnis von Aner-
kennung, Subjektkonstitution und »sozialer Gewalt««, in: Kuch, Hannes/ Krémer,
Sybille/Herrmann, Steffen K. (Hg.): Verletzende Worte: Die Grammatik Sprach-
licher Missachtung. Bielefeld: transcript, 275-294.

Derrida, Jacques (1971): »Signatur Ereignis Kontext«, in: Ders.: Limited Inc. hg. von
Peter Engelmann, iibers. von Werner Rappl unter Mitarbeit von Dagmar Travner.
Wien: Passagen 2001, 15-45.

Ferrarese, Estelle (2011): »Judith Butler’s »Not Particularly Postmodern Insight< of
Recognition«, in: Philosophy and Social Criticism 37 (7), 759-773.

Flatscher Matthias (2014): »Pluralisierungen des Anspruchs. Levinas’ und Butlers
Kritik am dyadischen Verstindnis von Alteritét«, in: Liebsch, Burkhard/Staudigl,
Michael (Hg.): Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter Anspriiche im
Kontext politischer Theorie. Baden-Baden: Nomos 2014, 73-98.

Gregoratto, Federica/Ranchio, Filippo (2013): »Il dolore del determinato. Seconda natura e
riconoscimento tra Hegel, Honneth e Butler«, in: Societa degli individui 46, 155—168.

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozia-
ler Konflikte. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2001): Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegel-
schen Rechtsphilosophie. Stuttgart: Reclam.

Honneth, Axel (2003a): »Der Grund der Anerkennung. Eine Erwiderung auf kritische
Riickfragen«, in: Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte. Mit einem neuen Nachwort. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 2003.

Honneth, Axel (2003b): »Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf
Nancy Fraser«, in: Fraser, Nancy/Honneth, Axel: Umverteilung oder Anerken-
nung? Eine politisch-philosophische Kontroverse. Frankfurt/M: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2010): Das Ich im Wir: Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin: Suhr-
kamp.

Honneth, Axel (2011): Recht auf Freiheit. Grundrif§ einer demokratischen Sittlich-
keit. Berlin: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2014): »Die Normativitit der Sittlichkeit. Hegels Lehre als Alterna-
tive zur Ethik Kants«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. 62 (5), 787-800.

Honneth, Axel (2015a): Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie. Ber-
lin: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2015b): Die Idee des Sozialismus. Versuch einer Aktualisierung. Ber-
lin: Suhrkamp.

Honneth, Axel (2015¢): »Drei, nicht zwei Begriffe der Freiheit. Ein Vorschlag zur
Erweiterung unseres moralischen Selbstverstdndnisses«, in: Internationales
Jahrbuch fiir philosophische Anthropologie 5/1, 113—130.

Tkéheimo, Heikki (2014): Anerkennung. Berlin/Boston: de Gruyter.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | MATTHIAS FLATSCHER / FLORIAN PISTROL

Jaeggi, Rahel (2006): » Anerkennung und Unterwerfung: Zum Verhéltnis von negati-
ven und positiven Theorien der Subjektivitdt«, www.philosophie.hu-berlin.de/
de/lehrbereiche/jaeggi/mitarbeiter/jaeggi _rahel/anerkennungunterwerfung
(Zugriff 28.08.2017)

Kuch, Hannes (2011): »Anerkennung, Wechselseitigkeit und Asymmetrie«, in: Het-
zel, Andreas/Quadflieg, Dirk/Salaverria (Hg.): Alteritit und Anerkennung. Ba-
den-Baden: Nomos, 93—111.

Levinas, Emmanuel (*1974): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht.
Ubers. von Thomas Wiemer. Freiburg/Miinchen: Alber 1998.

McQueen, Paddy (2015): »Honneth, Butler and the Ambivalent Effects of Recogni-
tion, in: Res Publica 21 (1), 43—-60.

Pistrol, Florian (2016): »Vulnerabilitit. Erlduterungen zu einem Schliisselbegriff im
Denken Judith Butlers«, in: Zeitschrift fiir Praktische Philosophie 3 (1),233-272.

Posselt, Gerald (2016): »Outraging Speech: On the Politics of Performative Contra-
dictions«, in: Oberprantacher, Andreas/Siclodi, Andrei (Hg.): Subjectivation in
Political Theory and Contemporary Practices. London: Palgrave 2016, 111-129.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch. Judith
Butlers moraltheoretischer Entwurf, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 58,
83-104.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana (2015): Philosophische Methoden zur Einfiihrung.
Hamburg: Junius.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Normen — Subjekte — Gewalt

Mit Butlers Politik gegen hegemoniale Heteronormativitat'

MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Ubersetzt von Anna Wieder und Sergej Seitz

[M]an muss diese versteinerten Verhéltnisse dadurch
zum Tanzen zwingen, dass man ihnen ihre eigene
Melodie vorsingt!

MARX 1844: 381

Widerstand gegen die gleichgeschlechtliche Ehe und gegen eingetragene Partner-
schaften kann als ein Indiz dafiir gelesen werden, fiir wie bedrohlich diese Bezie-
hungsformen fiir die Hegemonie der Heterosexualitét erachtet werden. Zugleich ver-
weist dieser Widerstand, wie sich zeigen ldsst, auf die zentrale Relevanz der Hetero-
normativitit fiir die Idee der Nation.? Umgekehrt wird geltend gemacht, dass die Ge-

1 Dies ist eine gekiirzte und leicht tiberarbeitete Fassung unseres Artikels »Normative Di-
lemmas and the Hegemony of Counter-Hegemonyx, in: Castro Varela, Maria do Mar/Dha-
wan, Nikita/Engel, Antke (Hg.): Hegemony und Heteronormativity. Hampshire: Ashgate.
2011: 91-119.

2 Die gleichgeschlechtliche Ehe ist in 22 Landern (landesweit oder in einigen Bundeslén-
dern) der heterosexuellen Ehe rechtlich gleichgestellt: Argentinien, Belgien, Brasilien, Ka-
nada, Kolumbien, Dénemark, Finnland, Frankreich, Island, Irland, Luxemburg, Mexiko,
Niederlande, Neuseeland, Norwegen, Portugal, Stidafrika, Spanien, Schweden, GroBbri-
tannien, USA und Uruguay. Die Gesetze in Deutschland und Malta sind noch nicht in Kraft
getreten (Stand: 4. August 2017). Siidafrika ist in einem postkolonialen Kontext ein beson-
ders interessantes Beispiel, insofern die verfassungsmafige Anerkennung von Queer-Rech-
ten einen wichtigen Aspekt der Entkolonialisierung darstellt. Dariiber hinaus haben die Re-
gierungen von Taiwan und Nepal das Vorhaben angekiindigt, im Jahr 2010 gleichge-
schlechtliche Ehen zu legalisieren. Dies wird auch in einigen europdischen Landern in Er-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

setze zur gleichgeschlechtlichen Ehe und zur eingetragenen Partnerschaft die Hege-
monie der Institution Ehe und des »heterosexuellen Imaginiren« (Ingraham 1996)
eher verfestigt als gelockert hitten. Hieran zeigt sich das Dilemma im Kern der Poli-
tik gleichgeschlechtlicher EheschlieBung. Einerseits haben gleichgeschlechtliche
Verbindungen, insofern sie eine Form der Mimikry heterosexueller Ehe darstellen,
das Potential, heteronormative Ordnungen zu verunsichern. Andererseits stabilisiert
die gleichgeschlechtliche Ehe, insofern sie mit einer hegemonialen Institution gleich-
gestellt ist, die mit speziellen Privilegien einhergeht, die Hierarchie zwischen legiti-
men Liebesbeziehungen und solchen, die aus der hegemonialen Ordnung ausge-
schlossen sind — was letztere dazu verurteilt, unlesbar zu bleiben und somit »norma-
tiver Gewalt« ausgesetzt zu sein (Butler 1999: xx).

Unser Beitrag setzt sich mit den normativen Dilemmata auseinander, mit denen
die Queer-Politik im Kontext gleichgeschlechtlicher EheschlieBung konfrontiert ist,
und widmet sich dabei folgenden Fragen: Welche Rolle spielt die Institution Ehe bei
der Sicherung der heterosexuellen Hegemonie? Hat die gleichgeschlechtliche Ehe als
Mimikry der heterosexuellen Ehe ein gegenhegemoniales Potential? Inwiefern wird
die hegemoniale Heteronormativitdt durch die gleichgeschlechtliche Ehe transfor-
miert und/oder verfestigt? Mit Butler stellen wir dariiber hinaus auch folgende Frage:
»[Wlelche Abkehr von der Norm [kann] etwas anderes als eine Entschuldigung oder
Begriindung fiir die fortwéhrende Autoritit der Norm sein«? »Welche Abweichung
von der Norm unterbricht den regulatorischen Prozess selbst?« (MG: 91)

HETERONORMATIVITAT (ENT-)HEGEMONIALISIEREN

Beginnen wir mit dem Begriff der »heterosexuellen Matrix«, der bei Butler das »Ras-
ter der kulturellen Intelligibilitidt« bezeichnet, »durch das die Korper, Geschlechtsi-
dentitdten und Begehren naturalisiert werden« (Butler 1990: 219, Fufin. 6). Diese
Matrix kann als eine Ansammlung von Normen verstanden werden, durch die »intel-
ligible« Subjekte produziert werden, deren Sex, Gender, Sexualpraktiken und Begeh-
rensformen in kohdrenter Weise aufeinander bezogen sind (vgl. Butler 1990: 21f).
Normative Ideale von Sex und Gender legen fest, wer als legitimes Subjekt wahrge-
nommen werden kann, indem sie bestimmte Korper, Begehren und Handlungen als

wagung gezogen (etwa Slowenien und Luxemburg). In Mexiko und den USA haben meh-
rere Stddte und Bundesstaaten die gleichgeschlechtliche Ehe und die Adoption durch
gleichgeschlechtliche Paare legalisiert (z.B. Mexico City und Washington D.C.). In ver-
schiedenen Landern gibt es diverse andere Moglichkeiten fiir gleichgeschlechtliche Part-
nerschaften, die mit unterschiedlichen Rechten einhergehen. In der Frage der Anerkennung
gleichgeschlechtlicher Ehen und eingetragener Partnerschaften oder Lebensgemeinschaf-
ten haben wir es also mit weitreichenden internationalen Diskrepanzen zu tun.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 127

lesbar oder natiirlich darstellen. Diese Regulierungspraktiken formen und beschrén-
ken die »Genderintelligibilitit«, indem sie die soziale, politische und kulturelle Welt
strukturieren — und zwar nicht nur insofern sie Ideen, Werte und Uberzeugungen be-
einflussen, sondern auch in einer materiellen Hinsicht durch Institutionen (vgl. Cam-
bers/Carver 2008: 147). Von Versicherungen bis zu Steuern und von der Adoption bis
zur Einwanderung zeigt sich, wie Heteronormativitét jene Privilegien sichert, die den
hegemonialen Normen entsprechen, und abweichende Verhaltensweisen, Beziehun-
gen und Praktiken stigmatisiert, delegitimiert und unlesbar macht (vgl. Cham-
bers/Carver 2008: 147).3

Dabei ist festzuhalten, dass der Begriff der Heteronormativitit nicht schlicht da-
rauf verweist, dass die Mehrheit der Bevolkerung »heterosexuell« ist. Vielmehr han-
delt es sich um einen kritischen Begriff, der aufzeigt, inwiefern die Heterosexualitét
als Norm »within social practices as the implicit standard of normalization« (Butler
2004: 41) operiert und uns alle zu Konformitit mit den heterosexuellen Standards
animiert. Ein anderer wichtiger Aspekt der Heteronormativitit besteht in der wech-
selseitigen Konstitution normativer Heterosexualitdt und der rigiden bindren Ge-
schlechterordnung, innerhalb derer man je nur einer Kategorie zugehdren kann.
Selbst wenn die Heterosexualitdt als intrinsischer Aspekt der »Normalisierungsge-
sellschaft« auch durch Verordnungen oder Gesetze mit Zwangsgewalt durchgesetzt
wird, so operiert sie doch weitaus subtiler als eine »disziplinarische Normalisierung,
die alle Bereiche des Alltagslebens betrifft, die gesellschaftlichen Verhiltnisse durch-
dringt und die 6ffentliche Ordnung beeinflusst (vgl. Foucault 1975: 55). Der Begriff
der Heteronormativitét dient nicht einfach dazu, die Diskriminierung abweichender
Sexualitdten und Korper aufzuweisen; vielmehr macht er deutlich, wie sehr wir alle,
ob straight oder queer, angehalten sind, der heterosexuellen Norm zu entsprechen,
sodass »heterosexuelle Begehren und Identitdten nicht nur angenommen, sondern
auch [...] belohnt und privilegiert werden» (Chambers/Carver 2008: 145).

Jeder Versuch, Gender durch eine Kritik der Heteronormativitit zu entnaturali-
sieren, ist intrinsisch damit verbunden, die »normative Gewalt« zu entlarven, »die
idealen Geschlechtermorphologien eingeschrieben ist«, sowie damit, »die allgegen-
wirtigen Ansichten liber die vermeintlich natiirliche Heterosexualitét zu entwurzeln«
(Butler 1999: xxi). Normative Gewalt ist die Gewalt partikularer Normen, die nicht

3 Der Begriff der Heteronormativitit, den Michael Warner 1993 in seinem mittlerweile ka-
nonischen Buch Fear of a Queer Planet geprégt hat, beschreibt die Art und Weise, in der
Heterosexualitéit normativ wirksam ist. Interessanterweise hat bereits 1975 die niederldn-
dische feministische Gruppierung »The Purple September Staff« einen Artikel mit dem
Titel »Der normative Status der Heterosexualitit« veroffentlicht. Darin argumentierten sie,
dass die Heterosexualitit ein »normalisiertes Machtgefiige« darstellt, »das Moglichkeiten
beschrinkt, Ménner gegeniiber Frauen privilegiert sowie die médnnliche Herrschaft verfes-
tigt und naturalisiert« (zit. n. Ingraham 2002: 74).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

nur bestimmen, wer letztlich als Mensch zéhlt, sondern die auch regulieren, was in-
nerhalb eines bestimmten Rahmens lesbar, sprich, intelligibel ist. Jene, die Gefahr
laufen, nicht als legitime Subjekte anerkannt zu werden, riskieren den »sozialen Tod«
(Mills 2007: 137). In unserem alltéglichen Versténdnis ist der*die Adressat*in von
Gewalt ein autonomes Subjekt und die Gewalt wird genau deswegen verurteilt, weil
sie die Souverénitit dieses Subjekts verletzt. Demgegeniiber zielt die normative Ge-
walt nicht auf vorgegebene Subjekte ab, sondern wohnt den Subjektkonstitutionspro-
zessen selbst inne. Gendernormen iiben auf jene Korper Gewalt aus, die diese Nor-
men verletzen (vgl. Chambers/Carver 2008: 76), wihrend diejenigen, die damit kon-
formgehen, von ihnen profitieren. Der Korper existiert nicht vor der Gewalt, sondern
wird vielmehr durch sie konstituiert und stellt folglich eher einen Effekt als Adres-
sierter von Gewalt dar. Insofern haben Normen ein doppeltes Gewaltpotential: Einer-
seits haben wir mit einzelnen Gewaltvorkommnissen zu tun, die mit der besonderen
Manifestation der Norm im Zusammenhang stehen. Andererseits geht es um eine Ge-
walt, die Normen selbst inhdrent ist, im Sinne ihrer wesentlich »weltbildenden« und
»wirklichkeitsverleihenden Kraft« (Mills 2007: 140).

Eine der schwierigsten Herausforderungen liegt in der Sichtbarmachung norma-
tiver Gewalt, d.h. darin, aufzuzeigen, wie »die Normen der Anerkennung [...] der
Produktion und Reproduktion der Vorstellung vom Menschlichen [dienen]« (Butler
MG: 57) und so bestimmte Lebensformen »unmdéglich« und »unlebbar« machen
(Butler 1999: viii). Bestimmte Formen der Gewalt werden als legitim und zuldssig
angesehen, insofern die von dieser Adressierten auflerhalb der hegemonialen Aner-
kennungsnormen stehen. Die Gewaltandrohung im Falle der Abweichung von hege-
monialen Normen erinnert unaufhérlich daran, dass sich einer Norm zu widersetzen
heift, sein Leben aufs Spiel zu setzen (vgl. MG: 61). Die Moglichkeit eines »lebbaren
Lebens« hingt davon ab, als legitimes und lesbares Subjekt anerkannt zu werden.
Um zu iiberleben, bedarf es einer gewissen normativen Intelligibilitét, insofern »wir
weiter in einer Welt leben, in der man fiir das Vergniigen, das man sucht, die Phanta-
sie, die man verkdrpert, das Gender das man darstellt, ernste Entrechtung und physi-
sche Gewalt riskieren kann.« (MG: 339f.).

Normen normalisieren nicht nur, sie werten auch, indem sie Konformitit beloh-
nen und Devianz bestrafen. Normen sind folglich untrennbar mit Anreiz und Konsens
verbunden, die in den gesellschaftlichen, religiosen, 6konomischen und kulturellen
Sphéren hergestellt und legitimiert werden. In der Frage nach dem Verhiltnis zwi-
schen Sanktionen und Normen bringt Butlers Ansatz zwei Perspektivverschiebungen
mit sich: Erstens wird Macht bei Butler nicht nur negativ im Sinne von Verbot und
Repression verstanden. Sie weist ein juridisches Machtmodell zuriick, demzufolge
ein Subjekt einem anderen etwas zufligt. Stattdessen denkt sie die Macht von Normen
als produktiv. Normen produzieren bestimmte Liiste und Begehren und delegitimie-
ren andere. Zweitens markiert Butlers Konzeption eine Verschiebung weg von libe-
ralen Auffassungen des Subjekts als einem rationalen Akteur, der sich mit guten

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 129

Griinden dafiir entscheidet, welchen Normen er entsprechen mochte. Vielmehr pro-
duzieren Normen, wie bereits Foucault geltend gemacht hat, Subjekte und Korper,
gerade indem sie sie regulieren. Liberale Lesarten, die Normativitit nur im Sinne
bewusster Entscheidungen fassen, die autonome Subjekte dariiber treffen, welchen
Normen sie Folge leisten mdchten, verkennen das Problem der Uberlebensféhigkeit
abweichender Korper. Butler stellt die Fiktion des souverdnen Subjekts in Frage und
riickt dagegen das vulnerable Subjekt ins Zentrum, das grundlegend von Normen ab-
héingig ist (vgl. Mills 2007: 134). In Abgrenzung zu einem voluntaristischen Ver-
standnis von Widerstand zeigt sie auf, in welcher Weise Normen einen Ort politischer
Handlungsféhigkeit darstellen, gerade insofern die Vulnerabilitdt des Subjekts eng an
normative Regulierungen gebunden ist.

Politische Versuche einer Dehegemonialisierung von Heteronormativitit kiindi-
gen eine begriffliche Verschiebung weg von einer Minderheiten-Identitatspolitik, die
auf gesellschaftliche Inklusion abzielt, hin zu einer Infragestellung der »normativen
Gewalt« der Heterosexualitit an. Liberale Theorien 16sen das Problem der sexuellen
Orientierung dadurch, dass sie die Diskriminierung von Queer-Personen bestrafen (vgl.
Chambers/Carver 2008: 145). Davon versprechen sie sich Gleichheit und Freiheit. Der
Kritik der Heteronormativitit geht es dagegen nicht nur um individuelle Akte der Dis-
kriminierung oder darum, die Vorurteile der heterosexuellen Mehrheit zu iiberwinden.

Die heterosexuelle Matrix erhilt sich durch stdndige Iteration, sodass Subversion
gerade insofern moglich wird, als Regulierungspraktiken stets aufs Neue wiederholt
werden miissen, um sich zu erhalten. Da die Iteration von Normen notwendig fiir
ihren Fortbestand ist, besteht die Moglichkeit, dass Normen durch wiederholte Zitie-
rung deterritorialisiert werden konnen (vgl. MG: 346). Sprich: Aufgrund eben ihrer
Briichigkeit konnen normative Ordnungen durch subversive Iterationspraktiken re-
signifiziert werden (vgl. MG: 353). Abweichungen von der Norm sind jedoch nicht
automatisch subversiv, da der Fortbestand von Normen auch wesentlich von diesen
Abweichungen abhdngt (vgl. KG: 181f.; Butler 1999: 119, 185). Die Infragestellung
der Norm vollzieht sich immer noch im Verhéltnis zur Norm. Ein gutes Beispiel ist
etwa die Praxis des Drag, die nicht an und fiir sich als subversiv gelten kann — wie
dies oft unterstellt wird.

Normen sind weder iiberhistorisch noch kdnnen sie jederzeit in derselben Weise
in Frage gestellt werden. Die Analyse der geschichtlichen Bedingungen, unter denen
Normen entstehen und ihre Regulierungsfunktion erfiillen, ist daher fiir eine gegen-
hegemoniale Politik wesentlich. Allerdings ist es nicht immer einfach, eine klare
Grenze zwischen der Subversion und der bloBen Nachahmung von Normen zu zie-
hen. Subversion vollzieht sich nicht automatisch und ihre Wirkungen kdnnen nicht
prézise vorausgesagt werden. Gegenhegemoniale Praxen haben nicht blofl empirisch
damit zu tun, dass eventuell eine gewisse Anzahl von Individuen Gendernormen
durch die Mimikry heterosexueller Normen unterminieren. Es gibt also keinen un-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

fehlbaren Weg im Kampf gegen die Heteronormativitit, zumal Subversion stets un-
berechenbare Wirkungen zeitigt. Butler sieht daher davon ab, genaue Angaben zu
machen, die dazu dienen konnten zu beurteilen, ob eine bestimmte Praxis subversiv
ist. Stattdessen macht sie geltend, dass ein Akt gerade durch seine Féhigkeit, hege-
moniale Anerkennungsnormen in Unruhe zu versetzen, d.h. durch seine Unlesbarkeit,
ein weitreichenderes subversives Potential zu entfalten vermag (vgl. Butler 1999: xxi).

Heteronormativitdt macht Sexualitét lesbar, indem sie jede/n heterosexuell ko-
diert. Von denjenigen, die von der Heterosexualitdt abweichen, erwartet man, dass sie
sich den gidngigen Normen anpassen oder ihre Abweichung von der Norm durch ein
Coming-out deklarieren und markieren. Dagegen wendet Butler kritisch ein, dass
»die Bekréftigung von yHomosexualitdt< bereits eine Verlangerung des homophoben
Diskurses darstellt« (Butler 1993: 145), sodass »dieses »Coming-out< nur eine neue,
andere Form des »Closet<, des Schweigens« produziert (Butler 1993: 147). Dabei geht
es ihr keineswegs um eine Diskreditierung queerer Identititen, sondern gerade da-
rum, Strategien zur Subversion der heteronormativen Norm zu finden, ohne dabei
unversehens die Heteronormativitit zu stabilisieren, zumal auch »Urteile dariiber,
was das Subversive vom Nichtsubversiven unterscheidet [...] nicht auerhalb jedes
Kontextes [und] nicht {iberzeitlich geltend gemacht werden konnen« (Butler 1999: xxi).

Die Fahigkeit, bestehende Normen zu kritisieren, ist mit dem Vermogen verbun-
den, »alternative, minority versions of sustaining norms« (Butler 2004: 3) zu artiku-
lieren. Dabei schafft die Kontingenz von Normen Raum fiir kreative politische Hand-
lungsfahigkeit. Auch wenn Subjekte von normativen Ordnungen abhéngen und aus
ihnen hervorgehen, werden sie von ihnen nicht vollig determiniert, insofern »Normen
[...] keine endgiiltige oder fatalistische Kontrolle aus[iiben]« (MG: 31). Normen er-
moglichen folglich die Lesbarkeit und Intelligibilitiat des Subjekts und behindern sie
zugleich. Damit zeigt sich deutlich die normative Ambivalenz, mit dem wir konfron-
tiert sind, ndmlich »dass wir zwar Normen brauchen, um leben zu kénnen, und gut
leben zu konnen, und um zu wissen, in welche Richtung wir unsere soziale Welt ver-
andern wollen, dass wir aber auch von den Normen in Weisen gezwungen werden,
die uns manchmal Gewalt antun, so dass wir sie aus Griinden sozialer Gerechtigkeit
bekdmpfen miissen.« (MG: 327). Dariiber hinaus stellt Butler die Kraft der Norm
heraus, indem sie die Effekte normativer Regulierungen untersucht. Normen als
»eine Form sozialer Macht [...] und ein Apparat« (MG: 84) kommt kein unabhéngi-
ger ontologischer Status zu. Vielmehr fungieren Normen als Ideale, die dazu dienen,
Handlungen lesbar oder unlesbar zu machen (vgl. Mills 2007: 138). Normen werden
nicht von » AuBen« her iibergestiilpt, sondern produzieren selbst ihr Anwendungsfeld
(vgl. Mills 2007: 139).

Politischer Kampf besteht in der Uberschreitung und Umarbeitung der Norm (vgl.
MG: 325-366). Er beruht darauf, Normativitit zu verhandeln. Wenn es Anerken-
nungsnormen gibt, durch die das Menschliche konstituiert wird, und diese Normen

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 131

Machtoperationen festschreiben, folgt daraus, dass gegenhegemoniale Politik eine Aus-
einandersetzung iiber die Macht beinhalten muss, die in und durch solche Normen wirk-
sam ist (vgl. MG: 56). Die Moglichkeit, hegemoniale Normen in Frage zu stellen, setzt
das Vermdgen voraus, unser Verhiltnis zu Normen neu zu denken. Vor diesem Hinter-
grund méchten wir uns nun der Politik gleichgeschlechtlicher EheschlieSung zuwen-
den, um zu untersuchen, ob sie als eine Verfestigung der heteronormativen Ordnung
fungiert und/oder ob sie ein Potential fiir gegenhegemoniale Artikulationen bereithélt.

BRIDE AND PREJUDICE

Die Ehe ist eine zutiefst und wesentlich heteronormative Praxis und zugleich ein
zentrales Instrument der Hegemonie. Aufgrund der zahlreichen Privilegien, die mit
der EheschlieBung einhergehen, vermag sie sich die Zustimmung der Mehrheit zu
sichern. Die Heterosexualitit wahrt ihre Hegemonie, indem sie sich in Heirat und
Ehe als »natiirlich« ausgibt (vgl. Ingraham 2002: 76). Es gibt immer gute Griinde zu
heiraten und der Wunsch danach wird als selbstverstindlich wahrgenommen, inso-
fern angenommen wird, dass jede/r irgendwann einmal heiraten mdchte, sei es aus
romantischen oder pragmatischen Motiven. Die Institution der Ehe, die den Kern des
»heterosexuellen Imperativs« (Mills 2007: 136) bildet, hat eine lange Tradition.*

Ein wichtiger Aspekt der Debatte ist die vermeintlich natiirliche Verbindung zwi-
schen der Fortpflanzung und der heterosexuellen Familie, wobei das Zeugen von
Kindern als hauptsédchliches und eigentliches Ziel der Ehe angesehen wird. Gayatri
Chakravorty Spivak erldutert, dass »reproduktive Heteronormativitit« bedeutet, dass
es normal ist, »heterosexuell zu sein und sich fortzupflanzen, und diese Norm ist
wesentlich fiir die Hervorbringung von Gesellschaft: fiir rechtliche Strukturen, reli-
giose Strukturen, affektive Strukturen, Strukturen des Wohnens, fiir alles.« (Spivak
2007: 193).

Es ist kein Zufall, dass das Adoptionsrecht, das eng mit der heteronormativen
Reproduktion verbunden ist, eine Schliisselstelle der Auseinandersetzung im Kampf

4 Fiir Gramsci spielen zivilgesellschaftliche Institutionen wie die Kirche eine bedeutende Rolle
fiir die Konsolidierung der Hegemonie. Das abendldndische Verstdndnis der Ehe ist zutiefst
durch die christliche Kirche geprégt. Es setzte sich im 12. Jahrhundert durch und fand rasch
in ganz Europa Verbreitung. Bis heute beeinflusst es die vorherrschende Auffassung von Lie-
besbeziehungen. Christliche Vorstellungen haben das biirgerliche Recht in ganz Europa be-
einflusst und bilden auch noch heute einen wesentlichen Bestandteil des hegemonialen Ver-
stdndnisses der Ehe als einer Partnerschaft zwischen zwei Menschen unterschiedlichen Ge-
schlechts, die auf Lebenszeit geschlossen wird. Vgl. Winkler von Mohrenfels 2006: 533f.,
McAreavey 1997, Platero 2007: 332. Auch das deutsche Biirgerliche Gesetzbuch (§1353, 1)
hélt fest, dass die »Ehe [...] auf Lebenszeit geschlossen« wird und Artikel VI des Grundge-
setzes stellt die Ehe unter den »besonderen Schutz [...] der staatlichen Ordnung«.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

um die Anerkennung gleichgeschlechtlicher EheschlieBungen und eingetragener
Partnerschaften darstellt. Die katholische Kirche verurteilt gleichgeschlechtliche
EheschlieBungen als »siindhaft«, und zwar hauptséchlich weil sie der Ansicht ist,
dass sie die Idee der Familie korrumpieren. Dariiber hinaus spielen Ehe und Familie
eine zentrale Rolle in rassistischen Ideologien. Die Regulierung der Ehe war bei-
spielsweise sowohl fiir die Nazis als auch fiir das siidafrikanische Apartheidsregime
(vgl. Vos 2008) wesentlich, um die »Rassenreinheit« der Nation sicherzustellen. Ann
Laura Stoler beschreibt dies treffend als die »Biopolitik der Rassenherrschaft« (Stoler
1995: 45). Im deutschen Kontext verabschiedete das NS-Regime 1933 das Gesetz zur
Verminderung der Arbeitslosigkeit, das verheirateten Paaren gestattete, Hypotheken
aufzunehmen und eine Familie zu griinden,’ wohingegen Junggesellen und kinder-
lose Paare stark besteuert wurden. Andere Gesetze, wie etwa die Niirnberger Ge-
setze,® wurden erlassen, um die »Rassentrennung« zu sichern und »Mischehen« zwi-
schen Deutschen, Juden und anderen »Nicht-Ariern«, wie es hiefl, unmoglich zu ma-
chen, die nicht als deutsche Staatsbiirger angesehen wurden und auch nicht als solche
in Betracht kamen, wie etwa »Nicht-Weille«.

Die Authebung rassistischer Gesetze haben in der Folge nicht automatisch zur
Verdnderung der etablierten Verwandtschafts- und Beziehungsstrukturen gefiihrt.
Personen, die in eingetragenen gleichgeschlechtlichen Partnerschaften leben, hatten
in Deutschland beispielsweise kein Recht, Kinder zu adoptieren und sie bekamen
auch nicht die Steuervergiinstigungen heterosexueller Eheleute. Dies wird sich jetzt,
nachdem der Bundestag der gleichgeschlechtlichen Ehe zugestimmt hat, &ndern: am
1. Oktober 2017 wird ein Gesetz in Kraft treten, welches die Eheschliefung ermog-
licht. Doch ein Blick auf Spanien zeigt, dass heteronormative Ideologien nicht durch
die simple Einfiihrung der Ehe fiir Alle ins Wanken gerét. Dort hat die Reform des Ehe-
rechts, die vorherrschenden Strukturen nicht verdndert; die Familie bleibt als heterose-
xuelle Institution fest im hegemonial Imagindren verankert (vgl. Platero 2007: 330).

In vielen europdischen Landern beschrankt sich die Lobbyarbeit konservativer
LGBT-Verbédnde auf das Recht auf EheschlieBung, dieses gerét zu dem Ziel queerer
Emanzipationspolitik. Damit geht das Risiko einher, wie Duggan geltend macht, eine
Art »Homonormativitit« zu stabilisieren, d.h. eine Form von Politik, »die die vor-
herrschenden heteronormativen Annahmen und Institutionen nicht in Frage stellt,
sondern sie vielmehr stiitzt und aufrechterhélt, und dabei die Moglichkeit einer nicht-
aktivistischen Homosexuellengemeinschaft und einer privatisierten, entpolitisierten
Homosexuellenkultur in Aussicht stellt, die in Hauslichkeit und Konsum verankert

5 Um Arbeitsplatze fiir Manner zu gewiéhrleisten, wurde Frauen ein Ehestandsdarlehen unter
der Bedingung angeboten, dass sie ihre Arbeit aufgaben.

6  So wurde beispielsweise am 15. September 1935 das Gesetz zum Schutze des deutschen
Blutes und der deutschen Ehre erlassen, das Ehen und auBlerehelichen Verkehr zwischen
»Nicht-Ariern« und »Deutschen« verbot.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 133

ist« (Duggan 2003: 50). Kritische Queer-Theoretiker*innen und Aktivist*innen wei-
sen oft die Ehe an sich als konservativ und typisch fiir eine Form von Assimilations-
politik zuriick (differenziert hierzu Mesquita 2011). Damit laufen sie aber nun umge-
kehrt Gefahr, die Bedeutsamkeit eines so machtvollen politisch-juristischen Themas
zu unterschétzen, was zu einem weitreichenden blinden Fleck in der Analyse des Ver-
héltnisses zwischen Sexualitit und Hegemonie gefiihrt hat.

Die serbische Kiinstlerin Tanja Ostoji¢ unternimmt in ihrem Projekt Looking for
a Husband with EU Passport” den Versuch, die Heiligkeit der Ehe und zugleich die
Grenzpolitik der EU zu parodieren, indem sie das Zusammenspiel von Nation und
Familie in den Blick riickt. Dazu postete sie ein Nacktfoto von sich im Internet mit
einem Begleittext, in dem sie erklérte, dass sie in der EU leben wolle und auf der
Suche nach einem Mann® mit EU-Staatsbiirgerschaft sei, um ihn zu heiraten. Nach-
dem sie iiber 500 Briefe mit zahlreichen Bewerbern aus der ganzen Welt ausgetauscht
hatte, arrangierte sie ein Treffen mit einem Deutschen, mit dem sie einen sechsmo-
natigen Briefwechsel gefiihrt hatte, als 6ffentliche Performance und heiratete ihn ei-
nen Monat spéter in Belgrad. Mit ihrer Heiratsurkunde erhielt sie ein Visum zur Fa-
milienzusammenfiihrung fiir Deutschland. Dies zeigt deutlich, dass die (heterosexuelle)
Ehe viele Tiiren 6ffnet, was auch erklért, dass die Ehe einen wichtigen Migrationsanreiz
darstellt, vor allem fiir Frauen. Ehen sind nicht immer das Ergebnis romantischer Be-
ziehungen. Vielmehr haben feministische Untersuchungen gezeigt, dass die Ehe, wie
auch die »weifle Hochzeit unter den Bedingungen des transnationalen Kapitalismus tat-
sachlich massenmarkttauglich, gleichformig und fliebandartig produziert wird und
wenig mit dem utopischen Bild vieler Beteiligter gemein hat« (Ingraham 2002: 80).°

Angesichts der gro3en Relevanz der Ehe fiir die Organisation sozialer, politischer,
ethischer und ethnischer Verhéltnisse wird jede Herabsetzung der Unantastbarkeit der
Ehe als Bedrohung fiir die Gesellschaft angesehen. In diesem Zusammenhang sind
sogenannte Scheinehen besonders interessant, nicht zuletzt da schon der Begriff zu
implizieren scheint, dass es so etwas gebe wie wahrlich »echte« Ehen.!® Dies zeigt
sich allein in der Schwierigkeit, Scheinehen als solche zu entlarven. Europdische

7 Eine Dokumentation von Tanja Ostoji¢s Projekt »Looking for a Husband with EU
Passport« findet sich unter http://www.ttv-i.net/?p=1644 (6.8.2017).

8 Trotz des provokanten Ansatzes von Ostoji¢s Projekt reproduziert sie deutlich eine hetero-
sexuelle Begehrensokonomie, wie auch der Titel ihrer Anzeige »Looking for a Husband
with EU Passport« (unsere Herv.) deutlich macht, was wiederum eine die Heteronormati-
vitdt stabilisierende Geste darstellt.

9 Die US-amerikanische Hochzeitsindustrie ist beispielsweise 32 Milliarden Dollar schwer
(vgl. Ingraham 2002: 78).

10 Der deutsche Rechtstheoretiker Jens Eisfeld hat gezeigt, dass der Begriff der »Scheinehe«
auf die Nazis zuriickgeht (vgl. Eisfeld 2005). Seine historische Analyse der Instrumentali-
sierung der Ehe im Deutschland des 19. und 20. Jahrhunderts zeichnet die sukzessive Ide-
ologisierung des Eherechts nach.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Staatsbeamte bedauern dies immer wieder.!! Seit einigen Jahren wird der juridische
und moralische Diskurs iiber die Scheinehe mit zunehmender Vehemenz gefiihrt.
Scheinehen werden als Verrat an der Heiligkeit der Ehe gebrandmarkt. Daher haben
Standesbeamte in Deutschland die Moglichkeit, Paare nicht zu verheiraten, wenn sie
den Verdacht hegen, dass es sich um Ehebetrug handelt. In GroBbritannien enthélt
das Asyl- und Migrationsgesetz bereits seit 1999 Bestimmungen zum Schutz vor
Scheinehen (vgl. Kofman u.a. 2000: 67). In manchen deutschen Stidten, wie etwa in
Berlin, kdnnen, wenn begriindete Zweifel bestehen, Paare vor oder nach der Hochzeit
getrennt voneinander iiber beispielsweise das Geburtsdatum des Partners, ihre Ess-
gewohnheiten, dariiber, wie sie sich kennengelernt haben, oder die Namen ihrer Ver-
wandten befragt werden. Dabei werden scheinbar private Themen zu Angelegenhei-
ten ffentlichen Interesses. Die Heiligkeit der Ehe wird damit ironischerweise fiir einen
Moment ausgesetzt, indem noch die intimsten Begebenheiten vor Staatsbeamten aus-
gebreitet werden miissen, gerade um angeblich die Heiligkeit der Ehe zu bewahren.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass die Ehe im Zentrum hegemonialer
Heteronormativitit verankert ist. Im Kontext rassistischer Ideologien dient sie zudem
dazu, die Idee eines »reinrassigen, leistungsfahigen Volkskdrpers« zu stabilisieren.
Das romantische Bild der Ehe verschleiert die Art und Weise, in der »institutionali-
sierte Heterosexualitét eigentlich dazu dient, Gender zu organisieren und dabei zu-
gleich Rassen-, Klassen- und Geschlechterhierarchien zu bewahren« (Ingraham
2002: 76f.). Dariiber hinaus macht es die Gewalt unsichtbar, welche Teil einer ein-
heimischen Ideologie ist, die die hegemoniale Idee der vitalen, reinen und gesunden
Nation/Heimstatt absichert.

EHE UND MIMIKRY

Unsere Gesellschaft kann, wie jede Gesellschaft, nur iiberleben, wenn sie neue Menschen her-
vorbringt. Der Ehebund zwischen Mann und Frau, die sich in der Ehe riickhaltlos einander
verschrieben haben und die ihre Vereinigung im schonen korperlichen Akt ehelichen Verkehrs
vollziehen, ist der Ort, der am besten als »Heimat« fiir neues menschliches Leben geeignet ist,
als ein »Ort«, wo dieses Leben Wurzeln schlagen und wachsen kann, in Liebe und Dienstbarkeit
zu anderen. Eine solche Ehe tragt Unvergleichliches zum gemeinsamen Guten bei. Sie verdient

rechtlichen Schutz. Gleichgeschlechtliche Verbindungen sind nicht dasselbe und imitieren nur

11 Vgl. »Der Trau-Schein. Geschichte einer Scheinehe« von Carolin Wiedemann auf Spiegel
Online: http://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/geschichte-einer-scheinehe-a-858623.
html (30.8.2017).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 135

traurig das Wahre. Sie konnen keineswegs als Ehen im echten Sinne betrachtet werden. (May
2004: 314, unsere Herv.)

Diese Passage, die im National Catholic Bioethics Quarterly erschienen ist, verbramt
die gleichgeschlechtliche Ehe als »bloBe« Mimikry der »echten« heterosexuellen
Ehe. Dabei lasst sich fragen, ob die Praxis der Mimikry als einer der Schliisselbegriffe
in gegenwartigen kritischen Diskursen wie dem Feminismus und der postkolonialen
Theorie die Hegemonie der Heterosexualitét zu untergraben vermag. Butler argumen-
tiert, dass Mimikry und Maskerade das »Wesen« von Gender ausmachen (vgl. Butler
1999: 67f.) Analog hat der postkoloniale Theoretiker Homi Bhabha in seinen Uber-
legungen zur kolonialen Mimikry diese als einen Schauplatz der Macht und zugleich
des Widerstands profiliert. In seinem einflussreichen Aufsatz »Von Mimikry und
Menschen« (1994) konzeptualisiert er die Mimikry als eine der ephemersten und zu-
gleich effektivsten Strategien kolonialer Macht und kolonialen Wissens. Koloniale
Mimikry steht fiir das epochale Projekt der mission civilisatrice zur Reformierung
des kolonialisierten Anderen, indem man ihn in die kolonialen normativen Ordnun-
gen einschreibt. Der européische Kolonisator verlangt, dass das kolonisierte Subjekt
die europidischen Werte und Normen imitiert und iibernimmt, deren vorgebliche
Uberlegenheit es verdient, nachgeahmt zu werden. Bhabhas Konzeption der Mimikry
unterstreicht die Handlungsfahigkeit der Kolonialisierten, indem er herausstellt, wie
diese die hegemonialen kolonialen Normen zugleich annehmen und verédndern (vgl.
Bhabha 1994: 48, 56, 85-92). Der Prozess der Mimikry ahmt aber gerade nicht von
vornherein gefestigte oder gegriindete Identititen nach. Es gibt weder eine absolut vor-
gegebene Identitdt »des Kolonisators«, die nachzuahmen wire, noch verrét der/die Ko-
lonisierte durch Mimikry seine/ihre »wahre« Identitit. Dennoch gibt es einen »Wunsch,
durch Mimikry [...] »authentisch< zu werden« (Bhabha 1994: 130). Das Kolonialsub-
jekt wird so in einen Strudel von Identifizierung und Verleugnung hineingezogen.
Dabei bleibt besténdig die Frage offen, wer aus der Mimikry als einer Wider-
standsstrategie letztlich Gewinn zieht. Bhabhas Mimikrybegriff ist in einer ganzen
Reihe von Gegendiskursen duflerst populdr geworden, die hegemoniale Identititen
und Formationen bekdmpfen. In diesem Zusammenhang wird die Mimikry herr-
schender Kulturen und Identitdten als ein subversives Moment angesehen, das hege-
moniale Diskurse durchbricht. Es scheint uns sinnvoll, die Potentiale und Grenzen
der Mimikry als einer Subversionsstrategie im Kontext der européischen Debatte zur
gleichgeschlechtlichen EheschlieBung zu untersuchen. Wenn die hegemoniale Hete-
ronormativitdt sich iiber die Normalisierung heterosexueller Beziehungen absichert,
dann besteht durch die Offnung der Institution der Ehe fiir Neuverhandlungen die
Moglichkeit, nicht nur die Heterosexualitdt zu entnaturalisieren, sondern auch die
intrinsische Gewalt der Exklusivitdt des Eherechts sichtbar zu machen. Wenn die
Norm der heterosexuellen Ehe subtil und unsichtbar funktioniert, indem sie sich als
Common Sense darstellt und jenen, denen diese Institution offensteht, Anerkennung,

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

einen hoheren sozialen Status und materielle Vorteile bringt, dann kann die gleichge-
schlechtliche Ehe als Beanspruchung der hegemonialen Heteronormativitét gelesen
werden. Sie zwingt hegemoniale Institutionen dazu, ihre Strukturen zu iiberdenken
und sich die Frage zu stellen, wer das Recht hat, an ihr teilzuhaben, aus welchen
Griinden, in welchen Konstellationen und Zusammenhéingen. In vielen Léndern, in
denen die gleichgeschlechtliche Ehe eingefiihrt wurde, ging dies etwa mit grundle-
genden Verdnderungen im Steuerrecht, in der Krankenversicherung, im Pensions-
recht etc. einher. Dariiber hinaus haben die langanhaltenden Debatten zur gleichge-
schlechtlichen Ehe in der Offentlichkeit die »Heiligkeit der Ehe« in Frage gestellt
und anderen Partnerschafts- und Beziehungskonzepten den Weg bereitet.

Auch wenn eingetragene Partnerschaften sicherlich einen wichtigen Beitrag zur
symbolischen Gleichstellung geleistet haben,'? so war es doch die gleichgeschlecht-
liche Ehe, die auf radikale Weise das heterosexuelle Privilegienmonopol durchbro-
chen hat.!* In mehreren européischen Lindern hat die gleichgeschlechtliche Ehe es
etwa queeren postkolonialen Migrant*innen aus Staaten, in denen homosexuales Be-
gehren verfolgt wird, ermdglicht, durch die Heirat mit EU-Biirger*innen Staatsbiir-
gerrechte zu bekommen. Sie hat ihnen dariiber hinaus auch Adoptions- und Pensi-
onsrechte sowie Steuervergiinstigungen verschafft.

Spanien stellt in diesem Zusammenhang einen interessanten Fall dar. 2005 wurde
Spanien nach Belgien und den Niederlanden das dritte europédische Land, das die
gleichgeschlechtliche Ehe zulie und nicht-heterosexuellen Paaren gestattete, Kinder
zu adoptieren. Wihrend konservative Oppositionsfiihrer das neue Gesetz als einen
»schwerwiegenden Akt der Unverantwortlichkeit«'# verdammten, vertrat Spaniens
sozialistischer Prisident José Luis Rodriguez Zapatero die Ansicht, dass die neuen
Regulierungen fiir ein »anstidndigeres Land« sorgten, da »eine anstéindige Gesell-
schaft ihre Mitglieder nicht demiitigt«.!> Unmittelbar nach der Verabschiedung des
Gesetzes kamen Fragen beziiglich des rechtlichen Status gleichgeschlechtlicher Ehen
zwischen Angehorigen verschiedener Staaten auf. So wurde etwa einem spanisch-

12 Eingetragene gleichgeschlechtliche Partnerschaften haben nicht dieselben Rechte wie he-
terosexuelle Paare. Folglich ist die Gleichverteilung von Privilegien durch die Institution
der eingetragenen Partnerschaft nicht sichergestellt.

13 Wie wir aus der Zeit der Aids-Epidemie in Europa und Nordamerika wissen, als unverhei-
ratete Partner*innen einander nicht einmal im Krankenhaus besuchen durften, ist es ge-
fahrlich, die Bedeutung der verfassungsmafligen Anerkennung gleichgeschlechtlicher Lie-
besbeziehungen herunterzuspielen.

14 Fox News, »Spain’s Parliament Approves Gay Marriage«, American Policy Roundtable,
30.6.2005, http://www.aproundtable.org/news.cfm?NEWS_ID=568&issuecode=marriage
(13.8.2017).

15 Alicia Fraerman, »Gay marriage law for a »decent society, says Prime Minister«, IPS,
30.6.2005, http://www.ipsnews.net/2005/06/spain-gay-marriage-law-for-a-decent-society-
says-prime-minister/ (13.8.2017).

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 137

indischen Paar keine Heiratserlaubnis erteilt, weil das indische Recht gleichge-
schlechtliche Ehen nicht vorsieht. Kurz danach wurde die Ehe zwischen einer spani-
schen Frau und ihrer argentinischen Partnerin eingetragen: Es handelte sich um die
erste gleichgeschlechtliche Ehe zwischen Frauen in Spanien. Das Gericht gab dem
spanischen Eherecht den Vorrang gegeniiber dem argentinischen Recht, das ebenfalls
keine gleichgeschlechtlichen EheschlieBungen vorsah. Von da an wurden im spani-
schen Recht gleichgeschlechtliche Eheschliefungen zwischen Spanier*innen und
Auslidnder*innen oder unter Auslédnder*innen als giiltig angesehen — auch wenn die
Gesetzgebung im jeweiligen Herkunftsland dies nicht anerkennt.'®

Zugleich stoflen Gesetzesvorhaben zur Gleichstellung homosexueller Partner-
schaften auf den erbitterten Widerstand konservativer katholischer Krifte. Papst Be-
nedikt sagte 2008, dass es genauso wichtig sei, Transsexuelle und Homosexuelle zu
»retten«, wie es wichtig sei, den Regenwald zu »retten«.!” Der frithere Prisident des
Pépstlichen Rates fiir die Familie, Alfonso Lopez Trujillo, betonte 2005 erneut, dass
die Verwendung von Kondomen unmoralisch sei: »Gleichgeschlechtliche »Ehe« ist
ein weiterer Schritt in Richtung der totalen Vernichtung der Institution Familie, des
wertvollsten Erbes aller Volker und der ganzen Menschheit.«'® Kardinal Rouco Va-
rela, der Erzbischof von Madrid, bezeichnete Homosexualitét als eine »Epidemie«
und beschrieb die Einfiihrung gleichgeschlechtlicher Ehen als den grofiten Angriff
auf die katholische Kirche seit Luther.!” Eine solche Aussage ist alles andere als
harmlos, zumal in einem Land, in dem die Militarregierung den katholischen Funda-
mentalismus bis 1975 durchsetzte (vgl. Pérez-Sanchez 2007). In der Tat wurde noch
1971 in Spanien das »Gesetz liber soziale Gefahrlichkeit und Rehabilitation« erlas-
sen. Darin wurden Homosexuelle als gefahrlich deklariert und ihre Inhaftierung
wurde durch das Ansinnen gerechtfertigt, sie wieder in die Gesellschaft einzugliedern.
Zwischen 1971 und 1979 wurden tausende homosexuelle Ménner in Gefangnissen oder
speziellen Umerziehungseinrichtungen eingesperrt (vgl. Pichardo Galan 2004: 159).

Vor diesem Hintergrund ist die Einfiihrung der gleichgeschlechtlichen Ehe in
Spanien eine bemerkenswerte Errungenschaft. Uber einen Zeitraum von nur dreiBig
Jahren haben umfassende Verdnderungen der sozialen, politischen und juridischen

16 Vgl. Boletin Oficial del Estado, »Otras disposiciones,
http://www.boe.es/boe/dias/2005/08/08/pdfs/A27817-27822.pdf (13.8.2017).

17 Vgl. Phil Stewart, »Pope likens jsaving« gays to saving the rainforest«, Reuters,
22.12.2008, http://uk.reuters.com/article/idUKTRE4BL2FE20081222 (14.8.2017).

18 Vgl. Agenzia Fides, »Same sex »marriage« is another step towards the total destruction of
the institution of the family, the most valuable heritage of all peoples and all humanity« ,
2.5.2005, http://www.freerepublic.com/focus/f-religion/1396479/posts (14.8.2017).

19 Vgl. Helene Zuber, »The battle of the »Theocons«« , Spiegel Online International, 3. Juli
2008, http://www.spiegel.de/international/europe/0,1518,540095,00.html (14.8.2017).

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Strukturen stattgefunden, was einen wichtigen Bestandteil der Loslosung vom Fa-
schismus darstellte. Tausende Paare haben geheiratet und es ist kein Zufall, dass viele
von ihnen unterschiedlicher Staatsangehorigkeit sind.?’ Die gleichgeschlechtliche
Ehe hat die Gesellschaft dazu gezwungen, die Natiirlichkeit des »heterosexuellen Im-
perativs« in Frage zu stellen. Die Unterminierung der Heterosexualitit entlarvt dieses
Vorurteil und macht es von einer Gegebenheit zu einem Kampfplatz.

Obwohl die Einfiihrung der gleichgeschlechtlichen Ehe in einer gewissen Art und
Weise die hegemoniale Heteronormativitét zu beeinspruchen vermag, wére es den-
noch der wichtigste gegenhegemoniale Schritt, die staatliche Ehe {iberhaupt abzu-
schaffen. Butler argumentiert, dass »[d]ie jiingsten Bemiihungen zur Forderung der
Lesben- und Schwulenehe [...] ebenfalls eine Norm [fordern], die solche sexuellen
Arrangements illegitim und verwerflich zu machen droht, die sich der Norm der Ehe
weder in ihrer existierenden noch in ihrer reformierbaren Form fiigen (MG: 15). Die
Herausforderung liegt darin, dem homophoben Widerstand gegen die LGBT*IQ-
Eheentgegenzutreten, ohne dabei die Norm der Ehe als die bestmogliche soziale Ver-
bindungsform fiir queere Liebesbeziehungen hinzustellen. Butler vertritt die Auffas-
sung, dass »[e]in kritisches Verhéltnis zu dieser Norm [...] die Entkopplung jener
Rechte und Pflichten [beinhaltet], die derzeit mit der Ehe verbunden sind« (MG:
15f.), sodass diejenigen, die ihr Sex- und Liebesleben aulerhalb der Bande der Ehe
flihren, nicht entrechtet werden.

GEGENHEGEMONIALE ARTIKULATION, SUBVERSION
UND HANDLUNGSMACHT

Wir haben bereits Mimikry als Widerstandstrategie gegen eine heteronormative Ehe-
politik ins Spiel gebracht. Bhabhas Begriff der kolonialen Mimikry ist dabei von
Luce Irigarays Konzeption der Gendermimikry beeinflusst. Irigaray argumentiert,
dass Frauen Weiblichkeitsnormen im Zuge einer notwendigen Maskerade mimen
(vgl. Irigaray 1985: 27, 62, 84, 134, 148). In einer von ménnlichem Begehren kolo-
nisierten Welt unterwerfen sich Frauen Geschlechternormen, um zu iiberleben. Die
Mimikry erlaubt es Frauen unter diesen Bedingungen, von einer »aufgezwungenen
Mimesis« zu einem weiblichen Mimen iiberzugehen, das keinen erkennbaren Refe-

20 Laut Daten des spanischen nationalen Statistikinstituts zu gleichgeschlechtlichen Ehe-
schlieBungen gab es zwischen Juli und Dezember 2005 »im Vergleich zu heterosexuellen
Ehen doppelt so viele gleichgeschlechtliche EheschlieBungen mit einem auslédndischen
Ehepartner« (Platero 2007: 335). Obwohl es sich dabei um eine signifikante Zahl handelt,
analysiert Platero sie nicht weiter.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 139

renten hat. Irigaray ist der Ansicht, dass Frauen die Normen, denen sie sich widerset-
zen, von innen her bekdmpfen miissen. Durch die Taktik der Mimesis wird das, was
unsichtbar bleiben hitte sollen, entlarvt (vgl. Irigaray 1985: 76).

Die Bekdmpfung représentativer Weiblichkeitsnormen durch die subversive
Ubertreibung stereotyper weiblicher Korperbilder, d.h. ein undoing by overdoing
wurde in (postkolonialen) feministischen Kreisen mit einer gewissen Skepsis be-
dacht. Einige befiirchten, dass derartige ironische Nachahmungen letztlich nur dazu
dienen, diese Stereotypen zu verstirken. Demzufolge wiren Dykes nur schlechte
Schauspielerinnen, die ihre Parts vermasseln, wihrend die Frauen, die den Ge-
schlechternormen erfolgreich entsprechen, dafiir belohnt werden.

In ihrer aufschlussreichen Analyse argumentiert Anne McClintock, dass Irigaray
mit ihrer Proklamation der Mimikry als einer essentiell weiblichen Strategie Gefahr
lauft, Genderbinarititen erneut Geltung zu verschaffen und dass sie zugleich das Prob-
lem der »Rasse« vollig aus den Augen verliert (vgl. McClintock 1995: 62). McClintock
verweist auch darauf, dass Bhabha seinerseits Irigarays Verstdndnis von Mimikry als
einer geschlechterspezifischen Subversionsstrategie auler Acht l4sst. In seiner Analyse
der kolonialen Mimikry sind alle Protagonisten Ménner. Bhabhas »geschlechtslose Mi-
mikry« (McClintock 1995: 64) ignoriert auch die Kategorie der Klasse und nimmt aus-
schlieBlich die »Rasse« in den Blick. Als eine vordringlich ménnliche Widerstandstra-
tegie bestérkt sie aufs Neue die Ménnlichkeit als die unsichtbare Norm postkolonialen
Diskurses (vgl. McClintock 1995: 64). Dadurch gerét die Mimikry auch als eine effek-
tive koloniale Kontrollstrategie in den Blick, die hegemoniale Begehrensordnungen
verstirken kann anstatt sie zu durchbrechen (vgl. Moore-Gilbert 1998: 181).

In einer dhnlichen Weise kann auch die Praxis der gleichgeschlechtlichen Ehe-
schlieBung die hegemoniale Ordnung stirken. Auch wenn die Ehe flir bestimmte
Queers eine Option darstellt, handelt es sich dabei immer noch um eine Verbindung
zwischen ausschlieBlich zwei Menschen. Dies ist weiterhin nicht verhandelbar. Und
obwohl gleichgeschlechtliche Ehen als Parodien ihrer heterosexuellen Widerparts ge-
lesen werden koénnen, fiihlt sich die Mehrheit so lange bestdtigt, wie die Privilegien
nur denen zugestanden werden, die der Norm in ihrer gegenwartigen Form zustim-
men. In diesem Sinn wurden Organisationen, die sich fiir Homosexuellenrechte ein-
setzen, vermehrt dafiir kritisiert, dass sie nur flir Inklusion und Akzeptanz innerhalb
neoliberaler 6konomischer und politischer Systeme kdmpfen — und zwar auf Kosten
derer, denen es nicht moglich ist oder die sich dagegen verwehren, Teil der hegemo-
nialen Ordnung zu sein. Dies hat eine Form der »sexuellen Subalternitét« (Kapur 2005)
zur Folge, die es bestimmten von der Norm abweichenden Subjekten verunmdglicht,
in gegenhegemoniale Ordnungen einzutreten. Wenn Subalternitit zum Ausschluss aus
der Hegemonie fiihrt, dann konnen diejenigen, die nicht an der Transformation der He-
teronormativitét teilzunehmen vermdgen, als »sexuelle Subalterne« gesehen werden.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Die Politik von queerenRechte wird zunehmend von Konservativen instrumenta-
lisiert, die Reproduktion in homosexuellen Beziechungen gutheif3en, weil dadurch im-
mer nach wie vor die Bedeutung der Familie als einer Institution hochgehalten wird,
wihrend diejenigen marginalisiert werden, die sich der Polyamorie »hingeben« und
die Mononormativitdt sowie die Institutionalisierung von Sex- und Liebesbeziehun-
gen beeinspruchen. Die Politik der gleichgeschlechtlichen Ehe kann von der hege-
monialen Heteronormativitit immer noch toleriert werden, da es dabei blo3 um 6ko-
nomische und sexuelle Gerechtigkeit fiir eine vergleichsweise kleine gesellschaftli-
che Gruppe geht. Die Umkehrung des feministischen Slogans »Das Private ist poli-
tisch« in die Wendung, dass das Politische »nur privat« sei, scheint der Politik gleich-
geschlechtlicher Ehe zugrunde zu liegen, wobei »die Notwendigkeit zu rebellieren«
»stillschweigend einer Sehnsucht, dazuzugehdren, gewichen ist« (Sullivan, zit. n. Po-
likoff 2008: 57). Hieran zeigt sich, dass gegenhegemoniale Widerstandsstrategien
zahnlos werden, sobald sie in eine rigide konservative Logik einbezogen werden. Wir
miissen uns also von der Vorstellung distanzieren, dass jede LGBTIQ-Politik gegen
die hegemoniale Heteronormativitdt gerichtet ist.

EUROAMERIKANISCHE QUEER STUDIES
>PROVINZIALISIEREN(«

Wie jiingere Forschungen im Bereich der Queer Studies gezeigt haben, wurden die
Gesetze zur gleichgeschlechtlichen Ehe und zur eingetragenen Partnerschaft zuneh-
mend als Kennzeichen européischer kultureller Reife und Toleranz instrumentalisiert.
Dies kommt gelegen, um die Rolle Europas im Kolonialismus herunterzuspielen —
denn in den meisten heutigen postkolonialen Léndern war die Homosexualitét erst
withrend der Kolonialherrschaft kriminalisiert worden.?' Die Beurteilung der »sexu-
ellen Toleranz« postkolonialer Migrant*innen im Zuge der Einfiihrung von Staats-
biirgerschaftstests in mehreren europdischen Staaten wie den Niederlanden und
Deutschland stellt in diesem Zusammenhang ein weiteres vielsagendes Beispiel dar.
Diese Tests tiberpriifen die Fihigkeit von Migrant*innen, sich europdischen Normen
und Werten anzupassen. In den Niederlanden zeigt man Migrant*innen ein Foto von
zwei Minnern, die sich kiissen, und bewertet ihre Reaktion. In einigen deutschen
Bundesldndern war eine der Fragen an die Bewerber*innen, wie sie reagieren wiir-

t.22

den, wenn sie herausfianden, dass ihr Sohn schwul ist.** Bezeichnenderweise wurde

21 Dies zeigt beispielsweise der Abschnitt 377 des indischen Strafgesetzbuchs, der auch als
»Gesetz zu unnatiirlichen Sexualpraktiken« (Unnatural Sexual Practices Act) bekannt war
und 1860 in Britisch-Indien eingefiihrt wurde.

22 Diese Frage wurde mittlerweile gestrichen.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 141

dieser Integrationstest von der grofiten deutschen LGBT-Rechte-Gruppe, dem LSVD,
unterstiitzt. Damit wurden Migrant*innen unter den Generalverdacht der Homopho-
bie gestellt. Analog dazu wird in vielen westlichen Medien regelmiBig tiber die Ver-
folgung von queeren und anderen sexuellen Minderheiten in Landern wie dem Iran
berichtet. Eine rassistische und imperialistische Queer-Politik, die die »sexuell auf-
geklarte und moderne« Selbstdarstellung des Westens im Gegensatz zu dem »sexuell
unterdriickten« und »unemanzipierten« Anderen unterstiitzt, fiigt sich in das paterna-
listische Rettungsnarrativ, demgemaB — frei nach Spivak — die »weilen Queers ver-
suchen, die braunen Queers vor den braunen Heteros zu retten« (vgl. Spivak 1988: 92).

Die Politik der Homonormativitét {ibt somit auch jenseits der Grenzen des Wes-
tens Einfluss aus und beansprucht durch eurozentrische Queer-Politik transnationale
Geltung. Dabei ist es dennoch wichtig, die Gefahr hervorzuheben, die darin liegt, den
kritischen Fokus nur auf den queeren Imperialismus zu legen und dabei die heterose-
xistische Gewalt zu ignorieren, die viele Queer-Personen im globalen Siiden erleiden.
Als Mahmud Ahmadinedschad im Anschluss an seinen Vortrag an der Columbia Uni-
versity im Jahr 2007 auf die Verfolgung von Queer-Personen im Iran angesprochen
wurde, antwortete er, dass es im Iran keine solchen Leute gebe. Das Publikum be-
gegnete seiner Antwort mit unglaubigem Geléchter, auf das er nur mit einem vielsa-
genden Licheln reagierte.”® Ein anderes Beispiel dafiir, wie verschiedene hegemoni-
ale Ordnungen miteinander verbunden sind und einander wechselseitig legitimieren,
sind die Anstrengungen in Uganda (die auch von der US-amerikanischen evangeli-
kalen Kirche unterstiitzt wurden), ein Anti-Homosexualitdtsgesetz einzufiihren, das
darauf abzielt, die Kriminalisierung von Homosexualitit auszuweiten, wobei auf
»besonders schwere Fille« von Homosexualitit die Todesstrafe stehen soll.*

Die euroamerikanische Queer-Theorie und Queer-Politik hat kiirzlich eine Wende
hin zur verstarkten Inblicknahme der Diaspora nicht-weiler Queers vollzogen, die
einerseits einem »Homonationalismus« ausgesetzt sind (vgl. Puar 2007) und ande-
rerseits geradezu als Vorreiter*innen einer utopischen Zukunft und einer queeren
Weltordnung gesehen werden (vgl. Mufioz 2009). Die Darstellung diasporischer
nicht-weiBer Queers als bloBer »Opfer« eines Queer-Imperialismus verschleiert ihre
privilegierte Position im transnationalen Gefiige.”® Dariiber hinaus verdinglicht die

23 Vgl. Youtube.com, »Ahmadinejad on the treatment of women and homosexuals«,
http://www.youtube.com/watch?v=xou92apNN4o&feature=related (15.8.2017).

24 Gay Rights Uganda, http://www.gayrightsuganda.org/ (12.12.2010).

25 Der Umstand, dass die européische Migrationspolitik nach wie vor kolonialen Mustern
folgt, und die Erfahrungen von Rassismus und Diskriminierung, die einen intrinsischen
Bestandteil des tiglichen Lebens queerer Migrant*innen darstellen, sind dringliche Prob-
leme, die skandalisiert werden miissen. Zugleich gilt es die politischen Spezifika verschie-
dener Orte wie den Interessenskonflikt zwischen den Kdmpfen im globalen Norden und im
globalen Siiden ernst zu nehmen.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Wahrnehmung von nicht-weiflen Queers als Vorreiter*innen einer Queer-Emanzipa-
tion diese als »Orte der Differenz«, womit auch eine Verleugnung der diffizilen Rolle
postkolonialer diasporischer Subjekte zur Stiitzung neokolonialer Strukturen einher-
geht (vgl. Dhawan 2007). In den euroamerikanischen Queer Studies und deren Queer-
Politik neigt man dazu, ihre eigenen Interessen und ihre Kritik zu universalisieren,
wodurch beispielsweise auch dann, wenn man den »amerikanischen sexuellen Exzep-
tionalismus« (Puar 2007: 2) bekdmpft, der »amerikanische akademische Exzeptiona-
lismus« bekriéftigt wird. Zudem nehmen sich die im »Westen« lebenden nicht-weiflen
Queers als Norm fiir den »Rest« der Welt wahr. Wir haben es also mit einer gewissen
Monopolisierung von Handlungsmacht derer zu tun, die Biirger*innen der Ersten Welt
sind und iiber harte Wahrung verfiigen, wodurch sie es sich leisten konnen, »pragmati-
sche« Politiken zugunsten »radikalerer« Interventionen zuriickzuweisen. Puar etwa
sieht die Homo-Ehe als »eine Forderung, die der Wiedereinsetzung weiller Privilegien
und Rechte« sowie »damit einhergehender staatsbiirgerlicher Privilegien« (Puar 2007:
29f.) dient. Sie nimmt dabei jedoch nur den euro-amerikanischen Kontext in den Blick
(vgl. Puar 2007: 20) und erwéhnt kein einziges Mal etwa die Lage in Siidafrika. Dariiber
hinaus liegen ihre Behauptungen auch quer zu den Verhéltnissen in Spanien, da dort die
meisten gleichgeschlechtlichen Ehen zwischen Angehdrigen verschiedener Staaten ge-
schlossen werden und nicht-weifle Queers durch die EheschlieBung in den Genuss von
Privilegien kommen, die mit der Staatsbiirgerschaft einhergehen.

Die »Provinzialisierung« oder »Deuniversalisierung« euro-amerikanischer
Queer-Theorie und -Politik stellt ein dringliches Anliegen dar. Dabei handelt es sich
um eine zugleich notwendige und unmdogliche Aufgabe, da diese Theorien sowohl
unverzichtbar als auch ungeeignet sind, um die Realitdten in der Dritten Welt zu ver-
stehen (vgl. Chakrabarty 2000). Antirassistische Bewegungen im globalen Norden
stehen zwar in Verbindung mit den Entkolonialisierungsprozessen im globalen Sii-
den, fiigen sich aber nicht bruchlos in sie €in.* In den meisten Lindern des globalen
Siidens kdmpfen queere Aktivist*innen und Theoretiker*innen um die verfassungs-
maiBige Anerkennung sexueller Rechte wie das Recht auf gleichgeschlechtliche Ehe-

26 Spivak gibt hierzu einen wichtigen Hinweis: »Wenn man das Problem der »Rasse« nur als
ein Problem der Hautfarbe begreift, dann verkennt man, dass der einzige Austragungsort
dieser Problematik die sogenannte weifle Welt ist, und zwar solange, wie man das Problem
darin verortet, dass es um Schwarze geht, die in die weille Welt eintreten und unter deren
ethnischen Gesetzen in ihr leben wollen. Dadurch iibersehen wir den Umstand, dass in
vielen Landern, die man der Dritten Welt zurechnet, ein hohes Ausmal an 6konomischer
und sexueller Repression herrscht, und zwar nicht zuletzt im Kontext einer Zusammenar-
beit zwischen Komprador-Kapitalist‘innen und der weilen Welt. Die internationale Ar-
beitsteilung unterscheidet nicht zwischen guten Weilen, schlechten Weilen und Schwar-
zen. Ein bloBer »chromatistischer< Fokus auf die Hautfarbe, der extrem weit verbreitet ist,
macht uns blind firr diese spezifische Thematik.« (Spivak 1990: 126)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 143

schlieBung, auch wenn dies im globalen Norden als eine Appeasement-Politik dis-
kreditiert wird. Und auch wenn das Recht nicht automatisch fiir Gerechtigkeit sorgt,
kann man Rechte nicht nicht haben wollen (vgl. Kapur 2005: 37). Daher miissen die
Argumente gegen die gleichgeschlechtliche Ehe, die diese als ein stereotypisches Be-
gehren nach Assimilation in einen »korrumpierten Mainstream« darstellen, die
Kéampfe historisieren und kontextualisieren, wobei es auch keine »natiirlichen« Alli-
anzen zwischen der (schwarzen oder weillen) Queer-Politik im globalen Norden und
den queeren Kédmpfen um sexuelle Gerechtigkeit im globalen Siiden gibt. Anstatt
nicht-weifle Queers hochzustilisieren, bevorzugen wir die Gramscis und Spivaks Po-
litik der Anerkennung des (eigenen) Verstricktseins in hegemoniale Ordnungen. Mit
Spivak wenden wir uns gegen jede romantische Form von Handlungsmacht und dis-
tanzieren uns von einem »bequemen urbanen Radikalismus« (Spivak 2007: 175), der
sich als antikolonialer Widerstand verkauft.

NORMATIVITAT QUEER-POLITISCH AUSHANDELN

Nach Gramsci ist die proletarische Gegenhegemonie auf die Bildung von Allianzen
angewiesen, weswegen sie ihre »Vorurteile« gegeniiber anderen Gruppen iiberwin-
den muss. Die Zivilgesellschaft bietet den beherrschten Gruppen die Moglichkeit,
gegenhegemoniale Bewegungen zu organisieren und so neue Interessensverbindun-
gen zu formen. Politische Kdmpfe miissen nach Gramsci wesentlich damit einherge-
hen, die Hegemonie in eine Krise zu stiirzen. Dazu miissen sich die Beherrschten zu
einer Klasse erheben, die dazu in der Lage ist, ihre Verbiindeten zu fithren, indem sie
iiber ihre partikularen wirtschaftlichen Interessen hinaus intellektuelle und morali-
sche Fithrung {ibernimmt und mit diversen gesellschaftlichen Kréften Allianzen und
Kompromisse eingeht. Gramsci nennt diese Vereinigung gesellschaftlicher Kréfte in
Ankniipfung an den franzdsischen Philosophen und Syndikalisten Georges Sorel ei-
nen »geschichtlichen Block« (Gramsci: GH, Bd. 5, H. 8, §182). Er schlédgt zwei Stra-
tegien zur Bekdmpfung der Hegemonie vor, ndmlich den »Bewegungskrieg« und den
»Stellungskrieg« (Gramsci: GH, Bd. 4, H. 7, §16). Der Bewegungskrieg besteht in
einer direkten Konfrontation mit dem staatlichen Zwangsapparat, wihrend im Stel-
lungskrieg der politische Kampf durch Boykott, passiven Widerstand und einen or-
ganischen Verinderungsprozess mittels Bildung gefiihrt wird.?” Gramsci verweist da-
rauf, dass »die Wiederholung [ ...] das wirksamste didaktische Mittel [ist], um auf die
Volksmentalitiit einzuwirken« (Gramsci 1967), d.h., um die Zustimmung der Massen

27 Gramsci weist darauf hin, dass »Gandhis passiver Widerstand [...] ein Stellungskrieg« ist
(Gramsci: GH, Bd. 1, 178), auch wenn er ihn an anderer Stelle als naiv und religios ver-
bramt kritisiert (vgl. Gramsci: GH, Bd. 4, 769).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

zur Autoritdt der herrschenden Klasse zu unterminieren und eine Gegenhegemonie
durch »passive Revolution« zu etablieren.”®

Gramsci gibt zu bedenken, dass die dkonomische Krise nicht automatisch die
ausgebeuteten Klassen dazu bringen wird, zu revoltieren. Genausowenig wird sie die
Herrschenden entmachten. Diese werden ihrerseits »die Verteidigungslinien auch un-
ter Triimmern nicht« verlassen (Gramsci: GH, Bd. 7, H. 13, §24). Demgegeniiber
spricht sich Gramsci fiir die »passive Revolution« als gegenhegemoniales Mittel aus,
das keine plotzlichen, sondern graduelle Transformationen der gesellschaftlichen
Verhiltnisse nach sich zieht. Diese Verdnderungen machen sich vor allem subtil be-
merkbar, sodass sie als »organische« Fortentwicklungen der Gesellschaft erscheinen.

Vor diesem Hintergrund kann die gleichgeschlechtliche Ehe als eine Art »passiver
Revolution« gelesen werden, die die Ehe- und Familienideale schrittweise transfor-
miert. Der berithmte Prozess Thompson vs. Kowalski in den USA fiihrt die Komplexitit
der Thematik von Eherechten und Fiirsorgepflichten vor Augen, in der es schwierig ist,
eine eindeutige Position fiir oder gegen die gleichgeschlechtliche Ehe zu beziehen.
Sharon Kowalski hatte 1983 einen Autounfall, von dem sie schwere korperliche und
neurologische Verletzungen davontrug (vgl. Polikoff 2008: 46). Obwohl sie bereits vier
Jahre lang mit ihrer Partnerin Karen Thompson zusammengelebt hatte, wurde Thomp-
son sowohl vom Krankenhaus als auch von Kowalskis Vater, der gerichtlich bestellte
Vormund, nicht gestattet, ihre Partnerin zu besuchen. Obwohl Sharon selbst in der Folge
ihren Willen zum Ausdruck brachte, bei ihrer Partnerin zu leben, sorgten die Gerichte
dafiir, dass die Entscheidung des Vaters aufrecht blieb (vgl. Polikoff 2008: 46f.). Der
darauffolgende Gerichtsprozess wurde von feministischen, lesbischen und Behinder-
tenrechtsorganisationen unterstiitzt und zog sich iiber acht Jahre hin. Der damalige Ge-
schiftsfithrer der LGBT-Organisation Lambda Legal betonte, dass dieser Fall »die
Dringlichkeit der Einfiihrung gleichgeschlechtlicher Ehe bewies« (Polikoff 2008: 57).

In seiner Diskussion des Kowalski-Fall zeigt McRuer auf, dass »heterosexuell
geprigte Ideologien des Zusammenlebens« (McRuer 2006: 102) und die normalisie-
rende Institution der Ehe im Dienste der »Entwicklung gesunder Identitéten, Prakti-
ken und Bezichungen« stehen (McRuer 2006: 89). Zugleich ist der Fall ein gutes
Beispiel fiir die Vermengung von Fragen der Heterosexualitit, der Nicht-Behindert-
heit und des Zusammenlebens wie auch fiir ein alternatives Modell des Héuslichen,
in dem »die Neigung zu heiraten sich potentiell zugunsten der Behindertenrechte aus-
wirkt« (McRuer 2006: 85). Thompson gewann den Prozess gegen die Kowalskis und
Sharon lebt nun mit ihr und ihrer neuen Partnerin unter einem Dach. Wie McRuer
zusammenfasst, handelt es sich dabei »um eine ziemlich queere Hausgemeinschaft,

28 Diesen Begriff hat Gramsci in der Zwischenkriegszeit in Italien entwickelt, um eine im
Gegensatz zu der gewaltsamen bolschewistischen Revolution in Russland praktikablere
Form der Revolution zu beschreiben.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 145

die vermeintlich zeigt, dass Queerness in ihrer bedenklichsten Bedeutung Behinde-
rung nach sich ziehen kann, und dass umgekehrt die Behinderung zu Queerness fiih-
ren kann« (McRuer 2006: 102).

Anstatt den Kampf um Eherechte als konservative Geste zuriickzuweisen, liegt
die zentralere Aufgabe der Queer-Politik vielleicht darin, abweichenden Formen von
Sex- und Liebesbeziehungen zur Hegemonie zu verhelfen. Wenn, wie Laclau und
Mouffe argumentieren, Hegemonie sich in einem von antagonistischen Artikulation-
spraktiken durchfurchten Feld konstituiert, in dem »Interessen« im Représentations-
prozess selbst hergestellt werden, dann geht es im politischen Kampf nicht einfach
darum, die vorgegebenen Interessen partikularer Gruppen zu verwirklichen (vgl.
Laclau/Mouffe 1985). Vielmehr geht es darum, der Kontingenz und Heterogenitét
queerer Politik Rechnung zu tragen. Wenn >gegenhegemoniale< Gruppen zu Repri-
sentanten einer Gemeinschaft werden und deren Interessen verfolgen, dann miissen
sie mogliche Konflikte mitbedenken, die diese Interessen fiir jene mit sich bringen,
die dieser Gruppe nicht angehoren. So ist beispielsweise, wie bereits erwdhnt, die
Politik nicht-weiBer Queers im globalen Norden nicht automatisch mit jener im glo-
balen Siiden verbunden. Der Queer-Politik geht es darum, die Unsichtbarkeit und die
Ausschliisse abweichender Sexualitdten in gesellschaftspolitischen Strukturen her-
auszustellen. Ziel ist es, den Bereich des Legitimen auf abweichende Subjekte aus-
zudehnen, indem man deren Interessen reprasentiert. Paradoxerweise hat, wie Butler
deutlich macht, Reprisentation nur dann einen positiven Wert fiir die Queer-Politik,
wenn die Produktionsweisen von Subjektivitdt wie auch die Repréasentationsprozesse
selbst bestdndig problematisiert werden (vgl. Butler 1999: 3f.). Das heifit auch, dass
es nicht ausreicht, danach zu fragen, wie queere Interessen umfassender représentiert
werden konnen. Noch wichtiger ist es ndmlich zu analysieren, wie die Kategorie
»Queer«, das Subjekt queerer Politik, durch gerade die diskursiven Strukturen her-
vorgebracht und beschrankt wird, von denen man sich Emanzipation verspricht.

Um auf das Problemfeld der Politik gleichgeschlechtlicher Ehe zuriickzukom-
men: Die Frage lautet, ob sie zu einer homonormativen Hegemonie beitragt. Wére
das eine Hegemonie des Gegenhegemonialen? Es ist wichtig festzuhalten, dass sich
die proletarische Hegemonie nach Gramsci von der biirgerlichen Hegemonie unter-
scheidet®” — eine wichtige Unterscheidung, die leider von einigen Queer-Theoreti-
ker*innen iibersehen wurde, die die gleichgeschlechtliche Ehe als die bloBe Aneig-
nung von Privilegien durch »unkritische« Queers sehen. Der wesentliche Unterschied
ist, dass die Handlungsmacht der Subalternen darin besteht, Macht zu entlarven, wéh-
rend die Herrschaft (domination), um sich zu erhalten, ihre Macht verschleiert. Be-
merkenswerterweise argumentiert Gramsci nicht fiir die Bewahrung subalterner

29 Analog weist auch Duggan die Gleichsetzung von Homonormativitat und Heteronormati-
vitdt zuriick.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Riume; vielmehr geht es ihm in seinem politischen Projekt um eine »Uberwindung
von Subalternitit« (undoing subalternity) durch die Einschreibung (insertion) der
Subalternen in die Hegemonie.*

Nach Gramsci ist die Hegemonie nicht notwendig bose oder unmoralisch. Um-
gekehrt heift eine Position »auBlerhalb« der Hegemonie nicht, dass man fromm oder
unschuldig ist. Das wire eine christliche Sichtweise auf die Politik, wenn man glau-
ben wiirde, dass die Unterdriickten automatisch bessere Menschen seien. Es geht
nicht darum, jene zu feiern oder zu romantisieren, die nicht Teil der hegemonialen
Ordnung sind, sondern darum, sich in die Hegemonie einzuschalten. Hegemonie ist
nicht zu vermeiden, sondern zu erringen.

Folglich sollte die Forderung nach Eherechten fiir gleichgeschlechtliche und
Transgender-Paare nicht als eine einfache Stabilisierung der traditionellen Form der
Ehe angesehen werden. Vielmehr konnte sie eine Transformation des Partnerschafts-
ideals bewirken. Wenn Wertkonservative befiirchten, dass gleichgeschlechtliche
Ehen zu solch katastrophalen Konsequenzen wie dem Ende der Menschheit fiihren
konnten, sollten Queer-Aktivist*innen genauer die Mdglichkeiten gegenhegemonia-
ler Artikulation durch die Beeinspruchung der »Heiligkeit« und der Privilegien der
Ehe ins Auge fassen. Wenn, wie Bhabha gezeigt hat, die Mimikry zugleich eine Un-
terwerfungs- und eine Tarnungsstrategie darstellt (vgl. Bhabha 1994: 88-90), dann
geht es darum, »gleichzeitig Moglichkeitsrdume zu erdoffnen und Schwierigkeiten zu
bereiten« (Bhabha 1995: 110). Mimikry ist nicht nur Nachahmung, sondern auch Pa-
rodie. Sie ist nicht nur Neuaneignung und Neuinterpretation, sondern auch Fehlaneig-
nung, Fehlinterpretation, Fehliibersetzung und Verfremdung. Die heteronormative
Ehe wird dadurch parodiert, dass sie gemimt wird. Auch wenn die gleichgeschlecht-
liche Ehe subversives Potential in sich birgt, insofern sie den heteronormativen Im-
perativ entnaturalisiert, so stellt sie flir die Queer-Politik doch nicht einfach ein » Werk-
zeug direkter Aktion« (Chambers/Carver 2008: 153) dar. Im Geiste Gramscis muss der
Kampf um soziale Verdnderung die schwierige Aufgabe iibernehmen, den Stellungs-
krieg zu gewinnen, in dem emanzipatorische Ideen und Praktiken an die Stelle einer
repressiven Ideologie treten. Dabei gilt es Stuart Halls Warnung im Hinterkopf zu be-
halten, dass Hegemoniebildung harte Arbeit ist (vgl. Hall 1996, vgl. auch Lipsitz 1988).

Zusammenfassend lésst sich festhalten, dass die Politik der gleichgeschlechtli-
chen Ehe eine zugleich effektive und risikoreiche Strategie bildet, die die »normati-
ven Dilemmata« queerer postkolonialer Politik offenlegt. Sie bietet die Moglichkeit,
die Unantastbarkeit der heterosexuellen Ehe herauszufordern, sie stellt die Normati-

30 In einer dhnlichen Richtung bemerkt Spivak: »Kein/e Aktivist/in will die Subalternen am
Ort der Differenz belassen. [...] Man gibt den Subalternen keine Stimme, [...] sondern man
kampft gegen die Subalternitét.« (Spivak 1992: 46)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 147

vitét iiblicher Verwandtschaftsstrukturen in Frage und sie macht die normative Ge-
walt der traditionellen Ehe sichtbar. Als Experiment eines anderen Lebens und als
Existenzweise, die hegemoniale Normen durchbricht, hat die gleichgeschlechtliche
Ehe dazu gefiihrt, dass die heterosexuelle Mehrheit das Monopol {iber eine ganze
Reihe an Privilegien verloren hat. Dariliber hinaus birgt sie die Moglichkeit, in der
Migrationspolitik des globalen Nordens einzugreifen, indem sie gleichgeschlechtli-
che und transsexuelle Partner*innen aus postkolonialen Landern die Erlangung von
Staatsbiirgerrechten ermdglicht. Wenn es der Politik der gleichgeschlechtlichen Ehe-
schlieBung gelingt, jene »dissidenten Stimmen« nicht zum Schweigen zu bringen, die
»die ungleichen Auswirkungen der Ehe auf »andere«< Individuen (Lesben, >Illegale,
Angehorige ethnischer Minderheiten usw.) in Frage stellen« (Platero 2007: 336),
dann bietet sie eine Gelegenheit zur Resignifizierung normativer Ordnungen.

Unsere Analyse zeigt, dass die gleichgeschlechtliche Ehe weder als eine an sich
gegenhegemoniale Praktik gelesen werden kann noch als etwas, das einfach zur Er-
haltung der hegemonialen Ordnung beitrdgt. Die Debatte um die gleichgeschlechtli-
che Ehepolitik problematisiert das Ideal der Familie und stellt zugleich eine Neube-
stimmung der Fiirsorgepolitik sowie eine Neuerfindung dessen, was Partnerschaft
heilen kann, zur Disposition. Zugleich stabilisiert sie die Vorstellung monogamer
Liebe und schliefit dadurch andere Lebensweisen von gleichen Partizipationsmog-
lichkeiten aus. Widerstand gegen die Heteronormativitét geht folglich mit dem Risiko
einher, »normative Gewalt« zu reproduzieren. Die Mimikry einer machtvollen Insti-
tution wie der der heterosexuellen Ehe kann unter bestimmten Umstdnden dazu ge-
nutzt werden, Gewalt gegen abweichende Andere zu legitimieren. Wie Ingraham
fesstellt, »erfordert die Storung der Art und Weise, in der das heterosexuelle Imagi-
nére die Heterosexualitdt naturalisiert und ihren Konstruiertheit iiber die Illusion der
Universalitdt verschleiert, eine systematische Analyse der Formen, in denen dieses
Imaginére historisch mit der Verteilung 6konomischer Ressourcen, kultureller Macht
und sozialer Kontrolle verzahnt ist« (Ingraham 1996: 169).

In diesem Sinn muss die Ausrichtung queerer Politik iiber die Einforderung se-
xueller Rechte hinaus erweitert werden und auch andere soziale Formen von Gewalt
bekdmpfen, wie etwa Armut, Imperialismus, die internationale Arbeitsteilung und
den globalen Kapitalismus. Wenn ein neuer geschichtlicher Block eine Gegenhege-
monie errichtet, die auf die Neuverteilung von Ressourcen abzielt und die Ideale der
Familie und der Nation transformiert, und wenn sie zugleich auf transnationale sexu-
elle und 6konomische Gerechtigkeit abzielt, dann wire dies wahrlich eine Hegemo-
nie, fiir die es sich zu kdmpfen lohnt.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

LITERATUR

Bhabha, Homi (1994): The Location of Culture. London: Routledge.

Bhabha, Homi (1995): »Translator translated: Interview with W. J. T. Mitchell, in:
Artforum 33 (7), 80-84, 110, 118-19.

Butler, Judith (1993): »Imitation and gender insubordination«, in: Abelove, Henry/
Halperin, Henry/Aina Barale, Michele (Hg.): Gay and Lesbian Studies Reader.
New York: Routledge, 307-20

Butler, Judith (1999): Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. New
edition with a new preface. London: Routledge.

Chakrabarty, Dipesh (2000): Provincializing Europe: Postcolonial through and his-
torical difference. Princeton: Princeton UP.

Chambers, Samuel A./Carver, Terrell (2008): Judith Butler and political theory:
Troubling politics. London: Routledge.

Dhawan, Nikita (2007): »Can the subaltern speak German? And other risky ques-
tions: Migrant hybridism versus subalternity«, in: translate, ht tp://translate.eipcp.
net/strands/03/dhawan-strandsO1en (Zugriff 20.6.2010).

Duggan, Lisa (2003): The twilight of equality? Neoliberalism, cultural politics, and
the attack on democracy. Boston: Beacon Press.

Duggan, Lisa (2004): Holy matrimony! The Nation, March 15. http://www.thenation.
com/article/holy-matrimony (Zugriff 31.5.2010).

Eisfeld, Jens (2005): Die Scheinehe in Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert. Ti-
bingen: Mohr Siebeck.

Foucault, Michel (2003). Society must be defended. New York: Picador.

Gramsci, Antonio (GH): Gefidngnishefte. Hg. von Klaus Bochmann und Wolfgang
Fritz Haug. 10 Bde. Hamburg: Argument 1991-2002.

Gramsci, Antonio (1967): Philosophie der Praxis. Eine Auswahl. Hg. und iibers. von
Christian Riechers. Frankfurt/M.: Fischer 1967. Ausziige online: www.trend.info
partisan.net/trd1207/t031207.html (Zugriff 1.9.2017).

Hall, Stuart (1996): »For Allon White: Metaphors of Transformation«, in: Morley,
David/Chen, Kuan-Hsing (Hg.): Stuart Hall: Critical Dialogues in Cultural Stud-
ies New York: Routledge, 287-305.

Ingraham, Chrys (1996): »The heterosexual imaginary: Feminist sociology and the-
ories of gender«, in: Seidmann, Steven (Hg.): Queer theory/sociology. Cam-
bridge: Blackwell Publishers, 168-93.

Ingraham, Chrys (2002): »Heterosexuality: It’s just not natural!«, in: Richardson, Di-
ane/Seidman, Steven (Hg.): Handbook of lesbian and gay studies. London: Sage
Publications, 73—82.

Irigaray, Luce (1985): This sex which is not one. Trans. Catherine Porter with Carolyn
Burke. Ithaca: Cornell UP.

Irigaray, Luce (1991): The Irigaray reader. Hg. von Maragaret Whitford. Oxford:
Basil Blackwell.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 149

Kapur, Ratna (2005): Erotic justice: Law and the new politics of postcolonialism,
Postcolonial feminism law sexuality. Leiden: A. A. Balkema.

Kofman, Eleonore/Phizacklea, Annie/Raghuram, Parvati/ Sales, Rosemary (2000):
Gender and international migration in Europe: Employment, welfare and poli-
tics. New York: Routledge.

Laclau, Ernesto/Moutffe, Chantal (1985): Hegemony and socialist strategy: Towards
a radical democratic politics. London: Verso.

Lipsitz, George (1988): »The struggle for hegemony«, in: The Journal of American
History 75 (1): 146-50.

Marx, Karl (1844): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie«, in: Karl Marx
und Friedrich Engels — Werke 1. Berlin 1976: Dietz, 378-91.

May, William E. (2004): »On the impossibility of same-sex marriage: A review of
Catholic teaching, in: National Catholic Bioethics Quarterly 4 (2), 303-16.
McClintock, Anne (1995): Imperial leather: Race, gender and sexuality in the colo-

nial contest. New York: Routledge.

McRuer, Robert (2006): Crip theory: Cultural signs of queerness and disability. New
York: New York UP.

Mesquita, Sushila (2011): Ban Marriage! Ambivalenzen der Normalisierung aus
queer-feministischer Perspektive. Wien: Zaglossus.

Mills, Catherine (2007): »Normative violence, vulnerability, and responsibility«, in:
Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies 18 (2), 133-56.

Moore-Gilbert, Bart (1998): Postcolonial theory: Contexts, practices, politics. Lon-
don: Verso.

Muiioz, José Esteban (2009): Cruising utopia: The then and there of queer futurity.
New York: New York UP.

Pérez-Sanchez, Gema (2007): Queer transitions in contemporary Spanish culture:
From Franco to la movida. Albany: SUNY Press.

Pichardo Galan, José Ignacio (2004): »Same-sex couples in Spain: Historical, con-
textual and symbolic factors«, in: Digoix, Marie/Festy, Patrick (Hg.): Same-sex
couples, same-sex partnerships, and homosexual marriages: A focus on cross-
national differentials, Documents de Travail n°124. Paris: INED, 159-73.

Platero, Raquel (2007): »Love and the state: Gay marriage in Spain, in: Feminist
Legal Studies 15: 329-40.

Polikoff, Nancy D. (2008): Beyond (straight and gay) marriage: Valuing all families
under the law. Boston: Beacon Press.

Puar, Jasbir K. (2007): Terrorist assemblages: Homonationalism in queer times. Lon-
don: Duke UP.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): »Can the Subaltern Speak?«, in: Williams, Pat-
rick/Chrisman, Laura (Hg.): Colonial Discourse and Post-Colonial Theory.
Hemel Hemstead 1994: Harvester Wheatsheaf, 66—111.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The post-colonial critic: Interviews, strategies,
dialogues. New York: Routledge.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Spivak, Gayatri Chakravorty (1992): »Interview with Gayatri Chakravorty Spivak.
New nation writers conference in South Africa by Leon de Kock, in: Ariel: A
Review of International English Literature 23 (3), 29-47.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): »Feminism and human rights«, in: Shaikh,
Nermeen (Hg.): The present as history: Critical perspectives on global power.
New York: Columbia UP, 172-201.

Stoler, Ann Laura (1995): Race and the education of desire: Foucault’s history of
sexuality and the colonial order of things. Durham: Duke UP.

Vos, Pierre de (2008): »A judicial revolution? The court-led achievement of same-
sex marriage in South Africa«, in: Utrecht Law Review 4 (2), 162-74.

Warner, Michael (1993): Fear of a queer planet. Minneapolis: Univ. of Minnesota
Press.

Winkler von Mohrenfels, Peter (2006): »Die gleichgeschlechtliche Ehe im deutschen
IPR und im europdischen Verfahrensrecht«, in: Sabih, Arken/Aynur, Yongalik
(Hg.): Festschrift fiir Tugrul Ansay. Alphen aan den Rijn: Kluwer Law Internati-
onal, 527-39.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik, Sozialitat und Unverfugbarkeit
Ein lebendiger Ort fur das »lch«¢

HANNA MEISSNER

In einem Europa der Arbeitslosigkeit, Prekarisierung,
Armut und immenser Migrationsstrome scheint mir
das Prinzip Solidaritdt von allen politischen Konzep-
ten die Basis fiir eine fortschrittliche, nachhaltige und
Interessen ausgleichende Losung zu sein. In meinem
Politikverstindnis ist Solidaritit ein politisches Kon-
zept. Wenn ich Solidaritit in Betracht ziehe, geschieht
das aus keinem humanistischen Anliegen heraus.
KIYAK 2016

Mely Kiyaks Appell, das Prinzip Solidaritdt als politisches Konzept zu begreifen,
steht hier exemplarisch fiir die in wissenschaftlichen und 6ffentlichen Debatten aktu-
ell zu beobachtende Revitalisierung von Solidaritit, sozialem Ausgleich und gerech-
ten Formen des Zusammenlebens als politischen und ethischen Fragen unserer Zeit.!
Angesichts einer gesellschaftlichen Situation, die zunehmend als krisenhaft und un-
sicher wahrgenommen wird, in der Sozialitit als abstrakte Vergesellschaftung indivi-
dualisierter Akteur*innen erscheint, in der unverfiigbare wirtschaftliche Dynamiken
das Gemeinwohl im Sinne 6konomischer Wettbewerbsfahigkeit bestimmen, und in
der es zunehmend legitim erscheint, das Wohlergehen der Einzelnen wirtschaftlichen

1 So brachte etwa die Frankfurter Rundschau im Herbst 2014 eine Reihe von Beitragen, zu
der Frage, inwiefern angesichts immenser und zunehmender sozialer Ungleichheit Solida-
ritdt, Gerechtigkeit und Respekt in erneuerter Weise von Bedeutung sind (Mika/Festerling
2015), auf dem Soziologiekongress 2014 wurde die Ausgabe der deutschen Ubersetzung
des konvivialistischen Manifests (Les Convivialistes 2014) prasentiert, auf Webseiten und
in diversen Publikationen wird tiber Moglichkeiten einer >Neuerfindung< der Allmende
(Commons) diskutiert (Helfrich/Heinrich B6ll Stiftung 2010).

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | HANNA MEISSNER

Dogmen zu opfern (vgl. Mbembe 2014; Brown 2015), erhalten diese Auseinander-
setzungen um neue Formen des Gemeinsamen eine gesellschaftskritische Bedeutung.
Es geht dabei um Visionen alternativer Gesellschaftlichkeit, es geht um grundlegende
Verhandlungen {iber die Bedingungen der Moglichkeit eines guten Lebens, die auf der
Idee eines »wesentlich Geteilten, eines Verbindenden jenseits der Trennungen durch
Markt, Macht und spatmoderne Individualisierung« (Hark et al. 2016: 101) aufbauen.

Was aber Solidaritét {iberhaupt ist und worin wir sie begriinden kénnen, ist alles
andere als eindeutig. Wie Kiyak problematisiert, wird Solidaritdt derzeit »als Weg-
weiser fiir politisches Handeln nicht ernsthaft in Betracht [gezogen], sondern in einer
religios-ethischen Nische [geparkt] und als SOS-Argument [hervorgeholt], wenn alle
anderen Losungskonzepte zu scheitern drohen« (Kiyak 2016). Solidaritét sei aber als
»ein Akt der Handlung« und als ein »politisches Instrument« zu begreifen, als »ein
Ordnungsprinzip, das den anderen nicht zum anderen macht, sondern zum eigenen
definiert« (Kiyak 2016). Die Auseinandersetzung mit dem Prinzip Solidaritét bedeu-
tet als Frage unserer Zeit nichts Geringeres, als eine Aufforderung, die Grundlagen
unserer Sozialitdt zu {iberdenken.

Zu dieser Frage, wie wir eine Sozialitit gestalten kdnnen, die die primédre Abhén-
gigkeit unserer Existenz moglichst gewaltlos und gerecht sichert und so lebenswerte
Leben ermoglicht, leistet Judith Butlers mit ihren Arbeiten in vielerlei Hinsicht wich-
tige Beitrége. Hier soll der Fokus darauf liegen, inwiefern sich mit ihr das Subjekt in
seiner historischen Form individualisierter Souverénitét als Problem fiir solidarisches
Miteinander betrachten ldsst — inwiefern ein spezifisches historisch-kulturelles Ethos
individueller Subjektivierung dazu fiihrt, dass Solidaritdt als nachtriglicher Aus-
gleich, als interessengeleitete Absicherung individueller Probleme erscheint. Butlers
Subjektkritik soll dabei nicht als Verabschiedung dieses Subjekts verstanden werden,
sondern als dekonstruktive Kritik. Aus der Frage nach den Bedingungen, die uns in
spezifischer Weise als Subjekte hervorbringen, eréffnet eine solche Kritik die Mog-
lichkeit, auch die Verluste, die mit diesen Bedingungen verbunden sind, wahrnehmen
und bearbeiten zu konnen. Verloren geht uns in dieser spezifischen Subjektivierungs-
weise ndmlich gerade die fundamentale Sozialitit unserer konstitutiven Verbindun-
gen. Aus einer (gesellschafts-)theoretischen Aufklarung {iber diese Bedingungen lasst
sich eine selbstkritische (Gegen-)Erzdhlung entwickeln, die Alternativen artikulier-
bar macht: Andere Subjektivierungsweisen, andere Formen ethischer Fragen und po-
litischer Konzepte erscheinen dann moglich, die, wie in der Folge gezeigt werden
soll, Solidaritdt und Individualitit nicht als Gegensétze erscheinen lassen.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 153

1. DAS ETHOS INDIVIDUELLER SUBJEKTIVIERUNG

Als Einstieg in ihre Adorno-Vorlesungen formuliert Butler die These, »dass sich mo-
ralische Fragen nicht nur immer schon im Kontext sozialer Beziehungen stellen, son-
dern dass sich die Form solcher Fragen je nach Kontext &ndert, ja dass der Kontext
der Form der Frage bereits innewohnt« (KEG: 9). In die Vorstellungen, wie zu leben
sei, gehen etwa bestimmten Annahmen dariiber ein, was ein menschliches Leben
tiberhaupt ist. Diese Annahmen beruhen auf einer historischen Ordnung der Wahr-
heit, die reguliert, mit welchen Methoden oder Techniken Erkenntnisse iiber das Le-
ben hervorgebracht und nach welchen Kriterien Aussagen dariiber als wahr oder
falsch beurteilt werden konnen. Auf diese Weise konfiguriert sie zugleich das Vor-
stellungsvermdgen dariiber, was als gutes Leben gedacht werden kann, wer in wel-
cher Weise Anspriiche formulieren kann und wer in welcher Weise fiir das Gelingen
eines guten Lebens Verantwortung trdgt. Wie sich mit Butler argumentieren lésst,
geht diese Ordnung bis in die Syntax ein, in der ethische Fragen formuliert werden
konnen: »[D]ie moralische Frage der Moderne — »Was soll ich tun?«< — [ist] selbst
kontextabhédngig, das heifit keineswegs iiberzeitlich oder a-historisch gestellt«
(Schénwilder-Kuntze 2010: 87).

Die Frage nach einem guten Leben stellt sich also in unserer Zeit als Frage an ein
»Ich¢, das angesichts einer bestimmten Problemkonstellation (ethisch begriindete)
Entscheidungen zu treffen hat. Ein wichtiger Beitrag Butlers besteht nun darin, die in
dieser Konstellation impliziten Annahmen {iiber ein >Ich¢, das zwischen unterschied-
lichen Positionen oder Entscheidungen wihlen muss, zu dekonstruieren. Dabei geht
sie davon aus, dass sich das Subjekt nicht einfach in einem (Entscheidungs-)Kontext
befindet, sondern durch diesen Kontext iiberhaupt erst als (entscheidendes) Subjekt
konstituiert wird: »[D]as »Ich¢, das zwischen den Positionen auswéhlt, ist immer
schon durch sie konstituiert« (KG: 40). Moralische Subjektwerdung ist in diesem
Versténdnis also mit der Frage verbunden, wie ein spezifisches moralisches >Ich< in
seinen sozialen Bedingungen konstituiert wird, und dies lésst sich als eine Frage kri-
tischer Gesellschaftstheorie begreifen:

Wenn das »Ich« versucht, iiber sich selbst Rechenschaft abzulegen, kann es sehr wohl bei sich
beginnen, aber es wird feststellen, dass dieses Selbst bereits in eine gesellschaftliche Zeitlich-
keit eingelassen ist, die seine eigenen narrativen Moglichkeiten tiberschreitet. Ja, wenn das
»Ich« Rechenschaft von sich zu geben sucht, Rechenschaft oder eine Erkldrung seiner selbst,
die seine eigenen Entstehungsbedingungen einschlieBen muss, dann muss es notwendig zum
Gesellschaftstheoretiker werden. (KEG: 15)

Was es genau heif3t, Gesellschaftstheoretiker*in zu werden, bleibt bei Butler in vielen
Hinsichten unbestimmt (vgl. Meiiner 2010). In jedem Fall aber verweist Butler da-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | HANNA MEISSNER

rauf, dass Gesellschaftstheorie selbst als historischer Mdglichkeitsraum einer moder-
nen Macht-Wissen-Ordnung zu betrachten ist (vgl. Meiner 2013): ein epistemischer
Raum, in dem kontingente Sozialitit als konstitutiver Horizont menschlichen Han-
delns erscheint und ethische Fragen somit in spezifischer Weise als Fragen mensch-
licher Verantwortung auftauchen. Was ein gutes Leben ist, kann in unserem histori-
schen Kontext als eine sehr individuelle und personliche Frage erscheinen. Moderne
Subjekte sind als Erben von Aufklarung und Individualisierung aufgefordert, sich als
individuell miindig zu begreifen und ihr Handeln als Ausdruck eigener, moralisch
begriindeter Entscheidungen zu verstehen, fiir die sie personlich zur Verantwortung
gezogen werden konnen. Individuelle Lebensweisen sind in diesem historischen
Kontext nicht durch eine unhinterfragbare moralische Ordnung vorgegeben, sondern
werden als Ausdruck der Realisierung individueller Wiinsche, Neigungen und Féhig-
keiten zu einer Folge von (moralisch zu legitimierenden) Lebensentscheidungen.?
Individuelle Entfaltung und Selbstbestimmung erscheinen in diesem Kontext als
wichtige Werte und geben ethische Mafstdbe fiir die Verfasstheit sozialer Verhalt-
nisse vor. Diese sind danach zu beurteilen, inwiefern sie dem Individuum Moglich-
keiten zur Verfiigung stellen, die eigenen Potenziale zu entfalten und optimal zu ge-
stalten. Zugleich liegt es in der Verantwortung der Individuen, das Beste aus den ge-
botenen Moglichkeiten zu machen. Diese individualisierende Ethik kann Butler als
Problem ausweisen, indem sie argumentiert, dass eine solche Ethik auf der systema-
tischen Ausblendung oder gar Verleugnung konstitutiver Zusammenhénge beruht.
Zugleich geht es ihr jedoch nicht darum, jede Form individualisierter Ethik, jeden
Bezug auf ein moralisches >Ich« zu verwerfen. Die Perspektive einer weniger prob-
lematischen Syntax moralischer Fragen liegt nicht in der einfachen Negation der
Handlungsfahigkeit individueller Subjekte. Vielmehr finde sich »[d]ie Ethik [...]
nicht nur in die Aufgabe der Gesellschaftstheorie verwickelt, sondern die Gesell-
schaftstheorie muss, soll sie zu nicht-gewaltsamen Ergebnissen fiihren, auch einen
lebendigen Ort fiir dieses »Ich« finden« (KEG: 16). Die Herausforderung, die Butler an
Gesellschaftstheorie stellt, liegt also darin, eine unauflosbare Spannung zu halten. Es

2 Diese gesellschaftsdiagnostischen Verortungen miissten noch weiter prézisiert und in ihren
Verdnderungen in der Spatmoderne differenzierter betrachtet werden. So argumentiert etwa
Wendy Brown, dass der gesellschaftspolitische Siegeszug des Neoliberalismus zu einer
fundamentalen Rekonfigurierung unserer Sozialitdt gefiihrt habe. Im Neoliberalismus ver-
dringe die Figur des homo oeconomicus die anderen Figurationen des modernen Subjekts
(homo juridicus und homo politicus), wodurch sich nicht nur das Machtgefiige gesell-
schaftlicher Sphéren und Institutionen hin zu einer Ubermacht der Okonomie verschiebe,
vielmehr verdndere sich »the purpose and character of each sphere, as well as relations
among them« (Brown 2015: 35). An dieser Stelle geht es mir jedoch zunichst darum, die
spezifische Matrix individualisierter Subjektivierung zu erfassen, die auch der neoliberalen
Rekonfigurierung zu Grunde liegt.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 155

geht dabei darum, einerseits die soziale Bedingtheit des Subjekts zu erfassen und ande-
rerseits diese Bedingtheit in ihrer individuellen Unverfiigbarkeit anzuerkennen — und
gerade daraus aber nach (anderen) Moglichkeiten ethischer Subjektivierung zu fragen:

In gewissem Mafe ist das »>Ich« sich immer durch seine gesellschaftlichen Entstehungsbedin-
gungen enteignet. Aber diese Unverfiigbarkeit bedeutet nicht, dass wir die subjektive Basis der
Ethik verloren haben. Ganz im Gegenteil konnte diese Unverfligbarkeit gerade die Vorausset-
zung moralischer Fragestellungen sein, die Bedingung, unter welcher die Moral selbst erst ent-
steht. (KEG: 20)

Um diesen Uberlegungen zu folgen, ist es hilfreich, sie innerhalb der spezifischen
Konstellation (spét-)moderner kapitalistischer Gesellschaften zu konkretisieren. Mit
dieser historischen Verortung ldsst sich das spezifische Erbe der liberalen Version des
Subjekts als eine bedeutsame Formierung ethischer Fragestellungen erfassen, die auf
einer sozialen Ontologie individualisierter Subjekte beruht. Sozialitdt erscheint als
freiwillige Einordnung dieser Subjekte unter einen Gesellschaftsvertrag, fiir den sich
die Einzelnen aufgrund der rationalen Uberlegung, dass dies die beste Losung fiir
Konflikte zwischen individuellen Egoismen darstelle, entscheiden. Dies impliziert
eine besondere Konfiguration des Verhéltnisses von Individuum und Gesellschaft, in
der Sozialitdt als duBere Grenze eines inneren Freiheitsraums des Subjekts wahrge-
nommen wird. Der*die Andere erscheint so vor allem als Grenze der individuellen
freien Entfaltung — da, wo die individuelle Freiheit die Entfaltungsmdglichkeiten An-
derer beeintrichtigt, miissen gemeinsame Normen gefunden werden. Diese individu-
alisierten Subjekte begegnen sich also aus einer Position der Isoliertheit und Selbst-
beziiglichkeit heraus und stellen ihren Zusammenhang untereinander iiber die abs-
trakten Modi von Tausch und Recht her — das Gemeinsame kann insofern nur von
den isolierten, abstrakt gleichgesetzten Individuen her gedacht werden, die ihrerseits
als rationale Egoistinnen und Egoisten naturalisiert« sind (Loick 2012: 315).

Die spezifische Formierung ethischer Fragen als Fragen an ein vereinzeltes, iso-
liertes »Ich« lésst sich also auf eine historische Matrix der Subjektivierung zuriick-
fiihren, die die Individuen als Ausgangs- und Bezugspunkt, als »Letztelemente« (Ri-
cken 2006: 340) des Sozialen setzt. Individualitit und Kollektivitét erscheinen als
Gegensditze, die lediglich iiber Kompromisse zwischen formal Gleichen und Toleranz
gegeniiber »yAbweichungen< zu vers6hnen sind (vgl. Brown 2006a). Kollektivitdt und
gemeinschaftliche Regulierungen erscheinen in diesem Kontext als (notwendige aber
immer kritisch zu betrachtende) Einschrankungen individueller Egoismen, »die Bin-
dungen an Andere als Beschriankungen der vorgéngigen, nach dem Eigentumsmodell
gedachten Souverdnitit des Subjekts« (Assadi 2013: 248). Zugleich wird die eigen-
verantwortliche Realisierung individualisierter Potenziale zur Bedingung der gesell-
schaftlichen Teilhabe. Solidaritit kann einerseits als Ausdruck von Wohltatigkeit er-
scheinen, die Anderen gewéhrt werden kann (oder auch nicht), um deren Schwéchen

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | HANNA MEISSNER

zu kompensieren. Diese Gewidhrung ist insofern mit Einschrankungen verbunden, als
sie Anderen gegeniiber (aus moralischen Uberlegungen heraus) Zugestindnisse
macht; sie ist folglich zu begriinden und kann (oder muss sogar) Gegenleistungen fiir
in Kauf genommene Einschrinkungen erwarten.> Andererseits kann Solidaritit als
Zusammenhalt der »Schwachen« erscheinen, die sich in einer bestimmten geteilten
Situation der Unterlegenheit Stirke qua Gemeinsamkeit und Zusammenbhalt zu ver-
schaffen hoffen. Beiden Versionen von Solidaritét liegt die Annahme zugrunde, dass
Individuen entscheiden kdnnen (und miissen), mit wem sie welche Verpflichtungen
eingehen, mit wem sie solidarisch sind.

Die am Eigentumsmodell souverdner Subjektivitét orientierte Version von Sozia-
litdt als abstrakter Vergesellschaftung individualisierter Subjekte war allerdings nicht
immer unumstritten. Insbesondere feministische und post- oder dekoloniale Kritik
macht das souveréne Subjekt als phantasmatische Gestalt erkennbar, deren Unabhén-
gigkeit immer konkrete Andere voraussetzt, denen in historischen Machtverhéltnis-
sen als Frauen* und/oder als kolonialen Subjekten die Last existenzieller Abhéngig-
keit zugewiesen wurde und die insofern nicht (vollig) am Status des vertragsfiahigen
(Besitz-)Subjekts teilhaben konnten oder kénnen. Die mit der individualistischen so-
zialen Ontologie einhergehende vertrags- und tauschtheoretische Erzdahlung der mo-
dernen Gesellschaftsordnung beruht insofern in ihrer ganzen Architektur auf ver-
schwiegenen Pridmissen: auf einer spezifischen hierarchischen Geschlechterordnung
(vgl. Hausen 1976; Pateman 1988), einer rassistisch-kolonialen Ordnung (vgl. Stoler
1992; Mbembe 2014) sowie einer ableistischen Konfiguration subjektiver Befdhi-
gung* (vgl. Maskos 2010; Campbell 2012). Das Subjekt, das in der vom Gesell-
schaftsvertrag vorausgesetzten Souverdnitit und Unabhingigkeit auftreten konnte, ist
folglich keineswegs einfach gegeben, sondern erweist sich als eine spezifische histo-
rische Figur, die im Rahmen spezifischer Macht- und Herrschaftsverhdltnisse Aufga-
ben der (Fiir-)Sorge Anderen zuweisen und diese Zuweisung in deren besonderer Na-
tur begriinden konnte. Insofern stellt das souveréne Subjekt eine Figur dar, die sich
als freies Besitzindividuum nur dadurch behaupten konnte, dass Andere als Besitz

3 Diese Figuration von Solidaritit ldsst sich aktuell in den Diskussionen um die Frage ethischer
Verpflichtungen im Umgang mit Gefliichteten beobachten, wenn etwa debattiert wird, wie
viel Humanitit gegeniiber Gefliichteten der >einheimischen«< Bevdlkerung zuzumuten ist oder
welche »Gegenleistungen«< von Gefliichteten erwartet werden kdnnen (oder miissen).

4 Der Begriff ableism kommt aus den disabiltiy studies. Er stellt in der Kritik an gesellschaft-
lichen Konstruktionen von Behinderung die (zumeist unmarkierte) Norm der Befahigung
oder Féahigkeit in den Fokus, die die Parameter menschlicher Subjektivitit und Handlungs-
fahigkeit setzt. Der kritische Impetus beseht darin, die stillschweigenden Pramissen und
unbenannten Bedingungen in den Blick zu bekommen, die bestimmte Formierungen von
Fahigkeiten und Befdhigung (als individuell zugerechnete Potenziale und Leistungen)
tiberhaupt erst hervorbringen.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 157

und verdufBerbare Handelsware vom Status des menschlichen Subjekts ausgeschlos-
sen wurden. In diesem Lichte betrachtet, stellt sich die Souverénitit des Subjekts als
ein in (materialisierten) Macht- und Herrschaftsverhéltnissen begriindetes Privileg
dar, das auf einer Indienstnahme von Anderen beruht, die iiber naturalisierte Diffe-
renzbehauptungen zu jenen Anderen legitimiert wird.

Im Hinblick auf die Frage, wie ein solidarisches Zusammenleben moglich sein
kann, ist dieses individualisierte Subjekt insofern nicht nur kein addquater Hoff-
nungstréger, es erscheint in dieser Analyse vielmehr als Teil des Problems. In ihrer
gewaltsamen Ausschlielichkeit ist das individualisierte Subjekt in seinen (ethi-
schen) Féahigkeiten, auf Andere/s antworten zu kénnen gerade dadurch beeintréchtigt,
dass es aus seiner konstitutiven Verbindungen zu diesen herausgerissen ist und in
Selbstreferentialitéit gefangen bleibt:

[M]any of our ideas of responsibility continue to be very much bound up with a subject who
poses reflexive questions: What do / need to do to be responsible? What is the right thing for
me to do in this or that situation? To pose questions of responsibility exclusively in this self-
reflexive way suggests that responsibility is a problem that the subject has with itself and that
these questions, important questions, can be answered simply through recourse to one’s own
self (Butler in Murray 2007: 419).

Eine solche Syntax der Moral, die in bloB selbstbeziiglicher Weise fragen lisst, was
ein individuelles »Ich< angesichts gegebener duflerer Bedingungen tun kann und soll,
ist insofern ein Problem, als sie die Bedingtheit des Subjekts, die Qualitét seiner Be-
ziehungen und die ihm darin mdglichen Subjektivierungsweisen nicht zum Thema
der ethischen Deliberation werden lasst. Wenn Sozialitdt in dieser Weise als Hinter-
grund oder Kontext erscheint, aus dem die Fragen, die das Subjekt an sich selbst
richtet, gewissermallen herausgelost sind, ist Verantwortung letztlich immer selbstre-
ferentiell auf das isolierte »Ich< bezogen. Ethische Fragen verkehren sich gewisser-
maflen ins Gegenteil, da sie einerseits das Individuum strukturell iiberfordern, indem
es immer wieder auf sein vereinzeltes Selbst zuriickwerfen und ihm eine Selbstge-
wissheit und Selbstverantwortung abverlangen, an der es immer wieder scheitern
muss. Zugleich kann gerade diese Uberforderung andererseits aber nicht zum Gegen-
stand ethischer Problematisierungen werden, da der Verfasstheit der Sozialitit nur als
duBere Entscheidungsbedingung erscheint und weitgehend aus ethischen Fragen aus-
geklammert ist. Diese Bedingungen sind dann aber auch wiederum nicht Gegenstand
individueller Verantwortung:

We end up with a self-referential idea of responsibility and this very concept wrenches us out
of the social context in which the most pressing notions of responsibility emerge. We become
irresponsible in relation to our social lives in becoming »responsible« on this model, so it is

better, surely to avoid such irresponsibility (Butler in Murray 2007: 419, meine Herv.).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | HANNA MEISSNER

Im Hinblick auf ethische Fragen bedeutet dies, dass es nicht hinreichend ist, der be-
stehenden Ordnung weitere Verantwortungselemente hinzuzufiigen (vielleicht etwas
»mehr¢ Solidaritdt fiir etwas >weniger< Gegenleistungen), sondern dass es vielmehr
darum geht, die gesamte Architektur einer Ordnung in Frage zu stellen, die auf der
regologischen« Syntax einer Perspektive der ersten Person beruht. Um die mit diesem
Subjekt und seiner »egologischen< Ethik verbundene Verantwortungslosigkeit zu be-
heben, arbeitet Butler an einer subjekttheoretischen Reformulierung, die das Subjekt
nicht verwirft, sondern es als konstitutives Moment von Abhéngigkeiten zu fassen
sucht. Diese Reformulierung des Subjekts erfolgt iiber eine dekonstruktive Kritik, die
herausarbeitet, inwiefern das autonome, individualisierte Subjekt durch die Disarti-
kulation (KG: 44) seiner konstitutiven Bedingungen, durch die Verleugnung seiner
Verbundenheit, iiberhaupt erst in einem vermeintlich duferlichen Verhiltnis zu die-
sem Kontext hervorgebracht wird. Auf diese Weise erdffnet sich die Frage, wie wir
die Bedingungen dieser Disartikulation zum Gegenstand ethischer Deliberation und
praktischer Umgestaltung machen kénnen. Die Moglichkeiten der Umgestaltung
hingen jedoch nicht zuletzt davon ab, ob und inwiefern wir uns andere Moglichkeiten
von Sozialitdt und Subjektivierung liberhaupt vorstellen konnen. Ein solches Vorstel-
lungsvermdgen ist aber in gewisser Weise durch spezifische psychische Strukturen und
Dynamiken beeintrdchtigt, die mit unserer vereinzelten Subjektivierung einhergehen
und die den Verlust der sozialen Welt als Gegenstand von ethischen Deliberationen und
emanzipatorischen Gestaltungen von Sozialitit bewirken: Die Wirkungen dieser Struk-
tur der Subjektivierung »lassen sich sehr wohl als psychischer Zustand lesen, der sich
faktisch selbst an die Stelle der Welt gesetzt hat, in der er angesiedelt ist« (PM: 167).

2. KONSTITUTIVE SOZIALITAT:
DEKONSTRUKTION DER ERSTEN PERSON

Von der Pramisse ausgehend, dass das Individuum von Anfang an Anderen ausgesetzt
und existenziell auf Andere angewiesen ist, entwirft Butler ein performatives Ver-
standnis der Subjektivierung. Das Subjekt ist tiberhaupt nur insofern ein Subjekt, als
es im Rahmen gesellschaftlicher Normen und Institutionen sowie auch in inter-indi-
viduellen Bezichungen immer wieder in spezifischer Weise als ein solches adressiert
wird. Daraus folgt die paradoxe Annahme, dass Subjektwerdung auf einer grundle-
genden Enteignung beruht: »Das Subjekt ist gendtigt, nach Anerkennung seiner eige-
nen Existenz in Kategorien, Begriffen und Namen zu trachten, die es nicht selbst her-
vorgebracht hat, und damit sucht es das Zeichen seiner eigenen Existenz auflerhalb sei-
ner selbst — in einem Diskurs, der zugleich dominant und indifferent ist.« (PM: 25)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 159

Um diese Paradoxie, die im Hinblick auf subjekttheoretische Uberlegungen ein
methodologisches Problem darstellt (vgl. SE: 2), einzufangen, fasst Butler das Mo-
ment der Subjektwerdung mit der »Figur der Wendung« als »Riickwendung auf sich
selbst oder gar gegen sich selbst« (PM: 9), in der die vorgegebenen Spielregeln der
Intelligibilitdt zu dem werden, was das >Ich« als eigene Affekte erfihrt. Die »Ich«-
Werdung erscheint insofern als »eine primére und inaugurative Entfremdung« (PM:
32), das »Ich« ist seiner selbst immer in gewissem Mafle »durch seine gesellschaftli-
chen Entstehungsbedingungen entfremdet« (KEG: 15). Die in diesem Verstidndnis der
Subjektwerdung implizierte fundamentale Unentscheidbarkeit von (subjektivem) In-
nen und (sozialem) Auflen bedeutet, dass sich das Subjekt in seiner Abhéngigkeit von
Anderen bzw. Anderem immer in gewisser Weise unverfiigbar bleibt:

1, the subject, am appealed to by the Other, and this appeal actually divides or produces a rift
in me, so that I am never fully coincident with myself. I am always in some sense constituted
by this demand that the Other puts upon me to respond. The division that constitutes me is
neither fully internal nor fully external, but becomes precisely the interlacing of the two. (Butler
in Murray 2007: 420)

Wenn Subjektwerdung darauf beruht, dass ein Individuum in bestimmter Weise
adressiert und damit fiir sich selbst und andere als Subjekt erfahrbar wird, dann ist
dieses Subjekt insofern durch Verluste konstituiert, als in jeder Ermdglichung von
Intelligibilitdt zugleich andere Mdglichkeiten des Werdens verworfen werden:
»[K]ein >Subjekt« [entsteht] als sprechendes Wesen [...], es sei denn durch die Un-
terdriickung bestimmter Moglichkeiten des Sprechens« (Butler 1993a: 130). Der so-
ziale Ursprung dieser Verluste wird jedoch in der Bewegung der Wendung auf sich
selbst oder gegen sich selbst unverfiigbar, denn das Subjekt kann niemals den Punkt
des Eintritts in die gesellschaftlichen Normen als Ursprung seiner Selbstwerdung re-
konstruieren. Diese primére Unergriindbarkeit ist also nicht reflexiv einzuholen — wir
konnen nicht wissen, was wir in unserer Subjektwerdung verloren haben. Insofern
kann die Basis der Ethik nicht in einer Hoffnung auf Transparenz und Selbsterkennt-
nis begriindet werden. Dies bedeutet jedoch keinesfalls, dass wir aufgrund dieser fun-
damentalen Unverfiigbarkeit eines Ursprungs »die subjektive Basis der Ethik verlo-
ren haben« (KEG: 15).

Hier ldsst sich nun Butlers weiter oben zitierte Aussage, dass »diese Unverflig-
barkeit gerade die Voraussetzung moralischer Untersuchungen sein [konnte], die Be-
dingung, unter welcher die Moral selbst entsteht« (KEG: 15), wieder aufgreifen und
ihre subjekttheoretischen Implikationen nachvollziehen: Nicht der mit der Subjekt-
werdung verbundene konstitutive Verlust ist das ethische und politische Problem,
sondern die Disartikulation des Konstitutionsprozesses. Diese Disartikulation schlagt
insofern in ethische Gewalt um, als sie zum einen vom Subjekt eine unmogliche Re-
chenschaft hinsichtlich seiner »Identitétc verlangt und zum anderen den Status des

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | HANNA MEISSNER

Subjekts iiber einen Ausschluss anderer Seinsweisen, »d.h. durch die Schaffung eines
Gebiets von nichtautorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten« (Butler
1993a: 46) als Vorrecht konstituiert, wie Butler in »Kontingente Grundlagen« geltend
macht. Indem dieser Ausschluss jedoch in einer spezifischen Ontologie verankert ist,
erscheint er gerade nicht als Machteffekt, sondern einfach als »Wirklichkeit«.

Butlers dekonstruktive Subjektkritik kann zu einer theoretischen Aufklarung bei-
tragen, indem sie die verschwiegenen Bedingungen — die disartikulierten Prozesse —
der Subjektwerdung erkennbar macht. Auf diese Weise konnen diese Prozesse erst
als mogliche ethische Fragen erfahrbar und verhandelbar werden. Souverdne Subjek-
tivitat wird so als Problem artikulierbar, das ein Verstdndnis von Solidaritit als Teile
des (immer schon) Geteilten be- oder gar verhindert. »Kein Subjekt«, so stellt Butler
fest, »ist sein eigener Ausgangspunkt. Die Phantasie, die es zu einem solchen erklért,
kann ihre konstitutive Beziehung nur verleugnen, indem sie sie zum entgegengesetz-
ten Gebiet reiner AuBerlichkeit umformt.« (Butler 1993a: 41) In dem >egologischenc
Modell der Subjektivierung entsteht individuelle Autonomie als bedingter Effekt, als
»logische Konsequenz einer verleugneten Abhéngigkeit« (Butler 1993a: 44). Und
diese Subjektivierung hat als Effekt von Verleugnungsprozessen Implikationen im
Hinblick auf unser ethisches Selbstverstidndnis: »Wenn das Handeln als eigensténdig
definiert und damit ein fundamentaler Unterschied zur Abhéngigkeit impliziert wird,
basiert unser Selbstverstdndnis als Handelnde auf einer Verleugnung jener lebendi-
gen und interdependenten Beziehungen, von denen unser Leben abhéngt.« (APV: 63)

Die fiir den Effekt souverdner Subjektivitit notwendige Verleugnung von Abhén-
gigkeiten und Verbindungen erfordert notwendigerweise ein konstitutives Auflen:
Vulnerabilitdt und Abhingigkeit des Subjekts werden nach auBlen auf Andere/s hin
verlagert; sie bleiben aber dessen ungeachtet die Vulnerabilitit und Abhéngigkeit die-
ses Subjekts und bedrohen damit immer in gewisser Weise seinen unabhéngigen Sub-
jektstatus. Die Gefahr und Gewaltsamkeit, die mit dieser Formierung individualisier-
ter Souverdnitét verbunden ist, besteht in ihrer Briichigkeit. Das Subjekt ist bestandig
der Bedrohung ausgesetzt, seine Abhdngigkeiten nicht hinreichend regulieren und
nach auflen verlagern zu kénnen. In dieser Weise immer wieder auf sich selbst zu-
riickgeworfen wird es selbst brechen oder es muss seine briichige Souveréinitét ver-
teidigen, indem es notfalls mit Gewalt »sein< Vorrecht auf einen Status als unabhén-
giges Subjekt durchzusetzen sucht:

To posit that capacity to act as a fully independent feature of one’s individuality (with no account
of individuation) is to engage in a form of disavowal that seeks to wish away primary and enduring
modes of dependency and interdependency [...]. Certain versions of the sovereign »l« are sup-
ported by that denial, which means, of course, that they are thoroughly brittle, often displaying
that brittle insistence in symptomatic ways. Story lines ensue: When will that figure break of its

own accord, or what will it have to destroy to support its image of self-sovereignty? (SE: 8f.)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 161

In der Figur des Subjekts, das einem Handlungskontext duferlich gegeniiberzustehen
scheint, verschwindet somit seine fundamentale Bedingtheit und diese Disartikula-
tion hat politische und ethische Effekte: Das Subjekt nimmt die gesellschaftliche
Form einer Identitdt an, die es als eigene Identitét erfahrt und daher nicht als gesell-
schaftlich konstituiert begreifen kann. Butler fokussiert insbesondere auf die psychi-
schen Dynamiken und Mechanismen dieser Subjektwerdung; unter Riickgriff auf die
Psychoanalyse bezeichnet sie diese als melancholische Subjektivierung: Die funda-
mentale Sozialitit des Subjekts muss verleugnet werden und kann so gerade nicht als
Verlust dieser Sozialitit erfahren werden. Sie wird als eigenes Selbst angeeignet,
wodurch die Sozialitdt und alle in ihr implizierten konstitutiven Verbindungen in der
Identitét eines als unabhingig erfahrenen Selbst verschwinden. Da die Form der Iden-
titdt aber als Ausdruck individueller Innerlichkeit erlebt wird, kann sie gerade nicht
als sozialer Machteffekt erkennbar werden; ein Machteffekt, der bestimmte partiku-
lare, sozial bedingte Lebensformen als Wahrheit menschlicher Subjektivitit verall-
gemeinert und hypostasiert.

Die Kosten, die mit einer solchen souverdnen Subjektivitit verbunden sind, be-
treffen zunédchst in existenzieller Hinsicht diejenigen, die als Andere oder Abweichun-
gen oder gar monstrose Existenzen das definitorische Auflen des Subjekts darstellen:

There are so-called subjects who are subject to de-production, an awkward way of trying to
describe those who never get to enter into the process of being explicitly produced as subjects.
Note: this does not mean they do not belong to that production — their reiterated exclusion from
the domain of a recognizable subject is central to the production of the recognizable subject.
(Butler in Bell 2010: 133)

Aber auch die privilegierten Subjekte zahlen den Preis, in der Verleugnung ihrer Ab-
hiingigkeit der Uberforderung ausgesetzt zu sein, angesichts weitgehend unverfiigba-
rer »duBerer< Bedingungen Verantwortung fiir die eigene Unabhingigkeit zu tragen
und dabei zugleich den eigenen Status verteidigen und sich gegen andere durchsetzen
zu miissen: » The more one complies with the demand of »responsibility«< to become
self-reliant, the more socially isolated one becomes and the more supporting social
structures fall away for »economic« reasons, the more isolated one feels in one’s sense
of heightened anxiety and »moral failure«.« (Butler 2015a: 15) Die Fahigkeit des Sub-
jekts, ein solidarisches Miteinander in einer geteilten Welt (er-)leben zu konnen, ist
insofern durch seine Formierung als individualisiertes Einzelnes strukturell beein-
trichtigt. Andere erscheinen ihm entweder als vollig Andere, oder als Ahnliche, die
aber in ihrer je selbstbezogenen Verantwortung fiir ihr »eigenes< Leben immer wieder
als Konkurrenten im Hinblick auf knappe Ressourcen auftreten. Die Kosten indivi-
dualisierter Subjektivierung sind in verleugneten Verbindungen begriindet und er-
scheinen als ethisches Problem — als Formierung einer gewaltsamen Ethik. Vor die-
sem Hintergrund stellt sich die Aufgabe, bestimmte Formen der individualisierenden

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | HANNA MEISSNER

Subjektivierung zuriickzuweisen und andere Moglichkeiten des Subjektwerdens zu
rerfinden<. Wie Butler deutlich macht, gehort dazu auch eine Rekonfigurierung psy-
chischer Dynamiken, deren Ansatzpunkt sie in der Moglichkeit aufzeigt, dass wir uns
von der melancholischen Aneignung konstitutiver Verluste 16sen und diese Verluste
wahrnehmbar und verhandelbar machen kénnen.

3. SPIELE DER WAHRHEIT ANDERS SPIELEN:
AUFSTAND AUF DER EBENE DER ONTOLOGIE

Wenn kein Subjekt ohne konstitutive Verluste denkbar ist, dann ist die entscheidende
Frage, wie wir mit diesen Verlusten umgehen konnen. Dies erscheint insofern zu-
gleich als ethische und gesellschaftstheoretische Frage, als die Moglichkeiten des
Umgangs mit konstitutiven Verlusten durch den historischen Kontext und die damit
verbundenen Formen und Prozesse der Subjektivierung bedingt sind. Butler formu-
liert eine radikale Subjektkritik, die jedoch nicht als Verabschiedung des Subjekts
auftritt, sondern beansprucht, die Grundlagen unseres Denkens iiber unser Subjekt-
sein grundsétzlich in Frage zu stellen und zugleich eine Gegenerzdhlung anzubieten,
die unsere fundamentale Ausgesetztheit und Vulnerabilitdt als conditio humana zur
gemeinsamen Existenzbedingung und zur Grundlage von Solidaritit macht: Insofern
wir einander existenziell ausgesetzt sind, ist Solidaritit keine Frage von Entscheidun-
gen und Abwigungen, sondern eine Notwendigkeit. Die Realisierung dieser Notwen-
digkeit ist jedoch durch spezifische historische Bedingungen gewissermalien ver-
stellt; diese Bedingungen miissten bearbeitet und umgestaltet werden, um eine So-
zialitit hervorzubringen, die eine solche notwendige Solidaritdt ermoglichen wiirde.

Mit ihrer Subjektkritik, die nicht auf eine Abschaffung oder Verabschiedung des
Subjekts zielt, sondern auf eine theoretische Aufklarung dariiber, wie sich unser his-
torisches Gewordensein in spezifischen Weisen als vermeintlich unverédnderbare Tat-
sache préisentieren kann, zeigt Butler einen spezifischen Hebel einer solchen Umge-
staltung auf: »Eine Voraussetzung in Frage zu stellen, ist nicht das gleiche, wie sie
abzuschaffen; vielmehr bedeutet es, sie von ihren metaphysischen Behausungen zu
befreien, damit versténdlich wird, welche politischen Interessen in und durch diese
metaphysische Platzierung abgesichert wurden.« (Butler 1993a: 56) Es geht darum,
Rechenschaft abzulegen iiber die eigenen metaphysischen commitments, iiber die
fundamentalen Pramissen, die in unserem Selbstverstdndnis verkdrpert sind, in unse-
rem Verstindnis von Handlungstfahigkeit und in unserer Ethik. Rechenschaft ist dabei
allerdings nicht als eine in irgendeiner Form von Urspriinglichkeit verankerte trans-
parente Selbsterkenntnis zu verstehen, sondern vielmehr als Bemiithung darum, Ver-
bindungen artikulierbar zu machen und Machtverhéltnisse zu rekonstruieren, die
diese Verbindungen in spezifischer Weise regulieren und disartikulieren. Es geht also

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 163

darum, durch theoretische Rekonstruktionen unserer spezifischen historischen Exis-
tenzweise erkennbar zu machen, wo und wie, mit welchen Verfahren und mit welchen
politischen Effekten, sich »Macht als Ontologie verstellt« (MG: 50). Auf diese Weise
konnen wir uns der schwierigen kritischen und ethischen Aufgabe stellen, zu ergriin-
den, wie bestimmte »Vektoren von Macht« in die »Register unserer priméiren Sensi-
bilitdt eingeschrieben werden, sich in uns festsetzen, uns beseelen und zu einer ge-
wissermafen unwillkiirlichen Dimension unseres somatischen Lebens werden« (But-
ler/Athanasiou 2015: 136). Die Hoffnung, die sich damit verbindet, besteht darin,
eine kritische Kraft der Phantasie freizusetzen, die »es uns erlaubt, uns selbst und
andere anders vorzustellen« und »das Mégliche [...] in Uberschreitung des Realen«
zu etablieren (MG: 53).

Butler fordert also nichts Geringeres als einen »Aufstand auf der Ebene der On-
tologie, eine kritische Eroffnung der Fragen: Was ist real? Wessen Leben ist real?
Wie lieBe sich diese Realitét neu gestalten?« (GL: 50) Vor dem Hintergrund ihrer
dekonstruktiven Subjektkritik wird deutlich, dass sich die mit diesen Fragen verbun-
dene ethische Forderung nicht darin erschopfen kann, ausgeschlossene Andere ein-
fach in eine etablierte Ontologie aufzunechmen. Vielmehr geht es darum, dass »der
eigene Status als ein Subjekt aus demokratischen Griinden eine Verunsicherung er-
fahren muss, weil es dem ausgesetzt wird, was es nicht weil« (MG: 63). Wie kann
eine solche Verunsicherung aber iiberhaupt ertragen und nicht als Bedrohung, son-
dern als Mdglichkeitsraum erlebt werden? Solidaritét als politisches Prinzip einer be-
dingungslosen Sozialitét kann als »Basis fiir alles Handeln« (Kiyak 2016) die Sicher-
heit dafiir bieten, fundamentale Verunsicherungen zuzulassen, um so »einer Verschie-
denheit begegnen [zu konnen], die die Raster unserer Intelligibilitit in Frage stellt,
ohne den Versuch zu machen, diese Herausforderung auszuschliefen, die von der
Verschiedenheit ausgeht« (MG: 62).

Wenn Kiyak, wie eingangs zitiert, betont, dass Solidaritit auch als Handlung zu
begreifen ist, dann ldsst sich dies im Sinne einer immer wieder zu erneuernden prak-
tischen Realisierung der materiellen Bedingungen einer solchen Sicherheit verstehen.
An diesem Punkt kann Butlers Argument, dass ethische Fragen immer mit gesell-
schaftstheoretischen Fragen verwickelt sind, mit der Marx’schen Kritik der politi-
schen Okonomie in Verbindung gebracht werden, die sich ebenfalls als ein Bestreben
lesen ldsst, bestimmte Voraussetzungen unserer Existenz von ihren »metaphysischen
Behausungen« zu befreien. Statt historisch vorgefundene Phinomene — Arbeit, Ka-
pital, Boden — und mit ihnen verbundene Relationen — Tausch, Wert, Einkommen —
als iiberzeitliche Momente menschlichen Daseins zu begreifen, rekonstruiert Marx
einen spezifischen historischen und systemischen Zusammenhang, der diese Phino-
mene und Relationen iiberhaupt erst hervorbringt (die historische Gesellschaftsform
der kapitalistischen Produktionsweise). Marx’ Sozialtheorie zielt als Projekt der Kri-
tik darauf ab, praktisch-materielle Verdnderungen in der Welt zu ermdglichen, indem
er gesellschaftliche Verhiltnisse als von Menschen gemacht »sichtbar< macht, und auf

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | HANNA MEISSNER

diese Weise als Gegenstand menschlicher Gestaltung, als bewusst verdnderbar er-
scheinen ldsst. Dieses Projekt ist im politischen und ethischen Impuls begriindet, spe-
zifische Wahrheiten (hier die Pradmissen und Theorien der biirgerlichen politischen
Okonomie) in ihrer Situiertheit und Begrenztheit erkennbar zu machen, um iiber eine
solche theoretische Aufklidrung andere Spiele der Wahrheit zu ermoglichen: um die
Verhiltnisse, unter denen Menschen ihre materielle Existenz (re-)produzieren, als
grundsitzlich gestaltbar erscheinen zu lassen und auf diese Weise ein neues Verstind-
nis von Solidaritdt zu begriinden, das auf gegenseitiger Abhingigkeit in der Produk-
tion des gesellschaftlichen Reichtums beruht, und zugleich auf strukturelle Bedingun-
gen hinzuweisen, die umgestaltet werden miissen, um systematische Hindernisse eines
solidarischen Zusammenlebens abzubauen.

Marx’ emanzipatorische Vision ist eine Gesellschaftsformation, in der die gesell-
schaftlichen Verhéltnisse »zum ersten Mal mit BewufBtsein als Geschopfe der bishe-
rigen Menschen behandelt, ihrer Naturwiichsigkeit entkleidet und der Macht der ver-
einigten Individuen« (Marx/Engels 1969: 70) unterworfen sind und in der diese Ver-
hiltnisse solidarisch und kooperativ reproduziert werden. In Bezug auf diese Passage
merkt Gayatri Spivak an, dass Marx eine entscheidende Frage allerdings nicht stellt,
niamlich die Frage nach dem Willen zur Solidaritdit: »why people as a whole would
want to exercise the freedom to arrange for the upkeep of other people« (Spivak 2012:
198). Marx kann mit seiner Kapitalismusanalyse zeigen, dass der Kapitalismus nicht
auf ahistorischen Notwendigkeiten beruht und nicht in einer spezifischen Natur des
(egoistisch auf sein Eigenwohl bedachten) Menschen begriindet ist. So l4sst sich das
Spiel der Wahrheit anders spielen und argumentieren, dass Menschen nicht aufgrund
ihrer Natur zu bestimmten egoistischen und wettbewerbsorientierten Verhaltensweise
neigen und darin die emanzipatorische Hoffnung begriinden, dass sie unter geeigne-
ten Bedingungen solidarisch und kooperativ ihre geteilte Welt gestalten konnen. An-
dererseits ldsst sich die Zuriickweisung einer bestimmten anthropologischen Setzung
nicht mit einer anderen begegnen: Ein Wille zur Solidaritit und die Féhigkeiten ko-
operativer Gestaltung sind ihrerseits nicht einfach als menschliche Qualititen >da«.
Auch ist keineswegs selbstverstandlich oder trivial, welche materialen Ziele eine ko-
operative Gestaltung von Sozialitét verfolgen sollte. Warum, inwiefern und auf welche
Ziele hin ausgerichtet gemeinschaftliche Projekte emanzipatorischer Transformation
entstehen konnen, liegt nicht auf der Hand und ist durch eine Rekonstruktion systemi-
scher Bedingungen einer spezifischen (De-)Formation von Sozialitét nicht zu erfassen.

Eine dhnliche Einschdtzung iiber die Grenzen der Marx’schen Vision duBert
Wendy Brown und deutet dabei auf die mogliche (und notwendige) Verkniipfung un-
terschiedlicher Dimensionen theoretischer Aufklarung hin:

I think [Marx] made it too simple, since the whole project of freedom with others was allowed
to come to rest in labour, rather than in what we have come to understand as a multiplicity of

other activities where difference actually has a more persistent rather than resolvable quality.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 165

That is the burr under the saddle of the project. On the other hand, I don’t think that difference
stymies or overthrows it. Difference complicates it. The project of freedom with others means
not only beginning to look to some sort of sharing of power or collective engagement with the
powers that condition our lives, but requires reckoning with the unknowable, the enigmatic, the
uncomfortable, without then ceding to a radical libertarian >let us all go off with our differences<
as if they were natural and ahistorical. This requires that we deal with differences not simply as
social phenomena but as a domain of subjectivity and psyche, a domain much political and

social theory has only recently been willing to approach. (Brown 2006b: 27, meine Herv.)

Gesellschaftstheorie kann insofern die Bedingungen, die Individuen als vereinzelte
(Besitz-)Subjekte hervorbringen und sie in Konkurrenzverhéltnisse zu einander stel-
len, erkennbar machen. Sie kann strukturelle Ungleichheiten aufzeigen, die systema-
tisch >Starke« und »Schwache< hervorbringen, und Zusammenhénge sichtbar machen,
die strukturell bedingtes Elend hervorbringen. Gesellschaftstheorie ist insofern zu-
gleich eine Kritik dieser Verhéltnisse und damit in ethische Anliegen verwickelt. Auf
die Frage, wie wir leben wollen, kann sie keine Antworten geben. Mit Butler ldsst
sich gar argumentieren, dass diese Frage in der Form bereits viel zu konkret und vo-
raussetzungsvoll gestellt ist:

Wie aber kdnnen wir iiber das lebenswerte Leben nachdenken ohne ein singuldres oder einfor-
miges Ideal dieses Lebens zu zeichnen? Meines Erachtens geht es nicht darum herauszufinden,
was das Menschliche wirklich ist oder sein sollte. Vielmehr miissen wir lernen, auf die kom-
plexe Menge von Beziehungen, ohne die keiner von uns existieren kdnnte, aufimerksam zu wer-

den und diese zu verstehen (Butler 2012, meine Herv.).

4. DIE KRITISCHE KRAFT DER PHANTASIE:
EIN LEBENDIGER ORT FUR DAS >ICH«

Solidaritat als politisches Konzept zu begreifen, bedeutet in unserer historischen Ge-
genwart eine gesellschaftstheoretisch fundierte Repolitisierung der Frage nach den
Bedingungen eines guten Lebens. Wichtig dafiir ist theoretische Aufklérung iiber die
Bedingungen, unter denen wir zu Subjekten werden, die in bestimmter Weise ihr Le-
ben fithren kénnen (und sollen), um aus der Kritik dieser Bedingungen heraus die
Moglichkeit eines anderen Seins denkbar zu machen.

Wie sich mit Butler zeigen lésst, ist die ethische Frage — Wie soll ich leben? —
immer zugleich eine politische Frage — Wie sollen wir leben? —, an die sich unmittel-
bar die Frage — Wer sind wir? — anschlieBt: Uber diese Fragen konnen wir ganz anders
nachdenken, wenn wir sie nicht in einer egologischen Syntax formulieren, die uns in
letzter Instanz auf unsere individuellen Anlagen verweist. Wir kdnnen auch noch ein-
mal ganz anders dariiber nachdenken, wozu wir fahig sein kdnnten, wenn wir die

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | HANNA MEISSNER

Parameter und MaBstébe des Gelingens unseres Lebens nicht in der vermeintlich un-
verfligbaren AuBerlichkeit von Normen einer spezifischen Ordnung der Wahrheit
und/oder in einer auf Verwertung und Wachstum ausgerichteten Okonomie verorten,
sondern die Moglichkeit eines guten Lebens in einer auf konstitutiver Angewiesen-
heit basierenden Solidaritit begriindet sehen. Solidaritit auf der Grundlage einer be-
dingungslosen Teilhabe an Sozialitét ist zugleich die Bedingung fiir die Schaffung eines
lebendigen Orts fiir das Ich. Solidaritét als politisches Konzept zu begreifen heifit also,
diese als in unserer fundamentalen Angewiesenheit begriindete Notwendigkeit zu ver-
stehen: Wir konnen uns nicht aussuchen, mit wem wir die Welt teilen, wir sind einander
vielmehr existenziell ausgesetzt —und gerade deshalb ist es wichtig, uns von melancho-
lischen Verhaftungen zu 16sen und einen lebendigen Ort fiir das >Ich< zu suchen.

LITERATUR

Assadi, Galia (2013): Ordnung durch Verantwortung. Neue Perspektiven auf einen
philosophischen Grundbegriff. Frankfurt/M.: Campus

Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der Streit um
Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer.

Bell, Vicky (2010): »New Scenes of Vulnerability, Agency and Plurality. An Inter-
view with Judith Butler«, in: Theory, Culture & Society 27 (1), 130-152.

Brown, Wendy (2006a): Regulating Aversion. Tolerance in the Age of Identity and
Empire. Princeton/Oxford: Princeton UP.

Brown, Wendy (2006b): »Learning to Love Again: An Interview with Wendy
Browng, in: Contretemps 6, 25-42.

Brown, Wendy (2015): Undoing the Demos. Neoliberalism's Stealth Revolution.
Cambridge/London: Zone Books.

Butler, Judith (1993a): »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der
yPostmoderne««, in: Benhabib/Butler/Cornell/Fraser 1993, 31-58.

Butler, Judith (1993b): »Fiir ein sorgfiltiges Lesen«, in: Benhabib/Butler/Cor-
nell/Fraser 1993, 122-132.

Butler, Judith (2012): »Kann man ein gutes Leben im schlechten fithren? Dankesrede
bei der Verleihung des Adorno-Preises in der Frankfurter Paulskirche am 11. Sep-
tember«, in: Frankfurter Rundschau, 15.9.2012. Online Ausgabe: http://www.
fr.de/kultur/judith-butlers-dankesrede-kann-man-ein-gutes-leben-im-schlechten-
fuehren-a-805966.

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2014): Die Macht der Enteigneten. Ziirich: diaphanes.

Campbell, Fiona Kumari (2012): »Stalking: using Disability to Expose »Abled« Nar-
cissism, in: Goodley, Dan/Hughes, Bill/Davis, Lennard (Hg.): Disability and
Social Theory: New Developments and Directions. Bashingstoke: Palgrave
Macmillan, 212-230.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK, SOZIALITAT UND UNVERFUGBARKEIT | 167

Hark, Sabine et al. (Hg.) (2015): »Das umkémpfte Allgemeine und das neue Gemein-
same. Solidaritit ohne Identitét«, in: feministische studien 33 (1), 99—103.

Hausen, Karin (1976): »Die Polarisierung der »>Geschlechtscharaktere« — Eine Spiege-
lung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Conze, Werner (Hg.):
Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas. Stuttgart: Klett, 363—-393.

Helfrich, Silke/Heinrich Boll Stiftung (Hg.) (2012): Commons. Fiir eine neue Politik
Jjenseits von Markt und Staat. Bielefeld: transcript.

Kiyak, Mely (2016): »Auch Fliichtlinge gehéren an den Verhandlungstisch«, in: Frank-
furter Rundschau, 22.3.2016, Online Ausgabe: http://www.fr.de/kultur/mely-kiyak-
auch-fluechtlinge-gehoeren-an-den-verhandlungstisch-a-371855 (Zugrift 9.3.2017).

Les Convivialistes (2014): Das konvivialistische Manifest. Fiir eine neue Kunst des
Zusammenlebens. Bielefeld: transcript.

Loick, Daniel (2013): » Abhéngigkeitserklarung. Recht und Subjektivitit«, in: Jaeggi, Ra-
hel/Loick, Daniel (Hg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis. Berlin: Suhrkamp.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1846): »Die Deutsche Ideologie. I Feuerbach«, in:
MEW 3. Berlin: Dietz Verlag, 1969, 13-77.

Maskos, Rebecca (2010): »Was heilit Ableism? Uberlegungen zu Behinderung und
biirgerlicher Gesellschaft«, in: arranca!, http://arranca.org/43/was-heisst-Able
ism (Zugriff 12.9.2016).

Mbembe, Achille (2014): Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.

MeiBner, Hanna (2010): Jenseits des autonomen Subjekts. Zur gesellschaftlichen
Konstitution von Handlungsfihigkeit im Anschluss an Butler, Foucault und Marx.
Bielefeld: transcript.

Meifiner, Hanna (2013): »Feministische Gesellschaftskritik als onto-epistemo-logi-
sches Projekt«, in: Bath, Corinna/Meiiner, Hanna/Trinkaus, Stephan/Vdlker,
Volker (Hg.): Geschlechter Interferenzen: Wissensformen — Subjektivierungswei-
sen — Materialisierungen. Minster: LIT, 163-208.

Mika, Bascha/Festerling, Arnd (2015): Was ist gerecht? Argumente fiir eine bessere
Gesellschaft. Frankfurt/M.: Societits-Verlag.

Murray, Stuart J. (2007): »Ethics at the Scene of Address: A Conversation with Judith
Butler«, in: Symposium: The Canadian Journal of Continental Philosophy 11(2),
415-445.

Pateman, Carole (1988): The Sexual Contract. Stanford, CA: Stanford UP.

Ricken, Norbert (2006): Die Ordnung der Bildung. Beitriige zu einer Genealogie der
Bildung. Wiesbaden: VS.

Schonwélder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch. Judith
Butlers moraltheoretischer Entwurf«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 58
(1), 83-104.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2012): An Aesthetic Education in the Era of Globali-
zation. Cambridge: Harvard UP.

Stoler, Ann Laura (2002): Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate
in Colonial Rule. Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Aufbegehren des Subjekts
Die Entunterwerfung und die Restrukturierung des Politischen

nach Butler

HEIKE KAMPF

Judith Butlers politische Philosophie zeichnet sich nicht zuletzt durch die originellen
Uberlegungen zu den vielfiltigen Verbindungen und Verschrinkungen zwischen dem
Prozess der Subjektwerdung und den Bedingungen o6ffentlicher Anerkennung aus.
Thre Uberlegungen verdeutlichen, dass politische Kimpfe auch und vor allem um die
Frage kreisen, wer oder was erkennbar und anerkennbar ist, was also offentlich er-
scheinen darf und was nicht. Offentlichkeit ist dabei mit Butler gleichsam als die
Intelligibilitats-Matrix zu verstehen, die dariiber entscheidet, wer oder was im 6ffent-
lichen Raum erkennbar/verstidndlich wird und wer als Subjekt erscheinen kann und
wer oder was in ein unsichtbares Schattenreich verwiesen wird.

Butler geht im Anschluss an Foucault von der Subjektwerdung durch Unterwer-
fung aus. Sie verwendet in diesem Zusammenhang den Begriff subjectivation, der
sich an Foucaults Begriff assujettissement orientiert. Mit diesem Gedanken der Sub-
jektivierung kommt die Frage auf, wie politischer Widerstand moglich ist, wenn das
Subjekt seine Handlungsfahigkeit der unterwerfenden Macht verdankt. Oder, anders
gefragt: Wie ist das Aufbegehren des Subjekts, d.h. das Werden des Subjekts gegen
die Unterwerfung, welche es doch erst konstituiert, zu denken? Wie ist also die En-
tunterwerfung moglich? Vorwegnehmend ldsst sich sagen, dass Butler ihren Begriff
der Entunterwerfung (desubjugation), den sie in Anlehnung an Foucaults Begriff deé-
sassujettissement formuliert, vor allem als Konzeptualisierung einer kritischen Praxis
versteht, in der sich das Subjekt gegen die herrschenden Bedingungen der Subjektfor-
mierung wendet. Die Entunterwerfung erscheint somit, wie im Weiteren zu zeigen sein
wird, als Praxis der Freiheit und dariiber hinaus als tugendhafte Praxis, die nicht nur als
private oder marginale Gegenwehr gegen herrschende Subjektivierungsbedingungen zu
verstehen ist, sondern zur Restrukturierung des politischen Feldes beitragen kann.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | HElke KAMPF

1. ENTUNTERWERFUNG, OFFENTLICHE SICHTBARKEIT
UND POLITISCHER WANDEL

Wie ist nun mit Butler der Zusammenhang von Entunterwerfung, 6ffentlicher Sicht-
barkeit und politischem Wandel zu denken? Um diese Frage zu beantworten, ist zu-
néchst auf Butlers Begriff von Offentlichkeit einzugehen. Butler kniipft in ihren
Uberlegungen an das Verstindnis von Offentlichkeit bei Hannah Arendt an. Bei
Arendt wird Offentlichkeit bekanntlich im Gehért- und Gesehenwerden konstituiert.
Butler analysiert die Bedingungen dieses Gehort- und Gesehenwerdens. Sie verdeut-
licht, dass es nur dann gelingt im sozialen und politischen Feld sichtbar und aner-
kennbar zu werden, wenn spezifische Bedingungen der Erkennbarkeit und der Aner-
kennbarkeit erfiillt werden. Diese Bedingungen, die festlegen, was eine identifizier-
bare und anerkennbare Identitdt ausmacht, sind zwar kulturell und historisch in Be-
wegung, aber im Moment ihrer Geltung nicht weniger starr und totalitér, insofern sie
ihre eigene Wandelbarkeit verleugnen.'

Butlers Begriff der Subjektivierung (subjectivation) verdeutlicht den engen Zu-
sammenhang zwischen Unterwerfung (subjection) unter die herrschenden Normen,
um identifizierbar und sichtbar zu sein, und der Moglichkeit, im 6ffentlichen Raum
als Subjekt erscheinen zu konnen. Es ldsst sich sagen, dass Butler die Mechanismen
der Subjektbildung sichtbar macht und zugleich deren Wandelbarkeit in Erinnerung
ruft. Politisches Engagement beginnt demnach dort, wo die starren Identitatsforde-
rungen und normierenden Subjektivierungsprozesse sichtbar gemacht und kritisier-
bar werden. Butlers Differenzen mit politischen Bewegungen — vor allem mit der
feministischen Bewegung — entstehen genau dort, wo diese selbst Identitétskriterien
konstruieren und deren Geschichtlichkeit leugnen, sodass sie mit derselben Gewalt
und AusschlieBungslogik operieren, wie das von ihnen kritisierte Regime (vgl. ins-
bes. UG: 20f.). Eine radikale Politik der Offenheit, die Butlers Gegenentwurf zur
Identitétspolitik bildet, um das Feld lebbaren Lebens zu erweitern und Ausschliisse
und Verwerfungen zu {iberwinden, mag utopisch erscheinen. Dennoch bleibt Butlers
engagiertes Denken, welches das Feld dessen, was als erkennbar und anerkennbar
gelten kann, offenhélt, im politischen Diskurs unverzichtbar.?

Butlers Interesse gilt nicht zuletzt solchen Lebensweisen, die sich am Rande des
Sagbaren und Lebbaren bewegen. So fragt Butler nicht nur nach dem Schicksal der
Antigone, die versucht, von ihrer marginalisierten Position aus 6ffentliches Gehor zu

1 Butler zeichnet vor allem das Wirken der impliziten Zensur in der Konstituierung von Of-
fentlichkeit nach. Diese Zensur wirkt umso stérker, insofern sie unsichtbar bleibt und sich
so der Kritik entzieht. Vgl. hierzu Kémpf 2006.

2 Vgl. hierzu ausfiihrlich Kdmpf 2004.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 171

finden. Auch das prekidre Leben derer, die gegenwirtig ein schattenhaftes Dasein fiih-
ren, macht Butler zum Thema, indem sie fragt: Wie ist Uberleben méglich, wenn ich
nicht die werden kann, die ich zu sein habe? Oder, wie es Butler formuliert:

Wer kann ich werden in einer Welt, in der die Bedeutungen und Grenzen des Subjekts im Voraus
fiir mich festgelegt sind? Durch welche Normen werde ich zwangsweise bestimmt, wenn ich
frage, was ich werden kann? Und was geschieht, wenn ich etwas zu werden beginne, was im

gegebenen Wahrheitsregime nicht vorgesehen ist? (MG: 98)

In dieser Formulierung wird deutlich, dass auch eher private Fragen der individuellen
Lebensfithrung eine nicht zu verleugnende politische Dimension zukommen kann.
Denn mit der konkreten Einsicht in die Begrenzung der eigenen Seinsmoglichkeiten
entsteht die allgemeinere Frage nach den Konstitutionsbedingungen des Subjekts. Je
deutlicher die Grenzen der Moglichkeiten der Subjektwerdung fiir jemanden spiirbar
werden, je mehr ich also — mit Butler formuliert — zu werden beginne, was in der
herrschenden Ordnung nicht vorgesehen ist, desto kritischer wird die Perspektive auf
die herrschenden Subjektivierungsstrategien und -bedingungen sein.

Dariiber hinaus erscheint damit auch das Ringen um Gehort-Werden und Aner-
kennung seitens der Verworfenen als politische Praxis: Deren iiberlebenswichtiges
Bemiihen, gehdrt und gesehen zu werden,® wird als Kritik an den herrschenden Kon-
stituierungsbedingungen von Subjekten lesbar. Das Ringen um Anerkennung, ohne
die herrschenden Bedingungen der Anerkennbarkeit zu erfiillen, bringt neue Arten
von Subjektivitdt hervor, die im Moment des bewussten Aufbegehrens gegen die
herrschenden Bedingungen entstehen. Es ldsst sich sagen, dass die von Foucault als
désassujettissement und von Butler als desubjugation bezeichnete Praxis des Aufbe-
gehrens des Subjekts die politisch relevante Praxis einer Selbstformung beschreibt,
die sich in kritischer Auseinandersetzung mit den geltenden Normen vollzieht. Dabei
geht es in den Begriffen désassujettissement und desubjugation nicht um eine »Be-
freiung« des Subjekts. Diese erscheint im Denken Butlers wie Foucaults unmoglich,
denn das Subjekt bleibt notwendigerweise auf die herrschenden Konstitutionsbedin-
gungen verwiesen. Viel eher geht es im Aufbegehren des Subjekts um eine Selbstfor-
mung sowohl auf der Grundlage als auch gegen die herrschenden Subjektivierungs-
strategien. Deshalb erscheint der etwas umstandliche Begriff der Entunterwerfung als
Ubersetzung der desubjugation angemessen. Es geht dabei, wie im Folgenden noch
zu verdeutlichen sein wird, um eine Praxis der reflektierten Unfiigsamkeit (indocilité
réfléchie), wie sie Foucault beschrieben hat (Foucault 1990:15).

3 Butler betont immer wieder, dass die Frage nach den Bedingungen des Uberlebens, die
»Frage nach dem Uberleben selbst« (MG: 326) noch vor der Frage nach einem guten Leben
zu stellen ist. Damit macht sie darauf aufmerksam, dass wir ganz elementar einander aus-
gesetzt sind und Anerkennungsbeziehungen folglich iiberlebenswichtig sind.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | HEIKe KAMPF

In diesem Aufbegehren des Subjekts liegt die Chance, sowohl die Moglichkeiten
des eigenen Uberlebens zu erweitern als auch dazu beizutragen, die Ermoglichungs-
bedingungen der Intelligibilitét, des Gesehen- und Gehortwerdens innerhalb des so-
zialen Raumes zu erweitern und zu verdndern. Dies formuliert Butler auch als das
zentrale Ziel ihres politischen Engagements:

Was mich politisch bewegt und wofiir ich Raum schaffen will, ist der Moment in dem ein Sub-
jekt — das kann eine Person oder ein Kollektiv sein — ein Recht oder einen Anspruch auf ein
lebenswertes Leben geltend macht, obwohl eine solche Rechtsgrundlage noch nicht besteht,

obwohl eine eindeutig ermachtigende Konvention nicht gegeben ist. (MG: 354)

Mit diesem Anliegen iibt Butler wiederholt Kritik an Verwerfungs- und Marginalisie-
rungspraktiken innerhalb der herrschenden Kultur (vgl. Kdmpf 2011). Sie themati-
siert solche verworfenen Lebensweisen, um das Ringen um Anerkennung der an den
Rand der Gesellschaft gedringten Existenzen sichtbar zu machen. So erfolgt eine
Anniherung an die Ermdglichungsbedingungen des Uberlebens entlang der Grenzen
des Lebbaren: Wo verlduft die Grenze zwischen anerkennbarem, 6ffentlich sichtba-
rem Leben und dem prekéren, in ein Schattenreich abgedriangten Leben? Politische
Kritik und politische Verdnderung, so lieBe sich zusammenfassend sagen, sollten zur
Erweiterung der Moglichkeiten eines lebbaren, d.h. anerkennbaren Lebens beitragen
und die Praxis der Verwerfung, Marginalisierung und AusschlieBung relativieren. Im
Rahmen dieses Anliegens erfolgt auch Butlers Auseinandersetzung mit dem Prozess
der Entunterwerfung (desubjugation): Der individuelle Prozess der kritischen Selbst-
formung gegen die herrschenden Normen wird in Hinblick auf seine Bedeutung fiir die
Veridnderung der allgemeinen Subjektivierungsbedingungen in den Blick genommen.

Zunéchst mochte ich im Folgenden auf die Bedeutung eingehen, die Butler dem
von Spinoza entlehnten Gedanken eines »Begehrens zu sein und im Sein zu behar-
ren« gibt. Denn dieses Begehren spielt nicht nur in Bezug auf die Subjektivierung
(subjectivation), sondern auch in Bezug auf den Prozess und die Motivation zur En-
tunterwerfung (desubjugation) eine entscheidende Rolle. AnschlieBend mochte ich
das Moment der Kritik im Prozess der Entunterwerfung sichtbar machen, um schlief3-
lich die politische Dimension dieses Prozesses zu erkunden und im Kontext der Ethik
zu deuten. Denn der Gedanke, dass Tugend und Kritik miteinander verwoben sind,
wird in den Uberlegungen Butlers zur Entunterwerfung zentral.

2. DAS »BEGEHREN ZU SEIN« UND DAS AUFBEGEHREN
IM PROZESS DER SUBJEKTIVIERUNG

In Butlers Schriften spielt das Begehren (desire) nicht nur eine bedeutende Rolle, um
die Regulierung des sexuellen Begehrens in der Subjektkonstitution aufzuzeigen. Sie

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 173

bezieht sich auch auf Spinozas Gedanken, den er in seiner Ethik ausfiihrt: Demnach
strebt jedes Ding danach, in seinem Sein zu beharren, wobei dieses Bestreben das
Wesen des Dinges ausmacht. Bei Spinoza heif3t es: »Das Bestreben, womit jedes Ding
in seinem Sein zu beharren sucht, ist nichts als das wirkliche Wesen dieses Dinges
selbst.« (Spinoza 1677: 122) Dieses Bestreben, das Spinoza in Bezug auf den Men-
schen auch als »Begierde« (d.i. ein bewusster Trieb) anspricht (Spinoza 1677: 123),
iiberfiihrt Butler in die Annahme, dass jedes Subjekt von einem »Begehren zu sein
und im eigenen Sein zu beharren« geleitet ist. Butler versteht es als Begehren, eine
soziale, im Offentlichen Raum sichtbare Existenz zu erlangen, und daher ist es un-
trennbar mit dem Begriff der Anerkennung verbunden. Unter Bezugnahme auf Hegel
betont Butler, dass das »Begehren zu sein und im Sein zu beharren« nur iiber das
Begehren, anerkannt zu werden, erfiillt werden kann (vgl. KEG: 61).* In Bezug auf
die Anerkennung ist dabei wiederum zu beriicksichtigen, dass diese Anerkennung
durch soziale Normen gerahmt ist, die dariiber entscheiden, wer oder was als aner-
kennbares Sein gelten und im 6ffentlichen Raum erscheinen kann. Dieses Begehren
ist daher fiir Butler »gesellschaftlichen Bedingungen unterworfen, die niemals die
eigenen sind« (PM: 32).

Das »Begehren zu sein und im eigenen Sein zu beharren«, bezeichnet Butler auch
als »Uberlebenswunsch« des Subjekts (PM: 12). Der Wunsch nach sozialer Sichtbar-
keit, die an die Unterwerfung unter soziale Normen und Kategorien gebunden ist,
welche dem Subjekt seine Identitét verleihen, erzwingt gewissermaflen die Zustim-
mung zur eigenen Unterwerfung und Unterordnung: Man beharrt im Sein mittels der
herrschenden Kategorien, Normen, Begriffe und Klassifikationen. So schreibt Butler:
»Das Subjekt ist genotigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien,
Begriffen und Normen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat« (PM: 25).
Indem Butler zuniichst den Zusammenhang zwischen dem ganz elementaren Uberle-
ben und der sozialen Anerkennung verdeutlicht, erlangen ihre Ausfithrungen zur En-
tunterwerfung ihre besondere Dringlichkeit. Denn selbst wenn diese herrschenden
Bedingungen des sozialen Seins das eigene Sein abwerten und dem Subjekt eine mar-
ginalisierte und verachtete Existenz verleihen, ist dieses abgewertete Sein nach But-
lers Beobachtung doch dem Nichtsein vorzuziehen:

Angerufen durch einen verletzenden Namen erhalte ich ein soziales Dasein, und weil ich eine
gewisse unumgéngliche Verhaftung mit meinem Dasein habe, weil sich ein gewisser Narziss-
mus jeder existenzverleihenden Bedingung erméchtigt, begriile ich schlieBlich die mich ver-

letzenden Bedingungen, denn sie konstituieren mich sozial. (PM: 99)

4 Zu Butlers Begriff des Begehrens vgl. auch Quadflieg 2006.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | HEIKe KAMPF

In diesem Zitat wird deutlich, dass Butler davon ausgeht, dass das Begehren zu sein
eine gewisse Komplizenschaft mit der eigenen Unterwerfung erzwingt: Um sozial
sichtbar zu sein und iiberleben zu konnen, d.h. um fiir Andere ansprechbar und horbar
zu sein, um einen Ort in der Sprache und im sozialen Gefiige zu erlangen, unterwirft
sich das Subjekt der Norm. Auch um den Preis der Erniedrigung und sogar der Selbst-
abwertung. Denn da es nur in dieser verletzenden, abgewerteten Form erkennbar und
sozial sichtbar ist, muss es dieser Sichtweise zustimmen. Auch der Selbstbezug, der
sich in der abwertenden, verletzenden Subjektivierung vollzieht, ist negativ und von
Selbstablehnung geprigt. Von daher ist dieses Dasein durchaus auch als gefahrdet zu
betrachten. Dennoch erméglicht dieses Dasein nach Butler noch eher das Uberleben
des Menschen als die schattenhafte Existenz, die Unsichtbarkeit im sozialen Raum.

Wie ist dieses Begehren zu sein und im Sein zu beharren, das Butler — wie oben
angesprochen — auch als Uberlebenswunsch bezeichnet, zu denken? Inwiefern arbei-
tet diese Begehren nicht nur an der eignen Unterwerfung mit, sondern auch an der
Entunterwerfung? Ist das Begehren zu sein der Unterwerfung vorgéngig oder wird es
erst im Prozess der Subjektivierung erzeugt? Um auf diese Fragen Antworten zu fin-
den, ist zunéchst zu bedenken, dass Butler davon ausgeht, dass das Begehren zu sein
der Unterwerfung vorausgeht: Laut Butler (PM: 24) begriindet dieses Begehren das
»Begehren nach der Norm« und nach der Unterwerfung. Letztendlich beruht der Pro-
zess der Subjektivierung auf der Ausbeutung des Begehrens zu sein und im Sein zu
beharren, also auf der Ausbeutung des Uberlebenswunsches:

Unterordnung als Bedingung der Subjektwerdung impliziert die zwangsweise Unterwerfung.
Zudem lisst sich der Uberlebenswunsch, das Begehren zu sein, durchweg ausbeuten. Wer das
Versprechen des Weiterlebens in der Hand hat, spielt mit dem Uberlebenswunsch. »Lieber will
ich in der Unterordnung leben als gar nicht« — das ist der Ausdruck dieser Lage (wo das Risiko,
den Tod zu erleiden nie fehlt). (PM: 12f.)

Mit dem Begehren zu sein und im Sein zu beharren, erklért Butler auch die Umwen-
dung des Subjekts in Althussers bekannter Anrufungsszene: Wenn das Subjekt durch
eine autoritative Stimme, von der es angerufen wird und zu der es sich umwendet
(und damit die Begriffe akzeptiert, mit denen es angerufen wird), ins Leben gerufen
wird, liegt Butlers Vermutung nahe, dass man vielleicht »auch schon nachgegeben
hat, bevor man sich tiberhaupt umwendet, und vielleicht ist diese Umwendung nur
noch ein Zeichen der unvermeidlichen Unterwerfung, durch die man sprachlich als
moglicher Adressat zum Subjekt gemacht wird« (PM: 105). Die Unterwerfung unter
die autoritative Stimme, unter das Gesetz, versteht Butler demnach als »erzwungene
Folge eines narzisstischen Verhaftetseins mit der Weiterexistenz« (PM: 107), denn,
wie Butler feststellt, niemand tiberlebt, ohne angerufen zu werden.

In diesen Formulierungen Butlers wird auch deutlich, dass das Subjekt an seiner
eigenen Unterwerfung/Entstehung mitarbeitet. D.h., soziale Normen werden nicht

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 175

einfach inkorporiert oder einverleibt, sondern in einem Prozess der Selbstformung
angeeignet. Damit eroffnet Butler das Feld der »Psyche der Macht«, d.h. die Betrach-
tung einer Innenperspektive der Macht, die sich auch nicht darauf beschrianken lésst,
die Genese des Gewissens oder Uber-Ichs als bloBe Ubernahme von Normen zu ver-
stehen. Vielmehr spricht Butler hier einen Prozess aktiver Selbstformung (selffor-
ming) an, in dem vor allem Verwerfungen und Verdrangung erfolgen, um die gefor-
derte anerkennbare, kohérente Identitét zu erlangen. Butler bezeichnet diese Selbst-
formung auch als eine Art der »Selbstkolonisierung« (PM: 99).

Das Subjekt wird also nicht allein durch duere Anrufungen und Adressierungen
ins Leben gerufen, sondern es formt sich in gewisser Hinsicht auch selbst. So kommt
bei Butler die reflexive Struktur des menschlichen Selbstverhéltnisses zur Sprache.
Diese Reflexivitdt ermdglicht aber nicht nur die Mitarbeit des Subjekts an seiner ei-
genen Unterwerfung, sondern sie ermdglicht zugleich eine kritische Distanzierung
von den eigenen Formierungsbedingungen. So lédsst die Fahigkeit, sich auf sich zu
bezichen, eine gewissermaBlen unkontrollierbare Macht entstehen und erméglicht
eine Selbstformung gegen die Norm. Wie ist das genau zu denken?

Butler kennzeichnet die angesprochene Reflexivitit auch als Fahigkeit des Sub-
jekts, »sich selbst — die Art seiner Hervorbringung und Bildung selbst — zum Gegen-
stand zu machen« (Butler 2002: 129). Und in dieser Selbstbeziiglichkeit entdeckt
Butler eine ganz spezifische Form von Macht. Diese Macht bedingt nicht die Selbst-
formung durch die existierenden sozialen Normen, sondern auch gegen diese. Wih-
rend Butlers Ausfiihrungen zum Gewissen, die sie in Anlehnung an Nietzsche und
Freud verfasst, die Selbstdisziplinierung und Selbstunterwerfung durch Reflexivitét
hervorheben, thematisiert Butler hier deren subversive Macht: In ihren Ausfithrungen
zu Foucaults Begriff der Kritik betont sie das widerstdandige Potential der Reflexivi-
tit. Insofern bewahrheitet sich auch hier Foucaults Gedanke, dass Macht nur da wirk-
sam ist, wo sich Widerstand regt. Wo weder Gegenwehr noch Kritik moglich ist, wire
nicht langer von Macht, sondern eher von Herrschaft oder Gewalt zu sprechen.

Die von Butler angesprochene kritische Selbstformung, die sich gegen die herr-
schenden Normen vollzieht, kann sich den herrschenden Bedingungen der Subjekt-
werdung zwar nicht vollstindig entziehen, aber sie kann sich in kritischer Bezug-
nahme auf diese vollziehen, ist also als Entunterwerfung (desubjugation) denkbar.
Mit der Méglichkeit der Einwirkung des Subjekts auf sich selbst wird also nicht nur
die Selbstunterwerfung begriindbar, sondern auch das Aufbegehren gegen die Unter-
werfung denkbar.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | HEIKE KAMPF

3. DIE ENTUNTERWERFUNG ALS KRITIK UND TUGEND

Um sich diesen Uberlegungen zum Aufbegehren des Subjekts anzundhern, ist es hilf-
reich, zunichst auf Foucaults Uberlegungen zur »Pastoralmacht« zuriickzukommen:
Foucault hat bekanntlich die These vertreten, dass der moderne Staat die Machttech-
niken der Pastoralmacht integriert hat. Diese Form der Macht, die aus dem Christen-
tum stammit, ist demnach vor allem individualisierend: Sie zielt auf das individuelle
Seelenheil und begleitet das Individuum sein Leben lang. Foucault zufolge kulmi-
niert diese Machttechnik darin, Menschen durch Individualisierungspraktiken zu re-
gieren. Foucault bezeichnet daher den modernen Staat auch als Individualisierungs-
matrix. Diese zwingt dem Menschen eine Identitdt auf, und sie macht ihn durch Unter-
werfung unter seine Identitit zum Subjekt. (Foucault 1982: 249)

Zusammen mit dieser spezifischen Pastoralmacht entsteht nach Foucault zugleich
die kritische Haltung als notwendige Kehrseite dieser Macht. Und da die Pastoral-
macht vor allem die Kunst ist, Menschen zu regieren, so besteht die kritische Haltung
in dem Begehren, nicht regiert zu werden. Oder, wie es Foucault genauer formuliert:
»nicht auf diese Weise und um diesen Preis regiert zu werden« (Foucault 1990: 12).
Und eben diese Haltung bedingt die Praxis der Entunterwerfung, des désassujettisse-
ment als Gegenbewegung zur subjektkonstituierenden Unterwerfung (assujettisse-
ment).

In seinem Vortrag » Was ist Kritik?« verfolgt Foucault die konkreten Formen die-
ser entunterwerfenden Praxis: Diese erscheint historisch vor allem als Gehorsams-
verweigerung und als Kritik an einem autoritdren Wahrheitsanspruch. Der Autoritét
wird gewissermalien kritisch begegnet, indem ihr Wahrheitsanspruch angezweifelt
und die Instrumentalisierung des Wahrheitsanspruchs aufgedeckt wird:

Wenn es sich bei der Regierungsintensivierung darum handelt, in einer sozialen Praxis die In-
dividuen zu unterwerfen — und zwar durch Machtmechanismen, die sich auf Wahrheit berufen,
dann wiirde ich sagen, ist die Kritik die Bewegung, in welcher sich das Subjekt das Recht her-
ausnimmt, die Wahrheit auf ihre Machteffekte hin zu befragen und die Macht auf ihre Wahr-
heitsdiskurse hin. (Foucault 1992: 15)

Das Subjekt erméchtigt sich demnach gewissermalen selbst, die Machteffekte des
Wahrheitsanspruchs kritisch zu untersuchen. Das Subjekt >nimmt sich das Recht her-
aus< und in dieser Selbsterméchtigung liegen zugleich Emanzipation und Kritik.
Foucault fahrt fort: »Dann ist die Kritik die Kunst der freiwilligen Unknechtschaft,
der reflektierten Unfligsamkeit. In dem Spiel, das man die Politik der Wahrheit nen-
nen konnte, hitte die Kritik die Funktion der Entunterwerfung.« (Foucault 1990: 15)
Die Kritik als »reflektierte Unfligsamkeit«, als gewissermaflen begriindeter Un-
gehorsam, hat die Funktion der Entunterwerfung, insofern sich das Subjekt hier ge-
gen die Autoritdt formt und sich gegen die herrschenden Subjektivierungspraktiken

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 177

auflehnt. Darin verbindet sich diese kritische Haltung fiir Foucault mit der Aufkli-
rung als Ausgang des Menschen aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit im Sinne
Kants. Foucault bezeichnet die Kritik daher auch als individuelle und kollektive Hal-
tung, »aus seiner Unmiindigkeit herauszutreten« (Foucault 1990: 41).

Das Projekt der Aufkldrung sowie die Auflehnung gegen Autoritit, Wahrheitsan-
spriiche und pastorale Individualisierungspraktiken werden somit nach Foucault als
Kémpfe gegen die Subjektivierung lesbar. Diese besonderen Kdmpfe richten sich ge-
gen die Subjektivierung, also gegen die Machtform, die — wie Foucault ausfiihrt —
»aus Individuen Subjekte macht« (Foucault 1982: 247). Anders als die Kémpfe gegen
Herrschaft und gegen Ausbeutung ist dieser Typus von Kdmpfen gegen die Unfter-
werfung gerichtet, »gegen all das, was das Individuum an sich selbst fesselt und
dadurch anderen unterwirft« (Foucault 1982: 247).

An diese Ausfiihrungen kniipfen Butlers Uberlegungen an: Auf der einen Seite
bestitigt sie Foucaults Beobachtung, dass diese Kimpfe gegenwirtig immer wichti-
ger werden. Und auf der anderen Seite betont sie mit Foucault, dass es in diesen ak-
tuellen Kémpfen darum geht »abzuweisen, was wir sind« (Foucault 1982: 250) und
sich so gegen die herrschenden Normen der Subjektivierung zu wenden. Vor diesem
Hintergrund ldsst sich zu Butlers Begriff desubjugation zweierlei sagen: Zum einen
teilt sie zweifellos die Einschidtzung Foucaults, was die Bedeutung dieser Kéampfe
anbelangt. Dariiber hinaus versteht sie unter dem Begriff der desubjugation — so wie
Foucault unter seinem Begriff désassujettissement — den Ungehorsam gegen herr-
schende Bedingungen der Subjektformung. Allerdings beruht nach Butler die Entun-
terwerfung nicht auf reflektierter Kritik, sondern umgekehrt erzwingt die Entunter-
werfung erst Reflexion, Kritik und Ungehorsam: Das Gefiihl, unter den herrschenden
Bedingungen nicht sein, nicht iiberleben zu konnen, erzwingt die Entunterwerfung
und damit die Kritik.

Butler versucht in verschiedenen Schriften, diese Kédmpfe sichtbar zu machen.
Wihrend Foucault geltend gemacht hat, es gehe darum, neue Formen der Subjektivi-
tit zustande zu bringen, geht es Butler zundchst eher darum, schon existierende, be-
drohte Formen von Subjektivitdt sichtbar und anerkennbar zu machen. Besonders
eindrucksvoll schildert sie in diesem Kontext konkrete Kdmpfe von verworfenen, ins
Schattenreich abgedréngten Seinsweisen, auf die weiter unten noch einzugehen sein
wird. Auch diese Kdmpfe sind vom Begehren zu sein und im Sein zu beharren, vom
Uberlebenswunsch, motiviert: In dem Moment, wo das Gefiihl entsteht, verkannt zu
sein, und die Einsicht wéchst, dass die herrschenden Bedingungen des Seins das ei-
gene Uberleben nicht mehr gewihrleisten, wird das Subjekt gewissermaBen zur En-
tunterwerfung, d.h. zur Subjektwerdung gegen die Norm, und damit zur Kritik ge-
zwungen. Um aus dem Schattenreich zu treten und sein Uberleben zu sichern, muss
das Subjekt sich gegen die herrschenden Normen wenden und gleichzeitig versuchen,
die herrschenden Bedingungen der Anerkennung zu reformulieren. Entunterwerfung ist

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | HEIKE KAMPF

daher nicht nur ein privater Akt der Selbstformung, sondern immer auch ein politischer
Akt, da er Kritik an den herrschenden normativen Uberlebensbedingungen impliziert.

Aber wo verlduft die Grenze? Wann fiihrt das Begehren zu sein nicht ldnger zur
Annahme der Identitdt und zum Gehorsam, sondern motiviert Widerstand und Kritik?
Was steht dem Subjektivierungsprozess entgegen?

Fiir Foucault ist Widerstand die notwendige Begleiterin der Macht. Ohne Gegen-
wehr kein Machtverhéltnis. Er zieht die Annahme einer urspriinglichen Freiheit des
Subjekts in Betracht, um die Mdglichkeit des Widerstands offen zu halten. Mit Butler
ist eher zu fragen, welcher Preis der Unterwerfung zu hoch ist, um noch auf diese
Weise im Sein zu beharren? Wann entsteht das Gefiihl, nicht um diesen Preis existie-
ren zu koénnen? Dies sind Fragen nach den Grenzen der Subjektformung durch Un-
terwerfung und nach dem Moment des Aufbegehrens, welcher das Subjekt zur Selbst-
formung gegen die Unterwerfung fithrt. Auch wenn sich diese Fragen kaum endgiiltig
beantworten lassen, verweisen sie auf den Moment, in dem die herrschenden Subjek-
tivierungsbedingungen ihrerseits das Uberleben bedrohen: Der Moment scheint ge-
kommen, wenn es dem Subjekt nicht gelingt, sich in dem selbst zu erkennen und
anzuerkennen, zu dem es werden soll, wenn das Gefiihl der Verkennung den Subjekt-
status bedroht und die Bejahung des eigenen Lebens unmdglich macht.

Je weniger Spielraum die Normen, die die Anerkennung rahmen und die Subjek-
tivierung leiten, dem Einzelnen bieten, desto eher entsteht die Notwendigkeit, sich
im Prozess der Entunterwerfung gegen diese Normen zu wenden. So lief3e sich sagen,
dass Anerkennung und soziale Sichtbarkeit, die um den Preis der Verkennung erkauft
sind, das Uberleben des Subjekts bedrohen und seine Entunterwerfung erzwingen,
auch wenn diese Selbstformung gegen die Norm eine Bedrohung des Subjektstatus
einschlieit. Butler hat dies u.a. am Beispiel der Antigone und konkreten Transgender-
lebensgeschichten néher ausgefiihrt, worauf im nédchsten Abschnitt eingegangen wird.
Hier bleibt zunéchst festzuhalten, dass diese kritische Selbstformung, die sich paradox-
erweise im Widerstand gegen die Prinzipien vollzieht, durch die das Selbst geformt
wird, als Entunterwerfung zu verstehen ist. Im Prozess der Entunterwerfung riskiert das
Individuum seine Anerkennbarkeit/Erkennbarkeit und damit auch seinen Subjektstatus:

If that selfforming is done in disobedience to the principles by which one is formed, then virtue
becomes the practice by which the self forms itself in desubjugation, which is to say that it risks
its deformation as a subject, occupying that ontologically insecure position that poses the question
anew: who will be a subject here, and what will count as a life [...]. (Butler 2001: 226)

Unter Bezugnahme auf Foucaults »Praktiken des Selbst« begreift Butler an dieser
Stelle die Selbstformung gegen die Norm als kritische Praxis, die zu der ethisch re-
levanten Frage zwingt, wer als anerkennenswertes Subjekt und was als {iberlebens-
wertes Leben gilt. Die erzwungene Kritik fithrt demnach zu einer ethischen Haltung,
die die Bedingungen der Anerkennung hinterfragt. Darin {iberschreitet diese Haltung

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 179

auch die Identitétspolitik, die sich darauf beschrénkt, die Anspriiche auf Anerkennung
der eigenen Identitdt durchzusetzen. Die Kdmpfe gegen Herrschaft und Ausbeutung,
werden — wie angesprochen — durch die kritische Praxis der Entunterwerfung ergénzt:
Hier geht es gewissermallen ums Ganze, d.h. um die herrschenden Bedingungen der
Subjektformierung, die eine eindeutige Identifizierbarkeit fordern. Beispielsweise ist
die Forderung nach geschlechtlicher Identitét zweifellos eine der starksten Identitéts-
forderungen, die in die Subjektformung eingeht: Hier galt lange Zeit ein eindeutiges
entweder ménnlich oder weiblich. Wihrend die Queer- und Intersexbewegungen, de-
nen Butler nahe steht, vor allem um die Anerkennung des »sowohl als auch« im Be-
reich des Geschlechts kdmpfen, will Butler dariiber hinausgehen: Sie untersucht die
Logik der AusschlieBungen, Marginalisierungen und Verwerfungen, nicht vorrangig
deren Inhalte. Denn eine bloBBe Ausdehnung der herrschenden Anerkennungsbedin-
gungen wiirde diese nicht grundlegend dndern. Vielmehr besteht sogar die Gefahr,
dass damit nur immer wieder neue Ausschliisse produziert werden. Die allgemeinere,
ethisch relevante kritische Haltung, die Butler anspricht, wendet sich gegen die Logik
der Subjektivierungspraktiken: ihre Totalisierungstendenzen, ihr Kohdrenzbestreben,
ihre melancholischen Verwerfungen.

4. ENTUNTERWERFUNG UND POLITISCHE KATACHRESE

Zunichst lasst sich festhalten, dass unter dem Begriff der Entunterwerfung die kriti-
sche Praxis der Selbstformung gegen die Norm zu verstehen ist. Sie wird paradoxer-
weise von demselben Begehren zu sein und im Sein zu beharren getragen, wie die
Subjektivierung, also der Prozess der Subjektwerdung durch Unterwerfung unter die
Norm. Die Entunterwerfung setzt in dem Moment ein, wo der Preis der Unterwerfung
zu hoch ist, also in dem Moment, wo die Unterwerfung nicht langer die erhoffte
Sichtbarkeit und Anerkennung gewihrt sondern unertrigliche Verwerfungen er-
zwingt und das Gefiihl der Verkennung hervorruft. Obwohl das Begehren zu sein und
im Sein zu beharren, der Uberlebenswunsch, den Prozess der Entunterwerfung ein-
leitet, ist dieser nicht als eine private Praxis der Selbstverwirklichung zu verstehen,
sondern er hat auch eine politische Relevanz. Denn gerade weil sich die Entunterwer-
fung in kritischer Distanz zur herrschenden Formierungspraxis vollzieht, leitet sie
auch politische und gesellschaftliche Verdnderung ein: Die politische Dimension der
Entunterwerfung besteht nicht zuletzt in der konkreten Praxis, die sie motiviert, die
als performative Kritik an den herrschenden Intelligibilitdtsbedingungen lesbar ist.
Dies verdeutlicht Butler anhand der Analyse konkreter gefdhrdeter Lebensformen
und deren Versuch zu iiberleben. So wird auch die politische Sprengkraft der Entun-
terwerfung sichtbar. Dies zeigt sich insbesondere in ihrer Interpretation der Situation
der mythischen Gestalt Antigone: Antigone spricht laut Butler als Kind des Inzests,

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | HEIKE KAMPF

als Tochter von Odipus und dessen Mutter Iokaste, von einem unmoglichen Ort aus.
Deshalb kann sie den Gespriachsschauplatz des 6ffentlichen Raumes nur durch einen
permanenten Missbrauch der Sprache, durch die Katachrese, betreten: Zum einen
kann sie sich die herrschenden Verwandtschaftsbegriffe nur fehlaneignen, da ihre
Mutter zugleich als GroBBmutter und ihr Vater auch als ihr Bruder ansprechbar sind.
Zudem missbraucht sie in gewisser Weise mit ihrer Forderung an Kreon, ihren gefal-
lenen Bruder Polyneikes beerdigen zu diirfen, die autoritative Rede, da es ihr nicht
zusteht, Forderungen zu stellen. Thr Ringen um 6ffentliches Gehér stellt ihren Uber-
lebenskampf dar. (AV: 27fY)

Als Kind eines Inzests verwirrt Antigone schlieBlich nicht nur die Verwandt-
schaftsbezichungen. Thre Existenz wirft auch die Frage auf, ob sie iiberhaupt als
Mensch anerkannt werden kann, wenn zur Voraussetzung des Menschseins die Ab-
stammung gehdrt. Wenn also eindeutige Verwandtschaftsverhéltnisse die Vorausset-
zung des Menschlichen sind, dann erdffnet sich mit Antigone ein neues Feld des
Menschlichen, sobald Antigone versucht, als Mensch zu sprechen um Gehor und An-
erkennung zu finden.’> Mit Antigone, so Butler, tritt auch der Begriff des Menschen
in eine Katachrese ein, denn »wir kennen seinen rechten Gebrauch nicht mehr« (AV:
132). Den Prozess des Wandels der Normen, welche iiber die Voraussetzungen des
Menschseins entscheiden, bezeichnet Butler als »politische Katachrese«: Diese er-
eignet sich in dem Moment, wo die, »die weniger als Menschen zéhlen, beginnen als
Menschen zu sprechen« (AV: 132).

Fiir Butler verkorpert Antigone also die Grenzen des Menschlichen, da sie die
herrschenden Intelligibilitdtsbedingungen nicht erfiillt. Und damit randstidndiges
Sein, wie das Antigones, im 6ffentlichen Raum sichtbar werden kann, miissen sich
diese Bedingungen der Verstandlichkeit, der Intelligibilitdt, verandern. So stellt der
sprachliche Missbrauch, die Katachrese, eine Strategie der Verdnderung dar, die des-
halb Verdnderungen einleiten kann, weil sie vom Gewohnten abweicht und dennoch
verstindlich ist, auch wenn sie zunéchst unerwartet und ungewohnt erscheint.

Die Katachrese, der Missbrauch oder uneigentliche Sprachgebrauch, kann, so hat
schon der Sprachwissenschaftler Fritz Mauthner (1912) beobachtet, in den iiblichen
Sprachgebrauch iibergehen und so schliellich die Kriterien der verstdndlichen, >ei-
gentlichen« Rede verdndern. Auch die anarchische Dimension der Katachrese hat
Mauthner erkannt: Mit dem Hinweis darauf, dass der katachrestische Sprachgebrauch
tiblich werden kann, verdeutlicht Mauthner, dass Sprachgesetze »wie andere Gesetze
nur Briuche« sind (Mauthner 1912: 343). Die Katachrese zeigt, dass die vermeintli-
chen »Gesetze« der Sprache auf Konventionen beruhen und daher wandelbar sind. In
dieser Hinsicht wird die Katachrese fiir Butlers Begriff der Entunterwerfung relevant:
Durch all das, was sich (noch) nicht sagen lésst, wird die Katachrese gewissermaflen

5 Zu Butlers Versténdnis kritischer Rede s. auch Kampf 2002.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 181

erzwungen, die wiederum, indem sie Unstimmigkeit erzeugt, die Hoffnung auf neue
Formen der Verstindlichkeit keimen lésst.°

Die Krise herrschender Bedingungen der Versténdlichkeit, in die die Katachrese
fiihrt, kann Verdnderungen einleiten, sodass sich die starren Regeln zunéchst auf das
Mogliche hin 6ffnen, um sich dann zu dndern. Antigones prekére Existenz und ihr
skandaloser Anspruch auf Anerkennung und Gehor, konnen demnach in eine offene
Zukunft fithren. Damit verkdrpert Antigone in Butlers Lesart eine neue Art von Sub-
jektivitdt, die spricht, noch bevor sie iiber eine klar definierte Identitdt verfiigt, also
in dem Moment, wo sie im Prozess der Entunterwerfung an die Grenzen der herr-
schenden Anerkennungsbedingungen st6ft und deren Verdnderung einfordert.

Es ldsst sich sagen, dass Antigone beispielhaft fiir eine unmogliche, utopische,
ortlose Subjektposition steht, die sich in der Entunterwerfung befindet. So wenig wie
sie einen fest umrissenen Standort hat, so wenig bewegt sie sich in Richtung auf ein
definiertes Ziel. Antigone durchbricht mit ihrer Rede die herrschenden Intelligibili-
tatsbedingungen, indem sie trotzdem spricht. Sie ringt um Gehor und Anerkennung,
die ihr nur dann zuteil werden konnen, wenn die Grenzen der Intelligibilitit und des
Anerkennbaren sich wandeln. Vielleicht gelingt es ihr, radikaldemokratische Verén-
derungen einzuleiten, die nach Butler nicht zuletzt darin bestehen, grundlegende Ka-
tegorien, wie die Kategorie des Menschlichen, offener und flexibler zu gestalten.
Diese Begriffe sollten eher als Orte der Auseinandersetzung gelten und nicht als ein
fiir alle Mal giiltige Bestimmungen gedeutet werden.

So ldsst sich festhalten, dass sich im Prozess der kritischen Entunterwerfung nicht
nur eine singuldre Subjektformung gegen die Norm vollzieht. Vielmehr erweitert sich
in diesem Prozess auch der Horizont dessen, was man vor dem Hintergrund der herr-
schenden Bedingungen werden kann. Dies verdeutlicht Butler auch im Rahmen ihrer
Interpretation der Odyssee von David Reimer, dessen Lebensgeschichte in den
1990er Jahren als Fall von John/Joan durch die amerikanischen Medien ging (MG:
99): Reimer wurde mit ménnlichen und weiblichen Geschlechtsmerkmalen geboren
und nach der Geburt operiert, um als »richtiges« Madchen zu gelten und auch als
solches erzogen zu werden. Im Erwachsenenalter entschied er sich schlieBlich fiir
eine Geschlechtsumwandlung. Die Lebensgeschichte David Reimers interessiert
Butler nicht als »Fall«, oder als Beweis fiir oder gegen die Natiirlichkeit des Ge-
schlechts. Vielmehr wendet sie sich den eigenen AuBerungen Reimers zu’ und macht
dessen Bemiihen, im Prozess der Entunterwerfung zu iiberleben, sichtbar.®

6 Vgl. zur Katachrese auch Posselt 2005.

7  Damit erfiillt sie gewissermafen Pierre Bourdieus Forderung nach einer »Demokratisie-
rung der hermeneutischen Haltung, die nicht ldnger auf literarische oder philosophische
Texte zu beschranken ist (Bourdieu 1993: 801).

8  Zur Entwicklung und historischen Verdnderung von Erzdhl- und Lebensformen aus dem
Bereich Intersex vgl. Amato 2016. Amato macht Wege zu iiberleben sichtbar, die sie der

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | HEIKE KAMPF

Butler macht in ihrer Interpretation von Reimers AuBerungen deutlich, dass die-
ser sich, obwohl er sich um die Eindeutigkeit seiner anatomischen Geschlechtsiden-
titdt bemiihte, indem er sich operieren lie, vehement dagegen wehrt, auf seine Ge-
schlechtsidentitét reduziert zu werden. Insofern befindet er sich in einer kritischen
Distanz zu den Normen, die Intelligibilitdt verleihen. Fiir Butler wird in seinen Aus-
sagen deutlich, dass er aufgrund seines Menschseins anerkannt werden méchte, wel-
ches allererst jenseits aller Erkennbarkeit und Kategorisierbarkeit entsteht:

Das bedeutet, gerade indem er nicht vollstdndig erkennbar, nicht vollig verfiigbar und katego-
risierbar ist, entsteht sein Mensch-sein Und das ist wichtig, weil wir verlangen konnten, er solle
zuerst in die Intelligibilitdt eintreten um zu sprechen und erkannt werden zu konnen. Stattdes-
sen erdffnet er durch sein Sprechen eine kritische Perspektive auf die Normen, welche Intelli-
gibilitit verleihen. (MG: 119)

Reimers kritische Perspektive auf die herrschenden Normen, die seine Entunterwer-
fung begleitet, und seine kritische Rede an den Grenzen der Intelligibilitit verdeutli-
chen auch, dass es Formen der Intelligibilitit gibt, die mit den herrschenden Forde-
rungen nach Eindeutigkeit und Kohérenz brechen: Fiir Butler zeigt Reimer, »dass es
ein Verstehen gibt, das die Normen der Intelligibilitdt selbst iibersteigt« (MG: 119).
Denn zum einen lassen sich Reimers AuBerungen durchaus verstehen, obwohl er von
einem unmdoglichen Ort aus spricht, weil er seine eindeutigen geschlechtlichen Iden-
tifizierbarkeit verweigert. Zum anderen fordert er selbst dieses Verstehen ein, das die
Normen der Intelligibilitét {ibersteigt. Denn er will jenseits seiner Geschlechtsidenti-
tét als Mensch wahrgenommen werden. Er versucht, erkennbar und anerkennbar zu
sein, ohne die herrschenden Kohérenzforderungen zu erfiillen. Abschlieend lasst
sich sagen: Anderen in ihrer Einzigartigkeit gerecht zu werden, bedeutet, Andere in
ihrer Einzigartigkeit wahrzunehmen, ohne sie von vornherein in herrschende Kate-
gorien einzuordnen. Vor allem geht es darum, Anerkennung nicht erst auf der Grund-
lage von Identifizierbarkeit, also der Einordnungsfahigkeit in herrschenden Katego-
rien und Normen, zu verleihen.

Argumentation Butlers, es gehe darum, 6ffentliche Sichtbarkeit zu erlangen, um zu tiber-
leben, entgegensetzt (vgl. Amato 2016: 53f). Trotz der Berechtigung dieser alternativen
Lesart und der Kritik (vgl. auch Kédmpf 2006) gilt zu bedenken, dass Butlers enge Kopp-
lung des Uberlebens an Sichtbarkeit im 6ffentlichen Raum es ihr erlaubt, die politische und
kritische Dimension individueller Lebensfiihrung plausibel zu machen. Mit der Lebensge-
schichte Reimers, der Suizid beging, scheint dariiber hinaus auch die Mdoglichkeit einer
realen Bedrohung des Uberlebens durch Entunterwerfung deutlich zu werden.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 183

5. DIE ENTUNTERWERFUNG IM HORIZONT DER ETHIK

Mit den vorangegangenen Uberlegungen zu der Frage, wie es gelingen kann, jeman-
dem gerecht zu werden, hat sich der Horizont der Ethik eréffnet. Durch die Frage
nach dem angemessenen Umgang mit dem Anderen, die Butler unter anderem mit
dem Begriff der Gerechtigkeit zu beantworten sucht, wird das Feld ethischer Refle-
xionen und Begriffe betreten. Dariiber hinaus ist die Diskussion der Entunterwerfung
ganz elementar und untrennbar mit ethischen Reflexionen und Begriffen verbunden.
Denn im Kontext der Uberlegungen zu den Mdglichkeiten des Uberlebens entsteht
die Frage nach den Bedingungen der Bejahung des eigenen und fremden Lebens,
deren Beantwortung ethisch relevant ist.

Als Antwort auf die eingangs gestellte Frage »Und was geschieht, wenn ich etwas
zu werden beginne, was im gegebenen Wahrheitsregime nicht vorgesehen ist?«, wire
zu sagen, dass dieses Werden mein Uberleben gefihrdet und es kommt die Frage nach
den gesellschaftlichen und individuellen (Uber-)lebensbedingungen auf. Wenn sich
Jemandem diese Frage konkret stellt, dann ist nach Butler der lebensgefdhrdende
Prozess in der Regel schon eingeleitet, sodass das Subjekt bereits an die Grenzen des
Lebbaren gestoBen ist. Dieser Werdensprozess gegen die herrschenden Normen kann,
sobald er bewusst vollzogen wird und das Subjekt in eine kritische Distanz zu herr-
schenden Subjektivierungspraktiken gebracht hat, im Anschluss an Foucault und im
Sinne Butlers als Entunterwerfung bezeichnet werden. Die Entunterwerfung — als
Subjektwerdung gegen die Norm — impliziert bewusste Kritik an den Verwerfungen
und an herrschenden Normen der Intelligibilitdt, an dem herrschenden Wahrheitsre-
gime. Vor allem Foucault hat — wie oben ausgefiihrt — den engen Zusammenhang von
Entunterwerfung (désassujettissement) und Kritik betont, denn die Entunterwerfung
bringt das Subjekt in eine kritische Distanz zur etablierten Autoritdt. Tugend kann
daher auch als diese kritische Praxis bezeichnet werden, in der sich das Subjekt in
der Entunterwerfung bildet, indem es die herrschenden Bedingungen des Uberlebens
zu verdndern sucht.

Ein Unterschied besteht in dem jeweiligen Ausgangsort der Reflexion und ihrem
Verstdndnis der Unterstiitzung der kritischen Praxis der Entunterwerfung: Wéhrend
Foucault die kritische Praxis der Entunterwerfung als Selbstformung einfordert, wid-
met sich Butler mit ihrem Begriff desubjugation eher den prekédren, schattenhaften
Lebensformen, die schon existieren, um sie nicht zuletzt damit in ihrem Prozess der
Entunterwerfung zu unterstiitzen. Die Entunterwerfung bezeichnet bei Butler den be-
wussten Prozess, in welchem das Subjekt seines Werdens gegen die Norm innewird
und — dem Begehren zu sein und im Sein zu beharren folgend — die 6ffentliche Aner-
kennung dieses Werdens einfordert. Diese Aufbegehren des Subjekts wird iiberle-
bensnotwendig, denn das Uberleben des Subjekts erfordert, wie Butler verdeutlicht,

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | HEIKE KAMPF

notwendigerweise die Akzeptanz und Anerkennung, das Gesehen- und Gehortwer-
den. Insofern sind Aufbegehren und kritische Praxis der Entunterwerfung inhérent,
die darin nicht nur private sondern 6ffentliche, politisch relevante Praxis ist. Zugleich
will Butler verdeutlichen, dass die Entunterwerfung eine Praxis ist, die sich ethisch
rechtfertigen ldsst: Sie erscheint als Prozess eines ganz elementaren Ringens ums
Uberleben und fordert mehr Menschlichkeit ein.

So wird deutlich, dass das Subjekt nicht immer an seiner Unterwerfung mitarbei-
tet, sondern dass die Subjektivierungspraktiken am Eigensinn des werdenden Sub-
jekts scheitern koénnen. Unterwerfung erfolgt demnach nicht um jeden Preis, auch
wenn die Entunterwerfung Risiken birgt. Das Subjekt, das sich in der Entunterwer-
fung bildet, riskiert dabei nicht gewissermafien vorsdtzlich, in kritischer Absicht, sei-
nen Subjektstatus, sondern es bemerkt, dass es an den Subjektivierungspraktiken zu
scheitern droht. Die Subjektivierung gewihrt dann nicht linger sein Uberleben, son-
dern es gefihrdet dieses Uberleben. Da Anpassung und Unterwerfung dann keine
Optionen mehr sein konnen, bleiben letztendlich zwei Moglichkeiten: der Weg in den
Tod oder der Weg der Entunterwerfung, d.i. der Weg in die Kritik, der mit dem Ver-
such einhergeht, die herrschenden Subjektivierungspraktiken und die Intelligibilitéts-
bedingungen zu 4ndern, sodass sie das Uberleben ermédglichen.

Insofern kann das Begehren zu sein und im Sein zu beharren paradoxerweise
nicht nur Unterwerfung und Anpassung, sondern auch ein Aufbegehren begriinden.
Die Besonderheit dieser (zwangsldufig) kritischen Praxis besteht nicht zuletzt darin,
dass das Subjekt spricht, noch bevor ihm ein Subjektstatus zukommt, noch bevor es
weill, wer oder was es ist. In diesem Sinne scheint es also gerade seine Identifizier-
barkeit zu verweigern und Kritik an den Normen der Sichtbarkeit und Anerkennbar-
keit zu liben. Und in dem Moment, in dem sich diejenigen Gehor verschaffen, die
sich im Prozess der Entunterwerfung befinden, die also gewissermaflien von einem
»Ort des Nicht-Seins« sprechen, vollzieht sich Butler zufolge eine politische Katach-
rese. (HS: 205) Die Kritik an der Identitdtspolitik, die Butler wiederholt {ibt, ist der
kritischen Praxis der Entunterwerfung gewissermaf3en inhdrent. Diese kritische Pra-
xis sichtbar zu machen und zu unterstiitzen ist ein zentraler Aspekt einer politisch
engagierten Philosophie Butlers.

Nicht zuletzt ist der Prozess der Entunterwerfung, wie schon angesprochen, auch
in ethischer Hinsicht relevant. Zum einen ist deutlich zu machen, dass dieses Aufbe-
gehren ethisch legitim ist, weil und insofern das Leben als Wert verstanden wird. Und
er kann als kritische Praxis und damit als Tugend in den Blick gebracht werden. Dar-
tiber hinaus ist die Entunterwerfung, wie Butler mit dem Begriff der Anerkennung in
diesem Kontext verdeutlicht, untrennbar mit einer Sorge um den Anderen und der
Frage verkniipft, wie ich dem Anderen gerecht werden kann.

Insbesondere Butlers Begriff der »ethischen Gewalt« kennzeichnet die Gewalt-
formigkeit der Identitdtsforderungen, der Forderungen nach Kohdrenz, von der An-
erkennung abhéngig gemacht wird. Thre Kritik an der ethischen Gewalt lésst sich in

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS AUFBEGEHREN DES SUBJEKTS | 185

diesem Kontext als Antwort auf die Frage lesen, wie neue oder andere Uberlebens-
moglichkeiten geschaffen werden konnen, d.h. wie ein Zusammenleben moglich ist,
ohne an starren Identititsforderungen festzuhalten, ohne Anerkennung an Erkennbar-
keit zu kniipfen.” Oder, anders gefragt: wie ist eine Offnung des sozialen Raumes auf
das Verworfene und Ausgeschlossene hin moglich? Welche Verstehensformen und
Umgangsweisen miissten einen solchen Raum ohne Zwang zur Eindeutigkeit er6ff-
nen? Wie lassen sich Intelligibilititsbedingungen verdndern und lockern und nicht
nur in ihrer immer gleichen Logik ausweiten?

Butlers ethische Uberlegungen sprechen schlieBlich solche Tugenden an, so lieBe
sich vor diesem Hintergrund sagen, die Antworten auf diese Fragen geben konnen:
Butler nennt Geduld, Bescheidenheit und Grofsziigigkeit als Tugenden, die ein
menschlicheres Zusammenleben ermdglichen kénnen (KEG: 109). Sie bieten eine
Maoglichkeit, dem Anderen jenseits der herrschenden Normen und Subjektivierungs-
praktiken in seiner Einzigartigkeit und Intransparenz gerecht zu werden. Diese Tu-
genden konnen dazu beitragen, die Bedingungen des Gehort- und Gesehenwerdens
zu verindern. Sie kénnen dazu beitragen Offentlichkeit als Begegnungsraum zu
schaffen, in dem ein Erscheinen nicht an Subjektivierung gekniipft ist. Es konnte mit
diesen Tugenden gelingen, auf starre Identitdtsforderungen und den Zwang zur Er-
kennbarkeit als Bedingung der Anerkennung zu verzichten, um dem Werden seinen
Raum geben. So kann das Begehren zu sein und im Sein zu beharren im Prozess der
Entunterwerfung zum Ausdruck kommen, ohne dass notwendigerweise das Uberle-
ben auf dem Spiel steht. Denn Geduld, Bescheidenheit und GroBziigigkeit befdhigen
zum Umgang mit Ambivalenz, Inkohdrenz und Uneindeutigkeit, sodass Anderen An-
erkennung zuteilwerden kann, ohne dass diese zwangsldufig zuvor eindeutig als nor-
mierte Subjekte der Unterwerfung erkannt und identifiziert werden miissen. Es
konnte so vielleicht gelingen, sich und Anderen gerecht zu werden.

LITERATUR

Amato, Viola (2016): Intersex Narratives. Shifts in the Represention of Intersex Lives
in North American Literature and Popular Culture. Bielefeld: transcript.

Bourdieu, Pierre (1993): » Verstehen, in: Bourdieu, Pierre (Hg.): Das Elend der Welt.
Konstanz: UVK 2002, 779-822.

Butler, Judith (2001): »What is Critique? An Essay on Foucaults Virtue, in: Ingram,
David (Hg.): The Political: Readings in Continental Philosophy. London: Basil
Blackwell 2002, 212-228.

9 Mit dem englischen Begriff recognition wird sowohl Anerkennen wie Erkennen bezeich-
net. Butler spielt daher auch mit der Doppeldeutigkeit dieses Begriffs, wenn sie die Er-
kennbarkeit als Bedingung der Anerkennung anspricht.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | HEIKE KAMPF

Butler, Judith (2002): »Interview mit Judith Butler«, in: Bublitz, Hannelore: Butler
zur Einfiihrung. Hamburg: Junius, 123—-133.

Foucault, Michel (1978): Was ist Kritik? Berlin: Merve 1992.

Foucault, Michel (1982): »Warum ich die Macht untersuche: Die Frage des Sub-
jekts«, Nachwort in: Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jen-
seits von Strukturalismus und Hermeneutik. Weinheim: Beltz, 243-261.

Kampf, Heike (2002): »Politische Philosophie als Sprachkritik. Zum Machtdiskurs
bei Judith Butler«, in: Dialektik. Zeitschrift fiir Kulturphilosophie 2, 101-116.
Kéampf, Heike (2004): »Die Unerreichbarkeit der Demokratie. Kontingenz, Identitét
und politische Handlungsféhigkeit nach Judith Butler«, in: Fligel, Oliver/Heil,
Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die Riickkehr des Politischen. Demokratietheo-

rien heute. Bielefeld: transcript, 43-61.

Kampf, Heike (2006): »Implizite Zensur und politische Offentlichkeit«, in: Heil,
Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspekti-
ven der Demokratietheorie. Bielefeld: transcript, 225-237.

Kampf, Heike (2011): »Judith Butler. Die storende Wiederkehr des kulturell Ver-
dréngten, in: Moebius, Stephan/Quadflieg, Dirk (Hg.): Kultur. Theorien der Ge-
genwart. Wiesbaden: VS, 246-256.

Mauthner, Fritz (1912): Zur Sprachwissenschaft. Beitrdge zu einer Kritik der Spra-
che. Bd. 2. Frankfurt/M.: Ullstein 1986.

Posselt, Gerald (2005): Katachrese. Rhetorik des Performativen. Miinchen: Fink.

Quadflieg, Dirk (2006): Das Begehren des Subjekts — Anmerkungen zum Konzept
des Widerstands bei Judith Butler, in: Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die
unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demokratietheorie. Bielefeld:
transcript, 117-122.

Spinoza, Baruch de (1677): Die Ethik, Schriften und Briefe. Hg. von F. Biilow. Stutt-
gart: Kroner 1976.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lll. VISIBILITATEN UND TRANSFORMATIONEN



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxien des Abstand-Nehmens

Butlers politische Theorie des Medialen

JULIA PRAGER

1. EINLEITUNG: DIE REVERSIBILITAT VON NAHE
UND DISTANZ

In ihren spéteren Arbeiten kehrt Judith Butler immer wieder, in je modifizierender
Weise, zu einer Frage zuriick: »[H]Jow we might respond effectively to suffering at a
distance« (RK: engl. 63, dt. 65)? Die dringende Frage nach der Mdglichkeit, auf
»fernes« Leiden wirksam zu reagieren, dient Butler vielfach als Einsatzpunkt medi-
entheoretischer Uberlegungen. Daran méchte der vorliegende Beitrag ankniipfen, um
eben von dieser Frage ausgehend eine »politische Theorie des Medialen« im Kontext
von Butlers politischer Philosophie nach- bzw. vorzuzeichnen.

Bei diesem Versuch erscheint zunichst die Art und Weise, in der Butler ihre Frage
nach der Ver-Antwortbarkeit »fernen« Leidens formuliert, in zumindest zweierlei
Hinsicht bemerkenswert: Erstens formuliert sie sie im Konjunktiv. Zweitens drangt
sich (insbesondere im Zusammenhang mit medientheoretischen Uberlegungen) die
Vermutung auf, dass sich die Wendung »at a distance« mitnichten auf eine rdumliche
Distanz reduzieren ldsst, sondern vielmehr einen Komplex von raumlich-zeitlicher, kul-
turell-korperlicher, medial-dsthetischer und kritischer Distanz zum Ausdruck bringt.

Die Dringlichkeit der Formulierung im Konjunktiv erschlief3t sich aus der verbin-
denden Thematik der Texte: Denn worum Butlers verschiedentliche Auseinanderset-
zungen etwa mit den Folterphotographien aus Abu Ghraib, den photographischen In-
szenierungen von Kriegsbombardements und »Befreiungsakten« der Zivilbevolke-
rung, der Gedichtproduktion in Guantanamo oder auch mit netzgestiitzten Protest-
und Widerstandsformen kreisen, ist die Verunméglichung der Wahrnehmbarkeit des

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | JuLia PRAGER

und der »Anderen«' im Zusammenspiel von Medien und Politik. Angesprochen sind
jene Konstellationen von politischen und medialen Rahmensetzungen, die das Feld
wahrnehmbarer Realitét derart strukturieren und regulieren, dass nicht jedes Leben
als solches wahrgenommen werden kann, dass nicht jeder Mensch anerkennungsfa-
hig ist — folglich auch nicht jedes Leiden. Dabei meinen diese Rahmensetzungen
nicht nur »explizite«? Zensurverfahren und relationierte mediale Darstellungsmodi,
sondern insbesondere das Zusammenspiel von Betrachten und Darstellen, in dem
verschiedene politische, kulturelle, mediale etc. Interpretationsraster zusammenkom-
men und an der Ausbildung von Wahrnehmungsdispositiven Anteil haben. Die Art
und Weise, wie Politik und Medien ineinandergreifen, wie Normierung, Darstellung
und Wahrnehmung zusammenwirken, nimmt somit Einfluss auf unsere ethische Sen-
sibilitdt und damit auf unsere Bereitschaft, politisch aktiv zu werden respektive ef-
fektiv zu antworten. Wie also — so lieBe sich Butlers dringende Frage reformulieren
— auf Leid reagieren, wenn es unserem Wahrnehmungshorizont schon entzogen ist?

Vor diesem Hintergrund entwickelt Butler eine »politische Theorie des Media-
len« — freilich ohne eine solche explizit zu benennen — in zwei Momenten: Zum einen
fragt sie auf einer theoretischen Ebene nach den Ausbildungen von Wahrnehmungs-
dispositiven und der damit verkniipften Bedeutungsproduktion im gemeinsamen
Operieren von hegemonialer Politik und ebenso dominierenden Medien. In diesen
Diskussionen raumt Butler dem Korper und der kérperlichen Dimension des Media-
len einen besonderen Stellenwert ein, insofern sie davon ausgeht, dass eine auf der
Gefahrdetheit korperlichen Lebens griindende prinzipielle Verbundenheit des Einzel-
nen mit (allen) Anderen besteht (vgl. insbes. GL: 43—45), die von verkdrperten Nor-
mierungen des Wahrnehmbaren verstellt wird. Thre kritischen Fragestellungen entfal-
tet sie anfanglich zumeist im Kontext der Bush-Administration und der in dieser Zeit-
spanne begonnenen Kriege.

Zum anderen erreicht sie in diesem Fragen eine praktische Ebene, auf der sie eine
gegenhegemoniale Praxis entfaltet, um in den dominierenden Wahrnehmungs- und
Deutungsrastern zu intervenieren. In den dahingehenden Reflexionen nimmt Butler
auf die (teilweise ineinandergreifenden) medientheoretischen Uberlegungen von
Walter Benjamin, Roland Barthes und Jacques Derrida Bezug, die sie verstiarkt mit
den ethischen und politischen Konzeptionen von Emmanuel Levinas und Hannah
Arendt unterlegt. MaBgeblich werden Levinas’ und Arendts Uberlegungen zur (un-
willentlichen) Begegnung bzw. zum (unwillentlichen) Zusammenleben mit dem und
den Anderen, wobei sie sich kritisch gegen die in ihren Augen unzureichende Themati-
sierung des sozialen Korpers in beiden Konzeptionen wendet (vgl. Butler 2015a: 117).

1 Aufgerufen wird hier Levinas’ Figur des Anderen, auf die sich Butler in ihren ethisch-po-
litisch Auseinandersetzungen in affirmativ modifizierender Weise bezieht.
2 Zur Differenzierung von »expliziter« und »impliziter« Zensur vgl. u.a. Prager 2013: 190.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 191

Der Beitrag verfolgt das Anliegen, Butlers medientheoretische Diskussionen als
spezifischen politisch motivierten medientheoretischen Ansatz vorzustellen, dessen
Spezifitit darin besteht, in besonderer Weise vom Korper seinen Ausgang zu nehmen
und das produktiv zu machen, was sich als »Paradoxien des Abstand-Nehmens« be-
zeichnen ldsst: das Zusammendenken von an sich unvereinbaren Néhe- und Distanz-
positionen. Diese schlieBen sowohl Uberlegungen zum (teilweise intendierten) Ab-
standnehmen des Selbst zum Anderen in medialen Begegnungen ein als auch Ausei-
nandersetzungen mit ethisch-politischen Strategien, die sich derartigen Distanzierun-
gen widersetzen — die also zu einem gewissen Grad den Abstand selbst nehmen. Ers-
tere beschiftigen sich beispielsweise mit Instrumentalisierungen medialer Darstel-
lungen militarischer Aktionen, in welchen gerade die vermeintliche Unmittelbarkeit
der medialen Ubertragung eine #sthetische wie auch ethisch-politisch bedeutsame
Distanz generiert. Letztere fokussieren u.a. die mediale Ausdehnung von Protestsze-
nen via Smartphones oder fragen in einem groferen Zusammenhang danach, wie die
Appelle der und des Leidenden trotz Restriktionen unseren Wahrnehmungshorizont
erreichen. Wegweisend wird dabei Butlers eigene thesenhaft formulierte Antwort auf
die Frage nach der Ver-Antwortbarkeit >fernen< Leidens, die sie an anderer Stelle zur
Diskussion stellt: »My own thesis is that the ethical demands that emerge through the
global circuits in these times depend on this limited but necessary reversibility of pro-
ximity and distance.« (Butler 2015a: 103)

Die merkwiirdige Wendung einer »limitierten, aber notwendigen Reversibilitit
von Néhe und Distanz« spielt auf Butlers frithere Auseinandersetzung mit Merleau-
Pontys Leibkonzeption® an und betont noch einmal das kdrperliche Moment ihrer
medientheoretischen Uberlegungen: Im Rekurs auf den Kérper und verkérperte Nor-
mierungen wird ausgestellt, dass jeder medial erzeugten Nihe ein irreduzibles Mo-
ment der Distanz eingeschrieben ist, die eine Reflexion kultureller, medialer etc.
Ubersetzungsprozesse erfordert. Gleichzeitig wird die unhintergehbare Gefahrdetheit
korperlichen Lebens exponiert. Das daran gekniipfte verbindend-verbindliche Mo-
ment im Verhiltnis des Einzelnen mit (allen) Anderen ldsst offensichtlich werden,
dass jede Distanz von einer ebenso irreduziblen Ndhe ent-fernt wird.

Der Beitrag geht somit davon aus, dass sich Butlers medientheoretische Diskus-
sionen insbesondere im Spannungsfeld ihrer politischen Theorie einer »politics of the
body« (Butler 2015a: 117) und einer »politics of translation« (Butler 2000: 169) ver-
orten lassen. Unter diesem Blickwinkel wird im Folgenden die These vertreten, dass
Butlers »Ontologie des Korpers« (RK: 3) Gelegenheit bietet, das korperliche Mo-
ment der Medientheorie und damit das (medial vorangetriebene) » Weltweit-Werden«
neu zu formulieren. Im Gegensatz zu Positionen, die das »zwischenmenschliche«

3 Zwei dieser Aufsitze sind neu erschienen in Butler 2015.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | JuLia PRAGER

Moment medial inszenierter Begegnungen in den Blick nehmen,* geht Butlers Zu-
gang gerade nicht von einer nachtriglichen Verbindung qua medialer Vermittlung
aus. Vielmehr wird in der medialen Begegnung eine zweischneidige Praxis ausge-
macht, die an der Produktion dessen, was menschlich ist, mafigeblichen Anteil hat:
In der medialen Vermittlung kann sowohl der Status des Mensch-Seins ausgesetzt
wie auch eingesetzt werden. Im zweiten Fall wird das tragend, was in diesem Beitrag
als »mediale Praxis des Erinnerns« aufgefasst wird, insofern Butlers medientheoreti-
sche Verhandlungen nahelegen, dass die vorgdngige Verbundenheit des Einzelnen
mit (allen) Anderen in der medialen Vermittlung in gewisser Weise re-produziert wird
und so an die unhintergehbare Relationalitét des Selbst erinnert.

Um dies zu zeigen, gliedert sich der Beitrag in zwei Abschnitte: Im ersten Ab-
schnitt wird der Versuch unternommen, Butlers »politische Theorie des Medialen«
zu konturieren. Aus Platzgriinden kann dabei lediglich eine schlaglichtartige Be-
leuchtung der von Butler vorgenommenen Relationierung von Politik, Medien und
Korper erfolgen. Diese Auseinandersetzung wird unter besonderer Beriicksichtigung
ihrer Verhandlungen einer »nicht-korperlosen« (Butler 2014: 117) Sphére des Inter-
nets gefiihrt. Hierbei diskutiert Butler die eigentiimliche Korperlichkeit netzbasierter
Begegnungen mit dem und den Anderen u.a. am Beispiel von Protestbewegungen.
Der medialen Erinnerungspraxis kommt im zweiten Abschnitt noch einmal gesondert
Aufmerksamkeit zu: Anhand zweier Beispiele soll herausgearbeitet werden, wie But-
ler Praktiken des Erinnerns mit der spezifischen Medialitdt der Photographie und der
Gedichtproduktion im Internierungslager Guantanamo verbindet.

2. POLITISCHE THEORIE DES MEDIALEN

In jedem medientheoretischen Vorhaben steht zu Beginn die Frage nach dem Me-
dienbegriff. Explizit dulert sich Butler zu diesem nur selten, doch einer ihrer raren
Definitionsversuche nimmt sich folgendermal3en aus:

The term »media« names any mode of presentation that relays to us some version of reality
from the outside; it operates by means of a series of foreclosures that make possible what we
might call its message, which impinges on us, by which I mean both the foreclosure — what is

edited out, what is outside the margins — and what is presented. (Butler 2015a: 102f.)

Diese kurze Erlduterung verweist bereits im Ansatz auf die grundlegenden Aspekte
von Butlers »Theorie des Medialen«: Zum einen gibt sie einen Hinweis darauf, dass

4 Vgl. hierzu u.a. Sandbothe 2003 und (anders gewichtet) Turkle 2012.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 193

in der Betrachtung von »Einzelmedien« deren je spezifische »mediale Formatierun-
gen«’, die jeweilige Art und Weise der Darstellung, in den Blickpunkt riicken. In die-
ser Wendung scheint eine Néhe zu Derrida auf, insofern beide davon ausgehen, dass
alle Bedeutung »von etwas als etwas« in der Vermittlung durch das Medium »forma-
tiert« ist (vgl. u.a. Derrida/Stiegler 2006: 13—16; Ernst 2003: 57). Was Derrida weiter
den differenziellen »Rhythmus« (Derrida/Stiegler 2006: 17) von Medien nennt, wird
auch — wie zu zeigen ist — fiir Butlers Thematisierungen virulent, erdffnet sich in der
Kluft zwischen verschiedenen Rhythmen doch ein Spielraum, eine gewisse Moglich-
keit der Kritik (vgl. Ernst 2003: 65).

Zum anderen operieren Medien nicht unabhéngig von umfassenderen Normie-
rungen. Folglich treten die medialen Begrenzungen mit solchen hegemonialer Wahr-
nehmungs-, Denk- und Verstehensweisen in Beziehung (vgl. RK: engl. 74, dt. 74).
Es diirfte auf der Hand liegen, dass Butler Medien nicht als bloBe Mittel zur Infor-
mationsvermittlung versteht. Vielmehr spielen fiir sie Medien immer auch eine Rolle
bei der sozialen Konstitution von Subjekten. Damit verbunden ist der Gedanke, dass
Medien nicht in einer einfachen Mittlerfunktion aufgehen, sondern Teil eben jenes
performativen Prozesses sind, der Subjekt-Werden ist. Diese Implikationen des But-
ler’schen Medienbegriffs leiten eine zweifach ausgerichtete »politische Theorie des
Medialen« an: als Reflexion der machtvollen Bildung des Feldes wahrnehmbarer Re-
alitét einerseits und als Ausfaltungen von subversiven medialen Praktiken anderer-
seits, die immer auch technisch und instrumentell formiert sind.

Ersterer widmet sich Butler in ihren wiederkehrenden Auseinandersetzungen mit
der Komplizenschaft von »Mainstream Medien« (Butler 2009b: 79) und Staat. In ih-
rem unabléssigen Fragen nach der Wahrnehmbarkeit von Leid, insbesondere von me-
dial vermitteltem Leid ferner Bevilkerungsgruppen, die in Kriegszeiten dem »Feind-
Bild« unterworfen sind und somit der Sphére des Menschlichen und Schiitzenswerten
entzogen, gilt Butlers Aufmerksamkeit eben jenen medien-politischen Operationen,
die einen solchen Entzug iiberhaupt erst ermdglichen. Es geniigt nicht, danach zu
fragen, was in der medialen Prédsentation — hier in Bezug auf bildliche Darstellungen
— sichtbar wird, sondern vor allem danach, wie etwas gezeigt wird und was bzw. wie
gesehen werden kann. Im Lesbarmachen des Geschehens, der Operationen innerhalb
medialer Bedeutungsgefiige expliziert Butler in Nachfolge von Derrida und Goffman
die mehrdeutige Denkfigur des »Rahmens« (frame) (RK: engl. 5—12, dt. 13-20).

Dabei ist ihr theoretisches Bemiihen im Spannungsfeld von medialer und diskur-
siver Rahmung verortet, um das Schema des »embedded reporting« — der staatlich
gesteuerten Berichterstattung — nicht nur als Begrenzung des Bildausschnitts, also im
Hinblick auf das AuBerhalb des Sichtbaren, offenzulegen, sondern dessen Wirken

5 Hier iibernehme ich die Ubersetzung von »framing« der deutschen Ubersetzung durch Ka-
rin Wordemann (GL: engl. 148, dt. 175).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | JuLia PRAGER

auch innerhalb des Bildes nachzuweisen: Die vom Staat bzw. Militér vorgegebene Per-
spektive bringt bereits eine Deutung des Gesehenen in der medialen Formatierung zum
Ausdruck, indem sie das Sichtbare im Sinne der hegemonialen Sichtweise strukturiert
(vgl. RK: 65-67). Butler unterstellt den im Einklang mit der staatlichen Anordnung des
Sehens operierenden Informationskanilen wie Presse und Rundfunk eine direkte (ma-
nipulative) Beteiligung im Prozess der folgenreichen Beschrinkung wahrnehmbarer
Realitét. Anschaulich wird ihr diesbeziigliches Unbehagen, wenn sie anhand der mili-
tarischen Strategie »shock and awe« aufzeigt, dass (mediale) Wahrnehmung und Politik
»zwei Seiten ein und desselben Prozesses [sind], durch den der ontologische Status ei-
ner ins Auge gefassten Bevolkerungsgruppe beeintrichtigt und ausgesetzt wird« (RK:
35). Die spezifische Asthetik, der sich die Medien beispielsweise in der visuellen Dar-
stellung von Bombardements durch die US-Armee im Rahmen des Irakkrieges bedien-
ten, identifiziert Butler dementsprechend als genuinen Teil des Kriegsmangvers:

So we get an aerial or otherwise distanced view of the bombings. You’re never going to see the
bomb drop from beneath, only from above. And you’re never going to see any portraits of
human beings as they run, or as they cower, when the bombs are dropped. And you’ll never see
the decimated bodies. You’ll never see the close-up. The mainstream media won’t show this.
It’s the panoramic aesthetic that allows for this nefarious sublimity, where you get »shock and
awe« which is only possible from a distance. (Butler 2003, dt. 2009b: 78f.)

Von Bedeutung fiir das Thema der paradoxen Verfasstheit von Néhe und Distanz sind
die in diesem Zitat eindriicklich zur Schau gestellten divergierenden Modi des Dis-
tanz-Nehmens: Wihrend sich die Kamera gewisserma3en mit der Perspektive der
Bombe identifiziert, ereignet sich in der &sthetischen Distanzierung des erhabenen
Blicks »von oben« eine gleichzeitige Desidentifikation der Zuschauer*innen mit je-
nen, deren Perspektive auf das Geschehen notwendigerweise eine solche »von unten«
ist. In der medialen Positionierung der Zuschauer*innen stehen diese im wortlichen wie
iibertragenen Sinn »iiber dem Geschehen«. Auf diese Weise scheinen diejenigen, die
das Geschehen mitproduzieren, selbst eigentiimlich immun dagegen zu sein, als ob —
wie Butler hinzufiigt — »we ourselves don’t live on the ground« (Butler 2003, dt. 2009b:
79). Das durch die mediale Vernetzung ermdglichte »Weltweit-Werden«, in dem das
ferne Ereignis nahe riickt, besteht somit uneingeschrénkt neben der édsthetisch gesetzten
groftmoglichen Distanz zum Geschehen, die durch die Perspektive erzeugt wird.

Die Folgen einer derart instrumentell erzeugten medialen Paradoxie wiegen
schwer: Denn solche Darstellungen tragen dazu bei, jenes geteilte Prekdrsein aus dem
Blick zu verlieren, das die Bedingung und Bedingtheit des Menschseins selbst meint.
In dieser Feststellung findet sich der Kern von Butlers ethisch-politischer Argumen-
tation, die sie unter Berufung auf verschiedene theoretische Positionen (etwa jene
von Levinas, Arendt oder Cavarero) immer wieder ins Spiel bringt. Butlers emphati-
scher Aufweis der Medienreflexion als Auseinandersetzung, die vom Korper ihren

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 195

Ausgang nimmt, zielt in besonderer Weise darauf ab, eben jene medialen Strategien
offenzulegen, die die grundlegende Bindung an den Anderen verstellen (vgl. RK:
54-58). MaBgeblich werden dabei ihre Bemiihungen, die angeblich rational verfasste
Politik als Affektstruktur zu demaskieren: Indem das Wahrnehmen als wesentlich
korperliche Erfahrung betrachtet wird, offenbaren sich in der Komplizenschaft von
Staat und Medien affektregulierende Operationen. Die propagierte Uberwindung der
affektiven Reaktion — die auch in dem von G. W. Bush deklarierten Ende der natio-
nalen Trauerphase zehn Tage nach 9/11 zum Ausdruck kommt — erscheint dann selbst
als eine auf Affizierung basierende Taktik, um die vom Leid der » Anderen« ausge-
16sten Affektionen zu unterbinden.

Oben wurde darauf verwiesen, dass Butler neben der kritischen Reflexion auf das
Zusammenwirken von Politik und Medien eigene politische Strategien verfolgt, um
im Feld des Wahrnehmbaren zu intervenieren. Im Anschluss an die vorangegangenen
Uberlegungen lassen sich diese Ansitze im Allgemeinen als verschieden gestaltete
Versuchsanordnungen explizieren, die durch spezifische mediale Rahmungen ver-
stellte affektive Bindung an den Anderen zu rehabilitieren. Um einen derartigen Re-
habilitationsprozess in Gang zu setzen, stiitzt sich Butler auch in ihren medientheo-
retischen Auseinandersetzungen auf radikaldemokratische Bewegungen »von unten«
und verleiht so ihrer grundsétzlich ablehnenden Haltung gegeniiber einer »von oben«
agierenden Staatspolitik Nachdruck.® Dementsprechend widmet sie sich gegenhege-
monialen Praktiken von »Alternativen Medien« (alternative media, RK: engl. 12, dt.
19), wobei es insbesondere das »Hybrid-Medium« (Power 2009) Internet zu sein
scheint, von dem sie ihr radikaldemokratisches Projekt mitgetragen sieht.’

»l don’t think the internet is a disembodied sphere«?

Auf den ersten Blick mag Butlers frithere Bewertung des Internets und seiner politi-
schen Moglichkeiten recht naiv erscheinen, spricht sie von diesem doch dezidiert als
»Korrektiv« (Butler 2009b: 79). Ohne Zweifel ist der Kontext einer Post-9/11-Politik

6 Butler diskutiert ihr Verstindnis von Radikaldemokratie an keiner Stelle im Detail. Viel-
mehr sind es verstreute Bezugnahmen auf Ernesto Laclaus und Chantal Mouffes diesbe-
ziigliche Uberlegungen, die Butlers eigenes radikaldemokratisches Projekt anleiten (vgl.
auch Lloyd 2007: 148-150).

7  Aus heutiger Perspektive erscheint Butlers (anfanglich) recht einseitig emphatische Sicht-
weise auf das Internet wie auch ihre Unterscheidung von Mainstream und »alternativen«
Medien nicht unproblematisch. Gegenwirtige Diskussionen um (autoritére) Desinformati-
onspolitik, die nicht nur von den verschiedenen Informations- und Kommunikations-Ka-
néle des Internets Gebrauch macht, sondern sich erst innerhalb dieser Rahmen generiert,
konnten Anlass geben, Butlers »politische Theorie des Medialen« in produktiver Weise
herauszufordern.

8 Butler 2014: 117.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | JuLia PRAGER

der Bush-Fiihrung — die wachsende Akzeptanz der Zensur in den Medien, der Anstieg
des Antiintellektualismus und Nationalismus — zu beachten, in dem sie ihre anfing-
lichen Uberlegungen entfaltet (vgl. GL: 18).

Demgegeniiber sind ihre spiteren Uberlegungen weitaus kritischer in Bezug auf
die Bedingtheit von Teilhabe, Ressourcen und Sichtbarkeit gehalten (vgl. Butler
2011). Und dennoch leisten Butlers Verhandlungen des Internets als »nicht-korper-
lose Sphéire«,’ von Anfang an einen entscheidenden Beitrag fiir eine Wiederbelebung
einer korperbezogenen und politisch motivierten Theorie des Medialen. Um dieser
Behauptung Gewicht zu verleihen, soll das radikaldemokratische Potential des Inter-
nets im Hinblick auf seine eigentiimliche Korperlichkeit unter drei aufeinander be-
zogenen Blickpunkten dargelegt werden, die aus Butlers Auseinandersetzungen ge-
wonnen werden konnen: erstens der Blick »von unten«, zweitens das Formen immer
neuer Allianzen und drittens die unwillentliche Begegnung.

Butler verhandelt jenen Aspekt, der hier als Blick »von unten« gefasst wird, so-
wohl in seiner {ibertragenen als auch in seiner wortlichen Dimension. Eine seiner
iibertragenen Bedeutungen meint ein widerstdndiges »Sprechen, das sich gegen die
einseitig verlautbarten Stimmen der Mainstream-Kanéle richtet. Mehrfach erortert
Butler das Scheitern der Vernehmbarkeit der »anderen« Stimme, das sie u.a. am Bei-
spiel des medialen Umgangs mit Kriegsopfern in der Presselandschaft der USA illus-
triert: In der Weigerung prominenter Zeitungen, Nachrufe fiir irakische oder auch
paldstinensische Opfer kriegerischer Angriffe zu schalten, sieht Butler die aktive Be-
teiligung der Medien bei der Produktion jener Normen vollzogen, die betrauernswer-
tes von nicht betrauernswertem Leben unterscheiden und dadurch letztlich dariiber
bestimmen, was oder wer als Mensch anerkannt wird (vgl. GL: 36-68).

An anderer Stelle ruft Butler Berichte von aus dem Irak-Krieg zuriickgekehrten
US-Soldaten iiber den Zustand der diirftig bekleideten, hungernden und mit alten Ge-
wehren bewaffneten »feindlichen« Soldaten in Erinnerung. Die dominante Rede vom
»monstrosen« Feind iibertonte diese Darstellungen derart, dass deren Versuch, etwas
von der dort herrschenden Armut und Ausweglosigkeit nahezubringen, unterbunden
wurde und bestimmte Bevdlkerungsgruppen mit dem Terror selbst identifiziert wur-
den (vgl. Butler 2009b: 77f.).

Dem medialen Uberleben gegenhegemonialer Stimmen rechnet Butler in deren
Verbreitung iiber die Kanile des Internets hingegen erhohte Chancen zu. Dort habe
man Zugang zu den Geschichten, kdnne man Zeugenaussagen finden, denen der

9 Mit dieser Formulierung stellt sich Butler Positionen entgegen, die die Auffassung ver-
treten, dass Vernetzungen iiber Social-Media-Kanile eine Entkdrperung des 6ffentlichen
Raumes nach sich ziehen: »Although some may wager that the exercise of rights now takes
place quite at the expense of bodies on the street, claiming that Twitter and other virtual
technologies have led to a disembodiment of the public sphere, I would disagree in part.«
(Butler 2015a: 94)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 197

Mainstream keine Stimme verleiht (vgl. Butler 2009b: 79). Dass »Geschichten« und
»Zeugenaussagen« fiir Butler gleichwertig nebeneinander zu bestehen scheinen,
rithrt zum einen daher, deren Anspruch auf Authentizitét nicht zu {iberdehnen und die
jeweiligen Formatierungen nicht aus dem Blick zu verlieren. Zum anderen driickt sich
in diesem Nebeneinander die Bedeutung des Affektiven in ihrem politischen Denken
aus. So vermag beispielsweise ein Radiobeitrag, der etwas vom Leben in Tel Aviv {iber-
mittelt oder die Musik spielt, die dort gespielt wird, eine andere Form des Wissens be-
reitzustellen; ein »Wissen, das sich als unabgeschlossenes Kennenlernen gibt, als an-
dauerndes Kniipfen von affektiven Bindungen (vgl. Butler 2009b: 77f.).

Die wortliche Bedeutung der Perspektive »von unten« sieht Butler im Internet
insofern verwirklicht, als sich iiber dessen Kanile auch Handyvideoaufnahmen ver-
breiten lassen, die eben jene Perspektive wiedergeben, die durch die Asthetik des
»shock and awe« ausgeblendet wird. Damit wird im Gesehenen bzw. in der Bedingung
seines Entstehens die radikale Korperlichkeit des medial Transportierten offensichtlich.
Denn sofern die involvierten Mobiltelefone in Hénden gehalten werden, sind es die
konkreten »bodies on the line«, die das Bild von unten ermdglichen und eben kein un-
abhéngig von seinen Anwender*innen operierender Apparat (vgl. Butler 2014: 117).

Nicht nur werden in der Ubertragung Informationen iiber Verletzungen und Zer-
stérungen zugénglich, sondern vor allem exponiert eine solche Perspektive das In-
volviertsein von Kérpern im medialen Geschehen. Auch das meint Butlers emphati-
sche Rede von der notwendigen, aber limitierten Reversibilitidt von Néhe und Dis-
tanz: Obwohl es der andere Korper ist, der dort leidet, geht von der korperlichen Be-
dingung des Medialen ein Appell aus, der das reine Konsumieren im Akt des Sehens
unterlduft. Im Ausstellen eines aneinander bindenden Gefahrdetseins und dem damit
einhergehenden Anspruch auf Sorge und Schutz werden wir inmitten der globalen
Vernetzung gewahr, dass jedes »Dort« auch ein »Hier« ist, dass Korper in ihrer Ab-
héngigkeit von Anerkennung immer schon auflerhalb ihrer selbst sind.

An diese Uberlegung kniipft auch die zweite korperlich-mediale Dimension des
Internets an, die im Kontext von Butlers Uberlegungen zur Verhandlung steht, und
zwar jene der Bildung von Allianzen. In ihren Stellungnahmen zum Protestgeschehen
und den sich bildenden neuen Protestformen (insbesondere der Occupy-Bewegung)
hat Butler auf die Rolle der Vernetzung durch das Internet verwiesen. Dabei sind es
insbesondere Arendts politische Reflexionen, die ihre Argumentation anleiten: In de-
ren Nachfolge denkt Butler politischen Raum als durch plurales Handeln hervorge-
bracht und damit als bewegliche Konzeption, die sich »zwischen« Koérpern, in einem
»Zwischenraum der Unterstiitzung« (support) realisiert (vgl. Butler 2015a: 72-77).
Derart konstituierte Rdume bilden ein Gegenmodell zur hegemonialen Deutung des
offentlichen Raums und seiner Parameter, in ihm zu erscheinen. Politischen Raum im
»Zwischen« von Kdrpern anzusiedeln, bedeutet jedoch keine einfache Reduktion auf
physische Priisenz. Vielmehr ermdglicht die mediale Ubertragung einer visuellen und
akustischen Version der Szene des Protestgeschehens (in Echtzeit) eine Ausdehnung

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | JuLiA PRAGER

der in Anspruch genommenen Straflen und Plitze. Auf diese Weise werden Medien
nicht nur in ihrer berichterstattenden Funktion politisch relevant, sondern entfalten
ihr politisches Potential, indem sie selbst Teil der Szene, der Aktion werden. Mehr
noch, fiir Butler sind die Medien die Szene bzw. der politische Raum in seiner aus-
gedehnten und reproduzierbaren Dimension (vgl. Butler 2015a: 91).

In ihren Reflexionen zur medialen Ausdehnung des politischen Raums verliert
Butler jedoch nicht aus dem Blick, dass die darin ausgetragene Reversibilitdt von
Néhe und Distanz notwendigerweise limitiert ist: Denn auch wenn der Eindruck eines
direkten Zugangs zum Geschehen erweckt wird, konnen wir nicht wissen, welche
Formatierungen stattgefunden haben, welche Szenen iibertragen werden und welche
nicht (vgl. Butler 2015a: 92). Zudem ist die Bedingtheit des Wahrnehmens neben der
medialen auch der kulturellen Formatierung geschuldet. Die Ubertragbarkeit der
Szene hingt also paradoxerweise davon ab, die unauflgsliche Lokalitét des Gesche-
hens im Sinne von etwas, das der Wahrnehmung entzogen ist, anzuerkennen. In an-
deren Worten: Durch iibertragene Szenen hergestellte Allianzen entfalten ihr Poten-
tial nicht durch vereinnahmende Identifizierung, sondern in der Wahrnehmung und
Anerkennung des erscheinenden, anderen Korpers als solchem, dessen Leben mir
notwendigerweise fremd bleibt.

Mit dem Anerkennen des anderen Korpers und der Alteritdt des Anderen kommt
Butlers Auseinandersetzung mit Levinas in den Blick. Damit verbunden ist die dritte
hier verhandelte korperlich-mediale Dimension des Internets: die der unwillentlichen
Begegnung. In ihrer Lektiire der fiir Levinas’ Philosophie'® bedeutenden Kategorie
der Néhe ortet Butler zwei dissonante Dimensionen: Zum einen scheint Levinas’ Auf-
zeigen des ethischen Appells (einer Forderung der Gewaltlosigkeit,!! die vom Ande-
ren ergeht und unwillentlich auf den Adressierten einwirkt) eine korperliche Néihe
vorauszusetzen. Zum anderen fasst Levinas ethische Verpflichtung aber als solche,
die nicht nur jene einschlieBt, die »nahe« sind, sondern sich gerade auf jene ausdehnt,
die weder physisch nah sind noch Teil einer geteilten Gemeinschaft. Tatsdchlich
denkt er diese Anderen, die einen solchen Anspruch an uns stellen, als klar von uns
unterschieden, was weiter heiBit, dass wir gerade nicht durch »Selbigkeit« (sameness)
aneinander gebunden sind (vgl. Butler 2015a: 106f.). Butler folgt Levinas’ Uberle-
gungen zur Verbundenheit als verbindender Verletzlichkeit wie auch dessen Einsicht,
dass das Ethische dieser Relation gerade darin besteht, dass der Andere nicht »er-
kannt« werden kann.

10 Butlers Bezugnahmen auf Levinas wurden dabei mitunter scharf kritisiert. Vgl. Liebsch
2012, Dungs 2006.

11 Insofern Gewalt fiir Levinas die mogliche Versuchung eines Subjekts in der Begegnung
mit dem gefihrdeten Leben des Anderen bedeutet, stellt das »Gesicht« zugleich eine Ver-
suchung zu toten und ein Tétungsverbot dar.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 199

In Bezug auf die Wahrnehmbarkeit des Appells nimmt sie in ihrer Levinas-Lek-
tiire hingegen Abstand. Denn diese Einsicht niitze nichts, wenn die Bedingungen
nicht gegeben sind, unter denen der Adressierte dem Anspruch inmitten seiner eige-
nen sozialen und politischen Einbettung gerecht werden kann. Zu diesen »Bedingun-
gen« gehdren nicht nur private Ressourcen, sondern eben auch die verschiedenen
vermittelnden Formen und Rahmen, die erst fiir diesen Anspruch empfénglich ma-
chen (vgl. RK: 165f.). Anders gefasst: »If the claim of the other upon me is to reach
me, it must be mediated in some way, which means that our very capacity to respond
with non-violence [...] depends upon the frames by which the world is given and by
which the domain of appearance is circumscribed.« (RK: engl. 180, dt. 166)

Butler nimmt Abstand von Levinas, indem sie seine Uberlegungen im Sinne einer
»kulturellen Transponierung« (cultural transposition, GL: engl. XVIII, dt. 14) rearti-
kuliert und seine Figuration des Appells als »Gesicht«!? im Kontext medialer Weisen
von »to give face« und »to efface« neu verortet (RK: engl. 77, dt. 77).!* Nach Levinas
ist es das »Gesicht« des Anderen, wie auch Butler festhilt, das von uns eine ethische
Antwort verlangt, wobei dieses nicht genau oder ausschlieB3lich einem menschlichen
Gesicht entspricht, obgleich es vermittelt, was menschlich, gefahrdet, verwundbar ist
(vgl. GL: 14). Diese Eigentiimlichkeit siecht Butler in den Darstellungen des Feindes
jedoch getilgt. Deutlich macht sie dies zum einen anhand der medialen Présentatio-
nen von Saddam Hussein, der gerade durch Mechanismen der Personifikation, des
Gesicht-Verleihens, »entmenschlicht« wurde (vgl. GL: 167). Zum anderen widmet
sie sich einer Photographie auf dem Titelblatt der New York Times. Besagte Photo-
graphie zeigt afghanische Frauen, die — in einem scheinbaren Akt der Ausiibung einer
neuen Freiheit — ihre Burkas abgelegt hatten. Fiir Butler ist aber auch in dieser Dar-
stellung eine Form des »effacement« am Werk: Geldscht wird nicht nur das Leid, das
diese Frauen erfahren haben, geldscht wird auch die Mdglichkeit, die Funktion der
Burka jenseits ihrer westlichen Interpretation als Sinnbild der Unterdriickung ver-
stehbar zu machen. Ohne eine kulturelle Ubersetzung, in der divergierende Univer-
salismen (etwa Begriffe von Freiheit) aufeinanderprallen, um das Universale selbst
als kulturelle Praxis auszustellen und damit fiir eine Transformation zu 6ffnen, kann
keiner anderen Form des Verstehens Recht eingerdumt werden. Auf diese Weise er-
scheint es unmdglich, die Burka in Deutungsmustern von Verwandtschaft, Zugeho-
rigkeit und Stolz wahrzunehmen (vgl. GL: 168).

Das »Gesicht« ist also insofern mit Ubersetzungsarbeit verbunden, als es eine
Forderung an uns stellt, deren Bedeutung wir nicht genau erfassen kdnnen, weil sie

12 TIch folge hier der Ubersetzung von »visage« durch Thomas Wiemer.
13 Mit diesen Begriffseinsétzen ist auch Paul de Mans Konzeption der Prosopopoiia aufgeru-
fen, auf die Butler vereinzelt Bezug nimmt.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | JuLiA PRAGER

uns — in einem Benjamin’schen Sinn — nur in »Fragmenten« erreicht.'* Auf das Ge-
sicht im Sinne einer Politik der Ubersetzung zu reagieren bedeutet, »wach zu sein fiir
das, was an einem anderen Leben gefdhrdet ist, oder vielmehr wach zu sein fiir die
Gefihrdetheit des Lebens an sich«, auch wenn im Voraus nicht gewusst werden kann,
was unter einem »Leben« jeweils verstanden wird (GL: 160).

Ungeklart ist aber nach wie vor die Frage, wie eine unwillentliche Begegnung
iiberhaupt stattfinden kann, wie uns das »Gesicht« und der von ihm ausgehende Ap-
pell entgegen seiner Ausloschungsversuche dennoch erreicht. Erneut verbindet But-
ler eine solche Mdglichkeit mit der spezifischen Medialitét des Internets. Insbeson-
dere am Beispiel der Folterphotographien von Abu Ghraib diskutiert sie das hierbei
mafgebliche Moment, welches sie auch als Levinas’schen Punkt der Medienrefle-
xion begreift:

Such images may appear on our screen, or we may flash upon them (or they may flash upon
us) as we walk down the street by the kiosks where newspapers are sold. We can click on a site
as a deliberate act in order to get the news, but that does not mean that we are actually prepared
for what we see, and it does not even mean that we have chosen to expose ourselves to what
impinges upon us visually or aurally. (Butler 2015a: 101f.)

Das Hereinbrechen der Bilder und ihrer Appelle in unseren Wahrnehmungshorizont
verdankt sich jenem Paradox der Zirkulation, das Butler ihrer Konzeption von Per-
formativitdt unterlegt. Im aktuellen Kontext erfahrt diese jedoch eine medientheore-
tische Spezifizierung: Butler denkt nicht, dass es irgendeiner Rahmensetzung gelin-
gen konnte, die Perspektive ein fiir alle Mal festzulegen. Denn das, was der Rahmen
als seine Szene begrenzt, kann niemals vollstindig in ihn eingeschlossen werden, ist
es doch das Abgegrenzte selbst, das deren Bedeutung ermdglicht und erkennbar
macht. Kurz, es gibt immer etwas, das den Rahmen tiberschreitet. Dass dieser Prozess
der Rahmung unberechenbarer ist, als es zundchst den Anschein hat, sieht Butler —
im Anschluss an Benjamin — an die technischen Bedingungen der Reproduktion und

14 Butler geht davon aus, dass der Levinas’sche Appell allein durch Benjamins Zugang zur
Ubersetzung verstehbar wird (vgl. SW: engl. 13, dt. 23). Benjamin relationiert die Uber-
setzung mit dem Fragment, dem Bruchstiick: »Wie ndmlich Scherben eines Gefdfles, um
sich zusammenfiigen zu lassen, in den kleinsten Einzelheiten einander zu folgen, doch nicht
so zu gleichen haben, so muB3, anstatt dem Sinn des Originals sich dhnlich zu machen, die
Ubersetzung liebend vielmehr und bis ins Einzelne hinein dessen Art des Meinens in der
eigenen Sprache sich anbilden, um so beide wie Scherben als Bruchstiick eines Gefafies,
als Bruchstiick einer grofleren Sprache erkennbar zu machen. Eben darum muf sie von der
Absicht, etwas mitzuteilen, vom Sinn in sehr hohem Maf3e absehen und das Original ist ihr
in diesem nur insofern wesentlich, als es der Miihe und Ordnung des Mitzuteilenden den
Ubersetzer und sein Werk schon enthoben hat.« (Benjamin 1972: 18)

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 201

der Reproduzierbarkeit gekniipft: Die Funktionsfahigkeit des Rahmens, das Gese-
hene einzufassen, zu iibertragen und zu determinieren, hingt demnach von den Be-
dingungen der Reproduzierbarkeit ab. Zumal Reproduktion aber mit einem andau-
ernden Brechen vom Kontext und mit der Begrenzung immer neuer Kontexte einher-
geht, enthélt der Rahmen niemals genau das, was er iibertrédgt, sondern bricht mit jedem
Versuch, seinem Inhalt eine definitive Struktur zu geben, auseinander (vgl. RK: 16—18).

In eben diesem Sinn kann auch die Reaktion auf die Folterphotographien von Abu
Ghraib nicht festgelegt werden, weil der Rahmen, der eine bestimmte »ZweckmafBig-
keit« zu gewihrleisten sucht, selbst einer temporalen Logik unterliegt. Die zu diesem
Zeitpunkt iiber das »Menschsein« bestimmenden Normen werden durch die Uber-
mittlung der Fotos iibertragen und im Zusammentreffen mit anderen Interpretationen
dessen, was menschlich ist, aufgehoben (vgl. RK: 78). In einer umgekehrten Bewe-
gung exponiert gerade jenes unvorbereitete und unwillentliche Aufeinandertreffen,
das in Internetanwendungen praktisch unvermeidbar statthat, die notwendige Rah-
mung der eigenen Wahrnehmung: Im Gewahr-Werden der Grenzen unseres Verste-
hens entfaltet sich das kritische Potential dieser Beschrankung und es wird sichtbar,
dass uns ein Rahmen vorgefertigter Muster von Verstehen zum Sehen blendet (»the
frame that blinds us to what we see« RK: engl. 100, dt. 97).

3. MEDIALE VOLLZUGE UND DIE PRAKTIKEN DES ERINNERNS

Die politische Relevanz von Butlers korperzentrierter bzw. kdrperdezentrierender
»Theorie des Medialen« hingt mafigeblich von dem ab, was sich als mediale Erinne-
rungspraxis an eine prinzipielle und jeder Wahl vorausgehenden Verbundenheit des
Selbst mit (allen) Anderen fassen lésst. In diesem Abschnitt soll diesem Aspekt noch
gesonderte Aufmerksamkeit zukommen. Dabei werden insbesondere zwei Erinne-
rungspraktiken' in Butlers Medienreflexion bedeutsam: Die erste betrifft die spezi-
fische Art und Weise, in der Medialisierungen Praktiken des Erinnerns ausagieren,
indem sie einen je eigenen Bezug zwischen verschiedenen Zeitlichkeiten und Ort-
lichkeiten herstellen. Die zweite bezieht sich auf die von Butler angenommene >Auf-
gabe der medialen Ubersetzer*in<. Diese besteht in besonderer Weise darin, an den
Verlust von Materialitdt im Medienwechsel, der wissenschaftliche Medienreflexion
als Ubertragung in das Medium Schrift ist, selbst zu erinnern.

Es wurde bereits angedeutet, dass Butler das Erinnern an eine prinzipielle Ver-
bundenheit sowohl mit Fragen nach der Betrauerbarkeit eines Lebens als auch mit

15 Butler diskutiert Praktiken des Erinnerns bzw. das, was sie als »politics of remembrance« be-
zeichnet, unter Rekurs auf Benjamins Erinnerungsbegriff (vgl. AS: engl. 99—113, dt. 119-136).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | JuLiA PRAGER

politischen Formen des Trauerns verkniipft. Um die in der medialen Vermittlung aus-
getragene Erinnerungspraxis zu diskutieren, wendet sie sich im Anschluss an Roland
Barthes der spezifischen Zeitlichkeit des futurum exactum zu, die einen Zusammen-
hang von Photographie und betrauerbarem Leben herstellt:

In ordinary language, grief attends the life that has already been lived, and presupposes that life
as having ended. But, according to the future anterior (which is also part of ordinary language),
grievability is a condition of a life’s emergence and sustenance. The future anterior, »a life has
been lived,« is presupposed at the beginning of a life that has only begun to be lived. (RK: engl.
15, dt. 22)

Das Versprechen, den Tod als Verlust wahrzunehmen, geht dem tatséchlichen Tod
eines Lebens nicht nur voraus, sondern konstituiert im eigentlichen Sinn erst das, was
Butler unter dem Begriff des betrauerbaren Lebens fasst. Das angebliche Présens des
Lebens wird somit von der zukiinftigen wie jederzeit moglichen Nicht-Prisenz be-
stimmt. Und es ist dieses futurum exactum des Lebens, von dem auch Butlers vehe-
mentes Eintreten fiir das politische Moment des Trauerns seinen Ausgang nimmt.
Wird die Wahrnehmbarkeit des betrauerbaren Lebens bzw. die Moglichkeit wahrzu-
nehmen, dass dort ein Leben ist, das gelebt worden sein wird (»this will be a life that
will have been lived«), durch gewisse Normierungen ausgesetzt, gerdt das Leben in
einen unmoglichen Zustand, in dem etwas lebt, das anders ist als Leben (vgl. RK: engl.
15, dt. 22). Und als solches wird es unbetrauert bleiben, wie es bereits in seiner Existenz
dem Bereich der Trauer und der Wahrnehmbarkeit seines Gefahrdetseins entzogen ist.
Nun scheint es fiir Butler aber die spezifische Medialitit der Photographie selbst
zu sein, die sich dem vollstdndigen Entzug widersetzt. Ihre entsprechende Argumen-
tation nimmt Ausgang von einer Auseinandersetzung mit Susan Sontags eindringli-
cher Frage, ob Photographien die Kraft besitzen, das Leiden anderer so zu vermitteln,
dass die Betrachter*innen ihre politische Haltung zum Krieg dndern (vgl. RK: 69).
Entgegen ihren durchweg negativen Einschédtzungen einer solchen Mdglichkeit in
fritheren Arbeiten kommt Sontag im letzten Kapitel von Regarding the Pain of Others
(2003) zu einem anderen Schluss. Anstelle einer eindeutigen Antwort formuliert sie
eine merkwiirdige Aufforderung: »Let the atrocious images haunt us.« (Sontag 2003:
115) Wihrend die zuvor angestellten Uberlegungen die Macht der Photographie auf
die bloBe Uberwiltigung durch ihre beunruhigenden Effekte reduzieren, scheint diese
emotionale Formulierung das beunruhigende Moment umzuwerten. Butler sieht da-
rin eine Weise von Verstehen (»some understanding«) verwirklicht, die Sontag zwar
schon frither andachte, aber zugunsten einer Bewertung der Photographie als Verhin-
derung von Verstehen zuriickstellte. Dieses andere » Verstehen« fasst Butler folgen-
dermalien: »We see the photograph and cannot let go of the image that is transitively
relayed to us. It brings us close to an understanding of the fragility and mortality of
human life, the stakes of death in the scene of politics.« (RK: engl. 96, dt. 93)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 203

Die hier aufgerufene Relationalitdt von Photographie und Tod ldsst Butler eine
Briicke von Sontag zu Barthes schlagen, um ihr eigenes Argument fiir die medien-
politisch relevante Zeitlichkeit der Photographie voranzutreiben. Denn wofiir Barthes
in Die helle Kammer (1989) plédiere, sei eben die besondere Fahigkeit der Photogra-
phie, »to cast a face, a life, in the tense of the future anterior« (vgl. RK: engl. 96, dt.
94). Die Photographie bildet fiir Barthes folglich weniger einen gegenwértigen Mo-
ment ab als eine Perspektive, das Pathos eines Augenblicks, der »gewesen sein wird«
(Barthes 1989: 95). In diesem Sinn fungiert jedes photographische Portrait wie eine
visuelle Chronik, die auf mindestens zwei Zeitebenen lesbar wird: als Chronik des
Gewesenen und als vorweggenommene Gewissheit des Gewesen-sein-Werdens. Im
Portrait von Lewis Payne, der im Geféangnis auf seine Hinrichtung wartet, erkennt
Barthes die spezifische Gleichzeitigkeit, die allen Photographien eigen ist: »[E]r wird
sterben, ich lese gleichzeitig: das wird sein und das ist gewesen; mit Schrecken ge-
wabhre ich eine vollendete Zukunft, deren Einsatz der Tod ist.« Indem das Foto den
Tod in die Zukunft setzt, erlaubt es eine Perspektive auf das »absolute Vergangensein
eines Lebens« (Barthes 1989: 106).

An dieser Stelle wirft Butler die Frage auf, inwiefern das absolute Vergangensein
eines lebendigen Wesens ein Leben als betrauerbares begreifbar macht. Sie kommt
zu dem Schluss, dass sich in der Spannung des futurum exactum der Photographie
das Moment der Betrauerbarkeit selbst eroffnet (vgl. RK: 95). Daraus ergibt sich ihre
heimsuchende Wirkung. Denn obwohl — wie Sontags als Aufforderung formulierte
Antwort suggeriert — es moglich sein mag, sich der Heimsuchung durch die Photo-
graphie zu entziehen, »argumentiert« die Photographie laut Butler unaufhaltsam fiir
die Betrauerbarkeit des Lebens (RK: 95) und re-produziert in der medialen Vermittlung
die urspriingliche Verbundenheit des Einzelnen mit (allen) Anderen.

In ihrer Zeitform nimmt die Photographie die Trauer vorweg, wie sie sie selbst
vollzieht, indem sie im Voraus jene Zeit erdffnet, in der der Verlust als solcher aner-
kannt worden sein wird. Auch wenn die Bereitschaft, sich heimsuchen zu lassen, zu
spét fiir dieses eine Leben kommt, bedeutet ein nachtrigliches Heimgesucht-Werden
fiir Butler dennoch einen Ursprungsmoment der Einsicht:

Someone will have lived« is spoken within a present, but it refers to a time and a loss to come.
Thus the anticipation of the past underwrites the photograph’s distinctive capacity to establish
grievability as a precondition of a knowable human life — to be haunted is precisely to appre-
hend that life before precisely knowing it. (RK: engl. 98, dt. 95)

Wihrend in diesem Beispiel das mediale Prozessieren der Photographie eine Erinne-
rungspraxis in Gang setzt, kommen im zweiten Beispiel die Verdraingungsmechanis-
men der medialen Ubersetzung in den Blick. Hierfiir entwirft Butler eine Form von
ver-antwortlicher Wissensproduktion, wenn sie dem Scheitern Raum gibt, das jede
mediale Ubersetzung bedingt, folglich auch die wissenschaftliche Medienreflexion

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | JuLia PRAGER

als Ubertragung in das Medium Schrift. Erst im Aufzeigen dieses Scheiterns, das we-
niger erfasst als erfahren werden kann, erdffnet sich im Schreiben ein Spielraum der
Kritik im Derrida’schen Sinn.!'

Konkret ldsst sich dies anhand einer kurzen Passage in Butlers Verhandlung der
Gedichte von Guantdnamo zeigen, die sie in Precarious Life (2004) unternimmt. In-
dem sie die verlorene Materialitdt der urspriinglich in Styroporbecher geritzten Ge-
dichte, die Marc Falkoff sammelte und unter dem Titel Poems from Guantinamo.
The Detainees Speak veroftentlichte, thematisiert, kommt eine bestimmte Form der
Erinnerungspraxis zum Tragen:

Let us remember that at the beginning of their detention, prisoners in Guantanamo would en-
grave short poems on cups they had taken away from their meals. The cups were Styrofoam
and so not only cheap, the very emblem of cheapness, but also soft, so that prisoners would
have no access to glass or ceramics which could more easily be used as weapons. Some would
use small rocks or pebbles to engrave their words on the cups, passing them from cell to cell;
and sometimes toothpaste was used as a writing instrument. Apparently, as a sign of humane
treatment, they were later given paper and proper writing tools, but the work done with those

tools was for the most part destroyed. (RK: engl. 56f., dt. 60, meine Herv.)

Auf den ersten Blick scheint dem Einschub, der die Styroporbecher in Butlers Augen
als »Emblem der Geringwertigkeit«'” ausweist, keine bedeutende Funktion zuzu-
kommen. Dennoch wirkt er wie eine merkwiirdige Unterbrechung oder sogar wie ein
Hereinbrechen in den sonst niichternen Ton, in dem Butler ein Geflecht ineinander-
greifender Verlustgeschehen aufzeigt. Aus Butlers Beschreibung geht nicht hervor,
ob einer dieser Becher nach auflen gelangte oder ob es sich bei den Gedichten um
bereits auf Papier gebrachte Worte handelte. Nichtsdestotrotz verweist die Passage
auf eine Vielzahl von Verlusten und Ubersetzungen: den durch Zerstdrung erzwun-
genen Verlust der Gedichtzeilen, jenen des Materials als Zeugnis einer spezifischen
»Schreibszene« (vgl. Campe 1991), die den korperlichen Akt des Schreibens ins Ge-
dédchtnis ruft, wie auch den Verlust der Anerkennbarkeit des Menschseins der Gefan-

16 Angespielt wird hier auf Derridas Annahme, die Schrift habe einen anderen (zeitlichen)
Rhythmus als andere Teletechnologien, insofern sie als Medium der Verzégerung betrach-
tet werden konne. Das Verhiltnis des Schreibenden »zu den Worten, die Art und Weise,
wie sie kommen oder nicht kommen« (Derrida/Stiegler 2006: 85) sei das eines Zogerns. In
diesem Zdgern im »Medium der Verzogerung« (Ernst 2003: 65) ereigne sich ein systema-
tischer Bruch mit der Zeit der Medien, der genutzt werden kénne, um die Zukunft offen zu
halten und » verantwortlicher< zu antworten« (Derrida/Stiegler 2006: 85).

17 Entgegen der beiden vorliegenden Ubersetzungen — »Emblem von Billigkeit« (Mohrmann
et al.) bzw. »Emblem des Billigen« (Ansén) — iibersetze ich »cheapness« mit »Geringwer-
tigkeit«, um die Nebenbedeutungen des Begriffs der Billigkeit zu vermeiden.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 205

genen. Ubersetzt wurde nicht nur zwischen zwei Sprachen, vom Arabischen ins Eng-
lische, wie auch zwischen Kulturen, sondern es fand zudem eine Ubertragung der
urspriinglichen Materialitét des Trdgermediums in das Medium Schrift statt.

Die Selbstunterbrechung lenkt die Aufmerksamkeit auf das Material, die Styro-
porbecher, und zwar in einer Weise, die ihre vordergriindige Bedeutsamkeit, als bil-
liges Material einerseits, als »sicherheitstechnische« MaBlnahme andererseits, in einer
gewissen Weise subvertiert. Indem die Styroporbecher als Emblem, als Sinnbild, ex-
poniert werden, entziehen sie sich dem abgesteckten Bedeutungshorizont und iiber-
filhren den Sinn in einen unsicheren Zustand.

Insofern allein dieser Absatz dem Material gewidmet ist, nimmt doch der restliche
Text die semantische Ebene der Gedichte in den Blick, wirkt die darin gestaltete Selb-
stunterbrechung eher wie eine Unterbrechung des Selbst, wie ein In-Anspruch-ge-
nommen-Werden ausgehend von einer verlorenen Materialitéit. Es ist zu fragen, in-
wiefern Butler mit dem Hereinbrechen des nicht-greifbaren Materials jenen unvoka-
lisierten Appell des Anderen in Erinnerung ruft, dem sie in ihren Auseinandersetzun-
gen mit Levinas besondere Aufmerksamkeit schenkt (vgl. GL: 170—178). Auch hier-
fiir kdnnte das Styropor als Sinnbild des stummen Materials »sprechen«.

Medienpolitisch relevant ist jedoch zweifelsfrei das Aufrufen einer konkreten
Schreibszene durch das Erinnern des Materials und seiner Geringwertigkeit, in der
das korperliche Moment des Schreibaktes hervortritt und sich in diesem Hervortreten
jener Geringwertigkeit entgegenstellt, die den Gefangenen zugesprochen wird. Im
Erinnern ereignet sich eine gewisse Rehabilitation des Menschseins. Denn welche
Dringlichkeit muss einen Menschen bewegen, ein Zeichen seiner Anwesenheit, sei-
nes Leidens zu hinterlassen, wenn es ein Schreiben gegen jeden Widerstand ist, eines,
das bereits in seiner Herstellung hochst prekir ist, und zwar nicht zuletzt aufgrund
des verfiigbaren Materials? Nicht nur bewahrt sich ein Rest von Menschlichkeit in
der poetischen Form dieses Ausdrucks, sondern auch in seiner spezifischen Materia-
litdt bzw. in deren Verlust als Spur.

Entgegen der von Butler zitierten Stelle aus dem von Ariel Dorfman verfassten
Nachwort des Gedichtbandes wurde gerade nicht ein Zeugnis des Selbst als geschrie-
benes Wort in Stein gemeiflelt (vgl. RK: 63), sondern lediglich in Styropor gekratzt.
Butler selbst schreibt, dass es sich bei den in Becher geritzten, auf eine Oberfldche
gedriickten Worten um Versuche einer Markierung handelt: » The words are carved in
cups, written on paper, recorded onto a surface, in an effort to leave a mark, a trace,
of a living being — a sign formed by a body, a sign that carries the life of the body.«
(RK: engl. 59, dt. 62)

Jedes Ausloschen hinterlédsst eine Spur. Eine Spur ist nicht Zeichen, auch wenn
sie durchaus zeichenhaften Charakter haben kann; denn entgegen dem Zeichen, dass
die Funktion hat, zu bedeuten und sich mit dieser Bedeutung in die Ordnung der Welt
zu integrieren, stort die Spur eine solche Ordnung (vgl. Staudigl 2009: 84f.). Eben

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | JuLiA PRAGER

dieser bedeutsamen Unlesbarkeit, die die Spur ausmacht, gibt Butler in der Unterbre-
chung ihres Textes Raum. In ihrer Aufforderung »Let us remember, die sie an den
Anfang der kurzen Passage setzt, scheint sie Sontags Imperativ der Heimsuchung
fortzuschreiben. Denn das Uberleben des von den Gedichten ausgehenden Appells
hingt davon ab, dass er in den Ubertragungen ein Fortleben findet. Es bleibt offen,
ob diese Leben, die ihre Spur in die Gedichte eintragen, selbst iiberleben werden.
Dennoch vermag das Fortleben ihres Appells Sozialitdt im Anerkennen des geteilten
Prekirseins wiederherzustellen, und zwar im Modus der Ubersetzung — als notwen-
dige, aber limitierte Reversibilitit von Néhe und Distanz.

4. ABSCHLIESSENDE BEMERKUNGEN

Mit den vorangegangenen Uberlegungen zu Butlers »politischer Theorie des Media-
len« wurde ein zweifacher Versuch unternommen: Einerseits sollten Butlers medien-
theoretische Diskussionen im Feld ihrer »politischen Philosophie« verortbar werden,
das sich zwischen ihren verschiedentlichen Einsatzpunkten einer »politics of the per-
formative, einer »politics of the body«, einer »politics of translation« und einer »po-
litics of remembrance« aufspannt. Durch das Fokussieren auf den Korper und (me-
diale wie kulturelle) Ubersetzungsprozesse sollte andererseits die Spezifitit ihres me-
dientheoretischen Ansatzes hervorgehoben werden, der hier als reflexive und strate-
gische Bezugnahmen auf »Paradoxien des Abstand-Nehmens« expliziert wurde.
Diese Formulierung zielte darauf ab, Butlers kritische Betrachtungen medial insze-
nierter Begegnungen mit dem und den Anderen begrifflich zu biindeln. Die darin zum
Ausdruck kommende Verkopplung von Néhe- und Distanzpositionen, die sowohl in
raumlich-zeitlicher, kulturell-korperlicher als auch in medial-dsthetischer und kriti-
scher Hinsicht entfaltet werden, ermoglicht — so der Ausgangspunkt dieses Beitrags
— Einsichten, wie die Wahrnehmbarkeit »fernen« Leidens aufgrund hegemonialer Be-
strebungen im Zusammenspiel von Medien und Politik ausgesetzt wird. Gleichzeitig
liefern die Analysen Ansétze fiir ethisch-politische Strategien, Ndhe und Distanz in
Bezug auf den und die Anderen neu zu denken, indem trotz jeglicher Distanzen eine
unhintergehbare Néhe des Selbst zu dem und den Anderen aufgezeigt wird, die sich
aus der urspriinglichen und existenziellen Verbundenheit aller ergibt und die Wahr-
nehmbarkeit des Leidens auf gewisse Weise rehabilitiert. Daran wurde die These ge-
kniipft, dass eine dieser Strategien in einer medialen »Praxis des Erinnerns« besteht.
Hierbei — und ihm Rahmen von Butlers Ausfaltungen einer politischen Theorie — kam
Butlers wissenspolitischer Strategie Bedeutung zu, in ihren Textverfahren die Rolle
der Erinnernden zu libernehmen, indem sie im Kontext der medial au8ergewohnli-
chen Gedichtsproduktion in Guantanamo den Verlust von Materialitét in der schriftli-
chen wissenschaftlichen Reflexion thematisch und ethisch-politisch bedeutsam macht.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PARADOXIEN DES ABSTAND-NEHMENS | 207

LITERATUR

Barthes, Roland (1989): Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie. Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Benjamin, Walter (1972): »Die Aufgabe des Ubersetzers«, in: Ders.: Gesammelte
Schriften Bd. IV/1. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 9-21.

Butler, Judith (1997): »Geschlechtsideologie und phdnomenologische Beschreibung.
Eine feministische Kritik an Merleau-Pontys Phinomenologie der Wahrneh-
mung«, in: Stoller, Silvia/Vetter, Helmuth (Hg.): Phdnomenologie und Ge-
schlechterdifferenz. Wien: WUV, 166—186.

Butler, Judith (2000): »Competing Universalities«, in: Butler, Judith/Laclau, Ern-
esto/Zizek, Slavoj: Contingency, Hegemony, Universality: Contemporary Dia-
logues on the Left. London/New York: Verso, 136—181.

Butler, Judith (2003): »Peace Is a Resistance to the Terrible Satisfactions of War. Inter-
view with Judith Butler by Jill Stauffer«, in: The Believer, 1/2, 64—72, online:
http://www.believermag.com/issues/200305/?read=interview_butler (30.7.2017);
dt. in: Butler 2009b.

Butler, Judith (2004): Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence. Lon-
don/New York: Verso.

Butler, Judith (2009a): Frames of War. When Is Life Grievable? London/New York: Verso.

Butler, Judith (2009b): Krieg und Affekt. Ubers. von Judith Mohrmann et al. Zii-
rich/Berlin: diaphanes.

Butler, Judith (2012b): Parting Ways. Jewishness and the Critique of Zionism. New
York: Columbia UP.

Butler, Judith (2014): »Bodily Vulnerability, Coalitions, and Street Politics«, in: Crit-
ical Studies 37 (1), 99-119.

Butler, Judith (2015a): Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Cam-
bridge/London: Harvard UP.

Butler, Judith (2015b): Senses of the Subject. New York: Fordham UP.

Campe, Riidiger (1991): »Die Schreibszene, Schreiben«, in: Gumbrecht, Hans Ul-
rich/Pfeiffer K., Ludwig (Hg.): Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche. Si-
tuationen offener Epistemologie. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 759-772.

Derrida, Jacques/Stiegler, Bernard (2002): Echographien. Fernsehgesprdiche. Wien:
Passagen.

Dungs, Susanne (2006): Anerkennen des Anderen im Zeitalter der Mediatisierung:
sozialphilosophische und sozialarbeitswissenschaftliche Studien im Ausgang von
Hegel, Lévinas, Butler, Zizek. Berlin/Miinster/Ziirich/Wien/London: LIT.

Ernst, Christoph (2003): »Gespenst, Phantom, Wiedergédnger. Zur medienphilosophi-
schen Lektiire der Dekonstruktion«, in: Ernst, Christoph/Gropp, Petra/
Sprengard, Karl Anton (Hg.): Perspektiven interdisziplindrer Medienphilosophie.
Bielefeld: transcript, 45-68.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | JuLiA PRAGER

Levinas, Emmanuel (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Ubers.
von Thomas Wiemer. Freiburg/Miinchen: Alber.

Liebsch, Burkhard (2012): »Grenzen der Lebbarkeit eines sozialen Lebens. Anerkennung
und sozialer Tod in der Philosophie Judith Butlers, in: Ricken, Norbert/Balzer, Nicole
(Hg.): Judith Butler: Pddagogische Lektiiren. Wiesbaden: VS, 303-328.

Lloyd, Moya (2007): Judith Butler. From Norms to Politics. Malden: Polity Press.

McLuhan, Marshall (1964): Understanding Media: The Extensions of Man. New
York: McGraw-Hill.

Power, Nina (2009): »The Books Interview: Judith Butler«, in: New Statesman, Au-
gust 27. Online: http://www.newstatesman.com/2009/08/media-death-frames-
war-obama (30.07.2017).

Prager, Julia (2013): Frames of Critique. Kulturwissenschaftliche Handlungsfihig-
keit ynach¢ Judith Butler. Baden-Baden: Nomos.

Sandbothe, Mike (2003): »Medien-Kommunikation-Kultur. Grundlagen einer prag-
matischen Kulturwissenschaft«, in: Jaeger, Friedrich/Liebsch, Burkhard (Hg.):
Handbuch der Kulturwissenschaften. Grundlagen und Schliisselbegriffe. Sonder-
ausgabe in 3 Bénden. Bd. 1. Stuttgart/Weimar: Metzler, 119-127.

Sontag, Susan (2003): Regarding the Pain of Others. New York: Picador.

Staudigl, Barbara (2009): Emmanuel Lévinas. Gottingen: UTB.

Turkle, Sherry (2012): Alone Together: Why We Expect More from Technology and
Less from Each Other. New York: Basic Books.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wi(e)derstandiges Gedenken

Trauer und Klage nach Butler

ANDREAS OBERPRANTACHER

. unser Leben wird weg sein, wem geht es ab?
Hochstens uns, und wir werden keine Gelegenheit
dazu haben, wir werden um uns nicht trauern konnen,
wir werden ja verschwunden sein, vielleicht nicht
ganz spurlos, aber verschwunden im Wasser, als
Spur, ohne Spur, in irgendeinem Kielwasser, Ab-
schaum, mit, ohne, egal.

ELFRIEDE JELINEK, DIE SCHUTZBEFOHLENEN

Es gibt Fotografien, von denen gesagt werden kann, dass sie das Unbehagen einer
turbulenten Epoche als Moment fixieren, es »blitzhaft« kristallisieren. Das Bildnis
jenes Kindes, welches tot an einem Strand liegend gezeigt wird, als ob es dort ver-
gessen worden wire, sein Gesicht etwas zur Seite geneigt, das Haar nass, ein regungs-
loser Korper zwischen Land und Meer, ist wahrscheinlich eine solcher Fotografien.
Bei dem Kind, welches auf dieser makaber anmutenden Fotografie zu sehen ist, han-
delt es sich, den Berichterstattungen folgend, um einen dreijdhrigen, syrischen Jun-
gen namens Alan Kurdi. Wie im Fall zahlloser anderer vorher und nachher, welche
mediterrane Passagen auf »Seelenverkdufern< versuchen, ist auch am 2. September
2015 geschehen, was fast die Regel ist und in diesem Sinne kaum noch als »Aus-
nahme« bezeichnet werden kann: Das Boot, auf dem sich insgesamt sechzehn Men-
schen dicht zusammengedringt befanden, welche allesamt undokumentiert von
Bodrum Richtung Kos unterwegs waren, kenterte, ohne dass sich die in Seenot gera-
tenen Passagiere an eine Rettungsweste halten oder einen Notruf absetzen hétten kon-
nen. Abgesehen von Alan Kurdi, dessen Leiche noch am selben Tag an den Strand
geschwemmt wurde, ertranken bei diesem Unfall weitere elf Personen, darunter auch
seine Mutter sowie sein Bruder.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | ANDREAS OBERPRANTACHER

Besagte Szene, die von Niliifer Demir, einer tiirkischen Reporterin, kurz nach
dem Schiffsbruch fiir die Presseagentur DHA fotografiert wurde, kursierte schon am
néchsten Tag als Titelbild verschiedenster Medien: Von Zeitungen iiber Fernsehnach-
richten zu Blogs waren eine Menge von Kanélen sichtlich daran interessiert, diese
fiir gegenwiirtige Grenzregime plakative Fotografie in ihrer Vielfalt' als Illustration
der humanitéren Katastrophe am Rande Europas zu verwenden. Es handelt sich um
eine Szene, die auch an anderen Kiisten des Mittelmeers hétte belichtet werden kon-
nen und folglich gar keine Seltenheit darstellt, sondern geradezu typisch ist fiir eine
global diffuse Lage, die sich nicht an einem einzigen Ort lokalisieren lasst. Was die
Fotografie von Demir zeigt, ist also nichts historisch Einmaliges, wie es scheint. Im
Gegentelil, es ist sogar etwas unheimlich oft Wiederholbares, etwas Gespenstisches
also, das »uns«< als Bild heimsucht, indem es sich in diesem Fall als unwiederholbare
Geschichte eines im mediterranen Grenzgebiet verungliickten Kindes zu erkennen gibt.

Mit Susan Sontag gesprochen, welche sich in ihrem Essay Das Leiden anderer
betrachten (2003) mit der »Ikonographie des Leidens« (Sontag 2003: 49) im Umfeld
der Kriegsreportage befasst hat, kann die Fotografie des Kindes namens Alan Kurdi
angesichts ihrer medialen Zirkulation, d.h. ihres visuellen Nachlebens? effektiv als
ikonisch bezeichnet werden. Vergleichbar mit jenem Bild von Huynh Cong (»Nick¢)
Ut aus dem Jahr 1972, das mit dem Titel The Terror of War® versehen um die Welt

1 Neben jener Fotografie, welche Alan Kurdi leblos am Strand liegend zeigt, zirkulierten in
den Medien auch noch andere Variationen dieser traurigen Szenerie: Ein mehrfach wieder-
kehrendes und an die Tradition der Pieta erinnerndes Motiv war das eines tiirkischen Uni-
formierten, welcher auf einigen Titelbldttern seinen Blick auf das tote Kind richtet und auf
anderen wiederum den kindlichen Leichnam in seinen Armen wiegt und davon trigt. Es
handelt sich im Prinzip also um eine »bewegte< Szene, die fotografiert wurde, zumal die
verschiedenen Fotografien auch noch von der Prisenz anderer zeugen, welche sich eben-
falls am Schauplatz befanden, und in Summe die Frage der Verantwortung aufwerfen.

2 Vgl zu dieser Thematik insbesondere Didi-Huberman 2002.

3 Sontag vertritt in Bezug auf diese Fotografie, welche ein unbekleidetes, schwer verletztes
neunjéhriges Méadchen namens Phan Thj Kim Phuc zeigt, wie es nach einem Napalm-An-
griff auf das nahe gelegene Dorf Trang Bang gemeinsam mit anderen Kindern inmitten
einer Gruppe von Kriegsreportern die Route 1 entlang lauft, und fiir Sontag zum »Inbegriff
der Schrecken des Vietnamkrieges geworden ist«, die kurios anmutende These, dass es als
Bild bereits »zu jener Art von Aufnahmen [gehort], die sich unmdglich stellen lassen«
(Sontag 2003: 68). Zwar seien »die Moglichkeiten zur Verfalschung und elektronischen
Manipulation von Bildern heute grofer denn je«, ja »fast unbegrenzt«, wie sie selbst zu
verstehen gibt, aber »ein héheres Maf} an journalistischer Redlichkeit« (Sontag 2003: 69),
welches im Allgemeinen erwartet werde, sowie die Konkurrenz mit den Kamerateams von
TV-Stationen triigen insgesamt dazu bei, dass in den letzten Jahrzehnten vergleichsweise
wenige Fotografien manipuliert worden seien, so Sontag. Wie Gerhard Paul in seiner Stu-
die Bilder des Krieges — Krieg der Bilder (2004) im Detail argumentiert, kommt es aller-
dings gerade im Fall dieser ikonischen Fotografie des Vietnamkrieges darauf an, die Frage
zu stellen, wie denn das Leiden in Szene gesetzt, sprich: fotografisch beschnitten wurde

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 211

ging, haben wir es auch im Fall von Niliifer Demirs Fotografie mit einem charakte-
ristischen Standbild zu tun, das uns, »einem Zitat, einer Maxime, einem Sprichwort
[gleich]« (Sontag 2003: 29), im Namen eines kindlichen Leichnams mit einer drama-
tischen Situation konfrontiert, welche an andere Episoden humanitirer Gewalt erin-
nert.* Es handelt sich insofern um eine fiir ihre, ja fiir »unsere< turbulente Epoche
geradezu ikonische Fotografie, als sie in den Blick riickt, was ansonsten tendenziell
auler Acht gelassen wird — die diffizile Situation von Menschen, welche, um Hannah
Arendt zu zitieren, mit dem Verlust ihres »Standort[es] in der Welt« (Arendt 1951:
613) de facto rechtlos geworden sind, sodass sie, »politisch gesprochen, [wie] le-
bende Leichname« (Arendt 1951: 614) behandelt und, 6konomisch gesprochen, wie
umherflottierende Ressourcen traktiert werden kénnen.

Folgender Beitrag befasst sich mit dieser ikonischen Fotografie, wobei im Kon-
text von Judith Butlers wi(e)derstindigem Gedenken® primir die Frage diskutiert

(sieche Paul 2004: 324-331). Neben dem Skandal der Gewalt, der mittels des nackten Méd-
chens und der anderen Kinder offenkundig in den Fokus der Kamera geriickt wurde, gibt
es noch einen weiteren Skandal, der stillschweigend an den Rand gedréingt wurde, zumal
ja auch ein Teil der Fotografie entfernt worden ist: Die Szene im Mittelpunkt des Gesche-
hens wird nédmlich, wie sich anhand des Negativs erkennen ldsst, von einer Gruppe von
Kriegsreportern umgeben, welche entweder relativ teilnahmslos auf die weglaufenden Kin-
der blicken oder gerade die eigene Kamera nachladen.

4  Eine weitere ikonische Fotografie des Leidens, die mit jener Alan Kurdis verwandt ist und
an dieser Stelle ebenfalls in Erinnerung gerufen werden sollte, ist »The Vulture and the
Little Girl« von Kevin Carter aus dem Jahr 1993. Gezeigt wird in diesem Fall ein fast
nacktes, sichtlich erschopftes und in sich zusammengekriimmtes Kind, das infolge der da-
mals akuten Hungersnot im Siiden Sudans so stark abgemagert ist, dass die Brustknochen
deutlich zum Vorschein treten. Wiahrend es entkriftet mit dem Kopf gegen Boden sinkt,
lauert wenige Meter entfernt ein Geier, als ob er sich jeden Moment auf das Kind stiirzen
wiirde. Auch im Fall dieser Fotografie, fiir welche Kevin Carter wenig spéter den Pulitzer-
Preis fiir Fotografie erhielt, haben wir es mit einer komplexen Szene zu tun, welche nicht
zuletzt das Verhiltnis von Nédhe und Distanz bzw. von Gewalt und ihrer Reprisentation
betrifft (siche Posselt 2012: 981f.). Wird einerseits bedacht, dass sich der Fotograf ein Jahr
spéter das Leben genommen hat und in seiner Abschiedsnotiz all das erlebte Leiden be-
klagt, mit dem er nicht fertig wurde, und andererseits beriicksichtigt, dass eine Menge von
NGOs —neben den Zeitungen — sichtlich interessiert waren, die Fotografie des namenlosen
Maédchens zu verwenden, um etwa Spendengelder fiir Hilfsprojekte in afrikanischen Lan-
dern zu lukrieren, dann zeigt sich, dass der Grat zwischen Kompassion und Kommerz ein
schmaler, d.h. auch eine Frage der (visuellen) Komplizenschaft ist (siche dazu Klein-
man/Kleinman 1997).

5 Mit dem orthographisch — bewusst — inkorrekten Wort »wi(e)derstandig«, das aus einem
(unhérbaren) Graphem zu viel besteht, soll schriftlich signalisiert werden, dass sich Butler
fiir ein Gedenken engagiert, das in Momenten der Wiederkehr zugleich Chancen des Wi-
derstands erkennt. Als widerstdndig kann sich die Wiederkehr von erlebten Verlusten But-
ler zufolge dann erweisen, wenn durch Trauer und Klage ein affektive Sensibilitdt erzeugt

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | ANDREAS OBERPRANTACHER

werden soll, wie uns das Leid anderer, so wie es bildhaft erkennbar wird, affiziert
und, in weiterer Folge, was es mit uns anzufangen vermag. Gerade im Fall der Foto-
grafie von Alan Kurdi zeigt sich ja, dass die Reaktionen auf ikonische Fotografien
des Leidens extrem ambivalent sein konnen: Neben den relativ pathetischen Wort-
meldungen der etablierten Massenmedien hat es ndmlich auch noch eine Menge von
verleumderischen und hetzerischen Gegendarstellungen diverser Blogs gegeben,
welche den sogenannten >Leitmedien< vorwarfen, dass die Fotografie eigentlich ge-
stellt sei, oder den Vater Alan Kurdis bezichtigten, ein »Schlepper« zu sein und vom
Tod seiner Familie zu profitieren.® Der Sinn dieses Beitrages besteht — im Bewusst-
sein solcher Ambiguitéten — nicht darin, auf die Frage des Leidens, so wie es vermit-
tels Bilder sichtbar oder unsichtbar gemacht wird, eine definitive Antwort zu suchen,
als ob es so etwas wie eine addquate Haltung geben konnte, welche dem Anspruch
ikonischer Fotografien restlos entsprechen, d.h. vollends gerecht wiirde. Stattdessen
bemiiht sich dieser Text, mit Butler die Frage so zu diskutieren, dass es bereits eine
Frage der Sensibilitdt ist, wie solche Bilder gesehen werden bzw. wie sie uns wiede-
rum anblicken,’ ja beriihren, und was sich denn bildlich erkennen lisst, noch bevor
wir von der Anerkennung (des Leidens) anderer sprechen kdnnen und eventuell ein
alternatives Projekt des Miteinanders® initiieren, das sich, wer weiB, als achtsamer,
umgéanglicher oder ermutigender erweisen wiirde als die momentanen Verhéltnisse.
In diesem Sinne wird sich der Beitrag auch auf die Spur jener Argumentation
Butlers begeben, welche besagt, dass die »Wahrnehmung des Geféhrdetseins des Le-
bens« (RK: 23) im Prinzip eine Frage der »Wahrnehmung der Betrauerbarkeit« (RK:
22f.) von Leben ist. Denn, wie Butler mit ihren einleitenden Argumenten zu ihrer
Sammlung von Essays mit dem Titel Raster des Krieges (2009) betont, die »Betrau-
erbarkeit geht der Wahrnehmung und der Wahrnehmbarkeit des Lebendigen als Le-
bendem vorher, das von Anfang an dem Nicht-Leben ausgesetzt ist« (RK: 23). Die
Frage der Wahrnehmung der Betrauerbarkeit ist in diesem Sinne also als eine eminent
politische Frage zu verstehen, da ein Leben, welches als nicht mehr (oder nicht mehr

wird, die bestehende Normen der Wahrnehmung problematisiert, indem Verworfenes, Ver-
drangtes und Vergessenes adressiert, d.h. wahrnehmbar wird.

6 Die Fotografie von Alan Kurdi wurde mehrfach in den Fokus gehéssiger Artikel aus dem
Umfeld rechtspopulistischer Blogs wie etwa politically incorrect geriickt (vgl.
http://www.pi-news.net/2015/09/das-bild-der-schande/ oder http://www.pi-news.net/2015/
09/vater-des-toten-fluechtlings-kindes-lebte-in-tuerkei-und-wollte-fuer-neue-zachne-nach-
europa/). Abgesehen davon, dass solche hetzerischen Kampagnen illustrieren, wie sich der
humanitdre Pathos von Medien in sein eigenes Zerrbild, d.h. in anti-humanitdre Apathie,
verwandeln ldsst, belegen sie auch, dass die Zirkulation von Fotografien in keinem stabilen
Narrativ resultiert, ja dass konventionelle Erzahlungen vom Leiden anderer mitunter perfide
sabotiert werden konnen.

7 Vgl Didi-Huberman 1992.

8 Siehe in diesem Sinne etwa Balibar 2010.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 213

als) betrauerbar erachtet wird und dessen Verlust folglich auch nicht beklagt wiirde,
im Prinzip schon tot ist. Wenn im Folgenden also einige Spuren von Butlers Argu-
mentation verfolgt werden sollen, so ist das auch als Beitrag zur Debatte zu verstehen,
ob ihre Schriften als eine alternative politische Theorie der Trauer und der Klage ge-
lesen werden kdnnten und welche Folgen eine solche Lektiire einerseits fiir eine Be-
stimmung des Verhiltnisses von Gefdhrdung und Anerkennung hétte und andererseits
fiir eine ethische Sensibilitit, welche sich nicht in ohnméchtigen Bezeugungen einer
selbstgefilligen, ja paternalistischen Rhetorik des Mitleids erschopft.

Was die Struktur des Beitrages betrifft, so werde ich zunidchst einige Passagen
aus Butlers frithen Schriften rekapitulieren, um im Detail zu veranschaulichen, wie
sie die komplexe Thematik des wi(e)derstindigen Gedenkens im Kontext ihrer Aus-
einandersetzungen mit Michel Foucaults Repressionshypothese und Sigmund Freuds
Melancholie-Begriff zu entfalten beginnt und vermittels einer Relektiire von Sophok-
les’ Antigone sukzessive zusammenfiigt. In einem zweiten Moment werde ich dann
im Bewusstsein dieser miteinander verknoteten Denkansétze auf jene Motive zu spre-
chen kommen, welche sich in ihren spdteren Schriften wiederholt finden, und zwar:
dass Trauer und Klage gewichtige Momente des Lebens sind und dass es folglich
auch darauf ankommt, sich mit der Frage zu befassen, welche Leben gegenwirtig fiir
betrauerbar bzw. fiir beklagbar erachtet werden, und was es besagen konnte, im Na-
men von Verworfenen, Verdringten und Vergessenen die bestehenden Verhéltnisse
zu bestreiten. Im Sinne einer abschliefenden Diskussion werde ich im letzten Teil
meines Beitrages in nochmaliger Erinnerung an das Bildnis von Alan Kurdi auf eine
fotografische Intervention Ai Weiweis zu sprechen kommen und in diesem Zusam-
menhang einige Fragen stellen, die an Butlers wi(e)derstindigem Gedenken ankniipfen,
indem die unscheinbare Rahmung der humanitiren Perspektive problematisiert wird.

1. KRITIK DER MELANCHOLISCHEN STIMMUNG

Was spétestens mit den englischen Buchtiteln Precarious Life: The Powers of Mour-
ning and Violence (2004) und Frames of War: When is Life Grievable? (2009) evi-
dent wird, zeichnet sich bereits in einer Menge fritherer Passagen von Butlers Schrif-
ten ab: Thre Kritik der Gewalt und ihre Reflexion von Leben an der Grenze zum Tod
entfalten sich im Spannungsfeld wiederholter Auseinandersetzungen mit Fragen des
Trauerns (mourning) und des Klagens (grieving).” Schon im Buch Kérper von Ge-

9 Butler gebraucht beide Begriffe in diversen Kontexten, ohne zwischen dem einen und dem
anderen strikt zu differenzieren bzw. sie eigens zu definieren. So wie im Fall des Verhalt-
nisses von Gefahrdung (precariousness) und Prekaritét (precarity) oder Verwundbarkeit
(vulnerability) und Verletzbarkeit (injurability), kann auch im Fall von Trauer und Klage

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | ANDREAS OBERPRANTACHER

wicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts (1993), welches auf ihre wohl be-
kannteste Schrift Das Unbehagen der Geschlechter (1990) folgt, stellt sie im Kontext
einer kritischen »Neuformulierung der Performativitit« (KG: 40) von sex und gender
eine Reihe von Fragen, welche Jahre danach — unter sich verschiebenden Vorzeichen
— in den Mittelpunkt von Gedanken geriickt werden, die sich mit dem Desaster na-
mens Krieg befassen:

Wie kann also die Materie der Korper als eine Art Materialisierung, die von regulierenden Nor-
men regiert wird, durchdacht werden, um in Erfahrung zu bringen, wie die heterosexuelle He-
gemonie bei der Formierung dessen verfahrt, was sich als lebensfahiger Korper auszeichnet?
Wie stellt diese Materialisierung der Norm mit der kdrperlichen Formierung einen Bereich ver-
worfener Korper her, ein Feld der Deformation, das in dem Scheitern, sich als das voll und ganz
Humane auszuzeichnen, jene regulierenden Normen verstarkt? Stellt dieser ausgeschlossene
und verwerfliche Bereich fiir die symbolische Hegemonie eine Herausforderung dar, die eine
grundlegende Reartikulation dessen erzwingen konnte, was Korper als bedeutungsvolle Korper
auszeichnet, was Lebensweisen, die als »Leben« zédhlen, auszeichnet, als Leben, die es wert
sind, geschiitzt zu werden, gerettet zu werden, betrauert zu werden? (KG 40f.; vgl. dazu GL:
49-50; RK: 20-23)

Gerade die letzte Frage signalisiert laut Butler, dass die »Konsolidierung des hetero-
sexuellen Imperativs« (KG: 22) neben dem »Bereich intelligibler Korper« (KG: 16)
auch noch einen anderen Bereich betrifft, und zwar einen, der als »Bereich der un-
denkbaren, verworfenen, nicht-lebbaren Korper« (KG: 16) bezeichnet werden kann.
Denn es gibt ja, so Butler im Kontext ihrer Diskussion der Problematik, wie es sich
mit dem »Gewicht« von K&rpern im Umfeld heteronormativer Bedingungen verhilt,
auch noch eine ganze Menge »verworfener Wesen« (abject beings; KG: 23), die nicht
als Subjekte in Betracht kommen und folglich an den Rand der Gesellschaft gedringt
werden und haufig ein Leben fristen miissen, als ob sie bereits tot wiren.

Wenn Butler zu Beginn von Kérper von Gewicht auf »nicht lebbare< und >unbe-
wohnbare« Zonen des sozialen Lebens« (KG: 23) zu sprechen kommt, um die diskri-
minierende Gewalt hegemonialer Verhéltnisse zu problematisieren, so geschieht dies
bewusst in Erinnerung an die Vielzahl der an AIDS Erkrankten und Gestorbenen,
welche zu Beginn der 1990er Jahre traktiert wurden, als ob sie gesellschaftlich
un(ge)wichtig wéren. In der Tat spricht einiges dafiir, dass »Korper« von Butler just

argumentiert werden, dass es sich um miteinander verkniipfte Begriffe handelt: Wéhrend
mourning von Butler zumeist im Sinne des Partizip Prasens verwendet wird, also um Akte
des Trauerns zu reflektieren, thematisiert sie mit dem Attribut grievable sowie mit dem
Substantiv grievability die Bedingungen trauernden Klagens — wofiir sich in der deutschen
Fassung ihrer Texte eher das Wort >Betrauerbarkeit< eignet.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 215

in dem Zeitraum als eine Materie, welche von unterschiedlichem »Gewicht« ist, be-
griffen wurden, als AIDS epidemisch wurde, und zwar in einem doppelten Sinn, wie
Paula A. Treichler in How to Have Theory in an Epidemic (1999) argumentiert: Ne-
ben einer Epidemie an Krankheiten, welche die millionenfache Infektion durch HIV
zumeist zur Folge hatte, gibt es auch noch eine Epidemie der Signifikanzen im Kon-
text von AIDS-Diskursen (Treichler 2004: 12). Wie Treichler betont, spricht ndmlich
einiges dafiir, dass die Diskurse um AIDS auch den Umgang mit Kérpern konsequent
veranderten, zumal der (ungeschiitzte) zwischenmenschliche Geschlechtsverkehr zu-
sehends als >riskant« charakterisiert wurde, gerade im Fall jener, die sich nicht an
heterosexuellen Imperativen orientierten und stattdessen anders liebten (siche Treich-
ler 2004: 37). Die Gefahr einer viralen Apokalypse (Treichler 2004: 140) infizierte
im Fall der AIDS-Epidemie insofern die Phantasie eines angeblich gesunden gesell-
schaftlichen Korpers, als sukzessive diverse Risikogruppen identifiziert wurden, wel-
che man als geféhrdet und als geféhrlich erachtete und so stigmatisierte.

In ihrem Beitrag mit dem Titel »Sexual Inversions« fiir den Sammelband Dis-
courses of Sexuality: From Aristotle to AIDS (1992) argumentiert Butler, dass
Foucaults Paradigma der modernen Bio-Macht — im Unterschied zu jenem antiquier-
ten der souverdnen Macht (vgl. Foucault 1976: 134—137) — teils revidiert werden
miisse. Die fatale Kombination von AIDS und Homosexualitét lasse ndmlich erken-
nen, so Butler, wie in technisch avancierten Gesellschaften, die sich der Biopolitik
verschrieben haben, ganze Gruppen von Menschen diskriminiert werden, deren se-
xuelles Leben in dem Mafe mit epidemischen Krankheitsbildern assoziiert wird, wie
man es generell als »unproduktiv¢, d.h. als generativ insignifikant bestimmt (vgl. But-
ler 1992: 360). Die Administration der Epidemie namens AIDS illustriere also, fol-
gert Butler, wie unter dem Vorzeichen einer (medizinischen) Verwaltung des Lebens
zwischen »Unschuldigens, deren Leben geschiitzt werden solle, einerseits und den
»Schuldigens, die ihren Tod selbst zu verantworten hétten, andererseits differenziert
werde. Butlers Revision von Foucaults Repressionshypothese (vgl. Foucault 1976:
28f.) hat mit dem Verhéltnis von Trauern und Klagen insofern zu tun, als sie zugleich
schreibt, dass seine Ablehnung der juridisch kodifizierten Macht mit seiner Abnei-
gung der Psychoanalyse korrespondiere und beides wiederum zur Folge habe, dass
er das komplexe Wechselspiel von Produktion und Repression tendenziell vernach-
lassigte (vgl. KG: 48f.) und somit den »Horizont« einer widerstdndigen Wiederkehr
von verworfenen Momenten iibersah, welchen sie wiederum vor Augen hat: Wie
kann es denn sein, fragt Butler etwa in Kérper von Gewicht, dass

das, was verworfen worden ist [...], unvermittelt als eine storende Wiederkehr produziert wer-
den konnte, nicht bloB als eine imagindre Anfechtung, die ein Versagen in der Funktionsweise
des unumginglichen Gesetzes herbeifiihrt, sondern als eine ermdglichende Aufsprengung, als
AnlaB fiir eine radikale Reartikulation des symbolischen Horizonts, vor dem Kdrper iiberhaupt
erst Gewicht erhalten (KG: 49)?

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | ANDREAS OBERPRANTACHER

Mit anderen Worten, Butler ist bereits in ihren relativ frithen Schriften bewusst daran
gelegen, eine Theorie des Widerstandes zu formulieren, welche die stérende Wieder-
kehr (troubling return) des Verworfenen, Verdriangten und Vergessenen als Chance
erkennt, bestehende Verhiltnisse zu bestreiten, indem das scheinbar Unlebbare und
Unintelligible anders bezeugt'® wird. Es ist in diesem Sinne also konsequent, wenn
sie einerseits an Foucaults Gedanken zur Bio-Macht ankniipft, um Machtverhéltnisse
als historisch variable zu denken, und sich andererseits von seinen Argumenten wie-
der 10st, zumal er selbst zu einem eher statischen Begriff psychoanalytischer Diskurse
neigte (sieche etwa Foucault 1976: 172f.).

Anders als Foucault, der, pointiert formuliert, ein gewisses Ressentiment gegen-
iiber der Psychoanalyse zu verspiiren schien (vgl. Foucault 1976: 152f.), ist es Butler
also daran gelegen, sich nochmals mit Freud zu befassen, ohne dabei jedoch auf den
Begriff der Macht bzw. des Diskurses zu verzichten. Fiir unsere Fragestellung ist
wiederum relevant, dass sich Butler vor allem um eine Relektiire jenes Textes von
Freud bemiiht hat, der im Jahr 1917 unter dem Titel »Trauer und Melancholie« er-
schienen ist und in seiner spateren Schrift Das Ich und das Es (1923) — partiell revi-
diert — wiederverdffentlicht wurde. Die Problematik der Melancholie gewinnt fiir
Butler bereits im Kontext von Das Unbehagen der Geschlechter (1990) an Relevanz,
da sie in Auseinandersetzung mit Freud (aber auch im Kontext von Jacques Lacans
und Luce Irigarays Argumenten) darauf aufmerksam macht, dass sich der heterose-
xuelle Imperativ unter dem Vorzeichen einer melancholischen Konzeption des
Selbstbewusstseins formiert. Als ymelancholisch« wird die Formation des heterose-
xuellen Imperativs in kritischer Anlehnung an Freud von Butler insofern charakteri-
siert, als im Rahmen gesellschaftlich vermittelter Prozesse der sexuellen Identifika-
tion die Heterosexualitdt — gemaf einer Verinnerlichung des geliebten Objektes und
des Begehrens danach — affirmiert und legitimiert wird, wihrend die Homosexualitét
— gemiB einem Verzicht auf das geliebte Objekt und das Begehren danach!! — negiert

10 Butler verwendet den Begriff contestation, der, wie in der deutschsprachigen Ubersetzung
ihres Textes geschehen, mit »Anfechtung« wiedergegeben werden kann. Mit dieser Uber-
setzung geht allerdings gerade jene Konnotation verloren, auf welche es bei genauerer Lek-
tiire ankommen konnte: Von einer »Kontestation< zu sprechen, besagt ndmlich, bestehende
Verhiltnisse — im Namen einer anderen Bezeugung — zu bestreiten. Anders gesagt, »bezeu-
gen< und »bestreiten< gleiten im Wort contestation ineinander iiber.

11 Wie Butler einige Jahre spiter schreibt, basiert »eine bestimmte heterosexuelle Version des
Subjekts« auf einer doppelten Negation: »Die Formel: >Ich habe nie< jemanden gleichen
Geschlechts »geliebt< und »ich habe nie« eine solche Person »verloreng, griindet das »Ich¢
auf das »nie-nie«< dieser Liebe und dieses Verlusts. In der Tat wird die ontologische Vollen-
dung des heterosexuellen >Seins< auf diese doppelte Negation zuriickverfolgt, die seine
konstitutive Melancholie bildet, ein emphatischer und irreversibler Verlust, der die schmale
Basis dieses >Seins< ausmacht. [...] Weil das Subjekt iiber diesen Verlust nicht reflektiert,
nicht reflektieren kann, markiert dieser Verlust die Grenze der Reflexivitat, markiert er,

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 217

und delegitimiert wird. Butlers Relektiire von Freuds Psychoanalyse der Melancholie
gibt einerseits zu verstehen, dass es ihr wichtig ist, der Formation von bindren Ge-
schlechterverhiltnissen sozusagen den Boden zu entziehen, indem im Kontext von
Freuds Schriften zur Melancholie das zwischen den Zeilen Verdringte zur Sprache
gebracht, d.h. eine konventionelle Lektiire der Geschlechterdifferenz dekonstruiert
wird. Andererseits kann sie aber auch so verstanden werden, dass es ihr in weiterer
Folge darauf ankommt, Fragen der Trauer und der Klage im Bewusstsein der sexuell
Diffamierten anders zu stellen und als politisch brisante erneut zu diskutieren.

Thre Schrift Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung (1997) kniipft an
ihre Gedanken zur Melancholie der Geschlechter laut Das Unbehagen der Ge-
schlechter an, indem sie sich nun neben dem psychischen Prozess einer melancholi-
schen Identifizierung vermehrt mit der Frage befasst, was denn geschieht, wenn eine
(sich heterosexuell identifizierende) »Psyche« von verdriangten Momenten ihrer selbst
heimgesucht wird, sprich: »von der Liebe, um die sie nicht trauern kann« (PM: 130).
Im Sinne dieser Verschiebung der Aufmerksamkeit verleiht Butler ihrer Kritik der
Melancholie einen zusatzlichen politischen Akzent, da sie sich nun um »eine drama-
tische Sprache« (PM: 141) bemiiht, welche es gestatten wiirde, dass » Ambivalenz
und Verlust [von Identitit] ausagiert werden kdnnen« (PM: 141). Die politische Ak-
zentuierung von Butlers Argumentation besteht dabei darin, dass sie sich mit einer
»von Melancholie betroffenen Gesellschaftlichkeit« (PM: 28) kritisch auseinander-
setzt, d.h. mit einem »Zusammenleben, in dem ein Verlust nicht betrauert werden
kann, weil er als Verlust nicht anerkannt werden kann, weil das, was verloren wurde,
niemals eine Existenzberechtigung hatte« (PM 28f.). In lebhafter Erinnerung an all
die als Anormale'? diffamierten AIDS-Toten, welche schon zu ihren Lebzeiten be-
handelt wurden, als ob sie bereits tot waren, thematisiert Butler die Gewalt konven-
tioneller Identifikationen, welche den Tod anderer teils bewusst, teils unbewusst in
Kauf nehmen, indem sie »uns< mit einer maf3losen Schuld und einer Reihe von dréin-
genden Fragen konfrontiert:

Wenn sie [die an den Rand der Anerkennung Gedréngten, A.O.] sterben oder schon gestorben
sind — besiegen wir sie noch einmal! Und 146t sich das » Triumphgefiihl« vielleicht eben aus
jener Praxis der sozialen Differenzierung gewinnen, durch die man eine »soziale Existenz« nur
durch Erzeugung und Erhaltung jener gesellschaftlichen Toten erreicht und sichert? Und 146t
sich die Paranoia im offentlichen Diskurs iiber solche Fragen nicht auch als Inversion jener

Aggression lesen: als Begehren nach einem Sieg iiber den anderen Toten, das in der Umkehrung

was deren Zirkularitit libersteigt (und bedingt). Als Verwerfung verstanden, inauguriert
dieser Verlust das Subjekt und bedroht es mit Auflosung.« (PM: 27f.; sowie in leicht ver-
anderter Fassung PM: 130f.)

12 Vgl. in diesem Kontext auch Foucault 1999, insbesondere 143-214.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | ANDREAS OBERPRANTACHER

dieser anderen zur todlichen Gefahr und zum (fremden) Verfolger der sozial Normalen und
Normalisierten macht? (PM: 31)

Diese Fragen, welche Elemente der Machtanalytik Foucaults und der Psychoanalyse
Freuds kombinieren, verdichten sich schlieBlich in jenen Wellek Library Lectures, die
Butler im Jahr 1998 an der University of California, Irvine, gehalten hat und die —
mitsamt weiterer Vorlesungen — unter dem (leicht verdnderten) Titel Antigones Ver-
langen. Verwandtschaft zwischen Leben und Tod (2000) verdffentlicht worden sind.
Diese Vorlesungen handeln, wie Butler einleitend schreibt, vom rebellischen »Erbe
von Antigones Herausforderung des Staates« (AV: 11), und zwar als einer Figur der
Politik, welche sich mit ihrem strittigen Verlangen an der Grenze der Reprisentation
und Représentierbarkeit von sozialen Verhéltnissen situiert.

Wie Butler gleich zu Beginn ihrer Beschéiftigung mit Antigones Rebellion betont,
lasst sich die (private) Geschichte der Verwandtschaft — anders als Hegel in seiner
Phédnomenologie des Geistes (Hegel 1807: 348f.) behauptete — nicht von jener (6f-
fentlichen) der Staatlichkeit trennen. Bei ndherer Lektiire der Tragddie wird ndmlich
erkennbar, dass beide Geschichten miteinander verwoben sind. Abgesehen davon
macht Butler mit ihren Vorlesungen aber auch darauf aufmerksam, dass zwischen
Antigone und Kreon nicht von einer (und schon gar nicht von einer dialektischen)
Opposition die Rede sein konne, zumal beide Figuren »chiastisch miteinander ver-
kniipft« (AV: 20) seien. Die Dramatik des Geschehens habe im Kontext dieses tragi-
schen Stiicks vor allem damit zu tun, dass Antigone gegen traditionelle Normen der
Verwandtschaft, des Geschlechts und der Autoritét verstofe, und zwar in dem Mo-
ment, als sie sich gegen den Willen ihres Onkels Kreon entschlieft, ihren toten Bru-
der Polyneikes zu beerdigen, um ihm so die letzte Ehre zu erweisen. In Gedenken an
Antigones Verlangen kommt es Butler zufolge allerdings nicht darauf an, zu so etwas
wie einer familidren Normalitdt zuriickzufinden (oder gar die Praxis des Inzests zu
zelebrieren), sondern stattdessen darauf, ihr Dilemma als » Allegorie fiir die Krise der
Verwandtschaft« (AV: 48) — gedacht als eine konventionelle Verkorperung sozialer
Anerkennungsverhéltnissen — zu begreifen: »Welche sozialen Arrangements«, fragt
Butler, »konnen als legitime Liebe anerkannt werden, und welche menschlichen Ver-
luste diirfen ausdriicklich als reale und folgenreiche betrauert werden?« (AV: 48) In
dem Moment, als Antigone sich weigert, ein Gesetz zu respektieren, welches ihr ver-
bietet, den Verlust ihres Bruders zu beklagen, prafiguriert sie laut Butler die Situation
von Menschen, welche mit Verlusten zu Rande kommen miissen, die gemél den he-
gemonialen Verhéltnissen als nicht weiter beklagenswert erachtet werden. Es handelt
sich um Menschen, die, so Butler, zu einer »Art Tod im Leben« (AV: 48) verurteilt
werden, da sie Verluste erleben, welche auf keine 6ffentliche Anerkennung vertrauen
konnen.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 219

Wie verstehen wir nun, fragt sich Butler in Bezug auf Antigones Verlangen, »die-
sen merkwiirdigen Ort zwischen Leben und Tod [...], das Sprechen [Antigones] ge-
nau von dieser oszillierenden Grenze her?« (AV: 125) Wenn bedacht wird, dass An-
tigone den Tod ihres Bruders Polyneikes zu beklagen versucht, obwohl ihr das Kla-
gen durch einen Erlass ihres Onkels Kreon verboten worden ist, dann kann laut Butler
effektiv von einer melancholischen Disposition gesprochen werden, welche im Kon-
text der Tragodie so artikuliert wird, dass sie

dem Leben und dem Lieben jenseits der Lebbarkeit und aullerhalb des Feldes der Liebe anhaf-
tet, wo der Mangel an institutioneller Billigung die Sprache zur fortgesetzten Katachrese
zwingt, die zeigt, wie ein Ausdruck auch auflerhalb seiner konventionellen Beschrankungen
Bedeutung tragen kann. Aber diese schattenhafte Form der Signifikation zehrt am Leben, in-
dem sie dieses Leben des Gefiihls der ontologischen GewiBheit und Stabilitét in einer 6ffentlich
konstituierten politischen Sphére beraubt. (AV: 126)

In diesem Sinne kommt Butler auch zum Schluss, dass es sich nicht um eine private
Melancholie handelt, von der Antigones Verlangen kiindet, sondern um das, was viel-
leicht am ehesten als »Melancholie des 6ffentlichen Raums« (AV: 130) umschrieben
werden konnte.

2. UNSCHEINBARES LEIDEN IN DEN BLICK NEHMEN LERNEN

Wie spitere Texte erkennen lassen, ist es Butler zunehmend ein Anliegen, ihre Kritik
an der psychoanalytischen Konzeption von Melancholie, welche sie in ihrer Schrift
Psyche der Macht im Detail formuliert (vgl. PM: 125-141), zu pluralisieren, indem
sie etwa auf denkbare Verkniipfungen zwischen der Diskriminierung homosexueller
Liebe und der Diskriminierung sexueller Beziehungen zwischen Menschen diverser
Hautfarbe zu sprechen kommt. Auf Vikki Bells Frage, ob es in Bezug auf das Theo-
rem einer melancholischen Identifizierung eventuell Parallelen zwischen sexuellen
und rassistischen Diskriminierungen geben konne, antwortet Butler:

I think also that the history of miscegenation involves a history of melancholia in an interesting
way, that to the extent that cross-racial sexual relations have been foreclosed [...] —in the sense
of unthinkable. Those forms of desire become ungrievable within available public discourse.
There are certain kinds of love that are held not to be love, loss that is held not to be loss, that
remain within this kind of unthinkable domain or in a kind of ontologically shadowy domain;
it’s not real, it’s not real love; it’s not real loss. So I think that can be linked with some of the
work I’ve done on the unthinkability and the ungrievability of homosexual attachment. (Butler
in Bell 1999: 170)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | ANDREAS OBERPRANTACHER

Butlers kritische Diskussion einer Pluralitdt von Situationen, welche es unzihligen
Menschen so gut wie unmoglich machen, um andere zu trauern und ihre Verluste zu
beklagen, kondensiert sich vor allem in jener Schrift, die vielleicht selbst so etwas
wie eine Transformation ihrer Sensibilitét reflektiert: Gefdhrdetes Leben (2004). Wie
Butler einleitend betont, wurden alle fiinf Essays, aus denen sich der Text, welcher
laut englischem Untertitel von Klage und Gewalt in einem politischen Sinn handelt,
zusammensetzt, nach 9/ unter »Bedingungen gesteigerter Verwundbarkeit [vulne-
rability] und Aggression« (GL: 7) verfasst. Das Geschehen um 9//1 habe nicht blof3
offenkundig gemacht, so Butler, dass die Vereinigten Staaten eine verwundbare Welt-
macht sind, sondern auch gezeigt, wie eng Verlust, Trauer und Gewalt miteinander
verkettet werden. Um diese fatale »Gewaltspirale« (GL: 7) zu unterbrechen, kommt
es laut Butler darauf an, die Frage zu stellen, »was politisch gesehen aus der Trauer
anderes entstehen konnte als der Ruf nach Krieg« (GL: 7). Dementsprechend betont
Butler vor allem im Essay mit dem Titel »Gewalt, Trauer, Politik«, welcher zuvor in
der Zeitschrift Studies in Gender and Sexuality (2003) erschienen ist, dass es viel-
leicht Sinn machen wiirde, den Schmerz, der in Momenten des Trauerns erlebt wird,
als »eine Form der Enteignung zu verstehen, die grundlegend dafiir ist, wer ich bin«
(GL: 45; vgl. auch Butler/Athanasiou 2014: 13-23), und zwar in einem privaten
ebenso wie in einem Offentlichen Sinne.

Im Fall der Geschehnisse um 9/11 besagt dies wiederum, dass die terroristischen
Anschlédge eine gewisse Verwundbarkeit des body politic der Vereinigten Staaten ins
Bewusstsein gehoben haben, welche ansonsten von der Rhetorik einer selbstgewissen

3 —ins Unbewusste verdringt, d.h. ver-

staatlichen Souverinitit — qua superpower!
deckt wird. Anders als der ehemalige Prasident George W. Bush, welcher die Bevol-
kerung der Vereinigten Staaten schon kurz nach 9/17 dazu aufforderte, nicht linger
zu trauern und stattdessen kriegerisch entschlossen die Operation Enduring Freedom
zu starten, argumentiert Butler, dass es in solch angespannten Situationen vielleicht
einen signifikanten Unterschied machen wiirde, wenn sich die Betroffenen trotz al-
lem um ein »Ausharren mit dem Schmerz« (GL: 47) bemiihten.'* Butlers Plidoyer
fiir einen achtsameren Umgang mit erlebten Verletzungen ist insofern politisch viel-
versprechend, als sie »ein Gefiihl fiir die Verwundbarkeit des Menschen« (GL: 47)
zugleich als Chance begreift, um in Momenten der Selbst-Verunsicherung, die zum
Prozess des Trauerns gehoren, einen »Ausgangspunkt fiir ein neues Verstdndnis«
(GL: 47) der zwischenmenschlichen Situation zu finden. Ein solches Verstdndnis

13 Siehe etwa die Analysen von Jewett/Lawrence 2003, welche belegen, wie die US-ameri-
kanische Populérkultur der superheroes religiose Motive transportiert und zugleich einen
»nationalen Komplex« fordert.

14 Eine vergleichbare Argumentation wird von Burkhard Liebsch u.a. in seinem Buch Revisi-
onen der Trauer (2006) vorgeschlagen.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 221

wiirde laut Butler gerade nicht in unreflektierter, narzisstischer Selbst-Sorge resultie-
ren, sondern die Bereitschaft signalisieren, auch das Leiden anderer wahrnehmen zu
lernen. Wenn sich Butler in diesem Kontext dafiir ausspricht, »die Trauer selbst zu
einer Ressource fiir die Politik zu machen« (GL: 47, vgl. auch Butler/Athanasiou
2014: 196f.), dann umschreibt sie mit diesen Worten genau genommen das Bemiihen,
sich nicht bloB auf Verletzungen zu konzentrieren, die man selbst beklagt. Mindestens
ebenso relevant wird die Frage, wie es sich in Situationen der Gewalt mit der Ver-
wundbarkeit anderer verhilt, und zwar im Bewusstsein, dass hdufig das Leid anderer
— gemill dem Interesse, die eigenen Verluste ins Zentrum der Aufmerksamkeit zu
riicken — unbemerkt bleibt.'

Diese argumentativen Passagen sind im Kontext von Gefdhrdetes Leben insofern
signifikant, als sich Butler trotz aller Differenzen, was den lokalen oder globalen Um-
gang mit Situationen der Verwundbarkeit betrifft, fiir »den Bezug zu einer allgemei-
nen menschlichen Verletzbarkeit« (GL: 48) engagiert. Dieser Bezug basiert jedoch
nicht auf der naiven (anthropologischen) Idee eines allgemein Menschlichen, sondern
nimmt stattdessen zur Kenntnis, dass die Verluste anderer gar nicht als solche wahr-
genommen werden kdnnten, wenn nicht doch etwas Gemeinsames, das >wir< mitei-
nander teilen, vorhanden wére und unsere Wahrnehmungsprozesse strukturieren bzw.
informieren wiirde. Dieses Gemeinsame lasst sich laut Butler aber niemals so spezi-
fizieren, dass es definitiv bestimmt bzw. benannt werden kann: Wir konnen, schreibt
sie, die »Quelle dieser Verletzbarkeit nicht wiederfinden« (GL: 48). Zugleich verwei-
sen uns Erfahrungen des Verlusts auch nicht auf etwas, das uns erst pltzlich abhand-
engekommen wiére, als ob wir es einst besessen hitten. Wenn Butler in diesem Zu-
sammenhang eine »primére Hilflosigkeit und Bediirftigkeit, um die sich jede Gesell-
schaft kimmern muf3« (GL: 49), thematisiert, dann argumentiert sie also, dass An-
spriiche auf ein moglichst unversehrtes Leben zugleich die Sorge reflektieren, dass
solche elementaren Anspriiche unerhort (und Bediirfnisse unerfiillt) bleiben konnten.
Butlers »Konzeption des Menschlichen« (GL: 48), welche sie im Bewusstsein um
die miteinander geteilte, aber ungleich verteilte Verwundbarkeit diskutiert, beruft sich
folglich auf eine »Quelle«, welche die Individuation eines (selbst-)bewussten Ichs an-
tizipiert, und zwar so, dass im Prinzip sogar von einem vor-, ja von einem un-mensch-
lichen >Anfang« aller Verwundbarkeit die Rede sein kann.!'

15 Dieser Gedanke verbindet auch die verschiedenen Essays, welche unter dem Titel Am
Scheideweg (2012) publiziert worden sind, vgl. z.B. AS: 117f.

16 Tatséchlich argumentiert Butler mehr als einmal, dass ihre Auseinandersetzung mit der
Frage, was es besagt, Mensch zu sein, im Prinzip an das Unmenschliche riihrt. So schreibt
sie etwa in Raster des Krieges, dass das »Gefihrdetsein [...] in der Tat als gemeinsame
Bedingung menschlichen Lebens (ja als Bedingung, der menschliche und nicht-menschli-
che Tiere gleichermafBlen und gemeinsam unterliegen) erkannt werden [sollte]« (RK: 20f.).
Dies hat fiir Margo DeMello wiederum zur Folge hat, dass wir uns mit Butler auch die

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | ANDREAS OBERPRANTACHER

In Erinnerung an diesen anderen Anfang, an diese unheilbare Wunde, welche be-
reits die Geburt von Lebewesen markiert, kommt es laut Butler darauf an, sich mit
der Frage zu befassen, wie es denn sein kann, dass zwischen Verletzungen dermaf3en
differenziert wird, sodass fiir manche im Krieg Gefallenen heroische Nachrufe ge-
dichtet und nationale Monumente errichtet werden, wihrend andere durch kriegeri-
sche Gewalt Getétete sozusagen als collateral damage bezeichnet und flir nicht wei-
ter beachtenswert befunden werden. Das > Trauerspiel< um 9//1 ist fiir Butler insofern
ein paradigmatisches Beispiel, wie die Verwundbarkeit als emotionales »Kapital< im
Interesse von Nationen instrumentalisiert und inszeniert werden kann, als im Fall der
Vereinigten Staaten die nationalen »Opfer< beklagt und insbesondere die New Yorker
firefighters heroisiert wurden. Wahrenddessen entfernte man Mengen von Menschen
(queers, illegal aliens etc.), die ebenfalls durch die Zerstérung der Twin Towers ums
Leben gekommen waren,!” aus dem offiziellen Gedéchtnis und gelobte in weiterer
Folge — im Namen eines globalen Krieges gegen den Terror —, ganze Léander in die
»Steinzeit« bomben zu wollen. Es ist also nicht bloB so, dass nach 9/1] gewisse Ver-
letzungen delegitimiert wurden, indem man Menschen das Recht absprach, ihre Ver-
luste 6ffentlich zu beklagen; sie wurden, wie Butler argumentiert, letzten Endes sogar
dehumanisiert, ja derealisiert, da ihr Leben (oder das ihrer Angehorigen) offiziell als
nicht wirklich betrauernswert erachtet wurde, was nichts anderes besagt, als dass es
sich in letzter Konsequenz um etwas »Unbeerdigbare[s]« (GL: 52) handelte.

Butlers kritische Diskussion der melancholischen Formation eines >kollektiven
Gedédchtnisses< der Vereinigten Staaten nach 9/11, welches das patriotische Marty-
rium geradezu mythisch beschwort und zugleich verschweigt, dass es auch noch an-
dere Verluste gegeben hat, welche die Idee einer nationalen Geschlossenheit spren-
gen, ist somit als Versuch zu verstehen, die offizielle Geschichtsschreibung mit ver-
sprengten Erzéhlungen des Leidens zu konfrontieren. Es handelt sich, anders gesagt,
um den Versuch, im Kontext einer Kritik der sozialen Affekte, welche sich hdufig auf
Erinnerungen an die »eigenen< Opfer konzentrieren, so etwas wie eine alternative
Theorie der Anerkennung (der Verletzbarkeit anderer) zu formulieren, welche im
weitesten Sinne an der Schwelle von Politik und Ethik angesiedelt ist. Denn, so But-
ler, von Verletzbarkeit kann nur dann in einem verantwortlichen Sinn die Rede sein,
wenn zugleich bedacht wird, wie »Normen der Anerkennung« (GL: 61) regeln, was
denn eigentlich als Verlust zihlt und was nicht.'® Dabei hat jede erfolgte Anerken-
nung von Verletzbarkeit laut Butler »auch die Macht, Bedeutung und Struktur der

Frage stellen sollten, wie es mit der Trauer um nicht-menschliche Tiere bestellt ist (vgl.
DeMello 2016).

17 Siehe dazu die Studie von Délano/Nienass 2014.

18 An dieser Stelle gibt es mehrere Ankniipfungspunkte zwischen dem Ansatz Butlers und
dem von Jacques Ranciére, der sich beispielsweise in Das Unvernehmen. Politik und Phi-
losophie (1995) kritisch mit Mechanismen der Zdhlung befasst, welche suggerieren, dass

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 223

Verletzbarkeit selbst zu dndern« (GL: 61), sodass wir es im Prinzip mit variablen
Verhéltnissen zu tun haben.

Dieses Argument, welches von Butler gegen Ende von »Gewalt, Trauer, Politik«
in Ansitzen entwickelt wird, bildet den Mittelpunkt jener Sammlung von Essays mit
dem Titel Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen (2009). Gleich
zu Beginn ihrer Argumentation gibt sie zu verstehen, dass sie sich nun noch intensiver
als bisher mit der »selektiven Rahmung [framing] von Gewalt« (RK: 9) befassen
wird, welche im Extremfall zur Folge haben kann, dass »bestimmte Leben gar nicht
als Leben gelten« und infolgedessen »im vollen Wortsinn niemals gelebt und auch
niemals ausgeldscht« (RK: 9) werden. Es handelt sich, wie Butler prizisiert, um ein
komplexes Problem, da sich solche Rahmungen in einem epistemologischen und in
einem ontologischen Sinn als problematisch erweisen kénnen. Die Frage »Was ist
iiberhaupt ein Leben?« (RK: 9) hat ndmlich stets auch mit Strukturen der Wahrneh-
mung und der Vorurteile zu tun, sprich: Es ist auch eine Frage, welche »Operationen
der Macht« (RK: 9) im Spiel sind, wenn stipuliert oder dekretiert wird, welche Leben
es wert sind, betrauert und beklagt zu werden, und welche nicht.

Ein Begriff, welcher von Butler bereits fiir Gefdhrdetes Leben in einer Menge
von Schattierungen verwendet wurde und nun systematischer diskutiert wird, um das
Zusammenspiel von epistemologischen und ontologischen Problematiken im Kon-
text der Normen der Anerkennung, ja der »Anerkennbarkeit« (RK: 14),"° wie sie
schreibt, zu thematisieren, ist jener des frames (»Raster«</>Rahmenc) bzw. des framing
(>Rahmung¢). Es handelt sich um eine Formulierung, die Butler zunichst verwendet,
um zu argumentieren, »dass es Leben und Tod nicht ohne Bezug auf den einen oder
anderen Rahmen gibt« (RK: 15). Wie Butler in diesem Zusammenhang ferner betont,
ist der englische Ausdruck to frame insofern semantisch komplex, als er in einem
dsthetischen Sinn gebraucht werden kann, um etwa das Rahmen von Bildern zu be-
zeichnen, aber auch in einem polizeilichen Sinn fiir das Zuschreiben von Schuld.
Dass etwas als etwas Bestimmtes erkannt werden kann, ist so oder anders einer Rah-
mung geschuldet, welche die Aufmerksamkeit organisiert, sprich »Schemata der In-
telligibilitat« (RK: 14) konstituiert. Diese Rahmen-Schemata sind, wie Butler mehr-
fach bekriftigt, jedoch nicht fix, sondern im Prinzip verdnderbar und folglich auch
umstritten und bestreitbar, was wiederum besagt,

dass der Rahmen die Szene, die er begrenzen sollte, niemals vollstdndig in sich einschlief3t,

dass immer schon etwas auBlerhalb seiner liegt, was den Sinn dessen, was innerhalb liegt erst

manche Leben mehr zdhlen als andere, und manche gar nicht (vgl. etwa Ranciére 1995:
33-54).

19 Liebsch liest dieses Ringen um Anerkennbarkeit so, dass »es hier nicht etwa nur um einen
Kampf um Anerkennung, sondern um einen Kampf um diesen Kampf bzw. darum [geht],
dass er tiberhaupt eréffnet werden und stattfinden kann« (Liebsch 2014: 241).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | ANDREAS OBERPRANTACHER

ermdglicht und erkennbar macht. Der Rahmen legt niemals ganz genau fest, was wir denken,
anerkennen und wahrnehmen. Immer gibt es etwas, das den Rahmen iiberschreitet und unseren
Sinn fiir das Reale erschiittert; anders gesagt ereignet sich hier etwas, das nicht in unsere ver-

traute Auffassung der Dinge passt. (RK: 16)

Es gibt laut Butler also auch Uberschiissiges oder Uberzihliges, ja Uber-Reste®® von
nicht Angepasstem, welche in Momenten der Rahmung sozusagen am Rande gene-
riert werden, ohne dabei in Betracht zu kommen, und dennoch signifikant sind. Sol-
che verdriangten Momente verfolgen jede »normative Instanz« wie ein »Schatten ih-
res eigenen Scheiterns« (RK: 15), sodass laut Butler effektiv von einem unheimli-
chem Double gesprochen werden kann. So wie bereits in ihren fritheren Schriften
skizziert, kommt es fiir Butler gerade im Kontext von Raster des Krieges darauf an
zu argumentieren, dass die Rahmung von Wahrnehmungsverhiltnissen iterativ?' er-
folgt und dass jede Wiederholung zugleich befremdliche Gespenster (specter) des
Gerahmten in Umlauf bringt, welche die Autoritit der Normen der Anerkennung ver-
unsichern, indem sie deren scheinbare Selbstverstiandlichkeit in Frage stellen (vgl.
Oberprantacher 2017). Butlers Versuch, eine widerstindige Sensibilitdt zu themati-
sieren, welche dominante Schemata der Intelligibilitdt zu problematisieren und viel-
leicht sogar zu transformieren vermag, ist also auch in diesem Sinn als Bemiihen zu
verstehen, Wiederholungen als Chance zu erkennen, das Verworfene, Verdringte und
Vergessene, um das nicht getrauert und das nicht beklagt wird, kritisch ins Bewusst-
sein zu heben, um so fiir einen anderen Umgang mit Situationen der Gefahrdung und
der Prekaritit zu sorgen.

Die politische und ethische Relevanz von Butlers wi(e)derstindigem Gedenken
lésst sich anhand jener Argumente exemplarisch illustrieren, die sie in ihrem Beitrag
»Folter und die Ethik der Fotografie« (2007) und wenige Jahre zuvor in ihrem Essay
»Fotografie, Krieg, Wut« (2005) zur Diskussion gestellt hat. Auch im Kontext ihrer
Reflexionen des >eingebetteten Journalismus< (embedded journalism) und der Foto-
grafien aus Abu Ghraib spricht Butler davon, dass gerade fotografische Bilder von
Krieg und Folter mit bestimmten (militdrischen, nationalen, kapitalistischen etc.) vi-
suellen Interessen korrespondieren, welche nicht direkt sichtbar werden, aber indirekt
doch den Rahmen bilden, welcher unseren Blick perspektivisch organisiert, ja lenkt.
Solche unscheinbaren Rahmen legen sozusagen fest, »was in das Feld der Wahrneh-
mung aufgenommen wird und was nicht« (Butler 2009: 54), ohne selbst in den Blick

20 Eine parallele Argumentation entwickelt auch Georges Didi-Huberman, wenn er sich in
Bilder trotz allem (2003) mit der Frage befasst, wie denn jene vier Bilder betrachtet werden
konnen, welche die menschliche »Holle< namens Auschwitz sozusagen »iiberlebt« haben
(Didi-Huberman 2003: 44-51).

21 Den Begriff der Iterabilitdt ibernimmt Butler von Jacques Derrida; vgl. z.B. Derrida 1972:
325-351.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 225

zu geraten. Anders als Sontag, welche sich mit der visuellen Geschichte der Kriegs-
fotografie in ihren Biichern On Photography (1977) und Regarding the Pain of
Others (2003) befasst und dabei betont, dass uns fotografische Bilder zwar emotional
beriihren konnen, aber keine Interpretation darstellen, argumentiert Butler folglich,
dass »die Fotografie selbst [...] ein strukturierender Schauplatz der Interpretation«
(RK: 68) sei. Speziell die Kriegsfotografie ist, wie Butler prazisiert, »nicht blo ein
visuelles Bild, das auf seine Interpretation wartet; es interpretiert selbst schon, und
das manchmal auch mit Ausiibung von Zwang« (RK: 72). Dieser kaum erkennbare
»Zwang« zur selektiven Wahrnehmung besteht laut Butler darin, dass insbesondere
Kriegsfotografien — durch Fokus, Zuschnitt, Komposition etc. ebenso wie durch die
hegemonialen Verhéltnisse, welche solche Fotografien zulassen oder verlangen —
stillschweigend vorgeben, wie eine fotografierte Situation gesehen werden soll, d.h.
welches bildlich vermittelte Narrativ legitim erscheint und welche alternativen Nar-
rative illegitim erscheinen.

Wenn Butler die »transitive Funktion« (RK: 69) von Fotografien in Relation zu
Momenten der Interpretation thematisiert, dann hat dieser Ansatz im Kontext der
Frage, wie das Leiden anderer fotografisch »visualisiert< wird, fiir sie zur Folge, dass
die mediale Zirkulation von Bildern der Gewalt uns effektiv mit changierenden Rah-
men der Wahrnehmung sowie mit verdnderbaren Normen der Anerkennung zu kon-
frontieren vermag, indem sie uns deren latente Instabilitdt vor Augen fiihrt. Im Fall
jener Fotografien, welche Situationen der Folter in Abu Ghraib zeigen und zur Schau
stellen, wie Menschen entmenschlicht wurden, ldsst sich beispielsweise argumentie-
ren, dass sie zunéchst einer Perspektive des »militdrischen Triumphalismus« (RK:
84) geschuldet waren, was sich letzten Endes auch am »Lécheln der Folterer« (RK:
84) erkennen lésst, welche sich geradezu schamlos vor die Kamera stellten. In all den
Momenten allerdings, als diese Fotografien des Schreckens von Abu Ghraib weitldu-
fig in Umlauf gekommen sind bzw. »die Hiande der Fotografen verlassen oder sich
sogar gegen diese selbst gewandt und ihren Lustgewinn zunichte gemacht« (RK: 90)
haben, verdnderte sich auch die anfingliche Perspektive: Auf den Triumphalismus
weniger folgte die Emporung vieler. Die Fotografien wurden schlielich auch dazu
aufgegriffen, um die diversen Folterhandlungen, welche zunéchst insgeheim zele-
briert wurden, bekannt zu machen, um sie zu dokumentieren und zumindest teilweise
rechtskriftig zu verurteilen. Dementsprechend folgert Butler, dass Fotografien wie
etwa die, welche uns von Abu Ghraib oder von anderen Kriegsschauplitzen errei-
chen, sowohl an unserem konventionellen »Register der Affektivitat« (RK: 95) riit-
teln als auch unsere traditionellen Normen der Anerkennung irritieren. Im Prinzip
verhélt es sich Butler zufolge sogar so, dass die Fotografie im Allgemeinen

fiir die Betrauerbarkeit eines Lebens [»argumentiert«]: Thr Pathos ist zugleich affektiv und deu-
tend. Wenn wir heimgesucht werden konnen, konnen wir auch anerkennen, dass es einen Ver-

lust gegeben hat und dass es folglich ein Leben gegeben hat, und das ist ein Ursprungsmoment

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | ANDREAS OBERPRANTACHER

der Einsicht, der Wahrnehmung. Aber dieser Moment ist auch ein potenzieller Urteilsmoment,
und er verlangt von uns, die Betrauerbarkeit als Vorbedingung des Lebens zu begreifen, als eine
Vorbedingung, die wir nachtréglich durch die von der Fotografie selbst eroffnete Zeitlichkeit
entdecken. »Jemand wird gelebt haben« — diese Feststellung wird in der Gegenwart getroffen,

bezieht sich aber auf eine kommende Zeit und einen kommenden Verlust. (RK: 95)

3. Al WEIWEIS POSE ALS KONTRASTMEDIUM

Wenige Monate nachdem das Bildnis des toten Alan Kurdi in den Medien zu zirku-
lieren begann, intervenierte Ai Weiwei, indem er Ende Januar 2016 fiir ein News-
Team von India Today an einem Strand der griechischen Insel Lesbos so posierte, als
ob er die ikonische Fotografie zu imitieren versuchte: Er legte sich ausgestreckt auf
den Bauch, winkelte ein Bein leicht ab und drehte seinen Kopf etwas zur Seite, wéh-
rend kleinere Meereswellen den Kies vor ihm umspiilten. Die von Rohit Chawla ge-
blitzte Pose wurde zunéchst auf der India Art Fair als Teil einer Serie von Schwarz-
weilifotografien prisentiert, bevor sie in Umlauf kam und fiir eine Menge von Debat-
ten sorgte. Die Reaktionen auf Ai Weiweis Pose waren zumeist extrem kontrovers:
Wihrend ihm in einer Reihe von Kommentaren und Postings attestiert wurde, dass
er ein Kiinstler von globalem Format sei, dessen Werke auch dieses Mal von seiner
leidenschaftlichen Mitmenschlichkeit zeugten, wurde ihm von anderer Seite zum
Vorwurf gemacht, dass er das Leid anderer fiir seine kiinstlerische Selbstdarstellung
instrumentalisiere, sprich: dass er eine kindliche Leiche dsthetisch »schéndex.

Butlers wiederholte Auseinandersetzung mit Momenten der Trauer und der Klage
im Kontext der Frage, was denn ein Leben sei, das als lebbar empfunden wird, bietet
sich insofern an, um eine alternative argumentative Bresche in die Polemik, welche
die beiden Fotografien miteinander verbindet, zu schlagen, als ihre Kritik keine mo-
ralisierende, aber eine politisch wie ethisch ansprechende und anspruchsvolle ist.
Wird die Aufmerksamkeit, mit Butler gesprochen, auf die »Kritik des Rahmens«
(RK: 91) fokussiert und dabei bedacht, dass es »nicht leicht [ist], den Rahmen sehen
zu lernen, der uns blind macht gegeniiber dem, was wir sehen« (RK: 97), wie sie am
Ende von »Folter und die Ethik der Fotografie« schreibt, dann konnte es im Fall der
ikonischen Fotografie von Alan Kurdi und der Replik Ai Weiweis darauf ankommen,
sich der Frage zu stellen, ob es in diesem Zusammenhang vielleicht auch so etwas
wie ein »Nicht-Sehen< inmitten des Sehens« (RK: 97) gibt — ob wir uns, anders ge-
sagt, vom scheinbar Offensichtlichen versehentlich blenden, d.h. vom Gesehenen ab-
lenken lassen.

Auf dem ersten Blick scheint uns das Bildnis des toten Kindes etwas (mittler-
weile) geradezu Evidentes zu zeigen: Gezeigt wird im Kontext der journalistischen

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 227

Leitartikel, dass sich am Rande Europas infolge der jiingsten Flucht- und Migrations-
bewegungen und des restriktiven Grenzregimes eine humanitire Katastrophe ereig-
net und dass das Mittelmeer ein Massengrab ungeahnter Ausmaf3e geworden ist. Der
kindliche Leichnam versinnbildlicht, wie bereits eingangs erwihnt, eine exemplari-
sche Geschichte, welche sich auch anderenorts wiederholt und mit einer Menge von
mediterranen Lefi-to-Die-Boat-Fiillen?? verwandt ist. Die Fotografie fiihrt uns also,
bildlich gesprochen, den Preis riskanter mediterraner Passagen dramatisch vor Au-
gen, indem sie uns mit einer Momentaufnahme konfrontiert und in diesem Zusam-
menhang einen moralischen Appell formuliert: unschuldige Menschenleben vor dem
Tod (durch Ertrinken) zu retten. Wie ldsst sich denn rechtfertigen, scheint uns die
Fotografie also zu fragen, dass an denselben Strinden, wo die Tourismusindustrie
Ressorts flir Feriengéste aus aller Welt baut, Leichen angeschwemmt und Menschen
peripherer Regionen dermafBen ungastlich traktiert werden?

Diese fotografisch vermittelte Momentaufnahme des europdischen Grenzgesche-
hens mag drastisch und schockierend erscheinen. Sie reprisentiert zugleich doch eine
ziemlich konventionelle Struktur der Wahrnehmung, die, als Bild-Rahmen gedacht,
unsere Aufmerksambkeit fiir das Leid anderer paternalistisch organisiert. Der Rahmen,
der bei dieser ikonischen Fotografie stillschweigend vorausgesetzt wird, ist jener des
humanitiren Credos,” welcher gegenwirtig, wie etwa Jacques Ranciére argumen-
tiert, im Namen des Humanen zugleich neue »Figuren des Inhumanen« (Ranciére
2004: 474) evoziert. Problematisch ist an diesem Credo vor allem, dass es Tendenzen
reflektiert, Menschen, die sich in Situationen der Gefahrdung befinden, zu viktimi-
sieren (oder, was den Revers dieser Tendenz bildet, zu kriminalisieren), was letzten
Endes zur Folge hat, dass ihnen prinzipiell das Recht abgesprochen wird, als politisch
handelnde und sprechende Subjekte in Erscheinung zu treten. Bedenkt man etwa,
dass es gerade in den letzten Jahren eine wahrhafte >Flut< an Bildern gegeben hat, die
das Narrativ der hilfsbereiten europdischen Grenzschutzbeauftragten alimentierten,
indem mittels Bildzeilen so gut wie stindig die Rede davon war, dass die verschie-
denen Missionen — wie etwa die Mare Nostrum-Mission (2013-2014) oder die Tri-
ton-Mission (2014-2015) — ihr Bestes geben, um so viele hilflose Schiffsbriichige
wie irgendwie moglich aus ihrer misslichen Lage zu retten, dann haben wir es tat-
séchlich mit einer problematischen » Aufteilung des Sinnlichen« (Ranciere 2000: 25)
zu tun. Diese Aufteilung erweist sich in dem Male als problematisch, wie Menschen,
die das Mittelmeer klandestin zu passieren versuchen, primér als ohnméchtige Opfer

22 Siehe dazu das gleichnamige exemplarische Projekt von Charles Heller und Lorenzo Pez-
zani im Rahmen des Forschungsnetzwerks Forensic Architecture: http://www.forensic-
architecture.org/case/left-die-boat.

23 Vgl. zu dieser Thematik etwa Weizman 2011 und Agier 2008.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | ANDREAS OBERPRANTACHER

globaler Machenschaften portraitiert werden.”* Wenn sie auf mediterranen Passagen
ihr Leben verlieren, dann sind dieser humanitéren Logik zufolge letzten Endes so gut
wie stets globale Umsténde schuld, fiir die eigentlich niemand recht zur Verantwor-
tung gezogen werden kann, selbst wenn die verschiedenen Frontex-Operationen im
Bund mit Eurosur-Kontrollen deklarieren, fiir mehr Sicherheit im Mittelmeer sorgen
zu wollen.

Die fotografische Intervention von Ai Weiwei hat insofern fiir empfindliche &s-
thetische Irritationen gesorgt, als sie im Kontrast zur Fotografie von Niliifer Demir
eher geeignet ist, die Frage, was wir denn sehen, wenn wir auf das Bildnis eines tod-
lich verungliickten Kindes am Rande Europas blicken, vom Bildrand in den Mittel-
punkt zu riicken. In einem gewissen Sinn ist die Intervention von Ai Weiwei tatsich-
lich >unverschdmts, ja geradezu pietétlos, denn sie gibt zu erkennen, dass es >uns< im
Angesicht Alan Kurdis vielleicht passen, wenn nicht sogar gefallen konnte, uns selbst
als Helfende oder als Mitleidende zu stilisieren, wahrend wir uns — so wie uns das Ai
Weiwei Haltung demonstrativ vorspiegelt — insgeheim mit der Position des Opfers
identifizieren. Ai Weiweis fotografisches Duplikat, das von seinem Vorbild in meh-
rerlei Hinsicht (Statur, Prominenz, Herkunft etc.) abweicht und die Perspektive somit
verschiebt, problematisiert den Rahmen unserer Wahrnehmung, in dem es das Be-
gehren sichtbar werden lésst, eins mit dem anderen zu werden. Es handelt sich um
das Begehren, sich von der Verantwortung zu entlasten, indem man sich selbst auf
die Seite der »Unschuldigen< schlégt.

Ist es nicht so, dass uns Ai Weiweis Pose im Grunde unsere eigene Pose als Posse
vor Augen zu fiihren versucht, die selbst zu verkdrpern wir uns wohl schimen wiir-
den? Wie konnte denn Alan Kurdis Tod anders beweint werden im Wissen, dass un-
zahlige andere Leichen von Menschen, die als >lllegale« diskreditiert werden, gar
nicht auffindbar sind oder irgendwo verstreut — am Meeresgrund, in Wiisten, in ano-
nymen Massengribern — liegen??® Wer wire denn gegenwirtig in der Lage, solche
Verluste zu betrauern und zu beklagen, wenn bedacht wird, dass sich einerseits Re-
gierungen das Recht anmalflen, ihr deklariertes humanitdres Mitleid ostentativ zur
Schau zu stellen, wihrend andererseits die Angehdrigen von Verstorbenen mit Ge-
walt abgeschoben werden ohne Gelegenheit, ihre Toten zu begraben??® Ai Weiweis

24 In ihrem Essay »Korperliche Verwundbarkeit, koalitiondre Politik« kommt Butler ebenfalls
zum Schluss, dass es problematischen strategischen Interessen dienen kann, Menschen als
»verwundbar< zu klassifizieren, um sie dann als Opfer besser managen zu konnen (vgl.
APV: 188-191).

25 Dieser Problematik ist die Nummer 83 des Magazins Social Research mit dem Titel Border
and the Politics of Mourning (2016) gewidmet, die von Alexandra Délano und Ben Nienass
herausgegeben wurde.

26 Vor diesem Hintergrund ist es bezeichnend, dass die italienische Regierung jenen fast 400
todlich Verungliickten, die am 3. Oktober 2013 auf der Uberfahrt von Misrata nach Lam-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 229

fotografische Intervention ist in mehrerlei Hinsicht irritierend, denn sie warnt uns vor
der Gefahr, das Verlangen nach Trauer und Klage (medial) zu an-ésthetisieren, indem
uns selbst ein provokantes Vexierbild der humanitiren Asthetik vor Augen gefiihrt
wird, von der wir, wie es bei ndherer Betrachtung scheint, profitieren.

Was wiirde sich éndern, lieB3e sich abschlieBend fragen, wenn wir versuchten, die
melancholische Stimmung, die Europa im Moment erfasst zu haben scheint, im Sinne
Butlers so zu verstehen, dass wir seit geraumer Zeit von Toten heimgesucht werden,
die uns nicht gehéren und doch zu uns gehdren??’ Eine kritische Reflexion der Me-
lancholie, die sich, so wie von Butler angedacht, vom Verworfenen, Verdriangten und
Vergessenen affizieren lasst, konnte immerhin zur Folge haben, dass sich der Wider-
stand gegen das Wiederkehrende in einen Widerstand mit dem Wiederkehrenden zu
verkehren vermag, was, vielleicht, nicht so verletzend wére.

LITERATUR

Agier, Michel (2008): Managing the Undesirables. Refugee Camps and Humanitar-
ian Government. Ubers. von David Fernbach. Cambridge/Malden: Polity 2011.

Arendt, Hannah (1951): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, totale Herrschaft. Miinchen/Ziirich: Piper 42011.

Balibar, Etienne (2010): Gleichfieiheit. Politische Essays. Ubers. von Christine Pries.
Berlin: Suhrkamp 2012.

Butler, Judith (1992): »Sexual Inversions. Rereading the End of Foucault’s History
of Sexuality, Vol. 1«, in: Stanton, Domna C. (Hg.): Discourses of Sexuality: From
Aristotle to AIDS. Ann Arbor: University of Michigan Press: 344-361.

Butler, Judith (2009): Krieg und Affekt. Hg. von Judith Mohrmann, Juliane Reben-
tisch u. Eva von Redecker. Ziirich: Diaphanes 2009.

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2014): Die Macht der Enteigneten. Das Per-
formative im Politischen. Ziirich: Diaphanes.

Bell, Vikki (1999): »On Speech, Race and Melancholia. An Interview with Judith
Butler«, in: Theory, Culture & Society 16 (2), 163—174.

pedusa in einem der schwersten Schiffsunfille der Nachkriegszeit ihr Leben verloren hat-
ten, ein feierliches Staatsbegrébnis bereitete und ihnen posthum die italienische Staatsbiir-
gerschaft verlieh. Dieser Vorfall illustriert, dass Trauer und Klage auch in diesem Sinne
ypervertiert< werden konnen, gerade dann, wenn sie entsprechend hegemonialer Interessen
instrumentalisiert werden. Vgl. dazu das Kapitel von Nienass/Délano 2016: 287-304, in
dem in Anlehnung an Butlers Schriften dafiir pladiert wird, vorsichtig zwischen diversen
Formen des Klagens und des Trauerns zu differenzieren.

27 Vgl. zu dieser Fragestellung in einem globalen Umfeld Butlers Vortrag »Grievability and
Resistance« an der New School im Oktober 2016, http://www.publicseminar.org/2016/11/
borders-and-the-politics-of-mourning-2/#. WKa3FbEIXE7.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | ANDREAS OBERPRANTACHER

De Genova, Nicholas P (2002): »Migrant >Illegality< and Deportability in Everday
Life«, in: Annual Review of Anthropology 31, 419-447.

Délano, Alexandra/Nienass, Ben (2014): »Invisible Victims: Undocumented Mi-
grants and the Aftermath of September 11«, in: Politics & Society 42 (3), 399—
421.

Délano, Alexandra/Nienass, Ben (2016): Social Research: An International Quar-
terly 83 (2): Borders and the Politics of Mourning.

DeMello, Margo (Hg.) (2016): Mourning Animals. Rituals and Practices Surround-
ing Animal Death. Michigan: Michigan State University.

Derrida, Jacques (1972): »Signatur Ereignis Kontext«, in: Ders.: Randgdnge der Phi-
losophie. Wien: Passagen Verlag 21999, 325-351.

Didi-Huberman, Georges (1992): Was wir sehen blickt uns an. Ubers. von Markus
Sedlaczek. Miinchen: Fink 1999.

Didi-Huberman, Georges (2002): Das Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und
Phantomzeit nach Aby Warburg. Ubers. von Michael Bischoff. Berlin: Suhrkamp
2010.

Didi-Huberman, Georges (2003): Bilder trotz allem. Ubers. Von Peter Geimer. Miin-
chen: Wilhelm Fink 2007.

Foucault, Michel (1976): Der Wille zum Wissen. Sexualitéit und Wahrheit 1. Ubers.
von Ulrich Raulff u. Walter Seitter. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983.

Foucault, Michel (1999): Die Anormalen. Vorlesungen am Collége de France (1974—
75). Ubers. von Michaela Ott u. Konrad Honsel. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2007.

Freud, Sigmund (1917): »Trauer und Melancholie«, in: Gesammelte Werke, Band X:
Werke aus den Jahren 1913—1917. Frankfurt/M.: Fischer #1991, 428-446.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1807): Phdnomenologie des Geistes. Werke. Bd. 3.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986.

Jewett, Robert/Lawrence, John Shelton (2003): Captain America and the Crusade
Against Evil: The Dilemma of Zealous Nationalism. Grand Rapids/Cambridge:
William B. Eerdmans.

Kleinman, Arthur/Kleinman, Joan (1997): »The Appeal of Experience; the Dismay
of Images: Cultural Appropriations of Suffering in Our Times«, in: Kleinman,
Arthur/Das, Veena/Lock, Margaret (Hg.): Social Suffering. Berkeley/Los Ange-
les/London: University of California Press, 1-24.

Liebsch, Burkhard (2006): Revisionen der Trauer. In philosophischen, geschichtli-
chen, psychoanalytischen und dsthetischen Perspektiven. Weilerswist: Velbriick.

Liebsch, Burkhard (2014): Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz
und Gewalt im gegenwdrtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille,
Blanchot, Levinas, Ricceur und Butler. Zug: Die Graue Edition.

Nienass, Ben/Délano, Alexandra (2016): »Deaths, Visibility, and the Politics of Dis-
sensus at the US-Mexico Border«, in: Oberprantacher, Andreas/Siclodi, Andrei
(Hg.): Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices. London:
Palgrave MacMillan, 287-304.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 231

Oberprantacher, Andreas (2017): »Phantome zwischen uns. Einem omindsen Phéno-
men namens »lllegale« auf der Spur«, in: Boelderl, Artur R./Leisch-Kiesl, Mo-
nika (Hg.): Die Zukunft gehért den Phantomen. Kunst und Politik (in) der De-
konstruktion. Bielefeld: transcript (i. Ersch.).

Posselt, Gerad (2012): »Die Gewalt der Représentation. Zum Verhéltnis von Sprache
und Fotografie. Sprache, Gewalt und Reprisentation«, in: Dunshirn, Alfred/Ne-
meth, Elisabeth/Unterthurner, Gerhard (Hg.): Crossing Borders. Grenzen
(iiber)denken. Thinking (across) Boundaries. Wien: Osterreichische Gesellschaft
fiir Philosophie, 977-988.

Paul, Gerhard (2004): Bilder des Krieges — Krieg der Bilder. Die Visualisierung des
modernen Krieges. Paderborn: Ferdinand Schoningh.

Ranciére, Jacques (1995): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Ubers. von
Richard Steurer. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002.

Rancieére, Jacques (2004): »Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?«, in: Menke,
Christoph/Raimondi, Francesca (Hg.): Die Revolution der Menschenrechte. Ber-
lin: Suhrkamp 2011, 474—490.

Ranciére, Jacques (2000): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und
ihre Paradoxien. Ubers. von Maria Muhle, Susanne Leeb u. Jiirgen Link. Berlin:
b_books 22008.

Sontag, Susan (2003): Das Leiden anderer betrachten. Ubers. von Reinhard Kaiser.
Frankfurt/M.: Fischer *2013.

Treichler, Paula A. (2004): How to Have Theory in an Epidemic. Cultural Chronicles
of AIDS. Durham/London: Duke UP.

Weizman, Eyal (2011): The Least of all Possible Evils. Humanitarian Violence from
Arendt to Gaza. London/New York: Verso.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrdete oder gefahrliche >Korper auf
der StraBe«

Butlers performative politische Philosophie des Protests

HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

Die politische Philosophie im 20. Jahrhundert — und allemal davor — préasentiert sich
in sprachphilosophischer Perspektive als weitgehend ungebildet — man denke an Carl
Schmitt, Leo Strauss, John Rawls, um nur einige wenige zu erwihnen. Relevante
Beziige zu Ludwig Wittgenstein finden sich bei Jean-Frangois Lyotard, Richard
Rorty und Robert Brandom — hochstens ein Randgénger politischer Philosophie. So
féllt Judith Butler vor diesem Hintergrund als avanciert auf, spielt bei ihr die Sprache
eine wichtige Rolle in der politischen Philosophie. Allerdings greift sie vornehmlich
auf die Sprechakttheorie von John Austin zuriick und bedient sich des Begriffs der
Performanz. Bereits Lyotard spricht vom »Vorrang der Performativitét« (1979: 156)
in den Wissenschaften und der Bildung. Dabei bezieht sich Butler auch auf Hannah
Arendt, die in den spiten fiinfziger Jahren eine Wende in der politischen Philosophie
vollzieht: »Menschen sind nur darum zur Politik begabte Wesen, weil sie mit Sprache
begabte Wesen sind.« (1958: 11) Fiir Arendt besteht politisches Handeln primér aus
Kommunikation in der Offentlichkeit, erfiillt im Unterschied zum Arbeiten und Her-
stellen ihren Zweck im Vollzug. Daher realisiert sich politisches Handeln nicht wie
fiir Max Weber, Carl Schmitt oder Leo Strauss primér in der Anwendung von Gewalt,
wie diese denn auch immer legitimiert sein mag, sei es demokratisch, dezisionistisch
oder traditionalistisch. Wéhrend das 19. Jahrhundert an den Einsatz von Gewalt
glaubt, durch die der Fortschritt beschleunigt werden soll, erlebte Arendt am eigenen
Leibe, wohin ein solches Denken fiihrt und wie es katastrophisch scheitert. Fiir Leo
Strauss »bedeutet Gefahrlichkeit >des Menschen«: Herrschaftsbediirftigkeit« (1932:
230), die sich auf Gewalt stiitzt. Wenn jedoch politisches Handeln primdr Kommuni-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

kation ist, dann besteht es vornehmlich aus Sprechen, das nicht als wirkungslos ab-
getan werden kann. Dann ist Sprache mehr als sinnloses Quasseln — um an einen
Ausdruck von Schmitt zu erinnern.

Austin flihrt mit den Worten »Wenn ich vor dem Standesbeamten oder am Altar
»Ja< sage, dann berichte ich nicht, dass ich die Ehe schlie3e; ich schliee sie.« (1962:
27) die Performanz der Sprache vor. Butler bemiiht 1993 einen bekannten biblischen
Satz, um das zu erliutern: »In der Sprechakttheorie ist eine performative AuBerung
diejenige diskursive Praxis, die das vollzieht oder produziert, was sie benennt. Nach
der biblischen Wiedergabe der performativen AuBerung bei >Es werde Licht!« sieht
es so aus, als werde ein Phidnomen kraft der Macht eines Subjekts oder eines Willens
ins Dasein gerufen.« (KG: 36) In ihrem Buch Anmerkungen zu einer performativen
Theorie der Versammlung steigert Butler Arendts These nicht unbedingt, wenn sie
konstatiert: »Der springende Punkt ist nicht nur, dass Sprache handelt, sondern dass
sie machtvoll handelt.« (APV: 42) Denn fiir Butler besteht eine Schwierigkeit, die es
fiir Arendt nur am Rande gibt. Politisches Handeln als Kommunikation in der Offent-
lichkeit demonstriert letztere am Beispiel des antiken demokratischen Athens, oder
an Hand der vielen lokalen Versammlungen, die die amerikanische Revolution be-
gleiteten, und zwar als »Erfahrung eines Gliicks im Offentlichen, in der Ausiibung
legitimer Macht« (Arendt 1963: 163).

Offentliche Proteste von Biirgern in der Form von Demonstrationen waren weni-
ger Arendts Problem; angesichts der Gewalt Nazis erschienen ihr Proteste von Men-
schenrechtsgruppen oder auch Deklarationen auch von staatlicher Seite sinnlos. Sie
war {liberzeugt, dass gegen Nazi-Deutschland nur alliierte Panzer helfen. Bei Butler
erweist sich dagegen der Protest auf der Straf3e als das performative Problem, insbe-
sondere wenn die Sprache »machtvoll< handeln soll. In ihrem Buch méchte sie ndm-
lich »auf das Recht zu erscheinen als koalitiondirem Rahmen eingehen, der ge-
schlechtliche und sexuelle Minderheiten mit gefdhrdeten Bevolkerungsgruppen im
Allgemeinen verbindet.« (APV: 41)

Wenn Butler das Problem der Performativitit mit einem anderen zentralen Be-
griffs ihrer politischen Theorie verbindet, ndmlich dem Prekariat, dann verschérft
sich das Problem umso mehr. Dabei geht es ihr um gefdhrdete oder diskriminierte
Gruppen, deren Protest auf der Strae indes zunachst wirkungs- und aussichtslos er-
scheint, also zum Begriff der Performanz wenig passen. Butler zieht Parallelen zwi-
schen dem Kampf von Minderheiten, aufgrund ihrer sexuellen Orientierung, und
marginalisierten Gruppen, die in prekdren Lebensverhiltnissen leben. Gruppen, die
sich den herrschenden Geschlechternormen entziehen, sehen sich korperlich bedroht,
werden héufig beschimpft, misshandelt und ermordet. Sie leben ein gefdhrdetes,
schutzloses Leben édhnlich wie jene Menschen, deren Existenz in den letzten Jahr-
zehnten mit dem Wort Prekariat umschrieben wird. »Prekaritit ist«, so Butler, »die
ungleiche Verteilung von Gefdhrdetheit.« (APV: 48)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 235

Dabei besitzt die gingige Form des Protestes gegen die jeweilige soziale Lage
eine primér koérperliche Dimension, ndmlich in Form des Straenprotestes. Ein sol-
cher Schritt in die Offentlichkeit, wenn Menschen als Korper auf die StraBe gehen,
um zu protestieren, ist unter diskriminierenden Lebensbedingungen hiufig mit kor-
perlichen Risiken verbunden. »Korper auf der Strae« ist denn auch fiir Butler der
einschligige Begriff fiir solche Gruppen, die sich auf der Straf3e versammeln, um auf
ihre diversen Benachteiligungen aufmerksam zu machen. So konstatiert sie,

dass Korper, wenn sie sich auf Straflen, Plidtzen oder in anderen dffentlichen Rdumen (ein-
schlieBlich virtuellen) versammeln, ein plurales und performatives Recht zu erscheinen geltend
machen, eines, das den Korper in die Mitte des politischen Feldes riickt und das in seiner ex-
pressiven und bezeichnenden Funktion eine leibliche Forderung nach lebenswerteren wirt-
schaftlichen gesellschaftlichen und politischen Bedingungen darstellt, die nicht mehr durch von

auflen auferlegte Formen der Prekaritit erschwert werden. (APV: 19)

Doch man darf fragen, wie ein solcher Protest von Butler mit dem Begriff der Per-
formativitdt umfasst wird. Dabei ergeben sich gewisse Schwierigkeiten, die zu durch-
aus berechtigten und in diversen Diskursen auch erhobenen Einwénden fiihren, die
im weiteren diskursiv und nicht deskriptiv diskutiert werden sollen. Es handelt sich
im Folgenden also um die Priifung von ernstgenommen Argumenten, ohne dass dem
Leser von vornherein die Ergebnisse verraten werden. Ich stelle keine These auf, die
dann belegt wird, sondern stelle Fragen, die gepriift werden. Ich folge entfernt damit
Umberto Ecos Modell des Krimis.

So ergeben sich Einwinde, die zu folgenden Fragen fithren: Wird erstens bei sol-
chen Protestformen nicht vergleichsweise wenig 6ffentlich formuliert? Und entsteht
dabei zweitens iiberhaupt ein Raum fiir Kommunikation? Handelt es sich nicht eher
um einen umkampften Schauplatz, also das Gegenteil von Kommunikation, sodass
hochstens nebenbei politische oder soziale Forderungen formuliert werden kénnen?
Drittens bleiben die kommunikativen Wirkungen — also die Performanz —nicht in den
allermeisten Fillen sehr bescheiden, sodass dergleichen nicht gerade als der passende
politische Anwendungsfall fiir den Begriff der Performativitit zu taugen scheint?
Handelt es sich viertens nicht iiberhaupt um eine korperliche Handlung, also gerade
um das, was heute immer noch von vielen und was vor der Sprechakttheorie iiber-
haupt als Handlung verstanden wurde, wenn korperlich etwas bewegt bzw. produziert
wird?

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

1. SAGEN KORPER AUF DER STRASSE ZU WENIG?

Gegeniiber dem ersten Einwand kdnnte man mit Butler zunichst erwidern, dass das
Erscheinen von Menschenansammlungen auf der Strafle, die gemeinsam etwas de-
monstrieren wollen, primér eine Aussage ist, selbst wenn diese nicht besonders dif-
ferenziert erscheinen mag. Vielmehr verhindert diese Versammlung als Aussage pri-
mir, dass man diese Menschen weiterhin iibersehen kann. Die Versammlung sagt,
dass Menschen mit den Verhiltnissen, in denen sie leben miissen, nicht einverstanden
sind. So erscheint es gar nicht notig, dass groBBe Demonstrationen differenzierte Aus-
sagen kolportieren. Trotzdem sagen sie etwas aus und nicht nichts, mehr allemal als
dass sie im traditionellen Sinn zu handeln scheinen:

Eine Implikation der Tatsache, dass sich Menschmassen auf den Straen versammeln, scheint
daher klar: Es gibt sie noch und sie sind noch da; sie lassen nicht locker; sie versammeln sich
und bekunden damit die Einsicht oder zumindest den Beginn der Einsicht, dass ihre Situation
etwas Gemeinsames ist. Und auch wenn sie nicht sprechen und keine verhandelbaren Forde-
rungen vorbringen, wird hier ein Ruf nach Gerechtigkeit laut: Die versammelten Korper »sa-

gen«: »Wir sind nicht frei verfiigbar«, ob sie dazu Worte benutzen oder nicht. (APV: 38)

Die Frage der Gerechtigkeit zu stellen, verlangt unter dieser Perspektive keine be-
sondere Bildung, keine besondere intellektuelle Anstrengung — was die Versammlung
ja auch durchaus beliebt macht. Die Frage ergibt sich aus dem Erscheinen der Men-
schen auf der StraBe im Licht der Offentlichkeit. Just dieses Licht aber ist entschei-
dend, macht es einen Volksauflauf zu einer Demonstration: Denn dabei spielen fiir
Butler die Massenmedien eine wichtige Rolle. Nicht nur dass Demonstranten nur
durch sie Beachtung finden. Medien sind nicht nur Teil des Protestes, indem sie die-
sem die performative Kraft vermitteln, die ein/e Handelnde/r einfach nicht hat, wenn
niemand {ber ihn spricht. Die Bedeutung erfordert eine/n, der/die bedeutet, der/die
Bedeutung verleiht.

So avancieren die Medien zum Schauplatz, der den eigentlichen Ort einer De-
monstration {ibersteigt: »Die Szenen auf den Stralen«, so Butler, »konnen nur dann
eine politische Wirkung entfalten, wenn sie uns live oder ohne groBeren Zeitabstand
als Bilder oder Tone iibermittelt werden; die Medien berichten also nicht nur iiber die
Szenen, sondern sind selbst Teil des Geschehens; man kann sogar sagen, die Medien
sind der Schauplatz oder Raum in seiner erweiterten und wiederholbaren visuellen und
akustischen Dimension.« (APV: 123) Demonstrant*innen wollen eine Botschaft ver-
mitteln, die natiirlich iiber die unmittelbar Umstehenden hinausreichen soll. Ergo brau-
chen sie die Massenmedien. Es wére wohl eine Untersuchung wert, inwieweit man in
der vormassenmedialen Zeit bei Unruhen iiberhaupt von Demonstrationen reden kann.

Mogen denn auch die Botschaften, die Korper auf der Strafle aussenden, beschei-
den anmuten. Wenn sie entsprechend kommuniziert werden, dann entfalten sie gerade

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 237

dadurch ihre performative Kraft. Implizit oder explizit insistieren die Korper auf der
Stralle ndmlich darauf, das Volk zu sein: »We, the people ...« — die Worte aus der
US-amerikanischen Verfassung; oder »Wir sind das Volk!« die Erkldrung auf den
Montagsdemonstrationen, die die DDR in den Untergang trieben. Dabei ist es indes
ganz klar, dass eine Menschenmenge auf der Strafle, wie grof3 sie auch immer sein
mag, nicht das Volk oder die Bevolkerung als ganze ist, die damit gemeint sein
konnte. Denn, so Butler: »Wer ist >das Volk< denn nur wirklich? Und welche Opera-
tion der diskursiven Macht definiert »das Volk< zu einem bestimmten Zeitpunkt und
zu welchem Zweck?« (APV: 10)

Fiir Butler versteht es sich daher von selbst, dass dabei immer Ein- und Ausschlie-
Bungen stattfinden, die mit jenen performativen Akten einhergehen, die das jeweilige
Volk erst erschaffen, das sich angeblich Gehor verschaffen mochte. Butler geht es
also darum vorzufiihren, wie performative Akte bestimmte Vorstellungen von Volk
umsetzen, sodass sich dabei Machtstrukturen entbergen. Deshalb ist jeder Begriff des
Volkes partiell, bedient er sich doch bestimmter AusschlieBungen.

Gerade wenn durch Korper auf der StraBe wenig kommuniziert wird, so entfaltet
just das Wenige medial eine performative Dimension, die das in Frage stellt, was
Demokratie ist. So insistieren gerade rechte Populisten darauf, die angebliche Mehr-
heit, die das Volk sein soll, zu reprasentieren, und machen sich dadurch anheischig,
der Minderheit ihre Lebensform vorschreiben zu diirfen. So erweisen sich Demonst-
rationen oder welche Versammlung auf der Strafle auch immer weder als das Volk
noch als die Demokratie als solche. Anstatt Demokratie und Volk zu realisieren, kon-
nen Demonstrationen hochstens kritische Impulse geben. Denn wenn Korper auf der
Straf3e sich Gefahren aussetzen, so hat das fiir Butler zwei Bedeutungen, die dadurch
erzeugt werden: Solche Korper fithren durch ihre Verletzlichkeit vor, dass sie zum
Opfer bereit und zum Widerstand in der Lage sind.

Da es Butler letztlich um die Verbindung von Protest gegen sexuelle Ausgrenzung
und Protest gegen prekdre Lebensumstdnde geht, so bedeuten Korper auf der Stral3e
ob ihrer Verletzlichkeit nicht nur einen Anspruch auf Teilhabe, sondern fithren ihre
Anteillosigkeit sinnbildlich vor, die iiberwunden werden soll. So bemerkt sie, »dass
die Korper, die sich in sozialen Bewegungen versammeln, die soziale Modalitét des
Kaorpers geltend machen. Dies kann ein kleiner Schritt auf dem Weg zu der Welt sein,
die wir uns wiinschen oder gegen die Welt, die uns kaputtmacht.« (APV: 200)

2. EROFFNEN KORPER AUF DER STRASSE EINEN RAUM FUR
KOMMUNIKATION?

Dem zweiten Einwand, ob dabei iiberhaupt ein Raum fiir Kommunikation entsteht,
oder ob es sich nicht eher um einen umkédmpften Schauplatz handelt, also um das

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

Gegenteil von Kommunikation, sodass hochstens nebenbei politische oder soziale
Forderungen formuliert werden, wahrend die Performanz von Kérpern auf der Strafle
trotzdem bescheiden bleibt, lieBe sich dann geméal aus Butlers Perspektive entgeg-
nen, dass man in der Tat genau hinsehen muss, was sich auf der Straf3e ereignet und
dass man dabei zwischen Kommunikationsbemiihungen und diskriminierenden Auf-
marschen, die Kriegshandlungen &hneln, differenzieren muss. Es ist keineswegs aus-
gemacht, dass besagtes Bewegen auf der Strafle den Raum schafft, in dem politisch
etwas ausgedriickt werden kann, in dem man kommuniziert. Die Korper auf der
Stralle miissen miteinander kommunizieren, diirfen nicht als einheitlicher Block
durch ihre Fiihrer blo nach Aufien Signale senden.

Denn Butler ist klar, dass nicht jede Okkupation der Straf3e oder eines 6ffentlichen
Raumes, Politik in Szene setzt. Nicht nur jene zielen darauf ab, die dort politisch
kommunizieren wollen, sondern auch jene, die diese Kommunikation tiberhaupt ver-
hindern wollen, handelt es sich um die Polizei oder um volkische Aufmérsche, die
diesen Raum nur zu ihrer Propaganda 6ffnen wollen, d.h. um andere daraus auszu-
schlieflen, die somit gerade nicht kommunizieren. Man verfemt andere als Terroristen
oder man erklart Exklusionen als Notwehr, gleichgiiltig ob auf der innenpolitischen
oder der internationalen Ebene. So bemerkt Butler 2003: »Viele Gréaueltaten werden
im Namen der »>Selbstverteidigung« begangen, die an kein Ende kommt und an kein
Ende kommen kann, weil sie eine permanente ethische Rechtfertigung der Vergeltung
liefert. Diese Strategie ermoglicht, die Aggression in erlittenes Leid umzubenennen
und bietet damit eine unerschopfliche Rechtfertigung der Aggression.« (KEG: 100)

Nur unter rechtstaatlichen Bedingungen ist es {iberhaupt moglich, einen Raum
der offentlichen Kommunikation zu schaffen, was ja fiir Arendt bereits politisches
Handeln ist. Und dieser Raum kann sich auch fiir Butler just durch politische Aktion,
also Korper auf der Strafle er6ffnen. Mehr als Arendt — fiir die die soziale Frage nicht
in allen Facetten des Politischen ein Primat besitzt — insistiert Butler auf den sozialen
Voraussetzungen, die {iberhaupt gegeben sein miissen, damit Korper auf der Strafle
einen Raum erdffnen, der politische Kommunikation erlaubt. Fiir Butler geht es bei
der Eroffnung solcher kommunikativer Rdume auch immer darum, prekéren oder dis-
kriminierten Minderheiten die sozialen Voraussetzungen iiberhaupt zu schaffen, so-
dass sie in der Lage sind, sich dem Risiko des Korpers auf der Strae auszusetzen.
Das Risiko muss also eingegrenzt werden, worum es bei solchen Demonstrationen
denn auch immer geht, wenn beispielsweise Straffreiheit gefordert wird — man denke
an den arabischen Friihling.

Es geht also darum, das Recht zu haben, sich auf der Strafie zu versammeln bzw.
darum, sich dieses Recht zu nehmen, es also zu erstreiten. Auch hier zeigt sich, wie
Handeln und Sprechen in Eins fallen, wie Handeln einen sprachlich performativen
Zug entfaltet. 2007 konstatiert Butler: » Aber diese Forderung nach Freiheit zu stellen
bedeutet, bereits mit ihrer Ausiibung zu beginnen und hinterher ihre Legitimation zu

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE¢ | 239

verlangen, es bedeutet, die Liicke zwischen Ausiibung und Verwirklichung zu ver-
kiinden und beides auf eine Weise in den 6ffentlichen Diskurs einzubringen, dass die
Liicke sichtbar wird und zu mobilisieren vermag.« (Butler/Spivak 2007: 47)

Freilich er6ffnet nicht jede Versammlung von K&rpern auf der Strafe einen poli-
tischen Raum der Kommunikation, eben wenn gar nicht kommuniziert wird, sondern
hochsten Befehle oder Parolen gebriillt werden. Nicht dass dabei nicht gesprochen
wiirde, und dass diese Reden keine performative Macht entfalteten: ob Befehle oder
Parolen, beide sind reine Performanz, aber Performanzen, die Beziige zu anderen
Kommunikationsformen gerade ausschlieBen, die andere Performanzen verdringen.
So trifft Butler eine inhaltlich begriindete Unterscheidung: Korper auf der Strafe
»sind daher an sich weder gut noch schlecht; der Wert der Korper auf der Strafle hangt
davon ab, wofiir sie sich versammeln und wie die Versammlung ablduft.« (APV: 164)
Damit zeigt sich, dass jede Berufung auf das Volk — oder sagen wir etwas allgemeiner
— auf die Gemeinschaft, das Gemeinwohl oder auch gar auf universelle Werte letzt-
lich nur in Ausschliisse und weitere Konflikte fiihrt.

So wenig kann sich eine Versammlung auf der StraBe oder sonst wo in der Of-
fentlichkeit — auch wenn sie gerade keinen ausschlieBenden bzw. diskriminierenden
Charakter entfaltet — auf die Demokratie berufen bzw. beanspruchen, die Demokratie
zu verkorpern. Ironischerweise konnen das nicht mal die gewéhlten Volksvertreter,
die nur eine eingeschrinkte Form von Représentation als ihre Legitimitit anzufithren
vermodgen. Warum miissen wohl Frischgewéhlte immer extra betonen, dass sie dem
ganzen Volk dienen wollen? Eben weil sich das nicht von selbst versteht, ja weil das
gar nicht moglich ist. So hélt Butler fest, »dass eine einzelne Versammlung nicht zur
rechtméBigen Grundlage fiir Verallgemeinerungen hinsichtlich a/ler Versammlungen
werden kann und dass der Versuch und die Versuchung, eine bestimmte Erhebung
oder Mobilisierung mit der Demokratie selbst zu verkniipfen, ebenso verlockend wie
falsch ist — er wird dem Konfliktprozess, durch den die Idee des Volkes artikuliert
und ausgehandelt wird, nicht gerecht.« (APV: 203)

Nicht jede Versammlung von Koérpern auf der Straf3e entfaltet also eine demokra-
tische Perspektive. Universalitit, Allgemeinheit oder Gemeinschaft wéren auch
nichts anderes als performative Akte, die sich aber gemeinhin auf Bedingungen be-
rufen, die sie fiir natiirlich, verniinftig, allemal vorgingig ausgeben, die durch die
Versammlung nur umgesetzt wiirden. Die Versammlung handelte dann nicht originér
performativ, sondern setzte nur eine vorliegende Bedeutung um. Just an dieser Stelle
trennen sich die Wege zwischen der traditionellen politischen Philosophie im Stil von
Weber, Schmitt und Strauss und einer linguistischen politischen Philosophie, die eine
derartige Vorgéngigkeit von Bedeutung nicht voraussetzen kann, weil dazu die Argu-
mente fehlen. Insofern berufen sich Weber, Schmitt und Strauss entweder auf Tradi-
tionen, Autoritdten oder Gewalt. Solche géngigen Reprisentationen halten just ob ih-
res notorisch performativen Charakters nie, was sie versprechen. Das ist nicht zuletzt
einer der Griinde, warum sich Schmitt auf skurrile argumentative Abwege begibt,

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

attestiert er der katholischen Kirche »eine konkrete, personliche Représentation kon-
kreter Personlichkeit« (1923: 31).

3. PASSIERT ETWAS, WENN KORPER AUF DER STRASSE
ETWAS SAGEN?

Nun mogen Korper auf der Strafle — gerade wenn es sich um diskriminierte Gruppen
handelt — durchaus etwas sagen und damit einen performativen Charakter entwickeln.
Sie kénnen unter bestimmten Umstidnden und Zielsetzungen auch einen kommunika-
tiven Raum entfalten. Trotzdem stellt sich damit meine dritte Frage, inwieweit man
von Performativitdt sprechen sollte, da doch gerade diese Protestformen der Politik,
um die es Butler geht, in der Regel wirkungslos verhallen. Auch wenn sich Perfor-
manz auf einer sprachlichen Ebene abspielt, der Begriff impliziert ja gerade, dass
Sprache eine Wirkung hat. Aber welche Wirkung haben Versammlungen von Kor-
pern auf der Straf3e, wenn sie doch zumeist folgenlos bleiben: Die Zeitgenossen lau-
fen auf die Straflie und gehen wieder weg, wihrend die Herrschenden einfach weiter
regieren. Hat die traditionelle politische Philosophie solche Protestformen daher
nicht zurecht als politisch bedeutungslos abgetan? So bemerkt Weber: »» Verantwort-
lich« fiihlt sich der Gesinnungsethiker nur dafiir, dass die Flamme [....] des Protestes
gegen die Ungerechtigkeit der sozialen Ordnung, nicht erlischt.« (1919: 552) Findet
Politik nicht auf der staatlichen Ebene statt und hochstens ganz selten auf der Strafle?

Doch Butler bezweifelt, dass die jeweils Herrschenden die Beherrschten vollstén-
dig reprisentieren, wie es Weber, Schmitt und Strauss behaupten, gleichgiiltig, ob es
sich um eine demokratische, eine biirokratische oder eine traditionale Legitimitit
handelt. »Wiirde die Souverinitit des Volkes«, schreibt Butler »vollstindig auf die
von der Mehrheit gewéhlten Vertreter/innen iibertragen und von diesen iibernommen,
so gingen die Kréfte verloren, die wir kritisch nennen, die Akte, die wir Widerstand
nennen, und die gelebte Moglichkeit, die wir Revolution nennen.« (APV: 211) Eine
etwas seltsame Argumentation, die man umdrehen muss: Weil es Kritik und Wider-
stand gibt, iibertrdgt sich die Souveréanitdt nicht vollstdndig auf welche Volksvertreter
auch immer, also schlicht, weil manche Biirger ihre Représentanten nicht anerkennen
oder sich nicht représentiert fiihlen. Alle vermeintlichen Automatismen — beispiels-
weise, dass nach John Locke die Minderheit immer der »Ubereinkunft der Mehrheit«
folgen muss (Locke 1690: 74) — sind reines Wunschdenken.

Die Aussage, dass die Macht, die vermeintlich vom Volke ausgeht, sich nicht
vollstindig auf die Regierenden iibertrégt, darf man obendrein hinterfragen. Denn
was fiir ein seltsamer Akt der Ubertragung wire das und vor allen Dingen, was fiir
ein seltsamer Gegenstand: welche Macht welchen Volkes? Dabei klingen Butlers
Worte eher hoffnungsfroh, denn analytisch. Traditionalisten schreiben der Herrschaft

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 241

alle Macht zu, gerade um jede Kritik von vornherein mundtot zu machen. Widerstand
wird gebrochen, Revolutionen verhindert. Wo bleibt die Performanz der Stral3e, die
Performanz des Protestes?

Fiir Butler gibt es jedoch ein Recht jenseits des staatlich sanktionierten Rechts,
ein Recht, das auch keinen vorstaatlichen Charakter besitzt, das sich vielmehr
schlicht der moglichen Vorhandenheit von Koérpern auf der Strae verdankt, wenn
Menschen auf die Strafle gehen und sich dort gemeinsam {iber die Angelegenheiten
der Politik 6ffentlich austauschen, realistischer wenn sie gegen die Herrschenden pro-
testieren. Einen solchen frisch geschaffenen 6ffentlichen Kommunikationsraum, der
dann Politik konstituiert, kann ein Staat zwar verbieten. Doch die Menschen werden
sich unter Umstédnden nicht daran halten, wenn es ihnen geboten erscheint, und trotz-
dem auf der Strafe 6ffentliche kommunizieren. So bemerkt Butler:

Diese Rechte [das Recht auf freie MeinungsduBerung und die Versammlungstfreiheit] sind nicht
vom Schutz der Regierung abhingig, sie konnen es gar nicht sein, wenn die RechtmaBigkeit
der Regierung und die Macht des Staates gerade durch solche Versammlungen in Frage gestellt
werden oder wenn ein bestimmter Staat das Versammlungsrecht derart verletzt, dass seine Be-
volkerung nicht mehr frei zusammenkommen kann, ohne dass ihr staatliche Eingriffe bis hin

zu brutalen militérischen und polizeilichen Ubergriffen drohen. (APV: 206f.)

Die Gewalt wirkt negativ performativ; sie erreicht selbst dann noch das Gegenteil
dessen, was sie will, wenn es ihr gelingt das Versammlungsrecht einzuschrénken oder
gar vollig zu unterdriicken, ndmlich indirekt zu bestitigen, dass die Bevdlkerung ein
Recht besitzt, sich zu versammeln, ein Recht, das sie sich einfach nimmt, wie man
historisch immer wieder sehen kann und das sich nur mit Gewalt unterdriicken l4sst,
nicht mit Gesetzen.' Gerade dadurch aber entsteht performativ Politik, wenn ndmlich
Biirger tiber die Angelegenheiten der Polis beraten, nicht wenn eine Verwaltung mit
polizeilichen MaBinahmen die Polis organisiert. Hier befindet sich Butler in der Nidhe
von Jacques Ranciére, fiir den Politik dann stattfindet, »wenn die natiirliche Ordnung
der Herrschaft unterbrochen ist durch die Einrichtung eines Anteils der Anteillosen«
(1995: 24). Derart radikalisiert Butler auch das Denken Arendts, indem sie konsta-
tiert, »dass die Versammlungsfreiheit durchaus eine Grundvoraussetzung von Politik
selbst sein kann, einer Politik die davon ausgeht, dass K&rper sich in nicht regulierter
Weise bewegen und versammeln kdnnen, indem sie ihre politischen Forderungen in
einem Raum inszenieren, der dadurch 6ffentlich wird oder ein bestehendes Verstiand-
nis des Offentlichen neu definiert.« (APV: 208) So wenig wie Staaten die Sprache

1 Ohne sich der phdnomenologischen Terminologie zu bedienen, néhert sich Butler damit
dem widerstdndigen Denken Sartres an, wenn er schreibt: »Die Freiheit ist genau das
Nichts, das [...] die menschliche Realitét zwingt, sich zu machen statt zu sein.« (Sartre
1943: 765)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

beherrschen, hochstens indirekt und ansatzweise, dhnlich vage lenken sie die Bewe-
gung der Korper, wiewohl sie sich darum intensiv bemiihen.

Beispielsweise hilt Peter Sloterdijk im Anschluss an Arnold Gehlen gar Herr-
schaftsformen fiir nétig, die »mit Verben wie Zéhmen, Ziichten und Hiiten umschrie-
ben werden« (2016: 44) — ein Gedanke, den allerdings bereits Platon ausfiihrte, was
ihn keinesfalls legitimer macht. Sloterdijk und Gehlen mdchten durch solcherart
Ziichtung just jene Art conditio humana aufheben, von der Arendt und daran anschlie-
end Butler ausgehen, ndmlich dass niemand sich aussuchen kann, mit wem zusam-
men er die Erde bewohnen muss: Die Nazis wollten sich das aussuchen, wie schon
zuvor der Nationalstaat des 19. Jahrhunderts mit dem Antisemitismus eine &hnliche
Losung anstrebte, die sich am Ende des zweiten Weltkrieges beinahe durchgesetzt
hatte, danach aber vom Wirtschaftswachstum und von der Globalisierung wieder auf-
gehoben wurde. So hilt Butler in Am Scheideweg fest:

Wenn Arendt recht hat, konnen wir nicht nur nicht wéahlen, mit wem zusammen wir die Erde
bewohnen, sondern wir haben aktiv die nicht gewihlte Mannigfaltigkeit des Zusammenlebens
zu bejahen und zu bewahren. Wir leben nicht nur mit jenen zusammen, die wir uns nie ausge-
sucht haben und denen wir uns vielleicht gar nicht zugehérig fithlen, wir sind auch verpflichtet,

diese Leben zu bewahren und die Pluralitit zu verteidigen, zu der sie gehoren. (AS: 150)

Wer von einer pluralistischen Welt ausgeht, der wird von keiner Notwendigkeit spre-
chen, die den einzelnen in die Welt versetzt und diesem seine Lebensform vorzeichnet.
Fiir Arendt wie fiir Butler ist das Individuum von niemandem gewiinscht oder gewahlt
worden, wenn es auf die Welt kommt. Im anderen Fall muss man einer kommunitari-
schen Tradition folgen und in der Gemeinschaft eine Berufung sehen. Fiir Alasdair Ma-
cIntyre »bedeutet ein Mensch zu sein, eine Vielzahl Rollen einzunehmen, die alle ihr
Ziel und ihren Zweck haben: Familienmitglied, Biirger, Soldat, Philosoph, Diener Got-
tes.« (1981: 85) Wenn das eine Lebensgrundlage aller vermeintlich Beteiligten darstellt,
legitimiert das Eroberung und Vertreibung. Dann sind einige nicht durch Zufall auf der
Welt wie andere, denen man derart die Existenzberechtigung streitig machen kann.

Wer indes von der Kontingenz ausgeht — und das sind doch primér liberale Den-
ker wie Richard Rorty, der »Freiheit als Erkenntnis der Kontingenz« (Rorty 1989:
87) begreift — der folgert daraus, dass jeder genau das gleiche Recht zum Leben auf
der Erde hat. Dann gilt es gerade diejenigen zu schiitzen, die verfolgt werden und
prekér leben miissen. So findet Butler: »Es ist nicht uninteressant, dass Arendt, selbst
eine Jiidin und ein Fliichtling, ihre Pflicht nicht darin sah, zum >auserwahlten Volk<
zu gehoren, sondern vielmehr zu den Ungewéhlten, und gerade fiir eine gemischte
Gemeinschaft von denen einzutreten, deren Existenz ein Recht, zu existieren und ein
lebbares Leben zu fiihren, impliziert.« (APV: 154)

So sind die Diskriminierten und im Prekariat Lebenden zwar im Sinn eines Poli-
tikverstindnisses von Weber und Schmitt machtlos, demonstriert ihr Protest nur ihre

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 243

hehre Gesinnung, storen sie hochstens gelegentlich etwas den Politikbetrieb, sodass
dieser sich vor solchen Einfliissen schiitzen muss. Nach Butler dagegen entfaltet der
Ausdruck ihrer Hilflosigkeit als Korper auf der Stra3e eine performative Dimension,
die im Recht auf Versammlung griindet und dabei den Anspruch auf Teilhabe erhebt
und die herrschende, sie ausschlieende Politik in Frage stellt.

Gerade die Probleme des Prekariats haben sich in den letzten Jahrzehnten fiir
Butler eher verschirft als gemildert. Jedes Individuum braucht die Unterstiitzung
durch die Gemeinschaft, jenen im Prekariat Lebenden wird diese Unterstiitzung aber
weitgehend verweigert. » Von dieser Unterstiitzung«, schreibt sie, »héngt die Zukunft
meines Lebens selbst ab. Werde ich nicht unterstiitzt, ist mein Leben damit als unsi-
cher und prekér definiert — es ist in diesem Sinne nicht wert, vor Verletzung oder
Verlust geschiitzt zu werden [...].« (APV: 254) In dieser kommunitarischen Perspek-
tive unterscheidet sie sich von Sartre. Doch diese Differenz relativiert sich, wenn die
Menschen sowohl in der Néhe als auch in der Ferne Verantwortung fiir ihre Mitmen-
schen tragen.

Zwar darf man die Wirksamkeit von Protesten vor allem gegen das Prekariat be-
zweifeln. Trotzdem bleiben sie nicht so folgenlos, wie es ihre Gegner gerne hitten.
Nicht nur, dass solche Proteste die Welt in ein anderes Licht tauchen und dieser
dadurch eine andere Bedeutung verleihen, also den herrschenden politisch sozialen
Diskurs hinterfragen. Korper auf der Stra3e besitzen auch noch eine andere, unbeab-
sichtigte Performanz. Denn man darf nicht iibersehen, dass performative AuBerungen
héufig von ihren Zielen abgleiten und ganz andere Wirkungen entfalten. Butler um-
schreibt diesen Mechanismus nicht unbedingt als Nachteil, wenn sie Eve Sedgwick
mit den Worten paraphrasiert, »dass Sprechakte von ihren Zielen abweichen, wobei
sie hdufig Folgen zeitigen, die vollkommen unbeabsichtigt und oft dulerst gliicklich
sind« (APV: 85). Vielleicht lisst sich Ahnliches auch fiir Proteste sagen. Wenn man
die diversen Protestbewegungen in der westlichen Welt anschaut, so haben sie selten
unmittelbar ihre Ziele erreicht, hochstens langfristig. So haben diese Protest- und
Emanzipationsbewegungen zu einer offeneren und freiziigigeren Gesellschaft beige-
tragen. Sie waren daher keinesfalls wirkungslos.

Obendrein haben sie zumeist auch verbindende Effekte, erdffnen also einen poli-
tischen Raum im doppelten Sinn. So bemerkt Butler: »Wir handeln nur, wenn wir
dazu bewegt werden, und bewegt werden wir von etwas, das uns von auflen, von
woanders, vom Leben anderer her beriihrt und ein Ubermaf einfiihrt, von dem aus
und dem entsprechend wir handeln.« (APV: 137) Wenn Menschen auf die Stra3e ge-
hen, erdffnen sie nicht nur einen politischen Raum; vielmehr schaffen sie untereinan-
der Formen der Verantwortung, der Solidaritt.

Wenn sie sich versammeln, wenn Korper auf die Strae gehen, ihren Korper in
die Waagschale werfen, um auf die Lage ihres Kérpers aufmerksam zu machen, dann
betreiben sie eine Korperpolitik. Dazu zdhlen folglich nicht die diskriminierenden
Bewegungen, wie sie in den letzten Jahren populistisch und volkisch aufgetreten sind,

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

die gemeinhin andere ausgrenzen, ihnen schaden wollen. Sie wollen die Macht, um
zu bevormunden, sie wollen nicht bloB einen Anteil, der ihnen womdglich zustehen
konnte. Solche Versammlungen dagegen, die sich gegen prekdre und diskriminierte
Lebensformen wenden, entwickeln eine performative Kraft, die sich humanisierend
auf die Gesellschaft auswirkt — obgleich man natiirlich auch an Fille denken muss,
wo sie gerade in der arabischen Welt Orgien von Gewalt ausldsten, mit denen entwe-
der staatliche Institutionen oder radikalreligiose Bewegungen solchen Bestrebungen
begegneten. Fiir Butler bleibt eine derartige Koérperpolitik trotzdem ein Grund ihrer
Hoffnungen: »Es gibt viele Moglichkeiten, den Korper einzusetzen, ohne jemanden
zu schaden, und das ist zweifellos der Weg, den wir gehen sollten.« (APV: 248)

Solche Korperpolitik muss sich gerade mit der staatlichen Politik auseinanderset-
zen, die sie hdufig beeintrachtigt oder gar unterdriickt. Wenn Foucault schreibt: »Mit
dem 16. Jahrhundert treten wir in das Zeitalter der Verhaltensfiihrungen [...] ein«
(1977: 336), dann richtet der entstechende moderne Staat sein Interesse auf den
menschlichen Korper, beginnt die Biopolitik. Obgleich sich die Biopolitik an der Lo-
gik der Bevolkerung ausrichtet, heifit das indes langst nicht, dass die Biopolitik damit
Riicksicht auf Marginalisierte nimmt oder individuelle Lebensinteressen beachtet. Es
verwundert dann nicht, dass diese Interessen von den Menschen selber vertreten wer-
den miissen — in Aktionsformen, die sich auf3erinstitutionell organisieren, wenn man
in den staatlichen Institutionen dafiir keine Ansprechpartner*innen findet. Trotzdem
bleiben Korper auf der Strale die andere Seite der Biopolitik. Solche Interessen von
Marginalisierten drehen sich dabei nicht mehr um das Seelenheil, sondern um das
Korperheil, das Butler folgendermafBlen umschreibt: »Wenn wir nach griindlicher
Uberlegung zu dem Schluss kommen, dass wir zum Erhalt des Lebens in irgendeiner
Form verpflichtet sind, so hat dieses zu erhaltende Leben eine leibliche Gestalt. Um-
gekehrt heifit das, dass das Leben des Korpers — sein Hunger, sein Bediirfnis nach Ob-
dach und Schutz vor Gewalt — zu einem zentralen Thema der Politik wird.« (APV: 129)

Wenn Marx eine politische Philosophie geschrieben hitte, dann miisste sie sich
um dieses Postulat drehen, wenn Thomas Hobbes den Staatszweck als »Sorge fiir die
Sicherheit des Volkes« (1651: 255) bezeichnet. Doch kénnen viele Menschen ihr
Korperheil keinesfalls der staatlichen Biopolitik iiberlassen, eben marginalisierte
Minderheiten und soziale Randgruppen, miissen diese sich zwangsldufig selber da-
rum kiimmern. Allerdings kehrt das Seelenheil heute in mancher religios fundamen-
talistischen Politik wieder: Dem Selbstmordattentéter des IS geht es gerade nicht um
das Leben, den Korper und dessen Heil, sondern um das Seelenheil, das damit wie
im Europa des 17. Jahrhunderts erneut zum Motiv des Biirgerkrieges avanciert. Auch
das Korperheil fiihrt in den Kampf um Ressourcen. Aber man kdnnte zumindest em-
pirische Orientierungsdaten fiir pragmatische Kompromisse formulieren. Etwas Ver-
gleichbares geht dem Seelenheil ab, sodass der Frieden im Zeichen des Seelenheils
von der empirischen Seite her schwerlich geférdert wird.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE« | 245

Aber man kann sich auch jenseits von Butlers Postulat um das Koérperheil kiim-
mern, iiberldsst das aber vollig den Individuen und zwar auf sich selbst gestellt. Wer
dazu dann nicht in der Lage ist, der wird sein Korperheil nicht gewéhrleisten konnen.
Radikale Libertarians scheuen sich nicht, solcherart Diskriminierung fiir berechtigt
zu erkldren, dann miissen die 6konomisch Schwachen ausgegrenzt werden. Dass sie
mit diesen die Erde nicht teilen wollen, muss man nicht unbedingt verstehen, ent-
spricht aber deren Logik. Ob sie indes mit den Schwachen die Erde teilen miissen,
weil ihnen ansonsten niemand den Mehrwert produziert, das miissen sie gemaf3 der
eigenen Logik dementieren.

Beide Tendenzen zwingen die Marginalisierten auf die StraBe zu gehen, wenn sie
nicht deren Opfer werden wollen. Vor diesem Hintergrund zeigt sich denn, dass der
Protest, dass Korper auf der Strae durchaus ein gehorig Mall an performativer Kraft
entfalten, um sich diesen Bedrohungen zu widersetzen.

4. ISsT DER KORPER AUF DER STRASSE EIN KRIEGER ODER
EIN TANZER?

Doch das legt meinen vierten Einwand als Frage nahe: Gerade wenn das Korperheil im
Vordergrund moderner Politik steht, wenn Politik durch Koérper auf der Stralle konsti-
tuiert wird, geht es dabei denn nicht doch um eine koérperliche Handlung, also gerade
um das, was viele heute immer noch iiberhaupt als Handlung verstehen, wenn korper-
lich etwas bewegt bzw. produziert wird? Der Demonstrant als korperlicher Akteur, der
dem Krieger dhnelt und nicht dem Ténzer, dem Schreiberling, dem Intellektuellen!
Nicht was er sagt, ist entscheidend, sondern dass er da ist, was er tut, nimlich den Platz
besetzen, ohne, wie Occupy, konkrete politische Forderungen aufzustellen und zu for-
mulieren. Man denke auch an die Beschworung der Volksmassen und die Massende-
monstrationen! Ist der Kdrper nicht von Materialitdt bestimmt, sodass seine Bewegun-
gen eben primér materiell — Handeln im Sinne einer traditionellen politischen Philoso-
phie — und nicht performativ sind und gerade nicht durch ihr Bedeuten wirken? Spielt
dann das Performative hochstens noch beiher? Behélt die traditionelle politische Philo-
sophie gerade in diesem Fall gegeniiber einer linguistisch inspirierten nicht doch Recht?

Bereits 1993 in ihrem Text Korper von Gewicht setzt sich Butler mit dem Problem
der Materialitét des Korpers auseinander. Ist der Korper nicht etwas schlicht materiell
gegebenes, so auch die Korper auf der Strale? Aber was heifit Materie? Sie ist nicht
immer dasselbe, wie man vorschnell meinen kénnte, vor und nach Moses immer die-
selbe geblieben. In einer Denkfigur, die Heideggers Geschichte des Seins dhnelt —
»Sein und Zeit bestimmen sich wechselweise« (1962: 3) —, attestiert Butler auch der
Materie eine Geschichte. Materialitdt von Korpern ist nicht deren immer schon vor-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

liegende und gleich bleibende Voraussetzung, vielmehr werden Korper auf unter-
schiedliche Weisen materialisiert. Materie liefert dann nicht immer schon Oberfla-
chen, in die sich die verschiedenen Korper formend einschreiben, wie es sich etwa
Aristoteles vorstellt. Vielmehr handelt es sich um einen langwierigen performativen
Prozess, durch den Korper materialisiert werden. Butler ergénzt hier die Sprachakt-
theorie durch den Begriff der Wiederholung: »Zunéchst einmal darf Performativitét
nicht als ein vereinzelter oder absichtsvoller »Akt« verstanden werden, sondern als
die stéindig wiederholende und zitierende Praxis, durch die der Diskurs die Wirkun-
gen erzeugt, die er benennt.« (KG: 22)

Damit bedient sie sich eines Begriffs, den Gilles Deleuze philosophisch fruchtbar
machte: »Die Differenz bewohnt die Wiederholung.« (1968, 106) Ein bestindiges,
gleich bleibendes Sein zerfillt in einzelne ereignishafte Prozesse, die sich permanent
wiederholen, die das Sein durch ihre Differenzen erzeugen — genauer wiederholend.
Was man dann unter Materialitdt von Korpern versteht, das generiert sich durch stin-
dige Wiederholungen von Bezeichnungen. Der Korper besteht somit nicht aus Mate-
rie, sondern materialisiert sich im Prozess sich stindig wiederholender sprachlicher
Bezeichnungen, die performativ wirken. Butler schreibt:

Wenn der als der Signifikation vorgéngig bezeichnete Korper ein Effekt der Signifikation ist,
dann ist der mimetische oder darstellende Status der Sprache, demzufolge die Zeichen als
zwangslaufige Spiegelungen auf die Korper folgen, liberhaupt nicht mimetisch. Der Status der
Sprache ist dann vielmehr produktiv, konstitutiv, man kdnnte sogar sagen performativ, insoweit
dieser signifizierende Akt den Korper abgrenzt und konturiert, von dem er dann behauptet, er

fande ihn vor aller und jeder Signifikation vor. (KG: 56)

Wenn man einen Korper als materiell beschreibt und damit etwas meint, was dem
Korper immer schon zugrunde liegt, dann ist diese vermeintlich fundierende Materie
ein Ergebnis erst solcher Bezeichnungen. Jedenfalls spiegelt dann das Wort keinen
Gegenstand, sondern konstituiert diesen dadurch, dass das Wort immer wieder diesen
Gegenstand verfasst. Nicht der Gegenstand als solcher liegt dann immer schon vor,
sondern dadurch dass er sprachlich eingegrenzt und abgegrenzt wird, durch solche
Wiederholungen beginnt der Gegenstand vorzuliegen, sich zu materialisieren und das
bedeutet mit den Worten von Butler, dass er »Gewicht« annimmt. Korper werden
dadurch bestimmt, dass sie eine Masse haben, folglich Gewicht. Aber das ist eine
intellektuelle Bestimmung. Butler schreibt:

In diesen klassischen Kontexten von Kérpern, die Gewicht haben, zu sprechen, ist keine mii-
Bige Wortspielerei, denn materiell zu sein bedeutet zu materialisieren, wobei das Prinzip der

Materialisierung genau das ist, was an einem Korper »gewichtig ist«, eben seine Intelligibilitét.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE¢ | 247

In diesem Sinn ist, um die Bedeutsamkeit von etwas zu wissen, gleichbedeutend damit, zu wis-
sen, wie und warum es von Gewicht ist, wobei »Gewicht verleihen« zugleich meint, »zu mate-

rialisieren« und »zu bedeuten«. (KG: 58)

Gewicht ist eine bedeutungstrachtige Zuschreibung. Durch eine derartige, stindig
wiederholte Bezeichnung entsteht ein materieller Korper. Vor diesem Hintergrund
présentieren sich Korper nicht als immer schon vorliegend, sondern als Produkte von
politischen, sozialen oder wissenschaftlichen Diskursen, was allerdings ihre Materi-
alitit nicht dementiert. Im Gegenteil, gerade aufgrund ihrer Materialitdt, besitzen sie
eine andere Dynamik, sodass sie keinesfalls nur als Produkte staatlicher Souverénitét
betrachtet werden kdnnen, quasi gigantischer Ziichtungsprogramme, wie sie Sloter-
dijk vorschweben. Butler verabschiedet den traditionellen Souverénititsbegriff, wie
er seit Jean Bodin im Staatsverstdndnis der politischen Philosophie vorherrscht und
in Schmitts berithmten Worten gipfelt: »Souverén ist, wer iiber den Ausnahmezustand
entscheidet.« (1922: 11) Butler schlieft an Foucault an, wenn Kdrper weniger durch
die staatliche Souverénitit als vielmehr durch die diversen staatlichen Institutionen
und die verschiedenen sozialen Diskurse geprigt sind:

Ich versuche eine Machtanalyse zu erschlielen, die Souverénitit als eine ihrer Funktionen ein-
begreift, aber dennoch in der Lage ist, iiber andere Formen der Mobilisierung und Einbehaltung
von Bevolkerungsgruppen zu sprechen, welche nicht als die Akte eines Souveréns begrifflich
zu fassen sind und die durch andere Operationen staatlicher Macht vonstatten gehen. (But-
ler/Spivak 2007: 67)

Doch gerade dadurch, dass sich Korper nicht einem groBen Ziichtungs- und Len-
kungsplan verdanken, sondern diversen korperlichen Technologien, die bis ins Selbst
des Individuums hineinreichen, sehen sich die Individuen mit diversen mikrologi-
schen Interventionen konfrontiert. Es sind hiufig die Zeitgenossen, die eigeninitiativ
und gar nicht von staatlichen Stellen beauftragt andere angreifen, und zwar sowohl
korperlich als auch sprachlich, wobei letzteres einer korperlichen Gewalt gleich-
kommt. So bemerkt Butler bereits 1997: »Wenn die Sprache den Kd&rper erhalten
kann, so kann sie ihn zugleich in seiner Existenz bedrohen. Die Frage, in welcher
spezifischen Art und Weise die Sprache Gewalt androht, scheint an die primére Ab-
héngigkeit gebunden, die jedes sprachliche Wesen durch die anrufende oder konsti-
tutive Anrede des anderen erfahrt.« (HS: 16) Die Performanz der Sprache reicht also
bis in die Materialitdt der Korper hinein, verbindet diesen mit sozialen Ereignissen.
Hass wirkt nicht nur dadurch, dass in seiner Folge Gewalt gegen Korper ange-
wendet wird, sondern bereits als solche, als diffamierende AuBerung, wie man es
heute in den sozialen Netzwerken erlebt. Das beruht darauf, dass der Korper ob seiner
Materialitat nicht in sich selbst ruht, sondern vielmehr durch die Mitmenschen nach-
haltig geprégt wird, ja erst durch sie zu sich selbst kommt — auch durch seine Feinde.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

So hat der Korper immer schon eine soziale Dimension, die ihn von anderen Zeitge-
nossen abhéngig macht: »Der Korper wird durch Perspektiven konstituiert,« schreibt
Butler, »die er nicht einnehmen kann; eine andere Person sieht unser Gesicht und hort
unsere Stimme in einer Weise, wie wir es nicht konnen. Wir sind in diesem Sinne —
korperlich — immer schon dort und doch hier, und diese Enteignung kennzeichnet die
Sozialitit, zu der wir gehoren.« (APV: 130)

Damit befindet sie sich in der Ndhe von Sartres Blick-Theorie, die phdnomeno-
logisch gerade auf den Korper abzielt, reduziert der Andere mich auf meinen Korper,
wenn er mich anblickt. Naher steht Butler indes einerseits Jacques Lacan mit seiner
Theorie des Spiegels, nach der das Ich sich durch etwas anderes und als etwas anderes
erfdhrt. Anderseits bezieht sie sich 2002 in ihren Adorno-Vorlesungen auf Emmanuel
Lévinas, fiir den sich der Andere zwar immer entzieht. Aber »indem der Andere die
Freiheit zur Verantwortung ruft, setzt er sie ein und rechtfertigt sie.« (1961: 282)
Auch Lévinas entwirft seine Ethik phinomenologisch, durchaus von der Erfahrung
des Korpers aus. Dazu bemerkt Butler: »Die Einzigartigkeit des Anderen ist mir aus-
gesetzt, aber meine ist auch ihm ausgesetzt, und das heif3t nicht, dass wir gleich sind,
das heif3t nur, dass wir durch unsere Unterschiede, d.h. durch unsere Singularitt,
aneinander gebunden sind.« (KEG: 47) Fiir Lévinas griinden die Verantwortung und
damit die Ethik insgesamt in der Andersheit des Anderen, nicht in der Gleichheit.

Wie bei Arendt présentieren sich fiir Lévinas und Butler die Menschen in ihrer
Einzigartigkeit, die nicht der Innerlichkeit, sondern der Korperlichkeit entspringt,
wiewohl sich ja diese Korperlichkeit wiederum performativ der Sprache und damit
im Sinn von Arendt der Kommunikation verdankt. Auch wenn Butler immer wieder
die Sozialitét des Individuums betont, sie verweigert sich nicht nur kommunitarischer
Angleichung, sondern fordert die Achtung der Differenzen. So schreibt sie 2013:
»Gleicher Schutz, ja Gleichheit ist kein Grundsatz, der diejenigen, auf die er Anwen-
dung findet, homogenisiert; die Verpflichtung auf Gleichheit ist vielmehr Verpflich-
tung auf einen Prozess der Differenzierung selbst.« (AS: 151)

Auf der Grundlage der Gleichheit lassen sich die Unterschiede erst bestimmen.
In einer Welt der Ungleichheiten werden Vergleiche ja geradezu ausgeschlossen.
Aber auf der Grundlage der Gleichheit lassen sich nicht nur die Differenzen der Kor-
per markieren. Vielmehr er6ffnet sich dadurch auch der Konflikt der Interpretationen,
wie ihn Paul Ricceur als »Konflikt der rivalisierenden Hermeneutiken« (Ricceur
1969: 30) benannt hat, der sich indes nicht nur als Kampf der Ideologien prisentiert,
sondern als der Streit iiberhaupt, der die Demokratie ausmacht, dem sich die Korper
ausgesetzt sehen und der sie auch gefédhrden kann. Butler schreibt:

Dieses Risiko und diese Verletzbarkeit gehéren in dem Sinn zu einem demokratischen Prozess,
dass man nicht im voraus wissen kann, welche Bedeutung der andere der eigenen AuBerung

zuweisen wird, welcher Streit der Interpretationen vielleicht entstehen konnte und wie man am

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEFAHRDETE UND GEFAHRLICHE >KORPER AUF DER STRASSE¢ | 249

besten tiber diese Differenz urteilt. Der Versuch, das zu bewiltigen, kann nicht im Vorgrift er-
ledigt werden, sondern nur in einer konkreten Ubersetzungsanstrengung, deren Erfolg fiir nie-
manden gesichert ist. (HS: 140)

Damit schlief3t sie an Jean-Frangois Lyotard an, der die politische Philosophie lingu-
istisch fundamentiert, indem er konstatiert: »die Politik ist die Drohung des Wider-
streits.« (1983: 230) Wenn Korper nicht nur Gewicht haben, sondern sich auch noch
auf die Stra3e begeben, dann nehmen sie Teil an einem Diskurs der Performativitéten,
dann ist Politik Sprache und Korper gleichermal3en, dann sind Sprechakte wie kor-
perliche Prisenz politische Handlungen, handelt ldngst nicht nur der Souverdn der
traditionellen politischen Philosophie, der sich seinerseits ja auch durch performative
Akte realisiert, eben wenn er iiber den Ausnahmezustand entscheidet, sondern die Mar-
ginalisierten, wenn sie sich auf der Strale versammeln und ihre AusschlieBung in Frage
stellen. Derart entfaltet Kommunikation in der Offentlichkeit einen performativen Cha-
rakter, untermauert und erweitert Butler Arendts Begriff des politischen Handelns.

Korper von Gewicht, die sich auf der Strale versammeln, schlieBen damit nicht
nur an eine Philosophie des Widerstands an, wie sie Sartre entwickelt. Butler begriin-
det damit vielmehr eine linguistische politische Philosophie, die gegeniiber der tradi-
tionellen neue politische Perspektiven entwirft, die die Materialitdt von Kdrpern in
ihrer Performativitdt aufheben. Der Begriff des Politischen wird dann nicht mehr
durch eine Freund-Feind-Unterscheidung bestimmt, sondern durch Verantwortung
fiir die Andersheit des Anderen, fiir die Differenz. Was Butler 2015 ausfiihrt, das skiz-
ziert sie bereits 1993 vor:

Die Materie von Korpern zu problematisieren, kann zuerst einen Verlust erkenntnistheoretischer
Gewissheit zur Folge haben, ein Verlust an Gewissheit ist aber nicht dasselbe wie politischer Ni-
hilismus. Ein solcher Verlust kann durchaus einen bedeutsamen und aussichtsreichen Umschwung
im politischen Denken nach sich ziehen. Dieses Erschiittern der »Materie« ldsst sich verstehen als
Anstof} fiir neue Méglichkeiten, fiir neue Arten, wie Kdrper Gewicht haben konnen. (KG: 56)

Solche Korper auf der Strale, mit Ranciére Anteillose, die ihre Anteillosigkeit in
Frage stellen, sind keine Krieger, wenn sie dabei Andere nicht auszuschlielen versu-
chen, sondern wenn sie fiir die Anderen sogar die Verantwortung iibernechmen. Sie
sind Ténzer, und zwar nicht allein deshalb, weil sie mit der Ironie spielen, weil sie
gingige Bilder parodieren, sich vorgegebenen Geschlechterrollen entziehen. Viel-
mehr sind sie Tanzer, weil sich der Zweck ihres Tuns im Vollzug erfiillt: Koper, die
auf der Strafle etwas sagen, damit einen Raum der Kommunikation erdffnen, just
dadurch auf die Welt einwirken — mag das auch noch so marginal sein. Das entspricht
in etwa Arendts politischem Handeln als Kommunikation in der Offentlichkeit.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | HANS-MARTIN SCHONHERR-MANN

LITERATUR

Arendt, Hannah (1963): Uber die Revolution. Miinchen: Piper 1963.

Arndt, Hannah (1958): Vita activa oder Vom tditigen Leben. Miinchen: Piper 1981.

Austin, John L. (1962): Zur Theorie der Sprechakte. Stuttgart: Reclam 1972.

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehorigkeit.
Ziirich/Berlin: Diaphanes 2007.

Deleuze, Gilles (1968): Differenz und Wiederholung. Miinchen: Fink 1992.

Foucault, Michel (1977): Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Geschichte der Gou-
vernementalitit 1. Vorlesung am Collége de France 1977-1978. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 2004.

Heidegger, Martin (1962): »Zeit und Sein, in: Ders.: Zur Sache des Denkens. Tii-
bingen: Niemeyer *1988.

Hobbes, Thomas (1651): Leviathan. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984.

Lévinas, Emmanuel (1961): Totalitit und Unendlichkeit. Freiburg: Alber 1987.

Locke, John (1690): Uber die Regierung. Stuttgart: Reclam 1974.

Lyotard, Jean- Frangois (1979): Das postmoderne Wissen. Wien: Passagen *1994.

Lyotard, Jean- Frangois (1983): Der Widerstreit. Miinchen: Fink 1987.

Maclntyre, Alasdair (1981): Verlust der Tugend. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1987.

Ranciere, Jacques (1995): Das Unvernehmen — Politik und Philosophie. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2002.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidaritdt. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992.

Riceeur, Paul (1969): Hermeneutik und Strukturalismus — Der Konflikt der Interpre-
tationen 1. Miinchen: Kosel 1973.

Sartre, Jean-Paul (1943): Das Sein und das Nichts. Reinbek: Rowohlt 1994.

Schmitt, Carl (1922): Politische Theologie. Berlin: Duncker & Humblot 31979.

Schmitt, Carl (1923): Romischer Katholizismus und politische Form. Stuttgart: Klett-
Cotta 1984.

Sloterdijk, Peter (2016): Was geschah im 20. Jahrhundert? Berlin: Suhrkamp 2016.

Strauss, Leo (1932): »Anmerkungen zu Carl Schmitt, Der Begriff des Politischeng,
in: Ders.: Gesammelte Schriften Bd. 3. Stuttgart/Weimar: Metzler 2001.

Weber, Max (1919): »Politik als Beruf«; in: Ders.: Gesammelte politische Schriften.
Tiibingen: Mohr *1971.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plurale Performativitat

Butler und Arendt Uber die Macht spontaner Versammlungen

GERHARD THONHAUSER

1. GEMEINSAM MARSCHIEREN

Der 4. September 2015 war ein entscheidender Tag in der jiingeren européischen Ge-
schichte. Am Abend dieses Tages entschied die deutsche Bundeskanzlerin Angela
Merkel, die deutschen Grenzen fiir jene Fliichtlinge zu 6ffnen, die liber die soge-
nannte Balkanroute auf dem Weg nach Westeuropa waren. Diese Entscheidung war
begleitet von einer ungeahnten »Willkommenskultur« in der Bevdlkerung; tausende
Menschen — in Deutschland, Osterreich und anderen Lindern — engagierten sich bei
der Versorgung und dem Transport der Fliichtlinge. Die Willkommenskultur fand je-
doch ebenso schnell, wie sie gekommen war, auch ihr jahes Ende, sodass »Gut-
mensch« schon bald zu einem Schimpfwort fiir jene Menschen werden konnte, die
sich fiir die Unterstiitzung von Fliichtlingen engagierten.!

In diesem Aufsatz interessiere ich mich weniger fiir die groen politischen und
medialen Vorgénge, als fiir die genauen Geschehnisse an jenem 4. September 2015.
Ich stiitze mich dabei auf eine ausfiihrliche Reportage der deutschen Wochenzeitung
Die Zeit (Blume et al. 2016), die zeigt, dass Merkels Entscheidung weniger ein freier

1 »Willkommenskultur« wurde 2015 zum Osterreichischen Wort des Jahres gewihlt. Es ist
interessant zu beobachten, dass es vom Unwort des Jahres »besondere bauliche Mafinah-
men« begleitet wurde. Es handelt sich dabei um einen von der damaligen 6sterreichischen
Innenministerin gepriagten Euphemismus, um das Wort »Grenzzaun« zu vermeiden (Muhr
2015). Wihrend es sich 2015 bei »Grenzzaun« um ein Unwort handelte, war ein striktes
»Grenzmanagement« bereits in der ersten Jahreshilfte 2016 zu einer Selbstverstindlichkeit
geworden und »Grenzzaun« langst kein Tabuwort mehr, sondern ein gingiger Begriff der
politischen Kommunikation.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | GERHARD THONHAUSER

Entschluss war, als eine Konsequenz der Ereignisse an diesem Tag. Das entschei-
dende Ereignis, das zu den folgenden Entwicklungen — den hektischen néichtlichen
Telefonaten ungarischer, osterreichischer und deutscher Spitzenpolitiker und schlief3-
lich Merkels Zustimmung, die Fliichtlinge nach Deutschland transportieren zu lassen
— fiihrte, war, dass mehrere tausend Fliichtlinge, die seit mehreren Tagen in einem
Bahnhof in Budapest ausgeharrt hatten, sich auf den Weg machten, um (groBtenteils
mit Deutschland als Ziel) gemeinsam nach Osterreich zu marschieren.

Fiir den gemeinsamen Marsch gab es zwei entscheidende Augenblicke. Der erste
war um etwa 12:30 Uhr, als sich immer mehr Fliichtlinge am Vorplatz des Bahnhofs
sammelten, in Fiinferketten ordneten und schlieflich gegen 13 Uhr gemeinsam auf
den Weg machten. Der zweite entscheidende Augenblick fand gegen 15:45 Uhr statt,
als der Marsch den Autobahnzubringer erreichte. Dort hatte die ungarische Polizei
mit einer Hundertschaft Aufstellung genommen, um die Fliichtlinge vom Betreten
der Autobahn abzuhalten und damit die staatliche Ordnung wieder herzustellen.? Die
folgenden Ereignisse werden in der Reportage von Die Zeit wie folgt beschrieben:

Die Sonne brennt herab, die Nerven liegen blank. Erregt reden die Anfiihrer durcheinander,
keiner von ihnen hat so etwas je erlebt, niemand weil3, was die Polizei vorhat. In den Landern,
aus denen die Fliichtlinge kommen, ist der Polizei alles zuzutrauen: Schldge. Schiisse. Tote.
[...] Nach kurzen, heftigen Wortwechseln bilden die Ménner aus den vorderen Reihen eine
Kette und rennen los, direkt auf die Polizei zu. Und die Menge folgt. Mehrere Kamerateams
filmen den Zusammenprall, es kommt zu Rempeleien, dann weicht die Polizei zur Seite aus.
Thre Stellung wird von der Menge gleichsam {iberrannt. Der Weg nach Wien scheint frei.
(Blume et al. 2016)

Nachdem es der Fliichtlingsmarsch auf die Autobahn geschafft hatte, wurde er end-
giiltig zu einem Akteur in der europdischen Politik. Die schiere Menge an Korpern,
die sich auf der Autobahn bewegten, zwang die Politik, sich zu ihnen zu verhalten.
Die ungarische Regierung reagierte am schnellsten und setzte eine geschickte Maf-
nahme, die den Ball an Osterreich und in weiterer Folge an Deutschland weiter-
spielte; sie organisierte Busse, welche die Fliichtlinge zur sterreichischen Grenze
transportierten. Dies brachte die osterreichische Regierung in Zugzwang, die sich
wiederum an die deutsche wandte, was schlieBlich zu Merkels Entscheidung fiihrte.
Der damalige Vorstandsvorsitzende der Osterreichischen Bundesbahnen (OBB) —

2 Der Bericht in Die Zeit betont den entscheidenden Charakter dieses Augenblicks: »Da baut
sich eine Hundertschaft der ungarischen Polizei vor den Fliichtlingen auf, will sie offenbar
auf eine Landstrae abdringen. Es ist der vorerst letzte Versuch, den Zug zu stoppen, die
Macht des Staates durchzusetzen. Hétte er Erfolg gehabt, wire wohl nicht nur dieser Tag
anders verlaufen — und Angela Merkel eine der schwierigsten Entscheidungen ihrer Amts-
zeit erspart geblieben.« (Blume et al. 2016)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 253

diese organisierte den Transport der Fliichtlinge durch Osterreich nach Deutschland
— und spitere Bundeskanzler Osterreichs, Christian Kern, erklirte, dass es sich dabei
zwar einerseits um einen humanitdren Akt gehandelt habe, dass dieser aber anderer-
seits auch aus Notwendigkeit heraus erfolgt sei: Es habe keinen anderen Weg gege-
ben, diese Menschen von den Autobahnen und Schienen fernzuhalten und die Ord-
nung im Land wieder herzustellen.

Die Rekonstruktion der Ereignisse zeigt, dass es der gemeinsame Marsch der
Fliichtlinge war, der — die weiteren Entwicklungen lostretend — am 4. September 2015
Geschichte machte. Ziel dieses Aufsatzes ist es zu verstehen, wie diese oder dhnliche
Formen der spontanen Einnahme o6ffentlichen Raums zustande kommen, wie sie
funktionieren und ihre Macht entfalten. Wie konstituieren sich spontane, kurzlebige
Versammlungen? Wie und unter welchen Voraussetzungen gelingt es ihnen, politi-
sche Macht zu entfalten? Mein primédrer Gesprachspartner fiir diese Untersuchung ist
Judith Butlers Aufsatzsammlung Anmerkungen zu einer performativen Theorie der
Versammlung.

2. FRAGEN AN EINE THEORIE DER VERSAMMLUNG

Die theoretische Auseinandersetzung mit kurzlebigen Versammlungen ist ein in der
Handlungstheorie ebenso wie in der Sozialtheorie vernachléssigtes Thema. Klassi-
sche Ansitze konzentrieren sich auf die Handlungen von Einzelindividuen und von
Gruppen mit klarer Organisationsstruktur, wobei die Untersuchung zumeist auf der
Basis des von Max Weber (1922) eingefiihrten methodischen Individualismus er-
folgte, dem zufolge soziale Phdnomene durch ihre Riickfithrung auf individuelle
Handlungen, die wiederum auf die Intentionen der handelnden Akteure zuriickge-
fithrt werden, erklart werden miissen (Heath 2015). Gegenldufige Ansdtze wie die
klassische Massenpsychologie (Le Bon 1895, Freud 1921), die Akteur-Netzwerk-
Theorie (Latour 2010) oder die Theorie der Multitude (Hardt/Negri 2002, 2004) ver-
suchen hingegen politisches Handeln losgeldst von individueller Akteurschaft in so-
zialen Netzwerken zu verorten.

Ich sehe die Stirke von Butlers Ansatz dagegen darin, dass sie einerseits am Be-
griff des handelnden Akteurs festhalt, andererseits jedoch dessen radikal relationale
Konstitution ins Zentrum ihrer Theorie stellt. Fiir eine Butler’sche Theoretisierung
von Kollektiven bedeutet dies, dass sie bei der konstitutiven Relationalitéit der Sub-
jekte ihren Ausgang nehmen muss, daraus jedoch nicht die Konsequenz ziehen darf,
Akteurschaft gédnzlich in diffuse Netzwerke aufzulosen. Es geht vielmehr darum zu
verstehen, wie aus einem relationalen Verstdndnis individueller Akteurschaft ein
Konzept kollektiver Handlungsféhigkeit erwachsen kann.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | GERHARD THONHAUSER

Die Uberlegungen in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versamm-
lung nehmen von den zahlreichen Protestbewegungen ihren Ausgang, die sich zwi-
schen 2010 und 2013 zugetragen haben (dem Arabischen Friihling, der Occupy-Be-
wegung und den Protesten im Gezi-Park, um nur die bekannteren zu nennen). Die
Stiarke von Butlers Versuch einer Theoretisierung dieser Bewegungen sehe ich in zu-
mindest vier Aspekten: Der erste ist die Betonung, dass die Fliichtigkeit solcher Kol-
lektive entscheidend fiir ihre kritische Funktion ist; sie treiben einen Keil zwischen
die staatlichen Strukturen und die Volkssouverdnitdt, wenn sie beanspruchen, »den
Volkswillen zu représentieren [...] und fiir die Aussicht auf eine echtere und substan-
ziellere Demokratie zu stehen« (APV: 8). Fiir Butler ist indes klar, dass solche Be-
wegungen »unweigerlich kurzlebig [sind], solange sie auBerparlamentarisch bleiben;
und wenn sie neue parlamentarische Formen zu Wege bringen, laufen sie Gefahr,
ihren Charakter als Willen des Volkes zu verlieren.« (APV: 14). Zweitens fordert uns
Butler heraus, den Zusammenhalt solcher Kollektive jenseits einer einheitlichen
Identitét oder klar formulierter Forderungen zu verstehen; sie verortet sie vielmehr
im gemeinsamen Tun und der affektiven Verbundenheit der Beteiligten. Drittens bie-
tet sie uns einen originellen Vorschlag, die Funktionsweise solcher Versammlungen
zu denken; diese wird von Butler als leibliche und plurale Performativitit gedacht,
die weder diskursiv noch préadiskursiv ist und manchmal sprachlich zum Ausdruck
gebracht wird, hdufig aber bereits in der leiblichen Priasenz als Versammlung besteht
(vgl. APV: 15f)). An diesem Punkt kniipft Butler an Arendts Theorie der Ko-Konsti-
tution von Macht und Erscheinungsraum im gemeinsamen Handeln an. Fiir Butler
setzen Versammlungen »ein plurales und performatives Recht zu erscheinen« ins
Werk (APV: 19). SchlieBlich reflektiert Butler auf das komplexe Verhiltnis solcher
Versammlungen zur Demokratie. In Ankniipfung an einen Arendt’schen Revolutions-
begrift verortet Butler in solchen Versammlungen die Mdoglichkeit eines Griindungs-
moments der Demokratie (vgl. APV: 31f.).

Zugleich betont sie, dass Proteste und Menschenaufmérsche nicht immer im
Dienst progressiver Politik stehen (genannt sei hier nur Pegida) und auch anti-demo-
kratischen Zwecken folgen konnen (die Massenbewegungen der Zwischenkriegszeit
sollten uns hier als mahnende Beispiele dienen). Butler ist sich dariiber im Klaren,
dass Menschenansammlungen weder intrinsisch gut noch intrinsisch schlecht sind.
Dies fiihrt sie zur normativen Frage:

Was sind die Voraussetzungen dafiir, dass wir in Korpern, die sich auf der Strafe versammeln,
einen Grund zum Jubeln sehen, oder: Welche Formen der Versammlung kénnen tatséchlich der
Verwirklichung hoherer Gerechtigkeits- und Gleichheitsideale, ja der Verwirklichung von De-
mokratie, dienen? (APV: 165)

Viele Versammlungen bringen uns bei der Beantwortung dieser Frage in Verlegen-
heit. Hinzu kommt noch eine weitere Ambivalenz, die sich am Beispiel des eingangs

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 255

geschilderten Fliichtlingsmarschs zeigen lisst: Handelte es sich bei dem Marsch um
einen moralisch-politisch gerechtfertigten Protest im Geiste hoherer Ideale von Ge-
rechtigkeit und Gleichheit oder blo3 um einen kriminellen Akt, der sich im Dienst
individueller Vorteile {iber bestehende Gesetze hinwegsetzte? Je nach Rahmung des
Geschehens wird unsere Antwort anders ausfallen (vgl. APV: 9). Vielleicht handelt
es sich bei diesem Auseinanderdriften von juridischer und moralisch-politischer Be-
wertung um die Grundspannung, die fiir solche Formen spontanen, gemeinsamen
Handelns charakteristisch ist.

Ziel meines Beitrages ist es, systematische Ordnung in das von Butler in Anmer-
kungen zu einer performativen Theorie der Versammlung zur Verfiigung gestellte
Material zu bringen und ihre Gedanken in theoretischer Hinsicht zu vertiefen. Ich
werde dabei insbesondere auf Uberlegungen von Arendt zuriickgreifen. Butler beruft
sich fiir ihre Theorie der Versammlung wiederholt auf Arendt, bleibt dieser gegeniiber
aber ambivalent. Mein Eindruck ist dabei, dass Butlers Vorbehalte gegen Arendts ver-
meintlichen »Konservativismus« sie davon abhalten, noch groBeren Gewinn aus die-
ser Ankniipfung zu erzielen. Meine Aufgabe sehe ich darin, Arendt und Butler im
Dienst einer Theorie der Konstitution und Macht kurzlebiger Versammlungen zusam-
menzudenken. Es geht mir also darum, Versammlungen sozusagen >in ihrem Entste-
hen< in den Blick zu nehmen.?

Ich beginne damit, einen ersten, vorldufigen Begriff von >pluraler Performativi-
tit« zu entfalten (Abschnitt 3). Dieser wird im folgenden Abschnitt durch den Riick-
griff auf Arendts Theorie der Ko-Konstitution von gemeinsamen Handeln und Er-
scheinungsraum und ihrem damit verbundenen Verstdndnis von Macht und Freiheit
weiter vertieft (Abschnitt 4). Dies bildet die theoretische Grundlage, um die Macht
fliichtiger Versammlungen und das politische Griindungsmoment, das in ihnen zum
Tragen kommen kann, zu untersuchen (Abschnitt 5). Der folgende Abschnitt thema-
tisiert die Grenzen von Butlers Theorie, wenn es um die Frage nach der Konstitution
fliichtiger Gemeinschaften geht (Abschnitt 6). Der Schlussabschnitt fasst die wich-
tigsten Elemente einer Butler-Arendt’schen Theorie der Versammlung zusammen und
entwickelt abschlieend einen Vorschlag fiir die Beantwortung der Frage nach einem
normativen Kriterium fiir die Beurteilung kurzlebiger Versammlungen (Abschnitt 7).

3 Eine solche Theorie kurzlebiger Versammlungen ist in zweifacher Hinsicht ergdnzungsbe-
diirftig: Einerseits bedarf es einer Untersuchung der Rahmenbedingungen, die Vorausset-
zung dafiir sind, dass eine Ansammlung von Menschen zu einer Versammlung werden kann
(siehe Abschnitt 6). Andererseits stellt sich die Frage, unter welchen Bedingungen eine
Versammlung langerfristigen Bestand haben und nachhaltige Macht entfalten kann. Butlers
These scheint zu sein, dass langerfristiger Bestand nur um den Preis der Institutionalisie-
rung zu haben ist, wodurch eine Bewegung in die bestehende Ordnung eingeht und dadurch
ihr kritisches Potenzial verliert (vgl. APV: 14-15).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | GERHARD THONHAUSER

3. PLURALE PERFORMATIVITAT

Ich beginne in diesem Abschnitt also mit einer Nachzeichnung von Butlers Verstand-
nis pluraler Performativitit. Allgemein besteht eine performative Handlung darin,
dass sie das, was sie nennt, tut. Auf eine performative Theorie der Versammlung an-
gewandt bedeutet dies, dass das plurale Subjekt des gemeinsamen Tuns in und durch
das plurale performative Tatigsein konstituiert wird. Es geht darum, die Selbst-Kon-
stitution, Selbst-Bestimmung und Selbst-Autorisierung einer Versammlung in den
Blick zu nehmen (vgl. APV: 219f)).

Butler richtet sich damit gegen eine Konzeption, die von der vorgéngigen Kon-
stituierung der handelnden Gruppe ausgeht. Insbesondere betont sie, dass Identitit
nicht der entscheidende Faktor ist. Die Skepsis gegeniiber »identity politics< ist fiir
Butler von Gender Trouble bis Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung ein zentrales Motiv. Sie geht davon aus, dass die soziale Organisation an-
hand von Interessensgruppen und Gruppenidentifikation bzw. Gruppenzugehorigkeit
nicht ausreichend ist, um soziale Phdnomene hinreichend zu erkléren, und sich zu-
dem fiir Formen progressiver Politik als hinderlich erweist.* Butler mochte dagegen
anhand der Betrachtung kurzlebiger Versammlungen eine gemeinsame Ausiibung
von Freiheit zeigen, die keine gemeinsame Identitit und kein konformistisches Ver-
stindnis gemeinsamen Tuns voraussetzt. Es handelt sich dabei um ein Verstindnis
pluralen Handelns, das ein hohes Mal} an Heterogenitéit der Beteiligten und Miss-
trauen zwischen diesen zulédsst. Butler mochte zeigen, dass Antagonismen dem ge-
meinsamen Tatigsein nicht notwendig einen Abbruch tun, sondern politische Hand-
lungsfahigkeit auch in konfliktreichen Koalitionen mdglich ist (vgl. APV: 40). Vor
allem aber geht es ihr darum, plurales Handeln so zu verstehen, dass kein zuvor etab-
liertes kollektives Subjekt vorausgesetzt werden muss; sie mochte vielmehr zeigen, wie
ein »Wir< durch die gemeinsame Praxis erst hergestellt wird (vgl. APV: 81).

Wenn Butler von >pluralem< Handeln spricht, dann kniipft sie damit an den Be-
griff von Pluralitét an, der fiir Arendts Theorie der Politik tragend ist. Pluralitét im-
pliziert Gleichheit und Verschiedenheit; die Gleichheit aller und die Einzigartigkeit
jedes Menschen. Plurales Handeln setzt dementsprechend nicht eine einzige Form

4 Butler untersucht in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung eine
interessante Kategorie von Féllen, der quer zu dieser Ablehnung von Identitétskategorien
liegt. Es handelt sich dabei um Fille, in denen die Zugehorigkeit zu einer Kategorie das
Auftreten im O6ffentlichen Raum gefdhrlich macht. Beispiele hierfiir sind diskriminierte
Minderheiten oder Félle von >racial profiling«. Butler schreibt, dass es in diesen Féllen Sinn
macht zu sagen, dass »ich< und »wir< auf der Strale gehen, ndmlich ich¢ als Individuum
und »wir< als Sozialkategorie. Butler mdchte anhand dieser Beispiele zeigen, dass die Mog-
lichkeit, sich im offentlichen Raum frei zu bewegen, von den sozialen Strukturen abhéngig
und selektiv verteilt ist (vgl. APV: 71f.).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 257

von Handlung oder eine einzige Form von Forderung voraus; es lisst vielmehr eine
Binnendifferenziertheit zu, die innerhalb des gemeinsamen Tuns der Verschiedenheit
der Beteiligten und ihrer Forderungen Rechnung tragt. An die Terminologie der eng-
lischen Ausgabe von Vita Activa ankniipfend lésst sich sagen, dass Butler plurales
Handeln als »acting in concert< und nicht als »acting in conformity< verstehen mochte
— gemeinsames Handeln ist nicht gleichbedeutend mit konformistischem Handeln
(vgl. APV: 205).

Butlers Theorie pluraler Performativitit baut zudem auf ihrem Verstdndnis des
Korpers in seiner Relationalitdt auf. Korper sind in grundlegender Weise relational
verfasst, insofern sie fiir ihre Entwicklung und Erhaltung auf unterstiitzende Netz-
werke angewiesen sind; diese Netzwerke sind sowohl infrastrukturell und technolo-
gisch als auch im Sinn von sozialer Interdependenz zu verstehen (vgl. APV: 170—
172) Es handelt sich dabei um einen der Kerngedanken, den Butler bereit in Gefdhr-
detes Leben (2004) und Raster des Krieges (2009) entwickelt. In Raster des Krieges
fordert Butler eine neue »Ontologie des Korpers«, die den Korper als »ein soziales
Phidnomen« versteht: »anderen ausgesetzt«, »verletzlich«, abhéngig von »sozialen
Bedingungen und Institutionenc; ein Korper »erleidet und genieBt [...] die AuBer-
lichkeit der Welt und reagiert auf diese AuBerlichkeit, die seine Aktivitit und seine
Passivitit, seine ganze Disposition definiert« (RK: 39). Gefihrdetes Leben geht eben-
falls von dieser grundlegenden Relationalitdt aus: Wir sind begriindet und enteignet
durch unsere Relationen zu anderen (GL: 41). Als Korper erscheinen wir in der Welt
und sind anderen ausgesetzt. Erst vor diesem Hintergrund kdnnen wir unseren Koérper
fiir uns beanspruchen.

Der Korper hat unweigerlich seine 6ffentliche Dimension. Als in der 6ffentlichen Sphére ge-
schaffenes soziales Phinomen gehort mein Kérper mir und doch nicht mir. Als Kérper, der von
Anfang an der Welt der anderen anvertraut ist, triagt er ihren Abdruck, wird im Schmelztiegel
des sozialen Lebens geformt. Erst spéter und mit einiger Unsicherheit erhebe ich Anspruch auf

meinen Korper als den, der mir gehort, wenn ich das iiberhaupt jemals tue. (GL: 43)

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung kniipft Butler an
dieses Verstindnis der Relationalitdt unseres leiblichen Daseins an und richtet den
Fokus neu aus auf die politische Macht, welche die leibliche Prasenz im 6ffentlichen
Raum entfalten kann. Versammelte Korper im 6ffentlichen Raum kénnen zu » Wider-
standsnetzwerken« werden (APV: 238); »manchmal entsteht eine Revolution, weil
alle sich weigern, nach Hause zu gehen.« (APV: 98) In systematischer Hinsicht sind
zum einen Fille interessant, in denen die Pluralitdt der Korper im 6ffentlichen Raum
die Voraussetzung fiir alle weiteren politischen Forderungen bildet (vgl. APV: 234—
236); etwa dann, wenn es sich bei den Personen, die im 6ffentlichen Raum erschei-
nen, um solche handelt, die zu diesem Zeitpunkt gar nicht den erforderlichen Status

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | GERHARD THONHAUSER

haben, um politische Forderungen zu stellen. Zum anderen sind jene Fille von be-
sonderem Interesse, in denen die Voraussetzungen des gemeinsamen Handelns selbst
zum Gegenstand politischer Forderungen werden; etwa dann, wenn die Moglichkeit,
im offentlichen Raum zu erscheinen und gemeinsam tdtig zu werden, durch soziale
oder infrastrukturelle Bedingungen von vornherein beschrankt ist. Im néchsten Ab-
schnitt werde ich ausflihrlich auf diese Fille zuriickkommen.

Diese Uberlegungen fiihren Butler dazu, ein Versténdnis von Freiheit zu entwi-
ckeln, das Freiheit im gemeinsamen Tétigsein auf der Basis eines Versténdnisses von
Pluralitdt und Gleichheit verortet (vgl. APV: 72f.). Freiheit, Macht und Handlungsfa-
higkeit sind demnach keine notwendigen Voraussetzungen kollektiven Handelns;
vielmehr konnen sie zuweilen im gemeinsamen Tétigsein allererst entstehen: Manch-
mal geht es »nicht darum, zuerst Macht zu erlangen, um dann handeln zu kénnen; es
geht vielmehr um das Handeln selbst und darum, mit dem Handeln die Macht zu
beanspruchen, die man braucht.« (APV: 58) An diesem Punkt zeigt sich besonders
deutlich, wie Butler fiir ihre performative Theorie der Versammlung an das Verstiand-
nis von Freiheit und Macht ankniipft, das von Arendt entwickelt wurde. Im folgenden
Abschnitte greife ich daher auf Arendt zuriick, um Butlers Ansatz zu vertiefen.

4. ERSCHEINUNGSRAUM UND GEMEINSAMES HANDELN

In Vita Activa entwickelt Arendt einen Begriff politischen Handelns, dem zufolge
dieses Handeln nur gemeinsam mit anderen Menschen moglich ist. Es bedarf dafiir
eines Raumes, in dem die Menschen fiireinander erscheinen konnen. Arendt nennt
diesen Erscheinungsraum. Einerseits ist der Erscheinungsraum Voraussetzung des
Handelns, insofern Handeln Erscheinen im Erscheinungsraum erfordert: »Handelnd
und sprechend offenbaren die Menschen jeweils, wer sie sind, zeigen aktiv die per-
sonale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten gleichsam auf die Biithne der Welt«
(Arendt 1960: 219). Andererseits entsteht ein Erscheinungsraum allererst, »wo im-
mer Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen« (Arendt 1960: 251).
Es handelt sich hierbei um eine Theorie der Ko-Konstitution von gemeinsamen Han-
deln und Erscheinungsraum. Ein Erscheinungsraum »liegt in jeder Ansammlung von
Menschen potentiell vor, aber eben nur potentiell« (Arendt 1960: 251); ein Erschei-
nungsraum ist nicht einfach gegeben, er muss im gemeinsamen Handeln verwirklicht
werden. Fiir Arendt entsteht Macht durch gemeinsames Handeln im Erscheinungs-
raum. Andererseits ist Macht das, »was den 6ffentlichen Bereich, den potenziellen
Erscheinungsraum zwischen Handelnden und Sprechenden iiberhaupt ins Dasein ruft
und am Dasein erhilt« (Arendt 1960: 252). Arendts originellem Machtverstindnis
zufolge entsteht Macht im gemeinsamen Handeln im Erscheinungsraum; Macht ist

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 259

daher kein Nullsummenspiel, sondern eine Potenzialitét, die im gemeinsamen Han-
deln verwirklicht werden kann und muss.

Einerseits kniipft Butlers Versténdnis pluraler Performativitit in entscheidender
Weise an den Arendt’schen Machtbegriff an. Andererseits formuliert sie eine Reihe
von kritischen Riickfragen an die Arendt’sche Theorie. Diese lassen sich in vier The-
menkomplexen zusammenfassen:

Erstens problematisiert Butler die infrastrukturellen, technologischen und politi-
schen Voraussetzungen fiir gemeinsames Handeln, Sprechen und Erscheinen. Arendt
schreibt zu dieser Frage, dass die »einzige rein materielle, unerldBliche Vorbedingung
der Machterzeugung [...] das menschliche Zusammen selbst [ist]« (Arendt 1960:
253). Butler hingegen fragt, wie es um Formen der Versammlungsfreiheit bestellt ist,
wenn diese in einem politischen Regime verboten ist; wie der 6ffentliche Raum be-
schaffen ist, wenn dieser restringiert wird; oder welche Auswirkungen es hat, wenn
die architektonische Gestaltung des 6ffentlichen Raums es z.B. Menschen mit Behin-
derungen erschwert oder verunmdglicht, an Versammlungen teilzunehmen.’ Butler
mochte mit diesen Beispielen deutlich machen, dass infrastrukturelle und technolo-
gische Voraussetzungen des Erscheinungsraums nicht einfach vorausgesetzt werden
konnen, sondern manchmal ebenfalls Teil der politischen Auseinandersetzung sind
(vgl. APV: 170-172).

Zweitens schlidgt Butler eine Erweiterung der fiir gemeinsames Handeln notwen-
digen direkten Begegnung auf jene Bereiche vor, die durch die gegenwartigen tech-
nologischen Mdglichkeiten erdffnet werden, insbesondere den Bereich medial ver-
mittelter Versammlungen. Arendt schreibt: »Nur in einem Miteinander, das nahe ge-
nug ist, um die Moglichkeit des Handelns stdndig offen zu halten, kann Macht ent-
stehen.« (Arendt 1960: 253) Butler hingegen mdchte zeigen, dass man nicht immer
am gleichen Ort sein muss, um gemeinsam zu handeln. Zum einen erlauben das In-
ternet und die diversen sozialen Netzwerke eine Erweiterung des Erscheinungsraums,
der iiber die Interaktion von Personen, die sich um selben Ort befinden, hinausgeht
(vgl. APV: 200). Zum anderen diskutiert Butler das Beispiel von Solidaritdt unter
Hiftlingen, die auch in einer Situation, in der sie durch die Haftbedingungen von
einem direkten Miteinander abgehalten werden, gemeinsam handeln kdnnen, etwa
durch koordinierte Hungerstreiks (vgl. APV: 178f.).

5 Die Begriffe »offentlicher Raum« und »Erscheinungsraum« changieren hier zwischen ei-
ner engeren und einer weiteren Bedeutung. Im engen Sinn referieren die Begriffe auf einen
statsdchlichen¢, »materiellen< Ort wie z.B. einen 6ffentlichen Platz. Im weiteren Sinn be-
ziehen sie sich auf eine — wie auch immer beschaffene — Sphére, in der ein Miteinandersein
moglich ist. Butlers folgende, »medientheoretische« Uberlegungen nutzen dieses Changie-
ren des Begriffs.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | GERHARD THONHAUSER

Drittens geht Butler auf die ko-konstitutive Funktion medialer Berichterstattung
fiir den Erscheinungsraum ein. Obwohl Butler — vorbehaltlich der beiden zuvor ge-
nannten Erweiterungen — Arendt darin zustimmt, dass das Erscheinen fiireinander fiir
das gemeinsame Handeln die zentrale Voraussetzung ist, mochte sie ebenso beriick-
sichtigen, dass es flir die Wirkméchtigkeit gemeinsamen Handelns entscheidend ist,
welche mediale Offentlichkeit dieses Handeln erhlt. Butler macht darauf aufmerk-
sam, dass der Kampf um die Rahmung der medialen Berichterstattung einer der zent-
ralen Elemente von Protestbewegungen ist. Ein Beispiel hierfiir ist, dass das Filmen
von Polizeigewalt zu einem wesentlichen Faktor im Kampf gegen diese geworden
ist. Bei zahlreichen Bewegungen zeigt sich, dass es mittlerweile ein wesentlicher
Faktor ist, dass den offiziellen Kameras der Ordnungsmacht die zahlreichen Smart-
phones entgegengehalten werden, deren Videos iiber diverse Netzwerke geteilt wer-
den und so eine Gegendffentlichkeit erzeugen (vgl. APV: 30).

Viertens fragt Butler nach den Ein- und Ausschlussmechanismen des 6ffentlichen
Raums: Wer kann am gemeinsamen Handeln teilnehmen und wie wird dies entschie-
den? Butler kann sich mit dieser Frage wiederum auf Arendt berufen. Im Abschnitt
»Der Niedergang des Nationalstaates und das Ende der Menschenrechte« in Elemente
und Urspriinge totaler Herrschaft (1955) bietet Arendt eine eindringliche Analyse
der Situation von Staatenlosen, die gerade angesichts der gegenwértigen »Fliicht-
lingskrise« besonders lesenswert ist. Diese Uberlegungen aufgreifend fragt sich But-
ler, wieso Arendt auf diese Analysen in Vita Activa (1960) nicht eingeht und nach den
Ausschlussmechanismen fragt, welche die Teilnahmemdglichkeit am gemeinsamen
Handeln regeln (Butler/Spivak 2007: 13—15).

Ich mochte an diesem Punkt ndher auf Arendts Analyse eingehen, weil sie eine
wesentliche Voraussetzung fiir die Uberlegungen zur Macht kurzlebiger Versamm-
lungen im néchsten Abschnitt darstellt. In »Der Niedergang des Nationalstaates und
das Ende der Menschenrechte« zeichnet Arendt nach, wie die nationalstaatliche Ord-
nung in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts immer grof3ere Menschengruppen aus-
schloss und in ein rechtliches Niemandsland verwies. Es handelte sich dabei einer-
seits um das Problem der nationalen Minderheiten und andererseits um die immer
groBer werdende Gruppe der Fliichtlinge und Staatenlosen, welche »die sogenannten
Menschenrechte verloren« hatten, weil »sie von keinem Staat offiziell reprisentiert
und geschiitzt wurden« (Arendt 1955: 562). Bei den Staatenlosen und Fliichtlingen
handelte es sich um Individuen, die sich zwar in einem zivilisierten Land mit recht-
licher Ordnung bewegten, allerdings in einem Status der Recht- und Schutzlosigkeit
befanden. Ahnlich wie wir es in den letzten Jahren beobachten konnten, brachte die
Vielzahl der Fliichtlinge das Asylrecht und das System der Naturalisierung, die — wie
Arendt bemerkt — immer nur auf einzelne Individuen ausgelegt waren, zum Zusam-
menbruch. Arendt benennt das grundlegende Problem, das darin besteht, dass inner-
halb einer nationalstaatlichen Ordnung kein internationaler Status das staatliche Ho-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 261

heitsterritorium ersetzten kann, dessen Schutz man geniefit und auf das man entspre-
chend auch abgeschoben werden kann. So wurden Internierungslager haufig zur Lo-
sung fiir das fehlende Territorium (Arendt 1955: 577-601).

Darauf aufbauend folgt der Abschnitt »Die Aporien der Menschenrechte«, der das
Problem der Staatenlosen noch einmal auf eine héhere und allgemeinere Ebene der
Reflexion hebt. Arendt beginnt mit der Feststellung, dass die Universalitit der Men-
schenrechte bedeutet, dass die »Menschenrechte als unabdingbar und unverduf3erlich
proklamiert« werden und daher als auf kein anderes Gesetz oder Recht aufbauend,
sondern allen anderen zugrundeliegend gefasst werden. Daher »bedurfte es anschei-
nend auch keiner Autoritdt, um sie zu etablieren«, und kein »besonderes Gesetz fiir
ihre Innehaltung« (Arendt 1955: 603). Die Menschenrechte sollen sich auf keine be-
stehende Ordnung berufen miissen, sondern jedem Menschen von Geburt an zukom-
men. Darin liegt nach Arendt allerdings eine Paradoxie:

Die Paradoxie, die von Anfang an in dem Begriff der unverduflerbaren Menschenrechte lag,
war, daf3 dieses Recht mit einem »Menschen iiberhaupt« rechnete, den es nirgends gab, da ja
selbst die Wilden in irgendeiner Form menschlicher Gemeinschaft leben, ja, daf3 dieses Recht
der Natur selbst formlich zu widersprechen schien, da [...] der Begriff des Menschen, wenn er
politisch brauchbar gefaf3t sein soll, die Pluralitdt der Menschen stets in sich einschlieBen muB.
(Arendt 1955: 604)

Zu dieser Paradoxie von individualistischer Begriindung der Menschenrechte und re-
lationalem Wesen des Menschen kommt eine historische Paradoxie hinzu: die »Ver-
quickung der Menschenrechte mit der im Nationalstaat verwirklichten Volkssouve-
ranitdt« (Arendt 1955: 605). Die Staatenlosen brachten diese zweite Paradoxie zum
Vorschein: Einerseits werden die Menschenrechte als unabhéngig von jedem Staat
gedacht; gerade darin entfalten sie ihre wesentliche Rolle. Andererseits wurde er-
sichtlich, dass in dem Moment, als Menschen nicht mehr den Schutz eines Staates
genossen und sich entsprechend auf ihre Menschenrechte berufen sollten, »es nie-
manden gab, der ihnen dies Recht garantieren konnte, und keine staatliche oder zwi-
schenstaatliche Autoritét bereit war, es zu beschiitzen« (Arendt 1955: 605).

Es zeigt sich, dass der Status der Rechtlosigkeit, in dem sich Staatenlose befinden,
gleichbedeutend damit ist, zu keiner politischen Gemeinschaft zu gehoren (Arendt
1955: 612). Damit sind die Staatenlosen aber auch der Moglichkeit beraubt, am ge-
meinsamen Handeln teilzunehmen und darin Macht und Freiheit zu verwirklichen.
Arendt bezeichnet die Freiheit der oder des Staatenlosen als »Narrenfreiheit«, »weil
das, was er denkt, fiir niemanden von Belang ist« (Arendt 1955: 613). Die Staatenlo-
sen sind daher von der wesentlich menschlichen Tétigkeit ausgeschlossen, im Er-
scheinungsraum als Handelnde sichtbar zu werden: »Sie waren politisch (aber natiir-
lich nicht personal) der Fahigkeit beraubt, Uberzeugungen zu haben und zu handeln.«
(Arendt 1955: 614) In Reaktion auf die Erfahrung der Staatenlosen formuliert Arendt

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | GERHARD THONHAUSER

das einzige ihres Erachtens grundlegende Recht, das sie als das »Recht, Rechte zu
haben« identifiziert. Dieses ist fiir sie »gleichbedeutend damit, in einem Beziehungs-
system zu leben, in dem man aufgrund von Handlungen und Meinungen beurteilt
wird« (Arendt 1955: 614). Arendts Analyse des Ausschlusses der Staatenlosen aus
dem Bereich, in dem gemeinsames Handeln mdglich ist, und ihr normativer Gegen-
entwurf eines »Rechts, Rechte zu habeng, sind die Grundlage fiir die folgende Ana-
lyse der Macht fliichtiger Versammlungen.

5. DIE MACHT FLUCHTIGER VERSAMMLUNGEN

In dem kleinen Band Sprache, Politik, Zugehorigkeit diskutiert Butler mit Gayatri
Chakravorty Spivak die Demonstrationen von illegalen Einwanderer 2006 in Kali-
fornien, insbesondere in Los Angeles, bei denen die US-Hymne auf Spanisch gesun-
gen wurde. Butler betont, dass es sich hierbei um einen performativen Widerspruch
handelt; denn die Hymne wurde in einer Sprache gesungen, in der sie nicht gesungen
werden darf; und zudem wurde sie von Personen gesungen, die dazu nicht berechtigt
waren und sich am Ort ihres Singens gar nicht aufhalten durften. »Sie haben nach
dem Gesetz kein Recht auf freie Rede, obschon sie genau aus dem Grund frei sprechen,
um das Recht, frei zu sprechen, einzufordern. Sie iiben diese Rechte aus, was nicht
heif3t, daB sie sie ybekommen« werden.« (Butler/Spivak 2007: 44f.)

Aufbauend auf das von Arendt formulierte >Recht, Rechte zu haben¢,® versteht
Butler den Gesang der Hymne als eine Ausiibung des »Rechts auf Rechte«, das »von
keinem Gesetz garantiert wird, sondern der Natur der Gleichheit angehort, von der
sich erweist, dal} sie nicht natiirlich gegeben, sondern eine gesellschaftliche Bedin-
gung ist« (Butler/Spivak 2007: 45). Butler erweitert dies zur generellen These, dass

keine radikale Politik des Wandels ohne performativen Widerspruch moglich ist. Eine Freiheit
auszuiiben und eine Gleichheit gerade gegeniiber einer Autoritét geltend zu machen, die beides
ausschlieBt, heifit zu zeigen, wie Freiheit und Gleichheit sich jenseits ihrer positiven Artikula-
tion bewegen konnen und miissen. Man ist auf den Widerspruch angewiesen, muf3 ihn expo-

nieren und bearbeiten, um zu etwas Neuem zu gelangen. (Butler/Spivak 2007: 46)

Dabei ist es wichtig zu betonen — und hierin muss auch Arendts Analyse der Staaten-
losen préazisiert werden —, dass die illegalen Einwanderer nicht jenseits bestehender

6 Dieser kleine Band zeigt einmal mehr Butlers ambivalente Haltung zu Arendt. Einerseits
behauptet sie, dass Arendt diesen Akt des Singens nicht theoretisieren kann (Butler/Spivak
2007: 43). Andererseits liefert sie in weiterer Folge eine Theoretisierung dieses Ereignisses,
das in entscheidender Weise an Arendt ankniipft.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 263

Ordnungsstrukturen stehen oder auf den Status >bloBen Lebens< (Agamben 2002) re-
duziert wiren. Als >Illegale< haben sie einen spezifischen Status, der sie ganz beson-
ders der staatlichen Gewalt ausliefert. Zudem spielen sie im Wirtschaftssystem des
Landes, in dem sie sich befinden, eine spezifische Funktion, der sie wiederum auf
einen besonders schlechten aber beschreibbaren Status festlegt. Der Punkt, der hin-
gegen mit Arendt betont werden kann, ist, dass diese Menschen zwar am 6konomi-
schen und sozialen Leben teilnehmen kdnnen und auch bzw. in besonderer Weise der
Staatsgewalt unterworfen sind, dass ihnen jedoch die Moglichkeit genommen wurde,
sich am politischen Leben zu beteiligen.

Das Singen der US-Hymne auf Spanisch ist dabei kein isolierter, kontextloser Akt
— als solcher wére dieser Gesang liberhaupt nicht verstindlich. Er kniipft vielmehr an
eine lange Tradition an und schreibt sich in diese ein. Wenn es nicht eine Tradition
des Singens der amerikanischen Hymne gibe, die festlegt, welche Personen in wel-
chen Kontexten die Berechtigung haben, die Hymne auf eine festgelegte Weise zu
singen, dann wire besagter Gesang in Kalifornien nicht als Singen der Hymne iden-
tifizierbar gewesen und es hétte gar nicht festgestellt werden konnen, dass es sich
dabei um die Performance von unberechtigten Personen in einem unpassenden Kon-
text und auf nicht den Regeln entsprechende Weise handelt. Das Ankniipfen an eine
Tradition ist eine Voraussetzung dafiir, dass ein performativer Widerspruch als sol-
cher erkennbar ist. Der Widerspruch besteht in der Legitimationsliicke, der diese Hand-
lung auszeichnet, also darin, dass eine Handlung ausgefiihrt wurde, die keine beste-
hende Legitimationsbasis hat, sondern fiir die erst in actu Legitimitit verlangt wird.

Fiir eine Theorie der Versammlung zieht Butler daraus die Konsequenz, dass das
gemeinsame Einnehmen eines Raums und die gemeinsame Zurschaustellung der ei-
genen Existenz in bestimmten Fillen bereits ein gewichtiges politisches Ereignis sein
kann. In manchen Féllen »ist es vielleicht treffender, wenn man sagt, dass die Ver-
sammlung bereits spricht, bevor ein Wort gedufsert hat« (APV: 204). Was die Ver-
sammlung in solchen Fallen »ausspricht¢, indem sie es zur Schau stellt, ist ihre eigene
Existenz. Eine solche performative Zurschaustellung der eigenen Existenz durch eine
sich bildende Versammlung hat eine Reihe von Effekten, die sie zu einer méchtigen
politischen Handlung machen kénnen: Sie dringt eine ausgeschlossene Gruppe in
den Raum des Sichtbaren; sie bringt deren Forderung nach einem Recht auf lebbares
Leben in die politische Auseinandersetzung ein; und sie manifestiert die Geteiltheit
der Situation und holt die Individuen damit aus ihren isolierten Einzelschicksalen und
proklamiert eine Gemeinschaft. Es ist fiir Butler entscheidend, dass diese Proklama-
tion keine vorgéngige Gruppe oder geteilte Identitét voraussetzt, sondern das perfor-
mative Griindungsmoment einer Gruppe ist (vgl. APV: 28). Das Einbrechen in den
offentlichen Raum durch eine Versammlung, die bislang in diesem keinen legitimier-
ten Platz hatte, kann zu einem Griindungsmoment, einem Neuanfang innerhalb des
Politischen werden.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | GERHARD THONHAUSER

Um dieses Moment des Neuanfangs weiter zu entfalten, kann auf eine weitere
Arbeit von Arendt verwiesen werden. In Uber die Revolution hilt Arendt (1963) fest,
dass der Revolutionsbegriff »unldsbar der Vorstellung verhaftet [ist], daf sich inner-
halb der weltlichen Geschichte etwas ganz und gar Neues ereignet, dall eine neue
Geschichte anhebt« (Arendt 1963: 33). Das zweite zentrale Element des Revoluti-
onsbegriffs ist, die Revolution als die Geburtsstétte der Freiheit zu verstehen (vgl.
Arendt 1963: 34); die Revolution schafft einen neuen Erscheinungsraum, der als Ort
der Freiheit und Gleichheit zu verstehen ist. Eine Revolution findet nur dann statt,
wenn sich die Idee des Neubeginns mit der Griindung der Freiheit verbindet. Ent-
sprechend darf nach Arendt nicht jeder Aufstand, Staatsstreich oder Biirgerkrieg als
Revolution gelten (vgl. Arendt 1963: 41). Arendt greift auf die amerikanische Revo-
lution zuriick, um diesen Begriff der Revolution zu entfalten, und wendet gegen spa-
tere Revolutionen ein, dass diese nicht mehr als Griindungsmomente der Freiheit ver-
standen wurden, sondern als Akte der Befreiung im Angesicht der Unterdriickung
oder des Elends der Bevolkerung, wodurch sie den wesentlichen Bereich des Politi-
schen verfehlten.

Arendt hétte den Fliichtlingsmarsch vom 4. September 2015 daher wohl kaum als
einen revolutiondren Akt gelten lassen. Thre Begriindung hierfiir ist lehrreich, denn
sie erlaubt uns, nicht nur die Macht, sondern auch die Beschrinktheit dieser pluralen
Handlung zu sehen. Der Marsch entfaltete seine Macht, weil durch ihn eine Gruppe
von Ausgeschlossenen ihren Eintritt in den Erscheinungsraum performativ ins Werk
setzte, was eine Reorganisation der bestehenden Ordnung erforderlich machte. Tat-
sichliche politische Macht hitte dieser Marsch allerdings nur dann entfaltet, wenn er
nicht nur ein gemeinsames Vorgehen in Reaktion auf die Unertriglichkeit der Situa-
tion gewesen wire, sondern sich zudem als ein gemeinsames Handeln im Namen von
Freiheit und Gleichheit entfaltet hitte.

6. DIE KONSTITUTION KURZLEBIGER VERSAMMLUNGEN

Wihrend die Theorien von Butler und Arendt ihre Stirke darin ausspielen, die Macht
kurzlebiger Versammlungen zu erkldren, helfen sie uns nur bedingt zu verstehen, wie
solche Versammlungen zustande kommen. Butler bleibt beziiglich dieser Frage auf-
fallig vage und macht letztlich nur deutlich, woran wir es nicht festmachen diirfen:
an einer vorgingigen Identitit oder klar definierten Forderungen. Ihre performative
Theorie der Versammlung stellt sich solchen Zugéngen entgegen, indem sie betont,
dass die Gruppe nicht die Voraussetzung, sondern das Resultat der Ausiibung pluraler
Performativitit ist.

Doch was bringt Menschen dazu, sich zu versammeln und gemeinsam zu han-
deln? Einerseits ist es sicherlich so, dass die konkreten Griinde von Fall zu Fall und

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 265

von Beteiligten zu Beteiligten unterschiedlich sein kénnen und es daher eine Anma-
Bung wire, dariiber in einem Beitrag zur politischen Philosophie eine Auskunft geben
zu wollen. Andererseits sollte uns dies nicht dazu verleiten, diese Frage in einem Be-
reich zu verorten, der einer Theoretisierung génzlich verschlossen ist. Auch Butler
deutet an einigen Stellen in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung an, dass es Formen der Gemeinsamkeit braucht, um plurales Handeln in
Gang zu bringen und in Gang zu halten; ein geteiltes Gefiihl von Ungerechtigkeit
oder Unlebbarkeit konnte etwa diese Rolle spielen (vgl. APV: 177).

An dieser Stelle kann ich nur einen Hinweis geben, in welche Richtung man ge-
hen konnte, um hier weiter zu denken, ohne hinter die zentralen Einsichten, die Butler
zu einer performativen Theorie der Versammlung gefiihrt haben, zuriickzufallen. Mit
Sartres (1967) Kritik der dialektischen Vernunft lie3e sich z.B. zeigen, dass es eine
Voraussetzung fiir die Moglichkeit der Bildung einer Versammlung ist, dass die Be-
teiligten bereits in irgendeiner Weise als Kollektiv strukturiert sind. Das ldsst sich am
Beispiel des eingangs geschilderten Fliichtlingsmarschs deutlich sehen: Dass die
Fliichtlinge tagelang in derselben Bahnhofshalle ausharren mussten und ihre Situa-
tion dabei zunehmend als ausweglos erlebten, diirfte das wesentliche Moment gewe-
sen sein, das sie dazu brachte, gemeinsam tétig zu werden. Das verweist auf ein wei-
teres Element, das von Sartre herausgearbeitet wurde: Die Bildung einer Versamm-
lung geht mit der Einsicht einher, dass es ein gemeinsames Anliegen gibt (dieses muss
keine konkrete Forderung sein und kann ein hohes Mal3 an Heterogenitét der Ein-
zelinteressen zulassen) und dass die Moglichkeit besteht, durch gemeinsames Handeln
dahingehend etwas zu verdndern. Mithilfe einer Theorie pluraler Performativitét 1asst
sich betonen, dass diese Gemeinsamkeit dem Tun nicht vorgéngig ist, sondern sich im
gemeinsamen Tétigsein Anliegen abzeichnen und Handlungsmdglichkeiten eréffnen.

Der néchste Schritt wére, die Formen von Bindungen zu untersuchen, die durch
das gemeinsame Tatigsein gestiftet werden, um zu verstehen, wie diese dazu beitra-
gen, die Gemeinschaftshandlung zu koordinieren und in Gang zu halten.” Meines Er-
achtens wiirden diese Ergidnzungen es ermdglichen, einen vollwertigen Begriff plu-
ralen, performativen Handelns zu entwickeln, der auf der radikalen Relationalitét
menschlicher Subjektivitit und Akteurschaft aufbaut und in der Lage ist, die spezifi-
schen Bindungen in verschiedenen Gruppen zu thematisieren sowie die Macht und
Handlungsmoglichkeiten, die sich durch das gemeinsame Handeln entwickeln, ver-
standlich zu machen.

7 An anderer Stelle habe ich vorgeschlagen, Sartres Ansatz durch den Riickgriff auf eine
Theorie des Miteinanderfiihlens, wie er in der frilhen Phdnomenologie entwickelt wurde,
in diese Richtung zu erweitern (vgl. Thonhauser 2017). Meines Erachtens liee sich dies
gut mit einer performativen Theorie der Versammlung verbinden.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | GERHARD THONHAUSER

7. VERSAMMLUNGEN ZWISCHEN NOTWENDIGKEIT
UND FREIHEIT

Eine Theorie der Versammlung, die auf einem Verstidndnis pluraler Performativitét
aufbaut, erlaubt es, die Selbstkonstitution kurzlebiger Versammlung im gemeinsa-
men Handeln versténdlich zu machen, ohne auf eine vorgingige Identitét rekurrieren
zu miissen. Es erlaubt zudem ein plurales Verstindnis dieses Handelns, das der He-
terogenitit der Beteiligten Rechnung tragen kann. Der gemeinsame Marsch machte
die Fliichtlinge zu einer Gruppe und eréffnete ihnen Handlungsmdglichkeiten, die sie
zuvor nicht hatten und alleine nie hétten erreichen kdnnen. Es handelte sich hierbei
um eine Akteurschaft, die von der bestehenden Ordnung nicht vorgesehen war; die
Fliichtlinge waren vielmehr als passives Subjekt polizeilicher Maflnahmen konstitu-
iert. Dies zeigt uns, dass spontane Versammlungen gerade dann eine kritische Funk-
tion erfiillen, wenn die an ihr Beteiligten oder die Form ihrer Zusammenkunft zu
jenen Ausgeschlossenen gehoren, die in der bestehenden Ordnung des 6ffentlichen
Raums keinen Platz haben.

Fiir Butler ist aber ebenso klar, dass kurzlebige Versammlungen weder intrinsisch
gut noch intrinsisch schlecht sind. Dies fiihrt sie zur normativen Frage, welche Ver-
sammlungen zu begriiBen und welche abzulehnen sind. Arendts Begriff der Revolu-
tion verspricht, hierfiir ein Kriterium zu liefern. Eine entstehende Versammlung ist
dann zu begriilen, wenn sie nicht bloB der Befreiung, sondern der Griindung der
Freiheit dient; dies erfiillt nicht jede Rebellion gegen eine ungerechte Situation, son-
dern nur ein Neuanfang im Namen von Freiheit und Gleichheit. Wenngleich eine
scharfe Grenze zwischen Handeln aus Notwendigkeit und Handeln im Namen einer
Griindung der Freiheit in der komplexen Wirklichkeit sozialer Kdmpfe wohl kaum
zu ziehen ist — weil die beiden Momente wohl immer vermischt auftreten —, ver-
spricht Arendts Ansatz, ein Kriterium zu liefern, um blofe Befreiungsbewegungen
von echten Revolutionen zu unterscheiden und damit jene Versammlungen zu iden-
tifizieren, die politische Macht im Namen der Demokratie anstreben. Mit Butler ldsst
sich anmerken, dass Arendts Kriterium vielleicht zu starr und idealistisch ist. Manch-
mal ist es berechtigterweise gerade die Forderung nach einem lebbaren Leben, die im
Zentrum pluralen Handelns steht, und Versammlungen erfiillen manchmal gerade
dann ihre kritische Funktion, wenn sie die Situation bestimmter Bevolkerungsgrup-
pen, denen es verunmdglicht wird, ein lebbares Leben zu fiihren, thematisieren. Viel-
leicht lassen sich die Grundideen von Arendt und Butler in folgendem Kriterium zu-
sammenfiihren: Im Entstehen begriffene Versammlungen erfiillen dann ihre kritische
Funktion in zu affirmierender Weise, wenn sie performativ neue Gemeinschaften
schaffen, welche die bestehende Ordnung des 6ffentlichen Raums infrage stellen, und
dies nicht blofl im Dienst von Partikularinteressen tun, sondern im Namen von Frei-
heit und Gleichheit.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLURALE PERFORMATIVITAT | 267

LITERATUR

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer: Die souverdine Macht und das nackte Leben.
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Arendt, Hannah (1955): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Miinchen/Zii-
rich: Piper 2008.

Arendt, Hannah (1960): Vita Activa oder Vom titigen Leben. Miinchen/Ziirich: Piper
2009.

Arendt, Hannah (1963): Uber die Revolution. Miinchen: Piper 1974.

Blume, Georg/Brost, Marc/Hildebrandt, Tina/Hock, Alexej/Klormann, Sybille/Kdckritz,
Angela/Krupa, Matthias/Lau, Mariam/Randow, Gero von/Theile, Merlind/Thumann,
Michael/Wefing, Heinrich (2016): »Grenzoffhung fiir Fliichtlinge: Was geschah wirk-
lich?«, in: DIE ZEIT, 18. August 2016, http://www.zeit.de/2016/35/grenzoeffnung-
fluechtlinge-september-2015-wochenende-angela-merkel-ungarn-oesterreich/komplett
ansicht (Zugriff 8.8.2016).

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehdrigkeit.
Ziirich/Berlin: diaphanes.

Freud, Sigmund (1921): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Leipzig/Wien/Ziirich:
Internationaler Psychoanalytischer Verlag.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt/M.:
Campus.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2004): Multitude. Krieg und Demokratie im Empire.
Frankfurt/M.: Campus.

Heath, Joseph (2015): »Methodological Individualism, in: Stanford Encyclopedia
of Philosophy, http://plato.stanford.edu/archives/spr2015/entries/methodological
-individualism/ (Zugriff am 22.9.2016).

Latour, Bruno (2010): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung
in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie des Foules. Alcan.

Muhr, Rudolf (2015): »Ergebnisse der Wahl des Osterreichischen Worts des Jahres
2015«, http://www.oedeutsch.at/ OEWORT/2015/01 Begr15/Pressemitteilung-
Oewort-Wahl%202015.pdf (Zugriff 22.9.2016).

Sartre, Jean-Paul (1960): Kritik der dialektischen Vernunft. Reinbek: Rowohlt 1967.

Thonhauser, Gerhard (2017): »From Collectives to Groups. Sartre and Stein on Joint
Action and Emotional Sharing« in: Luft, Sebastian/Hagengruber, Ruth (Hg.):
Women Phenomenologists on Social Ontology. Clam: Springer (i. Ersch.).

Weber, Max (1922): Wirtschaft und Gesellschaft. Tiibingen: Mohr.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. PERSPEKTIVIERUNGEN



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politische Philosophie bei Freud
Krieg, Zerstérung und die Fahigkeit zur Kritik’

JUDITH BUTLER

Ubersetzt von Anna Wieder und Sergej Seitz

Ich habe Bedenken Ihr Interesse zu miflbrauchen, das
ja der Kriegsverhiitung gilt, nicht unseren Theorien.
Doch mdchte ich noch einen Augenblick bei unserem
Destruktionstrieb verweilen, dessen Beliebtheit kei-
neswegs Schritt hélt mit seiner Bedeutung.

SIGMUND FREUD AN ALBERT EINSTEIN (1932: 39)

Freud wird im Allgemeinen nicht als politischer Philosoph angesehen, auch wenn
einige seiner Einsichten von philosophischen Ansdtzen aufgegriffen wurden, die
sich mit Fragen der Politik befassen. Umgekehrt greift Freud wiederholt auf Meta-
phern aus dem Bereich der Politik zuriick, um seine Ansichten zu erldutern. In sei-
nen Arbeiten zur Verdrdngung spielt etwa der Begriff der Zensur eine wichtige Rol-
le, wenngleich Freud dabei natiirlich nicht an einen Staat oder eine Institution
denkt, die unsere Gedanken und Wiinsche zensieren wiirden. Das Ich bezeichnet
Freud gelegentlich als eine »Instanz«, wodurch er ihm einen sozialen Status und
eine mogliche politische Signifikanz zuschreibt. Immer wieder spricht Freud zudem
iber die Gefahren des Nationalismus, den phantasmatischen Charakter von Staats-
biirgerschaft, das Problem der Autoritét, die Urspriinge von Gewalt und Krieg sowie
die Aussichten auf Frieden. Dabei bedient sich Freud etwa in Das Ich und das Es
(1923) einer operativen Metapher von der Psyche als einem eigenen Rechtssystem,
das urteilt, Autoritit durchsetzt, fremde Elemente verbannt und Strafen verhidngt. In

1 Anm. d. Hg.: Dieser Text ist eine deutschsprachige Erstpublikation. Eine englische Fas-
sung wird voraussichtlich in dem Handbook of Philosophy and Psychoanalysis, hg. von
Michael Lacewing u. Richard Gipps, bei Oxford University Press erscheinen.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | JuDITH BUTLER

seinem 1915, mitten im Ersten Weltkrieg verfassten Text »ZeitgemifBes iiber Krieg
und Tod« denkt Freud iiber die Bindungen nach, die Gemeinschaften zusammenhal-
ten, sowie liber die destruktiven Krifte, die diese Bindungen zerreilen. Im Zuge
seiner Forschungen zum Todestrieb befasst sich Freud erstmals 1920 in Jenseits des
Lustprinzips und dann eingehender in der darauf folgenden Dekade mit den de-
struktiven Kréften des Menschen. Sadismus, Aggression und Destruktion fungieren
hier zunehmend als typische Beispiele fiir den Todestrieb, dem Freud in Das Unbe-
hagen in der Kultur (1930) seine elaborierteste Ausformulierung gibt. Der Todes-
trieb, den er zehn Jahre zuvor, in Jenseits des Lustprinzips, bereits als einen unab-
dnderlichen Teil der menschlichen Natur angesehen hatte, nimmt in Das Unbehagen
in der Kultur eine neue Form an: Freud entwickelt dort eine dualistische Metaphy-
sik, in der Eros — die Kraft, die immer komplexere menschliche Bindungen hervor-
bringt — und Thanatos — die Kraft, die diese Bindungen zerreifit — einander gegen-
iiberstellt werden. Wenn jede dauerhafte politische Formation voraussetzt, dass so-
ziale Bindungen relativ konstant aufrechterhalten werden kdnnen, wie kann dann ein
politisches Gemeinwesen mit jener destruktiven Kraft umgehen, die Freud beschreibt?

Politische Philosophie zielt traditionellerweise auf die Erlduterung von Konzep-
ten wie Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit ab, tut dies jedoch fiir gewohnlich im
Rahmen einer umfassenderen Fragestellung: Was ist die beste Form, in der Men-
schen sich gemeinsam regieren konnen? Diese Frage unterstellt bereits, dass politi-
sche Gemeinwesen eingerichtet und erhalten werden miissen, und dass Gesetze und
Normen dazu da sind, diese Formen geteilter Existenz bzw. gemeinschaftlichen Le-
bens zu regulieren. Wenn wir also nach der besten Art und Weise fragen, in der das
Zusammenleben der Menschen zu organisieren ist, und zur Losung dieses Problems
nach spezifischen staatlichen Strukturen oder Regierungsformen suchen, treffen wir
bereits einige zentrale Voraussetzungen: Erstens setzen wir voraus, dass Menschen
in gewisser Weise dazu geeignet sind oder dazu gebracht werden kdénnen, sich ge-
meinsam zu regieren. Dabei gehen wir etwa davon aus, dass Menschen sich um an-
dere sorgen, dass sie Teile eines Gemeinwillens sind, dass sie nach dem streben,
was fiir alle gut ist, oder dass sie sich aufgrund eines sozialen und politischen Sinns
der Notwendigkeit bewusst sind, sich selbst als Teile einer Gemeinschaft zu sehen —
oder zumindest dazu erzogen oder gezwungen werden konnen, eine derartige Ori-
entierung auszubilden. Wir setzen zweitens voraus, dass die spezifischen Beziehun-
gen, die innerhalb eines politischen Gemeinwesens gestiftet werden, zu dessen Er-
haltung beitragen, auB8er in jenen Féllen, in denen das Gemeinwesen sich als so un-
ertriglich und ungerecht erweist, dass es zugunsten einer anderen Ordnung iiber-
wunden werden muss. Wenn es zutrifft, dass — wie Aristoteles sagt — Menschen po-
litische Lebewesen sind und dass sie sich nur im Zusammenhang politischen Le-
bens als Menschen erkennen und ausdriicken konnen, dann hat die je konkrete
Form, die menschliche Beziehungen innerhalb eines politischen Gemeinwesens an-
nehmen, unmittelbar damit zu tun, wie das spezifisch Menschliche an ihnen in die-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 273

sem Gemeinwesen erkannt und ausgedriickt werden kann. Denn damit Menschen
einander in Gemeinschaft regieren konnen, scheint es notwendig, dass sie sich ent-
weder bereits in Verbindungen finden, die eine derartige Regierung ermoglichen,
oder dass solche Verbindungen durch das Regieren hergestellt werden kdnnen. Die
Verwirklichung politischen Lebens setzt nicht nur ein geteiltes Leben voraus, son-
dern auch eine Reihe sozialer Bindungen, die von der Verpflichtung zeugen, dieses
geteilte Leben dauerhaft zu erhalten, eine Regierungsform zu finden und am ge-
meinsamen Regierungsprozess teilzunehmen.

Um zu verstehen, wie soziale Bindungen geschmiedet und erhalten werden,
mochte ich mich in der Folge mit Freuds These auseinandersetzen, dass der Eros
uns dazu treibt, menschliche Bindungen zu stiften und zu erhalten sowie immer
komplexere Formen von Bindungen auszubilden. Demzufolge scheint ein Gemein-
wesen — insofern es von der Moglichkeit abhdngt, immer komplexere menschliche
Bande zu erhalten und zu erweitern — in gewisser Weise auf den Eros angewiesen
zu sein. Wenn es fiir ein Gemeinwesen notwendig ist, dass seine Mitglieder nach
der Erhaltung und Kultivierung dieser Bande streben, dann setzt es — wie auch die
politischen Philosophien, die es konzeptuell zu fassen versuchen — die Funktionsfé-
higkeit dieser Bindungen voraus und muss folglich auch mit deren Briichigkeit
rechnen. In seinen Uberlegungen zum Krieg wird die Briichigkeit dieser Bindungen
fiir Freud zu einem der dringlichsten Probleme.

FREUD UBER DEN KRIEG

Freuds Gedanken zum Ersten Weltkrieg bereiteten vielen seiner spiteren Einsichten
zur Destruktivitit den Weg. 1915 hatte Freud noch nicht den Begriff des Todestriebs
eingefiihrt — jenes Triebes, der mitunter gerade auf die Zerstdrung sozialer Bindun-
gen abzielt; aber er bemerkt bereits die erdriickende und nie dagewesene menschli-
che Destruktivitit zu seiner Zeit:

Der Krieg, an den wir nicht glauben wollten, brach nun aus und er brachte die — Enttduschung.
Er ist nicht nur blutiger und verlustreicher als einer der Kriege vorher, infolge der méchtig ver-
vollkommneten Waffen des Angriffes und der Verteidigung, sondern mindestens ebenso grau-
sam, erbittert, schonungslos wie irgend ein fritherer. Er setzt sich iiber alle Einschrankungen hin-
aus, zu denen man sich in friedlichen Zeiten verpflichtet, die man das Volkerrecht genannt hatte,
anerkennt nicht die Vorrechte des Verwundeten und des Arztes, die Unterscheidung des friedli-
chen und des kimpfenden Teiles der Bevolkerung, die Anspriiche des Privateigentums. Er wirft
nieder, was ihm im Wege steht, in blinder Wut, als sollte es keine Zukunft und keinen Frieden
unter den Menschen nach ihm geben. Er zerreifit alle Bande der Gemeinschaft unter den mitei-
nander ringenden Volkern und droht eine Erbitterung zu hinterlassen, welche eine Wieder-
ankniipfung derselben fiir lange Zeit unmoglich machen wird. (Freud 1915: 328f.)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 | JuDITH BUTLER

Diese Passage ist aus mehreren Griinden bemerkenswert, vor allem aber sticht
Freuds Beobachtung einer Verdanderung in der Geschichte der Destruktivitét hervor:
Eine derartige Destruktivitdt habe man, so Freud, bislang nicht gekannt. Doch wéh-
rend die Entwicklung neuer Waffen im Vergleich zu fritheren Kriegen zu einem
groBBeren Ausmall an Zerstorung fiihrte, scheint nach Freud der Grad an Grausam-
keit gleich geblieben zu sein, was darauf hindeutet, dass das Problem nicht darin
liegt, dass die Menschen grausamer geworden wéren, sondern dass die Technik es
der Grausamkeit ermoglicht hat, groBere Zerstorungskraft als je zuvor zu entfalten.
Ein Krieg ohne diese Waffen wiirde zwar weniger Zerstdrung bringen, aber er wiir-
de nicht mit weniger Grausamkeit gefiihrt werden. Freud scheint damit der ver-
meintlich naheliegenden These zu widersprechen, dass die Grausamkeit selbst
durch die Technik eine Steigerung erféhrt: Die Zerstérung nimmt zwar neue und
historisch verdnderliche Formen an, aber die Grausamkeit an sich bleibt dieselbe.
Die menschliche Grausamkeit ist somit nicht alleine fiir die Zerstdrung verantwort-
lich — die Technik spielt dabei ebenfalls eine Rolle. Die spezifisch menschliche De-
struktivitdt wiederum ergibt sich aus der ambivalenten Verfasstheit der menschli-
chen Psyche. Fragt man danach, was getan werden kann, um der Destruktivitit Ein-
halt zu gebieten, so muss man sich folglich unter anderem mit dieser Ambivalenz
und mit der Technik auseinandersetzen — insbesondere im Kontext des Krieges.
Obwohl man im Allgemeinen davon ausgeht, dass Nationen die Akteure des
Krieges sind, zerstort doch die blinde Wut, die zum Krieg antreibt, eben jene sozia-
len Bindungen, auf denen Nationen beruhen. Natiirlich kann diese blinde Wut auch
den Nationalismus einer Nation stirken, indem sie einen provisorischen, aus Krieg
und Feindschaft gezimmerten Zusammenhalt stiftet, aber sie hohlt doch zugleich
gerade jene Bindungen aus, die die Politik erméglichen. Zudem ist nicht jedes Ge-
meinwesen ein Nationalstaat und umgekehrt kann die Nation nicht auf das Ge-
meinwesen reduziert werden. Wenn ein Gemeinwesen auf Ubereinkiinfte mit ande-
ren Gemeinwesen angewiesen ist bzw. auf Gesetze, einschlieBllich jener Gesetze,
die kriegerische Handlungen zwischen Gemeinwesen regeln, dann gefdhrdet, wie
Freud anmerkt, der Krieg gerade diese Ubereinkiinfte und Gesetze. In der Tat miss-
achtet der Krieg zumeist zentrale Dimensionen politischer Regelung — wie etwa das
internationale Recht und die Menschenrechte, die Rechte von Nationen, die Ver-
pflichtungen zum Schutz der Zivilbevolkerung und die Eigentumsrechte — und sus-
pendiert diese oder verldsst sich darauf, dass die internationale Gemeinschaft ge-
wisse Arten von Verbrechen tolerieren wird. Die Zerstérungskraft des Krieges zer-
reifit soziale Bindungen und hat Wut, Rache und Misstrauen (»Erbitterung«) zur
Folge, wodurch zugleich die Moglichkeit von Wiedergutmachung fraglich wird.
Denn der Krieg unterminiert nicht nur die Bezichungen, die in der Vergangenheit
gekniipft wurden, sondern auch die zukiinftige Moglichkeit friedlichen Zusammen-
lebens. Obwohl sich Freud in der zitierten Passage explizit auf den Ersten Weltkrieg
bezieht, sagt er doch auch manches iiber den Krieg im Allgemeinen: Der Krieg

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 275

»wirft nieder, was ihm im Wege steht« (Freud 1915: 329). Freud legt damit nahe,
dass der Krieg darauf abzielt, Hemmschwellen niederzureiflen: Soldat*innen miis-
sen etwa eine Lizenz zum T6ten bekommen. Was auch immer die expliziten strate-
gischen oder politischen Ziele eines Krieges sein mogen, sie verblassen neben den
Zielen der Zerstorung; gerade die Zerstorungsverbote sind das Erste, was der Krieg
zerstort. Wenn man von so etwas wie einem unausgesprochenen »Ziel« des Krieges
sprechen kann, dann liegt dieses nicht primér darin, die politischen Verhiltnisse zu
verdndern oder eine neue politische Ordnung zu errichten, sondern vielmehr darin, die
soziale Basis der Politik selbst zu zerstdren. Eine solche Behauptung mag tibertrieben
erscheinen, wenn wir an so etwas wie gerechte Kriege glauben — an Kriege etwa, die
im Namen der Demokratie gegen faschistische oder massenmérderische Regime ge-
fiilhrt werden. Aber selbst in diesem Fall kommt das explizit deklarierte Ziel der
Kriegsfiihrung mit der Destruktivitit des Krieges nicht einfach zur Deckung. Auch der
sogenannte »gerechte Krieg« lduft Gefahr, eine Destruktivitit zu entfalten, die iiber
seine deklarierten Ziele und ausdriicklichen Zwecke hinausgeht.

Hier scheint der Einwand nahezuliegen, dass Regierungen doch durchaus Griin-
de fiir ihre Kriegseinsétze geben: die Ausweitung oder Wiedergewinnung von Terri-
torium und natiirlichen Ressourcen, die Volks- und Landesverteidigung, die Wie-
derherstellung von Ehre, Patriotismus und dergleichen mehr. Freud stellt dies in
zweierlei Hinsicht in Frage. Erstens macht Freud geltend, dass neben den offiziell
verkiindeten Kriegszielen stets auch noch ein anderes Ziel am Werk ist, das er in der
zitierten Passage »blinde Wut« nennt. Zweitens verweist Freud darauf, dass gerade
die Wut, die ein Volk oder eine Nation im Krieg anzuspornen und sogar zu vereinen
vermag, dieses Volk oder diese Nation zugleich spaltet und sich so gegen die inten-
dierten Kriegsziele der Selbsterhaltung oder der Selbsterh6hung richtet. Diese blin-
de Wut zielt schlieSlich vor allem darauf ab, bestehende Hemmungen und Zersto-
rungsverbote zu beseitigen, soziale Bindungen — die unter anderem dazu dienen, die
Destruktivitdt in Schach zu halten — zugunsten einer gesteigerten Destruktivitit zu
zerreiflen und Zerstorung auf lange Sicht hin zu reproduzieren, was entweder zu
einer Zukunft der Zerstérung oder zu einer Zerstorung der Zukunft fiihrt. Gerade in
den deklarierten rdumlich und zeitlich begrenzten Zielen der Kriegsfiihrung kann
somit ein anderes Ziel oder gar ein »Trieb« hervorbrechen: eine grenzenlose De-
struktivitit. Mag eine Gruppe oder Nation durch den Krieg auch einen gewissen
Zusammenhalt gewinnen, indem sie sich hinter den expliziten Zielen der Landes-
verteidigung oder der Vernichtung des Feindes vereint, so kann sich innerhalb die-
ser Vereinigung doch etwas herausbilden — oder zum Vorschein kommen —, das alle
diese offiziell anerkannten Ziele iibersteigt und damit nicht nur die sozialen Bin-
dungen der kriegsfithrenden Gruppen, sondern auch diejenigen sozialen Bindungen
zerreifit, die der Krieg erst etablieren soll. Der Gedanke einer »blinden Wut«, den
Freud der griechischen Tragddie entlehnt, nimmt bereits in gewissem Malle den To-
destrieb vorweg, den er fiinf Jahre spiter explizit einfithren wird. Bereits 1915 be-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 | JuDITH BUTLER

schéftigt ihn die Macht, die der Todestrieb erlangt, sobald er durch Zerstérungs-
technologien gesteigert wird, die es vermogen, die Welt in Schutt und Asche zu le-
gen und gerade jene sozialen Bindungen zu zerstoren, die die Macht hétten, der De-
struktivitdt Einhalt zu gebieten. Spétestens 1930, in Das Unbehagen in der Kultur,
widmet Freud sich eingehender der Moglichkeit des Genozids. Dort schreibt er:

Die Schicksalsfrage der Menschenart scheint mir zu sein, ob und in welchem Mafle es ihrer
Kulturentwicklung gelingen wird, der Stérung des Zusammenlebens durch den menschlichen
Aggressions- und Selbstvernichtungstrieb Herr zu werden. In diesem Bezug verdient viel-
leicht gerade die gegenwirtige Zeit ein besonderes Interesse. Die Menschen haben es jetzt in
der Beherrschung der Naturkréfte so weit gebracht, daf3 sie es mit deren Hilfe leicht haben,

einander bis auf den letzten Mann auszurotten. (Freud 1930: 506)

1931 fiigt er diesem Absatz noch eine Zeile hinzu, in der er an den »ewigen Eros«
appelliert, eine »Anstrengung [zu] machen [...], um sich im Kampf mit seinem
ebenso unsterblichen Gegner zu behaupten« (Freud 1930: 506), wobei er hinzusetzt,
dass niemand voraussehen kann, wie erfolgreich diese Anstrengung sein wird.
Freud sucht augenscheinlich nach einem Potential im Triebleben, das der katastro-
phalen Destruktivitdt entgegenzuwirken vermag, die er im Ersten Weltkrieg beo-
bachtet hat und die er in noch grolerem Ausmal} im Europa der 1930er Jahre wie-
derkehren sieht. Freud bezieht sich also in seinem Versuch, die Destruktivitit zu
verstehen, nicht auf die Geschichte oder auf empirische Beispiele, sondern auf das,
was er die »Triebe« nennt — ein Zug, der auf den ersten Blick ziemlich spekulativ
anmutet. Warum diese Bezugnahme auf das Triebleben? Nach Freud unterscheiden
sich die bewussten Griinde, die Gruppen sich selbst fiir ihr Handeln geben, von den
Motivationen, die ihrem Handeln tatsdchlich zugrunde liegen. Folglich kann ein
Denken, das nach den besten Moglichkeiten sucht, Zerstérung abzuwenden, sich
nicht einfach darauf beschrdnken, verniinftig nachvollziehbare Argumente zu lie-
fern, sondern es muss in gewisser Weise auch an den Trieb appellieren oder einen
Weg finden, mit und zugleich gegen den Destruktionstrieb zu arbeiten, der zum
Krieg fiihren kann.

Eine der Ursachen fiir die Skepsis gegeniiber Freuds Triebtheorie im englisch-
sprachigen Raum hat mit der Fehliibersetzung des Ausdrucks »Trieb« durch das
englische instinct zu tun. Freud verwendet sowohl das Wort Instinkt* als auch das
Wort Trieb*, doch letzteres kommt in seinen Schriften bei weitem haufiger vor; und
der Todestrieb* wird auch niemals »Todesinstinkt« genannt. James Strachey iiber-
setzte in seiner Ubertragung von Freuds Schriften ins Englische durchgehend beide
Begriffe mit instinct, was zu einem biologistischen Verstdndnis von Freuds Trieb-
begriff in der englischsprachigen Rezeption fiihrte sowie zu der Auffassung, dass
Freud in Bezug auf die Triebe eine Art biologischen Determinismus vertrete. In sei-
nem Aufsatz »Triebe und Triebschicksale« (1917a) — dessen Titel mit »Instincts and

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 277

their Vicissitudes« ins Englische iibersetzt wurde, wahrend wohl »Drives and their
Destinies« eine zutreffendere Ubersetzung gewesen wire — hilt Freud fest, dass die
Triebe weder allein in den Bereich der Biologie fallen noch eine schlechthin auto-
nome psychische Doméne darstellen. Der Trieb fungiert vielmehr »als ein Grenzbe-
griff zwischen Seelischem und Somatischem« (Freud 1917a: 214). Entgegen einer
biologistischen Reduktion des Triebs betont Freud an einer Stelle, dass die » Triebe«
der poetischen Dimension seines Werks angehéren.? In Jenseits des Lustprinzips
verweist er auflerdem darauf, dass die Psychologie und die wissenschaftliche Spra-
che insgesamt auf figurative Rede angewiesen sind, was darauf hindeutet, dass auch
biologische Erkldrungen es nicht vermogen, auf figurative Rede zu verzichten.
Freud stellt damit die Vorstellung in Frage, dass Triebe rein biologische, unbewuss-
te und deterministische Handlungsursachen seien. Festgehalten werden kann dage-
gen fiirs erste, dass Triebe als kraftvolle Motivationsquellen fungieren, die sich im
Fiihlen und Handeln manifestieren und nicht allein durch bewusste Reflexion ver-
standen werden konnen.

DER TODESTRIEB

Bis 1920 hatte Freud die Ansicht vertreten, dass die Psyche von der Lust, der Sexu-
alitdt oder der Libido regiert wird. Erst als er mit Formen der Kriegsneurose in Be-
riihrung kam, zog er die Mdglichkeit in Betracht, dass bestimmte Krankheitsbilder,
wie etwa der Wiederholungszwang, nicht immer durch Wunscherfiillung oder
Triebbefriedigung erkldrt werden konnen. Freud begann also unter dem Eindruck
des Krieges, den Todestrieb zu formulieren, was auch durch seine Beschiftigung
mit jenen Formen repetitiver Destruktivitidt vorangetrieben wurde, die sich von aller
erotischen Befriedigung unterscheiden.® Als Freud in Jenseits des Lustprinzips zum
ersten Mal den Todestrieb einfiihrte, ging es ihm folglich um eine Erklarung fiir
Formen repetitiven Verhaltens, die scheinbar nicht von einem Streben nach Befrie-
digung geleitet waren. Er war, wie erwéhnt, auf Patienten getroffen, die an Kriegs-
neurosen litten und traumatische Szenen der Gewalt und des Verlusts stets aufs
Neue durchlebten, ohne dass dies jenen Formen der Wiederholung &hnelte, die mit

2 In Jenseits des Lustprinzips versichert Freud den Leser*innen, dass es keinen Grund gebe,
sich liber den spekulativen Charakter seiner Trieblehre zu beunruhigen, da »wir genotigt
sind, mit den wissenschaftlichen Terminis, das heif3t mit der eigenen Bildersprache der Psy-
chologie [...] zu arbeiten« (Freud 1920: 65). In der Neuen Folge der Vorlesungen zur Ein-
fiihrungen in die Psychoanalyse geht er noch weiter: »Die Trieblehre ist sozusagen unsere
Mythologie. Die Triebe sind mythische Wesen, groBartig in ihrer Unbestimmtheit.« (Freud
1933: 101)

3 Freud bezeichnet dies spéter als »nicht erotische[] Aggression« (Freud 1930: 479).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 | JuDITH BUTLER

der Libido und der Wunscherfiillung verbunden sind. Diese Art der unkontrollierba-
ren Wiederholung des Leidens schien keinerlei Befriedigung hervorzurufen, son-
dern den Zustand des Patienten im Gegenteil sukzessive zu verschlechtern. Ausge-
hend von diesem Befund entwickelte Freud seine erste Theorie des Todestriebes,
der zufolge der Organismus nach einer Riickkehr zu seinem urspriinglichen anorga-
nischen Zustand strebt — ein Zustand, der von aller Spannung frei ist. Demgemél
strebt jeder menschliche Organismus danach, zu seinem Ursprung zuriickzukehren,
sodass der Verlauf eines Lebens nichts anderes als eine Abfolge von »Umwege[n]
zum Tode« ist (Freud 1920: 41).* Ebenso wie es im Menschen ein Streben nach Wun-
scherfiillung und organischer Selbsterhaltung gibt, gibt es etwas, das abseits jeder
Wunscherfiillung danach strebt, die organischen Bedingungen des Lebens zu negie-
ren, egal ob es sich dabei um das eigene Leben oder um das Leben anderer handelt.

Damit stellt Freud in umfassender Weise einen der zentralen Grundsitze klas-
sisch-liberaler politischer Philosophie in Frage, ndmlich die Vorstellung, dass das
Primat der Selbsterhaltung als Grundlage der Herausbildung von Gemeinschaften
und Regierungsformen fungiert. Geht man von der Hobbes’schen Figur aus, dass
Eigeninteresse oder Selbsterhaltung die Menschen zum Krieg treiben, dann iiber-
sicht man dabei gerade jene Dimension der Destruktivitit, die Freud herauszuarbei-
ten versucht und die potentiell sowohl gegen das Eigeninteresse als auch gegen die
Selbsterhaltung gerichtet ist. Freuds Uberlegungen sind vor diesem Hintergrund
duflerst bedeutsam, da politische Formationen von der Erhaltung sozialer Bindun-
gen abhédngen, sodass, wenn es etwas gibt, das an der Zerstdrung dieser Bindungen
arbeitet, dadurch auch die Grundlage politischer Gemeinschaft selbst unterminiert
wird. Die Erhaltung sozialer Bindungen setzt voraus, dass Menschen nicht nur da-
nach streben, sich als Individuen zu erhalten, sondern auch als soziale Wesen, deren
Uberleben von dem Fortbestehen sozialer Beziehungen abhiingt. Diese Behauptung
setzt jedoch ihrerseits voraus, dass die Selbsterhaltung an soziale Beziehungen ge-
kniipft ist, d.h., dass das »Selbst«, das sich zu erhalten strebt, in einer fundamenta-
len Weise durch seine sozialen Beziehungen bestimmt ist und folglich nicht einfach
oder primér ein vereinzeltes Individuum darstellt.

Wenn Wesen, deren hochstes Ziel die eigene Selbsterhaltung ist, mit anderen
zusammenleben miissen, fiir die dies ebenfalls das hochste Ziel darstellt, wie kon-
nen sie dann (a) danach streben, die Leben der jeweils anderen zu erhalten, und (b)
eine Sorge um die Gemeinschaft als Ganze ausbilden? Eine bekannte Antwort lau-
tet, dass es eben gerade die Gesellschaft ist, die fiir die Selbsterhaltung sorgt und so
diesen hochsten Zweck menschlichen Lebens erfiillt. Inwiefern wire diese Vorstel-

4 In Jenseits des Lustprinzips beschreibt Freud die »Umwege zum Tode« (Freud 1920: 41),
die ein Leben nimmt, das in fliichtiger Weise von einem Trieb regiert wird, der es dazu
antreibt, wieder in einen anorganischen Zustand zuriickzukehren.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 279

lung zu revidieren, wenn man mit Freud eine andere Tendenz in der menschlichen
Psyche in Anschlag bringt, die im Gegensatz dazu gerade nach der Riickkehr zu ei-
ner Zeit vor dem individuellen Leben des menschlichen Organismus strebt? Welche
Konsequenzen hat die Freud’sche Auffassung, dass die Selbstzerstérung genauso
méchtig ist wie die Selbsterhaltung, fiir die Theoretisierung der politischen Forma-
tionen, in denen Menschen leben?

Freuds Uberlegungen zum Destruktionstrieb konzentrierten sich zunichst auf
die Moglichkeit der Zerstdorung der Leben anderer, vor allem im Zusammenhang
mit dem Krieg, in dem die moderne Waffentechnologie die menschliche Zersto-
rungskraft vervielfacht. Jene, die an der Kriegsneurose litten, durchlebten die psy-
chischen Folgen des Krieges und boten Freud damit einen Anlass, dariiber nachzu-
denken, inwiefern die Destruktivitit nicht nur gegen andere, sondern auch gegen
einen selbst gerichtet ist. Die Kriegsneurose setzt die Leiden des Krieges in Form
traumatischer Symptome fort, die vor allem durch den Wiederholungszwang cha-
rakterisiert sind. Diese Form der Wiederholung dient nicht der Wunscherfiillung
und verschlechtert den Zustand des Patienten ohne Aussicht auf Besserung immer
weiter. Freud erkennt darin den Wiederholungscharakter von Zerstorung. Beim ein-
zelnen Patienten fithrt dies zu sozialer Isolation; in einem weiteren Sinne werden
dadurch nicht nur die sozialen Bindungen geschwicht, die die Gesellschaft zusam-
menhalten, sondern es wird auch der menschliche Organismus als solcher dem Ver-
fall preisgegeben, im Sinne einer Selbstzerstorung, die bis zum Suizid fiihren kann.
Libido und Sexualitdt spielen in dieser Form der Destruktivitdt, wenn iiberhaupt,
nur eine sehr geringe Rolle; die sozialen Bindungen, die fiir das politische Leben
unverzichtbar sind, werden von ihr zerrissen. Es gibt zwar durchaus Gemeinschaf-
ten und solidarische Bindungen, die sich unter Bedingungen des Krieges herausbil-
den und scheinbar durch gemeinsam geteilte und kommunizierte Ziele der Zersto-
rung belebt werden. Soziale Bindungen, die im Widerstand, in der Opposition oder
im gemeinsamen bewaffneten Kampf geschmiedet werden, findet man in allen Fa-
cetten des politischen Spektrums. Von noch entscheidenderer Bedeutung ist jedoch,
dass unter bestimmten zerstorerischen Bedingungen sogar diese Formen sozialer
Beziehungen ausgehohlt und vernichtet werden kénnen — etwa dann, wenn Trauma-
ta die Subjekte von sich selbst und von den Anderen entfremden. Wenn sich dies in
groBBerem Umfang ereignet, ist die soziale Grundlage politischen Lebens in Gefahr;
Wiedergutmachung und Erneuerung werden dann bis ins Unendliche suspendiert.

In Jenseits des Lustprinzips macht Freud gegen Ende des Textes geltend, dass
jeder menschliche Organismus in gewisser Weise nach seinem eigenen Tod strebt
und dass dieses Streben nicht abschlieBend von den Sexualtrieben her verstanden
werden kann. Belege fiir den Todestrieb finden sich zwar, wie er argumentiert, im

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 | JuDITH BUTLER

sexuellen Sadismus und allgemeiner im Phinomen des Sadomasochismus.’ Der To-
destrieb kann demnach sexualisiert werden, wodurch seine Destruktivitdt den nicht-
destruktiven Zielen der Sexualitit untergeordnet wird. Umgekehrt kann aber der
Todestrieb auch seinerseits die Vorherrschaft unter den Trieben erlangen — was etwa
in Phidnomenen sexueller Gewalt mit besonderer Deutlichkeit hervortritt. Dariiber
hinaus kénnen im Sadomasochismus sowohl die Selbstzerstérung als auch die Zer-
storung des Anderen eine Rolle spielen, was fiir Freud darauf hindeutet, dass ein
Trieb, der vom Sexualtrieb unabhingig ist, dennoch durch diesen wirken kann. Der
gleichsam fliichtige und opportunistische Todestrieb vermag das sexuelle Begehren
in Beschlag zu nehmen, ohne sich dabei direkt und explizit bemerkbar zu machen.
So kann etwa das Begehren, sich miteinander zu verbinden, das am Beginn einer
sexuellen Beziehung steht, durch Formen der Selbstzerstérung unterbrochen wer-
den, die die ausdriicklichen Zicle der Liebenden manifest zu konterkarieren schei-
nen. Das Verstorende an Handlungen, die eindeutig selbstzerstorerisch sind oder die
gerade die Bindungen zerstoren, die man am stirksten aufrechterhalten mochte, ist
nur eine alltdgliche Form der Zerriittung, durch die sich der Todestrieb im Sexualle-
ben bemerkbar macht.

In Das Unbehagen in der Kultur (1930) — ein weiterer Text, der sich mit den
zerstorerischen Folgen des Krieges befasst — wird der Sadismus erneut als » Vertre-
ter« des Todestriebes eingefiihrt, wobei in diesem spéteren Werk der Todestrieb
noch stirker mit den Begriffen der Aggression und der Destruktion in Verbindung
gebracht wird. Deren Wirksamkeit wird nicht mehr blofl im Kontext des sexuellen
Sadomasochismus verhandelt, »da wir«, wie Freud bemerkt, »die Ubiquitdt der
nicht erotischen Aggression und Destruktion [nicht mehr] iibersehen« diirfen (Freud
1930: 479). Freud hat hier offenbar den Ausbruch von Kriegslust und Nationalis-
mus sowie das Erstarken des Antisemitismus in ganz Europa im Blick. Diese For-
men der Aggression stehen in keiner Relation zur Lust oder zu den Befriedigungen,
die mit der Lust einhergehen: »Dieser Aggressionstrieb ist der Abkdmmling und
Hauptvertreter des Todestriebes, den wir neben dem Eros gefunden haben, der sich
mit ihm die Weltherrschaft teilt.« (Freud 1930: 481) Obwohl »Eros« und »Thana-
tos« fiir gewohnlich nicht unabhingig voneinander auftreten, haben sie doch entge-
gengesetzte Ziele: Eros strebt danach, getrennte Einheiten innerhalb der Gesell-
schaft zu verbinden und zu synthetisieren, indem er Individuen in Gruppen zusam-
menfiihrt sowie diese Gruppen noch einmal zusammenbringt, um groflere soziale
und politische Formationen hervorzubringen. Thanatos treibt diese Einheiten ausei-
nander und treibt sogar jede Einheit weg von sich selbst. Folglich ist in jeder Hand-

5 Wihrend Freud den Sadomasochismus in »Triebe und Triebschicksale« (1917) mittels
der Libidotheorie zu erkliren versucht hat, revidiert er seine Uberlegungen dazu in Jen-
seits des Lustprinzips (1920) sowie in »Das dkonomische Problem des Masochismus«
(1923) im Lichte des Todestriebes.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 281

lung, die danach strebt, eine soziale Bindung zu etablieren, ein gegenldufiges Stre-
ben am Werk, das ebenso eifrig daran arbeitet, diese Bindung zu zersetzen. Wir
kennen das: ich liebe dich, ich hasse dich; ich kann nicht ohne dich leben; ich ster-
be, wenn ich weiter mit dir zusammenlebe.

Freud geht dieses Problem beziiglich der Liebe auf zwei unterschiedliche Wei-
sen an. Einerseits insistiert Freud im gesamten Verlauf seines Werks auf der konsti-
tutiven Ambivalenz aller Liebesbeziehungen. Dies wird in »Das Tabu und die Am-
bivalenz der Gefiihlsregungen«, einem Kapitel aus Totem und Tabu (1913), beson-
ders deutlich, aber auch in »Trauer und Melancholie«, wo er den Verlust eines ge-
liebten Menschen mit der Aggression in Verbindung bringt (vgl. Freud 1917b: 434—
439). Diesem Modell zufolge ist die Liebe selbst ambivalent (vgl. Freud 1917b:
437). Andererseits ist »Liebe« ein anderer Name fiir »Eros« und bezeichnet nur ei-
nen der Pole der emotionalen Ambivalenz. Mit anderen Worten: Es gibt Liebe und
Hass; demnach benennt Liebe entweder die ambivalente Konstellation von Liebe
und Hass oder nur den einen Pol dieser zweigliedrigen Struktur. Freuds eigene Posi-
tion scheint in dieser Frage selbst ambivalent zu sein, was seinen Behauptungen
vielleicht rhetorisch noch weiteren Nachdruck verleiht. Diese paradoxe Darstel-
lungsweise wird in seinen Schriften tatsdchlich nie ganz aufgelost und erweist sich
durchgehend als fruchtbar. Sie tritt in seinen spéteren Schriften in einer symptoma-
tischen Weise in den Vordergrund: Liebe ist dort das, was eine Person an eine ande-
re bindet, aber die Liebe birgt aufgrund ihrer inhdrenten Ambivalenz auch ein Po-
tential zur Zerstorung sozialer Bindungen. Oder, wenn es nicht die Liebe an sich ist,
die diese Bindungen zerstort, dann ist es zumindest eine destruktive Kraft, die in
der Liebe liegt oder ihr anhaftet, die die Menschen zu Zerstorung und Selbstzersto-
rung bewegt, einschlielich der Zerstérung dessen, was sie am meisten lieben.

Die Frage, ob die Liebe Destruktivitdt enthdlt oder dieser entgegensteht, hilt
Freuds Denken besténdig in Unruhe. Diese Unruhe verweist auf ein Problem, das
sich ihm nicht nur im Kontext seiner Reflexionen iiber Liebesbeziehungen, sondern
auch in seinen Untersuchungen zur Massenpsychologie und zum zerstorerischen
Potential von Massen stellt: Liegt das Zerstérungsvermdgen in den Bindungen
selbst, die solche Mengen zusammenhalten — im Sinne eines destruktiven Bandes —
oder handelt es sich dabei vielmehr um eine Kraft, die >alle Bande der Gemein-
schaft zerrei3t« — als ein antisozialer Impuls, der die sozialen Beziehungen zersetzt?

Was ist in Gruppen, grolen Menschenmengen oder dem, was Freud »Massen«
nennt, am Werk, das dazu fiihrt, dass destruktive Ziele Einzug halten? Obwohl
Freud diese Frage in Massenpsychologie und Ich-Analyse (1922) nicht dezidiert an
den Anfang stellt, macht sie sich doch iiber den gesamten Text hinweg mit besonde-

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 | JupDITH BUTLER

rer Dringlichkeit bemerkbar.® Freud verweist darauf, dass Individuen in Massenan-
sammlungen dazu neigen, ihre Urteilskraft oder ihre »Féhigkeit zur Kritik« (Freud
1922: 86) abzugeben — insbesondere in Massen, die einem Fiihrer folgen und deren
Individuen sich in der Aussicht auf Gewalt gegenseitig in Erregung versetzen.

DIE FAHIGKEIT ZUR KRITIK UND DIE MASSE

In seiner Auseinandersetzung mit Gustave Le Bons Psychologie der Massen ver-
sucht Freud, dem Rechnung zu tragen, was Le Bon als jene »uniiberwindliche[]
Macht« bezeichnet, die es dem Einzelnen »gestattet, Trieben zu fronen, die er fiir
sich allein notwendig geziigelt hitte« (Le Bon 1895: 15). Der Einzelne »wird ihnen
[den Trieben]« in einer anonymen Masse »um so eher nachgeben« (Le Bon 1895:
15). Freud stellt die Frage, ob Individuen in einer Masse plotzlich neue Eigenschaf-
ten ausbilden, oder — was ihm plausibler scheint — ob bereits vorhandene unbewuss-
te Impulse hervorbrechen, die im Gefiige der Masse kaum noch vom Gewissen oder
vom Verantwortungsgefiihl eingeschrinkt werden. Zumindest um 1922 ist Freud
der Ansicht, dass es sich beim Gewissen um eine Art »soziale Angst« handelt — eine
Sorge darum, was andere iiber einen denken, und ein Gefiihl des Eingeschrianktseins
durch die Urteile der anderen. Eine Masse, die die Einzelnen, die Teil von ihr sind,
dazu anhilt, sich nicht darum zu kiimmern, was andere denken, erscheint dann von
Hemmungen wie auch von sozialer Angst befreit.

Freud greift zwei miteinander verschrankte Aspekte in Le Bons Darstellung auf,
um zu verstehen, wie sich Massen verhalten, sobald soziale Hemmungen wegfallen.
Der erste Aspekt ist der der Ansteckung, genauer: der Umstand, dass Phdnomene
der Gefiihlsansteckung in Massen von »hypnotischer Art« sind (Le Bon 1895: 15),
in dem Sinne, dass das Individuum seine personlichen Interessen denen des Kollek-
tivs opfert (vgl. Freud 1922: 79). Der zweite Aspekt ist der der »Beeinflussbarkeit«
oder »Suggestibilitiat« (vgl. Le Bon 1895: 16; Freud 1922: 80), d.h., dass das Sub-
jekt in der Masse dazu neigt, duBleren Impulsen nachzugeben. Wahrend Le Bon zur
Erkldrung dieses Phidnomens auf Bilder wie etwa das der »magnetischen Anzie-
hung« zuriickgreift, geht Freud davon aus, dass jene, die unter dem Einfluss der
Suggestion stehen — und sich damit in einer Art Hypnosezustand befinden —, mit ei-
nem durch die Masse gesteigerten »unwiderstehlichen Ungestiim< handeln (vgl. Freud
1922: 80). Die Ansteckung ist folglich ein zentrales Phanomen und die Suggestibilitit

6 Die englischsprachige Standard Edition von Freuds Werken iibersetzt das titelgebende
Massenpsychologie missverstindlicherweise mit Group Psychology. Freuds deutscher
Begriff der Masse meint aber eine weitaus grolere Menschenmenge und verweist auf Le
Bons Psychologie der Massen. In der Penguin Edition aus dem Jahr 2004 tibersetzt J. A.
Underwood korrekt mit Mass Psychology.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 283

steigert sich, wenn sie sich mit der Ansteckung koppelt. Von vielleicht noch groerer
Bedeutung ist jedoch der Umstand, dass die Masse von unbewussten Motiven regiert
wird, die von groBlen Gesten gesteuert werden konnen: »Wer auf [die Masse] wirken
will, [...] muB in den kréftigsten Bildern malen, tibertreiben und immer das Gleiche
wiederholen.« (Freud 1922: 83) Die Masse verlangt nach Gewalt. »Sie will«, wie
Freud schreibt, »beherrscht und unterdriickt werden« (Freud 1922: 83f.).

Gerade weil Le Bon nicht ndher untersucht, inwiefern sich Verdrdngtes inner-
halb von Massen gewaltsam Ausdruck zu verleihen vermag, sieht sich Freud dazu
gendtigt, den Zusammenhang von Enthemmung und Unbewusstem neu zu denken.
Freud bestreitet dariiber hinaus Le Bons Auffassung, dass das Begehren nach einer
Autoritit, der sich die Masse unterwerfen kann, ein tierisches Erbe darstellt. Dieser
Auffassung zufolge wiirden Menschenmassen sich letztlich genauso wie Tierherden
verhalten, wie Freud paraphrasierend festhilt: »Die Masse ist eine folgsame Herde«
(Freud 1922: 86). Freud verweist demgegeniiber darauf, dass die Masse einen Fiih-
rer nur dann annimmt, wenn dieser »selbst durch einen starken Glauben (an eine
Idee) fasziniert« ist (Freud 1922: 86). Nur indem er seinen eigenen starken Glauben
prasentiert und wirksam kommuniziert, kann der Fiihrer seinerseits einen starken
Glauben in der Masse erwecken. Freud schreibt iiber den Fiihrer: »[E]r muf} einen
starken, imponierenden Willen besitzen, den die willenlose Masse von ihm an-
nimmt« (Freud 1922: 86). Dadurch wird der Wille des Fiihrers zum Ather der Mas-
se — zu jener reinen Essenz, die die Gotter atmen. Spéter fiigt Freud dem hinzu, dass
in dem Malle, wie die Masse den Willen des Fiihrers annimmt, auch dessen Wille
wiederum, eben durch ihren Glauben, gestirkt wird.” Dass man dem Fiihrer derarti-
ge Krifte zuschreibt, ist nach Freud eine Folge von dessen »Prestige« sowie von
einer Lahmung der »Fahigkeit zur Kritik« (Freud 1922: 86). Spéter verweist er auch
darauf, dass in einer Masse die Wahrnehmung eines anderen, der sich in einem Er-
regungszustand befindet, bei einem selbst zur Ubernahme dieses Zustands fiihrt,
was eine Art primitive Sympathie darstellt. Dieser Zwang wird umso grofier, je
stirker der wahrgenommene Affekt ist, und der Affekt steigert sich wiederum genau
durch jene Formen der Ansteckung, die in Massen am Werk sind. Mit Bezug auf
William McDougalls Arbeiten zum Gruppengeist (vgl. McDougall 1920) bemerkt
Freud, dass das »merkwiirdigste und zugleich wichtigste Phanomen der Massenbil-

7 Dies wird in Franz Kafkas Erzéhlung »Josefine, die Séngerin oder Das Volk der Méuse«
besonders deutlich (vgl. Katka 1924). Dort wird die Fiihrerin — eine Sdngerin — vom Volk
iiberhoht und bis ins Unmogliche idealisiert, weil nur sie es vermag, ein Gefiihl nationaler
Einheit und Zugehorigkeit zu vermitteln. Obwohl sie am Ende bereits vollig geschwicht
ist und kaum mehr spricht oder singt, bleibt der Idealisierungsmechanismus selbst intakt
und es zeigt sich, dass es eigentlich das Volk (der Méause) ist, das durch seine idealisie-
rende Kraft die Fiihrerin erhdlt. Am Ende siegt jedenfalls die Verginglichkeit und die
ganze Geschichte gerit in Vergessenheit.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 | JuDITH BUTLER

dung [...] nun die bei jedem Einzelnen hervorgerufene Steigerung der Affektivitat«
ist, die sich aus der »unmittelbaren Induktion« eines gesteigerten Affekts ergibt
(Freud 1922: 91). In einem solchen Zustand »schweigt«, wie Freud festhilt, »die
Kritik des Einzelnen« (Freud 1922: 91). Wenig spéter referiert er noch einmal eine
These McDougalls: »Gegen die kollektive Herabsetzung der Intelligenzleistung
schiitzt man sich dadurch, dal man die Losung der intellektuellen Aufgaben der Mas-
se entzieht und sie Einzelnen in ihr vorbehilt.« (Freud 1922: 94) Freud selbst formu-
liert dies anders: »Die Aufgabe besteht darin, der Masse gerade jene Eigenschaften zu
verschaffen, die fir das Individuum charakteristisch waren und die bei ihm durch die
Massenbildung ausgeldscht wurden.« (Freud 1922: 94)

Freud scheint also in gewisser Weise zu sagen, dass uns das Eintreten in Massen
dumm macht bzw. dass Menschen, wenn sie sich in Massen zusammenfinden, ge-
meinschaftlich ihre Féhigkeit zur Kritik verlieren, weil sie das Denken jemand an-
derem iiberlassen oder auch niemandem — wenn man die Masse an die Stelle des
Individuums treten ldsst und den Selbstverlust der Individualisierungsarbeit vor-
zieht (vgl. Freud 1922: 84). Dariiber hinaus geht die Steigerung der Affektivitdt mit
einer »kollektiven Hemmung der intellektuellen Leistung« einher (Freud 1922: 88).
Wihrend es also so scheint, als wiirde die Bildung von Massen zur Enthemmung
fiihren, verstdrkt die Masse in Wahrheit eine bestimmte Form der Hemmung, ndm-
lich die Hemmung kritischen Denkens. Wo einst die Hemmung antisozialer Impulse
vorherrschte, greift nun die Hemmung des Denkens um sich und hebt so die Hem-
mung der antisozialen Impulse auf. Wenn uns die Masse also verspricht, dass wir,
indem wir in sie eintreten, unsere Hemmungen ablegen konnen, dann erweist sich
dies offenbar als ein falsches Versprechen, da die Hemmung in Wahrheit nur ihren Ort
wechselt und ihre Wirkung verkehrt, indem sie nun selbst als Enthemmung auftritt.

Freud vertritt die Ansicht, dass kritisches Denken die Macht hat, Formen affek-
tiver Erregung zu hemmen und dass umgekehrt die gesteigerte Affektivitit die Fa-
higkeit zur Kritik zu hemmen vermag. Nach Freud kann es folglich nicht so sehr
darum gehen, die Macht der Hemmung im Allgemeinen zu vergréBern. Ziel miisste
es in diesem Zusammenhang vielmehr sein, die hemmende Macht jener Féhigkeit
zur Kritik zu fordern. Vor diesem Hintergrund stellt sich eine weitere Frage: Wenn
die gesteigerte Affektivitit in Formen kollektiver Grausamkeit zum Ausdruck
kommt, ist es dann notwendig, diejenigen sozialen Bindungen zu stérken, die auf
der Liebe beruhen (das hiele, Eros gegen Thanatos stark zu machen), oder miisste
man eben diejenige kritische Instanz stérken und schérfen, die Freud in Das Ich und
das Es (1923) mit dem Begriff des Uber-Ich fasst? Freud geht es hier nicht nur da-
rum, Formen des Massenverhaltens zu analysieren, die zerstorerisches Potential ha-
ben, sondern auch darum, jene menschlichen Vermogen ausfindig zu machen und
zu starken, die solchen Formationen Paroli bieten konnen. Wihrend manchmal die
Liebe als wichtigste Gegenkraft zur Zerstérung in den Blick kommt, erscheint
Freud an anderen Stellen die »Fahigkeit zur Kritik« am vielversprechendsten. In

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 285

Massenpsychologie und Ich-Analyse umfasst die »Fahigkeit zur Kritik« verschiede-
ne Formen des Uberlegens und der Reflexion, doch schon ein Jahr spiter gewinnt
sie eine neue Bedeutung, indem sie mit dem Uber-Ich in Verbindung gebracht wird
— einer Form der Grausamkeit, die iiber das Ich hereinbricht. Das Uber-Ich wird
schlieBlich als »eine Reinkultur des Todestriebes« bestimmt (Freud 1923: 283), was
bedeutet, dass es willentliche Formen der Selbsteinschrinkung sind, die sich gegen
die Destruktivitdt wenden, bzw. dass man die Destruktivitit gegen den eigenen De-
struktionsimpuls richtet. (Selbsteinschriankung ist folglich eine willentliche und re-
flektierte Form der Destruktivitit, die sich gegen die Externalisierung destruktiver
Ziele richtet.) Anders gesagt: Wahrend in seinen fritheren Schriften eine Form der
Hemmung dafiir zustdndig war, der Entfesselung des Destruktionsimpulses Einhalt
zu gebieten, kommt diese Aufgabe nun, seit Freuds Einfiihrung des Uber-Ich, einem
eigenen psychischen Mechanismus zu. Das Uber-Ich ist gerade dazu da, seine de-
struktive Kraft gegen den eigenen Destruktionsimpuls zu richten. Das Problem an
dieser Losung liegt offenbar darin, dass ein uneingeschriinktes Wirken des Uber-Ich
zum Suizid fithren kann, wenn das Uber-Ich die Zerstérung des Anderen in Selbst-
zerstorung umschlagen ldsst. Einerseits scheint die »Fahigkeit zur Kritik« also auf
die Konsequenzen von Handlungen abzustellen, indem sie Ausdrucks- und Hand-
lungsformen kontrolliert, um schidliche Folgen abzuwenden. Andererseits vermag
sie, als eine AuBerung des Todestriebes, das Ich selbst zu zerstoren. Eine moderate
Form der Selbstkontrolle kann somit in unkontrollierte, selbstmorderische Selbstge-
iBelung ausschlagen — zumindest dann, wenn der Todestrieb selbst unkontrolliert
bleibt. Dies bedeutet paradoxerweise, dass die kritische Instanz, auf die man ange-
wiesen ist, um den Destruktionsimpuls in Schach zu halten, zum Instrument eben
jenes Destruktionsimpulses werden kann und so das Ichleben selbst gefahrdet.
Folglich muss die Selbsterhaltungsfunktion des Eros auf den Todestrieb gerichtet
werden, um sein destruktives Wirken zu kontrollieren. Wenn das Uber-Ich gegen
das Ich arbeitet, um dessen destruktives Tun zu hemmen, bedient es sich also selbst
noch der Destruktivitit, wobei das gefahrdete Objekt nun nicht mehr der Andere
oder die Welt ist, sondern das Ich selbst. Die Féahigkeit zur Kritik scheint also nur
von begrenztem Nutzen zu sein, um sich der Destruktivitit zu widersetzen, da sie es
nicht vermag, jene Destruktivitit zu kontrollieren, die im Uber-Ich selbst am Werk
ist. Daher bedarf es einer ausgleichenden Kraft, die nach Selbsterhaltung und, all-
gemeiner, nach Lebenserhaltung strebt. Heifit diese Kraft nun Liebe — oder Manie?
Geht sie mit einer Desidentifizierung einher oder mit einer neurotischen Position,
die eine kritische Distanz gegeniiber dem sadistischen Rausch schafft, der die Ge-
sellschaft in Beschlag nimmt?

Die Kontrolle ungehemmter Formen von Destruktivitt ist keine einfache Ange-
legenheit, da sie mit einer Reihe konstitutiver Paradoxien einhergeht. Wenn wir da-
zu einfach nur das Uber-Ich briuchten, hitten wir kein Problem; doch sobald sich
das Uber-Ich ebenfalls als potentiell zerstorerisch erweist, scheint es keinen Aus-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286 | JuDITH BUTLER

weg aus dem Teufelskreis der Destruktivitit zu geben. Welchen Unterschied wiirde
es machen, wenn wir uns dieser Frage {iber die Massenpsychologie zuwenden?
SchlieBlich gilt unser Interesse hier nicht der Beziehung zwischen dem Uber-Ich,
dem Es (den Trieben) und dem Ich (dem Realitétsprinzip), sondern den Verhéltnis-
sen in Gruppen. Welche Gefahren und Mdglichkeiten liegen in einem erneuten Re-
kurs auf die Massenpsychologie und welche Auswirkungen hitte dieser Perspekti-
venwechsel auf unsere Uberlegungen zur Destruktivitit?

In Massenpsychologie und Ich-Analyse, ein Jahr vor der Entwicklung seiner
Theorie des Uber-Ich, geht Freud dezidiert auf die folgenden Fragen ein: Welcher
Mechanismus ist fiir die Enthemmung der Grausamkeit verantwortlich? Wie kon-
nen wir seine Funktionsweise erkldren? Und was hat Enthemmung etwa mit Identi-
fizierung zu tun — jenem Prozess, durch den Gruppenidentititen geformt werden?
Was meinen wir, wenn wir sagen, dass eine Masse von einer Gefiihlswelle erfasst
wird? Oder, wenn bestimmte Leidenschaften in einer Masse entfesselt werden, die
ansonsten unausgedriickt bleiben wiirden — wie verstehen wir diese »Entfesse-
lung«? Bedeutet Entfesselung, dass ein Begehren immer schon da war und blof3 un-
terdriickt wurde? Oder geht die »Entfesselung« immer in strukturierter Form von-
statten, sodass es dem aufwallenden Begehren oder Zorn allererst eine distinkte
Form gibt? Wenn wir sagen, dass ein gewdhlter Amtstriger einer neuen Welle der
Misogynie stattgegeben oder weit verbreiteten Rassismus salonfahig gemacht hat,
welche Form von Handlungsmacht schreiben wir ihm dann zu? Waren diese Pha-
nomene bereits da oder hat er sie hervorgebracht? Oder waren sie in einer bestimm-
ten Form bereits da, sodass sein Sprechen und Handeln ihnen nur neue Formen ver-
leiht? In jedem Fall wird der Impuls entweder von der Macht der Verdringung
strukturiert, die sie in gewisser Weise bestimmt und formt, oder von einer Macht
der »Befreiung«, die den Impuls mit einer spezifischen Bedeutung im Verhiltnis zur
fritheren Verdringung versieht. Wenn wir einem einfachen hydraulischen Modell
folgen oder auch einem »Energie«-Modell, demzufolge eine bestimmte Menge an
Energie freigesetzt wird, sobald die Hemmung aufgehoben wird, dann bleibt der
Impuls selbst unverdndert, egal ob sie gechemmt oder ausgedriickt wird. Wenn es
jedoch von Bedeutung ist, welche Instanz die Hemmung durchsetzt und wenn diese
Instanz allererst den verdringten Inhalt hervorbringt, dann schiebt das Auftreten des
vormals gehemmten Impulses nicht einfach die hemmende Kraft beiseite, sondern
richtet vielmehr einen koordinierten Angriff gegen diese Kraft, indem deren Griin-
de, deren Legitimitét und deren Anspriiche entlarvt werden. Der aufkommende De-
struktionsimpuls wire demnach keine reine Energie, sondern vielmehr mit Interpre-
tationen aufgeladen und durch ihr Verhiltnis zu Verbotenem und Erlaubtem be-
stimmt. Der Impuls bekdmpft somit aktiv die moralischen und politischen Ansprii-
che, die ihre Hemmung begriinden und aufrechterhalten; sie arbeitet unentwegt ge-
gen die Fahigkeit zur Kritik — nicht nur gegen moralische Urteile und politische
Bewertungen, sondern auch gegen das reflexive Denken im Allgemeinen, das diese

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 287

ermdglicht. Der Destruktionsimpuls strebt danach, die moralischen Selbstein-
schrinkungen zu zerschlagen und zu vernichten, die die Grundlage dessen bilden,
was Freud das Uber-Ich nennt. Es kénnte den Anschein haben, als bestehe ange-
sichts einer solchen Herausforderung des Uber-Ich die Aufgabe darin, moralische
Verbote zu stirken — vor allem solche, die das Selbst sich selbst auferlegt. Wenn das
Uber-Ich sich aber selbst als eine potentiell zerstorerische Kraft erweist, werden die
Dinge komplizierter.

Freuds Uberlegungen konnen uns etwas iiber einen moglichen kollektiven oder
geteilten Gebrauch der Fahigkeit zur Kritik lehren sowie dariiber, was ein solcher
Gebrauch zur Folge hitte, wo seine Grenzen liegen und warum Gruppen und politi-
sche Formationen nur bestehen kénnen, wenn eine gewisse vermittelnde Fahigkeit
zur Kritik kontinuierlich am Werk bleibt, die sowohl die VerduBerlichung destrukti-
ver Ziele als auch ihre selbstzerstorerische Internalisierung zu kontrollieren vermag.
Es geht dabei nicht darum, die Gesellschaft nach dem Modell des Ich zu gestalten,
sondern darum, nach den spezifischen sozialen Formen, die die Destruktivitdt an-
nehmen kann, sowie nach ihren Implikationen fiir ein geteiltes politisches Leben zu
fragen. Einerseits gibt uns Freud eine psychologische Erkldrung der Bedingungen
an die Hand, unter denen Gruppen iiberleben kénnen, ohne andere oder sich selbst
zu zerstoren. Andererseits tritt in seinen Ausfithrungen ein politisches Prinzip zu
Tage, das auf die Bedeutung der Massenpsychologie fiir die politische Philosophie
verweist: Gesellschaften, die sich auf der Grundlage einer prinzipiellen Opposition
gegen Grausamkeit organisieren, etwa gegen Krieg oder Todesstrafe, miissen das
destruktive Potential mitbedenken, das allen Gruppenbildungen inhédrent ist, und
davon ausgehend ein geteiltes Verstidndnis fiir die Form und die Kraft einer Kritik-
fahigkeit sowie einer Urteilskraft entwickeln, die wei}, wann und wie diese De-
struktivitdt in Schach zu halten ist, und die auch iiber die dafiir nétige Durchset-
zungskraft verfiigt. Eine solche Urteilskraft ist unverzichtbar fiir das Funktionieren
von Politik, und eine der Aufgaben der politischen Theorie besteht darin, die Be-
dingungen ihrer Moglichkeit herauszuarbeiten (vgl. Zerilli 2016).

IDENTIFIZIERUNG, HEMMUNG UND DAS UBER-ICH

Freud versucht mehrmals zu zeigen, dass der »Gemeingeist« oder »esprit de corps«
(Freud 1922: 134) aus Neid, aber auch aus geteilter Trauer hervorgeht. Die Mitglie-
der einer Gruppe streben danach, dass ihre Beziehungen zueinander durch einen
idealisierten Fiihrer vermittelt werden, den sie zugleich bewundern und hassen. Sie
lehnen es ab, dem Ideal untergeordnet zu sein, dessen sie zugleich bediirfen. Und
selbst wenn die idealisierte Figur beseitigt wird, ist doch niemand von ihnen in der
Lage, dieses Ideal selbst zu verkdrpern — und deshalb einigen sie sich im Angesicht

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288 | JuDITH BUTLER

des Verlusts auf eine gewisse Form der Gleichheit. Das ist die Konsequenz, die
Freud aus dem Mythos von der Urhorde zieht, in dem eine Gruppe von Briidern ih-
ren Vater ermordet, nur um dann seinen symbolischen Status in Form eines Totems
festzuschreiben.® Die Briider finden sich so in einer solidarischen Gemeinschaft zu-
sammen, die durch ein gemeinsames Scheitern gekennzeichnet ist:

Keiner soll sich hervortun wollen, jeder das gleiche sein und haben. Soziale Gerechtigkeit
will bedeuten, dal man sich selbst vieles versagt, damit auch die anderen darauf verzichten
miissen, oder was dasselbe ist, es nicht fordern konnen. Diese Gleichheitsforderung ist die
Waurzel des sozialen Gewissens und des Pflichtgefiihls. (Freud 1922: 134)

Was Freud das »soziale Gefiihl« nennt, »ruht also auf der Umwendung eines erst
feindseligen Gefiihls in eine positiv betonte Bindung von der Natur einer Identifi-
zierung« (Freud 1922: 134). An fritherer Stelle im selben Text heifit es: »Ein demo-
kratischer Zug geht durch die Kirche, eben weil vor Christus alle gleich sind, alle
den gleichen Anteil an seiner Liebe haben.« (Freud 1922: 102) Dieses Gleichheits-
potential innerhalb einer lateralen Affektbindung entwickelt sich zu einer Bindung
an einen gemeinsamen Fiihrer oder ein Ideal, d.h. an eine dritte Instanz, die mogli-
che Feindseligkeiten zu schlichten vermag. Ebenso wie Identifizierung zur Unter-
driickung der Feindschaft fithren kann (und so einen Ersatz fiir die libidindse Bin-
dung darzustellen vermag), kann sie auch Neurosen und hoherstufige intellektuelle
Denkvorgénge unterdriicken. Letztere sind selbstverstdndlich fiir die Ausiibung kri-
tischer Urteilskraft unverzichtbar — wie vielleicht auch die Neurose, insofern sie mit
einer gewissen Distanzierung vom sozialen Konsens einhergeht.

Die kollektive Identifizierung mit einem Ideal — einem Fiihrer, einem Nationen-
ideal oder einem »Ich-Ideal« — kann die morderische Feindschaft vorldufig beseiti-
gen, aber sie kann auch zur Externalisierung des Feindes fithren sowie zu nationa-
listischen Formen von Gemeinschaft. Das Ideal lésst sich scheinbar nicht gidnzlich
ertragen: Es ist immer iiberlegen, und zudem stort Neid die Gleichheit der Subjekte,

8  Freud bespricht den Mythos der »Urhorde« in den Nachtragen zu Massenpsychologie und
Ich-Analyse. Es handelt sich dabei um eine Ursprungserzahlung, in der der Urvater von
den Sohnen, die ihn idealisieren, getdtet und zerstiickelt wird. Idealisierung und Mordlust
spielen hier zusammen — eine urspriingliche Form der Ambivalenz, die mit Freuds Uber-
legungen zu den idealisierenden und mérderischen Aspekten der Liebe verbunden ist. Die
Totembruderschaft, die nach dem Mord entsteht, betrauert den Verlust, aber zieht auch
Gewinn daraus, in Form einer politischen Gleichheit unter den Briidern. Diese Gleichheit
ist jedoch offenbar schwer zu ertragen und das Vaterideal taucht nun innerhalb der Fami-
lie wieder auf, wo die Macht des Mannes die matriarchale Herrschaft durchbricht. Der
gemeinsame Mord ldsst die Briider vaterlos zuriick, aber durch die Institution der patriar-
chalen Familie und durch die Kategorien des »Ehemanns« und »Vaters« wird jeder von
ihnen zum Ersatz fiir das verlorene Vaterideal (vgl. Freud 1922: 152f.).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 289

die dem einen unterworfen sind, der das Ideal verkdrpert. Dies fiihrt dazu, dass man
ihm mit Gewalt begegnet. Wenn das Ideal dem Mord zum Opfer fillt oder wenn es
als mangelhaft entlarvt wird, dann zerbricht die Gruppe und die Feindschaft tritt
wieder hervor — ebenso wie das Bediirfnis, ein neues Ideal zu errichten.
Feindseligkeit kann darin bestehen, dass man mit dem Anderen oder mit sich
selbst bricht. Ein Jahr nach seinen Uberlegungen in Massenpsychologie und Ich-
Analyse hat Freud der exzessiven Kraft der SelbstmaBregelung den Namen »Uber-
Ich« gegeben. Damit wurde es auch notwendig, zu untersuchen, wie dessen Wirken
am besten kontrolliert werden kann. Die »Pflicht«, die er in Massenpsychologie und
Ich-Analyse als Ergebnis einer geteilten Affektivitit verstanden hatte — jene Selbst-
einschriankung, die sich Individuen im Namen des Gemeinwohls auferlegen —, be-
schreibt er in Das Ich und das Es als »Uber-Ich«. In diesem Zusammenhang erlangt
auch die Fahigkeit zur Kritik einen neuen und potenziell gefdhrlichen Charakter. Sie
ist nicht mehr blofl das Vermdgen einer Vernunft, die die menschlichen Neigungen
kontrolliert, sondern das Werkzeug einer zerstorerischen Kraft und eines unbéndi-
gen Sadismus. Wie bereits erwihnt, beinhaltet das Uber-Ich eine »destruktive
Komponente« (Freud 1923: 283), die sich gegen das Ich richtet, es fiir mangelhaft
befindet und sogar mit dem Tod bedroht. Die »Fahigkeit zur Kritik«, die nunmehr mit
dem Uber-Ich gleichgesetzt wird, erlegt ebenso Zwiinge und Verbote auf, wie es auch
eine starke Hemmung tun wiirde — mit dem Unterschied, dass das Uber-Ich zudem
Gefahr lduft, das Ich umfassend zu zerstoren. Freud formuliert dies folgendermaf3en:

[D]as iiberstarke Uber-Ich, welches das BewuBtsein an sich gerissen hat, [wiitet] gegen das
Ich mit schonungsloser Heftigkeit [...], als ob es sich des ganzen im Individuum verfligbaren
Sadismus bemichtigt hitte. [...] Was nun im Uber-Ich herrscht, ist wie eine Reinkultur des
Todestriebes, und wirklich gelingt es diesem oft genug, das Ich in den Tod zu treiben [...].
(Freud 1923: 283)

Was konnte dieser schonungslosen Gewalt Einhalt gebieten, die ein Teil des Selbst
gegen einen anderen Teil ausiibt? Freud verweist hier auf die Manie. Er beendet die
zitierte Passage mit der Behauptung, dass das Ich die Selbstzerstérung unter Um-
stdnden dadurch abwenden kann, dass es sich »durch den Umschlag in Manie sei-
nes Tyrannen erwehrt« (Freud 1923: 283).

Freud zitiert an dieser Stelle auch seinen Text »Trauer und Melancholie«
(1917), in dem er seine bekannte Unterscheidung zwischen Trauer und Melancholie
einfiihrt. Wéhrend die Trauer die bewusste Anerkennung des Verlusts einer Person
oder eines Ideals impliziert, scheitert die Melancholie daran, diesen Verlust wirklich
anzuerkennen. In der Melancholie wird der verlorene Andere als Bestandteil des Ich
internalisiert (bzw. inkorporiert). Eine Art gesteigerter Selbstgeilelung wiederholt
und verkehrt das Verhéltnis des Ich zum verlorenen Anderen innerhalb der Psyche.
Die Schuldzuweisungen an die verlorene Person oder das verlorene Ideal kehren

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290 | JupITH BUTLER

sich gegen das Ich, wodurch die Beziehung als innerpsychische am Leben erhalten
wird (vgl. Freud 1917: 437). Damit macht Freud bereits in diesem Text deutlich,
dass die Feindseligkeit, die sich in der Melancholie gegen das Ich richtet, fatale
Konsequenzen haben kann. Die Szene melancholischer Selbstgeielung dient folg-
lich als Modell fiir die spétere Topographie von Ich und Uber-Ich. Die Melancholie
setzt sich jedoch aus zwei gegenldufigen Tendenzen zusammen: Die erste Tendenz
ist die Selbstgeilelung, die den charakteristischen Ausdruck des Gewissens dar-
stellt. Die zweite Tendenz ist die »Manie, die darauf abzielt, die Bindung zum ver-
lorenen Objekt dadurch zu abzubrechen, dass sie das verlorene Objekt verneint
(vgl. Freud 1917: 440-443). Die energischen »manischen« Angriffe auf das Objekt
sowie die gesteigerten Bemiihungen des Ich, die Bindungen an das verlorene Objekt
oder Ideal zu zerreiflen, verweisen auf das Begehren, den Verlust zu iiberleben und
das eigene Leben nicht wegen dieses Verlusts hinzugeben. Die Manie ist gleichsam
der Protest des lebendigen Organismus gegen die Gefahr, von einem unkontrollierten
Uber-Ich zerstért zu werden.

Wie wir gesehen haben, konnen Formen gesteigerter Selbstgeifielung (und in
weiterer Folge der Selbstzerstorung) zumindest zeitweilig durch die soziale Ver-
bundenheit im Scheitern gelindert werden, die darin besteht, den Umstand anzuer-
kennen, dass es niemandem von uns gelingt, dem Ideal gerecht zu werden. Dieses
geteilte Scheitern begriindet nach Freud unsere Solidaritdt und unseren Gleichheits-
sinn. Eine derartige Linderung der Gewalt des Uber-Ich erweist sich jedoch als zeit-
lich begrenzt, wenn die Gruppe daran scheitert, mit der Feindseligkeit umzugehen
und sie zu kontrollieren, was zu fatalen Konsequenzen fiithren kann. Dariiber hinaus
gibt es Gruppen, die diese destruktive Feindseligkeit auf einen dufleren Feind rich-
ten, was wiederum die Vernichtung von Leben — bis hin zur Massenvernichtung —
zur Folge haben kann. Bezeichnenderweise verweist Freud, wenn er die »Manie«
als eine Kraft bestimmt, durch die der innere Tyrann iiberwiltigt werden kann, auf
die Macht des Organismus, die identifizierenden Bindungen selbst zu zerreilen. In
der Tat wird die aktive Desidentifizierung zu einer Moglichkeit, durch die der Or-
ganismus seine selbstzerstorerischen Kréfte mindern kann, um zu {iberleben. Die
Manie dient der Desidentifizierung, aber sie vollzieht auch eine »Kritik« am Tyran-
nen und liefert so eine Mdglichkeit, um iiber die Ausiibung einer Féahigkeit zur Kri-
tik am Uber-Ich nachzudenken, die nicht bereits dessen eigener Logik folgt.

Kurz gesagt: Das Uber-Ich, das die Destruktionsimpulse in Schach halten soll,
ist immer auch selbst ein mogliches Werkzeug der Zerstdrung, was nicht nur eine
Erklarung dafiir liefert, dass Gewalt moralisiert und als gerecht hingestellt werden
kann, sondern auch zeigt, warum jene, die ein besonders strenges Gewissen haben,
davon in den Tod getrieben werden konnen. In dhnlicher Weise scheinen Identifizie-
rungen zentral fiir die Empathie und die Aufrechterhaltung sozialer Bindungen zu
sein, aber auch ein destruktives Potential zu beinhalten. So stellt etwa die melan-
cholische Internalisierung des verlorenen Anderen oder des verlorenen Ideals eine

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 291

Form der Identifizierung dar, die eine Feindseligkeit am Leben halt, welcher die
Macht zukommt, den lebenden Organismus selbst zu zerstéren. Obwohl das Uber-
Ich der Externalisierung der Destruktivitidt Einhalt gebietet, bleibt es doch ein po-
tentiell destruktives Werkzeug, das — in Form des Selbstmords — gerade den mérde-
rischen Zwecken dienen kann, denen es eben Einhalt gebieten sollte. Gibt es hier
also iiberhaupt eine Mdoglichkeit, der Destruktivitit etwas entgegenzuhalten, das
nicht noch weitere Destruktivitit zur Folge hat? Das Uber-Ich scheint némlich ein
schwaches Werkzeug der Gewaltvermeidung zu sein — aufler wir ziehen die Gewalt
des Uber-Ich, wie fatal diese auch sein mag, den nach auBen gerichteten Formen
der Gewalt vor. Ist dies aber tatséchlich der einzig mogliche Weg?

FREUD UND EINSTEIN: SOLIDARITAT IM LEBEN

Gerade diese Problematik tritt im Briefwechsel zwischen Freud und Albert Einstein
zu Tage, den sie von 1931 bis 1932 gefiihrt haben — also in den Jahren unmittelbar
vor Hitlers Machtergreifung und ihrer darauffolgenden Emigration aus Deutschland
bzw. Osterreich.” Einstein fragt Freud in seinem Brief, wie die Menschheit »von
dem Verhédngnis des Krieges« befreit werden kann (Einstein an Freud 1932: 15),
und beklagt, dass das Schicksal der Menschheit in den Hénden einer machtgierigen
»herrschenden Schicht« liegt, deren »Machtbediirfnis [...] sich einer Einschrinkung
der Hoheitsrechte« des Staates »widersetzt« (Einstein an Freud 1932: 18). Einstein
sieht in Freud jemanden, dessen kritische Urteilskraft — in einer Zeit, in der Europa
erneut der Gefahr eines Weltkrieges ins Auge sieht — von allergrofSter Bedeutung ist.
Er stellt Freud die Frage, ob es in den Trieben, die die menschliche Psyche konstitu-
ieren, eine Grundlage fiir eine politische Ordnung gibt, die in der Lage wire, Kriege
zu verhindern. Dariiber hinaus fragt er nach der Moglichkeit, eine Vereinigung oder
einen Gerichtshof einzurichten, die in der Lage wéren, die destruktive Macht dieser
Triebe zu kontrollieren. Zunédchst verortet Einstein das Problem also auf der Ebene
der Destruktionstriebe, aber er bezieht sich auch auf die Ebene der politischen Insti-
tutionen und spricht sich dafiir aus, dass die Nationen ihre Souverénitét an eine in-
ternationale Organisation abtreten, die von allen Mitgliedsstaaten eine Verpflich-
tung zur Kriegsvermeidung und zur Erhaltung internationaler Sicherheit einfordern
wiirde. Dieses politische Ziel ldsst sich nur dann erreichen, wenn Menschen Wesen
sind, denen es moglich ist, internationale Autoritdten zu erschaffen und anzuerken-

9 Einstein verlieB Deutschland 1933 und Freud emigrierte 1938 aus Wien. Ihr Briefwechsel
findet sich in Einstein/Freud 1932. Das Vélkerbundinstitut fiir geistige Zusammenarbeit
hatte Einstein 1931 dazu eingeladen, mit einem Denker seiner Wahl in einen Dialog zu
treten, um iiber Fragen der Politik und des Friedens zu diskutieren. Er entschied sich fiir
Freud, den er einige Jahre zuvor fliichtig kennengelernt hatte.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292 | JuDITH BUTLER

nen, die die Macht haben, Kriege zu verhindern. Wenn es eine Tendenz oder einen
Trieb gibt, der dem entgegensteht, dann konnte es sich als unmdglich erweisen, den
Krieg zu bannen. Einstein, der offenbar Freuds Schriften gelesen hat, fragt ihn, ob
Menschen ein »Bediirfnis zu hassen und zu vernichten« haben und ob dies bis hin
zu Formen von »Massenpsychose gesteigert werden« kann (Einstein an Freud 1932:
19). Er fragt also sowohl danach, ob die Destruktionstriebe geziigelt werden kon-
nen, als auch danach, ob institutionelle Praktiken kultiviert werden konnen, die ei-
nen sicheren Schutz vor Kriegen bieten. Dabei verweist er darauf, dass Gewalt so-
wohl in Form zwischenstaatlicher Kriege als auch in Form von — durch religiosen
Fanatismus geschiirten — Biirgerkriegen sowie in Form der »Verfolgung von natio-
nalen Minderheiten« (Einstein an Freud 1932: 20) auftreten kann.

Freud gibt eine komplexe Antwort auf Einsteins Fragen, wobei er seinen Aus-
fiihrungen einige allgemeine Uberlegungen zu Einsteins Brief voranstellt: Er sei
kein Staatsmann und fiihle sich von derlei praktischen Aufgaben eingeschiichtert
(vgl. Freud an Einstein 1932: 25). In der Folge distanziert er sich von dieser anfang-
lichen Feststellung; jedoch nicht, weil er nun doch der Ansicht wire, ein politischer
Denker zu sein, sondern weil er mit Einstein ein politisches Begehren nach Frieden
und nach der Linderung des Leidens teilt und daher als »psychologischer Beobach-
ter¢ politische Uberlegungen anstellen muss. Freud schickt zwar voraus, dass er
keine praktischen Vorschlidge machen wird, doch in seinen Uberlegungen entfaltet
er sehr wohl eine politische Position, die theoretische und praktische Implikationen
hat. Zunéchst schligt er vor, die von Einstein vorgebrachte Unterscheidung von
Recht und Macht durch eine Unterscheidung von Recht und Gewalt zu ersetzen.
Wie Freud geltend macht, werden Konflikte zwischen Personen und Gruppen ur-
spriinglich gewaltsam gelost, wobei dies mit der zunehmenden Entwicklung
menschlicher Gemeinschaftsformen mit immer geringerer Haufigkeit der Fall ist.
Dabei betont er, dass »ein Weg von der Gewalt zum Recht« fiihrte, ndmlich der ei-
ner »Vereinigung mehrerer Schwachen« gegen die Stirke des einzelnen Menschen
bzw. des Fiihrers. So hilt er fest: »Gewalt wird gebrochen durch Einigung« oder
durch »die Macht einer Gemeinschaft« (Freud an Einstein 1932: 28). Wie er aus-
fiihrt, konnte »die groBere Stirke des Einen wettgemacht werden [...] durch die
Vereinigung mehrerer Schwachen« (Freud an Einstein 1932: 28). Dem fiigt er hin-
zu: »Aber damit sich dieser Ubergang von der Gewalt zum neuen Recht vollziehe,
muB [...] [d]ie Einigung der Mehreren [...] eine besténdige, dauerhafte sein.« Die
psychologische Bedingung dafiir ist das Anwachsen von »Gemeinschaftsgefiihle[n],
in denen [die] eigentliche Stirke [der Gruppe] beruht« (Freud an Einstein 1932: 29).

Ein ganzes Jahrzehnt nach dem Erscheinen von Massenpsychologie und Ich-
Analyse stellt Freud in seinem Brief an Einstein also nun die Hypothese auf, dass
die Gemeinschaft nicht durch die allgemeine Unterwerfung unter einen idealen
Fiihrer zusammengehalten wird, sondern im Gegenteil gerade durch ihre Macht,
einen Tyrannen oder einen autoritdren Herrscher abzusetzen und nach dieser Abset-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 293

zung allgemeine und sichere Gesetze sowie Institutionen einzurichten. Kénnen aber
die »Gemeinschaftsgefiihle« und die »Gefiihlsbindungen« (Freud an Einstein 1932:
29) lange genug fortbestehen, um ein solches Ziel tatsdchlich zu erreichen? Um die-
se politische Frage zu beantworten, ist es fiir ihn wiederum notwendig, nach den
psychologischen Bedingungen dafiir zu fragen. Die Antwort scheint ndmlich davon
abzuhdngen, wie wir diese »Interessengemeinschaft« (Freud an Einstein 1932: 29)
verstehen. Freuds Vermutung lautet, dass in dem Maf3e, wie Macht (nicht Gewalt)
auf komplexere Formationen iibertragen wird, die Mitglieder von Gruppen ein zu-
nehmend groferes Ausmall an Rechten erhalten und auch stirker dazu motiviert
werden, solidarisch zu handeln. Einstein hatte die Verpflichtung von Nationalstaa-
ten zur Sprache gebracht, ihre Souverénitét an eine groflere internationale Organisa-
tion abzutreten. Freud versucht ebenfalls, die Verteilung der Macht jenseits des
Souverénititsmodells zu denken. Je groBler die Gemeinschaft und ihre Selbstregie-
rungskréfte werden, und je mehr sie sich vom individuellen Herrscher unterschei-
den und diesem sogar entgegenstehen, umso bedeutender wird die Rolle des Solida-
ritdtsgefiihls, das sich in einer Reihe von selbstgegebenen und selbsteinschranken-
den Gesetzen ausdriickt und die Destruktivitdt in Schach halten soll. Das Problem,
das sich dabei jedoch immer noch stellt, besteht darin, dass es in der Gemeinschaft
jederzeit zu Ausbriichen von Gewalt kommen kann — etwa wenn eine Gruppe eine
andere angreift oder wenn das Widerstandsrecht gegen den Staat oder die internati-
onale Vereinigung ausgeiibt wird, die die staatliche Souverénitét begrenzt.

Der Schliissel fiir die Begrenzung der Gewalt scheint sowohl fiir Freud als auch
fiir Einstein in der Begrenzung staatlicher Souverénitit durch die Schaffung einer
internationalen Vereinigung zu liegen. In den 1930er Jahren sahen sie beide im na-
tionalistischen Eifer die Ursache flir das Ausbrechen der Gewalt, wenngleich keiner
der beiden die Formen der Staatsgewalt in den faschistischen und nationalsozialisti-
schen Regimen voraussehen konnte, die in den darauffolgenden Jahren auftreten
wiirden. Die internationale Organisation oder den internationalen »Gerichtshof,
den beide im Sinn hatten, gab es in gewisser Weise bereits in den frithen 1930er
Jahren, ndmlich in Form des Volkerbundes — aber diese Institution stellte keines-
wegs eine oberste Machtinstanz dar, da die Mitgliedschaft in ihr nicht mit der Be-
grenzung staatlicher Souverinitit einherging. Idealerweise wiirde eine internationa-
le Institution zur Entwicklung und Erhaltung internationalen Rechts, die auch iiber
die dafiir nétige Durchsetzungskraft verfiigt, dem Krieg Einhalt gebieten — jedoch
nur, wenn internationale Solidarititsgefiihle kultiviert werden kdnnen, die ihren Be-
stand und ihre Wirkkraft sichern. Ohne wirkliche Macht zur Durchsetzung vermag
sie es jedoch nicht, Kriege tatsdchlich zu verhindern. Freuds und Einsteins Vorstel-
lung von Internationalitit bestand darin, internationale Institutionen ausgehend von
supranationalen Selbstregierungsformen einzurichten, die die Souverénitdtsmacht
dezentrieren und begrenzen. Einstein, der von sich selbst sagte, dass er »ein von Af-
fekten nationaler Natur freier Mensch« sei (Einstein an Freud 1932: 16), war der

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 | JupITH BUTLER

Ansicht, dass man einen Versuch in dieser Richtung unter allen Umstdnden wagen
sollte: »Der Weg zur internationalen Sicherheit fiihrt iiber den bedingungslosen
Verzicht der Staaten auf einen Teil ihrer Handlungsfreiheit beziehungsweise Souve-
rénitdt, und es diirfte unbezweifelbar sein, daB es einen andern Weg zu dieser Si-
cherheit nicht gibt.« (Einstein an Freud 1932: 17f.) Wenn ein solches Unterfangen
scheitert, dann sind dabei, wie Einstein vermutet, »méachtige psychologische Krifte
am Werke« (Einstein an Freud 1932: 18).

Freud ist sich selbstverstandlich im Klaren dariiber, dass das Recht die ver-
schiedensten Funktionen erfiillen kann und dass es daher widersinnig wére, ein nai-
ves Vertrauen in die Macht des Rechts zu setzen. Das Recht kann soziale Ungleich-
heiten festschreiben und reproduzieren und nur allzu oft werden »die Gesetze |[...]
von und fiir die Herrschenden gemacht« (Freud an Einstein 1932: 30). Dass das
Recht zu einem Werkzeug wird, das die Macht der Herrschenden iiber das Volk ver-
festigt, kann nur dann vermieden werden, wenn die Massen einen »Prozel der Kul-
turentwicklung« durchlaufen, durch den das Ideal der internationalen Selbstregie-
rung zunehmend breitere Sympathien findet (Freud an Einstein 1932: 45). Wenn
eine Gemeinschaft sich nationalistische Ideale gibt, dann kehrt die Gewalt in Form
des Krieges zwischen rivalisierenden Nationalstaaten wieder. Daher starken interna-
tionale Ideale nach Freud das Solidaritatsgefiihl. Wenn jedoch internationale Ideale
Gemeinschaften und Gruppen immer noch primér nach dem Vorbild der Nation be-
greifen, dann sollten wir vielleicht besser von »transnationaler« Solidaritét spre-
chen, um Solidaritétsgefiihle denken zu konnen, die nicht mehr vom Nationalstaat
und seinem Nationalismus strukturiert sind. Dazu miisste man allerdings liber den
Freud’schen Rahmen hinausgehen.

In jedem Fall bleibt dabei jedoch das Problem bestehen, ob solche Gefiihle die
Aggression génzlich einhegen und wirksam umlenken kénnen. Freud gibt uns eini-
ge Hinweise zur Losung dieses Problems an die Hand, wobei er selbst nicht alle
Moglichkeiten ausgeschopft hat, die sein Werk dafiir bereithdlt. AbschlieBend
mochte ich daher Freuds Pladoyer zur Suche nach Kriegsvermeidungsstrategien ins
Auge fassen, das ihn auf einen Gedanken bringt, der sich in seinen Uberlegungen zur
Massenpsychologie noch nicht findet. Erstens ist es, wie er geltend macht, notwendig,
dem nationalistischen Rausch zu widerstehen. Zweitens gilt es, der organischen Basis
der menschlichen Natur Rechnung zu tragen. Obwohl der Trieb kein bloBer Instinkt
ist, ist er nicht frei von allem Organischen. Und obwohl der Fortbestand des Lebens
immer eine bestimmte Form annimmt, ist er doch nicht auf eine seiner moglichen
Formen reduzierbar. Dieses Paradox liegt einem zentralen Argument zugrunde, das
Freud zugunsten des internationalen Widerstands gegen den Krieg vorbringt.

Wie sich gezeigt hat, gibt es fiir Freud keine Moglichkeit, den Todestrieb sowie
die Formen der Aggression und Destruktivitdt, die mit ihm einhergehen, zu »be-
zwingen«. Zum Abschluss seines Briefs an Einstein insistiert Freud vehement da-
rauf, dass es nur zwei Moglichkeiten gibt, um dem Hang zum Krieg entgegenzutre-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 295

ten: die Anrufung des Eros, des »Gegenspieler[s] dieses Triebes« (Freud an Einstein
1932: 41), und eine gemeinschaftliche Gefiihlsbindung durch Identifizierung. Ein-
stein hatte eine dritte Moglichkeit ins Feld gefiihrt, ndmlich die Bildung einer Ver-
einigung der intellektuellen Elite, die in der Lage wére, die Massen zu leiten und zu
fithren. Freud folgt diesem Vorschlag nicht und geht dagegen davon aus, dass die
Entwicklung der Massen durch Bildung und die Kultivierung nicht-nationalistischer
Solidaritdtsgefithle moglich ist.'” Im Idealzustand wiirde jedes Mitglied einer Ge-
meinschaft sich in Selbsteinschréinkung iiben und dabei anerkennen, dass die Le-
benserhaltung selbst ein Gut ist, das gemeinschaftliche Achtung verdient. Freud ist
sich iiber das Utopische dieses Gedankens im Klaren, aber er stellt zumindest einen
feinsinnigeren Gegenentwurf zu Einsteins unverhohlenem Elitismus dar.

Obwohl Freud die politische Alternative zum Elitismus nicht weiterverfolgt, er-
ofthet sein Idealbild der Gemeinschaft, deren Mitglieder dazu verpflichtet sind, sich
zum Zweck der Lebenserhaltung Selbsteinschrankungen aufzuerlegen, die Mog-
lichkeit der Demokratisierung eines kritischen Urteilens und Denkens, das nicht
ungehindert auf das Extrem einer Selbstgeifelung durch das Uber-Ich hinausléuft.
Ist seine Antwort auf die skeptische Position, der zufolge die destruktiven Krifte
der Menschen dem Triebleben so tief eingeprégt sind, dass keine politische Ord-
nung sie wirksam in Kraft halten kann, letztlich stark genug? Einerseits fordert
Freud, dass wir uns im Zeichen der Liebe, die soziale Bindungen stiftet und erhalt,
und der Identifizierung, die Solidaritdtsgefiihle stiftet und erhilt, gegen den Hass
oder gegen Thanatos verbiinden, der soziale Bindungen wild und unbedacht zer-
reiflt. Andererseits betont er immer wieder, dass Liebe und Hass fiir das Triebleben
gleichermallen bestimmend sind und dass es nicht moglich ist, die Destruktivitét
durch einen gesteigerten Eros auszuldschen. Nicht nur miissen wir manchmal unse-
re Leben aggressiv verteidigen, um Leben zu erhalten (das Ziel des Eros), wir miis-
sen uns auch darauf einlassen, mit denen zusammenzuleben, denen gegeniiber wir
tiefe Gefiihle der Feindseligkeit hegen. Aus seinen Uberlegungen zu Identifizierung
und Melancholie geht klar hervor, dass alle Liebesbeziechungen ambivalent sind,
was darauf hinweist, dass Liebe und Hass gleichermallen fiir die Liebe konstitutiv
sind. Liebe benennt demnach sowohl einen Pol im Widerspiel von Liebe und Hass,
als auch dieses Widerspiel selbst, das als Ambivalenz des Gefiihlslebens ausgetra-
gen wird. Man kann sagen, dass Liebe das Gegenteil des Hasses ist, aber man kann
auch sagen, dass Liebe und Hass miteinander verkniipft sind und dass wir gerade
dieses Paradox »Liebe« nennen. Gemaf der ersten Formulierung ist Liebe unzwei-
deutig; gemdlB der zweiten kann sie der Ambivalenz nicht entkommen. Koénnte der,
wenn auch holprige, Rhythmus zwischen diesen beiden Formulierungen auf einen
breiter gefassten Begriff der Liebe bei Freud hindeuten?

10 Zu Freuds Widerstand gegen Nationalismus und Zionismus vgl. Rose 2007: 17-38.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 | JuDITH BUTLER

Aus Freuds Uberlegungen zu Krieg und Destruktivitit lassen sich, wie es
scheint, zwei Schliisse ziehen, die Freud selbst nicht weiterverfolgt hat. Beide ha-
ben unmittelbar mit der politischen Philosophie zu tun, die in seiner Massenpsycho-
logie implizit am Werk ist. Ein mogliches Korrektiv gegen den zunehmenden Nati-
onalismus liegt gerade in der Ambivalenz, in jenem »Zerren« an sozialen Bindun-
gen, das sich aus einer bewussten Selbstdistanzierung von deren rauschhaften und
feindseligen Aspekten sowie deren restriktiven nationalistischen Rahmungen ergibt.
Man kann ein Land zugleich lieben und sich von seinem nationalistischen Eifer dis-
tanzieren. Dies wire eine Moglichkeit, die Ambivalenz fiir eine kritische Reflexion
auf die Moglichkeit des Krieges und die Weigerung, sich der Kriegsbegeisterung
hinzugeben, produktiv zu machen. Die andere Mdglichkeit besteht darin, den Hass
gegen den Krieg selbst zu richten. Freud legt dies in seinem Brief an Einstein in der
fir ihn charakteristischen Rhetorik implizit nahe, wenn er etwa schreibt: »[D]er
Hauptgrund, weshalb wir uns gegen den Krieg empdren, ist, da3 wir nicht anders
konnen. Wir sind Pazifisten, weil wir es aus organischen Griinden sein miissen.«
(Freud an Einstein 1932: 45) Er betont aber auch, dass unsere Abscheu und Ableh-
nung des Krieges Folgen der »Kulturentwicklung« sind. Kriegsgefiihle erregen uns
demzufolge nur dann nicht mehr, so Freud, wenn wir in die Lage gelangen, uns die
kriegerische Zerstérung organischen Lebens vor Augen zu fithren und vorzustellen
— eine Zerstérung, die Menschen angesichts ihres eigenen organischen Lebens un-
moglich hinnehmen kdnnen. Einerseits macht uns also das organische Leben selbst
zu Pazifist*innen, da wir unsere eigene Zerstérung nicht wollen kénnen (zumindest
solange wir nicht unter dem Einfluss des Todestriebes stehen). Andererseits konnen
wir die Folgen der Zerstorung organischen Lebens erst durch einen Prozess der
Kulturentwicklung verstehen, der uns in die Lage versetzt, diese Zerstorung zu be-
greifen, iiber sie zu reflektieren und dadurch eine Abscheu vor der Zerstérung selbst
auszubilden. Letztlich hofft Freud, dass das organische Leben gegen den Todestrieb
die Oberhand behalten wird, der gerade auf die Zerstorung dieses Lebens aus ist,
und dass wir zu der Einsicht gelangen werden, dass die verschiedensten Formen
organischen Lebens durch Abhdngigkeitsbeziechungen miteinander verbunden sind,
die sich iiber das gesamte Reich des Lebendigen erstrecken. Er vertritt eine Politik
des (und fuir den) lebendigen Organismus, auch wenn dieser Organismus manchmal
auf abwegige oder zerstorerische Pfade geleitet wird. Nichts ist génzlich frei von
Hass, aber die verneinende Kraft des Hasses kann zu einer aggressiven Haltung ge-
gen den Krieg gebiindelt werden — eine Form der Zerstdrung kann gegen eine ande-
re aufgeboten werden. Diese Ansicht lieBe sich unter anderem auch mit jener ag-
gressiven Form von Pazifismus vereinbaren, die Einstein »militanten Pazifismus«
nannte (Einstein an Freud 1932: 7)."!

11 Einstein hélt fest: »Ich bin nicht nur Pazifist, ich bin militanter Pazifist. Ich will firr den

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE PHILOSOPHIE BEI FREUD | 297

Wenn Freud also davon ausgeht, dass das Uber-Ich durch den Todestrieb be-
stimmt ist, ja eine Reinkultur des Todestriebs darstellt, und dass es bis zur Zersto-
rung des Ich und des lebendigen Organismus selbst fithren kann (durch Suizid oder
Mord), dann gehért jene Form von Aggression, die Freud gegen Ende seiner Kor-
respondenz mit Einstein im Auge hat, einer ganz anderen Kategorie an. Und wenn
er festhilt, dass die einzige Hoffnung, gegen das Morderische des ungeziigelten
Uber-Ich zu bestehen, das das Ich gewissermaBen zum Tode verurteilen wiirde, in
der Moglichkeit eines »manischen« Bruchs mit dem Tyrannen liegt (der uns unab-
lassig anklagt), dann eréffnet er uns fiir einen kurzen Moment einen Blick auf For-
men aufstdndischer Solidaritdt, die sich gegen autoritdre und tyrannische Herrschaft
wenden, den nationalen Rahmen tiberschreiten und nach internationalem Einver-
stindnis streben. Der Hass auf den Krieg gleicht vielleicht der Manie, die allein die
Kraft hat, das Subjekt von seinem Tyrannen zu befreien. Beide brechen mit nationa-
listischen und militaristischen Formen sozialer Zugehorigkeit, indem sie eine Aus-
richtung der Fahigkeit zur Kritik gegen die andere wenden. Jene Fahigkeit zur Kri-
tik, die sich im Namen einer Demokratisierung des Dissens entfaltet, bekdmpft den
Krieg, stellt sich den Vergiftungen des Nationalismus entgegen und wendet sich ge-
gen den Fiihrer, der auf dem Gehorsam gegeniiber einer kriegstreibenden Autoritét
besteht. Damit ermdglicht uns Freud, eine Demokratisierung der kritischen Urteils-
kraft zu denken, die auf Solidaritdtsgefiihlen basiert und sich gegen die lebensbe-
drohlichen Formen der Aggression wendet — einschlielich ihrer kritischen Mani-
festation. Aggression und Hass werden so nicht aus der Welt geschafft, aber sie
werden dadurch doch gegen all das gerichtet, das die Aussicht auf eine Ausweitung
der Gleichheit unterwandert und das organische Fortbestehen unserer miteinander
verbundenen Leben gefiahrdet. Doch auf nichts davon konnen wir uns mit absoluter
Sicherheit verlassen, denn der Todestrieb ist ebenfalls ein Teil des organischen Le-
bens, weshalb wir stets mit der Dualitdt von Leben und Tod rechnen miissen, von
der alles Organische gezeichnet ist. Den Kampf, der uns als politische Wesen kon-
stituiert, setzen wir in den Praktiken des Lebens und des Todes fort, ohne je ein
vollkommenes, bewusstes Verstindnis davon zu erlangen — trotz aller unserer zu-
weilen bewundernswerten Bemiithungen, wachsam zu sein.

Frieden kdmpfen. Nichts wird Kriege abschaffen, wenn nicht die Menschen selbst den
Kriegsdienst verweigern. Um grof3e Ideale wird zunéchst von einer aggressiven Minder-
heit gekdmpft.« (Einstein an Freud 1932: 9)

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 | JuDITH BUTLER

LITERATUR

Einstein, Albert/Freud, Sigmund (1932): Warum Krieg? Mit einem Essay von Isaac
Asimov. Ziirich: Diogenes 1996.

Freud, Sigmund (1913): Totem und Tabu. Gesammelte Werke Bd. 9. London: Imago
1996.

Freud, Sigmund (1915): »Zeitgemaisses iiber Krieg und Tod.« Gesammelte Werke
Bd. 10. London: Imago 1991, 324-355.

Freud, Sigmund (1917a): »Triebe und Triebschicksale.« Gesammelte Werke Bd. 10.
London: Imago 1991, 210-232.

Freud, Sigmund (1917b): »Trauer und Melancholie.« Gesammelte Werke Bd. 10.
London: Imago 1991, 428—446.

Freud, Sigmund (1920) Jenseits des Lustprinzips. Gesammelte Werke Bd. 13. Lon-
don: Imago 1998, 3-69.

Freud, Sigmund (1922): Massenpsychologie und Ich-Analyse. Gesammelte Werke
Bd. 13. London: Imago 1998, 73-161.

Freud, Sigmund (1923): Das Ich und das Es. Gesammelte Werke Bd. 13. London:
Imago 1998, 237-289.

Freud, Sigmund (1924): »Das 6konomische Problem des Masochismus.« Gesam-
melte Werke Bd. 13. London: Imago 1998, 371-383.

Freud, Sigmund (1930): Das Unbehagen in der Kultur. Gesammelte Werke Bd. 14.
London: Imago 1991, 421-506.

Freud, Sigmund (1933): Neue Folge der Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psy-
choanalyse. Gesammelte Werke Bd. 15. London: Imago 1991.

Kafka, Franz (1924): »Josefine, die Séngerin oder das Volk der Mause«, in: Drucke
zu Lebzeiten. Hg. von Wolf Kittler et al. Frankfurt/M.: Fischer 1996, 350-377.

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie der Massen. Autorisierte Ubers. von Rudlof
Eisler, bearb. von Rudolf Marx. Stuttgart: Kréner 1°1992.

McDougall, William (1920): The Group Mind. Cambridge: The UP 2015.

Rose, Jacqueline (2007): The Last Resistance. London: Verso.

Zerilli, Linda (2016): A Democratic Theory of Judgment. Chicago: University of
Chicago Press.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politik, Korper, Vulnerabilitat
Ein Gesprach mit Judith Butler

JUDITH BUTLER

Ubersetzt von Sergej Seitz und Gerald Posselt

Das vorliegende Gesprich mit Judith Butler geht auf einen von Gerald Posselt und Anna Babka
veranstalteten Workshop am 7. Mai 2014 an der Universitdt Wien zuriick, der im Anschluss an
die von der Sigmund Freud Privatstiftung kuratierte XLI. Sigmund Freud Vorlesung Politik des
Todestriebes: Der Fall Todesstrafe stattgefunden hat (erschienen bei Turia + Kant 2014). Das
Gesprich wurde fiir diese Ver6ffentlichung von Butler nochmals durchgesehen und aktualisiert.
Diskussionsgrundlage bildeten zwei Artikel, die in Butlers Anmerkungen zu einer performati-
ven Theorie der Versammlung (Berlin: Suhrkamp 2016) wiederaufgenommen wurden: »Bodies
in Alliance and the Politics of the Street«, in: McLagan, Meg/McKee, Yates (Hg.): Sensible
Politics. The Visual Culture of Nongovernmental Activism. New York: Zone Books 2012, 117—
136; »Bodily Vulnerability, Coalitions, and Street Politics«, in: Sabadell-Nieto, Joana/Segarra,
Marta (Hg.): Differences in Common: Gender, Vulnerability, Community and Community.
Amsterdam/New York: Rodopi 2014, 99-119.

JUDITH BUTLER: Ich mdchte unserem Austausch zwei kurze Bemerkungen voranschi-
cken, und dann freue ich mich auf Ihre Fragen und Anmerkungen. Erstens: Mit mei-
nen Arbeiten zur Vulnerabilitit bin ich in den USA oft auf scharfe Kritik gestofen,
wobei ich immer wieder mit zwei zentralen Einwénden konfrontiert wurde. Der eine
Einwand ist relativ offensichtlich, ndmlich die Sorge, dass ich — wenn ich mich dem
Thema der Vulnerabilitit aus einer feministischen Perspektive zuwende — eine essen-
tielle Vulnerabilitit von Frauen affirmieren oder Vulnerabilitét als eine wesentliche
Eigenschaft von Frauen verstehen wiirde. Dies wire in der Tat eine problematische
Geste und ganz entgegen meiner Intention. Prinzipiell ist die Sorge aber berechtigt,
dass Vulnerabilitdt als eine spezifische Eigenschaft von Frauen aufgefasst werden
konnte, die dann wiederum den Ausgangspunkt feministischer Politik bilden wiirde.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

Ich befiirworte weder das eine noch das andere. Ich denke, dass Vulnerabilitdt auf
unterschiedliche Weise aufgeteilt und zugewiesen wird — sowohl durch Gender als
auch durch andere soziale Kategorien; und ich glaube nicht, dass sie einem Ge-
schlecht wesentlicher zukommt als einem anderen. Dariiber hinaus glaube ich nicht,
dass Vulnerabilitdt als Ausgangspunkt oder Slogan neuer sozialer Bewegungen die-
nen kann. Und doch scheint Vulnerabilitit in den gegenwartigen sozialen Bewegungen
eine wichtige Rolle zu spielen, die es zu analysieren gilt. Vulnerabilitét ist in diesem
Sinne ein Merkmal sozialer Bewegungen; es ist weder Ausgangspunkt oder Grundlage
fiir Identitét noch eine Art letztes Ziel der Politik — was immer das auch sein wiirde.

Vulnerabilitit ist jedoch in mindestens zwei Hinsichten fiir gegenwértige soziale
Bewegungen relevant. Einerseits im Sinne einer zunehmenden Prekaritét in Zeiten
steigender 6konomischer Ungleichheit, die immer breitere Bevolkerungsschichten in
sowohl 6konomisch als auch sozial prekdre Positionen dréngt. Daran schliefit sich
die Frage an: Welches Verhéltnis besteht zwischen Vulnerabilitidt und Prekaritit? An-
dererseits wird Vulnerabilitdt im Zusammenhang mit Polizeigewalt relevant: etwa bei
der gewaltsamen Auflésung von Demonstrationen, insbesondere von Demonstratio-
nen, die Prekaritit oder 6konomische Fragen thematisieren — wie z.B. in Athen vor
dem Wabhlsieg von Syriza oder in vielen anderen Teilen der Welt anldsslich von Stu-
dierendenprotesten oder Gro3demonstrationen, in deren Zentrum so unterschiedliche
Dinge standen wie Gehdlter, private Verschuldung, Wohnverhéltnisse, die Rechte von
Refugees oder Sozialabbau. Was bedeutet es folglich, Polizeigewalt ausgesetzt zu
sein oder ein Recht auf Versammlungsfreiheit in dem Wissen auszuiiben, dass man
sich damit polizeilicher Gewalt aussetzt? Wie ldsst sich ein solcher Akt des Sich-
Aussetzens gegeniiber der Polizeigewalt beschreiben? In diesem Zusammenhang
wire auch an die Gezi-Park-Proteste 2013 in der Tiirkei zu denken — eine Bewegung,
die taglich mit Polizeigewalt zu kdmpfen hatte, insofern das Recht auf Versamm-
lungsfreiheit nur mit dem Risiko ausgeiibt werden konnte, sich selbst, den eigenen
Kérper — oder Korper im Plural — der Gewalt auszusetzen. Neben dem Problem des
Verhiéltnisses von Vulnerabilitit und Prekaritt stellt sich somit auch die Frage: Welches
Verhiltnis besteht zwischen Vulnerabilitit und dem willentlichen korperlichen Sich-
Aussetzen gegeniiber der Polizeigewalt? Das wéren also zwei unterschiedliche Weisen,
sich dem Problem von Vulnerabilitit, Prekaritit und Ausgesetztsein anzundhern.

Ein weiterer Aspekt, der mich besonders interessiert, ist, dass mit der Bezeich-
nung bestimmter Bevolkerungsgruppen als vulnerabel sehr hdufig zugleich ein be-
stimmter Menschenrechtsrahmen aufgerufen wird. Denn als vulnerabel gelten solche
Bevolkerungsgruppen, die man als schutzbediirftig erachtet und von denen man
glaubt, dass sie auf (humanitire) Interventionen angewiesen sind. Eine solche Rah-
mung geht sehr oft mit einer internationalen Politik einher, die es zu einer Pflicht der
Ersten Welt macht, mit paternalistischer Macht jenen beizustehen, die in Not sind,
unter prekédren Bedingungen leiden oder schutzbediirftig sind. Dies ist zweifellos ein
bemerkenswertes und hochst umstrittenes Machtverstdndnis: Was passiert, wenn

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 301

Menschenrechtsrahmen, die bestimmte Bevolkerungsgruppen als vulnerabel be-
zeichnen, letztlich paternalistische Machtformen festschreiben und damit sogenannte
Graswurzelbewegungen oder Mobilisierungsformen, die von prekér Lebenden selbst
entwickelt und angenommen werden, zunichtemachen? Anders gefragt: Inwiefern
unterlaufen paternalistische Machtformen die Handlungsféhigkeit oder die politi-
schen Widerstandspraktiken jener, die unter prekédren Bedingungen leben? Sind vul-
nerable Bevolkerungsgruppen also einfach machtlos oder gibt es eine gewisse Macht
der Enteigneten — eine Macht der Marginalisierten oder Prekarisierten —, die man in
Rechnung stellen und bejahen miisste, um den Vulnerabilitdtsdiskurs nicht ohne wei-
teres in den Dienst eines paternalistischen Machtideals zu stellen? Diese Fragen be-
schéftigen mich seit Langem.

Meine zweite Vorbemerkung ist eher philosophisch, wenn auch nicht ohne be-
stimmte politische Implikationen. Wenn wir Vulnerabilitét als einen statischen Zu-
stand oder als eine Bedingung verstehen, die es zu iiberwinden gilt oder die in eine
Form der Aktivitét oder des Widerstands umgewendet werden miisste, dann missver-
stehen wir meiner Ansicht nach, wie Vulnerabilitdt wirkt. Vulnerabilitdt kann einer-
seits Verletzlichkeit (injurability) beinhalten. Dem Woérterbuch nach bedeutet Vulne-
rabilitdt unter anderem die Eigenschaft, verletzt werden zu konnen. Andererseits kann
Vulnerabilitiat auch Formen von Responsivitit implizieren, eine Art Offenheit gegen-
iiber dem Nichtantizipierbaren. Wenn wir von Vulnerabilitit in Bezug auf sexuelle
Leidenschaften sprechen, so ist dies nicht das Gleiche wie im Kontext korperlicher
Verletzungen, auch wenn es hier zu den allerschlimmsten Uberschneidungen kom-
men kann. Was ich jedoch festhalten mochte, ist, dass — zumindest im Fall des wil-
lentlichen Sich-Aussetzens gegeniiber Polizeigewalt und drohender Verhaftung —
Vulnerabilitdt bewusst aufrechterhalten wird. In diesem Sinne ist Vulnerabilitét kein
zu iberwindender Aspekt von Widerstandspraktiken, sondern vielmehr ein konstitu-
tives Element des Widerstands selbst.

Selbst ein kursorischer Blick auf die umfassende Literatur zum gewaltlosen Wi-
derstand zeigt, inwiefern korperliche Vulnerabilitdt in solchen Widerstandspraktiken
mobilisiert wird. Wenn Vulnerabilitdt Teil einer politischen Mobilisierung ist, dann
ist sie nicht im Namen einer »/nvulnerabilitit« zu iberwinden. Es geht gerade nicht
darum, unverwundbar zu werden (wie dies scheinbar fiir Putin oder George Bush das
hochste Lebensziel darstellt), sondern vielmehr darum, Vulnerabilitét als Teil des Wi-
derstands selbst zu mobilisieren. Ich méchte Vulnerabilitdt nicht als das Gegenteil
von Widerstand, sondern als einen konstitutiven Teil davon verstehen. Davon ausge-
hend miisste man bestimmte gidngige Vorstellungen in Frage stellen, wie etwa die
Gleichsetzung von Vulnerabilitdt mit Passivitdt oder die Gleichsetzung von Wider-
stand mit Aktivitdt. Vielleicht er6ffnet sich ausgehend von jenen bewussten Formen

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

der Mobilisierung von Vulnerabilitit, die es weder zu beherrschen noch zu iiberwin-
den gilt, eine Moglichkeit, um Handlungsfahigkeit im Allgemeinen sowie die spezi-
fische Handlungsfihigkeit in Akten des Widerstands neu zu denken.!

MARLEN BIDWELL-STEINER: Meine Frage betrifft [hren Begriff der Vulnerabilitét und
sein Verhéltnis zur Affektion — insbesondere im Kontext der Psychoanalyse. Konnte
der Begriff der Affektion Thr Verstidndnis von Vulnerabilitét erhellen? In dem Artikel
»Korperliche Verwundbarkeit, koalitionére Politik«?® beziehen Sie sich explizit auf
Spinoza und Deleuze, die beide der Affektion eine doppelte Bedeutung zuschreiben:
Affektion impliziert bei Spinoza und Deleuze einerseits eine passive Vulnerabilitét
im Sinne einer Passion, aber andererseits auch aktive Handlungsféhigkeit. Sehen Sie
eine Verbindung zwischen Threr Konzeption von Vulnerabilitit und dem Begriff der
Affektion, wie er sich bei Spinoza und Deleuze findet?

JupITH BUTLER: Vielen Dank fiir Thre Frage. Ich kenne diese Uberlegungen; dabei ist
natiirlich als erstes an Deleuzes Spinoza-Lektiire in Spinoza und das Problem des
Ausdrucks in der Philosophie zu denken, insbesondere an das Kapitel »Was ein Kor-
per vermag, das fiir mich sehr hilfreich war, um die traditionellen Unterscheidungen
zwischen Aktivitit und Passivitét zu liberdenken. Jedoch scheint mir Deleuze davon
auszugehen, dass der Affektion immer diese doppelte Bedeutung zukommt und uns
folglich stets zugleich in Aktivitdt und Passivitit versetzt. Mir geht es aber gerade um
diejenigen politischen Situationen, in denen sich zeigt, dass dies zwar manchmal der
Fall sein, aber auch ausbleiben kann. Konkreter gesprochen: Man kann vulnerabel
sein und brutal ermordet werden; man kann willentlich vulnerabel sein, wahrend ei-
nem zugleich vielerlei Ungewolltes zustoBt. Es muss also auf einer rein metaphysi-
schen Ebene nicht zutreffen, dass Vulnerabilitit oder Affektion immer einen erméch-
tigenden Aspekt haben — damit wiirden gerade die politischen Bedingungen ausge-
blendet, die eine solche Erméchtigung verunmdglichen kdnnen. Eine derartige meta-
physische Annahme ist unproduktiv, um politische Kédmpfe zu beschreiben. Diese
politische Dimension fehlt mir im Deleuze’schen Rahmen, der, wie mir scheint,
gleichsam zu viele Festlegungen im Voraus macht.

Ich mochte auch erwidhnen, dass Vulnerabilitdt meinem Verstdndnis nach nicht in
besonderer Weise mit der Psychoanalyse verbunden ist. Ich habe, denke ich, erstmals
im Kontext der Frage nach dem geféhrdeten Leben iiber Vulnerabilitit nachgedacht;
genauer: in meiner Analyse der US-amerikanischen Reaktion auf die Anschlidge vom
9. September 2001 und wie diese eine bestimmte nationale Definition des Selbst und

1 Vgl. auch Butler, Judith/Zeynep, Gambetti/Leticia, Sabsay (Hg.) (2016): Vulnerability in
Resistance. Durham/London: Duke Univ. Press 2016.
2 Wiederaufgenommen in: APV: 163-200.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 303

ein nationales Selbstverstindnis des Undurchdringlichen unterminierten. Dabei
schien es mir ratsam, sich auf die feministische Kritik der Undurchdringlichkeit zu
besinnen, um der im nationalen Diskurs vorherrschenden Figur eines sich selbst ver-
teidigenden Selbst etwas entgegenzusetzen. Das hat sicherlich eine psychoanalyti-
sche Komponente, aber wohl am ehesten eine feministisch-psychoanalytische.

ARNO BOHLER: Spinoza und Deleuze vertreten die Ansicht, dass alle Korper affiziert
werden kdnnen. Demnach kann nicht nur der menschliche Korper affiziert werden;
vielmehr handelt es sich dabei um einen Allgemeinbegriff bzw. um einen Gemeinbe-
griff, wie Spinoza sagen wiirde. Dariiber hinaus kann man einen Korper nicht ohne
sein Auflen denken. Wenn man also von »einem Kdorper« spricht, so impliziert dies
auch ein Aulen, was wiederum bedeutet, dass das Aulen ein konstitutiver Bestandteil
des Korpers ist. Folglich sind selbst die USA als Gesellschaftskorper vulnerabel. Der
Begriff der Vulnerabilitit bezieht sich somit auf unterschiedliche Verwendungsberei-
che: auf menschliche Korper, aber auch auf nicht-menschliche Kérper und selbst auf
Korperschaften wie etwa den Gesellschaftskorper.

JUDITH BUTLER: Ich stimme Thnen zu, dass es nicht nur um menschliche Kérper geht,
sondern um alle Korper, und dass das Au8en ein konstitutiver Bestandteil des Korpers
selbst ist, insofern es keinen Korper ohne sein Auflen gibt. Was ich bei Deleuze aber
vermisse, ist Merleau-Pontys Begriff des Fleisches. Bei Merleau-Ponty bezeichnet
das Fleisch eine Art Ubergang oder Schwelle zwischen Innen und AuBen, was darauf
verweist, dass diese Unterscheidung niemals stabil ist. In diesem Sinne gilt es, die
Korperoberflache und die Korperéffnungen, die apterture des Korpers, als genau jene
Orte zu bedenken, an denen Innen und Auflen sich nicht ginzlich voneinander unter-
scheiden lassen. Darin liegt fiir mich die Pointe von Merleau-Pontys Begriff entre-
lacs, der ins Englische mit intertwining und ins Deutsche mit Geflecht iibersetzt wird.
Was ich mir wiinsche, dass der Korper fiir meine Theorie »vermag« — und ich bin mir
sicher, dass er sich mir widersetzen wird — ist zu erldutern, inwiefern Vulnerabilitét
auf ungleiche Weise verteilt wird.

Wenn wir allzu schnell von »allen Kérpern« sprechen, dann stellen wir metaphy-
sische Behauptungen auf. Natiirlich muss auch ich auf solche Behauptungen zuriick-
greifen. Zu sagen, was alle Koérper sind oder vermdgen, 16st jedoch noch nicht das
Problem. Wenn wir von vornherein sagen, dass alle Korper nur in Relation zu einem
AuBlen gedacht werden konnen oder dass Vulnerabilitdt als Teil dieser relationalen
Dimension des Korpers zu verstehen ist — wogegen ich nichts einzuwenden habe —,
wie konnen wir dann die Ungleichverteilung der Vulnerabilitit begreifen, wenn bei-
spielsweise bestimmte Bevolkerungsgruppen sehr viel gefahrdeter als andere sind o-
der wenn sich gewisse Bevolkerungsgruppen wirksamer als andere gegen Prekaritét
zu schiitzen vermdgen? Damit sind zwei unterschiedliche Analyseebenen angespro-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

chen, die es stets im Blick zu behalten gilt. Mit anderen Worten: Die Universalisie-
rung auf der metaphysischen Ebene scheitert, sobald wir das soziale und 6konomi-
sche Problem der Ungleichheit und der Ungleichverteilung zu analysieren versuchen.
Dariiber hinaus ldsst sich die metaphysische Behauptung sogar als normativ verste-
hen, wenn man beispielsweise sagt: »Alle Korper sollten...« und dergleichen. Aller-
dings ist mir nicht klar, wie der Ubergang vom Metaphysischen zum Sozialen und
Okonomischen zu vollziehen ist. Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden
Modalititen zu arbeiten.

SERGEJ SEITZ: Mit Blick auf den Text »K&rperallianzen und die Politik der StraBe«’
mochte ich nach dem Verhéltnis zwischen Ausgesetztsein und Interdependenz fragen.
Unter Riickgriff auf den Begriff der Interdependenz argumentieren Sie, dass Akteure
immer schon in Abhéngigkeitsbezichungen stehen, die neben menschlichen und
nichtmenschlichen Akteuren auch die materiellen Bedingungen des Handelns umfas-
sen. Der Begriff des Ausgesetzseins verweist dagegen darauf, dass das verkorperte
Subjekt konstitutiv dem Anderen ausgesetzt ist. Es scheint, dass hier ein gewisser
Perspektivenwechsel vollzogen wird. Wahrend der Begriff der Interdependenz eine
drittpersonale Perspektive zu implizieren scheint, ist der Begriff des Ausgesetztseins
starker phanomenologisch grundiert und impliziert eine erstpersonale Perspektive:
Ich bin der Welt und den Anderen ausgesetzt, wiahrend wir alle in der einen oder
anderen Weise von Anderen abhingig sind. Welches Verhiltnis besteht zwischen die-
sen beiden Perspektiven?

JUDITH BUTLER: Bevor ich darauf genauer eingehe — und ich freue mich iiber diese
Herausforderung — mochte ich kurz versuchen, aufzuzeigen, wie Ihre Frage an die
vorige Frage anschlie3t, insofern sie ein bestimmtes Verstindnis des »Phdnomenolo-
gischen« nahelegt. Manchmal bezeichnet man mit diesem Ausdruck einfach nur die
Beschreibung einer kontingenten Erfahrung, etwa wenn man davon ausgeht, dass
Vulnerabilitdt eine bestimmte Erfahrung im groeren Kontext der phdnomenologi-
schen Beschreibung unseres Erfahrungslebens darstellt. In Threr Frage verstehen Sie
Vulnerabilitét in einem stdrker phinomenologischen Sinne als eine konstitutive Be-
dingung, die nicht zu jeder Zeit akut erlebt wird, sondern {iber ihre sporadisch und
kontingent erfahrene Aktualitdt hinausgeht.

In diesem strenger phdnomenologischen Sinn erscheint die Vulnerabilitét als kon-
stitutiv fiir subjektive Erfahrung oder fiir das, was wir als relationale Erfahrung be-
zeichnen konnten. Damit wird Vulnerabilitdt nicht auf ein kontingentes Geschehen
reduziert — das ich eher Erlebnis* und weniger Erfahrung* nennen wiirde. Anders

3 Wiederaufgenommen in: APV: 91-132.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 305

gesagt: Vulnerabilitit entzieht sich einer rein subjektiven Beschreibung oder der blo-
en Registrierung eines Gefiihls. Auch wenn wir dieses Gefithl manchmal haben —
wenn wir beispielsweise sagen: »Heute fiihle ich mich besonders verwundbar« oder
»Dieser Person gegeniiber fiihle ich mich verwundbar« —, selbst dann beziehen wir
uns wohl auf eine allgemeinere Bedingung unserer Relationalitit zu anderen Korpern
und zu anderen Dingen, zu unterschiedlichen Kréften auB3erhalb unserer selbst, die
uns dennoch in ungewollter und bestindiger Weise affizieren konnen. Dies verweist
auf ein strukturelles Moment der Vulnerabilitit, das nicht auf eine bestimmte Situa-
tion oder das sporadische oder kontingente Erlebnis* des Sich-verwundbar-Fiihlens
reduziert werden kann.

Konkreter formuliert: Sie haben Recht, dass mit den Begriffen des Ausgesetzt-
seins und der Interdependenz eine Perspektivenverschiebung einhergeht. Ich vermute
sogar, dass diese Verschiebung von der ersten zur dritten Person zentral fiir die Ent-
wicklung ist, die meiner allgemeineren Konzeption ethischer Verpflichtung zugrunde
liegt. Ich habe dies in dem angesprochenen Artikel nicht systematisch ausgearbeitet,
aber es ist sicherlich richtig zu sagen, dass das Ausgesetztsein etwas impliziert wie:
Dieser Korper hier ist einer gewissen Kraft, Macht, Verletzung, Verfithrung oder der-
gleichen ausgesetzt, was sich als Vulnerabilitdt durch etwas verstehen lasst. So gese-
hen wire Vulnerabilitdt stets »intentional« im Sinne der frithen Phdnomenologie,
d.h., Vulnerabilitit wire stets auf etwas bezogen. So wie Bewusstsein immer Be-
wusstsein von etwas ist, ist Vulnerabilitit stets Vulnerabilitit durch etwas, und diese
Relationalitit kommt ihr wesentlich zu.

Es ist jedoch gerade aus der Position des Ausgesetztseins — meiner Verletzlichkeit
(injurability), meiner Empfindungsfihigkeit (impressionability) —, dass ich eine
nicht-egologische Perspektive auf das erlangen kann, was Abhingigkeit und Interde-
pendenz heifit. Mit anderen Worten: Ich kann nicht in einer Welt leben, in der ich die
Maoglichkeit der Vulnerabilitit restlos ausloschen konnte. Ich kann es versuchen, aber
selbst meine »Festung« kann angegriffen werden — in der Tat neigen Festungen dazu,
angegriffen zu werden, dafiir sind sie ja da; sie sind Monumente der Antizipation von
Angriffen. Daran schlieBt sich die Frage an: Wie kénnen wir den Ubergang von Aus-
gesetztsein und Interdependenz genau denken? Mein Vorschlag lautet: Interdepen-
denz impliziert das Risiko des Ausgesetztseins. Anders gefragt: Warum ist Interde-
pendenz nicht einfach ein Zustand des Gliicks oder der Verbundenheit? Warum kann
Interdependenz sowohl zu einem Schauplatz von Aggression und morderischen
Wiinschen als auch von Leidenschaften und Bediirfnissen werden? Nochmals anders
formuliert: Im Kontext von Interdependenzbeziehungen kann eine gewaltige Menge
unkalkulierbarer Leidenschaften auftreten. Wenn man der mdglichen Aggression ei-
nes Anderen ausgesetzt ist, von dem man abhéngig ist, dann befinden wir uns in einer
Klein’schen Szene und sehen, inwiefern Ausgesetztsein ein Element am Schauplatz
der Interdependenz darstellt.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

Wenn zum Beispiel ein Kleinkind schutzlos seiner Umwelt ausgesetzt ist, wird es
ganz wortlich an diesem Ausgesetztsein sterben. Odipus wurde von einem Hirten auf
einem Hiigel ausgesetzt und sollte an diesem Ausgesetzsein sterben: »Nimm dieses
Kind, schneide ihm nicht die Kehle durch, sondern lass es einfach auf dem Hiigel in
der prallen Sonne zuriick.« Hier haben wir das Bild eines hilflos den Elementen aus-
gesetzten Kindes, das nicht in der Lage ist, sich selbst zu verteidigen oder fiir sich
selbst zu sorgen. Das Kind ist im Klein’schen Sinne ausgesetzt — aber vielleicht auch
in einem Levinas’schen Sinne: Wie Sie wissen, verwendet Levinas den interessanten
franzosischen Ausdruck »exposition«. Damit ist das Ausgesetztsein gemeint, aber
auch ein expositorisches Moment des Erkldrens oder Demonstrierens. Was im Aus-
gesetztsein (exposure) demonstriert wird, ist diese grundlegende Abhingigkeit des
Lebewesens von den Lebensprozessen und von einer Reihe lebenserhaltender Bedin-
gungen. Wenn diese lebenserhaltenden Bedingungen zerstort oder entzogen werden,
wie etwa im Fall der Prekaritdt — um diesen Begriff wieder aufzugreifen —, dann stei-
gert sich das Ausgesetztsein: Ausgesetztsein gegeniiber den Elementen, gegeniiber
allen Risiken, denen ein Korper ausgesetzt sein kann. Auch wenn ich gegeniiber dem
Wort »Risiko« aufgrund seiner neoliberalen und versicherungstechnischen Implika-
tionen starke Vorbehalte habe, wiirde ich, dessen ungeachtet, von einem Risiko im
Kern der Interdependenz sprechen. Interdependenz ist fragil, die Bedingungen der
Interdependenz miissen stets aufs Neue sozial und 6konomisch reproduziert werden,
um die schédlichen, ja fatalen Konsequenzen des Ausgesetzseins zu lindern.

Noch einmal anders formuliert: Aus einer rein egologischen oder gar egozentri-
schen Perspektive kann ich sagen: »Ich bin ausgesetzt und ich will dies nicht. Ich
brauche Schutz, ein Dach iiber dem Kopf, ich brauche grundlegende Dinge, die mir
vorenthalten werden, ich fithle mich auf geféhrliche Weise ausgesetzt.« Und dann
kann ich versuchen, meine Probleme zu 16sen, mir ein gutes Handbuch besorgen,
einen Selbsthilferatgeber, der mir helfen wird. Das wire ein rein egologischer Dis-
kurs, der das Egologische sogar auf den begrifflichen Rahmen zur Beschreibung von
Prekaritéit ausdehnt. Wenn ich dagegen mein Ausgesetztsein als eine Bedingung ver-
stehe, die ich mit Anderen teile, die auf gleiche Weise ausgesetzt sind wie ich, weil
wir beispielsweise arbeitslos sind oder Studierende mit enormen Schulden usw., dann
— so scheint mir — verlasse ich nicht nur die Erste-Person-Perspektive, sondern be-
ginne, eine geteilte, gemeinsame Erfahrung zu verstehen, eine durch und durch ge-
schichtliche Erfahrung, die mir dann vielleicht erlaubt, einen bessere Einsicht in die
breitere Struktur der Interdependenz zu gewinnen.

Dies ist meiner Ansicht nach der Grund dafiir, warum viele Bewegungen — wie
etwa Occupy oder die Indignados in Spanien — damit begonnen haben, kleinere In-
terdependenzgemeinschaften zu errichten. Am Anfang dieser Bewegungen steht die
Inszenierung, Verkorperung, Inanspruchnahme und Befiirwortung kleinerer Gemein-
schaften, in denen eine Form der Arbeitsteilung am Werk ist und deren Mitglieder

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 307

unterschiedliche Aufgaben tibernehmen. Dabei handelt es sich um kleinere, proviso-
rische und iibergangshafte Modelle interdependenten Lebens. Das ist das erste, was
passiert, wenn man von der Perspektive der ersten Person zu der der Interdependenz
iibergeht, und ich verstehe dies als eine Art provisorischen Experimentierens und
Ausprobierens unterschiedlicher Formen der Kohabitation und der Interdependenz.

ANNA BABKA: Ich wiirde gerne eine konkrete Frage zur Prekaritit und zum Ausge-
setztsein im Kontext befristeter Arbeitsverhéltnisse und forcierter Mobilitét stellen —
nicht zuletzt im akademischen Kontext. Wir alle sind einer neoliberalen Ideologie aus-
gesetzt, die unterstellt, dass prekére Arbeitsverhéltnisse zu mehr Wettbewerb und damit
zu groBerer Produktivitdt fiihren. So behauptete kiirzlich eine Vertreterin der Universitét
Wien, dass Jobunsicherheit zu mehr Produktivitdt und damit zu mehr Erfolg fiihre:
Umso unsicherer die eigene Situation ist, umso mehr arbeite man, um irgendwann ein-
mal »hinein« zu kommen. Was kdnnen wir einer solchen Behauptung entgegensetzen?

JUDITH BUTLER: Nun, es gibt Strategien und Taktiken. Man konnte etwa eine De-
monstration organisieren, in der man jedes Wort der Behauptung auseinandernimmt
und damit einen Gegendiskurs etabliert. Man konnte auch eine gesamte Tagung dar-
iiber veranstalten, Vortragende einladen und das Ganze dann online publizieren. Es
gibt viele Mdglichkeiten. Sara Ahmeds Blog »feministkilljoys« ist ein gutes Beispiel
dafiir. Sie wiirde von der Arbeit an der Universitdt nach Hause kommen, nachdem sie
dort wieder einmal etwas Unségliches gehort hat, sich an den Computer setzen und
einen ganzen Blogeintrag dariiber schreiben. Damit wendet sie sich an die ganze Welt
und postet den Satz, damit alle ihn sehen konnen, etwa auf YouTube: »Diesen Satz
hat man heute zu mir gesagt.« Sie macht das wirklich groBartig. Natiirlich kann das
nicht jeder, aber in der Art und Weise, wie sie es macht, kritisiert sie die neoliberale
Ideologie der Eigenverantwortung und macht deutlich, wo die Verantwortung tat-
séchlich liegt. Sie tibernimmt nicht die Verantwortung dafiir, verletzt worden zu sein
— das wire die neoliberale Geste schlechthin —, sondern stellt die Ungerechtigkeit
einer solchen Zumutung heraus.

Die Vorstellung, dass Prekarisierte fiir ihre Situation selbst verantwortlich sind,
ist geradezu absurd. Denn einerseits werden die Bedingungen dkonomischen Wohl-
ergehens gemeinsam mit den sozialdemokratischen Errungenschaften systematisch
zerstort, wihrend man andererseits fiir dieses strukturelle Problem individuell ver-
antwortlich gemacht wird. Auf diese Weise wird das strukturelle Problem durch die
Zuschreibung von Verantwortung verschleiert: »Es liegt einzig und allein an dir
selbst, mehr aus dir zu machen, um in einer Welt wettbewerbsfahig zu bleiben, in der
die Chancen, dass man iiberhaupt irgendetwas bekommt, immer geringer werden.«
Ich denke, dass dies nicht zuletzt auch im akademischen Bereich der Fall ist, nicht
nur in Europa, sondern auch in den USA und anderswo. Es handelt sich dabei um ein
duBerst dringliches Problem.

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

Dabei beruht diese Vorstellung auf einer bestimmten Form von Individualismus
bzw. auf dem Ideal eines kompetitiven Selbst in einer Welt schwindender Moglich-
keiten, was auch noch positiv gesehen wird. Und aus welchen Griinden? Nun, aus
sozialdarwinistischen — also sehr schlechten — Griinden. Es herrscht eine Ideologie,
der zufolge nur der Stirkere iiberlebt und es nur die Besten ganz nach Oben schaffen.
Aber »die Besten« — das sind nicht die Kliigeren oder die, die mehr zu bieten hétten,
sondern diejenigen, die bereit sind, ihre Gegner zu zerstoren und die in diesem wahn-
sinnigen Rausch des Konkurrenzkampfs sogar ihre Selbstzerstorung in Kauf nehmen.

Mit anderen Worten: »Deine Wettbewerbsfahigkeit ist dein Humankapital.«
Diese Ideologie bringt eine Vorstellung von Gemeinschaft oder Gesellschaft hervor,
in der sich marktkonforme Individuen gegen andere Formen von Interdependenz und
sozialen Institutionen durchsetzen, welche vielleicht besser dazu geeignet wiren,
grundlegende Fragen des Arbeitens zu thematisieren, was implizieren wiirde, die Art
und Weise zu liberdenken und zu restrukturieren, wie Wohlstand verteilt ist und wie
staatliche Forderungen organisiert sind. Die psychischen und physischen Kosten ei-
nes Lebens unter dkonomischen Bedingungen, in denen eine Pflicht zur stindigen
Steigerung des Humankapitals besteht, miissen dabei ebenfalls bedacht werden.

EvA LAQUIEZE-WANIEK: Mit Bezug auf Ihren Artikel »Korperliche Verwundbarkeit,
koalitionére Politik« mdchte ich auf das Problem der Gruppenbildung sowie die Ver-
bindung zwischen dem Subjekt und der politischen Gruppe zu sprechen kommen.
Aus psychoanalytischer Perspektive geht es dabei um das Problem der Identifizie-
rung. Freud zeigt in Massenpsychologie und Ich-Analyse, dass das Individuum in der
Masse dasselbe Uber-Ich mit allen anderen teilt, wobei dieses Uber-Ich sowohl ein
konkretes libidinds besetztes Objekt als auch eine Idealvorstellung sein kann. Aller-
dings kann das Individuum sich mit sehr unterschiedlichen politischen Gruppen iden-
tifizieren — mit linken, rechten oder anderen —, sodass es entscheidend ist zu verste-
hen, mit welcher Art Uber-Ich sich das Individuum identifiziert.

JUDITH BUTLER: Ich habe dazu einige Gedanken. Wenn Freud von Massenpsycholo-
gie spricht und danach fragt, was eine Gruppe oder Masse zusammenhilt, so bezieht
er sich auf den Begriff des Ich-Ideals. Uber ein Jahr nach Massenpsychologie und
Ich-Analyse fiihrt er in Das Ich und das Es den Begriff des Uber-Ich ein und verwen-
det von da an beide Begriffe. Das Uber-Ich ist zweifellos gewaltsamer, und ich denke,
dass die damit bezeichneten Gruppenbildungen sich eher auf nationale Gruppierun-
gen beziehen oder auf Gruppen, deren Zusammenhalt durch die Autoritét einer Re-
gierung oder einer militdrischen Fithrungsfigur stabilisiert wird — Figuren, die entwe-
der reale Personen sind oder eine Art phantasmatische Dimension im Leben des Vol-
kes annehmen.

Eine groBartige Erzéhlung, die illustriert, wie dies funktioniert, ist Franz Kafkas
»Josefine, die Sdngerin oder Das Volk der Méuse«. Es heif3t, dass Josefine singt, und

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 309

dass das Volk zusammenkommt, um sie zu horen. Der Erzdhler behauptet, dass das
Volk sich vereint fiihlt, sobald sie singt. Es liebt ihren Gesang und ohne ihren Gesang
wiirde nichts das Volk zusammenhalten. Dann stellt sich jedoch heraus, dass sie nicht
wirklich singt, sondern bestenfalls pfeift. Sie gibt irgendwelche Tone von sich, die
man nicht wirklich Gesang nennen kann, aber dennoch bringt dieser schone Gesang
— dieses Pfeifen, das kein Gesang ist — das Volk zusammen. Hier zeigen sich die Risse
in einem nationalistischen Ethos: Sie singt und singt nicht, und selbst wenn sie nicht
singt, singt sie und eint uns in ihrem Gesang. SchlieBlich stellt sich noch heraus, dass
niemand Josefine jemals wirklich singen gehort hat. Sie hatte nie etwas zu sagen oder
zu singen, und es bleibt reichlich unklar, ob sie jemals tatsdchlich in Erscheinung
getreten ist. Damit tritt die imaginére Struktur, die das Volk eint, in den Vordergrund.

Ubertragen auf politische Gruppenbildungen: Ich stehe Gruppenbildungen skep-
tisch gegeniiber, die von einem Uber-Ich oder einem starken Glauben an ein repres-
sives Gesetz abhingen, da solche Gruppenbildungen auf Schuld und Selbstbestrafung
beruhen oder auf einer Struktur des Gewissens, in der das Uber-Ich innerpsychische
Bestrafungen vornimmt, selbst wenn eine externe strafende Autoritdt nicht langer
existiert oder notwendig ist. Ich denke also nicht, dass zum Beispiel eine Versamm-
lung von Nicht-Staatsbiirger*innen durch ein vereinigendes Uber-Ich zusammenge-
halten wird. Auch kollektive Akte zivilen Ungehorsams lassen sich, wie ich denke,
nicht auf diese Weise beschreiben. Es brauchte dazu meiner Ansicht nach eine Art
Gegenkraft, eine Bewegung gegen das Uber-Ich, gegen die Schuld, gegen das Ge-
wissen. Die Aufgabe besteht zweifellos darin, einen Weg zu finden, um dem Uber-
Ich im Namen einer anderen Ethik entgegenzutreten, und meine Uberlegungen zur
Interdependenz zielen gerade darauf ab.

Wenn man das Risiko in Kauf nimmt, ein »schlechtes« Subjekt im Sinne Althus-
sers zu werden, dann wird es moglich, die psychische Form des Uber-Ich im Zusam-
menhang mit der Gruppenzugehdrigkeit zu bestreiten, und es tun sich dann andere
Méglichkeiten der Gruppenbildung auf. Damit ist nicht gesagt, dass das Uber-Ich
iiberhaupt keine Rolle mehr spielt, aber ich glaube nicht, dass es das organisierende
Prinzip jener anderen Arten von Gruppen darstellt, die mich hier interessieren. In der
Rezeption von Freuds Arbeiten zur Massenpsychologie wurde unter anderem die
Frage nach der sexuellen Dimension von Gruppenbildungen aufgeworfen sowie da-
nach, wie das Begehren in einer Gruppe libertragen und weitergegeben wird. Es gibt
einiges an Literatur zur erotischen Ubertragung in Gruppenbildungsprozessen und
ich frage mich, inwiefern es moglich wire, Formen von Interdependenz zu denken,
die auf einer affirmativeren Grundlage basieren, auch wenn sie nicht génzlich der
Gefahr entgehen, in einen Schuldkreislauf hineinzugeraten. In diesem Sinne geht es
mir darum, andere Formen ethischer Bezichungen zu denken, die nicht auf Schuld
gegriindet sind.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

SILVIA STOLLER: Ich mochte Thren Begriff des Korpers thematisieren. Dabei interes-
siert mich vor allem die Frage, ob und inwiefern es tatsdchlich der Korper ist, der auf
die Strafle geht. In Thren Arbeiten sprechen Sie manchmal vom Selbst und manchmal
vom Subjekt. In »Korperallianzen und die Politik der Strale« sowie in »Kdorperliche
Verwundbarkeit, koalitiondre Politik« sprechen Sie jedoch fast ausschlieBlich vom
Korper oder von Korpern: »Korper versammeln sich, sie bewegen sich und sprechen
zusammen und sie erheben Anspruch auf einen bestimmten Raum als 6ffentlichen
Raum.« (APV: 96) Aus phinomenologischer Perspektive ist es jedoch unstimmig zu
sagen, dass es der Korper ist, der auf die Straf3e geht. Oder, wenn zum Beispiel meine
Mutter stirbt, dann werde ich nicht sagen »Der Kdrper meiner Mutter ist gestorben,
sondern ich wiirde sagen: »Sie ist gestorben« oder »Die geliebte Mutter ist gestor-
ben«. Auch wenn ich hier mit Thnen spreche, spreche ich nicht zu einem Korper: Sie
haben einen Namen, Sie sind ein Mensch. Koénnten Sie vor diesem Hintergrund Thre
emphatische Bezugnahme auf den Begriff des Korpers erldutern und ausfiihren, wa-
rum sie etwa nicht von »Menschen« oder »Subjekten« sprechen? Ist es wirklich nur
der Kérper, der auf die Strafe geht?

JUDITH BUTLER: Beginnen wir damit, was es heifit, auf die Strale zu gehen. Ich
denke, wir sollten vorsichtig sein, wenn wir analysieren, was es heif3t, auf der oder
auf die Strafle zu gehen, um nicht die Vorstellung eines Korpers, der auf die Strale
geht, félschlich zu substanzialisieren. Anders gesagt: Auf die Stralle zu gehen, setzt
Mobilitdt voraus oder das, was Merleau-Ponty motilité, Motilitdt nennt, ein Bewe-
gungsvermdgen, das sich nicht als eine bestimmte Fahigkeit oder ein bestimmtes Ver-
mogen extrahieren und analysieren lédsst, sondern gerade im Akt des Auf-die-Straf3e-
Gehens ausgeiibt wird. Wir konnen festhalten, dass eine Beziehung zur Umwelt da-
mit zu tun hat, sich durch sie und auf ihr zu bewegen. Dabei ist es wirklich wichtig
dariiber nachzudenken, welche Rolle die Strafle in den jeweiligen Situationen spielt.
Wenn wir beispielsweise an die Favelas in Brasilien denken, dann beteiligen sich
viele gerade deswegen an Aufstdnden, weil sie sich bereits auf der Strafe befinden,
einen GroBteil ihres Lebens auf der Stra3e verbringen und weil es ihnen wichtiger
ist, dass die Strafen in ihrer Nachbarschaft befestigt werden, als dass das ganze Geld
fiir die Olympischen Spiele ausgegeben wird. Ahnliches zeigt sich auch in einigen
der Shanty Towns in Siidafrika, wo gerade fiir die Befestigung von Stralen und bes-
sere Mobilitdtsbedingungen mobilisiert wird. Dabei gilt es im Kopf zu behalten, dass
Gehsteige und Straf3en die infrastrukturellen Bedingungen fiir Bewegung darstellen.
Deswegen sagen Behindertenrechtsaktivist*innen: »Wir bendtigen abgeschrigte
Randsteine und Rampen, damit wir mit unseren Rollstiihlen von der Strafle auf den
Gehsteig kommen konnen und umgekehrt — und ohne diese Infrastruktur konnen wir
uns nicht bewegen.« Dabei geht es um Fragen der Mobilitdt oder der Motilitdt, in
denen etwas, was wir den Korper nennen, auf dem Spiel steht, auch wenn ich deshalb
nicht sagen wiirde, dass der Korper eine Substanz darstellt, die sich durch diese Dinge

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 311

bewegt. Ich denke, dass es eine verkorperte Relationalitit gibt, eine verkdrperte Be-
ziehung zur Umwelt, zur Motilitdt, und dass wir gerade iiber diese Relationen und
Aktivitdten nachdenken miissen.

Wir haben es folglich mit zwei Fragen zu tun: Bewegung und Oberfléche, Bewe-
gung und Infrastruktur. Aus dieser Perspektive kann verkdrperte Bewegung in unter-
schiedlicher Weise durchkreuzt werden: etwa weil es einem verboten ist, auf die
Straf3e zu gehen, oder weil man keine Moglichkeit hat, mit seinen Rollstuhl die Straf3e
zu benutzen, oder weil es gar keine Strafe gibt, weil man uns noch keine Strafle ge-
baut hat. Geht man die Analyse so an, dann wird es uns moglich, diejenigen Merk-
male der Verkorperung ins Auge zu fassen, die hier von zentraler Bedeutung sind,
und wir kénnen anfangen, iiber jene Techniken und infrastrukturellen Beschaffenhei-
ten nachzudenken, die Bewegung ermoglichen oder verunmoglichen. Damit wird
auch deutlich, dass egal iiber welchen Korper wir reden, dieser Korper immer schon
auf eine errichtete Umwelt bezogen ist und so auf technische Mobilitédtsprobleme
stolen kann. Ich glaube daher nicht, dass ich einen Schritt zuriickzutreten und fragen
muss: Wie definiere ich den Korper oder sollte ich den Menschen als einen Koérper
definieren? Das erschiene mir als ein fundamentalistischer Ansatz, der diese Begriffe
substanzialisiert und sie aus ihren gelebten Modalitdten herausnimmt, wéihrend es
weitaus wichtiger wire, gerade jene gelebten Modalititen zu untersuchen und danach
zu fragen, was diese uns iiber die grundlegenden Relationalitéten lehren, die die ver-
korperte Erfahrung bestimmen.

Es kann also ein menschlicher Korper sein, der auf die StraBe geht, ein mensch-
licher Koérper mit einem Tier oder ein menschlicher Kérper mit einer Maschine oder
Stiitze oder mit einer technischen Unterstiitzung anderer Art. Ich kdnnte eines Tages
einen Stock oder vielleicht einen Rollstuhl brauchen, um auf die Strae zu gelangen,
oder auch einen barrierefreien Bus oder eine Rampe, die es mir ermoglicht, in den
Bus einzusteigen. Anders gesagt: Ich bin Teil einer Welt, in der viele oder gar die
meisten Menschen bauliche Unterstiitzungen brauchen, um auf die Strafle zu gelan-
gen. Meine Mobilitdt ist immer schon unterstiitzt; es gibt keine Mobilitét, die nicht
unterstiitzt wére. Wir miissen die infrastrukturellen und technologischen Bedingun-
gen fiir Bewegung beriicksichtigen. Diese Art und Weise, {iber den Koérper nachzu-
denken, lehren uns auch die Disability Studies.

Selbst meine Stimme und meine Rede als ein Vokalisierungsakt sind bereits kom-
plexe verkorperte Ausdrucksformen. Es gibt keine Vokalisierung ohne den Kehlkopf,
und dieser konnte auch so beschaffen sein, dass ich mich nicht stimmlich artikulieren
kann. Ich miisste dann auf Gebardensprache oder andere Ausdrucksformen zuriick-
greifen und manchmal kann ich auch jetzt schon nicht alles, was ich sagen mochte,
stimmlich artikulieren und muss dann andere Bewegungen oder Ausdrucksformen
einsetzen. Diese konnen visuell sein oder verkdrpert, es konnen Gesten oder viel-
leicht sogar Tanzbewegungen sein. Miissen wir deshalb sagen, dass es eine Téter*in

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

hinter der Tat gibt? Wenn dem nicht so ist und wenn wir uns nicht entscheiden miis-
sen, ob ich als ein Mensch oder als ein Koérper auf die Strafle gehe, dann gilt es, nicht
nur die Tatigkeit selbst zu analysieren, sondern die Beziehungen, die artikuliert wer-
den, wenn ich auf die Strale gehe oder spreche. Dann beginnen wir vielleicht, die
Wandelbarkeit von Verkorperung so zu verstehen, dass das spezifisch Menschliche
daran hervortritt, auch wenn das bedeutet, dass wir als Menschen immer schon mit
Objekten und anderen Lebensprozessen in Beziehung stehen, und dass das Mensch-
liche mit der organischen und anorganischen Welt in einer Weise verflochten ist, die
von traditionellen Humanismen ignoriert worden sind.

BIRGIT SAUER: Ich habe dhnliche Frage in Hinblick auf die Politik. Was gewinnen
wir fiir die Politik, wenn wir uns auf den Begriff des Korpers beziehen? Ich muss
mich entschuldigen, ich bin Politikwissenschaftlerin ...

JUDITH BUTLER: Oh, kein Problem, ich lebe mit einer zusammen!

BIRGIT SAUER: Ich habe mich also gefragt: Warum der Koérper? Warum nicht der
Mensch, warum nicht das Subjekt? Denn in der Politikwissenschaft sprechen wir
vom Individuum und vom Akteur, auch wenn diese Begriffe stetig dekonstruiert wer-
den. Auch ich dekonstruiere die Vorstellung des Akteurs oder des individuellen Ich
usw. Daher erscheint es mir durchaus sinnvoll, vom Korper zu sprechen und den Kor-
per als Bestandteil politischen Handelns zu begreifen, da dies uns erlauben konnte,
die Rolle des Individuums im Politischen auf andere Weise zu theoretisieren. Und
selbstverstindlich stellt der Korper, wie Sie immer wieder betonen, keine metaphy-
sische Substanz dar. Vielmehr ist der Korper immer schon moduliert und auf sein
AuBen bezogen, wie die Begriffe der Vulnerabilitét und der Affektion deutlich ma-
chen. Vielleicht liee sich daher auch sagen, dass der Kérper immer schon Teil einer
Institution ist. Aus einer eher materialistischen und marxistischen Perspektive konnte
man auerdem sagen, dass der Korper immer schon Teil gesellschaftlicher Verhélt-
nisse ist. Folglich wire es moglich, zu sagen, dass der Korper immer durch Instituti-
onen, gesellschaftliche Verhéltnisse und Politik moduliert ist und dies kénnte uns zu
einem anderen Begriff des Korpers fithren.

JUDITH BUTLER: Ich habe dazu zwei kurze Anmerkungen. Die erste bezieht sich auf
Hannah Arendt und ihren Begriff des Erscheinungsraums als Biihne des Politischen.
Wenn Arendt diesen Begriff in Vita Activa oder Vom tdtigen Leben einfiihrt, spricht
sie von einem Handeln, das paradigmatisch fiir die Politik ist und das einen spezifi-
schen Sprechakt darstellt. Es geht um einen 6ffentlichen Akt der Rede und sie erach-
tet diese Fahigkeit zur 6ffentlichen Rede als wesentlich fiir demokratische Politik.
Zugleich aber trifft sie in diesem Buch die zentrale Unterscheidung zwischen dem

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 313

Privaten und dem Offentlichen, die das korperliche Leben und die korperlichen Be-
diirfnisse sowie die Reproduktion — wie auch alle Vorgénge des Lebens, des Sterbens
und des Alterns — in eine vorpolitische Sphdre verbannt. Eines meiner Ziele ist gerade
die Befreiung und Offnung der Privatsphire auf das Politische hin, um zu sehen, wie
sich Arendts Idee einer performativen Politik als eine verkorperte Form der Perfor-
mativitdt neu denken lieBe. Ich beziehe mich dabei auch auf ihren Begriff der Plura-
litdt, um verkdrperte und plurale Formen performativen Handelns in den Blick zu
bekommen, was zugleich heifit, den Begriff 6ffentlicher Versammlung neu zu den-
ken. Dabei handelt es sich um ein gegen Arendt gewendetes Argument, das dennoch
einige ihrer zentralen Begriffe aufgreift.

Eine meiner weiteren Zielsetzungen wird vielleicht in einem marxistischen Kon-
text besser verstindlich, ndmlich das Anliegen, die Verschiebung von einem abstrak-
ten zu einem konkreten Rechtsverstindnis weiterzutreiben. Es geht mir dabei darum,
konkrete Rechte als verkérperte Dimensionen menschlichen Lebens zu verstehen und
danach zu fragen, in welchem Verhéltnis diese zur Umwelt und zur Vorstellung der
Gattung im Allgemeinen stehen, wie dies in Marx’ Frithschriften deutlich wird. Wir
konnen in diesem Zusammenhang beispielsweise an Frederick Douglass denken, je-
nen Sklaven, der durch Europa und die Nordstaaten der USA reisen und frei dariiber
sprechen konnte, was es heif3t, ein Sklave zu sein, wéihrend er nicht zuriick in den
Stiden gehen konnte, da er immer noch ein Sklave war. Er benétigte das Geld von
seinen Redeauftritten, um sich von seinem Besitzer freizukaufen und ein freier Mann
zu werden, was ihm nach seiner Europareise gliicklicherweise auch gelang. Douglass
hatte also das abstrakte Recht zu sprechen, aber er war zugleich immer noch Eigen-
tum eines anderen. Diese Szene lehrt uns etwas iiber die Kluft zwischen der Aus-
iibung abstrakter Rechte und der konkreten Materialisierung der Freiheit, die einem
korperliche Selbstbestimmung ermdglicht, und zwar nicht nur als Individuum, son-
dern auch durch die Authebung der Sklaverei als Institution. Das ist nur ein Beispiel
fiir eine Art von Widerspruch, der im klassischen liberalen Rahmen auftritt, in dem
abstrakte Rechte ausgeiibt werden konnen, wihrend einem konkrete Freiheiten vor-
enthalten werden. Vielleicht kdnnte man sagen, dass meine Arbeiten gerade darauf
abzielen, diese Heuchelei oder diese Widerspriichlichkeit in einem gewissen Maf3e
zu liberwinden.

EvA LAQUIEZE-WANIEK: Ich mochte die Frage nach dem Koérper noch etwas kontex-
tualisieren. Foucault hielt 1969 zur Zeit der Studentenrevolten seinen berithmten Vor-
trag »Was ist ein Autor?«. Dabei wurde Foucault von einem anwesenden Phéno-
menologen kritisiert, und ein Student hinterlie3 auf der Tafel den Satz: »Die Struktu-
ren gehen nicht auf die Strale«. Lacan verteidigte Foucault in der Diskussion und
sagte: »Wenn es etwas gibt, das die Ereignisse des Mai zeigten, dann das Auf-die-
Strafle-Gehen der Strukturen.« Nun scheint mir, dass Sie Foucault und Lacan hierin

am 14.02.2026, 07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

grundsétzlich zustimmen wiirden. Liest man dagegen ihre Ausfithrungen in »Kor-
perallianzen und die Politik der Strale« sowie in »Korperliche Verwundbarkeit, ko-
alitionére Politik«, so gewinnt man den Eindruck, dass es die Korper sind, die auf die
Strale gehen, und nicht die Strukturen. Wie lassen sich diese beiden Alternativen
miteinander vereinbaren?

JupITH BUTLER: Wenn Sie die Frage so formulieren, gibt es nur zwei Alternativen:
Humanismus oder Strukturalismus. Ich verstehe mich jedoch eher als Poststruktura-
listin denn als Strukturalistin. Dariiber hinaus habe ich noch eine andere Wende voll-
zogen — eine Wende hin zu einer ethischen Dimension im Politischen. Der Kdrper
auf der Straf3e ist sicherlich strukturiert, und zwar nicht zuletzt durch die Stral3e selbst
— vorausgesetzt, dass es iiberhaupt eine Strafle gibt, wie ich zuvor im Zusammenhang
mit der Frage der Mobilitét ausgefiihrt habe. Dieser Korper steht in einer Reihe von
Relationen zu dem, was korperliches Leben unterstiitzt oder behindert. Diese Bedin-
gungen, die Mobilitdt moglich machen, erlauben mir, auf die Strafe zu gelangen. Sie
sind Teil dessen, worauf sich der Kérper bezieht, wenn er sich bewegt oder wenn er
sich nicht bewegen kann.

Wie wiirde ich also auf Thre Frage antworten? Ich wiirde antworten: weder ...
noch*. Denn ich denke, dass es sich hier nicht nur um sprachliche Strukturen handelt,
die an die Stelle des materiellen Korpers treten wiirden, auch wenn mir bewusst ist,
dass ich in dem Moment, wo ich dies sage, sprachliche Strukturen verwende und
mich auf vorgegebene Diskursformen beziehe. Ich denke weder, dass sich Materiali-
tét vollstindig auf den Diskurs reduzieren lasst, noch, dass der Diskurs Materialitét
vollstindig bestimmt. Meiner Ansicht nach besteht eine Uberkreuzung zwischen Ma-
terialitdt und Diskurs, die permanent erneuert wird. In diesem Zusammenhang ist der
Begriff des Chiasmus zwischen Sprache und Korper, zwischen Materialitit und Dis-
kurs von grofler Bedeutung, den ich von Merleau-Ponty iibernommen und weiterzu-
entwickeln versucht habe.

In diesem Zusammenhang lieBe sich auch an die virtuelle Welt des Internet als
eines moglichen Erscheinungsraums und eines Raums fiir politisches Handeln den-
ken. Dabei darf man nicht vergessen, dass es ein Korper ist, der vor dem Computer
sitzt, ein Korper, der unter Umstdnden verhaftet werden kann. Der Korper kann nicht
auf seine virtuelle Erscheinung in der virtuellen Welt des Internet reduziert werden.
Zugleich lésst sich das eine nicht vollstindig vom anderen trennen. Ich denke, wir
miissten angesichts der Frage, die Foucault gestellt wurde, {iber jenes Geflecht (ent-
relacs), jenen Chiasmus sprechen, und zugleich jene falsche Alternative zuriickwei-
sen: Entweder ist man Strukturalist*in und 16st die Materialitdt des Korpers auf oder
man ist Phdnomenolog*in und affirmiert die Materialitit des Korpers und es sind
nicht die Strukturen, die auf die Strafle gehen. Es ist vielmehr so, als wiirden Struktur
und Korper »ungliicklich« miteinander Hand in Hand gehen. Die Strukturen werden

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 315

revidiert, wihrend sie gehen; sie werden reiteriert. Es handelt sich um iterable Struk-
turen. Das Verhéltnis zwischen Materialitét und Struktur unterliegt demnach aus post-
strukturalistischer Perspektive einer zeitlichen Reiteration. Beide Momente werden
reiteriert und die Strukturen dndern sich im Zuge dieser Iteration. Es geht dariiber
hinaus nicht einfach nur um Strukturen, sondern um institutionelle Formen, um et-
was, das sich prozesshaft verdndert, je nachdem mit wem es sich bewegt, in welchen
Beziehungen es zur Umwelt steht und zu welchen Zwecken es dient. In diesem Sinne
bleibe ich also beim weder ... noch*.

GERALD POSSELT: Als Sie gerade das Internet erwdhnten, haben Sie deutlich ge-
macht, dass man es nicht als einen korperlosen Raum begreifen kann. Vielleicht
konnten Sie in diesem Zusammenhang noch etwas mehr iiber das Verhéltnis von kor-
perlicher und sprachlicher Vulnerabilitdt sagen. Denn die Frage von hate speech,
symbolischer Gewalt und Vulnerabilitét spielt in den gegenwértigen Debatten rund
um soziale Medien eine zentrale Rolle. Was hier mit ins Spiel kommit, ist die chiasti-
sche Verschrankung zwischen Sprache und Koérper — ein Aspekt, der im Zentrum Th-
rer Uberlegungen sowohl in »Kérperallianzen und die Politik der StraBe« als auch in
»Korperliche Verwundbarkeit, koalitionédre Politik« steht.

JUDITH BUTLER: Internetaktivismus gehort nicht zu meinen theoretischen Schwer-
punkten. Ich habe dazu nur ein paar vorldufige Gedanken: Wenn man sich diesem
Thema serids zuwenden mdochte, miisste man vermutlich die Frage an den Anfang
stellen, welches Verhéltnis zwischen dem Korper und den Maschinen besteht, die er
verwendet, und welche bestimmte Form der Korper im Internet annimmt, wenn wir
es etwa mit einem Avatar oder virtuellen Reprisentationsformen zu tun haben. So hat
beispielsweise Sandy Stone iiber Transgender-Aktivismus im Web gearbeitet und die
Frage aufgeworfen, was es fiir Menschen bedeutet, den geschlechtlichen Korper in
einen Avatar zu verwandeln. Fiir Stone ist diese Technologie fiir die Definition von
»trans« entscheidend. Damit wirft sie die Frage auf, wie ma3geblich diese Form vir-
tueller Verwandlung fiir unser Verstédndnis von Transgender ist. Das impliziert auch
die Frage nach der Materialitit und ihren virtuellen Bedingungen. Dazu haben zahl-
reiche Autor*innen wichtige Arbeiten geleistet, einschlieBlich Elizabeth Grosz.
Friedrich Kittler und andere haben elaborierte Theorien zum Verhéltnis von Materi-
alitit und Virtualitét vorgelegt, und es ist zudem entscheidend im Kopf zu behalten,
dass das Internet nicht nur ein ideeller Raum ist, insofern es auch Maschinen, Server
etc. voraussetzt, die sich groftenteils im Besitz groer Firmen befinden.

Man kann sich exponieren, wiahrend man das Internet fiir aktivistische Zwecke
verwendet; man kann zuriickverfolgt, {iberwacht, gefunden, geschlagen, verhaftet
oder ins Gefdngnis gesteckt werden. Selbst im Internet ist man also mit vielfaltigen
Formen politischer Vulnerabilitidt konfrontiert. Es gibt dariiber hinaus einige neue
und wichtige Arbeiten zum Phidnomen des Cyberbullying, das nicht mehr nur

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

Teenager-Chats betrifft, sondern mittlerweile (nicht zuletzt unter der Trump-Admi-
nistration und zu dem Zeitpunkt, wo ich dies Manuskript lese) eine neue Qualitét
erreicht hat. Dabei werden Dinge gesagt oder angesprochen, die vernichtend sein
konnen. Wir konnen also fragen: Wo findet diese Vernichtung statt? Findet sie im
Korper statt? In der Maschine? Oder geht es gerade darum, dass Kérper im virtuellen
Raum in verschiedenen Weisen geformt werden, sodass Vulnerabilitdt wiederum in
dieser Relation verortet werden muss und nicht an einem ihrer Pole? Ich denke, dass
wir manchmal félschlich davon ausgehen, dass Verletzungen nur an einem Ort pas-
sieren und dabei gerade diese Uberschneidungen iibersehen.

Der Ort spielt jedoch eine gewichtige Rolle, wie auch die Moglichkeit, sich von
der Maschine wegzubewegen oder sie aus dem Fenster zu werfen. Ich mdchte sicher-
lich nicht Materialitdt und Virtualitit in eins setzen; vielmehr miissen wir auch dar-
iiber nachdenken, welche Gerdte und Anwendungen sowie welche Internetrdume
wem zur Verfiigung stehen. Ich stehe mit Leuten auf der ganzen Welt in Verbindung,
deren Internetrdume polizeilich iberwacht werden und denen viele Materialien nicht
zur Verfligung stehen. Der Ort ist also von Gewicht und es gibt eine Dimension von
Materialitit und Korperlichkeit, die nicht auf den virtuellen Bereich reduziert werden
kann, auch wenn wir hier immer komplexere Uberlappungsformen beobachten kén-
nen. Vielleicht verweist das auch auf sprachliche Vulnerabilitit, auf das Problem der
Beschimpfung und Verletzung sowie auf Formen des Ausgesetzseins, der Verleum-
dung oder des Ausgegrenztseins, die gegen den eigenen Willen erfolgen. All das ent-
zieht sich héufig strafrechtlichen Konsequenzen, da es nicht immer méglich ist, der-
artige Verletzungen zu ihrem Ursprung zuriickzuverfolgen.

Ich habe sicherlich viele Monate meines Lebens in banger Angst vor meinen
E-Mails zugebracht, da mir viele Leute unsédgliche Dinge zusendeten. Man sieht dann
nur die Betreffzeile an und fragt sich schon: Soll ich das {iberhaupt 6ffnen? Zugleich
gibt es Formen von globalem Aktivismus und globaler Vernetzung, die durch das In-
ternet moglich werden und die zuvor undenkbar gewesen wiren — und dafiir bin ich
sehr dankbar. Ich denke dabei u.a. an die Occupy-Bewegungen, die zur gleichen Zeit
stattfanden oder an gut koordinierte Hungerstreiks in verschiedenen Teilen der Welt.
Diese Formen der Koordination werden auf einmal moglich, womit sich zugleich
eine ganz neue Ebene von Verbindungen und Interdependenzen auftut. Ich werde
wahrscheinlich nicht diejenige sein, die Sie anrufen, wenn Sie ins Krankenhaus miis-
sen, weil ich am anderen Ende der Welt lebe, aber es ist sehr wohl mdglich, an andere
Unterstiitzungsformen zu denken, die durch derartige Internetverbindungen erleich-
tert werden, die Menschen miteinander in Kontakt bringen und Unterstiitzung, Infor-
mation und Solidaritdt ermdglichen.

Ich kann noch nicht genau sagen, was daraus weiter folgt, aber ich denke, dass
bestimmte lokale Ereignisse, etwa ein Protest oder ein Streik, nicht in der intendierten
Weise stattfinden konnen, wenn sie nicht von den Medien aufgegriffen werden. Somit
sind die Medien in gewisser Weise bereits dem Ereignis eingeschrieben, was zugleich

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 317

heil3t, dass zahlreiche andere Orte fiir das Ereignis, das hier und jetzt stattfindet, kon-
stitutiv sind. Fiir gegenwartige politische Mobilisierungen ist diese Frage der Multi-
lokalitdt extrem bedeutsam.

ANDREAS OBERPRANTACHER: Meine Frage betrifft die korperliche Vulnerabilitédt im
Verhiltnis zur Moglichkeit des Erscheinens, wie sie in der Figur der illegalen Ein-
wander*in als eines emergenten Subjekts deutlich wird. In diesem Zusammenhang
zeigt sich, dass Vulnerabilitit nicht nur ungleich verteilt ist, sondern dass wir auch
danach fragen miissen, wer in welcher Weise sprechen kann und wer das Vermdgen
hat, seine Vulnerabilitit zur Sprache zu bringen. Dabei ist es oft der Fall, dass gerade
diejenigen, von denen wir annehmen konnen, dass sie weniger vulnerabel sind, ihre
Vulnerabilitit nachdriicklicher artikulieren kdnnen. Man denke hier beispielsweise
an die Europdische Union und ihre integrierte Grenzverwaltung: Die EU présentiert
sich selbst als extrem vulnerabel und minimiert zugleich die Vulnerabilitdt und Visi-
bilitdt von Refugees. Mich wiirde interessieren, was Sie liber diese Verbindung oder
diese fehlende Verbindung zwischen Vulnerabilitdt und Erscheinen denken, in dem
Sinne, dass nicht alle Formen kdrperlichen Ausgesetztseins sichtbar oder artikulier-
bar werden kdnnen.

JUDITH BUTLER: In meiner Auseinandersetzung mit Arendts Begriff des Erschei-
nungsraums sah ich mich unter anderem mit folgender Frage konfrontiert: Wer kann
erscheinen und wer nicht? Darauf verweist auch Jacques Ranciére mit Blick auf
Arendt. In Vita activa analysiert Arendt unterschiedliche Gruppen, wie etwa Sklaven
oder Frauen, die zu einem bestimmten geschichtlichen Zeitpunkt nicht in Erschei-
nung treten konnten. Angesichts der gegenwirtigen politischen Verhéltnisse scheint
es mir, dass unter anderem das Geféngnis die Funktion erfiillt, bestimmte Teile der
Bevdlkerung aus dem Erscheinungsraum zu entfernen und auszusondern, sodass sie
nicht erscheinen und nicht mehr erscheinen kénnen. Wenn sie dennoch erscheinen,
so nur vermittelt iiber Anwélt*innen oder Netzwerke oder im Rahmen von Gefiang-
nisprotesten. Sie erscheinen also nur durch Vertreter*innen. Es ist beispielsweise sehr
schwer, Fotografien aus dem Inneren von Gefingnissen zu bekommen. Ein anderer
Ort, an dem sich dies offensichtlich so verhilt, sind die Grenzen der Nationalstaaten
oder der EU, und dies trifft selbstverstéindlich auch auf die Fliichtlingslager an den
Grenzen Europas oder Syriens zu.

Das beriihrt auch die Frage, wie Refugees reprisentiert werden, ob sie liberhaupt
reprasentiert werden, und welchen Zugang sie zu Mitteln der Selbstreprisentation
haben. Wir sprechen hier von Bevolkerungsgruppen, die aus dem Erscheinungsraum
verstofen sind und die hochgradig reglementiert sind in der Art und Weise, wie sie
erscheinen konnen, in welchen Formen und in welcher Gestalt. Diese Verhaltnisse
tiben Druck auf den Représentationsdiskurs aus, was zu einem politischen Kampf

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

dartiber fithren kann, wer diejenigen représentiert, denen es verwehrt ist, zu erschei-
nen und sich selbst zu représentieren, oder denen Grundfreiheiten der Selbstrepra-
sentation vorenthalten werden. Hier kommt wieder das Risiko des Paternalismus mit
ins Spiel, das Risiko jeder Art von diskursiver Aneignung. In den USA wird beispiels-
weise ein ganz dhnlicher Diskurs iiber die Frage der Grenzen gefiihrt. Die Grenze zu
Mexiko wird sténdig als vulnerabel hingestellt. Und als Weil3e in Kalifornien vor ei-
nigen Jahren zu einer offiziellen Minderheit wurden, gab es viele Diskussionen iiber
die vermeintliche Vulnerabilitét von Weillen. Der Begriff der Vulnerabilitét kann also
strategisch verwendet und eingesetzt werden. Dies sollten wir niemals vergessen, und
was ich in meinen Arbeiten versuche, ist gerade, den Begriff der Vulnerabilitdt auf
andere Weise zu verwenden. Ich habe mich sozusagen auf einen hegemonialen
Kampf um die Frage eingelassen, wie dieser Begriff am besten verwendet werden
sollte, und ich bin nicht bereit, ihn der Rechten zu iiberlassen. Sie kénnen den Begriff
nicht besitzen, und nur weil sie ihn zu schindlichen Zwecken eingesetzt haben, heifit
dies nicht, dass wir anderen ihn darum nicht mehr verwenden kénnen.

Wenn wir beispielsweise der Frage nach dem Verhiltnis von Vulnerabilitét und
(Eigen-)Interesse nachgehen, dann scheint es mir wichtig, sich von einem
Hobbes’schen Modell zu distanzieren, demzufolge ich anerkenne, dass ich verletzbar
bin und andere verletzen kann und dass es in meinem eigenen Interesse liegt, einen
Gesellschaftsvertrag einzugehen, in dem wir uns darauf verpflichten, dies nicht zu
tun. Verstehen Sie mich nicht falsch: Ich bin natiirlich froh, in einem solchen Gesell-
schaftsvertrag zu leben; wir brauchen ihn wohl. Ich denke jedoch, dass die anthropo-
logische Basis vertragstheoretischen Denkens impliziert, dass wir alle aus Eigeninte-
resse handeln und dass wir solche Vertrage in dem Mafe eingehen, wie sie unserem
Eigeninteresse dienlich sind. Im Gegensatz zu diesem Modell versuche ich, einen
anderen Begriff der Interdependenz ins Spiel zu bringen, demzufolge die Verletzung,
die ich einem anderen zufiige, auch meine sozialen Bindungen verletzt bzw. die Art
und Weise, in der ich in eine soziale Welt einbezogen bin. Damit findet zugleich eine
Verschiebung statt, weg vom klassischen Modell, insofern ich mich nicht nur als ei-
geninteressiertes Individuum begreifen kann, sondern vielmehr als ein interdepen-
dentes Wesen, das mit anderen gemeinsam in einer Welt lebt.

SUSHILA MESQUITA: Ich wiirde gerne iiber die Moglichkeiten von Koalitionsbildun-
gen in einem Menschenrechtsrahmen sprechen, vor allem mit Bezug auf LGBT-Kam-
pagnen. Meiner Ansicht nach sind solche Koalitionsbildungen zum Scheitern verur-
teilt, wenn wir nicht auf die postkolonialen Verwerfungen und die paternalistischen
Rahmen achten, die sie oft beinhalten. Meine Frage wire daher, wie wir Koalitionen
bilden konnen — im Wissen, dass sie scheitern oder sogar gegenldufige Wirkungen
haben kdnnen —, und dabei kolonialistische, eurozentrische oder paternalistische Ges-
ten vermeiden?

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 319

JUDITH BUTLER: Es gibt eine laufende Debatte dariiber, wie LGBTQ-Koalitionen
funktionieren sowie iiber den Menschenrechtsrahmen, der von eher konservativen
Schwulen- und Lesbenorganisationen als unhinterfragter Bezugspunkt fiir das Nach-
denken tiber Menschrechtsverletzungen und soziale Unterdriickung angenommen
wird. Einer der schirfsten Kritikpunkte daran ist, kurz gesagt, dass der Menschen-
rechtsrahmen kulturimperialistisch ist, in dem Sinn, dass er kulturelle Vorannahmen
aus dem Westen, aus Europa oder den USA auf unterschiedliche kulturelle und sozi-
ale Kontexte und Weltregionen iibertragt, mit dem Effekt, dass die lokalen Kampfe
durch diese umfassenderen Menschenrechtsrahmen aus dem Blick geraten. Meiner
Meinung nach ist eine aktive Kritik der kulturimperialistischen Annahmen, die in
manchen Menschenrechtsrahmen getroffen werden, durchaus sinnvoll, ohne dass da-
mit der Menschenrechtsrahmen als ganzer verabschiedet wird. Mit anderen Worten:
Es gibt eine Geschichte der Menschenrechtsrahmen, es gibt mehrere, diese stehen in
Konkurrenz zueinander, je nachdem, ob wir davon sprechen, wie grofe Stiftungen
Menschenrechtseinsétze finanzieren, oder davon, wie der Internationale Gerichtshof
bestimmten Rechten Nachdruck verleiht, wenn er Genozid oder Vergewaltigung nach
seinen MaBstdben beurteilt. Wie viele andere Diskurse auch ist der Menschenrechts-
diskurs nicht v6llig singuldr und er lasst sich auf unterschiedliche Weise mobilisieren
und kritisieren. Ich weise daher die Vorstellung zuriick, dass er nur eine einzige Form
hat und dass er ausschlieBlich kulturimperialistische Implikationen hat.

Ich war vor langer Zeit in der International Gay and Lesbian Human Rights Com-
mission (IGLHRC) involviert und habe heute ein sehr ambivalentes Verhdltnis zum
Menschenrechtsrahmen. Diese Organisation war bei vielen rechtlichen und politi-
schen Problemen sehr hilfreich. Sie spielte eine wichtige Rolle in bestimmten Ge-
richtsprozessen, die entscheidende Prizedenzfille geschaffen haben, um Gewalt und
Diskriminierung unter Strafe zu stellen und bestimmte Freiheitsrechte zu unterstiit-
zen, wie etwa homosexuelle Elternschaft oder Migrationsrechte. Daher bin ich nicht
bereit zu sagen: »Ich kann nicht gegen die Ermordung Homosexueller in Uganda
eintreten, denn damit wiirde ich einen Menschenrechtsrahmen aufrufen, der mich
dem Vorwurf des Kulturimperialismus aussetzen wiirde.« Das ist eine absolut inak-
zeptable Position. Ich werde Menschenrechtsrahmen kritisieren, die kulturimperia-
listische Ziele verfolgen, und ich werde sicherlich diese Morde verurteilen.

Diese Menschenrechtsverletzungen finden nicht nur in Afrika oder auBerhalb der
USA oder Europas statt. Nehmen wir zum Beispiel den Fall von Larry King aus Stid-
kalifornien (sein selbstgewahlter Name war Leticia), einem transsexuellen Jugendli-
chen, der im Alter von 15 Jahren getdtet wurde, und analysieren wir dies in Relation
zu dem, was in Afrika und Lateinamerika geschieht und durch erschreckende Statis-
tiken zum feminicidio dokumentiert wird. Oder denken wir an einen globalen Ver-
gleichsrahmen, der nicht notwendigerweise die Vorstellung reproduziert, dass wir als
Mitglieder der euro-atlantischen Allianz in irgendeiner Weise fiir wahre Menschen-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

rechte stehen, wéhrend all die Menschenrechtsverletzungen im Rest der Welt gesche-
hen, und dass wir allein mit unseren Mitteln in paternalistischer Weise eine gute Welt
erschaffen konnten. (Wiahrend ich dieses Gespriach durchsehe, mochte ich hinzufii-
gen, dass gerade die USA momentan einige Menschenrechtsgruppen bitter notwendig
hitten, die das Erstarken der White Supremacy beobachten.)

Es braucht, denke ich, Mittel und Wege der Inszenierung, der Rahmung und der
Kritik, damit wir nicht in eine vollige ethische Lihmung geraten, wenn etwa fithrende
Schwulen- und Lesben-Vertreter*innen und Organisationen sich weigern, irgendet-
was dariiber zu sagen, was in der Welt vor sich geht, selbst wenn es sich um offen-
sichtliche Verbrechen handelt. Wir miissen also mit diesem Dilemma umgehen — ich
denke, es ldsst sich nicht auflésen und ist Teil eines fortwahrenden Kampfes. Auch
wenn ich denke, dass Menschenrechtsrahmen niitzlich und wichtig sind, so glaube
ich doch nicht, dass sie uns ein vollstindiges Bild der Macht bieten kénnen. Wenn
man mich also fragt, ob man die Menschenrechtsverletzungen in Paléstina kritisieren
darf, so antworte ich klar mit »Ja«. Man sollte gegen die Menschenrechtsverletzun-
gen in Paléstina eintreten. Aber das Problem an Paldstina ist nicht nur die Liste an
Menschenrechtsverletzungen. Wenn wir es so darstellten, dann beriicksichtigen wir
weder das Problem des Siedlerkolonialismus noch den Entzug von Biirgerrechten
oder den Mangel an politischer Selbstbestimmung, was alles zentrale politische Prob-
leme darstellen, die jeweils andere politische Rahmen mitimplizieren. Man kann dem
Problem nicht dadurch beikommen, dass man die Anzahl der Leute zihlt, die am
Checkpoint schlecht behandelt werden, auch wenn eine solche Liste ein wichtiges
Beweisstiick in einer breiteren politischen Analyse systematischer Unterdriickung
unter fortdauernder kolonialer Herrschaft darstellen kann. Anders gesagt: Die Men-
schenrechte stellen einen taktischen und instrumentellen Diskurs innerhalb einer
breiteren Kritik institutioneller und 6konomischer Macht dar. Wir machen jedoch ei-
nen Fehler, wenn wir die Menschenrechte zur einzigen Perspektive werden lassen, in
der wir liber Politik und Macht nachdenken.

In meinem Versuch, diesen Fragen nachzugehen, habe ich auch auf den Begriff
der kulturellen Ubersetzung zuriickgegriffen, wie er sich bei Gayatri Spivak und einer
Reihe anderer Autor*innen wie etwa Talal Asad findet. Die Praxis der kulturellen
Ubersetzung besteht darin, Solidarititsformen aufzubauen, die nicht darauf abzielen,
eine einzige Idee des Menschlichen oder eine einzige Idee des guten Lebens auf alle
anzuwenden. In diesen Situationen werden Verbindungen gerade dadurch gestiftet,
dass man versucht, durch eine andere Sprache zu sehen, oder die eigene Sprache in
produktiver Weise durch eine andere Sprache unterbrechen oder erweitern zu lassen,
und dass man sich darauf einldsst, Behauptungen anders vorzubringen oder politische
Probleme anders anzugehen — anstatt alle in den selben Diskurs zu assimilieren.

Ich frage mich manchmal, ob der Rahmen sich verschieben und sich stirker 6f-
fentlichen Diskursen iiber diese Fragen 6ffnen muss. Dort, wo ich in Kalifornien lebe,

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 321

gibt es ein grofes Krankenhaus, in das immer wieder misshandelte Frauen eingelie-
fert werden. Ich hatte die Gelegenheit, mit einigen Mitarbeiter*innen vor Ort zu spre-
chen, die mir von der grolen Anzahl an Frauen erzihlten, die jedes Jahr, gewdhnlich
im Zusammenhang von Ehestreitigkeiten, geschlagen oder gar getdtet werden. Viele
dieser Verbrechen sind sogenannte »Verbrechen aus Leidenschaft«; sie geschehen,
weil ein Mann glaubt, dass eine Frau sexuell untreu wire, dass sie ihn beleidigt oder
sich seinen Forderungen widersetzt hitte. Ich denke an die vielen Orte auf der Welt,
an denen Frauen geschlagen, mit dem Tod bedroht und manchmal getdtet werden —
einzig und allein wegen ihrem sexuellen Ungehorsam oder ihrer Unabhéngigkeit. Der
Rahmen, den wir verwenden, muss eine globale Perspektive beinhalten. Wenn wir
Gewalt gegen Frauen analysieren und bekdmpfen wollen, dann stellt sich beispiels-
weise die Frage: Wie lassen sich die Formen des Ehrenmords, die wir in bestimmten
religidsen Kontexten beobachten, mit Gewalt gegen Frauen in US-amerikanischen
Stédten vergleichen, die nicht religios gerahmt ist? Mit anderen Worten: Ist Religion
der definierende Rahmen unserer Analyse? Sollte er es sein? Oder miissten wir den
Blick nicht vielmehr auf jene globalen Verbindungen richten, die uns erlauben, die
systematischen Formen zu sehen, in denen Frauen der Gewalt und dem Tod ausge-
setzt sind — iiber alle Unterscheidungen zwischen dem Sdkularem und Religidsem
hinweg? Dabei wiirde es eben nicht nur um die Grenze zwischen dem Religidsen und
dem Sidkularen oder zwischen dem Islamischen und dem Nichtislamischen gehen.
Frauen werden gewiss in vielen orthodox-religiosen Kontexten unterdriickt, aber
nicht alle Religionen nehmen orthodoxe Formen an, und Frauen werden auch in
nicht-religiésen Kontexten unterdriickt.

Es ist wichtig, der Versuchung zu widerstehen, einen Siindenbock finden zu wol-
len, und wir miissen die vielschichtigen Dimensionen der Unterdriickung von Frauen
begreifen. Dazu miissen wir jene politischen und sozialen Bewegungen unterstiitzen
und erhalten, die sowohl dynamische Ubersetzungsprozesse als auch neue Weisen
des Nachdenkens iiber globale Interdependenz und geteilte ethische Bestrebungen
moglich machen. Denn es ist eines, Ethik als eine Angelegenheit des Urteilens auf-
zufassen, und es ist etwas anderes, Ethik in eine politische Vision einzubeziehen, die
versucht, Gewaltlosigkeit und Interdependenz als konstitutive Merkmale der Welt,
die wir gemeinsam aufbauen und bewohnen mochten, zu affirmieren.

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Siglenverzeichnis

Werke von Judith Butler

APV:

AS:

AV:

GL:

HS:

KEG:

KG:

MG:

Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung. Ubers. von
Frank Born. Berlin: Suhrkamp 2016 [Notes Toward a Performative Theory
of Assembly. Cambridge: Harvard UP 2015].

Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem Engl. von
Reiner Ansén. Frankfurt/M.: Campus 2013 [Parting Ways: Jewishness and
the Critique of Zionism. New York: Columbia UP 2012].

Antigones Verlangen: Verwandtschaft zwischen Leben und Tod. Ubers. von
Reiner Ansén. Mit einem Nachwort von Bettine Menke. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 2001 [Antigone’s Claim: Kinship between Life and Death. New
York: Columbia UP 2000].

Gefiihrdetes Leben. Politische Essays. Ubers. von Karin Wérdemann.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005 [Precarious Life: The Powers of Mourning
and Violence. London/New York: Verso 2004].

Hapf3 spricht. Zur Politik des Performativen. Ubers. von Kathrina Menke und
Markus Krist. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2006 [Excitable Speech: A Politics
of the Performative. New York/London: Routledge 1997; dt. Erstausg. Ber-
lin: Berlin Verlag 1998].

Kritik der ethischen Gewalt. Ubers. von Reiner Ansén und Michael Adrian.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 2007 [Giving an Account of Oneself. New York:
Fordham UP 2005].

Korper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Ubers. von
Karin Woérdemann. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1997 [Bodies that Matter: On
the Discursive Limits of »Sex«. New York/London: Routledge 1993; dt.
Erstausg. Berlin: Berlin Verlag 1995].

Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen.
Ubers. Karin Wérdemann und Martin Stempfhuber. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 2009 [Undoing Gender. London/New York: Routledge 2004].

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324 | SIGLENVERZEICHNIS

PM:

SD:

SE:

UG:

Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Ubers. von Reiner An-
sén. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2001 [The Psychic Life of Power: Theories in
Subjection. Stanford: Stanford UP 1997].

Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen. Ubers. von Rei-
ner Ansén. Frankfurt/M.: Campus 2010 [Frames of War: When is Life
Grievable? London u.a.: Verso 2009].

Subjects of Desire: Hegelian Reflections in Twentieth-Century France. New
York: Columbia UP 1987 [Reprint 1999].

Senses of the Subject. New York: Fordham UP 2015.

Das Unbehagen der Geschlechter Butler. Ubers. von Kathrina Menke.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991 [Gender Trouble: Feminism and the Subver-
sion of Identity. New York/London: Routledge 1990; 10th-anniversary edi-
tion with a new preface 1999].

Gemeinsam mit Ernesto Laclau und Slavoj Zizek:

KHU: Kontingenz, Hegemonie Universalitit. Aktuelle Dialoge zur Linken. Hg. von

Gerald Posselt unter Mitarbeit von Sergej Seitz. Ubers. von Sergej Seitz,
Gerald Posselt, Julian Enzensberger, Isabella Grandl, Christian Haddad, Gi-
orgios Kolias, Nikolaus Lehner, Maria Schorgenhumer, Christina Schraml
und Max Zirngast. Wien/Berlin: Turia + Kant 2013 [Contingency, Hegemo-
ny, Universality: Contemporary Dialogues on the Left. London/New York:
Verso 2000].

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren

Judith Butler ist Maxine Elliot Professorin am Department of Comparative Litera-
ture und am Program of Critical Theory an der University of California, Berkeley.
Ihre Forschungsschwerpunkte sind: Kritische Theorie, Gender Studies, Verglei-
chende Literaturwissenschaft, Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts, Sozialphi-
losophie und Politische Philosophie sowie das Verhédltnis von Philosophie und Lite-
ratur. Sie ist Autorin zahlreicher Biicher, die in {iber 20 Sprachen iibersetzt wurden.
Zu ihren wichtigsten Publikationen zdhlen: Subjects of Desire: Hegelian Reflec-
tions in Twentieth-Century France (1987), Gender Trouble: Feminism and the Sub-
version of Identity (1990, dt. 1991), Bodies That Matter: On the Discursive Limits
of “Sex” (1993, dt. 1995), The Psychic Life of Power: Theories of Subjection (1997,
dt. 2001), Excitable Speech: A Politics of the Performative (1997), Antigone’s
Claim: Kinship Between Life and Death (2000, dt. 2001), Contingency, Hegemony,
Universality: Contemporary Dialogues on the Left (2000, gem. mit Ernesto Laclau
und Slavoj Zizek, dt. 2013), Precarious Life: Powers of Violence and Mourn-
ing (2004, dt. 2005); Undoing Gender (2004, dt. 2009), Who Sings the Nation-State?
Language, Politics, Belonging (2007, dt. 2007, gem. mit Gayatri Spivak), Frames of
War: When Is Life Grievable? (2009, dt. 2010), Parting Ways: Jewishness and the
Critique of Zionism (2012, dt. 2013), Dispossession: The Performative in the Politi-
cal (2013, dt. 2014, gem. mit Athena Athanasiou 2013), Notes Toward a Performative
Theory of Assembly (2015, dt. 2016), and Vulnerability in Resistance (2016, gem. hg.
mit Zeynep Gambetti und Leticia Sabsay).

Maria do Mar Castro Varela, Professorin fiir Allgemeine Pddagogik und Soziale
Arbeit mit Schwerpunkt Gender und Queer an der Alice Salomon Hochschule Ber-
lin. Forschungsschwerpunkte: Gender und Queer Studies, Postkoloniale Theorie,
Kritische Migrationsforschung und Kritische Bildungs- und Erziehungswissen-
schaft. Wichtigste Veroffentlichungen: Unzeitgemdfe Utopien. Migrantinnen zwi-
schen Selbsterfindung und Gelehrter Hoffnung (Bielefeld 2007); Soziale
(Un)Gerechtigkeit. Kritische Perspektiven auf Diversity, Intersektionalitit und An-

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326 | AUTORINNEN UND AUTOREN

tidiskriminierung (Minster/Hamburg/London 2011, Hg. mit N. Dhawan); Die Dd-
monisierung der Anderen. Rassismuskritik der Gegenwart (Bielefeld 2016, Hg. mit
P. Mecheril).

Nikita Dhawan, Professorin fiir Politische Theorie mit thematischer Akzentuierung
im Feld der Frauen- und Geschlechterforschung sowie Direktorin der Interfakulta-
ren Forschungsplattform Geschlechterforschung: Identititen — Diskurse — Trans-
formationen an der Universitit Innsbruck. Forschungsschwerpunkte: Politische Phi-
losophie, Postcolonial, Queer und Gender Studies. Wichtigste Veroffentlichungen:
Impossible Speech: On the Politics of Silence and Violence (Sankt Augustin 2007);
Hegemony and Heteronormativity: Revisiting »the Political« in Queer Politics
(Hampshire 2011; Hg. mit M. Castro Varela und A. Engel); Postkoloniale Theorie:
Eine kritische Einfiihrung (Bielefeld 2015; mit M. Castro Varela).

Matthias Flatscher, Assistent am Institut fiir Politikwissenschaft der Universitit
Wien. Forschungsschwerpunkte: Politische Theorie, Politische Ideengeschichte,
Sprachphilosophie und Sozialphilosophie. Wichtigste Verdffentlichungen: Logos
und Lethe (Freiburg 2011); Sprachphilosophie: Eine Einfiihrung (Wien 2016; mit
G. Posselt).

Heike Kimpf, AuBlerplanméflige Professorin fiir Philosophie an der Technischen
Universitdt Darmstadt. Forschungsschwerpunkte: Geschichte der Philosophie,
Hermeneutik, Anthropologie, Sozial-und Kulturphilosophie und feministische The-
orie. Wichtige Veroffentlichungen: Tauschbeziehungen. Zur anthropologischen
Fundierung des Symbolbegriffs (Miinchen 1995); Helmuth Plessner. Eine Einfiih-
rung (Disseldorf 2001); Die Exzentrizitit des Verstehens. Zur Debatte um die Ver-
stehbarkeit des Fremden zwischen Hermeneutik und Ethnologie (Berlin 2003); As-
pekte der Kulturanthropologie. Kultur, Mensch, Verstehen (Saarbriicken 2012).

Hanna Meifiner, Zentrum fiir Interdisziplindre Frauen-und Geschlechterforschung
(ZIFG) der TU Berlin; Schwerpunkte: Gesellschaftstheorie, Feministische Theorie,
Wissenschaftsforschung, Organisationssoziologie. Verdffentlichungen: Das Denken
des Mdoglichen. Kritische Theorie als Projekt des Zusammenhangs von Erkenntnis-
kritik und Gesellschafiskritik — Feministische Reartikulationen (mit S. Hark). In:
Ullrich Bauer et al. (2016 Hg.) Handbuch Kritische Theorie.

Andreas Oberprantacher, assoziierter Professor am Institut fiir Philosophie und
am Forschungszentrum »Migration & Globalisierung« sowie am Doktoratskolleg
»Dynamiken von Ungleichheit und Differenz im Zeitalter der Globalisierung« der
Universitét Innsbruck. Forschungsschwerpunkte: Politische Theorie, Sozialphiloso-
phie, Asthetik, Technik- und Medienphilosophie. Wichtigste Veroffentlichungen:

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 327

»Of Other Spaces (of Memory)« (in Social Research: An International Quarterly
2016); Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices (Basingstoke
2016; hg. mit Andrei Siclodi); Das Phdnomen der Klandestinitdt (1.V.).

Florian Pistrol, Forschungsschwerpunkte: Philosophie der Zeugenschaft, Politi-
sche Philosophie, Phinomenologie. Verdffentlichung: »Vulnerabilitit. Erlduterun-
gen zu einem Schliisselbegriff im Denken Judith Butlers« (2016).

Gerald Posselt, Senior Lecturer am Institut fiir Philosophie der Universitit Wien
und Leiter des FWF-Forschungsprojekts Language and Violence. Forschungs-
schwerpunkte: Sprachphilosophie, Rhetorik, Politische Philosophie, Sozialphiloso-
phie, Gendertheorie. Wichtigste Verdffentlichungen: Katachrese. Rhetorik des Per-
formativen (Miinchen 2005); Gender und Dekonstruktion (Wien 2016; mit A. Bab-
ka); Sprachphilosophie: Eine Einfiihrung (Wien 2016; mit M. Flatscher); Handbuch
Rhetorik und Philosophie (Berlin 2017, Hg. mit A. Hetzel).

Julia Prager, Postdoc am Lehrstuhl fiir AVL der Universitét Erfurt. Arbeitsgebiete:
Performativititstheorien, Gendertheorien, Ethik der Verletzlichkeit in medialen
Konstellationen. Wichtigste Verdffentlichungen: Frames of Critique. Kulturwissen-
schaftliche Handlungsfihigkeit »nach« Judith Butler (Baden-Baden 2013); Heraus-
Treten — Zur Konzeption eines exophonen lyrischen Ich bei Yoko Tawada (Wiirz-
burg 2016).

Hans-Martin Schonherr-Mann, Professor fiir politische Philosophie an der Lud-
wig-Maximilians Universitdt Miinchen; Lehr und Priifungsbeauftragter an der
Hochschule fiir Politik; regelmédBiger Gastprof. an der Univ. Innsbruck. Wichtige
Ver6ffentlichungen: Involution oder Revolution — Vorlesungen iiber Medien, »Bil-
dung und Politik« an der Universitdt Innsbruck 2013-2017 (Norderstedt 2017);
Camus als politischer Philosoph (Innsbruck 2015); Gewalt, Macht, individueller
Widerstand — Staatsverstindnisse im Existentialismus (Baden Baden 2015); Was ist
politische Philosophie (Frankfurt/New York 2012); Die Macht der Verantwortung
(Freiburg i.Br. 2010); Der Ubermensch als Lebenskiinstlerin — Nietzsche, Foucault
und die Ethik (Berlin 2009).

Tatjana Schonwilder-Kuntze, apl. Professorin fiir Philosophie an der LMU Miin-
chen, derzeit Heisenbergstipendiatin der DFG sowie Leitung des Projekts »Sich um
sich (und andere) sorgen< im Forschungsverbund Bayern ForGenderCare. Schwer-
punkte: Reflexiven Sozialphilosophie, insbesondere ethische Theoriebildung in der
Moderne. Wichtigste Verdffentlichungen: Authentische Freiheit. Zur Begriindung
einer Ethik nach Sartre (Frankfurt/Main 2001); Storfall Gender. Grenzdiskussionen
in und zwischen den Wissenschaften (Wiesbaden 2003, Mithrsg.); George Spencer

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328 | AUTORINNEN UND AUTOREN

Brown. Eine Einfiihrung in die Laws of Form (Wiesbaden 22009, Co-Autorin);
Freiheit als Norm? Moderne Theoriebildung und der Effekt Kantischer Moralphilo-
sophie (Bielefeld 2010) sowie Philosophische Methoden zur Einfiihrung (Hamburg
22015).

Sergej Seitz, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Philosophie der Univer-
sitdit Wien. Arbeitsgebiete: Phdnomenologie, Politische Philosophie, Ethik, Sprach-
philosophie. Wichtigste Verdffentlichungen: »Gerechtigkeit, ethische Subjektivitit
und Alteritit. Zu den normativen Implikationen der Philosophie von Emmanuel
Levinas« (ZfPP 2016); »Responsibility, Testimony, and Violence at the Margins of
the Human: A Critical Encounter between Agamben and Levinas« (IYH 2016).

Gerhard Thonhauser, Erwin Schrodinger Stipendiat des FWF am Institut fiir Phi-
losophie der Freien Universitit Berlin mit dem Projekt »Sportfans: Eine phédno-
menologische Studie affektiven Teilens«. Forschungsschwerpunkte: Phianomenolo-
gie, Sozialphilosophie, Politische Philosophie, Philosophie der Emotionen. Wich-
tigste Buchverdffentlichungen: Ein rdtselhaftes Zeichen. Zum Verhdltnis von Mar-
tin Heidegger und Soren Kierkegaard (Berlin 2016); From Conventionalism to So-
cial Authenticity. Heidegger’s Anyone and Contemporary Social Theory (Berlin
2017; Hg. mit H. B. Schmid).

am 14.02.2026, 07:19:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Bjorn Vedder
Neue Freunde
Uber Freundschaft in Zeiten von Facebook

Méarz 2017, 200 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jirgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europder in den Krieg?

2015, 136 S, kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3324-5

E-Book

PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi

Fiir eine neue Kunst der Aufmerksamkeit
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3175-3

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Franck Fischbach

Manifest fiir eine Sozialphilosophie

(aus dem Franzésischen iibersetzt von Lilian Peter,
mit einem Nachwort

von Thomas Bedorf und Kurt Rottgers)

2016, 160 S., kart.

24,99 € (DE), 978-3-8376-3244-6

E-Book

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

Claus Dierksmeier
Qualitative Freiheit
Selbsthestimmung in weltbiirgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3477-8

E-Book

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S, kart.

24,99 € (DE), 978-3-8376-3102-9

E-Book

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[transcript]

Phillip M. Ayoub

Das Coming-out der Staaten

Europas sexuelle Minderheiten und die Politik der Sichtbarkeit
(libersetzt aus dem Englischen von Katrin Schmidt)

10/2017, 316 Seiten, kart., zahlr. Abb.,
29,99 €, ISBN 978-3-8376-3797-7,
E-Book: 26,99 €

B In den letzten zwei Jahrzehnten ist die LGBT-Bewegung (Leshian, Gay, Bisexual and
Transgender) in einer im Vergleich zu anderen Menschenrechtsbewegungen beispiellosen
Geschwindigkeit gewachsen.

Phillip M. Ayoub zeichnet die jiingere Geschichte dieser transnationalen Bewegung in
Europa nach. Er zeigt, wie das »Coming-out« die marginalisierte Gesellschaftsgruppe ins
Zentrum der politischen Debatte riickte und ihr zu Idngst falligen Rechten verhalf. Neben
der Analyse der von der Bewegung vertretenen Normen steht vor allem die Frage im
Zentrum, warum die gesellschaftsrechtliche Anerkennung der LGBT-Minderheiten in den
jeweiligen Staaten so unterschiedlich verlauft.

07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

07:19:39.



https://doi.org/10.14361/9783839438466
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Dimensionen des Politischen Butler und die politische Philosophie
	I. THEORETISIERUNGEN
	Haben philosophische Methoden politisches Gewicht?
	Politiken des Performativen Butlers Theorie politischer Performativität
	Zwischen Ethik und Politik Butler und das Denken der Alterität

	II. NORMEN UND NORMATIVIERUNGEN
	Zur Normativität in Anerkennungsverhältnissen Politiken der Anerkennung bei Honneth und Butler
	Normen – Subjekte – Gewalt Mit Butlers Politik gegen hegemoniale Heteronormativität
	Ethik, Sozialität und Unverfügbarkeit Ein lebendiger Ort für das ›Ich‹
	Das Aufbegehren des Subjekts Die Entunterwerfung und die Restrukturierung des Politischen nach Butler

	III. VISIBILITÄTEN UND TRANSFORMATIONEN
	Paradoxien des Abstand-Nehmens Butlers politische Theorie des Medialen
	Wi(e)derständiges Gedenken Trauer und Klage nach Butler
	Gefährdete oder gefährliche ›Körper auf der Straße‹ Butlers performative politische Philosophie des Protests
	Plurale Performativität Butler und Arendt über die Macht spontaner Versammlungen

	IV. PERSPEKTIVIERUNGEN
	Politische Philosophie bei Freud Krieg, Zerstörung und die Fähigkeit zur Kritik
	Politik, Körper, Vulnerabilität Ein Gespräch mit Judith Butler

	Siglenverzeichnis
	Autorinnen und Autoren

