
165

II Figurationen der Subjekt-Objekt-
Dichotomie 

Den folgenden Ausführungen liegt die Idee zugrunde, verschiedene 
Stationen der Kognitionsforschung gleichsam synoptisch zusammen-
zustellen, um hierdurch einen Blick auf übergreifende Bezugspro-
bleme zu gewinnen. Zugleich kann auf diesem Wege ein Gefühl für 
die historischen Zusammenhänge wie auch für die institutionellen 
Bedingungen entstehen, aus denen heraus bestimmte wissenschaftli-
che Paradigmen und Zugänge entfaltet werden. 

Unter dem Titel ›Am Anfang steht der Dualismus‹ treffen wir 
mit René Descartes zunächst auf jene Klasse erkenntnistheoretischer 
Probleme, die sich aus der Subjekt-Objekt-Dichotomie und der ihr in-
newohnenden Paradoxie ergeben. Die moderne Wissenschaft konnte 
sich gewissermaßen nur dadurch als modern bewähren, indem sie 
einen eindeutigen Gegenstandsbezug herzustellen vermochte, der 
die unvermeidlichen Paradoxien des Beobachters verdeckte bzw. 
unsichtbar werden ließ. Dies führte mit Blick auf eine Wissenschaft 
der Kognition zur Konsequenz, dass diese sich nun in unterschiedli-
che wissenschaftliche Disziplinen aufzuspalten hatte, von denen jede 
einzelne im Sinne einer wissenschaftlich ›sauberen‹ Gegenstandskon-
stitution ihre jeweils eigene Denkform erzeugt, ohne dabei jedoch zu 
einer übergreifenden Integration zu finden. 

Doch die Subjekt-Objekt-Dichotomie bleibt virulent. Der Gegen-
stand der Kognition verwehrt sich einer eindeutigen Bestimmung und 
wir begegnen hier nolens volens polykontexturalen Reflexionsver-
hältnissen.1 Was von einem Ort der Betrachtung als überzeugende 
Kausalität erscheint, mag von einem anderen Ort aus gesehen nicht 
mehr recht überzeugen. Vielmehr kann sich nun sogar, sobald man 
den Ort der Beschreibung wechselt, eine andere, der ersten Beschrei-
bung widersprechende Logik zeigen. Beispielsweise ist es von einem 
bestimmten Bezugspunkt aus gesehen sehr wohl angemessen, das 
Subjekt als kausal wirksame Entität aufzufassen. Von einem ande-
ren Reflexionsstandort betrachtet lassen sich ebenso überzeugende 

1	Eine ausführlichere Einführung in die erkenntnistheoretische Konzeption 
der Polykontexturalität findet sich in Kapitel I.1 »Die gesellschaftschaft-
liche Reflexion der Hirnforschung«.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

166

Gründe angeben, warum dies nicht der Fall sein könne, und das 
Bewusstsein bestenfalls ein nutzloses Epiphänomen darstelle.2 

Im zweiten Abschnitt werden wir uns genauer anschauen, unter 
welchen epistemischen Bedingungen sich die Psychologie als eigen-
ständige Disziplin konstituieren konnte. Hierbei kann es uns nicht 
um eine Geschichte der Psychologie gehen. Der Sinn der Ausfüh-
rungen besteht vielmehr darin, einige Stationen und Positionen her-
auszugreifen, die in besonderer Form als Beispiel für eine bestimmte 
Denkweise innerhalb der Psychologie stehen. Das Erkenntnisziel liegt 
darin, mit der Gegenüberstellung der verschiedenen Denkformen zu 
einem Vergleich zu kommen, der die Bezugsprobleme der Psychologie 
deutlicher hervortreten lässt. 

Wir begegnen dabei wieder René Descartes, landen dann mit Blick 
auf Immanuel Kants Zweifel an der Möglichkeit einer Wissenschaft 
von den inneren Seelenzuständen bei Wilhelm Wundt und werden uns 
zudem ausführlicher mit William James beschäftigen. Diese beiden 
großen Väter der Psychologie standen noch für den Anspruch, die 
phänomenologische Erste-Person-Perspektive und den objektivisti-
schen naturwissenschaftlichen Zugang zusammen denken zu können. 
Mit Blick auf die weitere Ausdifferenzierung der Psychologie können 
wir dann gleichsam eine Oszillation zwischen den unterschiedlichen, 
inkommenrsurablen Denkformen beobachten. Dabei zeigt sich, dass 
die akademische Institutionalisierung den behavioristischen und psy-
chophysiologischen Ansätzen leichter zu gelingen scheint als jenen 
integrativen oder konstruktivistischen Herangehensweisen, welche 
weiterhin beanspruchen, die ganze Komplexität des psychologischen 
Feldes im Blick zu behalten. Für die psychologische Disziplin scheint 
es unter den derzeitigen Bedingungen attraktiver zu sein, in eine 
Vielheit der Standorte auszudifferenzieren, als auf metatheoretischer 
Ebene zu einer Einheit zu finden. 

Im dritten Abschnitt gelangen wir mit den modernen Kognitions-
wissenschaften zu einer Neubegründung eines Forschungszusammen-
hangs. Dieser speist sich zunächst überwiegend aus kybernetischen, 
computerwissenschaftlichen und linguistischen Perspektiven, findet 
aber dann zunehmend auch in den Neurowissenschaften Anschlüsse. 
Wir begegnen dabei drei unterschiedlichen Stadien der Theorie- und 
Modellbildung. 

2	Auch Max Planck erkannte die Antwort auf die Frage nach dem freien 
Willen als ein vom Standort abhängiges Problem: »Von außen betrachtet 
ist der Wille kausal determiniert, von innen betrachtet ist der Wille frei. 
Mit der Festlegung dieses Sachverhaltes erledigt sich das Problem der 
Willensfreiheit. Es ist nur dadurch entstanden, dass man nicht darauf 
geachtet hat, den Standpunkt der Betrachtung ausdrücklich festzulegen 
und einzuhalten« (Max Planck 1946, hier zitiert nach Watzlawick 1978).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


167

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Mit dem Kognitivismus erscheint das Gehirn homolog zum Neu-
mannschen Computer als eine Symbolverarbeitungsmaschine. Mit 
dem Konnektivismus treffen wir auf eine Forschungsperspektive, 
welche die kognitiven Prozesse in den sich selbst konditionierenden 
neuronalen Netzwerken verortet. Diese Form der Modellierung liegt 
näher an den neurophysiologischen Prozessen als die kognitivistische 
Betrachtungsweise. Gleichzeitig entfernt sich eine auf diese Weise 
modellierte Kognition nun radikal von einer linguistischen Perspek-
tive, die noch von einer semantisch-syntaktischen Verarbeitung pro-
positionaler Gehalte ausgehen kann. Informationsverarbeitung er-
scheint nun nicht mehr als ein logisch-inferenzieller Prozess, sondern 
lässt sich eher als ein assoziativ-metaphorischer Vorgang verstehen. 
Drittens kommen wir mit den dynamizistischen Hirnmodellen zu 
einer Beschreibungsebene, die hinsichtlich ihrer Charakteristik so-
wohl eine Nähe zu phänomenologischen als auch zu neurodynami-
schen Prozessen zeigt. Zugleich verschwimmen aber nun die Grenzen 
zwischen Soft- und Hardware, zwischen Körper, Geist und Umwelt 
immer mehr. Für die Nähe zur ›Wirklichkeit‹ ist hier der Preis zu zah-
len, dass auf der Ebene der theoretischen Integration die klassischen 
Gegenstandsbestimmungen verschwinden. Biologisches, Soziales und 
Psychisches – Materie, Kommunikation und Geist – lassen sich nun 
kaum noch auseinanderhalten. 

Im letzten Abschnitt wird es darum gehen, den wissenschaftsso-
ziologischen Konsequenzen nachzuspüren, die sich aus einem sol-
chermaßen zugleich naturalisierten wie soziologisierten Bewusstsein 
ergeben. Die Frage ist, welche Praxen wissenschaftlicher Rede derzeit 
tragen und funktionieren. 

Hier lässt sich dann zeigen, dass auf praktischer Ebene Formen der 
Erklärung angelaufen werden, die den Charakter polykontexturaler 
Argumentationsketten aufweisen. Einzelne Argumente erscheinen 
zwar weiterhin in sich schlüssig und folgen einer jeweils spezifischen 
wissenschaftlichen Kontextur. Sobald jedoch die komplexen Phäno-
mene von Kognition und Bewusstsein zu erklären sind, wird zwi-
schen den unterschiedlichen Denkformen hin und her gesprungen. 
Hierdurch entstehen inkonsistente Beschreibungen, die sich jedoch 
in der gegenwärtigen Diskurskultur recht gut plausibilisieren lassen. 

So wie heutzutage der Medienkonsument von einem Kanal zum 
anderen zappt, um sich aus den zunächst unverbundenen Inhalten 
mit Weltwissen einen Flickenteppich zu basteln, lassen sich nun auch 
in der wissenschaftlichen Rede unterschiedliche Weisen der Gegen-
standskonstitution kreativ miteinander kombinieren. Psychologische, 
psychoanalytische, behavioristische, soziologische, systemtheoreti-
sche, reduktionistische, physikalische, funktionalisitische, monisti-
sche, dualistische und andere Denkfiguren finden nun situativ zuein-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

168

ander, ohne dass dies den Gang der Argumentationskette gefährden 
würde. 

Abschließend wird die Frage nach dem epistemischen Status 
solcher metatheoretisch unscharfen Beschreibungen gestellt. Dies 
mündet in der These, dass es dem kognitionswissenschaftlichen Pro-
gramm der menschlichen Selbsterkenntnis nicht mehr nur im stren-
gen Sinne um Wahrheit gehen kann, sondern vor allem auch um die 
Ästhetik ihrer Figuration.

1 Am Anfang steht der Dualismus

Wir beginnen unsere Geschichte bei René Descartes, und dies mit 
guten Gründen. Descartes steht für den Durchbruch des modernen 
Wissenschaftsverständnisses, das auf kausale Erklärungen setzt und 
teleologischen Erklärungen eine Absage erteilt. Die Welt und ihre 
Gegenstände werden nicht mehr auf ein verborgenes (göttliches) Ziel 
hin ausgerichtet gesehen. Vielmehr sind die Dinge innerhalb der Ob-
jektwelt jetzt mechanisch, das heißt als Resultat einfacher physikali-
scher Kräfte und Wirkungen zu verstehen. Die Wissenschaft kommt 
nun als erklärende Wissenschaft zu sich selbst, um sich von jetzt an 
gegenüber allen anderen Erklärungsansprüchen abzusetzen – vor 
allem gegenüber der Metaphysik. Folgerichtig spielen in Descartes’ 
Philosophie auch physiologische Denkmodelle eine wichtige Rolle. 
Der menschliche Körper mit seinem Gehirn wird entsprechend als 
eine Gliedermaschine betrachtet, die gleich einem Roboter funktio-
niert. Die hiermit formulierte Theorieanlage ist explizit dualistisch, 
denn man braucht noch den beseelten Geist, der dem Automaten an 
einer bestimmten Stelle seine Befehle eingibt. Descartes identifizierte 
die Zirbeldrüse als das diesbezügliche Interface, über welches die 
Seele auf den Körper einwirken könne. 

Auch wenn der Descartessche Dualismus und das hieraus abge-
leitete Hirnmodell heutzutage von den allermeisten Neurowissen-
schaftlern und Philosophen eher belächelt wird, darf nicht vergessen 
werden, dass erst diese den Geist und Körper spaltende Leitunter-
scheidung die moderne Wissenschaft möglich werden ließ. Nur auf 
diesem Wege wurde es möglich, dem wissenschaftlichen Kausalitäts-
verständnis einen Raum zu geben, ohne allzu sehr mit der christlichen 
Tradition in Konflikt zu kommen. Schauen wir uns im Folgenden die 
erkenntnistheoretischen Implikationen dieser Figur etwas genauer 
an. Was bedeutet es, Physik und Metaphysik auf diese spezifische 
Weise voneinander zu trennen und zu unterscheiden?3 

3	 Insbesondere Richard Rorty hat in seinem Werk »Spiegel der Natur« die 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


169

Am Anfang steht der Dualismus

Wir finden in Descartes einen Beobachter vor, der nichts ande-
res tut, als zwischen innen und außen zu unterscheiden, um sich 
genau durch diese Operation als Beobachter hervorzubringen. Die 
Unterscheidung von Selbst- und Fremdreferenz konstituiert den Be-
obachter und sobald dieser unterschieden ist, kann zwischen innen 
und außen, Subjekt und Objekt unterschieden werden. Das Entschei-
dende an dieser Perspektive ist nun, dass das Erkennen keine andere 
Wahl mehr hat, als durch Bezeichnen eine Unterscheidung zu treffen, 
um dann zum anderen zwischen den beiden Grenzen der Unterschei-
dung hin und her zu pendeln, also entweder die Innenseite oder die 
Außenseite zu bezeichnen, sich also entweder selbstreferenziell als 
Subjekt zu konstituieren oder fremdreferenziell eine Außenwelt zu 
behaupten. 

Mit der Sprache wird die Subjekt-Prädikat-Objekt-Relation dann 
sowohl grammatisch als auch semantisch institutionalisiert, sodass 
auch hier kein Entkommen aus dem Prozess des Unterscheidens mehr 
möglich ist. Gleiches gilt für das Bewusstsein. Als ein sich selbst re-
flektierender Prozess verfängt es sich zwangsläufig in jenem infiniten 
Regress, entsprechend dem sich jeder Beobachter, der Wahrnehmung 
beobachtet, durch diese Operation zugleich als ein inneres Seelen-
wesen zu postulieren scheint, welches selbst wiederum mit einem 
Sensorium ausgestattet zu denken ist – denn ansonsten ließe sich ja 
nicht beobachten, wie beobachtet wird, dass beobachtet wird. 

Mit der Thematik der Selbstbeobachtung begegnen wir nolens 
volens den Paradoxien des Wiedereintritts der Form in die Form. 
Auf formaler Ebene wurde die Struktur dieses Prozesses insbesondere 
von George Spencer Brown beschrieben.4 Immer wenn das Subjekt 
sich nun selbst zum Gegenstand macht, wird auf operativer Ebene 
die Bewegung des Hineinnehmens der Unterscheidung in sich selbst 
vollzogen. Die durch die Subjekt-Objekt-Unterscheidung gezogene 
Grenze wird gleichsam immer wieder untertunnelt und so für die 
Konstitution des Selbst genutzt. Entparadoxiert wird dieser Prozess 
durch den Verbrauch von Zeit, nämlich indem das Bewusstsein nur 
dadurch einen sinnvollen Bezug zur Welt herstellen kann, indem es 
ständig zwischen Selbst- und Fremdreferenz hin und her oszilliert. 
Ein Verharren in einer Position oder Stelle würde es gleichsam erstar-
ren lassen und seine eigenen konstitutionellen Bedingungen – nämlich 
das Werden bzw. den Prozess seiner Genese – unterminieren.5

hierdurch aufgeworfene philosophische Tradition kritisch aufgearbeitet 
(Rorty 1987 [1979]).

4	Spencer-Brown (1972). Siehe zur Einführung Felix Lau (2005) sowie Tat-
jana Schönwalder, Katrin Wille und Thomas Hölscher (2004).

5	 In homologer Weise hat dann auch Charles S. Peirce das Bewusstsein als 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

170

Der Bezug zum Formkalkül an dieser Stelle ist kein Selbstzweck, 
ist nicht bloß eine Gedankenspielerei. Vielmehr geht es hier vor allem 
darum, ein Verständnis von der Dynamik der Subjekt-Objekt-Unter-
scheidung zu gewinnen, also eine Ahnung dafür, dass die Paradoxien 
des inneren Seelenwesens sowie der Dualismus von Geist und Mate-
rie gewissermaßen selbst in die Form des Denkens eingewoben sind. 
Die Oszillation zwischen einer Überpointierung des Objektivismus 
auf der einen Seite und des Subjektivismus auf der anderen Seite ist 
dann nicht nur als eine philosophische Kuriosität anzusehen. Viel-
mehr müssen beide Pole als zwei Seiten einer Medaille angesehen 
werden – formtheoretisch erscheinen Subjekt und Objekt als die pa-
radoxe Form der Einheit einer Differenz. 

Inhärent in die Operation des Unterscheidens eingelassen, entste-
hen nun der materielle Determinismus und der Solipsismus als zwei 
denkbare Versionen von Welt. Ersterer geht als vermeintlich realisti-
sche Position davon aus, dass die ganze Welt gleich einem Uhrwerk 
im Prinzip eine riesige Maschine sei. Ein äußerer Beobachter, Gott 
oder der Laplacesche Dämon, könne in Kenntnis der Naturgesetze 
den Ablauf der Welt für alle Zeiten berechnen. Ein fühlendes, wahr-
nehmendes Ich oder Subjekt kommt in diesem Weltbild nicht vor. 
Als Gegenpol geht die andere Position als subjektiver Idealismus 
davon aus, dass das Subjekt gleichsam die ganze Welt erträume. 
Die vermeintliche Außenwelt existiert hier nur in unserer Phanta-
sie. Ludwig Wittgenstein kam nach konsequenter philosophischer 
Überlegung bekanntlich zu dem Ergebnis, dass streng genommen 
der Solipsismus mit dem Realismus zusammenfallen müsse, da das 
metaphysische Subjekt nicht als ein Teil, sondern als eine Grenze 

ein Werden rekonstruiert. Das primordiale Datum von Welterfahrung 
ist das sinnliche Erleben. Dieses erscheint zunächst als Erstheit der un-
mittelbaren Sinneserfahrung. Indem im Erleben nun auch auf sich selbst 
verweisende Zeichenprozesse entstehen, in denen im Erleben des Jetzt 
hypothetische Welten und Vergangenheiten konstruiert werden können, 
entsteht mit der Zweitheit eine weitere Möglichkeit der Erfahrung. Er-
leben kann sich nun in Spannung zu sich selbst erleben – die Reflexion 
scheint in Distanz zum Sein treten zu können, um dann ihrerseits auf das 
Sein wirken zu wollen. Schließlich wird in der Drittheit diese Spannung 
wiederum durch Praxis, nämlich als intendierendes Erleben des Handelns 
überschritten. Der Clou der Peirceschen Konzeption besteht darin, dass 
Erstheit, Zweitheit und Drittheit letztlich als eine Einheit zu fassen sind, 
nämlich als eine unmittelbare Praxis des Werdens, die sich als ein fort-
schreitender Zeichenprozess entfaltet und ausdifferenziert (Vgl. Peirce 
1991, 358 ff.). Oder um mit William James zu sprechen: Aus einer »strictly 
positivistic point of view« haben wir nichts anderes als den »stream of 
consciousness« (James 1890). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


171

Am Anfang steht der Dualismus

der Welt aufzufassen sei, die durch eine Unterscheidungsoperation 
konstituiert wird.6 Wir begegnen hier den Paradoxien eines Monis-
mus, der Geist und Natur als Einheit unterscheiden will7 und – wie 
es Erwin Schrödinger in seinem arithmetischen Paradoxon so schön 
ausgedrückt hat – dennoch nur zu dem Schluss kommen kann, dass 
unser denkendes und fühlendes Ich deshalb in unserem naturwissen-
schaftlichen Weltbild nicht vorkommen kann, weil es eben identisch 
mit diesem Weltbild ist.8

6	»5.631 Das denkende, vorstellende, Subjekt gibt es nicht. Wenn ich ein 
Buch schriebe ›Die Welt, wie ich sie vorfand‹, so wäre darin auch über 
meinem Leib zu berichten und zu sagen, welche Glieder meinem Willen 
unterstehen und welche nicht, etc., dies ist nämlich eine Methode, das 
Subjekt zu isolieren, oder vielmehr zu zeigen, daß es in einem wichtigen 
Sinne kein Subjekt gibt: Von ihm allein könnte in diesem Buch nicht die 
Rede sein. – 

	 5.632 Das Subjekt gehört nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der 
Welt.

	 5.633 Wo in der Welt ist ein metaphysisches Subjekt zu merken? Du sagst, 
es verhält sich ganz wie mit Auge und Gesichtsfeld. Aber das Auge siehst 
Du wirklich nicht. Und nichts am Gesichtsfeld läßt darauf schließen, daß 
es von einem Auge gesehen wird. [...]

	 5.64 Hier sieht man, daß der Solipsismus, streng durchgeführt, mit dem 
reinen Realismus zusammenfällt. Das Ich des Solipsismus schrumpft zum 
ausdehnungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte 
Realität.

	 5.641 Es gibt also wirklich einen Sinn, in welchem in der Philosophie 
nichtpsychologisch vom Ich die Rede sein kann. Das Ich tritt in die Phi-
losophie dadurch ein, daß ›die Welt meine Welt ist‹.

	 Das philosophische Ich ist nicht der Mensch, ist nicht der menschliche 
Körper, oder die menschliche Seele, von der die Psychologie handelt, son-
dern das metaphysische Subjekt, die Grenze – nicht ein Teil – der Welt« 
(Wittgenstein 1990).

7	Dies wohl wissend hat dann Bateson in seinem Theorieprogramm »Geist 
und Natur. Eine notwendige Einheit« die Frage des Bewusstseins bewusst 
umgangen: »Es muß einen Grund geben, weshalb diese Fragen niemals 
beantwortet sind. Ich meine, wir könnten das als ersten Schlüssel zur 
Antwort verwenden – die historische Tatsache, daß es so viele Menschen 
versucht haben und keinen Erfolg hatten. Die Antwort muss irgendwo ver-
borgen sein. Es muß so sein: Allein schon das Stellen dieser Frage schickt 
uns auf immer auf eine die falsche Spur, die den Fragesteller auf Abwege 
führt. Ein Ablenkungsmanöver« (Bateson 1987, 259 f.).

8	»Der Grund dafür, daß unser fühlendes, wahrnehmendes und denkendes 
Ich in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends auftritt, kann 
leicht in fünf Worten ausgedrückt werden: Es ist selbst dieses Weltbild. Es 
ist mit dem Ganzen identisch und kann deshalb nicht als Teil darin enthal-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

172

Schauen wir nun etwas ausführlicher auf die Eigenarten von De-
scartes’ Lösung. Bekanntlich postuliert er eine Trennung von Geist 
in Form einer Seele und den deterministisch ablaufenden materiellen 
Prozessen. Die Gesetze der Letztereren lassen sich prinzipiell durch 
wissenschaftliche Methoden erkunden. Die Seele selbst steht jedoch 
außerhalb dieser Prozesse. Die Erforschung der seelischen Dynamik 
gehört entsprechend nicht mehr in die Sphäre der Physik, sondern 
wird der Theologie oder Metaphysik überantwortet. Dieser Dualis-
mus erschafft eine Reihe von epistemologischen Problemen – etwa 
die Frage, wie ein unabhängiges Seelenwesen mit der materiellen 
Welt wechselwirken kann, ohne die Gesetze der Physik (z. B. den 
Energieerhaltungssatz) zu verletzen. Auch lässt sich mit Blick auf die 
Erklärungskraft des Dualismus mit Wittgenstein feststellen, dass die 
»Annahme« einer unabhängigen Seele gar nicht das leistet, »was im-
mer man mit ihr erreichen wollte«.9 Philosophisch scheint Descartes’ 
Antwort nur eine Scheinlösung zu liefern. 

Doch aus soziologischer Perspektive ist hier feststellen, dass durch 
diesen philosophisch unlauteren Trick die Subjekt-Objekt-Paradoxie 
sich so weit beruhigen lässt, dass man ungestört mit der Praxis von 
Wissenschaft beginnen kann. Man braucht sich nicht unnötig mit den 
Schwierigkeiten des Beobachters herumzuschlagen. Das Verhältnis 
von innen und außen lässt sich nun in einer Weise fixieren, dass sich 
im Sinne eines naiven Realismus der Außenwelt einfache Kausalitä-
ten zurechnen lassen, ohne zugleich Aussagen zur Natur der Seele 
oder den die Wahrnehmung konstituierenden Beobachtungsverhält-
nissen treffen zu müssen. Das Wesen der Welt erscheint nun weder 

ten sein. Hierbei stoßen wir freilich auf das arithmetische Paradoxon: Es 
gibt scheinbar eine sehr große Menge solcher bewußten Iche, aber nur eine 
einzige Welt. Das beruht auf der Art der Entstehung des Weltbegriffs. Die 
einzelnen privaten Bewußtseinsbereiche überdecken einander teilweise. 
Der ihnen allen gemeinsame Inhalt, indem sie sich sämtlich decken, ist die 
›reale Außenwelt‹. Bei alledem bleibt aber ein unbehagliches Gefühl, das 
Fragen auslöst wie: Ist meine Welt wirklich die gleiche wie die deine? Gibt 
es eine reale Welt, verschieden von den Bildern, die auf dem Weg über die 
Wahrnehmung in einem jeden von uns hineinprojiziert werden? Und wenn 
es so ist, gleichen diese Bilder der realen Welt oder ist diese, die Welt ›an 
sich‹, vielleicht ganz anders als die Welt, die wir wahrnehmen?

	 Solche Fragen sind sehr geistreich, aber nach meiner Meinung sehr dazu 
angetan, in die Irre zu führen. Sie sind durchweg Antinomien oder füh-
ren auf solche, die ich das arithmetische Paradoxon nenne: den vielen 
Bewusstseins-Ichen, aus deren sinnlichen Erfahrungen die eine Welt zu-
sammengebraut ist« (Schrödinger 1991, 159).

9	Wittgenstein (1990, Präposition 6.4312).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


173

Am Anfang steht der Dualismus

wie bei Platon verschleiert noch wie bei Aristoteles einer Formkraft 
unterworfen, die auf ein Telos hinzielt. 

Zudem – und dies ist aus gesellschaftstheoretischer Sicht wohl eine 
der wichtigsten Leistungen der Descartesschen Semantik – wurde die 
Unterscheidung zwischen Physik und Metaphysik in einer naturwis-
senschaftlichen Praxis möglich, ohne dabei allzu sehr mit der für die 
Seele zuständigen Theologie ins Gehege zu kommen. 

Die Emanzipation der Wissenschaft gegenüber der göttlichen Of-
fenbarung konnte beginnen, indem mit Blick auf ›positives Wissen‹ 
ein eigener Code wie auch eine eigene methodologische Program-
matik entwickelt wurde, die es unter den Bedingungen des naiven 
Realismus gestattete, irdische Wahrheiten zu produzieren, ohne dabei 
in einen offenen Konflikt zu den höheren transzendenten Wahrheiten 
der Kirche zu treten.10 Gerade über die Trivialisierung ihrer Gegen-
stände konnte die Wissenschaft beginnen, Fakten zu schaffen. Diese 
manifestierten sich dann vor allem als eine technische und techno-
logische Faktizität, die nun als bestehende Realität bestenfalls noch 
von der Kulturkritik, nicht mehr jedoch aus den mittlerweile insti-
tutionalisierten wissenschaftlichen Wahrheitsbedingungen in Frage 
gestellt werden konnten. Auch die Trennung der wissenschaftlichen 
Disziplinen war nun erfolgreich vollzogen. Während der lateinische 
Begriff Ars ursprünglich sowohl Handwerk als auch Kunst, sowohl 
Kunstlehre als auch wissenschaftliches System, sowohl Technik wie 
auch Philosophie meinte, waren die Sphären von Theorie und Praxis, 
Kultur und Technik nun deutlich getrennt. Wissenschaft konnte sich 
jetzt anhand der Untersuchung eines konkreten Gegenstandsberei-
ches definieren und identifizieren. 

Hieraus entwickelte sich dann auch die Differenzierung in un-
terschiedliche Disziplinen, zunächst in die hard und soft sciences, 
später spalteten sich die Künste von den Geisteswissenschaften und 
von diesen dann die Sozialwissenschaften ab. Als Soziologie und 
Politikwissenschaften fanden Letztere mit dem modernen Staat und 
der nun aufscheinenden Agonie zwischen bürgerlichem Individuum 
und der Gesellschaft ein eigenes Bezugsproblem, über das sich beide 
erfolgreich als wissenschaftliche Disziplinen konstituieren konnten.11

Mit guten Gründen erscheint Descartes hier als der Protagonist 
der Moderne, und zwar sowohl im Sinne der Prometheusschen Pro-
grammatik der Aufklärung als auch mit Blick auf die funktional 

10	 Siehe zur Verdeutlichung der hiermit verbundenen Dynamik den Fall Ga-
lileo Galilei, der vor allem als ein innentheologischer Konflikt gedeutet 
werden muss (ausführlich in Kapitel I.8).

11	 Vgl. aus dieser Perspektive zum ›Soziologischen Diskurs der Moderne‹ 
Armin Nassehi (2006a).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

174

differenzierte Gesellschaft, die ihre Funktionssysteme Wissenschaft, 
Politik, Religion, Erziehung etc. nun nicht mehr konfliktiv gegenein-
ander, sondern neben- und miteinander ausdifferenziert. Descartes’ 
semantische Figur, einen Objektivismus zu postulieren, der nicht 
zugleich das Subjekt als Handlungsträger und Adressaten religiöser 
Heilsbemühungen suspendierte, war gesellschaftlich außerordentlich 
erfolgreich. Die eigentliche Bedeutung der Descartesschen Denkfigu-
ren im Speziellen und der Philosophie der Moderne im Allgemeinen 
besteht mit Richard Rorty nicht in den Wahrheitsbedingungen der 
aufgestellten Propositionen, sondern in der sozialperspektivischen 
Frage, wie sich in pragmatischer Weise Kulturpolitik betreiben lässt, 
also neue gegenüber alten Kulturpraxen in Stellung gebracht werden 
können.12 

Entfaltung der Paradoxie des Dualismus

Der Descartes’sche Dualismus gestattete Fortschritt – mit dem Chri-
stentum und innerhalb der alteuropäischen Semantik.13 Mit Hilfe 
dieser Figur gelang es, die Paradoxie der Subjekt-Objekt-Dichotomie 
so lange stillzustellen, dass der Corpus positiven Wissens insoweit 
anwachsen konnte, ohne dass die im dualistischen Szientismus an-
gelegten Zweifelmöglichkeiten vorschnell die Entwicklung der Wis-
senschaften blockieren konnten. Denn sobald die Form der Unter-
scheidung wieder in sich selber eintritt, also die mit dem Dualismus 
stabilisierte Subjekt-Objekt-Dichotomie entweder objektiviert oder 
subjektiviert wird, kommt die Paradoxie erneut in Bewegung. Dies 
führt unweigerlich zur Beunruhigung und Irritation – und zwar so-
wohl in Hinblick auf die Aufgabenteilung von Religion und Gesell-
schaft als auch hinsichtlich des Vertrauens in die Wissenschaft. 

Auf der einen Seite wird nun die Idee des inneren Seelenwesens 
fragwürdig. Die liberalen Kräfte der Aufklärung können sich mit 
einer hirndeterministischen Auffassung gegen die religiösen Vorstel-
lungen der Konservativen wenden. Auf der anderen Seite scheinen 
nach genauerem Hinsehen auch die epistemischen Bedingungen der 
wissenschaftlichen Erkenntnisproduktion alles andere als eindeutig. 
Spätestens mit Immanuel Kant kommt nun das positivistische Rea-
litätsverständnis der Wissenschaft ins Wanken. Mit der »Kritik der 
reinen Vernunft« werden die alltagsweltlichen Realitätsannahmen als 

12	 Vgl. Rorty (2007).
13	 Insbesondere die protestantische Ethik – so Max Weber – wird dann mit 

ihrer besonderen Affinität zum weltlichen Erfolg zum eigentlichen Motor 
der Moderne – und auch hier nicht in einem Gegeneinander, sondern im 
Miteinander von Religion und Wissenschaft (Weber 2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


175

Am Anfang steht der Dualismus

naiv entlarvt, denn jedes Erkennen ist nun als durch den Erkennt-
nisvorgang vorstrukturiert zu sehen.14 Die Welt erscheint jetzt nicht 
mehr als unmittelbar gegeben, sondern durch spezifische Kategorien 
vermittelt, die dann a priori als transzendentale Subjektivität voraus-
gesetzt werden müssen. Erkenntnis wird unter diesen Bedingungen 
voraussetzungsreich und auch wissenschaftliche Erkenntnis benötigt 
entsprechend eine transzendentale Methodenlehre. 

Konsequenterweise glaubt Kant dann auch nicht an die Möglich-
keit einer Wissenschaft von den inneren Seelenzuständen. Einer dies-
bezüglichen Psychologie wird eine klare Absage erteilt.15 Ein wenig 

14	 Kant (1952 [1781]).
15	 »Ich behaupte aber, daß in jeder besonderen Naturlehre nur so viel ei-

gentliche Wissenschaft angetroffen werden könne, als darin Mathematik 
anzutreffen ist. Denn nach dem Vorhergehenden erfordert eigentliche 
Wissenschaft, vornehmlich der Natur, einen reinen Teil, der dem empiri-
schen zum Grunde liegt, und der auf Erkenntnis der Naturdinge a priori 
beruht. Nun heißt etwas a priori erkennen es aus seiner bloßen Mög-
lichkeit erkennen. Die Möglichkeit bestimmter Naturdinge kann aber 
nicht aus ihren bloßen Begriffen erkannt werden; denn aus diesen kann 
zwar die Möglichkeit des Gedankens (daß er sich selbst nicht widerspre-
che), aber nicht des Objekts, als Naturdinges erkannt werden, welches 
außer dem Gedanken (als existierend) gesehen werden kann. Also wird, 
um die Möglichkeit bestimmter Naturdinge, mithin um diese a priori 
zu erkennen, noch erfordert, daß die dem Begriffe korrespondierende 
Anschauung a priori gegeben werde, d. i. daß der Begriff konstruiert 
werde. Nun ist die Vernunfterkenntnis durch Konstruktion der Begriffe 
mathematisch. [...]

	 Noch weiter aber, als selbst Chymie, muß empirische Seelenlehre jeder-
zeit von dem Range einer eigentlich so zu nennenden Naturwissenschaft 
entfernt bleiben, erstlich weil Mathematik auf die Phänomene des inne-
ren Sinnes und ihre Gesetze nicht anwendbar ist, man müßte denn allein 
das Gesetz der Stetigkeit in dem Abflusse der inneren Veränderungen 
desselben in Anschlag bringen wollen, welches aber eine Erweiterung 
der Erkenntnis sein würde, die sich zu der, welche die Mathematik der 
Körperlehre verschafft, ohngefähr so verhalten würde, wie die Lehre von 
den Eigenschaften der geraden Linie zur ganzen Geometrie. Denn die rei-
ne innere Anschauung, in welcher die Seelen-Erscheinungen konstruiert 
werden sollen, ist die Zeit, die nur eine Dimension hat. Aber auch nicht 
einmal als systematische Zergliederungskunst, oder Experimentallehre, 
kann sie der Chymie jemals nahe kommen, weil sich in ihr das Man-
nigfaltige der inneren Beobachtung nur durch bloße Gedankenteilung 
voneinander absondern, nicht aber abgesondert aufbehalten und beliebig 
wiederum verknüpfen, noch weniger aber ein anderes denkendes Subjekt 
sich unseren Versuchen der Absicht angemessen von uns unterwerfen 
läßt, und selbst die Beobachtung an sich schon den Zustand des beob-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

176

später können dann Fichte und Schelling im deutschen Idealismus 
zugleich mit Kant und gegen Kant argumentierend die Metaphysik 
und damit auch das Subjekt in neuer Form rehabilitieren. 

Einen anderen Weg schlägt Edmund Husserl mit seinem philo-
sophischen Projekt der wissenschaftlichen Phänomenologie ein, auf 
das wir weiter unten noch ausführlicher eingehen werden. In radi-
kal empirischer Manier wird nun am inneren Erleben angesetzt, um 
die Bewusstseinsakte selbst zum Gegenstand der Analyse werden 
zu lassen. Auf diesem Wege gelingt es auch, Kants transzendentales 
Subjekt als Bedingung der Erkenntnis hinter sich zu lassen – freilich 
um auf anderer Ebene anderen ›unlösbaren‹ Problemen zu begegnen. 
Husserl scheiterte bekanntlich an der Frage, wie unter seinen epi-
stemischen Bedingungen das Problem der Intersubjektivität gefasst 
werden kann.16 

Mit der Sprachphilosophie im Anschluss an Wittgenstein erscheint 
eine weitere Stufe, eine neue Art und Weise, wie die Paradoxie der 
Subjekt-Objekt-Dichotomie entfaltet werden kann. Hier steht die 
Einsicht im Vordergrund, dass die Sprache ein selbstreferentielles 
Zeichensystem darstellt und Sprache eben nur auf Sprache verweisen 
kann. Für die Philosophie des 20. Jahrhunderts haben sich hieraus 
zwei große Hauptwege ergeben. Zum einen – insbesondere die analy-
tische Philosophie geht diesen Weg – wird weiterhin das Hauptaugen-
merk darin gesehen, dem Gespenst der Metaphysik entgegentreten 
zu können. Philosophie erscheint nun vor allem als Kritik an der 
falschen Verwendung von Sprache. Demgegenüber versucht der Post-
strukturalismus das alte Bezugsproblem der Subjekt-Objekt-Dichoto-
mie zu umschiffen und entdeckt in Form und Gebrauch von Sprache 
– eben im Diskurs – selbst das Spielmaterial für seine Analysen. Auf 
eine außerhalb der Sprache liegende Realität braucht nun nicht mehr 
rekurriert zu werden. Entsprechend wird in der postmodernen Form 
der Bearbeitung des Subjekt-Objekt-Verhältnisses allein die Verschie-
bung von Texten zum Gegenstand. Die Paradoxie der Dichotomie 

achteten Gegenstandes alteriert und verstellt. Sie kann daher niemals 
etwas mehr als eine historische, und, als solche, so viel möglich syste-
matische Naturlehre des inneren Sinnes, d. i. eine Naturbeschreibung 
der Seele, aber nicht Seelenwissenschaft, ja nicht einmal psychologische 
Experimentallehre werden; welches denn auch die Ursache ist, weswegen 
wir uns zum Titel dieses Werks, welches eigentlich die Grundsätze der 
Körperlehre enthält, dem gewöhnlichen Gebrauche gemäß des allgemei-
nen Namen oder der Naturwissenschaft bedient haben, weil ihr diese 
Benennung im eigentlichen Sinne allein zukommt und also hierdurch 
keine Zweideutigkeit veranlaßt wird« (Kant 1786, IX).

16	 Vgl. Luhmann (1995c). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


177

Am Anfang steht der Dualismus

wird beruhigt (wenngleich nicht aufgehoben), indem diese selbst als 
Text behandelt wird und damit der Autor verschwindet. 

Mit Blick auf die hier in groben Linien nachgezeichnete Ideen-
geschichte begegnen wir verschiedenen Arrangements und Kontex-
tualisierungen, um Objekte und Subjekte der Erkenntnis, um Er-
kenntnismittel und Ergebnisse in eine hierarchische, jeweils wohl 
definierte Beziehung treten zu lassen. Mit jedem Zugang ergeben sich 
unterschiedliche wissenschaftliche Gegenstände als unterschiedliche 
Praxisformen einer bestimmten wissenschaftlichen Reproduktions-
weise. Wir begegnen hier einer Wissenschaftsgeschichte, in der sich 
die unterschiedlichen philosophischen und wissenschaftlichen Dis-
ziplinen voneinander trennen und hierdurch jene analytische Schär-
fe gewinnen, um ihren Gegenstand in methodologisch reiner Form 
hervorzubringen. Doch unterhalb der analytisch herauspräparierten 
Kategorien bleibt die Subjekt-Dichotomie weiterhin virulent, sei es 
in Michel Foucaults Einsicht, dass die Humanwissenschaften nolens 
volens auf einer »transzendentale[n] Überhöhung« beruhen, die »der 
Entschleierung des Nichtbewussten« umgekehrt proportional ist,17 
sei es mit Bruno Latours Erkenntnis, dass jeder Reinigungsarbeit eine 
Vermittlungsarbeit vorangehen muss, in der sich die Identitäten von 
Subjekten und Dingen in Netzwerken wechselseitig konstituieren-
der Aktanten verflüssigen,18 oder eben in Rortys Befund, dass die 
Trennung von Wissenschaft und Glauben auf einer Ideologie beruht, 
die unter den heutigen kulturellen Voraussetzungen eigentlich nicht 
mehr gebraucht wird.19

17	 Foucault (1999, 437 ff.).
18	 Latour (2002).
19	 »Wir sind Erben einer dreihundertjährigen Rhetorik, die uns sagt, wie 

wichtig es sei, eine scharfe Trennung zwischen Wissenschaft und Religi-
on, Wissenschaft und Politik, Wissenschaft und Kunst, Wissenschaft und 
Philosophie, usf., wahrzunehmen. Diese Rhetorik hat die Kultur Europas 
geprägt. Sie hat uns zu dem gemacht, was wir heute sind. Wir haben 
Glück, daß kleine erkenntnistheoretische oder wissenschaftshistorische 
Schwierigkeiten nicht ausreichen, dem ein Ende zu setzen. Wenn wir 
jedoch unsere Loyalität in Bezug auf diese Unterscheidungen prokla-
mieren, so sagen wir nicht, daß es ›objektive‹ oder ›rationale‹ Maßstäbe 
gibt, sie zu akzeptieren« (Rorty 1987 [1979], 359 f.). 

	 Wir sehen die moderne Wissenschaft zwar als ein Erfolgsprodukt eben 
dieser Unterscheidung an, halten aber die Auffassung für »unrecht«, 
»ihre Institutionen bedürften dieser Ideologie auch weiterhin noch« 
(Rorty 1987 [1979], 362 Fußnote).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

178

Trennung der Denkformen

Wie auch immer, der modernen Wissenschaft – jedenfalls so, wie wir 
sie kennen – gelang es nur deshalb, sich selbst als Wissenschaft zu 
identifizieren (und so vom Glauben abzugrenzen), indem sie spaltet 
und abgrenzt und ausblendet. Die Newtonsche Physik funktioniert 
gerade aufgrund ihrer Reduktionismen und gerade weil der naive 
Realismus gestattet, die erkenntnistheoretischen Paradoxien des Be-
obachters in der Forschungspraxis auszublenden. 

Die Entparadoxierungsstrategie der modernen Wissenschaft be-
ruht darauf, all jene störenden Fragen methodologisch ausklammern 
zu können, welche die Zirkularität des Erkenntnisprozesses in ei-
ner die wissenschaftliche Arbeit störenden Weise offenbar werden 
lassen. Mit den Fortschritten einer so verstandenen Wissenschaft 
verschwand in den Akademien zunehmend auch der alte Typus des 
Universalgelehrten, der zugleich von Physik, Physiologie, Philoso-
phie und Theologie etwas verstand. An seine Stelle trat dann jene 
Generation von Wissenschaftlern, die vor allem einen bestimmten Set 
von Methoden beherrschen, also in der Lage sind, systematisch, in 
organisierter Weise und den Standards der internationalen Journale 
folgend Wissen zu produzieren. Moderne Wissenschaft funktioniert 
gerade deshalb, weil es ihr gelingt, die eigentliche Komplexität des 
Lebens und der Welt auf eine überschaubare Anzahl von Kausali-
tätsbeziehungen zu reduzieren.

Die semantische Engführung des wissenschaftlichen Gegenstands-
bezuges lässt die großen Probleme der Welt und des Lebens in den 
Hintergrund treten und erzeugt stattdessen einen Set operativ be-
antwortbarer Fragestellungen.20 Die Entparadoxierung funktioniert 
hier über die Produktion viabler Rückzugslinien, die eben deshalb 
funktionieren, weil sie einen dekontextualisierten Untersuchungs-
gegenstand erzeugen. An diesen lassen sich dann in einem zweiten 
Schritt Fragestellungen anknüpfen, die über bestimmte methodische 
Zugänge an Wahrheitsbedingungen gebunden werden, bei denen sich 
im Sinne des binären Codes der Wissenschaft eindeutig zwischen 
wahr und falsch unterscheiden lässt. 

Auch die Geistes- und Sozialwissenschaften können auf diesem 
Wege als Wissenschaft zu sich selbst kommen: Erstere beispielsweise 
dadurch, dass die unscharfe Vermittlungsarbeit der Hermeneutik 
– der Versuch einer sinnlichen Rekontextualisierung der Sinnho-
rizonte – zugunsten entstofflichter dekontextualisierter und damit 

20	 In diesem Sinne gilt dann auch Heinz von Foerster Maxime: Hard science 
have soft problems and soft sciences have hard problems (s. von Foerster 
1994, 337).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


179

objektivierbarer Textanalysen aufgegeben wird,21 Letztere, indem 
nur noch methodologisch operationalisierbare Modellparameter 
zählen, während all die anderen Dimensionen sozialer Praxen – ho-
molog dem black box Modell des Behaviorismus – konsequent aus 
der wissenschaftlichen Arbeit ausgeblendet werden. Insbesondere im 
Projekt der Szientifizierung sozialer Praxen drängen die Paradoxien 
der hier forcierten Unterscheidungen jedoch schnell an die Ober-
fläche. Worin die Evidenz der evidence based practice liegt,22 ob in 
den komplexen Feldern der Sozialwissenschaften die Unterscheidung 
zwischen wahr und falsch noch sinnvolle Wahrheiten produziert, 
und worin eigentlich noch der Kontext bzw. Gesellschaftsbezug ei-
ner zunehmend dekontextualisierten Sozialwissenschaft besteht, sind 
Fragen, die virulent werden, sobald der Bogen einer so verstandenen 
Verwissenschaftlichung überspannt wird. 

All dies darf jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass innerhalb 
der Wissenschaft unter den gegebenen Verhältnissen keine Alter-
native dazu besteht, die Forschungsgegenstände in einer Weise zu 
reduzieren und einzuschränken, dass diese sichtbar und zugänglich 
werden. Doch zugleich entsteht mit dieser methodologischen Eng-
führung unweigerlich jener ›blinde Fleck‹, der verdeckt, dass die 
hiermit entstandene Erkenntnis nur aufgrund einer bestimmten und 
hochselektiven Sichtweise entstanden ist. Die Wahrheitsbedingungen 
der Wissenschaft funktionieren nur, wenn sie ihre Gegenstände als 
Objekte konstituieren, ohne zugleich die Konstitutionsbedingungen 
dieser Praxis zu thematisieren. 

Die Betonung liegt hier auf dem Wort ›zugleich‹, denn sehr wohl 
kann Wissenschaft den wissenschaftlichen Prozess zum Gegenstand 
werden lassen – man denke hier etwa an die Wissenschaftsgeschichte, 
die Wissenschaftssoziologie und die Erkenntnistheorie. Als wissen-
schaftliche Reflexion funktionieren diese im Nacheinander einer nun 
verschobenen Beobachterperspektive, in der eine wissenschaftliche 
Arbeit eine andere wissenschaftliche Praxis zum Gegenstand macht. 
Hierdurch wird nolens volens ein neuer blinder Fleck erzeugt, denn 
auch diese Beobachtung kann den sie selbst konstituierenden Unter-
scheidungsgebrauch nicht sehen.23

Für die ausdifferenzierten modernen Wissenschaften ergeben sich 
in Bezug auf die Form ihres Gegenstandsverhältnisses – also je nach-
dem, was nun als Erkenntnisobjekt und entsprechend komplementär 

21	 Siehe hier als Beispiel etwa Roland Barthes’ strukturalistisches Verständ-
nis der Analyse literarischer Texte (Barthes 1988).

22	 Vgl. hierzu Schwandt (2005) und Vogd (2002).
23	 Oder um hier nochmals mit Wittgenstein zu sprechen, »nichts am Ge-

sichtsfeld läßt darauf schließen, daß es von einem Auge gesehen wird« 
(Wittgenstein 1990, Proposition 5.633).

Am Anfang steht der Dualismus

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

180

als Erkenntnissubjekt gesetzt wird – drei Denkformen, denen dann 
auch drei unterschiedliche wissenschaftliche Sozialpraxen entspre-
chen: die physische Denkform, die semantische Denkform und die 
phänomenale Denkform. Jede dieser Denkformen konstituiert damit 
nicht nur ihren eigenen Gegenstandsbereich, sondern eine spezifische 
Art und Weise, Wissenschaft zu betreiben.24

In der physikalischen Denkform – nur sie ist in der Lage, in stren-
gem Sinne kausal zu erklären – kann Physisches nur Physisches 
bewirken. Die Wahl der Denkform spezifiziert gleichzeitig die Be-
ziehung zwischen Subjekt und Gegenstand der Erkenntnis. In der 
physikalischen Denkform wird das phänomenologische Bewusstsein 
ebenso wie die semantischen Fragen der Wirklichkeitskonstruktion 
als Erkenntnisgegenstand inhaltlich ausgeschlossen. Dies bedeutet 
nicht, dass im Forschungsprozess handlungspraktisch nicht auch auf 
Daten des Bewusstseins und auf Diskurse zugegriffen werden kann 
und muss. Dennoch fallen diese Sphären als Konstitutionsbedingun-
gen objektiver Erkenntnis metatheoretisch in den Bereich des blinden 
Fleckes. An einen so verstandenen Realismus können sich kompli-
zierte Reflexionsverhältnisse anschließen, in denen das Verhältnis 
von Induktion und Deduktion25 und die Frage der Korrespondenz 
zwischen Modell und Wirklichkeit problematisiert werden.26 Hier 
kann dann auch darüber nachgedacht werden, wie Wahrnehmungs-
täuschungen die Ergebnisse verzerren können.

Homolog hierzu lässt sich eine phänomenologische Denkform 
als ein in sich geschlossener Gegenstandsbereich erzeugen. Das Be-
wusstsein wird hier zum Datum und entsprechend stellt sich nun aus 
wissenschaftlicher Perspektive die Frage, wie im stream of conscious-
ness die Daten des Bewusstsein miteinander in Beziehung stehen. 
Auch hier ergeben sich mit Blick auf die Methodologie eines solchen 
Forschungsprojektes komplizierte Reflexionsverhältnisse, für deren 
Systematisierung vor allem der Name Edmund Husserl steht. 

In der dritten Denkform wird die Semantik selbst zum Objekt der 
wissenschaftlichen Vergegenständlichung. Mit Blick auf die Autolo-
gie dieses Projektes, das eben selbst wiederum nur in Form seman-
tischer Prozesse stattfinden kann, ergibt sich wiederum eine eigene 
Klasse erkenntnistheoretischer Reflexionslagen.27 

24	 Karl Popper (1991, 61 ff.) spricht hier von »drei Welten«. Mit Blick auf 
den Prozess der Erkenntniserzeugung halte ich es jedoch für sinnvoller, 
mit Uwe Laucken von »drei Denkformen« und den ihnen korrelierten 
»Sozialpraxen« zu sprechen (Laucken 2003, 382). 

25	 Siehe vor allem Popper (1993).
26	 Vgl. Hilary Putnam (1991) und Werner Diedrich (1991).
27	 Siehe zu einer diesbezüglichen erkenntnistheoretischen Auseinanderset-

zung etwa Luhmann (1998c).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


181

Am Anfang steht der Dualismus

Alle drei Denkformen sind in Bezug auf die Aufrecherhaltung und 
Reinerhaltung des Gegenstandsbezugs in sich geschlossen. Um mit 
Uwe Laucken zu sprechen: »Ist Physisches bewirkt, so durch anderes 
Physisches; und wirkt Psychisches, so auf anderes Psychisches. Aber 
auch der semantische und phänomenale Kosmos sind in sich kausal 
geschlossen – sei es verweisungs- oder sei es sinnkausal«.28 Semantik, 
Bewusstsein und Physis erscheinen nun als unterschiedliche Gegen-
standsbereiche, die in getrennten wissenschaftlichen Praxisbereichen 
zu erforschen sind. Die Paradoxie der Subjekt-Objekt-Dichotomie ist 
damit jedoch nicht aufgelöst, sondern nur verschoben – und zwar in 
den Bereich der Beziehung zwischen den jeweiligen Denkformen.29 

Lassen wir dies am Beispiel der Geist-Materie-Diskussion etwas 
deutlicher werden. Aussagen wie folgende von Gerhard Roth – »Geist 
kann als physikalischer Zustand verstanden werden, genauso wie 
elektromagnetische Wellen, Mechanik, Wärme, Energie«30 – haben 
zwar auf den ersten Blick eine durchaus suggestible Plausibilität. Bei 
genauerem Hinsehen verstecken sich hier die Probleme der kausalen 
Relevanz und der Beziehungslogik.

Zunächst ist festzustellen, dass die Annahme der kausalen Ge-
schlossenheit eben genau jene Grenze erzeugt, die dann im Sinne 
des Postulats wissenschaftlicher Reinheit nicht mehr überschreitbar 
ist. Da Naturwissenschaft in einer Weise zwischen Physik und Me-
taphysik unterscheidet, entsprechend der nur die fremdreferenziell 
zugerechneten Aspekte des Bewusstseins (die so genannte ›Außen-
welt‹) als kausal wirksame Fakten zählen, erscheint das Kreuzen der 
Linie entweder als unsinnig, da eigentlich nichts da ist, wohin man                       
hinübergelangen könne, oder man würde den Zusammenbruch der 
Unterscheidung in Kauf nehmen, da nun doch Kräfte jenseits der 
Physik als existent angenommen werden müssten.31

28	 Laucken (2003, 382).
29	 Dies wird immer dann deutlich, wenn aus einer Denkform heraus re-

klamiert wird, etwas über die Ganzheit sagen zu können. Hier lohnt 
nochmals der Blick auf Poppers Drei-Welten-Theorie, die nun auch be-
ansprucht, für das Ganze zuständig zu sein, hierfür jedoch als Preis die 
dualistische Spaltung zwischen Materie und einem inneren Seelenwesen 
zu zahlen hat (vgl. Eccles 1994).

30	 Zu finden in einem Kapitel mit dem Titel »Geist als physikalischer Zu-
stand« (Roth 1997, 291 ff.).

31	 »Innerhalb wissenschaftlicher Erkenntnisbemühungen von Eigenschaften 
zu reden, macht nur dann Sinn, wenn diese Eigenschaften in irgend-
einer Weise kausal relevant sind. Eigenschaften, die kausal irrelevant 
sind, kann man zwar beliebig hinzudichten, doch haben sie in einem 
wissenschaftlichen Erklärungsprogramm nichts zu suchen (und lassen 
sich durch dieses auch nicht erklären). Man muss hier also fragen: Funk-
tioniert ein neuronaler elektro-chemischer Zusammenhang, von dem 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

182

Da jedoch die Tatsachen des Bewusstseins als Innen- wie auch 
Außenwelt evident erscheinen, bietet sich als alternatives Erklärungs-
modell nun an – gleichsam als zwei Seiten einer Medaille – von 
einer nicht wechselwirkenden Parallelität der phänomenologischen 
und physikalischen Denkform auszugehen. Formtheoretisch ergibt 
sich hier auf der einen Seite das Bild eines in sich geschlossenen Be-
wusstseins, das als ›Innenwelt‹ die Grenze zum unmarked space der 
›wirklichen‹ Welt nicht überschreiten kann. Auf der anderen Seite 
steht dann jene naturwissenschaftliche Grenzziehung, welche auf 
der Innenseite nur die der ›Außenwelt‹ zugerechneten Daten zulässt, 
wobei jedoch das hiermit ausgeschlossene Bewusstsein zumindest in 
methodologischer Hinsicht als Datenlieferant in Rechnung gestellt 
werden muss. Ein solcher Parallelismus führt jedoch unweigerlich in 
Wittgensteins Dilemma, dass ein im strengen Sinne durchgeführter 
Realismus mit dem Solipsismus zusammenfallen muss,32 also Be-
wusstsein und Materie dann auch mit Blick auf die Welterklärung 
als kausal austauschbar zu denken sind.33 Die Beziehung zwischen 
mind und body lässt sich also weder als einfaches Kausalverhältnis 
noch als mitlaufendes Epiphänomen paradoxiefrei beschreiben. 

Man kann eine dritte Klasse von Erklärungen versuchen, die sich 
begrifflich unter dem Stichwort der ›Emergenz‹ zusammenfassen 
lassen. Epistemisch werden die erklärenden Phänomenbereiche nun 
in einer modalen, nicht mehr jedoch in einer kausalen Beziehung 
zueinander gesehen.34 

behauptet wird, eine seiner Eigenschaften sei geistiger Art, anders, sofern 
man diesem Zusammenhang seine geistige Eigenschaft nähme – also 
ohne sie?« (Laucken 2003, 129). Konsequent zu Ende gedacht kommt 
man hier dann entweder an einen Punkt, an dem man das phänonome-
nologische Bewusstsein für überflüssig oder bestenfalls für ein unbe-
deutendes ›Selbstmissverständnis‹ hält, oder wir müssen nun doch eine 
wechselwirkende Kausalität (in welcher Form auch immer) annehmen. 
Dies würde aber »das kausale Geschlossenheitspostulat« verletzen, das 
für die »einzelnen Denkformen grundlegend und daher unverzichtbar 
ist« (Laucken 2003, 129).

32	 Vgl. Wittgenstein (1990, Proposition 5.64).
33	 Wenn man nun aber von der wichtigen »Zusatzannahme« ausgeht, dass 

zwischen »den Einheiten und Zusammenhängen des einen Gegenstands-
entwurfs und den Einheiten und Zusammenhängen des anderen Ge-
genstandsentwurfs eine strikte Zuordnungsparallelität« bestehe, dann 
ergibt sich nun die »beziehungslogische Frage«: »Wenn A und B strikt 
parallel funktionieren, kann nicht nur A durch B, sondern auch B durch 
A ersetzt werden. So sehen dies die meisten Parallelisten allerdings nicht« 
(Laucken 2003, 379 f.). 

34	 »Wenn hier von einer ermöglichenden Beziehung gesprochen wird, so 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


183

Auf den ersten Blick weist diese Lösung eine hohe Plausibilität 
auf. Die theoretische Leerstelle der Ermöglichungsbeziehung fungiert 
hier gleichsam als ein semantischer Operator, der anzeigt, dass es 
weitergeht. Der Trick besteht hier gleichsam darin, an der strengen 
kausalen Schließung der Denkformen festzuhalten. Zugleich hält 
man sich dennoch eine Möglichkeit offen, deren Grenzen zu un-
terlaufen, ohne dabei jedoch äußern zu müssen, wie dies genau ge-
schieht. Entsprechend könnte man sagen: Der Begriff Emergenz steht 
hier sozusagen als Metapher für die Notwendigkeit einer Brücke 
zwischen den Gegenstandsbereichen, ohne dabei die Trennung der 
Denkformen wirklich aufgeben zu können. Emergenz erklärt gewis-
sermaßen dort, wo nicht erklärt werden kann. Die Idee der Emergenz 
reflektiert sozusagen das Eingeständnis der Wissenschaft, dass man 
mit den eigenen Bordmitteln – also auf Basis der bislang getroffenen 
Unterscheidungen – nicht weiterkommt. Unweigerlich stoßen wir 
hier an die Grenze der modernen Unterscheidung von Wissenschaft 
und Metaphysik. Die eigentliche Leistung des Begriffs der Emergenz 
liegt also weniger in seiner Erklärungskraft denn in der Möglichkeit, 
zwischen den separierten Sphären reiner Wissenschaft vermitteln zu 
können, indem Analogien und Homologien ins Spiel gebracht wer-
den, die so lange funktionieren, wie der Diskurs sie trägt.35

Um es an dieser Stelle nochmals klarzustellen: Wir argumentieren 
hier als Soziologen. Es geht an dieser Stelle ausschließlich um die 
Funktion von Begriffen und Leitunterscheidungen einer ausdiffe-
renzierten Wissenschaft, die aus guten Gründen nicht hinter ihren 
eigenen Unterscheidungsgebrauch zurücktreten kann, einer Wissen-
schaft, die ihre Sätze nicht als Glauben, sondern als Hypothesen 
formuliert, die an Wahrheitsbedingungen geknüpft sind, welche die 
hiermit aufgeworfenen Paradoxien immerfort reifizieren. Später 
werden wir dann sehen, dass sich die gegenwärtigen Diskurse der 
Hirnforschung von der analytischen Strenge der sie konstituierenden 
Disziplinen aus verschiedenen Gründen lösen müssen.

ist damit eine ontische Modalbeziehung gemeint: eine Beziehung des 
Möglich-Machens (modal) zwischen verschiedenen Seinsgegebenheiten 
(ontisch). Es ist hier also nicht eine logische Voraussetzungsbeziehung 
zwischen Argumenten gemeint«. Im Hinblick darauf, wie »eine Ermög-
lichungsbeziehung beschaffen ist und warum sie dies ist, kann es dann 
durchaus verschiedene Erklärungen und Theorien geben« (Laucken 
2003, 384).

35	 Auch der Autopoiesis-Begriff trägt in diesem Sinne durchaus sein Ge-
heimnis, wie etwa Jörg Michael Kastl (1998) aufzeigt.

Am Anfang steht der Dualismus

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

184

2 Die Psychologie

Die Auseinandersetzungen zum Verhältnis von Geist und Gehirn 
lassen sich bis in die Antike zurückverfolgen – man denke etwa an 
Galens Ventrikellehre, entsprechend der das Seelenfluidum über die 
flüssigkeitsgefüllten Hirnkammern auf den Körper einwirken kann.36 
Im Mittelalter fielen in der christlichen Welt die Kenntnisse der Me-
dizin und hiermit auch der Hirnforschung unter das Niveau der An-
tike zurück. Mit Blick auf die Erforschung der kognitiven Prozesse 
lässt sich auch hier wieder René Descartes mit guten Gründen als 
wichtiger Referenzpunkt betrachten, von dem aus die Karten für die 
Erkenntnismöglichkeiten einer wissenschaftlichen Psychologie neu 
gemischt wurden. 

Der Körper wie auch das Gehirn erschienen nun als eine den 
physikalischen Gesetzen gehorchende Maschine und eine aufs Ex-
periment hin ausgerichtete Methodologie ließ Forschung zu einer 
distinguierten, sich selbst perpetuierenden Erkenntnispraxis werden. 
Auch wenn Descartes noch Religiosität und eine starke Nähe zum 
christlichen Glauben zugerechnet werden können, so zeigt sich in sei-
nen Schriften die Sprengkraft der Aufklärung. Wohl auch deswegen 
wurde seine physiologisch-anthropologische Schrift »Abhandlung 
über den Menschen« nicht zu seinen Lebzeiten, sondern erst 1662 
nach seinem Tode unter dem Titel »De homine« veröffentlicht. 

Wilhelm Wundt: Physiologie, Semantik und Verstehen  
noch in einem Denkraum

Die Person Wilhelm Wundt kann als einer der zentralen Knoten-
punkte der Wissenschaft von den kognitiven und geistigen Prozessen 
angesehen werden. Wissenschaft war nun schon längst zu sich selbst 
gekommen und konnte sich mit Kant erfolgreich metaphysischer 
Spekulationen erwehren. Sie wurde zur experimentellen Wissenschaft 
und konnte auch in der Psychophysiologie einige Erfolge aufwei-
sen.37 

Auf Grundlage dieses geistig-kulturellen Nährbodens gründete 
Wundt im Jahr 1879 in Leipzig das erste Institut für experimen-
telle Psychologie. Sein von Anfang an international besuchtes und 
viel beachtetes Forschungszentrum wurde zum Brutkasten unter-
schiedlicher Wissensparadigmen, die dann später in verschiedensten 
akademischen Disziplinen aufgegriffen wurden. Eine illustre Reihe 

36	 Siehe zur langen Geschichte der Hirnforschung Erhard Oeser (2002).
37	 Man denke hier etwa an das 1834 formulierte Weber-Fechner-Gesetz, 

das besagt, dass sich die empfundene Stärke von Sinneseindrücken log-
arithmisch zur objektiven Intensität des physikalischer Reize verhält.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


185

Die Psychologie

von Persönlichkeiten, die später in die Wissenschaftsgeschichte ein-
gegangen sind, hat in Wundts Labor studiert und assistiert. Zu nen-
nen sind hier unter anderen: Wladimir Michailowitsch Bechterew, 
Emile Durkheim, George Herbert Mead, Bronislaw Malinowski, 
William Isaac Thomas, Benjamin Whorf, Edward Sapir und Ed-
mund Husserl. Schon die Liste der Namen weist auf die vielfältigen 
epistemischen Räume hin, in denen sich Wundts Studien bewegten 
(Psychologie, Physiologie, Soziologie, Sozialanthropologie, Philoso-
phie und Linguistik). Wundt schloss sich zwar einerseits Kants These 
an, dass komplexe geistige Prozesse dem physikalischen und damit 
mathematisch auswertbaren Experiment zugänglich zu sein haben. 
Im Gegensatz zu Kant war Wundt jedoch andererseits der Ansicht, 
dass das Projekt der rationalen Psychologie sehr wohl auch durch 
systematische Introspektion und sprachanalytische Studien voran-
getrieben werden könne. 

Wundts Labor steht zugleich für den Beginn der experimentellen 
Psychophysiologie,38 einer Seelenkunde, die auf Selbstbeobachtung39 
und einer sozialpsychologischen Betrachtung beruht, die seelische 
Zustände eng mit dem semantischen Haushalt der Gesellschaft ver-
knüpft sieht. Mit Wundts Volkspsychologie wurde gerade Letzte-
res, die historische Veränderung des Seelischen, als ein elaboriertes 
Forschungsprojekt vorangetrieben.40 Psychologie entfaltet sich in 
Wundts Leipziger Labor zugleich als eine naturwissenschaftliche, 
eine soziolinguistische wie auch eine phänomenologisch orientierte 
Disziplin, und dies drückt sich nicht nur in den Wissenschaftlerper-
sönlichkeiten seiner später berühmt gewordenen Schüler, sondern 
zugleich in Wundts eigenem akademischen Werdegang aus. Seine Stu-
dien in postkantianischer Philosophie, Medizin und Physik kreuzten 
sich immer wieder mit einem engagierten gesellschaftlichen Interesse 
an den neuen sozialen Verhältnissen der gerade entstehenden Indu-
striegesellschaft.41 

Doch wenngleich Wundt und seine Arbeitsgruppe in all diesen 
Feldern beachtenswerte Erfolge vorweisen konnte, das Projekt, die 
unterschiedlichen Denkformen unter einem Dach und in einer wis-
senschaftlichen Diskursgemeinschaft zu vereinen, hatte über Wundts 
Zeit hinausgehend keine Zukunft. Stattdessen fand nun eine Auffä-
cherung in unterschiedliche institutionelle Zusammenhänge statt. 
Als medizinische Engführung seiner Studien – motiviert durch die 
weiteren Erfolge der Hirnforschung – schloss eine Gruppe nun 
überwiegend an psychophysiologische Denkformen an. Aus dieser 

38	 Siehe Wundt (1874).
39	 Siehe Wundt (1920).
40	 Siehe Wundt (1912).
41	 Siehe als gute Einführung in Wundts Denkräume Jüttemann (2006). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

186

Perspektive konnten die Arbeiten zum inneren Erleben dann nur 
noch belächelt werden. Eine andere Gruppe seiner Nachfolger eman-
zipierte sich wiederum mit Wilhelm Diltheys ›subjektiv gemeinten 
Sinn‹ vom naturwissenschaftlichen Forschungsanspruch. Mit dem 
Ausdrucksverstehen einer sich nun geschichtlich verstehenden Her-
meneutik begann diese Gruppe sich später dann als Betreiber von 
Geisteswissenschaft zu verstehen, um sich auch von einer auf das 
Innenleben fokussierenden phänomenologischen Philosophie abzu-
grenzen.42 Mit Blick auf die Reinheit der nun gefundenen eigenen 
Disziplin wurden die Brücken zu den Naturwissenschaften, aber auch 
zu den sich als objektiv verstehenden Wirtschafts- und Soziallehren 
abgebrochen. 

Separierung der Disziplinen

Es erscheint gewissermaßen als Ironie der Wissenschaftsgeschichte, 
dass gerade die großen Schüler aus Wundts Labor zum Meister ih-
res Faches geworden sind, indem sie sich fachlich und epistemisch 
gegenüber den jeweils anderen Gegenstandsbereichen abschotteten. 
Bechterew wurde zusammen mit Pawlow als Physiologe mit seinen 
Untersuchungen zu den konditionierten Reflexen zu einem wichtigen 
Vertreter einer ›objektiven Psychologie‹, die nun in ihren Erklärungen 
vollkommen auf das innere Seelenleben zu verzichten beansprucht. 
Durkheims Axiom, dass die Soziologie Soziales nur durch Soziales 
zu erklären habe43 – von ihm selbst dann vorbildlich an seiner be-
rühmten Studie zum Selbstmord durchexerziert44 –, führte in meta-
theoretischer wie auch methodologischer Hinsicht zu einer anderen 
Art von Schließung. Es entstand eine soziologische Disziplin, die sich 
mit Blick auf ihre eigenen Objektivitätskriterien von der Psychologie 
abgrenzen konnte. 

Husserl gelang es mit seiner konsequent angewendeten Methode 
der eidetischen Reduktion, Philosophie als Programm einer strengen 
Wissenschaft erneut aufzugreifen, um auf diesem Wege aufzuzeigen, 
dass die Tatsachen des Bewusstseins ahistorisch und in Abstraktion 
von den jeweiligen sozialen Verhältnissen für jegliches menschliche 
Bewusstsein in Anspruch zu nehmen seien. Der Weg hierzu bestand 
in der systematischen Ausklammerung all jener Aspekte, die als hi-
storisch oder sozial bedingt oder als naturwissenschaftlich erklärbar 
zu sehen sind. Erst auf diesem Wege konnte sich das Bewusstsein 
über eine Prozessanalyse als eine spezifische Zeitstruktur offenbaren, 
nämlich als jener intentionale Bogen aus Retention und Protention, 
der zugleich im Fenster des Jetzt erscheint, um dann im nächsten 

42	 Dilthey (1983).
43	 Durkheim (1999).
44	 Durkheim (1973).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


187

Die Psychologie

Moment den nächsten Bewusstseinsprozess zu enaktieren, der dann 
seinerseits als eine Einheit aus Vor- und Rückschau in einem neuen 
Zeitfenster des Jetzt erscheint. Bewusstsein offenbart sich nun als 
ein Werden, als eine spezifische Lagerung aus sukzessiven Abschat-
tungen, die das Bewusstsein zugleich als Kontinuität wie auch als 
Diskontinuität erscheinen lassen. 45 

Sapir und Whorf fanden ihre disziplinäre Identität in den Sprach-
wissenschaften. Als Paradebeispiel für die innerdisziplinäre Schlie-
ßung von Kausalzusammenhängen entwickelten sie die später als 
Sapir-Whorf-Hypothese bekannte Position, welche besagt, dass es 
vor allem die Sprache sei, welche die Kognition bestimme. Die Art 
des Denkens eines Menschen wie auch seine Wahrnehmung der Um-
welt erscheinen hier vorrangig durch seine Muttersprache geprägt.46 
Da nun einerseits eine sprachliche Relativität postuliert wird, also die 
Entwicklung eines Sprachsystems als ein abiträrer Prozess betrach-
tet wird, andererseits aber die Begriffsbildung und Semantik als ein 
von der Sprache abhängiger Prozess verstanden wird, resultiert aus 
diesem linguistischen Determinismus die Konsequenz, dass fremd-
sprachliche Texte prinzipiell nicht vollkommen ineinander übersetzt 
werden können. Denken und Sprache bilden innerhalb eines lingui-
stischen Systems eine kausal geschlossene Welt. 

Die trennscharfe Gegenstandskonstitution der jeweiligen wissen-
schaftlichen Sphären führt jeweils zum Ausschluss der jeweils anderen 
Denkformen und der hiermit möglichen Kausalitätszusammenhänge. 
So wie ein Naturwissenschaftler mit Bezug auf die kausale Geschlos-
senheit des naturwissenschaftlichen Weltbilds postulieren kann, dass 
das Denken nichts anderes sei als ein durch Umwelterfahrungen kon-
ditionierter neurophysiologischer Prozess,47 kann Durkheim in der 
gesellschaftlichen Semantik und Whorf in der Sprache die Ursache 
einer bestimmten Art und Weise des Denkens und Erlebens sehen. 

Von Wundts Schülern konnte insbesondere George Herbert Mead 
noch den interdisziplinären Blick aufrechterhalten, der in dem Leipzi-
ger Labor vorherrschte, wenngleich der psychophysiologische Zweig 
von ihm forschungspraktisch nicht mehr weiterverfolgt wurde. Sein 
Sozialbehaviorismus integriert sowohl evolutionstheoretische und 
behavioristische Elemente, physiologische Begründungsfiguren als 
auch – als wesentliche Theoriefigur – internalisierte sprachliche Sym-

45	 Vgl. Husserl (2000).
46	 Whorf (1963). 
47	 Entsprechend lässt sich nun mit Maturana sagen: »Die menschliche Exi-

stenz ist eine kontinuierliche Transzendenz, nicht im Sinne vom Hin-
ausgehen in einen fremden Raum, sondern im Sinne dieser Dynamik, in 
welcher unsere Körperlichkeit sich in dem Maße wie unsere Beziehungen 
verändert und umgekehrt« (Maturana 1994b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

188

bolsysteme, welche nun ihrerseits qua Kommunikation immer auch 
als soziale Prozesse zu denken sind.48 In der soziologischen Mead-Re-
zeption verschwindet seine interdisziplinäre Haltung jedoch wieder.

Aus wissenschaftssoziologischer Sicht erscheint die hier kurz skiz-
zierte Rezeptionsgeschichte hoch interessant, denn sie weist darauf 
hin, dass im 20. Jahrhundert vor allem die interdisziplinäre Abschot-
tung das Erfolgsmodell der Wissenschaft darstellt. Der Typus des 
Humboldtschen Universalgelehrten, der zugleich in Philosophie, Phy-
sik, Physiologie und Sozialanthropologie zu Hause war, verschwand 
zwar auch nach Wundt nicht vollkommen – man denke hier etwa 
an Namen wie Gregory Bateson und Helmuth Plessner. Im Sinne 
einer eigenen Schulenbildung, innerhalb der die hiermit verbundenen 
Forschungstraditionen über mehrere Wissenschaftlergenerationen 
hinweg institutionalisiert werden, sind solche integrierten Ansätze 
jedoch bislang nicht von Erfolg gekrönt. 

Eine zugleich biologisch, philosophisch, phänomenologisch und 
linguistisch fundierte Sozialanthropologie findet unter den derzeiti-
gen akademischen Strukturen keinen richtigen Platz. Interdisziplinäre 
Denker sind nur selektiv aus dem Blickwinkel jeweiliger Einzeldiszi-
plinen anschlussfähig. Beispielsweise mag die Soziologie im Einzelfall 
sehr wohl auf biologische Brückenhypothesen zurückgreifen, um 
dann jedoch in ihrem Kerngeschäft weiterhin im Sinne des Durk-
heimschen Axioms Soziales nur durch Soziales erklären zu wollen. 

Formtheoretisch bleiben die jeweiligen Denkformen in sich ge-
schlossen. Dies ist der Eintrittspreis, der entsprechend einer zwei-
wertigen Logik für eine eindeutige Gegenstandskonstitution zu zah-
len ist. Nur auf diese Weise bleibt die Subjekt-Objekt-Relation auf 
eindeutige Weise zurechenbar und nur auf diesem Weg lassen sich 
die Paradoxien vermeiden, welche sich mit dem Durchkreuzen der 
Grenzlinien ergeben würden. Die unterschiedlichen wissenschaftli-
chen Denkformen spannen hier gleichsam einen mehrdimensionalen 
Raum auf, in dem der Mensch – wie Foucault in seiner »Ordnung 
der Dinge« gezeigt hat49 – allein schon deshalb nicht zur Einheit 

48	 Mead (1998).
49	 »Am Horizont jeder Humanwissenschaft gibt es den Plan, das Bewußt-

sein des Menschen auf seine realen Bedingungen zurückzuführen, es auf 
die Inhalte und Formen zurückzubringen, die es haben entstehen lassen 
und die sich ihm verbergen. Deshalb ist das Problem des Unbewußten 
– seine Möglichkeit, sein Status, seine Existenzweise, die Mittel, es zu 
erkennen und es zu beleuchten – nicht nur ein in den Humanwissenschaf-
ten immanentes Problem, auf das sie zufällig bei ihrem Vorgehen träfen, 
sondern es ist ein Problem, das schließlich ihrer Existenz selbst koexi-
stensiv ist. Eine transzendentale Überhöhung, die in eine Entschleierung 
des Nichtbewußten umgekehrt ist, ist konstitutiv für alle Wissenschaften 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


189

Die Psychologie

kommen kann, weil die jeweils ausgeblendete Seite als Unbewusstes 
– mit Spencer Brown würde man sagen: als ›unmarked space‹ – jeden 
Versuch der exakten Bestimmung unterlaufen würde. Nolens volens 
bekommt man es hier mit Kulturpolitik, mit der Macht der Diskurse 
zu tun bzw. mit der Blindheit der Unterscheidungen von Beobach-
tern, welche sich ihrer eigenen Konstitutionsbedingungen – ihrer 
eigenen Willkür – nicht bewusst sein können. 

Der Trick der szientifistischen Aufklärung besteht gerade darin, 
in der überpointierten Abgrenzung zur jeweiligen Nachbardisziplin 
einen stabilen Eigenwert zu erzeugen, der – ohne Gefahr zu laufen, 
die eigene wissenschaftliche Identität zu verlieren – angesteuert wer-
den kann. Aus diesem Grunde wird eine in dieser Form trivialisier-
te, monokontexturale Wissenschaft zum Regelfall. Interdisziplinäre 
Denkformen sind hiermit nicht grundsätzlich ausgeschlossen, können 
sich aber nur auf instabilen, quasistationären Plateaus einrichten. 

Hier besteht dann auf der einen Seite die Gefahr, die Unterschei-
dung von Wissenschaft und Metaphysik vorschnell kollabieren zu 
lassen.50 Auf der anderen Seite droht der Verlust des Gegenstands-
bezugs angesichts einer überfordernden Komplexität. So sehr man 
mittlerweile um die Nebenfolgen disziplinärer Abschottung weiß 
und entsprechend eine interdisziplinäre Zusammenarbeit fordert, das 
crossing over bleibt im Sinne der epistimischen und institutionellen 
Konstitution wissenschaftlicher Identität prekär und gefährlich. Als 
Ausweg mag man mit Gotthard Günther auf eine mehrwertige Logik 
setzen.51 Man hätte nun von lokalen zweiwertigen Subjekt-Prädikat-
Objekt-Relationen auszugehen, wobei jedoch zugleich von anderen 
Orten aus gesehen auch mit umgekehrten Kausalitäten zu rechnen ist. 
Die unterschiedlichen Kontexturen wären nun im Sinne einer poly-
kontexturalen Logik zu verbinden, die dann auch die Relationen der 
einzelnen Perspektiven untereinander im Blick hat.52 Was dies aber 
für den semantischen Haushalt einer Wissenschaft bedeuten würde, 

vom Menschen. [...] Man wird also sagen, daß es ›Humanwissenschaft‹ 
nicht überall dort gibt, wo es um die Frage des Menschen sich handelt, 
sondern überall dort, wo in der dem Unbewußten eigenen Dimension 
Normen, Regeln und Bedeutungsmengen definiert werden, die dem Be-
wußtsein die Bedingungen seiner Formen und Inhalte enthüllen« (Fou-
cault 1999, 436f.).

50	 Mit den Projekten einer neuen Synthese, man denke hier etwa an Ervin 
Laszlo und Ken Wilber, verschwimmen zu schnell die Grenzen zwischen 
Wissenschaft und Religion, ein Dilemma, an dem auch schon die An-
throposophie nicht vorbeikam.

51	 Vgl. Günther (1978). Siehe zu einer Einführung in das Günthersche Den-
ken Nina Ort (2007).

52	 Siehe zur polykontexturalen Logik ausführlich Kapitel I.1.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

190

welche sich auf Basis einer zweiwertigen Logik und des Gesetzes des 
ausgeschlossenen Dritten ausdifferenziert hat, lässt sich an dieser 
Stelle bestenfalls erahnen.53

William James: Bewusstsein und Natur  
finden wieder zusammen

An dieser Stelle lohnt es sich, etwas ausführlicher auf den großen 
amerikanischen Psychologen William James einzugehen. Noch ra-
dikaler als Wundt steht James dafür ein, sich auf physiologische 
und naturwissenschaftliche Fakten zu beziehen, ohne dabei jedoch 
das phänomenale Bewusstsein als Forschungsgegenstand auszuklam-
mern. Im Sinne eines ›radikalen Empirismus‹ wird nun der stream 
of consciousness, der unaufhaltsam fortschreitende Strom von 
Bewusstseinsinhalten, zum eigentlichen und einzigen empirischen 
Datum erklärt. Da uns etwas anderes als unsere Sinneserfahrungen 
nicht gegeben sind, erscheinen Psychologie, Erkenntnistheorie und 
Wissenschaftstheorie jetzt untrennbar im Sinne einer reflexiven Wis-
senschaft miteinander verbunden.54

Die sich hieraus entfaltende Theorieanlage führt zu komplizierten 
Reflexionsverhältnissen, in denen die klassischen Gegensätze von 
Materialismus und Idealismus, Monismus und Pluralismus, Intellek-
tualismus und Sensualismus, Religiosität und A-Religiosität gewis-
sermaßen unterlaufen und in ein pragmatisches Arrangement einer 
reflexiven Forschungspraxis eingewoben werden.55 James entkleidet 
die mit diesen Begriffen verbundenen Konzepte ihrer Ontologie. Es 
geht nicht mehr um einen wie auch immer gearteten Essentialismus 
und auch nicht mehr um die Frage, ob die Dinge an sich wahr sind 
oder eine vom Beobachter unabhängige Essenz haben. Vielmehr 
geht es jetzt nur noch um eine Pragmatik, innerhalb derer sich die 
Prozesse bzw. Lebens- und Erkenntnisweisen dadurch als wahr er-
weisen, indem sie funktionieren. Dennoch bleibt James dem Projekt 
der Aufklärung in der Weise treu, dass er einen antimetaphysischen 
Anspruch weiterhin explizit aufrechterhält. Die Verwendung meta-
physischer Konstruktionen erscheint nun unter einem pragmatischen 
Blickwinkel: In der Forschungspraxis müsse man sich zwar »auf 
aprioristische Positionen«, also »auf Metaphysik einlassen«. Diese 
seien nun jedoch ihrerseits nicht mehr a priori zu begründen, sondern 

53	 Siehe zu einem kultursemiotischen Zugang, die hiermit verbundenen 
Kontingenzen zu bearbeiten, Dirk Rustemeyer (2006).

54	 James (1920, 149 ff.).
55	 Eine gute Einführung in die Denkwelten von James geben Rainer Diaz-

Bone und Klaus Schubert (1996).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


191

haben sich in einem pragmatisch-empirischen Sinne als ein gangbarer 
Weg zu erweisen: »Der radikale Empirismus ist antiessenzialistisch. 
Es folgt eine Neugründung der Ontologie (die eine Auflösung der 
klassischen Ontologie ist): Substanz wird durch die Funktion der 
reinen Erfahrung gesetzt«.56 

Wissenschaft erscheint aus dieser Perspektive als eine spezialisierte 
Praxis, die, um arbeiten zu können, Wissensbestände von anderen 
Disziplinen ungeprüft voraussetzen muss. Dies stellt jedoch bei James 
nicht das Projekt der Wissenschaft als Ganzes in Frage, denn das, 
was in einer konkreten Untersuchung als Metatheorie vorausgesetzt 
werden muss, lässt sich in anderen Kontexten einer empirischen 
Untersuchung zuführen. Die metaphysischen Hilfskonstrukte lassen 
sich also wieder aufschnüren, durchlöchern, auflösen und können 
im Kontext anderer Wahrheitsbedingungen wieder fraglich werden.

Im Gegensatz zur Korrespondenztheorie, deren Einzelaussagen im 
Sinne einer Abbildtheorie jeweils eindeutige Wahrheitswerte zuzu-
ordnen sind,57 operiert James im Sinne einer pragmatischen Wahr-
heitstheorie, entsprechend der selbst auf Basis von sich später als 
falsch herausstellenden Annahmen auf lokaler Ebene ›Wahrheiten‹ 
generiert werden können. Auch auf Grundlage von irrigen meta-
physischen Annahmen geplante wissenschaftliche Untersuchungen 
funktionieren, wenn sich Ergebnisse produzieren lassen, die nützlich 
erscheinen. Wahrheit erscheint nicht mehr – wie im Realismus – als 
etwas Statisches im Sinne einer strengen Korrelation von Modell und 
Wirklichkeit, sondern ist nun mit Blick auf die Wissenschaft operativ 
zu denken. Von Bedeutung ist allein, was sich mit dieser oder jener 
Konzeption alles machen lässt. 

Das für die Operationen der Wissenschaft notwendige Kriterium, 
distinktiv zwischen ›wahr‹ und ›falsch‹ unterscheiden zu können, 
wird hier zwar nicht aufgegeben, ist nun jedoch in ein pragmatisches 
Verständnis einzubetten. Entsprechend diesem werden Wahrheiten 
durch ein spezifisches Tun hervorgebracht, während andere Fragen, 
die durch dieses Prozedere nicht berührt werden, im Dunkeln bleiben 
müssen. 

Beachtenswert an dieser Stelle sind auch James’ Überlegungen zum 
Verhältnis vom Ganzem und seinen Teilen. Als Empirist fokussiert 
er auf spezifische Gegenstände und Verhältnisse und nimmt entspre-
chend Abschied von der metaphysischen Überhöhung des Ganzen. 
Einzelne Teile können miteinander in Beziehung stehen, müssen dies 
aber nicht tun. James denkt hier im Sinne eines Evolutionsmodells, 

56	 Diaz-Bone/Schubert (1996, 64).
57	 Siehe zur Entwicklung der korrespondenztheoretischen Ansätze Richard 

Kirkham (1992).

Die Psychologie

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

192

das von jeglicher Teleologie – also der Fokussierung auf einen Ge-
samtzweck oder übergreifenden Sinn – Abschied nimmt. Sinnhafte 
Beziehungen zwischen verschiedenen Teilen, die dann eine überge-
ordnete Ordnung erzeugen, sind möglich, jedoch nicht notwendig.58 

Eine der bemerkenswertesten Figuren in der Jamesschen Psycholo-
gie ist der so genannte »Wille zum Glauben«.59 Sein Ausgangspunkt 
besteht zunächst in der Überlegung, dass es keinen wirklichen Beweis 
für die Existenz der Willensfreiheit geben, die These vom Determi-
nismus also wissenschaftlich nicht wirklich widerlegt werden kann. 
Im Sinne einer pragmatischen Setzung kommt James aber zu dem 
Schluss, dass der Glaube an den Willen einen Unterschied macht. 
Die Annahme der Willensfreiheit wird für einen Akteur operativ 
wirksam, indem ein sich so verstehendes Tun und Handeln einen 
anderen Horizont bekommt als ein Tun und Handeln, welches sich 
als determiniert begreift. 

Die Annahme eines Willen lässt Handeln anders reflektieren und 
führt entsprechend zu anderen Ergebnissen. In gleicher Weise macht 
es für James pragmatisch einen Unterschied, ob man an die Möglich-
keit der Wahrheit glaubt oder nicht. Operativ ergeben sich andere 
Perspektiven auf die Gestaltbarkeit der eigenen Wirklichkeit, wenn 
man wissenschaftliche Erkenntnis für möglich hält. 

Ebenso wird in James’ radikalem Empirismus auch die religiöse 
Erfahrung im pragmatischen Sinne zu einem Bestandteil der Wirk-
lichkeit. In ihrer Vielfalt (wieder nicht als Einheit zu denken) ist sie 
Teil der menschlichen Erfahrensmöglichkeit.60 Homolog zum Um-
gang mit der Frage der Wahrheit und der Willensfreiheit wird die 
religiöse Frage deontologisiert: Ob es Gott gibt oder nicht, kann 
nicht beantwortet werden. Der Wille zum Glauben – hier wiederum 
als Praxis zu verstehen – eröffnet jedoch die Möglichkeit, sich in den 
Raum des Glaubens zu begeben, was als eigene Erfahrungsqualität 
– etwa in Gestalt des In-der-Welt-Zuhause-Seins – einen Unterschied 
macht. Der Glaube wird wirklich, weil die durch den Willen zum 
Glauben operativ hergestellten Wirklichkeiten im stream of cons-
ciousness eine Differenz erzeugen.

Versuchen wir nun aus einer formtheoretischen Perspektive zu re-
konstruieren, wie James mit der Subjekt-Objekt-Dichotomie umgeht. 
Wenngleich der radikale Empirismus bei der Bewusstseinserfahrung 
als dem eigentlichen empirischen Gegenstand ansetzt, führt dies bei 
James nicht in den solipsistischen Trugschluss, dass der Geist die 
Wirklichkeit nur erträume. Im Sinne seiner szientistischen Position 
werden die Wahrheitsbedingungen einer robusten Realität, entspre-

58	 Vgl. James (1992 [1914]).
59	 Siehe James (1975).
60	 Vgl. James (1997 [1901]). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


193

Die Psychologie

chend der auf Basis von Beobachtung zwischen wahr und falsch zu 
diskriminieren ist, weiterhin in Anspruch genommen. 

Dennoch fallen Solipsismus und Realismus hier nicht zusammen, 
denn die Spannung zwischen Subjekt und Objekt bleibt weiterhin 
bestehen. Sie wird nun aber nicht mehr ontisch, sondern operativ 
gefasst. Es stellt sich nicht mehr die Frage, ob es ein Subjekt oder 
eine Realität gebe, sondern wie die Wirklichkeiten erzeugt werden, 
in denen dann auch Subjekte und Objekte ausflaggen. Forschungs-
praktisch umschifft James damit das Dilemma, sich zwischen einer 
dualistischen und einer monistischen Position entscheiden zu müssen, 
und vermeidet auf diesem Wege die Paradoxie, dass die Festlegung 
auf jeweils eine Seite zugleich die andere reifiziert. Das Paradoxon 
einer objektiven Wirklichkeit, die nur durch Beobachtung sichtbar 
wird, wenngleich sich der Beobachter objektiv nicht finden lässt, 
wird nun pragmatisch entfaltet. 

Formtheoretisch gesprochen vollzieht James hier den Wiederein-
tritt der Form in die Form. Die Operation des Unterscheidens erzeugt 
das Unterschiedene. Die Unterscheidung tritt in sich selber ein und 
macht nun als Form einen Unterschied. Dies ist nur als Prozess und 
damit unter Verbrauch von Zeit möglich. Das Subjekt ist nicht. Es 
hat keine Existenz als solches, sondern wird, entsteht und reaffi-
miert sich in den Prozessen des Unterscheidens und Entscheidens. 
Als Einheit von Operator und Wirkung braucht das Subjekt nun 
nicht mehr essentialistisch verstanden zu werden, sondern erscheint 
als Prozedere einer sich immerfort verschiebenden Unterscheidung. 
Die gleiche formale Figur steckt auch in der Konzeption vom ›Willen 
zum Glauben‹. 

Auch hier wird das Subjekt in seiner religiösen Erfahrung ernst 
genommen, ohne dabei das Religiöse ontisch reifizieren zu müssen. 
Von der Theorieanlage her ist James damit seiner Zeit weit vor-
aus. Seine Epistemologie verlässt den linearen Gegenstandbezug der 
klassischen Subjekt-Objekt-Dichotomie und operiert stattdessen mit 
differenztheoretischen Figuren, mit denen wir erst heute langsam 
umzugehen lernen. Anders als Wundt, der phänomenologische und 
naturwissenschaftliche Zugänge zwar zu würdigen wusste, aber noch 
nicht zusammenbringen konnte, fügt sich bei James das szientistische 
Antimetaphysikprojekt zu einem Arrangement, das weder auf Reli-
gion noch auf einen freien Willen zu verzichten braucht. 

Wenngleich William James unbestritten in den Olymp der zentra-
len Figuren der akademischen Psychologie aufgestiegen ist, lässt sich 
mit Blick auf seine Erbfolge das gleiche Phänomen beobachten wie 
schon bei Wundt. Seine Forschungsarbeiten stellten zwar wichtige 
Grundlage für den philosophischen Pragmatismus, die Gestaltpsy-
chologie, den Behaviorismus und die Religionspsychologie zur Verfü-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

194

gung – doch wiederum nur zu dem Preis, dass die unterschiedlichen 
Denkformen sich auseinanderentwickelten und der Gegenstandsbe-
zug wieder trivialisiert wurde. In Hinblick auf die Komplexität seiner 
methodologischen und erkenntnistheoretischen Implikationen war 
der Ansatz von James nicht Schulen bildend. 

Der Behaviorismus: die Ausblendung der  
subjektiven Erfahrung

Am deutlichsten wird dies wohl in der Figur des berühmten James 
-Schülers John B. Watson. Der von ihm mitbegründete Behavioris-
mus erfuhr eine ungleich wirksamere akademische Institutionalisie-
rung als die komplexen Denkformen seines Lehrers. »Psychologie, 
wie der Behaviorist sie sieht, ist ein vollkommen objektiver, expe-
rimenteller Zweig der Naturwissenschaften. Ihr theoretisches Ziel 
ist die Vorhersage und Kontrolle von Verhalten«.61 So lautete nun 
das Paradigma einer »Psychologie ohne Bewußtsein«.62 Die metho-
dologische Entscheidung, welche diesen Weg gangbar werden ließ, 
bestand darin, die wissenschaftliche Modellbildung und die hieraus 
folgenden Experimentalbedingungen allein am sichtbaren Verhalten 
eines Menschen auszurichten. Hierdurch konnte das innere Erleben 
des Untersuchungsgegenstandes im Sinne des Black-Box-Modells 
konsequent ausgeblendet werden. 

Man konnte sich nun allein auf die Input-Output-Relation be-
schränken, also darauf, wie die Beziehung zwischen Reiz und Reak-
tion in ein mathematisch beschreibbares Schema gebracht werden 
kann. Pawlows Modell der Konditionierung63 bestätigte das For-
schungsprogramm einer subjektlosen Psychologie, deren Reiz-Reak-
tions-Ketten sich jetzt auch ohne den Umweg über das Bewusstsein 
erklären ließen.� Als Modell steht jener berühmte Hund Pate, der bei 
der Futterpräsentation und dem gleichzeitigen Erklingen einer Gloc-
ke die beiden Reize koppelt, um dann nach erfolgter Konditionierung 
allein beim Glockenklang seinen Speichelfluss zu steigern (klassische 
Konditionierung), und der seine Verhaltensweisen durch Belohnung 
oder Bestrafung verstärken bzw. unterdrücken lässt (operante Kon-
ditionierung). 

Wider aller Kritik an diesem technokratischen Verhaltensmodell 
muss der Behaviorismus wohl heute als eine der großen Erfolgsge-
schichten der akademischen Psychologie gesehen werden. Sowohl 
in der Organisations-, Arbeits- und Werbepsychologie als auch in 

61	 Watson (1913), Übersetzung nach Lück und Miller (1999, 113).
62	 So der Titel von Klaus-Jürgen Bruder (1982).
63	 Pawlow (1927a; 1927b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


195

Die Psychologie

der klinischen Psychologie gelang ihm über mehrere Forschergene-
rationen hinweg eine breite Institutionalisierung über entsprechend 
ausgerichtete Lehrstühle. Mit der Verhaltenstherapie verbreitet sich 
zudem auch ein außeruniversitärer klinischer Anwendungsbereich. 
Gerade über den Weg der Ausblendung des Bewusstseins lässt sich 
eine Vielzahl trennscharfer Experimentalstudien planen, in denen 
dann das Modell gegenüber der Beobachtung in systematischer 
Weise verrechnet werden kann. Solche Experimentalsysteme eignen 
sich als distinktive Hypothesenproduzenten, deren Ergebnisse sich 
leicht innerhalb des eigenen wissenschaftlichen Diskursuniversums 
anhand entsprechend formulierter Wahrheitskriterien weiterverar-
beiten lassen. Forschungspraktisch funktioniert der ›Trick‹, durch 
eine solchermaßen institutionalisierte Verhaltenswissenschaft ›Ob-
jektivität‹ herzustellen, deshalb, weil das Subjekt aus der Theoriebil-
dung zumindest so gut ausgeklammert wird, dass ein Und-weiter-So 
der institutionalisierten Forschungspraxis garantiert ist. Ein solches 
Vorgehen nährt natürlich den Verdacht, dass man sich metatheo-
retisch nur noch in Tautologien bewege, also nicht wirklich Neues 
an Erkenntnis generiere. Doch genau so funktioniert eine in solcher 
Weise objektivierende Wissenschaft: Der Gegenstandsbezug wird in 
einer Weise fixiert, dass eben Aussagen über genau diesen und nur 
über diesen Gegenstandsbezug möglich werden. 

Mit fortschreitender Komplexität des psychologischen Gegenstan-
des wird es allerdings auch für eine behavioristische Psychologie 
nötig, das ausgeschlossene Subjekt zumindest teilweise in den me-
thodologischen Prozess wieder mit einzubeziehen. So wird in der 
Experimentalpsychologie die Erste-Person-Perspektive sehr wohl 
genutzt, um Zeugnis über bestimmte Zustände abzugeben – etwa in 
dem Sinne, dass der Psychologe zu informieren ist, wo und wann bei-
spielsweise eine Angststörung aufgetreten ist. Nach der Indizierung 
des Sachverhaltes wird dann jedoch weiterhin auf ein Ursachenmo-
dell abgestellt, das auf theoretischer wie auch operationaler Ebene 
das Bewusstsein wieder ausblendet. Bewusstseinsdaten werden hier 
nur im Sinne einer Anzeigenfunktion genutzt, während auf der Ebene 
der wissenschaftlichen Reflexion der objektivistische Gegenstands-
bereich geschlossen bleibt. 

Zudem haben komplexere behavioristische Modelle auch die Ei-
genaktivitäten des zu untersuchenden Gegenstandes mit zu berück-
sichtigen. Im Sinne nicht trivialer Maschinen müssen mehrstufige 
Lernmodelle vorausgesetzt werden, entsprechend denen ein Organis-
mus auf Basis seiner eigenen Geschichte selektiv auf konditionieren-
de Stimuli reagiert, also die Möglichkeiten der Konditionierbarkeit 
wiederum durch frühere Konditionierungen beeinflusst werden. Erst 
auf diesem Wege lässt sich beispielsweise der empirische Befund ins 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

196

behavioristische Modell integrieren, dass manche Akteure durch 
Misserfolge mehr demotiviert werden als andere. 

Im Sinne des eingeschlossenen Ausgeschlossenen werden Selbst-
wirksamkeitserwartungen (engl. perceived self-efficacy) auf diesem 
Weg zum Bestandteil eines behavioristischen Modells, das jedoch 
weiterhin auf Objektivierung und Schematisierung im Sinne eindeu-
tiger Kausalitätszurechnungen setzt.64 Homologes gilt nun auch für 
die klinische Anwendung eines solchen Modells. Auf einer hand-
lungspraktischen Ebene geht die so genannte ›kognitive Verhaltens-
therapie‹ zwar sehr wohl davon aus, dass Kognitionen auch durch 
ihren semantischen Gehalt das Erleben, Fühlen und Verhalten einer 
Person beeinflussen und entsprechend eine Verhaltensänderung auch 
die Veränderung von Kognitionen voraussetzt.65 Diese alltagsprak-
tische Vermischung von subjektiven und objektiven Komponenten 
stellt das behavioristische System jedoch nicht wirklich in Frage, da 
das auf diesem Wege eingeschlossene Subjekt epistemisch wieder 
ausgeblendet werden kann. Dies geschieht dann beispielsweise in 
der Forschung dadurch, indem Antworten in einem Fragebogen als 
Hinweise auf Persönlichkeitskonstrukte und nicht als Verweis auf 
Bewusstseinsprozesse genommen werden.

An dieser Stelle ist aus wissenschaftssoziologischer Perspektive zu 
vermuten, dass der Behaviorismus als wissenschaftliches Programm 
gerade deshalb Erfolg hatte, weil er die im Handeln angelegte Span-
nung zwischen Subjekt und Objekt einseitig und selbstimmunisierend 
dem Verhalten zurechnen konnte. Die Metaphysik dieser Denkform 
bleibt hiermit unsichtbar. Der blinde Fleck der eigenen Erkenntnis-
praxis führt nicht zu verstörenden erkenntnistheoretische Reflexio-
nen.

In Bezug auf die kognitivistische Erweiterung des Behaviorismus 
lässt sich das Verhältnis vom Einschluss des Ausgeschlossenen mit 
Klaus-Jürgen Bruder noch auf eine andere Weise verstehen. Während 
sich der alte Behaviorismus entsprechend einem trivialen Maschinen-
modell der Kontrolle und Manipulation von Verhalten durch eine 
wissenschaftliche Psychologie verschrieben hat, kann das erweiterte 
Modell gleichsam als eine Doppelung der Subjekt-Objekt-Dichoto-
mie gelesen werden.

Diese Dichotomie wird nun in das Individuum kopiert, welches 
die kognitive Vermittlung zu leisten hat, ohne dabei jedoch den 
behavioristischen Anspruch an externer Kontrolle von Verhalten 
aufzugeben. Dem Individuum, zuvor nur Objekt, wird nun eine 
Handlungsträgerschaft zugerechnet, über die es sich mittels selbst-
steuernder Eingriffe zum Objekt zu machen hat: »Die Vorstellung 

64	 Vgl. Albert Bandura (1977).
65	 Vgl. Aaron T. Beck und Arthur Freeman (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


197

der kognitiven Vermittlung der Kontrolle, durch die diese Einseitig-
keit überwunden werden soll, die Beteiligung des Subjekts an der 
Herstellung der Kontrolle/Konditionierung, ist aber nichts anderes 
als die der Übernahme der Kontrolle in die Regie des Individuums«, 
und dies genau ist dann mit »Selbstkontrolle« gemeint.66 Mit Sabine 
Maasen gesprochen begegnen wir hier jenem »formalen, entsubstan-
tialisierten Verständnis von Willensfreiheit«, in der diese »nicht mehr 
länger als zentrales Merkmal einer reifen Persönlichkeit beschworen, 
sondern in ontologisch reduzierter Form lediglich als Adresse für 
Selbst- und Fremdsteuerung verstanden« wird. »Mit Blick auf den 
Diskurs der hiermit verbundenen Praktiken ist dabei entscheidend, 
dass sich das Verständnis von Willentlichkeit von den Inhalten (was) 
auf die Prozeduren (wie) verlagert«.67

Konstruktivistische und postmoderne Psychologie

Schauen wir mit Blick auf die Konstitution des Gegenstandsbereichs 
kurz auf einige wenige andere Stationen der Psychologie – wohl wis-
send, dass es an dieser Stelle weder um die Rekonstruktion der Psy-
chologiegeschichte noch um Vollständigkeit gehen kann. Vielmehr 
liegt das Ziel der Ausführungen darin, an bestimmten Eckpunkten 
aufzeigen, welche Weichenstellungen in Bezug auf die Bearbeitung 
der Subjekt-Objekt-Dichotomie getroffen werden (können). 

Mit Jean Piaget lässt sich wieder eine Forscherpersönlichkeit nen-
nen, welche die engen Grenzen wohl definierten Gegenstandsbezugs 
überschreitet und sein Forschungsprogramm im Zwischenreich von 
Epistemologie, Naturwissenschaften, Psychologie und Philosophie 
verortet. Sein eigentliches Arbeitsprogramm bestand in der Entwick-
lung einer genetischen Epistemologie, mit der es möglich wird, Den-
ken und Begreifen zu naturalisieren. Mit der Beschreibung des kogni-
tiven Prozesses als ein Wechselspiel von Assimilation und Akkommo-
dation wird die Beziehung zwischen Erkennen und Erkanntem von 
Piaget als komplexes Phänomen rekonstruiert: nämlich einerseits als 
induktiver Prozess des Hervorbringens einer Wirklichkeit, der auf der 
Anwendung bereits bestehender Schemata beruht, sowie andererseits 
als ein durch die Umwelt provozierter veränderter Unterscheidungs-
gebrauch, der dann Welt in neuen Schemata begreifen lässt. 

Die Idee, Kognitionen auf die Ontogenese eines Organismus in 
Abhängigkeit von seiner Umweltbeziehung zurückzuführen, fand zu 
Piagets Lebzeiten kaum Resonanz in der akademischen Welt. Inner-
halb der akademischen Psychologie beschränkt sich die Rezeption 

66	 Bruder (1993, 243).
67	 Maasen (2006, 298). 

Die Psychologie

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

198

von Piaget weitgehend auf seine entwicklungspsychologischen Stu-
dien an Kindern.68 Die erkenntnistheoretischen Implikationen seiner 
Arbeiten wurden erst im Diskurs des Radikalen Konstruktivismus 
wieder aufgegriffen.69 

In diesem Zusammenhang ist kurz auf die programmatische De-
klaration einer postmodernen Psychologie durch einige Autoren 
einzugehen.70 Mit Blick auf poststrukturalistische und konstruk-
tivistische Perspektiven wird hier eine neue Denkweise eingefor-
dert, die dann teilweise mit Wundt und James wieder an die großen 
Denker der Psychologie anschließt. Diese werden jedoch in einen 
neurobiologischen Konstruktivismus eingebettet, der die Grenzen 
zwischen Epistemologie, Phänomenologie und Naturwissenschaften 
verwischen lässt.71 So wünschenswert diese Wende auch erscheinen 
mag, entgegen ihrer Selbstbeschreibung als zeitgemäße Denkform 
der akademischen Psychologie gelang der postmodernen Psychologie 
bislang kaum eine entsprechende Institutionalisierung, etwa in Form 
diesbezüglicher Lehrstühle. Der main stream universitärer psycholo-
gischer Forschung beschränkt sich weitgehend auf ein naturwissen-
schaftliches Gegenstandsverständnis, während psychoanalytische, 
hermeneutische und linguistische Zugänge zunehmend verdrängt 
werden. Einer integrativen konstruktivistischen Psychologie wird 
somit bislang kaum ein eigenständiger akademischer Raum zuge-
standen.72 

Auch hier scheint die Trivialisierung des wissenschaftlichen Ge-
genstandsbezuges für die Psychologie derzeit den attraktiveren Eigen-
wert zu bilden, um sich als wissenschaftliche Disziplin ihrer selbst zu 
vergewissern. Diese Selbstplausibilisierung als Wissenschaft gelingt 
derzeit leichter, indem man von dem großen Erbe der Gründungsvä-
ter James und Wundt nur die eine Hälfte übernimmt, und also die 
Paradoxien der Subjekt-Objekt-Dichotomie aus dem Gegenstands-
bezug ausklammert. 

68	 Seine Arbeiten zur Entwicklung des kindlichen Denkens stellen ein me-
thodologisches cross over aus Experiment, Gespräch und semantischen 
Analysen dar. Insbesondere der letzte Punkt wird später für die akade-
mische Psychologie zu einem Kritikpunkt, da die mathematische For-
malisierbarkeit semantischer Studien nicht möglich sei und zudem die 
Inferenz zwischen Aussage und Kompetenz durchaus fraglich erscheine.

69	 Vgl. Gebhard Rusch und Siegried Schmidt (1994).
70	 Siehe für Deutschland etwa Stangl (1989) sowie Bruder (1993).
71	 Siehe zur Grundlegung des neurobiologischen Konstruktivismus Ma-

turana (1985a).
72	 Man mag sich dann mit Kenneth Gergen (1990) über die Beharrungs-

kraft der »›Oldstream‹-Psychologie« wundern (Mattes/Schraube 2004).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


199

Fassen wir zusammen: Mit Blick auf die kurze und lückenhafte 
Skizze der Wissenschaftsgeschichte von Psychologie begegnen wir 
hier einer Ausdifferenzierung in unterschiedliche akademische Dis-
ziplinen. Während bei Wundt Philosophie, Phänomenologie, Lin-
guistik und Psychophysiologie noch in einer Diskursgemeinschaft 
standen, trennten sich die Felder rasch im Sinne der Schließung des 
eigenen Gegenstandsbezugs in den neu entstandenen Disziplinen. Das 
dem Kognitionsthema inhärente Subjekt-Objekt-Problem wird da-
bei in verschiedenen Formen entfaltet. Auf der einen Seite begegnen 
wir elaborierten erkenntnistheoretischen Reflexionen – man denke 
hier etwa an William James’ radikalen Empirismus. Auf der anderen 
Seite treffen wir – etwa in Form der akademisch erfolgreich insti-
tutionalisierten behavioristischen Tradition – auf reduktionistische 
Positionen, welche das Subjekt und seine Paradoxien in die Black 
Box bannen, und gerade hierdurch – trotz aller noch so berechtigten 
Kritik – unangreifbar bleiben.73

73	 Auf die sich überwiegend im Kontext der medizinischen Fakultäten ent-
faltende Hirnforschung können wir an dieser Stelle nicht ausführlicher 
eingehen. An dieser Stelle sei nur so viel gesagt, dass sich der fachliche 
Diskurs vor allem an jenen zwei Paradigmen abarbeitet, die sich mit den 
Begriffen Lokalismus und Holismus umschreiben lassen. Aus der einen 
Perspektive werden die Hirnfunktionen an bestimmten Stellen lokalisiert 
gesehen. Medizingeschichtlich bekannt geworden ist hier etwa die alte 
Lehre der Phrenologie, welche dann später mit Entdeckung bestimmter 
funktionaler Hirnareale unterfüttert werden konnte – man denke hier 
etwa an die für die Sprachkompetenz wichtigen Broca- und Wernecke-
Zentren. (Die Beschädigung des Ersteren führt zum Verlust der Sprach-
fähigkeit, die des Letzteren zum Verlust der Möglichkeit, Sprache zu 
verstehen). 

	 Demgegenüber sieht die holistische Perspektive einzelne Funktionen 
über mehrere Hirnbereiche hinweg im Sinne einer netzwerkförmigen 
Organisation verteilt. Auch für diese Position gibt es empirische Belege, 
etwa den Befund, dass die Zerstörung einer bestimmten Funktion wieder 
ausgeglichen werden kann, indem die kognitive Leistung auf neuronalen 
Wegen erneut rehabilitiert werden kann. Mit Blick auf die raum-zeitliche 
Integration der Hirnfunktionen gehen viele der zeitgenössischen Hirnfor-
scher von der gleichzeitigen Relevanz beider Paradigmen aus. Das Gehirn 
erscheint für sie zwar modular organisiert, was dann jedoch nicht im 
Widerspruch zu einem Modell gesehen wird, entsprechend dem die Inte-
gration neuronaler Aktivitäten nicht über eine hierarchische Organisati-
on, sondern über dezentrisch verteilte Resonanzprozesse vonstattengeht. 
Siehe hierzu etwa die Arbeiten von Wolf Singer zum Bindungsproblem 
(Singer 2002) oder Gerald Edelmans Konzeption der reentranten Ver-
knüpfungen (Edelman 2004).

Die Psychologie

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

200

 3 Die modernen Kognitionswissenschaften 

Wir kommen nun zu den Kognitionswissenschaften, welche in den 
50er Jahren des letzten Jahrhunderts als ein neuer interdisziplinärer 
Forschungszusammenhang entstanden sind. Das ›Computermodell 
des Geistes‹ bildete die verbindende Klammer, unter der Kyberne-
tiker, Informatiker, Linguisten, Biophysiker und Anthropologen zu 
einem neuen Forschungsparadigma zusammenfanden. 

Die Black Box des Behaviorismus wurde aufgelöst, indem nun 
deutlich zwischen Hard- und Software unterschieden wurde. Ent-
sprechend dem ›Mulirealisationsargument‹ erschien das Gehirn im 
Prinzip als eine große Rechenmaschine und in diesem Sinne sei das 
Substrat, was die Berechnungen ermöglicht, prinzipiell austauschbar. 
Das Eigentliche, worauf es ankäme, sei die Programmierung, also 
die Art der Daten und die Algorithmen, mit denen diese verrechnet 
werden. Hiermit vertrat man weiterhin ein objektivistisches For-
schungsprogramm, das auf technische Verhaltenskontrolle setzt.74 
Anders als der Behaviorismus sah man sich nun jedoch in der Lage, 
die inneren Prozesse der Informationsverarbeitung zu thematisieren. 

Mittels der hiermit verbundenen formalen Beschreibungen nahm 
man gleichzeitig Abstand von einer Biologie, deren physiologische 
und hirnatomische Modelle damals noch zu sehr mit dem gesell-
schaftspolitisch diskreditierten Rassenbegriff assoziiert wurden. Man 
konnte nun, wie Michael Hagner aufzeigt, auf die alten Hirnbilder 
verzichten: »Im Gegensatz zu der physiognomischen Tradition der 
Hirnbilder, die erstens von der Struktur auf die Funktion schließen 
und die zweitens typologisierend und individualisierend vorgehen, 
wobei die jeweiligen Unterschiede minimal sein können, handelt 
es sich in der Kybernetik um universalisierende Bilder, die jedoch 
nicht mehr auf irgendeine Struktur verweisen, denn diese ist für jene 
gleichgültig«.75 

Von den kybernetischen Vordenkern vorbereitet und in den 
berühmten Macy-Konferenzen in einen gemeinsamen Kontext 
gebracht,76 konnte schließlich abseits des akademischen Main-
streams von Psychologie, Biologie und Medizin ein neuer Diskurs- 
und Forschungszusammenhang entstehen, in dem die neuen Techni-
ken der künstlichen Intelligenz, die Logik und die Linguistik in eine 
produktive Beziehung zueinander traten. Auf diese Weise konnten 
dann so unterschiedliche Charaktere wie Allen Newell, Herbert Si-
mon, Marvin Minsky und Noam Chomsky zusammenfinden, um die 

74	 Die Wissenschaftsgeschichte lässt auch hier eine Verbindung von Mensch, 
Maschine und Kriegstechnologie entdecken. Siehe Peter Galison (2001).

75	 Hagner (2006, 215).
76	 Siehe Pias (2003/2004).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


201

Die modernen Kognitionswissenschaften

Informationsverarbeitung als einen Vorgang logisch-symbolischer 
Operationen zu beschreiben. Chomskys Untersuchungen zu formalen 
Sprachen gingen hier sozusagen Hand in Hand mit der Entwicklung 
von Automatensprachen. Gemeinsam folgte man der Idee, dass sich 
geistige Fähigkeiten allein auf Softwareebene beschreiben lassen, man 
also auf eine ausführlichere Untersuchung der physiologischen Pro-
zesse des Gehirns verzichten könne. 

Kognitivismus: Das Gehirn  
als Symbolverarbeitungsmaschine

Das in dieser Weise formulierte kognitivistische Paradigma gestat-
tete es, die Rationalität wieder in den Akteur zurückzuverlegen, 
ohne dabei die wissenschaftliche Haltung einer objektivistischen 
Gegenstandsbestimmung und die ingenieurale Idee der technischen 
Beherrschbarkeit aufgeben zu müssen. Mit Chomskys Transfor-
mationsgrammatik lassen sich Oberflächen- und Tiefenstrukturen 
der Sprache nun sauber voneinander scheiden. Die Paradoxie der 
Rekursivität von Syntax und Semantik wird gebannt, indem eine 
Metasprache – eine Sprache hinter der Sprache – postuliert wird, 
deren Gesetzlichkeit dann zusätzlich als ›Universalgrammatik‹ in der 
biologischen ›Hardware‹ verankert gesehen wird.

Komplementär hierzu konnte dann der spätere Nobelpreisträger 
Simon den rational handelnden Akteur als Ausgangspunkt einer 
Wirtschaftstheorie postulieren, die auf den freien wie auch vernünfti-
gen Menschen setzt, um diesen dann zugleich einem technokratischen 
Wirtschafts- und Handlungsmodell zu unterwerfen.77 Die mit der als 
Symbolverarbeitungsprogramm in den Akteur zurückverlegte Ratio-
nalität geht hier fließend in das Modell des Rational Choice über. 
Insbesondere im angloamerikanischen Kontext fiel das kognitivisti-
sche Paradigma auf den fruchtbaren Boden einer sich als liberal wie 
auch individualistisch verstehenden Gesellschaft,78 in der man jedoch 
weiterhin an dem modernistischen Programm der Beherrschbarkeit 
sozialer und psychischer Prozesse festhalten wollte.79

Innerhalb der Psychologiegeschichte wird der Kognitivismus von 
manchen Autoren als ein Paradigmenwechsel innerhalb der Psy-

77	 Simon (1959).
78	 Siehe in Hinblick auf die für die Kybernetik unterschiedlichen Rezepti-

onsbedingungen in Deutschland und den USA Gotthard Günther (1975). 
79	 Die Begegnung mit der Kybernetik führt hier noch nicht mit Harrison 

White zur Einsicht, dass Kontrolle nur möglich ist, indem die eigene 
Identität preisgegeben wird, Epistemologie und Gegenstandskonstitution 
also untrennbar miteinander verschränkt sind (White 1992).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

chologie stilisiert. Entsprechend dieser ›kognitiven Wende‹ oder gar 
»cognitive revolution« sei hiermit das behavioristische Paradigma 
nun endgültig abgelöst.80 Empirisch lässt sich demgegenüber jedoch 
feststellen, dass der Behaviorismus weder im Sinne von Popper als 
falsifiziert ad acta gelegt wurde. Ebenso wenig verschwand sein 
Denkstil, weil mit Kuhn gesprochen nun ein neues Schema die alten 
Denkfiguren als unpassend erscheinen ließe und in der behavioristi-
schen Theorieentwicklung vermehrt Anomalien aufträten, welche 
ihre Forschungspraxis immer mehr in Inkonsistenzen verwickeln 
würden.81 Vielmehr werden auch heute noch entsprechende Lehr-
stühle ausgeschrieben und eine Zitationsanalyse kann für die 80er 
Jahre aufzeigen, dass auch in diesem Zeitraum wesentlich mehr be-
havioristische als kognitivistische Beiträge veröffentlicht und zitiert 
wurden.82 De facto blieb die hier proklamierte wissenschaftliche 
Revolution für die Psychologie also aus. 

Ein Forschungsprogramm verschwindet nicht dadurch, dass es 
von einer anderen Perspektive aus als überwunden, altmodisch oder 
unzeitgemäß beobachtet wird. So wie auch innerhalb der Soziologie 
weder die Rational Choice Theorie verschwindet, indem externe Be-
obachter diese Ansätze für widerlegt halten,83 ist auch für die Psycho-

80	 So Bernhard Baars (1986).
81	 Vgl. Thomas Kuhn (1988 [1977]).
82	 Vgl. Friman, P.C. et al. (1993).
83	 Hierzu Renate Mayntz: »Da Rational Choice die am besten ausgearbeite-

te, am weitesten formalisierte und mathematisch eleganteste Sozialtheorie 
ist, entzündet sich die Diskussion heute vor allem am augenscheinlichen 
Widerspruch zwischen dem auch in der Soziologie benutzten Modell des 
rationalen Akteurs und den dieses Modell in Frage stellenden Ergebnis-
sen der kognitiven Psychologie, der experimentellen Spieltheorie und 
der experimentellen Wirtschaftsforschung. Einerseits wird behauptet, 
dass die experimentellen Ergebnisse das Modell des rationalen Akteurs 
empirisch widerlegen und damit unbrauchbar machen (zum Beispiel 
Frohlich/Oppenheimer 2006); dem wird entgegengehalten, dass diese 
experimentellen Ergebnisse zwar eine Herausforderung für die formale 
Modellierung darstellen, den Kern des Modells des rationalen Akteurs 
aber nicht antasten (zum Beispiel Gintis 2005). Der Punkt, an dem man-
gelnde Wirklichkeitsnähe die Fruchtbarkeit eines theoretischen Modells 
beeinträchtigt, ist schwer zu bestimmen; er hängt mit einer methodolo-
gischen Grundsatzentscheidung zusammen, der Wahl zwischen einem 
eher empirisch-induktiven oder eher axiomatisch-deduktiven Vorgehen. 
Wenn wir theoretische Modelle durchspielen wollen, sind wirklichkeits-
nahe Verhaltensannahmen nicht zentral. Auch wenn empirisch längst 
bewiesen ist, dass der homo sapiens kein homo oeconomicus ist, bleibt 
Rational Choice eine Theorie, die sich in empirischen Untersuchungen 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


203

Die modernen Kognitionswissenschaften

logie die Idee eines einheitlichen Diskurses, dessen Paradigmen die 
ganze Disziplin versklaven, empirisch nicht zu halten. Vielmehr zeigt 
sich eine Vielheit von Wissenschaftspraxen, die mit Blick auf ihre 
jeweils empirisch zu überprüfenden Wahrheitsbedingungen gerade 
dadurch zu sich selbst kommen, indem sie sich voneinander abgren-
zen und auf diesem Wege einen operationsfähigen Gegenstandsbezug 
konstituieren, der gerade deshalb als Forschungspraxis funktioniert, 
weil sich die hiermit verbundenen Reduktionismen institutionalisie-
ren lassen.

Das kognitivistische Forschungsprogramm entwickelte sich we-
der gegen noch anstelle des Behaviorismus, sondern erschien als 
eine neue Diskursformation, mit der ein eigenes Diskursuniversum 
entstand, das einen neuen Gegenstandsbereich als Wissenschaft zu 
konstitutieren vermochte.84 In diesem Sinne ist der Kognitivismus 
dann auch eher als das uneheliche Kind von Computerwissenschaf-
ten und Linguistik anzusehen denn als ein Spross der akademischen 
Psychologie. 

Schauen wir in diesem Sinne nun ausführlicher auf die Eigenarten 
des Kognitivismus. Kognition – und entsprechend auch die Hirn-
tätigkeit – werden entsprechend dem Modell des Neumannschen 
Computers als regelgeleitete Operationen physikalisch realisierter 
Symbolsysteme beschrieben. Pate steht hier die Idee einer Rechenma-
schine, die mit einem zentralen Rechenprozessor auf unterschiedliche 
Speicherzellen, Zusatzprozessoren, Puffer etc. zurückgreifen kann, 
um auf diesem Wege im Sinne wohl definierter logischer Operationen 
die alltäglich anfallenden kognitiven Aufgaben zu lösen. Es wird 
nun von hierarchischen Verarbeitungsstrukturen ausgegangen, die 
man sich entsprechend Marvin Minskys ›Mentopolis‹ als hochgradig 
modular organisiert vorzustellen hat.85 

Unterschiedliche Agenten (Sprach-, Vermittlungs-, Rückenmarks-
agenten) erscheinen dann mit einer Reihe von Sensoren (Berührung, 
Hören, Sicht), Effektoren (Arme, Beine, Kopf etc.) sowie Gedächt-
niszellen verbunden. Zusätzlich gebe es dann noch Rahmen-Agenten, 
die Bilder erkennen sowie Begriffe und Typisierungen entsprechend 

als erklärungskräftig erweisen kann – wie Bates et al. (1998) für ein spiel-
theoretisches Modell gezeigt haben. Fruchtbarer als die – die philosophi-
sche Anthropologie berührende – Debatte über das beste Akteurmodell 
scheint es mir, mit Max Weber von der Existenz unterschiedlicher Hand-
lungsorientierungen auszugehen und zu fragen, welche Umstände diese 
oder jene Handlungsorientierung dominant werden lassen« (Mayntz 
2006, 14).

84	 Vgl. O’Donohue et al. (2003).
85	 Minsky (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

einfacher logischer Operationen vornehmen können. Zudem braucht 
ein solches System auch noch Spezialagenten, die auf Inkongruenzen, 
Zensur und komplexere semantische und syntaktische Strukturen 
spezialisiert sind. 

All diese Einheiten zusammen betrachtet entsteht ein Bild der Ko-
gnition, dessen Logik sich mit folgendem Beispiel umschreiben lässt: 
Das Sehzentrum meldet eine Gestalt und gibt Details an Vergleich-
sagenten weiter, die hieraufhin auf gespeicherte Informationen in 
den Personenregistern zurückgreifen. Die Großmutterspeicherzelle86 
meldet ›wieder erkennen‹. Die Konsistenzprüfung mit den anderen 
Sinnesmodalitäten (Stimme, Geruch) ergibt keine Widersprüche. 
Daraufhin wird der Agent für soziale Kompetenz befragt, was in 
dem gegebenen Falle zu tun ist. Dieser veranlasst, nachdem kontext-
bezogene Erinnerungsspeicher befragt wurden, ein Grußverhalten zu 
initiieren. Das Sprachzentrum und andere motorische Areale werden 
eingeschaltet. Ein Lächeln entsteht und es werden die Worte ›Hallo 
Oma, schön, dich zu sehen‹ artikuliert.

Ein in diesem Sinne verstandenes Gehirn hat kein Zentrum, son-
dern besteht aus einem Netzwerk multipler Agenten, die jedoch – wie 
Minsky beschreibt – in hohem Maße durch Sprache integriert wer-
den: 

»Unsere bewußten Gedanken benutzen Signal-Zeichen, um die 
Maschinen in unserem Geist zu steuern, indem sie zahllose Pro-
zesse kontrollieren, von denen uns nie viel bewußt wird. Ohne zu 
begreifen, wie es funktioniert, lernen wir, unsere Ziele zu erlangen, 
indem wir Signale an diese großen Maschinen senden, in ähnlicher 
Weise, wie die Zauberer vergangener Zeiten Rituale vollzogen, um 
ihre Beschwörungen wirksam zu machen. [...] In unserem Geist 
gibt es keine Türen, nur Verbindungen zwischen Zeichen. Um die 
Sache ein wenig übertrieben darzustellen: das, was wir ›Bewußt-
sein‹ nennen, besteht in Wahrheit aus wenig mehr als Menü-Listen, 
die von anderen Systemen benutzt werden. Es hat große Ähnlich-
keit mit der Art, wie die Computerspieler Symbole benutzen, um 

86	 Hierzu Hinderk M. Emrich: »Eine Idee dieses Problem [das Bindungs-
problem] zu lösen, das in der Neurobiologie schon in den 50er Jahren 
auftauchte, war das Konzept der sog. ›Großmutter-Zellen‹ (Grandmo-
ther-cells); hierbei war daran gedacht, dass alle kognitiven verteilten 
Gehalte noch einmal konvergieren zu hochspezialisierten Bereichen, die 
quasi die Zusammenfassungen der verteilten Repräsentanzen darstellen: 
weiblicher Mensch, Mutter der Mutter, alt etc. = Großmutter. Es gab aber 
vielfältige Gründe, dieses Konzept der Grandmother-cells abzulehnen. 
Damit stellt sich das Problem der intermodalen Integration, die Frage 
nach dem ›binding‹, mit unverminderter Schärfe« (Emrich 2004, 77).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


205

Die modernen Kognitionswissenschaften

Prozesse im Inneren ihrer komplizierten Spielmaschinen aufzuru-
fen, ohne das geringste Verständnis für die Funktionsweise dieser 
Computer zu haben«.87 

Gehirne operieren aus dieser Perspektive auf Basis logischer semanti-
scher Operationen. Der Kognitivismus folgt hiermit der Intuition der 
scholastischen Vernunft, dass sich Kognition vor allem als Logik und 
Tiefenstruktur einer zugrunde liegenden Grammatik der Symbolver-
arbeitung begreifen lässt – nämlich als begrifflich-propositionales 
Denken. 

Mit Blick auf die Subjekt-Objekt-Dichotomie ergibt sich hiermit 
ein interessantes Verhältnis zwischen Bewusstsein und Symbolpro-
zessen. In dem hier gezeichneten Bild schleicht sich nolens volens 
der Descartessche Dualismus wieder ein. Einerseits scheint hier das 
Bewusstsein gleichsam als inneres Seelenwesen auf der Klaviatur 
der von einer Gehirnmaschine präsentierten Benutzeroberflächen 
zu spielen. Qua Mausklick scheint es gleichsam dem System sei-
ne Anordnungen geben zu können. Andererseits bleibt jedoch der 
epistemische Status des hier angesprochenen phänomenologischen 
Bewusstseins unklar, denn eigentlich liegt es kausal außerhalb der 
hier beschriebenen Prozesse. Es ist eigentlich zu nichts nutze und 
erscheint mit Roy Jackendoff bestenfalls als »non-efficacious« und 
»powerless by-product of the physical world«.88 Schauen wir uns 
ein weiteres Zitat von Minsky an, welches das hier beschriebene 
Dilemma auf die Spitze treibt: 

»Wenn uns auch die physische Welt keinen Raum für Willensfrei-
heit läßt: dieses Konzept ist fundamental für unsere Modelle des 
mentalen Bereichs. Ein zu großer Teil unserer Psychologie basiert 
auf ihm, als daß wir es aufgeben könnten. Wir sind buchstäblich 
gezwungen, diesen Glauben beizubehalten, obwohl wir wissen, 
daß er irrig ist – es sei denn wir fühlten uns bemüßigt, die Fehler 
in allen unseren Überzeugungen zu finden, wie auch immer dann 
die Folgen für unsere Zuversichtlichkeit und unseren geistigen 
Frieden aussehen mögen«.89 

Die kognitivistischen symbolverarbeitenden Maschinen verfügen 
zwar über symbolische Selbst- und Weltmodelle, doch diese ›men-
talen Modelle‹ sind nun selbst wieder als Agenten zu sehen, die als 
Symbolprozesse auf symbolverarbeitenden Maschinen laufen. Das 

87	 Minsky (1990, 56 f.).
88	 Jackendoff (1987, 26).
89	 Minsky (1990, 304 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

phänomenologische Bewusstsein steht hier außerhalb der Beschrei-
bung. Es kommt in dem vom kognitivistischen Modell konstituierten 
Gegenstandsbereich nicht vor. 

Konnektivismus: Kognition jenseits  
propositionaler Gehalte

Aus der neuen Verbindung von Computerwissenschaften und der 
Erforschung der Möglichkeiten künstlicher Intelligenz entstand par-
allel zum Kognitivismus ein zweites Paradigma, der Konnektivismus. 
Seine Grundidee lautet, dass die Informationsverarbeitung nicht in 
Form einer logischen Verknüpfung von Symboloperationen statt-
fände, sondern mittels verteilter neuronaler Netzwerke. Es wird nun 
wieder eine stärkere Nähe zur Hirnphysiologie gesucht, was dann 
auch im Einklang mit dem Befund steht, dass sich in Gehirnen we-
der Symbole finden lassen noch Verarbeitungsstrukturen, die eine 
Informationsverarbeitung entsprechend den Gesetzen einer propo-
sitionalen Logik nahelegen.

Der Ausgangspunkt der konnektivistischen Beschreibung ist die 
Hebbsche Lernregel. Diese besagt in einfachster Form, dass Neuro-
nen, die zusammen feuern, untereinander Verbindungen ausbauen, 
so dass diese in Zukunft unter noch geringeren Reizschwellen zusam-
men feuern werden. Wenn ein Axon einer Zelle A also nahe genug 
an Zelle B liegt, um diese zu aktivieren, und diese Aktivierungen 
wiederholt auftreten, dann wird ein metabolischer Wandel eingelei-
tet, der eben diese spezifische Aktivitätsform stabilisiert.90 

Da nun viele physiologische Befunde dafür sprechen, dass sich 
Verbünde von Nervenzellen tatsächlich so verhalten, lag die Idee 
nahe, künstliche Netzwerke aus elektronischen Schaltelementen auf-
zubauen, die den Hebbschen Regeln folgen. Anders als der einem 
feststehenden Algorithmus folgende Neumannsche Computer, müs-
sen solche Netze erst durch wiederholten Input von Reizen trainiert 
werden, damit sich jene internen Relationen ausbilden, die dann 
ebendiese Reize gezielt verarbeiten lassen. Eine Vielzahl von Versu-
chen zeigt mittlerweile, dass gut trainierte Netzwerke unter bestimm-
ten Bedingungen in der Mustererkennung wesentlich leistungsfähiger 
sind als die nach formallogischen Schemata operierenden Rechen-
systeme.91

Neuronale Netze – und dies ist das zugleich Spannende wie auch 
Verstörende – lernen, komplexe Muster zu erkennen, ohne dass ein 
abstraktes Schema der diesen Mustern zugrunde liegenden Regeln 

90	 Hebb (1949).
91	 Siehe zur Einführung in die Thematik Ritter et al. (1994).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


207

Die modernen Kognitionswissenschaften

entwickelt oder angewendet werden muss. Weder braucht vor dem 
Lernen ein Wissen um bestimmte Regeln vorausgesetzt werden, noch 
kann nach dem Lernprozess aus dem neuronalen Netz ein logisch 
formalisierbares Regelwerk abstrahiert werden. Die Informationsver-
arbeitung ist hier allein in der Selbstorganisation der Netzwerke ver-
körpert. Die durch gekoppelte Aktivitäten sich selbst stabilisierenden 
Aktivitätsmuster sind von außen undurchschaubar und ließen sich 
selbst nach einer Rekonstruktion der neuronalen Bindungsmuster 
nicht mehr in eine propositionale Form bringen. Kognition erscheint 
nun als ein über viele verschiedene Orte des neuronalen Netzwer-
kes verteilter Prozess. Sie folgt nicht mehr einer Satzstruktur logisch 
verstehbarer Symboloperationen. Um hier mit Thomas Metzinger 
zu sprechen: 

»[D]ie begriffliche Unterscheidung zwischen Syntax und Semantik 
läßt sich nicht mehr aufrechterhalten, und wegen der fehlenden 
Konstituentenstruktur wird es endgültig unmöglich, den Begriff 
der Repräsentation hier im Sinne klassischer philosophischer Mo-
delle noch als geistiges Einzelding zu interpretieren«.92 

Hiermit ergibt sich auch ein anderer Blick auf die Sprache. Weder 
verschwindet sie, wie im Skinnerschen Behaviorismus, vollkommen 
aus dem Blickwinkel, noch lässt sich Sprache im Sinne eines Reichs 
der Gründe eine eigene Kausalität zuordnen. 

Sprachliche Formen erscheinen nun vielmehr selbst als dynamische 
Muster, die in dynamischen Netzwerken erkannt werden können, 
wobei man sich unter Erkennen, nicht mehr eine logische Deduktion 
eines bestimmten Typs vorstellen kann. Kognition heißt nun viel-
mehr, innerhalb eines Netzwerkes sich selbst stabilisierende rekursive 
Gestalten zu bilden, die in Resonanz zum sprachlichen Input stehen, 
wobei üblicherweise mehrere Lösungen denkbar sind, auf ein kogni-
tives Problem eine Antwort zu geben.93 

Die in dieser Weise charakterisierten Kognitionsleistungen stehen 
im Einklang mit den Untersuchungen zur Gestaltwahrnehmung, ent-
sprechend der immer nur ›Ganzheiten‹ erkannt werden können:94 
Bilder können zwischen verschiedenen Deutungen kippen, aber man 
kann nicht ›nichts‹ sehen – das Erkennen sieht seinen blinden Fleck 
nicht.95 Sinn- und Sinnesdeutungen rasten sprunghaft in eine Lösung 

92	 Metzinger (1998, 342).
93	 Vgl. Metzinger (1998, 342ff.).
94	 Vgl. Ernst Pöppel (1985).
95	 Wir sehen in unserem Sehfeld kein schwarzes Loch, sondern ein geschlos-

senes Bild, selbst wenn wir nur mit einem Auge schauen. Insbesondere 
Heinz v. Foerster hat immer wieder am Beispiel des Blinden Flecks im 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

ein und selbst unter einem brüchigen oder lückenhaften Dateninput 
kann üblicherweise trotzdem etwas erkannt werden. Um wieder mit 
Metzinger zu sprechen: Der »menschliche Geist« erscheint nun als 
ein »holistisches Medium, mit einer flexiblen Gesamtdynamik, in 
dem sich auf ›flüssige‹ Weise eine permanente und eher bildhafte 
Entwicklung repräsentionaler Inhalte vollzieht, die in hohem Maße 
kontextsensitiv ist«.96 

Der Konnektivmus steht insofern mit unserem phänomenologi-
schen Erleben im Einklang, als »er ein sehr genaues Verständnis dafür 
entwickelt, was es heißt, daß wir Wesen sind, die äußerst erfolgreich 
in Metaphern und Analogien denken können, Wesen, die nicht nur 
perzeptuelle, sondern auch situative und soziale Muster blitzschnell 
erkennen und vervollständigen können, Wesen, deren Wissen über 
die Welt direkt in ihrer eigenen physischen Struktur (der Konneti-
vitätsmatrix ihres Gehirns) verkörpert ist. [...] Der Konnektivismus 
bietet uns aber auch die Möglichkeit, auf formal genaue Weise zu 
verstehen, warum der Mensch ein Wesen ist, das auch unter starken 
epistemischen Begrenzungen (zum Beispiel bei ›verrauschtem Input‹) 
noch erfolgreich operieren kann«.97

Sprechen und Verstehen bedeutet aus dieser Perspektive etwas 
vollkommen anderes, als Satzteile entsprechend den Gesetzen der 
Aussagenlogik miteinander zu verknüpfen. Da sich entsprechend der 
konnektivistischen Perspektive keine eindeutige Zuordnung zwischen 
Wahrnehmung, Transformationsregel und Erkenntnis mehr treffen 
lässt, ergibt sich hier auch ein Bruch mit Chomskys Theorie der 
generativen Grammatik. 

Insbesondere George Lakoff hat in kritischer Distanz zu dieser 
Auffassung eine kognitive Linguistik entwickelt, die entsprechend 
dem konnektivistischen Paradigma auf Emergenz statt auf symboli-
sche Repräsentation setzt. Sprache erscheint nun als ein System von 
Metaphern, das unbewusst und assoziativ arbeitet. 

Die »natürliche Logik«98 unserer Kognitionen unterscheidet sich 
grundlegend von jenen Gesetzen der formalen Logik, wie sie von 
der philosophischen Tradition entwickelt wurden. In der Ersteren 
findet die formallogisch verbotene ›Affirmation der Konsequenz‹ 
breite Verwendung.99 

optischen Sehzentrum auf die erkenntnistheoretische Merkwürdigkeit 
hingewiesen, dass wir nicht sehen, was wir nicht sehen können (vgl. von 
Foerster 1994).

96	 Metzinger (1998, 343).
97	 Metzinger (1998, 343).
98	 Lakoff (1971)
99	 Bateson bezeichnet diese Form des unzulässigen Schließens scherzhaft 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


209

Die modernen Kognitionswissenschaften

In den »Metaphern, in denen wir leben«100 arbeiten dann vor 
allem die Gesetze der Homologie. Hier gelten Verweise, die auf an-
dere Assoziationen verweisen und auf diesem Wege immerfort neue 
Sinnhorizonte erschließen. Das Konzept der Metapher verweist dabei 
über seinen linguistischen Ursprung auf ein fundamentaleres Organi-
sationsprinzip biologischer, psychischer und sozialer Prozesse – oder 
wie Gregory Bateson es ausdrückt: 

»Es wird deutlich, daß Metaphorik nicht bloße Poesie ist. Sie 
ist nicht entweder gute oder schlechte Logik, sondern sie ist in 
der Tat die Logik, auf der die biologische Welt gebaut ist, das 
Hauptcharakteristikum und der organisierende Leim dieser Welt 
geistiger Prozesse«.101

Aus dieser konnektivistischen Perspektive operiert Sprache also vor 
allem auf einer vorlogischen, metaphorischen Ebene. Innerhalb der 
entwickelten Sprache lassen sich zwar sehr wohl auf semantischer 
Ebene benennbare Kausal- und Hierarchiebeziehungen markieren. 
Doch auch die logischen Begriffe sind nun wiederum auf einer vor-
logischen Ebene in einen Assoziationskontext eingewoben zu sehen, 
denn »außerhalb der Sprache gibt es keine benannten Klassen und 
keine Subjekt-Prädikat-Relationen«.102  Das, was also bislang als 
vernünftiges, weil begründetes Verhalten angesehen wird, unterliegt 
hier einer tieferen, vorsprachlichen, auf assoziative Verkettungen 
beruhenden ›Rationalität‹, insofern man hier überhaupt noch von 
Rationalität sprechen kann. Denn streng genommen würde dies mit 

als Syllogismus im »Modus Gras«. Die Syllogistik, ein Ableger der 
philosophischen Logik, formulierte die logisch erlaubten Schlüsse. Das 
bekannteste Beispiel ist die folgende Form im sogenannten ›Modus Bar-
bara‹:

 	 »Menschen sterben; 
Sokrates ist ein Mensch; 
Sokrates wird sterben.«

	 Die Grundstruktur dieses Syllogismus beruht auf einer Klassifizierung: 
Das Prädikat ›sterben‹ wird auf Sokrates bezogen, indem man ihn als 
ein Element einer Klasse ›Mensch‹ identifiziert, deren Elemente dieses 
Prädikat zu eigen haben. Die Logik der Metaphorik funktioniert anders: 

	 »Gras stirbt; 
Menschen sterben; 
Menschen sind Gras« 
(Bateson/Bateson 1993, 45).

100	Lakoff/Johnson (1981).
101 Bateson/Bateson (1993, 50).
102	Bateson (1993, 45 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Metzinger bedeuten, dass es »niemals so etwas wie propositionale 
Einstellungen gegeben habe«.103 

Wie der Kognitivismus entstand auch der Konnektivismus aus 
der Beziehung zwischen der Linguistik und den Computerwissen-
schaften. Gemeinsamer Ausgangspunkt war das Multirealisations-
argument, also die Auffassung, dass sich die zentralen kognitiven 
Eigenschaften weitgehend unabhängig von Hardware modellieren 
ließen, es also prinzipiell keinen Unterschied macht, ob Kognition 
biologisch oder technisch-elektronisch realisiert wird. Während der 
Kognitivismus darauf setzte, eine entsprechend der menschlichen 
Vorstellung vernünftig geplante Maschine mit einer entsprechend 
semantisch-rationalen Software zu entwickeln, kommt der Konnek-
tivismus mit Blick auf eine höhere Realitätsnähe der Modellierung 
zu dem Schluss, dass diese Rationalitätsansprüche zu Gunsten einer 
assoziativen, eher metaphorisch arbeitenden Kognition aufgegeben 
werden müssen. 

Sprachliche Bilder – die im Regelfall selbst als verworren und 
uneindeutig gelten – erscheinen gerade aufgrund ihrer Unklarheit 
funktional, nämlich indem sie jene Praxen der Mustererkennung er-
möglichen, die darauf spezialisiert sind, dem noch nicht Bestimmten 
eine Gestalt zu geben. Sich selbst organisierende Netzwerke können 
mit Unschärfen einer natürlichen Welt umgehen, indem sie auch aus 
verrauschten und lückenhaften Inputs Figur-Grund-Relationen bil-
den können. 

Das phänomenologische Bewusstsein scheint in der konnektivi-
stischen Perspektive zugleich ein- wie ausgeklammert. Es kommt in 
dem Sinne nicht vor, als dass die Qualia des sinnlichen Erlebens in 
der vergegenständlichten Modellierung der Kognition als Erklärung 
nicht gebraucht wird. Das Bewusstsein scheint jedoch in dem Sinne 

103	Metzinger (1998, 346) und darüber hinaus: »Wenn die elementaren Ein-
heiten intellektueller Operationen wirklich niemals Aussagen sind, wenn 
es niemals möglich ist, nur eine einzige Überzeugung hinzuzugewinnen 
oder aufzugeben, wenn es tatsächlich keinen Bereich unserer kognitiven 
Sphäre gibt, der nach dem Muster des logischen Schließens modelliert 
werden kann, dann entsteht eine neue Variante des Sollen-Können-Pro-
blems: Es wird schwer, die Logik noch als normative Theorie der Rati-
onalität aufzufassen. Außerdem müßten auf anthropologischer Ebene 
völlig neue Überlegungen darüber angestellt werden, welche Art von 
Konsistenz oder Kohärenz es eigentlich genau ist, die wir immer gemeint 
haben, wenn wir vom Menschen als animal rationale gesprochen haben. 
Wenn wir Systeme sind, die propositionale Modularität in Wirklichkeit 
höchstens approximieren könnten, dann kann es auf jeden Fall nicht 
die Kohärenz zwischen Gedanken und Überzeugungen gewesen sein« 
(Metzinger 1998, 346).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


211

Die modernen Kognitionswissenschaften

vorzukommen, als dass es nun bestimmte Eigenschaften von sich 
selbst in den konnektivistisch modellierten Prozessen wiedererkennen 
kann. Prozessbeschreibungen aus der phänomenologischen Erfah-
rung – man denke hier etwa an das Bilden von Assoziationen oder 
die Gestaltwahrnehmung – zeigen nun strukturelle Homologien zu 
den Dynamiken der neuronalen Netzwerke. Auf struktureller, nicht 
jedoch auf funktionaler Ebene zeigen sich hier Parallelen. Wie in der 
kognitivistischen Beschreibung trägt das Bewusstsein letztlich nichts 
zu dem physikalischen Prozess bei.

Dynamizistische Modelle:  
Grenzen verwischende Resonanzen 

Der Konnektivimus hat sich in den letzten Jahrzehnten als ein eben-
so brauchbares wie erfolgreiches Forschungsparadigma gezeigt, das 
sowohl in den Neurowissenschaften, in der Linguistik als auch in 
einzelnen psychologischen Disziplinen eine Vielzahl von Forschungs-
vorhaben inspirieren konnte.104

Die mathematischen Fortschritte der Systemtheorie,105 die neuen 
bildgebenden Verfahren, die technischen Möglichkeiten, Hirnakti-
vitäten in Echtzeit an verschiedenen Orten gleichzeitig abzuleiten, 
sowie leistungsfähige Computer, welche es gestatten, aus den Daten 
raumzeitliche Muster zu rekonstruieren, ließen eine weitere Klasse 
der Modellbildung möglich werden. Metzinger fasste diese unter dem 
Begriff »dynamizistische Kognitionswissenschaft«106 zusammen. An-
ders als der Kognitivismus stehen die hier entwickelten Konzeptio-
nen zwar nicht grundsätzlich im Widerspruch zur konnektivistischen 
Idee der verteilten Kognition. Dennoch zeigen sich mit Blick auf die 
Theoriesprache einige markante Unterschiede. 

Insbesondere im Anschluss an die Arbeiten des Nobelpreisträgers 
Ilya Prigogine entstand ein neues begriffliches Inventar,107 welches 
darauf spezialisiert war, sich selbst stabilisierende Phänomene zu 
beschreiben, die als Flussstrukturen Gestalt gewinnen, aber zugleich 
wieder zerfallen, sobald die sie generierenden rekursiven Schleifen 
aufhören, weiteren Input zu geben. ›Bistabile Zustände‹, ›chaotische 
Attraktoren‹, ›Transienten von Attraktorbecken‹ und nichtlineare 

104	Vgl. Pospeschill (2004).
105	Hier ging es dann beispielsweise darum, mit rekursiven, in sich selbst 

eintretende Prozessen rechnen zu können. Siehe etwa Varela (1979).
106	Metzinger (1998).
107	Prigogine entwickelte diese Begrifflichkeiten anhand seiner Untersu-

chungen zur Selbstorganisation chemischer Systeme fern vom chemi-
schen Gleichgewicht (Prigogine 1979).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

›dissipative Systeme‹ waren nun die Vokabularien, um diesen flüch-
tigen, sich selbst organisierenden Prozessen nachspüren. Die hiermit 
verbundenen Konzepte stießen auf Resonanz bei einer neuen Gene-
ration von Neurowissenschaftlern, die mit Hilfe von Computern 
und entsprechenden mathematischen Modellen gelernt hatten, mit 
solchen rekursiven Verhältnissen zu rechnen. 

Die bestechende Idee der hiermit verbundenen Konzeptionen lag 
darin, die Nervenaktivität selbst als solch ein dynamisches Geschehen 
aufzufassen. Wie schon im Konnektivismus bestand nun mit Hebb 
der Ausgangspunkt in jenen neuronalen Verknüpfungen, die ihre 
Aktivität wie auch ihre Verbindungen steigern, sobald sie gemein-
sam aktiv sind. Zusätzlich wird nun in der Modellierung jedoch 
auch die zeitliche Kodierung als Faktor miteinbezogen. Hierdurch 
ergeben sich neue Möglichkeiten, kognitive Prozesse zugleich als 
lokal wie auch global über das ganze Hirn verteilt zu begreifen. Wir 
finden jetzt auf der einen Seite eine saubere Trennung unterschied-
licher neuronaler Ensembles vor, die ihrerseits bei der Arbeit sind 
und spezifische kognitive Prozesse vollziehen. Auf der anderen Seite 
erlauben rekursive Nervenverbindungen über verschiedene Areale 
hinweg, Aktivitätsmuster von einander entfernten Prozessen über 
Resonanzeffekte  aneinanderzukoppeln. Unterschiedliche Aktivitä-
ten können sich dann entsprechend dieser Modellierung auch über 
räumliche und funktionale Grenzen hinweg stabilisieren, falls sie in 
einem gemeinsamen Rhythmus schwingen. 

Auf diesem Wege bietet sich auch eine Lösung für das so genannte 
Bindungsproblem an. Hierbei handelt es sich um die Frage, wie es 
dem Gehirn gelingen kann, unterschiedliche Wahrnehmungseinhei-
ten zu einem sinnvollen Ganzen zusammenzusetzen. Innerhalb der 
klassischen Erklärungsansätze stellt beispielsweise die zeitliche Inte-
gration der unterschiedlichen Sinnesmodalitäten eine nahezu unlös-
bare Aufgabe dar. Das Hören verarbeitet Sinneseindrücke wesentlich 
schneller als das Sehen. Dennoch erleben wir beim Betrachten eines 
Sprechers eine zeitlich integrierte Einheit. Die Mundbewegungen und 
die gehörten Worte fallen nicht wie in einem schlecht synchronisier-
ten Film auseinander.108

Entsprechend dem dynamizistischen Ansatz wird nun keine zen-
trale Integrationsstelle mehr gebraucht, an der – wie im Großmut-
terneuron – die unterschiedlichen Einzelmerkmale (Frau, alt, roter 
Mantel, bekanntes Haus, bestimmter Geruch, Stimme etc.) an ei-
nem Ort zusammengeführt werden. Vielmehr finden im Gehirn in 
unterschiedlichen Arealen parallele Aktivitäten statt. Hier ›oszillie-
ren‹ zunächst auf lokaler Ebene ›bistabile‹ Wahrnehmungsmuster 

108	Vgl. zu den unterschiedlichen Zeiten der neuronalen Verarbeitung Pöp-
pel (1985).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


213

Die modernen Kognitionswissenschaften

um verschiedene Lösungen. In kurzen zeitlichen Abständen werden 
also jeweils unterschiedliche ›chaotische Attraktoren‹ angelaufen, 
die jeweils eine spezifische Möglichkeit bieten, aus verrauschten und 
unvollständigen Informationslagen eine Kognition zu erzeugen. Die 
heterogenen, auf verschiedene Hirnorte verteilten Aktivitäten treten 
wiederum ihrerseits in Resonanz zueinander, um dann in eine sich 
wechselseitig stimulierende Lösung einzurasten, das heißt ein über-
greifendes Muster anzulaufen, das umso stabiler erscheint, je mehr 
Aktivitäten in diesen Vorgang einstimmen können. 

Man hat sich das Gehirn mit Wolf Singer nun als ein »distributiv 
organisiertes, hochdynamisches System vorzustellen, das sich selbst 
organisiert, anstatt seine Funktionen einer zentralistischen Bewer-
tungs- und Entscheidungsinstanz unterzuordnen; als System, das 
sich seine Koordinierungsräume gleichsam in der Topologie seiner 
Verschaltung und in der zeitlichen Struktur seiner Aktivitätsmuster 
erschließt, das Relationen nicht nur über Konvergenz anatomischer 
Verbindungen, sondern auch durch zeitliche Koordination von Ent-
ladungsmustern auszudrücken weiß, das Inhalte nicht nur explizit in 
hochspezialisierten Neuronen, sondern auch implizit in dynamisch 
organisierten Ensembles repräsentieren kann und das schließlich auf 
der Basis seines Vorwissens unentwegt Hypothesen über die es um-
gebende Welt formuliert, also die Initiative hat, anstatt lediglich auf 
Reize zu reagieren«.109 Gedächtnis, Projektion und Modifikation 
von Gedächtnis gehen hier sozusagen Hand in Hand. Blitzschnell 
entstehen Szenen aus dem bereits Erlebten und Wahrgenommenen, 
in die dann durch fortlaufende Wiederholung dieses Prozesses neue 
Unterscheidungsmöglichkeiten – und damit veränderte Möglichkei-
ten der Kognition – eingefügt werden können.110

109	Singer (2002, 111).
110	Hierzu auch Gerald Edelman: »Neue Wahrnehmungskategorien werden 

reentrant mit Gedächtnissystemen verkoppelt, ehe sie selbst Teil eines 
nun veränderten Gedächtnissystems werden. Anhand des Gedächtnisses 
kategorisierte Wahrnehmungen werden also rekursiv genutzt, um das 
Gedächtnis selbst zu modifizieren. Diese Wechselwirkungen laufen, so 
nimmt man an, innerhalb von Zehntelsekunden bis Sekunden ab, also 
innerhalb der Zeitspanne, die William James ›Scheingegenwart‹ nennt. 
Ich bezeichne sie als ›erinnerte Gegenwart‹, um zu unterstreichen, dass 
aus der Interaktion zwischen Gedächtnis und aktueller Wahrnehmung 
das Bewusstsein entspringt.

	 Was für Folgen hatte es, dass die Evolution eine dynamische Koppelung 
zwischen Werte-Kategorien-Gedächtnis und Wahrnehmungsgedächtnis 
herstellte? Es bildete sich die Fähigkeit heraus, eine komplexe Szene zu 
konstruieren und zwischen Bestandteilen dieser Szene Unterscheidungen 
zu treffen« (Edelman 2004, 63 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Es findet hier keine Informationsübertragung im klassischen Sinne 
statt, denn die Koordination der Hirnprozesse darf nun nicht mehr 
so gesehen werden, dass ein Areal seine aufgearbeitete Information 
zur Weiterverarbeitung an das nächste Rechenzentrum weiterlei-
tet. Stattdessen bildet die Idee der Resonanz nun das entscheidende 
Konzept zum Verständnis der neuronalen Informationsverarbeitung. 
Kognitionen erscheinen aus dieser Perspektive per se als hochgradig 
instabile Phänomene. Die einzelnen neuronalen Ensembles oszillieren 
üblicherweise zwischen verschiedenen Lösungen, wie ein gegebe-
ner Input verstanden werden kann. Erst die Resonanz mit anderen 
neuronalen Ensembles lässt die bistabilen Prozesse zumindest für 
eine etwas längere Zeitspanne in ein beständigeres Muster einrasten. 
Kognition erscheint auf neuronaler Ebene jetzt als ein sich überla-
gerndes, interferierendes, in Hinblick auf seine einzelnen Schwingun-
gen sich entweder wechselseitig verstärkendes oder auslöschendes 
Wellenmuster, das in seiner Gesamtheit eine ebenso dynamische wie 
vielfältige innere Welt projiziert. 

Eine solche Konzeption birgt erhebliche erkenntnistheoretische 
Konsequenzen. Sobald man nämlich Kognition auf ein solches Re-
sonanzmodell umgestellt hat, sind Erkennen und Handeln, Körper 
und Geist, aber auch Innen- und Umwelt in funktionaler Hinsicht 
nicht mehr trennscharf voneinander zu unterscheiden. Ein von sei-
nem Körper, seiner Umwelt und den sich hieraus ergebenden senso-
motorischen Input-Output-Schleifen isoliertes Gehirn wäre nicht 
mehr in der Lage, ein kohärentes Muster auszubilden, da nun all die 
strukturierten Reize fehlen, mit denen das Nervensystem in Resonanz 
treten könnte, um seine Eigenzustände zu stabilisieren.111 

Handeln und Erkennen bilden hier eine Einheit. Beispielsweise 
kann gezeigt werden, dass sich die visuelle Musterkennung nur in 
Verbindung mit aktivem Handeln und Erkunden der Umwelt ausbil-
den kann.112 Das Gehirn ist bei Realisation intentionaler Entwürfe 
darauf angewiesen, potentielle Handlungsvarianten in den Körper 
zu projizieren, um dann erst über das Feedback aus dem muskulären 
System in eine stabile Option einrasten zu können. Wie insbesonde-
re Antonio Damasio gezeigt hat, würde eine Unterbrechung dieser 
Schleifen zur Entscheidungsunfähigkeit des Systems führen.113 Zu-
dem ist insbesondere für das menschliche Gehirn nun ein weiteres 
Feld rekursiver Kopplung konstitutiv für die Entwicklung seiner 
neuronalen Prozesse – die soziale Welt. Insbesondere – aber nicht 

111	Vgl. Diego Cosmelli und Evan Thompson (2008).
112	Siehe hierzu schon die Experimente von Richard Held und Alen Hein 

(1963).
113	Vgl. Damasio et al. (1996).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


215

Die modernen Kognitionswissenschaften

nur – die Primaten koppeln als soziale Tiere ihre Kognitionen schon 
auf einer sehr basalen Ebene aneinander, indem sie emotionale und 
andere kognitive Zustände ineinander spiegeln können.114 Darüber 
hinaus ist der Mensch ein sprechendes Tier. 

Doch kann das In-der-Sprache-Sein aus dieser Perspektive nicht 
mehr heißen, dass Akteure über das Medium Sprache untereinander 
Informationen austauschen. Vielmehr ist nun auch das Sprechen als 
ein Phänomen zu interpretieren, das auf Resonanzprozessen beruht. 
Die Koppelung von Verhalten erscheint nun vor allem als eine Kopro-
duktion von Sozialem und Psychischem, die vor allem darauf beruht, 
dass symbolische Signifikationen körperliche Reaktionen auslösen, 
gefühlt, erlebt, also im wahrsten Sinne des Wortes inkorporiert wer-
den.115 Sprache erscheint jetzt zugleich als eine körperliche wie auch 
soziale Praxis, die sich vor allem durch ihre performative Seite – eben 
durch Praxis – hervorbringt.116 

Kognition bedeutet aus dieser Perspektive endgültig nicht mehr, 
dass ein Subjekt eine äußere Welt erkennt und dann entsprechend sei-
ner eigenen Intentionen auf diese zugeht. Vielmehr wird nun in jedem 
kognitiven Ereignis eine eigene Welt aufgeführt und inszeniert. Diese 
Welt erscheint als Orchester unterschiedlicher, sich situativ gruppie-
render Instrumente – neuronaler Ensembles, emotional-körperlicher 
Gestimmtheiten, sinnlicher Reizkonfigurationen und symbolisch-
semantischer Prozesse –, die ad hoc und von Moment zu Moment 
in einer spezifischen Resonanz zueinander finden. 

Die Grenzen zwischen Erkennen und Erkanntem verschwimmen 
im dynamizistischen Modell nun zu einem Prozess lebendiger Verkör-
perung, denn in der rekursiven Einheit von Handeln und Erkennen 

114	Siehe Giacomo Rizzolatti et al. (2006) und Tania Singer (2006).
115	Bei Maturana heißt es diesbezüglich: »Die menschliche Existenz ist eine 

kontinuierliche Transzendenz, nicht im Sinne vom Hinausgehen in einen 
fremden Raum, sondern im Sinne dieser Dynamik, in welcher unsere 
Körperlichkeit sich in dem Maße wie unsere Beziehungen verändert und 
umgekehrt« (Maturana 1994b, 1970).

116	Diese Auffassung liegt nahe an der kulturphilosophischen Position von 
Sybille Krämer: »Es gibt keinen Geist, keinen Sinn, keinen Wert, keine 
abstrakten Gegenstände – noch nicht einmal: Gott – ohne Verkörpe-
rung. In kulturellen Praktiken bringen wir Inkorporationen nicht nur 
hervor, sondern geben sie weiter, bewahren sie auf, verändern sie und 
schließlich: löschen sie wieder aus. Denn durch Inkorporation wird Im-
materielles, wie Bedeutung oder Sinn, aber auch Wissen und Informati-
on nicht nur sichtbar und hörbar, sondern im buchstäblichen Sinne auch 
handhabbar gemacht: Das ist der Kunstgriff semiotischer Praktiken. Die 
Semiosis ist in einer medialen Perspektive als Praktik der Inkorporation 
rekonstruierbar« (Krämer 2003, 167).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

»ist die Wahrnehmung also nicht nur in die Umwelt eingebettet und 
von ihr geprägt, sondern trägt auch zur Inszenierung dieser Umwelt 
bei«.117

Fassen wir mit Metzinger die Leistungen dieses Forschungsan-
satzes kurz zusammen: Kognitionen erscheinen als dynamische 
Flussstrukturen, die als physikalische Prozesse dann vor allem mit 
systemtheoretischen Mitteln zu beschreiben sind: 

»Repräsentationen und semantischer Gehalt sind nun endgültig 
nichts Statisches mehr, sie ›reiten‹ sozusagen auf einer kurzzeitigen 
Kohärenz zwischen Systemdynamik und Weltdynamik. Bedeutung 
ist ein physikalisches Phänomen, das von einem in eine aktive 
sensomotorische Schleife eingebundenen System vorübergehend 
erzeugt wird. Die Entstehung des intentionalen Gehalts mentaler 
Repräsentationen ist nämlich im Rahmen der Systemtheorie ein 
sehr kurzer, vorübergehender Vorgang, bei dem Systemdynamik 
und Weltdynamik interagieren«.118

Trotz einer originär physikalischen Sprache finden wir auf struktu-
reller und prozessuraler Ebene eine im Verhältnis zu allen früheren 
philosophischen und physikalischen Modellen des Geistes bislang 
einzigartige Nähe zu den phänomenologischen Qualitäten unseres 
phänomenalen Erlebens: die »Leiblichkeit«, die »Situiertheit«, seine 
»Sensitivität auch für die zeitliche Struktur impliziter Kontexte«, 
seine Bezogenheit auf andere kognitive Systeme und die semanti-
sche Koevolution, sein flüssiger, transienter und »nie vollständig 
prognostizierbare[r] Charakter, der häufig durch abrupte ›Phasen-
übergänge‹ gekennzeichnet ist und fast immer eine aktives, schöpfe-
risches Moment beinhaltet. All dies finden wir bei der Anwendung 
der nicht-linearen Dynamik auf kognitive Systeme wie von selbst als 
die natürlichen Eigenschaften derselben wieder«.119

117	Varela et al. (1992a, 240).
118	Metzinger (1998, 348).
119	Metzinger (1998, 347).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


217

Naturalisiertes Bewusstsein

4 Naturalisiertes Bewusstsein 

Im Kognitivismus wie auch im Konnektivismus stand das phäno-
menale Bewusstsein außerhalb der durch das Modell beschriebenen 
Prozesse. Symbolverarbeitungsmaschinen – wie auch die durch neu-
ronale Netzwerke vermittelten Kognitionen – brauchen weder ein 
phänomenales Bewusstsein noch einen Körper, in dem das Erleben 
situiert ist. 

Demgegenüber scheinen sich in den neueren, dynamizistischen 
Modellen Phänomenologie und Neurowissenschaften – zumindest 
mit Blick auf die Prozessualität und Strukturiertheit kognitiver Er-
fahrungen – nicht mehr grundsätzlich zu widersprechen.120 Das Be-
wusstsein von Körperlichkeit als einer sinnlichen Situiertheit, wie 
dies etwa von Maurice Merleau-Ponty beschrieben wird,121 steht 
nicht mehr im grundsätzlichen Gegensatz zu einer wissenschaftli-
chen Beschreibung. Anders noch als im Behaviorismus und einer 
reduktionistischen Hirnphysiologie, die beide das Bewusstsein als 
Forschungsgegenstand ausklammern, ist man hier auch wieder an 
der phänomenalen Erfahrung interessiert.122Auf experimenteller 
Ebene lässt sich eine diesbezügliche Forschung oftmals nur dann in 
einer sinnvollen Weise betreiben, wenn die untersuchten Akteure qua 
Introspektion Auskunft über ihre inneren Zustände geben können 
– denn auf anderem Wege lassen sich Kognitionen und neuronale 
Zustände nicht in einer sinnvollen Weise miteinander korrelieren. 

Doch was bedeutet ein solcher Zugang für den Umgang mit der 
Subjekt-Objekt-Dichotomie? Wie wird die ihr innewohnende Para-
doxie nun bearbeitet? An welche Orte wird sie verschoben und wie 
wird sie verdeckt, um weniger virulent zu erscheinen? Im Folgenden 
soll dies exemplarisch am Beispiel von Gerald Edelmans Ausfüh-
rungen zum Verhältnis von ›Bewusstsein und Kausalität‹ aufgezeigt 
werden.123 

Polykontexturale Argumentationsketten 

Der Nobelpreisträger Edelman steht hier exemplarisch für eine neue 
Generation von Neurowissenschaftlern, die sich methodologisch wie 
auch theoretisch zutrauen, mit den komplexen, rekursiven Verhält-

120	Siehe hierzu mit Blick auf die Frage des Zeitbewusstsein ausführlich 
Kapitel V.

121	Siehe etwa Merleau-Ponty (1974; 2003).
122	Siehe hierzu als explizites Forschungsprogramm einer Naturalizing Phe-

nomenology Petitot et al. (1999).
123	Edelman (2004, 82 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

nissen kognitiver Prozesse umgehen zu können, ohne dabei die Frage 
des phänomenalen Bewusstseins grundsätzlich ausklammern zu müs-
sen. Dies bedeutet, dass das Bewusstsein dann einerseits sehr wohl 
selektiv in die Theoriebildung mit hineingenommen werden kann, 
um diesem jedoch an anderer Stelle die kausale Rolle wiederum zu 
verweigern. Wir begegnen hier sozusagen polykontexturalen Reflexi-
onsverhältnissen, entsprechend denen sich Kausalitäten je nach Ort 
der Beschreibung anders darstellen dürfen. 

Wie argumentiert nun Edelman? Schauen wir zunächst auf seine 
Ausgangsthese:

»[D]ie neuronale Aktivität des reentranten dynamischen Kernge-
füges wandelt die Signale aus der Außenwelt und aus dem Gehirn 
in ›Phänomene‹ oder ›phänomenale Erfahrungen‹ um«.124

Begonnen wird hier mit der klassischen Descartesschen Figur. Wir 
treffen auf einen körperlich-physikalischen Prozess, der Sinnesda-
ten verarbeitet und als Bewusstseinserfahrung projiziert (›wandelt 
die Signale‹). Der Projektor stellt allerdings keine triviale Maschine 
dar, sondern wird als ein rekursiv verkoppeltes dynamisches Gefü-
ge beschrieben, das aufgrund der Resonanzeffekte, die durch eine 
besondere Form der rekursiven Verkoppelung erzeugt werden,125 
spezifische und hoch differenzierte Eigenzustände erzeugt: 

»Unsere These ist, dass die Transformation ins phänomenale Er-
leben [phenomenal transform], das heißt das Gesamt der Unter-
scheidungen, in der neuralen Aktivität impliziert ist. Die neuro-
nale Aktivität ist nicht Ursache der Transformation, sondern die 
Transformation ist vielmehr eine simultan gegebene Eigenschaft 
der Aktivität«.126

In diesem zweiten Schritt, der nun als die eigentliche These markiert 
wird, erscheint das Bewusstsein nun mehr kausal durch die neurona-
len Prozesse erzeugt (›nicht Ursache der Transformation‹), sondern 
als ein Epiphänomen mitgegeben (›simultan gegebene Eigenschaft 
der Aktivität‹). 

Wir finden nun gleichsam zwei Sphären vor, die von Edelman als 
»C« bezeichneten phänomenalen Zustände und die als »C’« bezeich-

124	Edelman (2004, 83).
125	Edelman verwendet in seinen Arbeiten für diese rekursiven Projektionen 

den Begriff ›reentry‹, anders jedoch als Francisco J. Varela nicht mit dem 
expliziten Verweis auf George Spencer-Brown (vgl. Varela 1979).

126	Edelman (2004, 83).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


219

Naturalisiertes Bewusstsein

neten neuronalen Prozesse. Beide Bereiche erscheinen in Hinblick 
auf ihre strukturelle Dynamik parallel zueinander. Hieraus ergibt 
sich der dritte Schritt seiner Argumentation. In Bezug auf die innere 
Differenziertheit des phänomenalen Erlebens und der in den neu-
ronalen Projektionen getroffenen Unterscheidungen lässt sich eine 
strukturelle Homologie aufzeigen:

»Ungewöhnlich an unserem Modell ist nicht, dass wir C als Epi-
phänomen auffassen [...]. Das Ungewöhnliche liegt vielmehr in 
der Vorstellung, dass C-Zustände, auch wenn sie keine direkte 
Wirksamkeit haben, die in unglaublichen Maße verfeinerte Un-
terscheidungsfähigkeit von C’-Zuständen verlässlich abbilden. 
C-Zustände oder Qualia sind die von C’-Zuständen implizier-
ten Unterscheidungen. Dies ist das grundlegende Merkmal der 
Bewusstseinsaktivität, die aus den reentranten Interaktionen des 
dynamischen Kerngefüges erwächst«.127

Dieser Schritt ist bemerkenswert, denn Bewusstseinsinhalte erschei-
nen nun als ein verlässliches Abbild von bereits durch die neuronalen 
Aktivitäten erzeugten Differenzierungen. Sie fügen dem Prozess an 
sich nichts Neues hinzu – und genau dies ist ja auch die klassische 
Argumentation des Epiphänomenalismus. Plausibilisiert wird die 
Koppelung von Qualia an das reentrante Kerngefüge vor allem durch 
jene mittlerweile vielfältigen empirischen Befunde, welche dafür spre-
chen, dass Menschen bestimmte Dinge nur dann bewusst erleben, 
wenn die neuronalen Verarbeitungsprozesse zugleich jene Schleifen 
durchlaufen, auf welche Edelman sich hier bezieht. Darüber hinaus 
können Studien zur ›Blindsicht‹ aufzeigen, dass erfolgreiche und ef-
fektive visuelle Informationsverarbeitung auch über andere Kanäle 
laufen kann, deren Prozesse dann jedoch nicht mit Bewusstsein ein-
hergehen müssen.128 

Im vierten Schritt wird das im Sinne eines Parallelismus konstitu-
ierte phänomenale Bewusstsein wieder eingeklammert. In der ›wirk-
lichen‹ Welt – die nun interessanterweise nur noch physikalisch und 
ohne Bewusstsein zu denken ist – hat das Bewusstsein keine Wirkung. 
Der physikalische Gegenstandsbereich wird hiermit wieder in sich 
geschlossen. Physikalisches kann nur durch Physikalisches erklärt 
werden:

»C geht mit C’ einher, aber nur C’ ist die Ebene, die kausale Wir-
kungen ausübt und andere neuronale Ereignisse und körperliche 

127	Edelman (2004, 90).
128	Vgl. Ramachandran (2005).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Ereignisse in Gang setzen kann. Die Welt ist somit kausal geschlos-
sen – es gibt in ihr keine Gespenster oder Geister –, und Ereignisse 
in der Welt können keine Reaktionen auf C sein, sondern nur auf 
die neuronalen Ereignisse, die C’ bilden«.129 

Im fünften Schritt wird demgegenüber postuliert, dass Bewusstsein 
sehr wohl einen Unterschied macht, denn ohne dieses sei der Mensch 
beispielsweise nicht in der Lage, ästhetische Urteile zu treffen:

»[Dem] philosophischen Zombie-Argument [entsprechend] zum 
Beispiel könnte ein Kunstkritiker-Zombie, ohne Gefühle, Qualia, 
Emotionen oder eine Szene zu erleben, zu denselben Qualitäts-
urteilen über ein Gemälde gelangen wie ein menschlicher Kunst-
kritiker, bei dem C vorhanden ist. Wir aber nehmen an, dass C’, 
wenn es C nicht impliziert, nicht dieselben Effekte haben kann. 
Denn der Zombie würde nicht wissen, wie es ist, ein Mensch mit 
Bewusstsein zu sein, und könnte die für die kunstkritischen Ur-
teile notwendigen Unterscheidungen nicht genau wie ein Mensch 
vornehmen«.130

Edelman referiert hier auf das bekannte philosophische Gedanken-
experiment, sich ein Wesen vorzustellen, das aufgrund seiner neuro-
nalen Verschaltungen die gleichen kognitiven Fähigkeiten zeigt, wie 
dies auch ein normaler Mensch tun würde – doch anders als dieser 
verfüge dieser Zombie nicht über die Erfahrung eines phänomenalen 
Bewusstseins.131 Interessanterweise folgt Edelman an dieser Stelle 
weder Daniel Dennett, der die Frage nach der Qualia zu einem phi-
losophischen Scheinproblem erklärt,132 noch verbleibt er wie zuvor 
in einer rein physikalistischen Gegenstandskonstitution, in der dem 
Bewusstsein eine eigenständige kausale Wirksamkeit nicht zugestan-
den werden kann.133 

129	Edelman (2004, 84).
130	Edelman (2004, 86).
131	Rorty hat die Eigentümlichkeit der hieran anschließenden Problematik 

wunderbar in seinem Antipoden-Beispiel durchdekliniert. In einem Ge-
dankenexperiment wird auf einem anderen Planeten die Existenz von 
menschlichen Zwitterwesen angenommen, die aufgrund ihrer Kultur 
(oder ihres fehlenden Bewusstseins – aber wer kann das entscheiden), 
nur technische, aber keine emotionalen Begrifflichkeiten zur Charakte-
risierung innerer Zustände verwenden (Rorty 1987 [1979], 85 ff.). Vgl. 
auch Thomas Nagel (1970).

132	Siehe Dennett (1991).
133	Um das metatheoretische Dilemma dieser Position mit Erwin Schrödin-

ger nochmals zu verdeutlichen: »Der Grund dafür, daß unser fühlendes, 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


221

Naturalisiertes Bewusstsein

Stattdessen wird an diesem Glied der Argumentationskette ein 
auch im physischen Sinne kausal wirksames, weil einen Unterschied 
machendes Bewusstsein eingeführt. Denn bestimmte Formen der 
Kognition – etwa die Bildung ästhetischer Urteile – werden hier nur 
jenen Akteuren zugestanden, die über eine Qualia, d. h. über ein 
phänomenales Bewusstsein, verfügen. Aus Edelmans neurophysio-
logischer Perspektive ist dieser Argumentationsschritt hier vor allem 
wiederum als empirisch begründet zu verstehen. Er referiert nämlich 
auf den Befund, dass sich im Gehirn komplexe visuelle Informati-
onsverarbeitungsmodi mit und ohne korreliertem Bewusstsein finden 
lassen. Aber wenn sich ein solcher Unterschied zeigt, dann – so die 
Argumentation – liegt der Schluss nahe, dass dies auch in funktio-
naler Hinsicht eine Bedeutung haben müsse, also ein bewusstloser 
Zombie nicht über die gleichen Fähigkeiten verfügen könne, welche 
bei einem bewusst erlebenden Organismus zu beobachten sind.

Im sechsten Schritt wird das Bewusstsein erneut ›naturalisiert‹, 
allerdings nun nicht über eine physikalisch-kausale Argumentation, 
sondern auf Basis einer funktionalen Begründung, die auf evolutio-
näre Anpassungsprozesse rekurriert:

»Alle von James aufgeworfenen Fragen lassen sich damit beant-
worten, dass die Evolution die C’-Zustände mit den ihnen kor-
respondierenden C-Zuständen hat entstehen lassen. Wenn ein 
geeigneter Bewusstseinsmechanismus vorhanden ist – durch den 
das Bewusstsein aus der Aktivität des reentranten dynamischen 
Kerngefüges hervorgeht – stellt sich das Problem einer rätselhaften 
Einwirkung auf ›Nervenströme‹ nicht«.134

In Schritt fünf wurde dem Bewusstsein eine kausale Eigenrolle zu-
gestanden. Demgegenüber wurde in Schritt zwei bis vier die kausale 
Geschlossenheit des physischen Bereichs betont. Das phänomenale 
Bewusstsein kann entsprechend nicht kausal auf die Nervenströ-
me einwirken, denn es stellt ja selbst ein korrespondierendes Epi-
phänomen derselben dar. Mit Blick auf die Verbindung der beiden 
einander widersprechenden Argumentationsketten wird nun eine 
Brückenhypothese eingeführt. Die offene Variable eines Bewusst-
seins, das zugleich kausal wirksam erscheint wie auch physikalisch 

wahrnehmendes und denkendes Ich in unserem naturwissenschaftlichen 
Weltbild nirgends auftritt, kann leicht in fünf Worten ausgedrückt wer-
den: Es ist selbst dieses Weltbild. Es ist mit dem Ganzen identisch und 
kann deshalb nicht als Teil darin enthalten sein« (Schrödinger 1991, 
151).

134	Edelman (2004, 89).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

nichts Drittes hinzufügen kann, wird durch ein zusätzliches Er-
klärungsprinzip geschlossen. Die ›Evolution‹ übernimmt jetzt die 
Rolle des unerklärten Erklärers. Der Satzteil, ›wenn ein geeigneter 
Bewusstseinsmechanismus vorhanden ist‹, verweist auf jene zentrale 
Leerstelle, die durch diese Figur verdeckt wird. Man verfügt zurzeit 
zwar über keine Hinweise, wie die Mechanismen aussehen könn-
ten, über die sich neuronale Aktivitäten in phänomenale Qualitäten 
übersetzen lassen. Dennoch kann die Lücke durch die Tautologie 
einer evolutionären Erklärung geschlossen werden: Wenngleich wir 
noch nicht wissen, wie die entsprechenden Mechanismen aussehen, 
muss es diese schließlich geben, denn die Evolution muss in ihrem 
Fortschreiten ja genau eben jene Mechanismen entwickelt haben, 
von denen wir im Moment noch keine Ahnung haben, wie diese im 
Detail funktionieren können.135 

Schauen wir in diesem Sinne nun auf den letzten Argumentati-
onsschritt. Hier kommt mit dem Sozialen eine weitere Kausalität ins 

135	Interessant ist in diesem Zusammenhang auch Ramachandrans Inter-
pretation der Experimente von Libet. Bekanntermaßen bestand sein 
verstörender Befund darin, dass die zu einer geplanten Handlung zu-
gehörigen elektrophysiologischen Bereitschaftspotentiale knapp eine 
Sekunde vor dem Bewusstwerden der Aktivität zu messen waren. Die 
Gehirnaktivität geht dem subjektiven Erleben des Willenaktes sozusagen 
voraus (Libet/Wright/Feinstein/Pearl 1979). Doch was bedeutet dies für 
die Funktion des Erlebens? Ramachandran tastet sich hier an eine evolu-
tionäre Erklärung heran (wenn etwas da ist, muss es einen evolutionären 
Zweck haben), ist sich aber – anders als Edelman – der hierin innewoh-
nenden Paradoxie der Kausaltät bewusst: »Meiner Meinung nach liegt 
das daran, dass es eine unvermeidliche neuronale Verzögerung gibt, 
bevor das Signal, das in einer Region unseres Gehirns entstanden ist, den 
Weg durch das übrige Gehirn zurückgelegt hat und die Nachricht über-
mittelt: ›Wackle mit dem Finger.‹ Das subjektive Empfinden des Wollens 
wird dank der Evolution so verzögert, dass es nicht mit dem Beginn der 
neuronalen Befehle, sondern mit deren Ausführung durch den Finger 
zusammenfällt. Das wiederum ist wichtig, weil es bedeutet, dass das 
subjektive Empfinden, das neuronale Ereignisse begleitet, evolutionäre 
Zwecke erfüllt. [...] Damit stehen wir vor einem Paradox. Auf der einen 
Seite zeigt das Experiment, dass der freie Wille eine Täuschung ist: Er 
kann die neuronalen Ereignisse nicht verursachen, weil die Ereignisse 
eine Sekunde früher auftreten. Anderseits muss die Verzögerung eine 
Funktion haben, denn warum sollte die Evolution sie sonst hervorge-
bracht haben? Doch wenn sie eine Funktion hat, wie könnte diese (in 
diesem Fall) anders aussehen, als den Finger zu bewegen? Vielleicht 
bedarf unser Kausalbegriff selbst einer radikalen Revision – wie in der 
Quantenmechanik geschehen« (Ramachandran 2005, 102 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


223

Naturalisiertes Bewusstsein

Spiel. Auch diese kann dann paradoxerweise nur dadurch wirken, 
indem sie kausal nicht wirksam sein kann:

»Die Transformation ins phänomenale Erleben ist ein elegantes 
Medium, um integrierte C’-Zustände subjektiv zugänglich zu ma-
chen. Einen anderen Weg, diese neuralen Ergebnisse direkt zu 
erfahren, gibt es nicht. Auch im Austausch zwischen zwei mit 
Bewusstsein ausgestatteten Menschen dient die Transformation 
ins phänomenale Erleben als ein Indikator für kausale Zusammen-
hänge, ohne selbst kausal wirksam zu sein. Der subjektive Zustand 
spiegelt die in ständigen Wandel begriffenen Eigenschaften der 
neuronalen Zustände des Kerngefüges wider. Er bildet den Qualia-
Raum – das Bewusstsein in seinem ganzen Facettenreichtum«.136 

Dieser Schritt ist recht bemerkenswert, denn man muss ihn mit 
Blick auf die im zweiten Teil formulierte Ausgangsthese eigentlich 
so lesen: Physikalisch macht das phänomenale Bewusstsein keinen 
Unterschied, denn als Epiphänomen sind alle Informationen und 
Differenzierungen der Bewusstseinszustände schon in den reentran-
ten, also über die Schleifen der wieder in sich eintretenden neurona-
len Prozesse verkoppelt. Mit Blick auf die Kommunikation mache 
das Bewusstsein nun aber sehr wohl einen Unterschied, denn nur so 
könne man sich schließlich darüber austauschen, was man erlebe. 
Im Sinne des gesunden Common Sense weigert sich hier Edelman 
sozusagen, bewusstseinslose Zombies zu denken, die ihre neurona-
len Zustände untereinander über gesprochene Laute miteinander 
verkoppeln, ohne dabei etwas zu sehen, zu hören oder zu fühlen. 
Im gleichen Atemzug wird jedoch die kausale Wirksamkeit dieser 
phänomenalen Indikatoren wieder infrage gestellt. 

Nach vollzogenem Tanz kehrt Edelman gleichsam zum Ausgangs-
punkt zurück. Beginnend bei der an Descartes erinnernden Projekti-
on der physikalischen Zustände auf den Schirm des phänomenalen 
Bewusstseins (1), über einen Epiphänomenalismus, der in Bezug auf 
die innere Differenziertheit der phänomenalen und physikalischen 
Projektionen eine strukturelle Homologie annimmt (2), einen phy-
sikalischen Reduktionismus, welcher dem Bewusstsein jegliche Be-
deutung abspricht (3), springt Edelman zu einer Position, die dem 
Bewusstsein dennoch eine eigenständige Rolle zuweist (4). 

Anschließend jedoch wird diese Öffnung des physikalischen 
Raums mit Hilfe einer evolutionären Brückenhypothese wieder na-
turalisiert (5), um dann im nächsten Tanzschritt sozialkonstruktivi-
stisch zu postulieren, dass Intersubjektivität geteilte Erfahrung vor-

136	Edelman (2004, 91).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

aussetzt (6). Zum Abschluss wird schließlich mit der Descartesschen 
Spiegelmetapher erneut das repräsentationale Erbe der Aufklärung 
reifiziert (›Der subjektive Zustand spiegelt die in ständigem Wandel 
begriffenen Eigenschaften der neuronalen Zustände des Kerngefüges 
wider‹). 

Figurationen unauflösbarer Dichotomien

An dieser Stelle geht es nicht darum, diese Schrittfolge oder die logi-
sche Konsistenz der hier nachgezeichneten Argumentationslinie zu 
kritisieren – dies mögen analytische Philosophen tun. Aus soziologi-
scher Sicht ist vielmehr beachtenswert, dass es unter den gegebenen 
Verhältnissen nicht unplausibel zu sein scheint, eine Kette von Argu-
mentationsschritten in einer solchen Figuration zu entwickeln. Hier 
wird nicht mehr aus einem Guss heraus argumentiert, sondern jeder 
Schritt folgt gewissermaßen einem anderen Diskursuniversum. Inner-
halb der physikalisch-reduktionistischen Erklärung gilt das Primat 
der kausalen Geschlossenheit der physikalischen Welt. Gleichzeitig 
wird jedoch dem Bewusstsein erlaubt, in das Spiel mit einzutreten. 
Hier lässt sich dann zum einen aus einem repräsentationalen Dualis-
mus heraus argumentieren, entsprechend dem der Geist doch einen 
»Spiegel der Natur« darstellt.137 

Zugleich erscheint im Sinne einer »naturalizing phenomenology«138 
das Erleben jedoch zum anderen nicht mehr als eine Repräsentation 
einer äußeren Wirklichkeit, sondern manifestiert sich stattdessen nur 
noch als Differenzstruktur neuronaler Unterscheidungen, die dann in 
den Differenzierungen der phänomenal erlebten Sinnesmodalitäten 
ihre Entsprechung finden. Nicht zuletzt klingen mit Verweis auf die 
durch Erfahrung hergestellte Intersubjektivität sozialpsychologische 
Weltzugänge an, die an Georg H. Mead und Alfred Schütz erinnern. 
Zu alledem wird noch Charles Darwin mit auf die Bühne gebracht, 
denn die funktionale Erklärung eines auf Variation und Selektion 
setzenden evolutionären Modells wird dann gebraucht, bestimmte 
Leerstellen der Erklärung zu überbrücken. 

Edelman argumentiert hier polykontextural, wechselt mit jedem 
Argumentationsschritt die Perspektive, ohne dabei jedoch innerhalb 
eines Schrittes die Kausalitäten zu verwischen. Die Anrufung der 
sozialen Bedeutung, die anklingt, wenn phänomenologische Gehal-
te kommuniziert werden müssen, interferiert nicht mit einer Argu-
mentationslinie, entsprechend der keine Kausalität außerhalb der 

137	Siehe zur philosophischen Kritik an einer Epistemologie des Spiegelns 
Richard Rorty (1987 [1979]).

138	Petitot et al. (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


225

Naturalisiertes Bewusstsein

physikalischen Ebene auf die physikalische Ebene einwirken kann. 
Die Substitution eines fehlenden Glieds innerhalb der physikalischen 
Erklärung durch eine evolutionäre Teleonomie – es gibt das Bewusst-
sein deshalb, weil es evolutionär nützlich ist – interferiert nicht mit ei-
nem Epiphänomenalismus, in welchem dem Bewusstsein kein Raum 
für eigenständige Wirksamkeit zugestanden wird. 

Dennoch scheint der Leser die Wechsel zwischen den unterschied-
lichen Perspektiven der Edelmanschen Ausführungen in der Regel 
nicht zu sehen. Aus soziologischer Perspektive lässt sich hier ver-
muten, dass die in der Gesamtschau erscheinenden Widersprüche 
deshalb in den Hintergrund treten, weil die Leser mit den hinter 
den jeweiligen Einzelschritten hervorschimmernden Diskursen mitt-
lerweile allzu vertraut sind. Die Einzelschritte scheinen plausibel, 
warum also nicht die Gesamtgestalt? Soziologisch, phänomenolo-
gisch, dualistisch, physikalisch-reduktionistisch, evolutionistisch und 
systemisch zu argumentieren, gehört mittlerweile zum Allgemeingut 
der Semantiken des aufgeklärten Menschen des 21. Jahrhunderts. 
Und genau in diesem Sinne liegt Edelmans Argumentationskette auf 
der Höhe seiner Zeit. Anstatt im Sinne der Konsistenzansprüche 
der Moderne seine Welt widerspruchsfrei aus der Perspektive einer 
festgelegten Gegenstandskonstitution heraus zu begründen, wird 
nun polykontextural argumentiert. Auch innerhalb der Figuration 
einer Argumentation können die Standorte und Positionen gewech-
selt werden, ohne dass man hiermit offensichtlich wissenschaftliche 
Unlauterkeit demonstrieren würde.

Machen wir uns nochmals den innerwissenschaftlichen Kontext 
deutlich, aus dem heraus solche Figurationen entfaltet werden: Wir 
befinden uns mit Edelman im Kontext einer dynamizistischen Ko-
gnitionswissenschaft, deren Modelle und empirischen Befunde die 
Grenzen zwischen den Disziplinen verschwimmen lassen. Im Sinne 
eines neurobiologischen Konstruktivismus ist das Konzept der Re-
präsentation aufzugeben – stattdessen projizieren neuronale Gruppen 
als reentranter, rekursiv in sich geschlossener Kreis auf neuronale 
Gruppen. Es gibt im Gehirn keine präpositionalen Gehalte mehr – 
Kognition verläuft stattdessen assoziativ, konnektivistisch und einer 
metaphorischen Logik folgend. 

Kognition lässt sich nun nur noch als Resonanz von Eigenzu-
ständen mit anderen Eigenzuständen begreifen. Für den Prozess des 
Erkennens sind die Grenzen zwischen Erkennen und Handeln, aber 
auch zwischen Umwelt und Akteur nicht mehr eindeutig zu bestim-
men. Nicht zuletzt zeigen die durch diese Modelle beschriebenen 
Prozessdynamiken eine interessante Nähe zu den phänomenologi-
schen Beschreibungen des Erlebens. Auf experimenteller Ebene hat 
es nun wieder Sinn, introspektive Berichte – etwa zur Gestaltwahr-

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

nehmung – in Beziehung zu den physikalisch abgeleiteten neurona-
len Dynamiken zu setzen. Solche Forschungsprojekte sind mit Blick 
auf reproduzierbare Ergebnisse mittlerweile äußerst erfolgreich und 
entsprechend treten im forschungspraktischen Alltag – anders noch 
als in der Welt Kants oder  Wundts – vermehrt physikalische, phä-
nomenologische und soziologische Beschreibungen in einer durchaus 
sinnvollen Weise zueinander in Beziehung. 

Die hier beschriebenen ›Grenzüberschreitungen‹ sind innerhalb 
populärer hirnwissenschaftlicher Publikationen kein Einzelfall. An 
dieser Stelle sei beispielsweise auf Wolf Singer verwiesen, der in einem 
quasi soziologischen Argumentationsschritt zu dem Schluss kommt, 
dass es sich bei den subjektiven Konnotationen der Ich-Erfahrung 
um ein sozial hergestelltes Zurechnungskonstrukt handelt;139 auf 
Manfred Spitzer,140 der als biologisch argumentierender Psychia-
ter die Verankerung in einer vertrauten Umwelt als Teil bestimmter 
psychiatrischer Erkrankungen ansieht und dann konsequenterwei-
se den Kontextwechsel als Teil der Therapie ansehen muss; oder 
auf Eric Kandel, der nach einer langen Geschichte der disziplinären 
Trennung versucht, Psychoanalyse und Hirnwissenschaften wieder 
zusammenzubringen.141 

139	Hierzu Wolf Singer: »Mir scheint hingegen, daß die Ich-Erfahrung bzw. 
die subjektiven Konnotationen von Bewußtsein kulturelle Konstruk-
te sind, soziale Zuschreibungen, die dem Dialog zwischen Gehirnen 
erwuchsen und deshalb aus der Betrachtung einzelner Gehirne nicht 
erklärbar sind. Die Hypothese, die ich diskutieren möchte, ist, daß die 
Erfahrung, ein autonomes, subjektives Ich zu sein, auf Konstrukten 
beruht, die im Laufe unserer kulturellen Evolution entwickelt wurden. 
Selbstkonzepte hätten dann den ontologischen Status einer sozialen 
Realität. In die Welt kämen diese, wie die sie ermöglichenden Kulturen 
erst, nachdem die Evolution Gehirne hervorgebracht hatte, die zwei Ei-
genschaften aufwiesen: erstens, ein inneres Auge zu haben, also über die 
Möglichkeit zu verfügen, Protokoll zu führen über hirninterne Prozesse, 
diese in Metarepräsentationen zu fassen und deren Inhalt über Gestik, 
Mimik und Sprache anderen Gehirnen mitzuteilen; und, zweitens, die 
Fähigkeit, mentale Modelle von den Zuständen der je anderen Gehirne 
zu erstellen, eine ›theory of mind‹ aufzubauen, wie die Angelsachsen 
sagen. Diese Fähigkeit ist dem Menschen vorbehalten und fehlt dem 
Tier. Allenfalls Schimpansen haben eine wenn auch sehr begrenzte Mög-
lichkeit, sich vorzustellen, was in anderen vorgeht, wenn er bestimmten 
Situationen ausgesetzt ist« (Singer 2002, 73).

140	Siehe Spitzer (2000).
141	Vgl. Kandel (2006). Gerade Freud erscheint – wenn man den mit der 

Psychoanalyse verbundenen Dogmatismus abziehen würde – in erstaun-
lichem Sinne als Vertreter einer postmodernen Form der Wissenschaft, 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


227

Naturalisiertes Bewusstsein

Wenngleich sich die zuletzt genannten Forscher zwar erheblich 
hinsichtlich der inhaltlichen Position unterscheiden, mit der sie sich 
auf die Gehirn-Bewusstsein-Debatte beziehen, eint sie doch die Form 
der Figuration ihrer Argumentationslinien. In diesen vollzieht sich 
nun im Rekurs auf jeweils unterschiedliche Traditionen ein cross over 
zwischen verschiedenen wissenschaftlichen Gegenstandsfeldern. All 
diese Autoren verlassen die Strenge einer physikalisch-reduktioni-
stischen bzw. behavioristischen Gegenstandsbestimmung zugunsten 
einer Multiperspektivität, die unterschiedliche Sphären zusammen-
schauen lässt. 

Unscharfe Beschreibungen analytisch  
erfolgreicher Wissenschaften

Diese – man könnte sagen fuzzy – Beschreibungen erscheinen para-
doxerweise gerade deshalb möglich, weil die Ausdifferenzierung in 
einzelne, exakte und von ihrer Gegenstandskonstitution her distin-
guierte Einzeldisziplinen so erfolgreich war, dass sie mit Blick auf ihre 
Grundgedanken längst in den Diskurshaushalt der gesellschaftlichen 
Semantik eingeflossen sind. Da sich Wissenschaft längst emanzipiert 
hat – und zwar praktisch wie auch institutionell als Etablierung eines 
Multiversums in sich methodologisch abgesicherter experimenteller 
Zugänge, die fortlaufend neue Ergebnisse produzieren lassen –, stellt 
sich ihr öffentliches Problem, d. h. die Frage ihrer gesellschaftlichen 
Legitimierung, nicht mehr in Hinblick auf die strenge Abgrenzung 
ihres Gegenstandsbezugs. Anders als in Zeiten der Aufklärung, als es 

die mehr assoziativ und auf die Figuration denn auf analytische Kon-
sistenz hin ausgerichtet ist. So zumindest auch Wittgensteins Resümee: 
»Was Freud über das Unbewußte sagt, klingt wie Wissenschaft, aber 
eigentlich ist es bloß ein Mittel der Darstellung. Es sind keine neuen Re-
gionen der Seele entdeckt worden, wie seine Schriften suggerieren. Das 
Vorführen der Traumelemente – eines Hutes z. B. (der praktisch alles 
mögliche bedeuten kann) – ist ein Vorführen von Gleichnissen. Wie in 
der Ästhetik, so werden auch hier die Dinge nebeneinandergelegt, um in 
dieser Weise bestimmte Merkmale erkennen zu lassen. Diese Merkmale 
werfen Licht auf unsere Betrachtungsweise des Traumes, sie sind Gründe 
des Traumes. [Doch zwischen dieser Methode der Traumanalyse und 
einem Verfahren zur Erkenntnis der Ursachen von Magenschmerzen 
besteht keine Analogie]. Die Behauptung, ein Grund sei eine von in-
nen gesehene Ursache, ist konfus. Eine Ursache wird weder von innen 
noch von außen gesehen, sondern wird durch ein Experiment entdeckt. 
[Indem uns die Psychoanalyse ermöglicht, die Gründe des Lachens zu 
entdecken, bietet sie] nichts weiter als die Darstellung von Vorgängen« 
(Wittgenstein 1989, 198).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

der Wissenschaft darum gehen musste, Wahrheitsansprüche gegen-
über dem Glauben durchzusetzen, stellt ihr derzeitiges Bezugspro-
blem eher die Fragmentierung ihres Wissens dar. Wissenschaft liefert 
zwar eine Vielzahl von Ergebnissen, die nach ihren jeweils segmentär 
begrenzten Geltungsansprüchen als wahr anzusehen sind – aber bei 
alldem ergibt sich vermehrt die Frage: Wozu? 

Das Legitimationsproblem der Wissenschaft stellt sich weniger 
auf der Ebene der Analyse, sondern mit Blick auf mögliche Synthe-
sen, also die Frage, wie sich Wissenschaft in andere gesellschaftliche 
Diskurse in sinnhafter Weise einweben kann. Genau in diesem Sinn 
bieten Edelman, aber auch Singer, Varela, Maturana, Spitzer, Kandel 
und viele andere Autoren populärwissenschaftlicher neurobiologi-
scher Abhandlungen Figurationen an, die in Bezug auf etablierte 
Diskurse plausible Antworten suggerieren. Da man innerhalb der 
bildungsbürgerlichen Welt längst damit vertraut ist, cartesianisch, 
freudianisch, evolutionistisch, reduktionistisch, repräsentational, 
epiphänomenal, chaostheoretisch, linguistisch und soziologisch zu 
denken und zu argumentieren, lässt sich auch innerhalb eines Ge-
sprächs oder einer Argumentationskette ad hoc zwischen diesen Posi-
tionen wechseln. Auf der diskursiven Höhe unserer Zeit stehend, sind 
wir sozusagen zugleich Hobbyphysiker, -psychologen, -soziologen, 
-linguisten und -philosophen und können spielerisch zwischen den 
unterschiedlichen Metaphysiken der jeweiligen Gegenstandssphären 
wechseln – ohne dass uns dies groß auffallen oder beunruhigen wür-
de. Die einzelnen Glieder einer Argumentationskette können sozusa-
gen aus unterschiedlichen Diskursräumen heraus entfaltet werden, 
ohne dass sich diese kurzschließend und damit dekonstruierend in-
einander schieben.142 Ein neuer Diskursraum wird sozusagen immer 
dann betreten, wenn sich eine Leerstelle ergibt, die sich aus der beste-
henden Gegenstandskonstitution heraus nicht auffüllen lässt. Wenn 
beispielsweise kausale Erklärungen nicht zu finden sind, wechselt 
man auf eine funktionale evolutionäre Begründung.

142	Gut lässt sich dies an der Argumentationsstruktur in narrativen Inter-
views zeigen. Siehe hierzu zum Beispiel ein Interview mit einem Ingeni-
eur, der darüber berichtet, dass er homöopathische Präparate einnimmt, 
diese bei ihm wirken, allerdings naturwissenschaftlich gar nicht wirken 
können, vielleicht aber im Sinne der Placebowirkung aus psychologi-
schen Gründen funktionieren und all dies doch ein merkwürdiges Ge-
heimnis sei (Vogd 2005, 199 ff.). Solche Berichte operieren polykon-
textural, in dem Sinne, dass die Autoren in leicht ironischer Distanz 
die Perspektiven aneinanderreihen, ohne dass dies rechthaberisch dazu 
führen muss, dass das eine Argumentationsglied das andere negiert. 
Homöopathische Mittel für wirksam zu halten steht dann nicht mehr 
im Widerspruch zu dem Wissen, dass da nichts ist, was wirken könnte. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


229

Naturalisiertes Bewusstsein

Erklärungen eines komplexen Phänomens – wie dem des Bewusst-
seins – erscheinen hierdurch eher als eine diskursive Umkreisung des 
Gegenstandes aus dem Blickwinkel verschiedener Kontexturen denn 
als logisch konsistente Beweisführung. 

Die analytische Philosophie mag hier zwar weiterhin den Finger 
auf die Wunde halten, was allerdings die kritisierten Protagonisten 
in der Regel nicht mehr trifft, da diese schon längst aus einem post-
modernen Diskursuniversum heraus argumentieren, entsprechend 
dem sich Begründungsfiguren aus verschiedenen Perspektiven auch 
ohne allzu strenge Konsistenzansprüche ergänzen dürfen. Da sich mit 
Blick auf die Untersuchung komplexer Gegenstände die stringente 
Durchführung der unterschiedlichen ›Ismen‹ (Dualismus, Monismus, 
Behaviorismus, Physikalismus, Soziologismus, Psychologismus, kri-
tischer Rationalismus) als eher hilfloses Unterfangen gezeigt hat, 
scheint dieser Weg unter den gegebenen Verhältnisse plausibler und 
auch in gewisser Weise in seiner Pragmatik wirklichkeitsnäher.143 

Die hierdurch gezeichneten Bilder überzeugen durch ihre Figura-
tion, und wie dies bei Bildern üblich ist, sind andere Figurationen 
und Perspektivierungen möglich. Je nachdem, wie Dualismus und 
Monismus bzw. phänomenologische, physikalische, soziologische 
und linguistische Gegenstandsbestimmungen zueinander in Bezie-
hung gestellt werden, ergeben sich andere Bildkompositionen mit 
anderen Konsequenzen. 

Wenn wir beispielsweise Humberto Maturana und Francisco Va-
rela folgen und im Sinne ihrer »logischen Buchhaltung«144 zwischen 
dem Beobachter, der etwas in der Sprache sagt, und dem Beobachte-
ten als einem sprachlosen Bereich strukturdeterminierter Phänomene 
unterscheiden, verschwindet das Problem des sprachlich intentiona-
len Handelns, denn Sprechen heißt jetzt nichts anderes mehr als eine 
Form, wie Verhalten durch Laute gekoppelt werden kann. Die alte 
behavioristische Intuition wird hier geschickt genutzt, um das Bild 
eines biologischen Beobachters zu zeichnen, ohne dabei jedoch den 
Beobachter ganz verschwinden lassen zu müssen. Er wird im Bild nun 
einfach auf der anderen Seite der logischen Buchhaltung mitgeführt. 
Demgegenüber referiert Edelman auf die Vorstellung von ›Erkennen 
und Repräsentation‹ und bleibt damit weiterhin dem Descartesschen 
Bild vom Bewusstsein als dem ›Spiegel der Natur‹ treu.

143	Hier zeigt sich dann auch aus praxistheoretischer Perspektive eine deut-
liche Grenze zwischen Philosophie und Hirnwissenschaft, denn Letztere 
kann für sich mehr Praxisnähe beanspruchen, während Erstere in der 
Welt der Ideen befangen bleibt – und hier gilt dann mit Luhmann, dass 
»die Inkommensurabilitäten in der Welt der Ideen höher sind als in der 
Welt der sogenannten Praxis« (Luhmann 2008, 243).

144	Siehe Maturana/Varela (1987, 148f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Auch Thomas Metzinger tut letztlich nichts anderes, als die Pa-
radoxien des Bewusstseins durch ein bestimmtes figuratives Ar-
rangement der Subjekt-Objekt-Dichotomie zu beruhigen.� In seiner 
Selbstmodell-Theorie erscheint das Bewusstsein nun als eine analoge 
Projektion (das subjektive Selbstmodell) der digital arbeitenden neu-
ronalen Prozesse, wodurch eine neue Qualität von Informationen 
entstehe, welche die neuronalen Prozesse ihrerseits wieder zu nutzen 
wüssten. Subjektivität erscheine damit als eine luzide Illusion eben 
jener Modellprojektion, die sich jedoch ihres eigenen illusionären 
Charakters auf der Erfahrungsebene nicht bewusst werden könne. 
Auch dieses Bild erzeugt seine eigene Plausibilität und erscheint mit 
Blick auf den im Westen angekommenen buddhistischen Diskurs 
über die Lehre vom Nicht-Ich seltsam vertraut. Doch auch mit die-
ser Figuration ist das Descartessche Erbe nicht überwunden. Ge-
nau genommen geschieht hier nichts anders, als dass der Dualismus 
in den physikalischen Prozess selbst hineinkopiert wird. Ein wenig 
überzeichnet müsste man sich also die Sache nun folgendermaßen 
vorstellen: Ein physikalisch operierendes Rechensystem projiziert 
qua physikalischer Technik (z. B. eines Video-Beamers) analoge Bil-
der und Töne, um diese dann wiederum qua physikalischer Technik 
(z. B. Mikrophonen und Fotochips) aufnehmen und analysieren zu 
können.

Ästhetik der Figuration

Wie bereits gesagt, es geht hier nicht darum, solche Bilder zu kriti-
sieren, sondern aufzuzeigen, dass die Paradoxien der Subjekt-Ob-
jekt-Dichotomie nicht als widerspruchsfreies Bild entfaltet werden 
können. Wir stehen hier also einerseits vor den Ergebnissen einer 
Kognitionswissenschaft, die mittlerweile wirklich eine Menge über 
unser Erkennen sagen kann und deren empirische Befunde eine 
Lösung des Leib-Seele-Problems nahelegen. Auf der anderen Seite 
verfängt sich jedes Programm einer monistischen Erklärung des Er-
kennens zwangsläufig in dem Problem, dass man die »Exowelt« nur 
aus der »Endoperspektive« heraus erkunden kann.145 Die hiermit 
verbundenen Paradoxien bleiben bestehen und ein Soziologe wird 
dann nur feststellen können, wie diese je nach Figuration an einen 
anderen Ort verschoben werden. Darüber hinaus lässt sich erken-
nen, dass in den letzten Jahrhunderten vielfältige Denkformen und 
Erkenntnismöglichkeiten entstanden sind, welche unsere Gesellschaft 
in Form von Diskursen, Experimentalsystemen, Interventions- und 
Analysemöglichkeiten bevölkern. 

145	Rössler (1992).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


231

Naturalisiertes Bewusstsein

In diesem Sinne ließe sich aus den alten und neuen Kontroversen 
über das Verhältnis von Bewusstsein und Körper weitaus mehr ma-
chen, als mit erhobenem Zeigefinger darauf hinzuweisen, welche 
Aussagen zulässig seien und welche nicht. Mit Bruno Latour ließe 
sich zunächst einmal feststellen, dass wir es hier mit Unbestimmthei-
ten zu tun haben, die sich zwar analytisch nicht lösen, aber dennoch 
in der Praxis gut angehen lassen, indem beständig zwischen verschie-
denen Ontologien und Metaphysiken gewechselt wird. Der Blick 
lenkt sich hiermit auf die Figuration, nämlich auf die Tatsache, dass 
solche Arrangements nötig sind, damit aber zugleich das Design die-
ser Arrangements, die Art und Weise, wie diese Gegenstände jeweils 
versammelt werden, kontingent ist und zum Thema werden kann.146 

An dieser Stelle könnte die Auseinandersetzung mit der Hirnfor-
schung auch aus soziologischer Sicht wirklich interessant werden. 
Es wird nämlich zum einen deutlich, dass jede Analyse von Kultur 
und menschlichem Verhalten Psychisches, Soziales und Physisches 
als Index mitzuführen hat.147 Zum anderen wäre nun auch die Me-
taphysik in einem nahezu spielerischen Sinne als Notwendigkeit zu 
begreifen, sich in einer Welt zu verorten, indem erst sie einen wis-
sen und orientieren lässt,148 ohne jedoch dabei einem szientistischen 

146	Vgl. Latour (2007).
147	Hierzu in einem ähnlichen Sinne Dirk Baecker: »Vielleicht muss man 

noch einen weiteren Abstraktionsschritt ins Auge fassen und den hier 
entwickelten Begriff einer Natur der Gesellschaft aus seinem soziologi-
schen Kontext herauslösen und der Kulturtheorie überantworten. Unter 
der Kulturtheorie soll dabei eine Theorie verstanden werden, die im 
Anschluss an klassische Theoriepositionen von Johann Gottfried Herder 
bis Sigmund Freud mit mindestens drei Systemreferenzen parallel zu 
arbeiten vermag, mit der Referenz auf die Gesellschaft, mit der Refe-
renz auf das Bewusstsein und mit der Referenz auf den Organismus« 
(Baecker 2007a).

148	Wir befinden uns hier sehr nahe an dem, was auch Rorty an dem An-
spruch der modernen Philosophie, die Metaphysik zu überwinden, aus-
zusetzen hat: »Hat man verstanden, daß das Erkennen nicht ein Wesen 
hat, das von den Wissenschaftlern oder Philosophen beschrieben werden 
könnte, sondern daß es die Berechtigung ist, kraft momentan gültiger 
Maßstäbe etwas zu glauben, so ist man ein gutes Stück in die Richtung 
der Auffassung weitergekommen, für die das Gespräch der unhinter-
gehbare Kontext ist, in dem Erkenntnis verstanden werden muß. Man 
hat nicht mehr Relationen zwischen menschlichen Wesen und ihren 
Forschungsgegenständen im Blick, sondern alternative Maßstäbe der 
Rechtfertigung, sowie schließlich jenen Wandel dieser Maßstäbe, der 
die Geistesgeschichte ausmacht« (Rorty 1987 [1979], 421 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Fundamentalismus oder Essentialismus verfallen zu müssen. Mit dem 
Blinden Fleck, den nolens volens jede wissenschaftliche Beobachtung 
erzeugt, ließe sich nun nicht nur kreativ, sondern auch reflexiv umge-
hen. Das große Werk von William James erschiene hiermit nochmals 
in einem anderen Licht, denn auch die Ästhetik der Figuration in 
der Entfaltung des Beobachterparadoxons könnte nun zum Thema 
werden, also die Frage, welche Lösungen die schöneren sind.

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165 - am 27.01.2026, 10:10:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	II Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie
	1 Am Anfang steht der Dualismus
	2 Die Psychologie
	3 Die modernen Kognitionswissenschaften
	4 Naturalisiertes Bewusstsein


