
�

Wölfe sind auch Cyborgs – 

Cyberfeministische Ergänzungen zu Bruno 

Latours Dingpolitik 

 
MARION MANGELSDORF 

Und das Ende allen Erkundens 
wird sein, dass wir ankommen, wo 
wir aufbrachen. Und diesen Ort 
zum ersten Mal erkennen (T.S. 
Eliot, Vier Quartette) 

 
 

Wölfe sind auch Cyborgs? Der Titel dieses Beitrags rückt jene Wilden, 
die als „Inkorporationen des Bösen“ christlich abendländische Kulturen 
durchqueren, in die Nähe jener von Menschenhand kreierten Konstrukte, 
die sich an der Grenze von Fiktion und Wirklichkeit, Science und 
Fiction bewegen. Wölfe sind GrenzgängerInnen auf verschiedenen 
Ebenen sowohl des Realen wie auch des Imaginären und entlang 
unterschiedlicher Territorien. Sie sind GrenzgängerInnen wie auch die 
cybernetic organism, cyborgs1, die für den Weltraum erschaffen wurden, 
����������������������������������������������

1   Durch die beiden Weltraumtechnologen Manfred Clynes und Nathan 
Kline wurden 1960 für die NASA Cyborgs entwickelt. Sie sind cybernetic 
organism, kybernetische Organismen, sich selbst regulierende Organis-
men; Wesen, die sich geschickter und wendiger nicht nur an die Schwere-
losigkeit jenseits der Hemisphäre anpassen sollten. Ihr wissenschaftlicher 
Hintergrund ist der von gut subventionierten Forschungseinrichtungen und 
Großlabors im Bereich Technikentwicklung (vgl. Horst Bredekamp: 
„Politische Theorien des Cyberspace“, in: Robert Konersmann (Hg.), 
Kritik des Sehens, Leipzig: Reclam 1997, S. 320-339). Dabei spiegeln 
sich in diesen Wesen die Menschen selber, die eingetreten sind in eine 
neue Weltordnung, in der eines nicht mehr mühelos zu gelingen scheint: 
Die Aufteilung in klar voneinander zu trennende Sphären. Nicht erst zu 
Beginn des Millenniums ist das eine durchdrungen vom anderen: Die 
Weltmächte von den so genannten Drittländern, die Realität von der 
Virtualität, die Wahrheit von der Simulation, die Menschen von den 
Computern, menschliche Intelligenzen von künstlichen Intelligenzen. 

185 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION MANGELSDORF 

die zwischen anorganischer und organischer Stofflichkeit oszillieren und 
deren Name in den sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts nicht nur in 
der Technikforschung, sondern auch für das Science-Fiction-Genre ge-
prägt wurde.2 Einige Jahre nach ihrer Erschaffung für den Krieg der 
Sterne provozierte die Naturwissenschaftsforscherin Donna J. Haraway 
mit einem Cyborgbegriff, der gleichermaßen die komplexen Überschnei-
dungen von Menschen und Maschinen sowie Menschen und anderen 
Tieren verfolgte.3 Damit regte Haraway eine kritische Gesellschafts-
analyse an, die in Anlehnung, aber auch in Distanz zu Bruno Latour das 
Phänomen umkreist, dass sich Hybriden ausbreiten, dass also Misch-
wesen und Mischkulturen im Grenzbereich und nicht selten im Grenz-
krieg von Wissenschaft, Politik und anderen kulturellen Sphären als 
untergründige Effekte der Moderne entstehen. Hierzu schreibt die femi-
nistische Naturwissenschaftkritikerin Elvira Scheich:  

 
„Die Implosion der Dichotomien, der Zusammenbruch jener stabilen Tren-
nungen, die kennzeichnend für die Moderne sind, rufen greifbare materielle 
Krisen hervor. In den Verschmelzungen von abstrakt und konkret, global und 
lokal, von Schöpfung und Technologie, Kybernetik und Organismus sind 
Mischwesen entstanden, cyborgs, deren Existenz eine materielle und episte-
mologische Neuordnung des Verhältnisses von Wissenschaft und Gesellschaft, 
von Labor und Lebensweise erzwingt.“4

�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

Clynes und Kline haben diese Durchdringungen so wie sie dann Haraway 
auch in ihrem Begriff der ‚Cyborg-Ontologie‘ auf den Punkt brachte, 
vorausgesehen. In einem Interview zwischen Chris Hables Gray, dem 
Herausgeber des Cyborg Handbook und Clynes bringt dieser das Cyborg 
Verständnis der beiden Forscher auf den Punkt: „Homo sapiens, when he 
puts on a pair of glasses, has already changed. When he rides a bicycle he 
virtually has become a cyborg.“ Chris Hables Gray: „Interview With 
Manfred Clynes“, in: Chris Hables Gray (Hg.), Cyborg Handbook, New 
York, London: Routledge 1995, S. 43-53, hier S. 49. 

2   Vgl. Barbara Petersen/Bärbel Mauss: „Science & Fiction. Eine Einlei-
tung“, in: Barbara Petersen/Bärbel Mauss (Hg.), Feministische Naturwis-
senschaftsforschung. Science und Fiction, Talheim: NUT 1998, S. 9-13, 
hier S. 9. Vgl. auch Thomas Macho/Annette Wunschel: „Zur Einleitung: 
Mentale Versuchsanordnungen“, in: Thomas Macho/Annette Wunschel 
(Hg.), Science & Fiction. Über Gedankenexperimente in Wissenschaft, 
Philosophie und Literatur, Frankfurt/Main: Fischer 2004, S. 9-14, hier S. 
12. 

3   Vgl. Donna J. Haraway: „Ein Manifest für Cyborgs. Feminismus im Streit 
mit den Technowissenschaften“, in: Carmen Hammer/Immanuel Stieß 
(Hg.), Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen, Frank-
furt/Main: Fischer 1995b, S. 33-72, hier S. 36f. 

4   Elvira Scheich: Vermittelte Weiblichkeit. Feministische Wissenschafts- 
und Gesellschaftstheorie, Hamburg: Hamburger Edition 1996, S. 30. 

186 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÖLFE SIND AUCH CYBORGS 

Latour hat diese Implosionen problematisiert, Haraway hat sie auf die 

Spitze getrieben – beide aber stehen dafür, eine Versammlung einberu-

fen zu wollen, um Diskurse darüber anzuregen, auf welche Weise adä-

quater repräsentiert werden könnte, dass nicht nur die Menschen, 

sondern vielgestaltige Netzwerke unterschiedlicher AkteurInnen gesell-

schaftlich-kulturelle Prozesse vorantreiben. 

So provozieren derzeit freilebende Wölfe Diskussionen im Umgang 

und über Handlungsstrategien mit den Tieren, die als grundlegend für 

das Mensch-Tier-Verhältnis im dritten Jahrtausend betrachtet werden 

können. Sie versammeln Menschen verschiedener Profession, um neu 

auszuhandeln wie mit ihnen umzugehen sei: Dabei sind Wölfe jene Wil-

den, die als StellvertreterInnen einer Natur angesehen werden können, 

deren Grenzen zur Kultur, zur „Zivilisation“ fließend geworden sind, de-

ren Grenzen zwischen Natur und Kultur immer schon fließend waren. 

Wölfe sind jene Wilden, die als StellvertreterInnen eines Umgangs mit 

der Natur betrachtet werden können, der für westliche Gesellschaften 

konstituierend ist. Dabei ermöglichen diese auch mitteleuropäische Ge-

filde durchwandernden Wildtiere, dass die Ausgangsfrage dieses Sam-

melbandes, ob die Natur im Schwinden begriffen ist, auf eine der 

Thematik angemessen ambivalente Weise beantwortet werden kann. 

 

 

Mit  den Wölfen heulen – eine zwiegespaltene 

Antwort  auf  die Frage ‚Verschwindet  die Natur?‘  

 

Auf die Frage: Verschwindet die Natur? kann mit den Wölfen nur eine 

zwiegespaltene Antwort gegeben werden: Ja, sie verschwindet, zumin-

dest das, was wir bislang dafür hielten. Ja, sie verschwindet oder zumin-

dest unterliegt der Naturbegriff derzeit einem extremen Wandel. Ja, sie 

verschwindet, zumindest vor der eigenen Haustüre. Aber dem Arten-

sterben und der Landschaftszersiedlung zum Trotz kehren wilde Wölfe 

und mit ihnen andere Wildtiere – wie Braunbären oder Luchse – auch 

ins dicht besiedelte Mitteleuropa wieder zurück. Ist die Natur im 

Schwinden oder nicht vielmehr in einem „Aufmarsch“ begriffen? Kehrt 

die Natur zurück und zwar in einer Weise zurück, die als katastrophal, 

beunruhigend oder unaufhaltsam erlebt wird?  

Nach einer Reihe von Tod- und Endsagungen, die in der so genann-

ten Postmoderne durchgespielt wurden – dem Tod des Subjekts, dem 

Ende der Geschichte und dem Ende der Metaphysik (oder dem Tod 

Gottes) – scheint sich das Verschwinden der Natur nahtlos in die zuvor 

genannten Abgesänge einzureihen. Dass es bei all diesen Endsagungen 

darum geht, sich mit der Moderne kritisch auseinander zusetzen, darüber 

187 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION MANGELSDORF 

wurde bereits vielfach reflektiert. Eine kritische Auseinandersetzung mit 

bürgerlichen Werten, einem Fortschrittsoptimismus einerseits und einer 

Desillusionierung verbunden mit einem kollektiven Trauma nach zwei 

Weltkriegen andererseits hat vor allem den kulturellen Wiederaufbau 

Europas mitgeprägt. In einer beinahe inflationären Weise lassen sich 

End- und Todsagungen der Nachmoderne, das heißt den postmodernen 

Diskursen des 20. Jahrhunderts zuordnen. Dies, obwohl klassisch-

moderne Theoretiker wie Friedrich Nietzsche bereits im 19. Jahrhundert 

vom Tode Gottes sprachen
5
 oder G.W.F. Hegel schon mit dem Sieges-

zug Napoleons durch Eurasien das Ende der Geschichte eingeleitet sah.
6

Bruno Latour hat sich zwiegespalten mit postmodernen Diskursen 

beschäftigt, er ist weder modern noch postmodern, den Tod- und 

Endsagungen gibt er sich nicht ohne weiteres hin. Er fokussiert das 

Problem mit der Moderne auf die zentrale Frage nach der Repräsenta-

tion: Wer repräsentiert wen – wie? Wer repräsentiert die Subjekte – wie? 

Wer repräsentiert Geschichte – wie? Wer repräsentiert Natur – wie? Es 

geht Latour darum, über Repräsentationslogiken und -politiken nachzu-

denken, eine Dingpolitik zu betreiben, ohne in einen postmodernen Ab-

gesang des Subjekts, der Geschichte und Natur zu verfallen. Er stellt 

sich der Problematik moderner Begrifflichkeiten und unterzieht sie einer 

kritischen Revision. Aus der Notwendigkeit der Repräsentation sieht er 

jedoch kein Entkommen. Die Repräsentation ist ein Dilemma, weil sie 

immer reduktionistisch verfahren muss, denn nicht Jede und Jeder kann 

gleichermaßen, zur selben Zeit angemessen repräsentiert werden oder 

sogar an einer Versammlung teilhaben. Diesem Dilemma entgehen die 

Repräsentantinnen und Repräsentanten weder in den Wissenschaften 

noch in politischen oder anderen kulturellen Sphären. Doch als Problem 

und Aufgabe muss das Dilemma formuliert und die Frage ständig erör-

tert werden: Wer wird wie und von wem repräsentiert? Haraway fügt 

Latours Reflexionen zum Dilemma der Repräsentation wesentliche As-

pekte hinzu, indem sie außerdem für folgende Fragen sensibilisiert: Wie 

ist mit hegemonialen Praktiken umzugehen, die durch Sprachdominanz 

geprägt sind sowie durch geschlechtliche, ethnische und speziesitische
7
 

Diskriminierungen auf die Art der Repräsentation einfließen?  

����������������������������������������������

5   Vgl. Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra, München: Insel 1981. 

6   Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Philosophie 

der Geschichte, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989. 

7   Richard Ryder prägte analog zu den Begriffen Rassismus und Sexismus 

für die Diskriminierung anderer Tiere durch das Tier ‚Mensch‘ den 

Begriff des Speziesismus. Der Professor für Psychologie an der Tulane 

University of New Orleans, der zunächst für seine Forschungen selbst 

Tierversuche durchgeführt hatte, war erschreckt von der Leidensfähigkeit 

seiner Versuchstiere. Als eine zentrale Figur der Tierrechtsbewegung seit 

188 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÖLFE SIND AUCH CYBORGS 

189 

Ein Schritt darauf zu, der Sprachdominanz zu entkommen, scheint 
mir Latours mit Peter Weibel kuratierte Kunstausstellung 2005 im 
ZKM, Zentrum für Kunst und Medien in Karlsruhe, Making Things Pub-
lic zu sein. Trotz 1000-seitigem Diskursapparat, der als Katalog zur 
Ausstellung publiziert wurde, sollte im Dialog von Wissenschaft mit 
Kunst über eine neue Dingpolitik verhandelt werden. Hier wird durch 
Medien, wie Installation, Ton, Bild oder Wort, eine erweiterte Reprä-
sentationspolitik angestrebt. Ein Bestreben, dass die Dinge und Tiere, so 
auch die Wölfe,8 sowie ihren Einfluss auf die menschliche Kultur, auf 
andere Weise präsent werden lässt. Es ist dies eine Weise, die gerade im 
Umgang mit den Wölfen von entscheidender Wichtigkeit ist, weil sie es 
erlaubt nicht nur einen rationalen Zugang zur Thematik zu eröffnen, 
sondern auch einen Zugang, der die vielfältigen emotionalen Aspekte 
nicht außer Acht lässt. Wer also heult mit den Wölfen? Darum, dass sie 
sich erneut anzusiedeln getrauen? Darum, dass ihnen Lebensrechte zu-
gesprochen werden? Darum, dass ihre Lebensräume es auch langfristig 
gestatten, ihr Dasein in Koexistenz mit den Menschen einzurichten? 
Wer heult mit den Wölfen, um mit ihnen Kontakt aufzunehmen? Um ihr 
Verhalten, ihre Lebensweise zu begreifen? Um zu verstehen, dass sie 
andere sind, anders als die Menschen und anders als das Bild der Men-
schen von ihnen? Wer repräsentiert sie im Schweizer Parlament, wenn 
ihnen das Privileg, ganzjährig geschützt zu sein, wieder entzogen wer-
den soll? Wer repräsentiert sie wie und warum? Was geschieht durch die 
Repräsentation mit ihrer Präsenz?  

Um Wölfe als Politikum soll es im Folgenden gehen.9 Einem Politi-
kum, weil diese Tiere die traditionell verhärteten, aber längst nicht mehr 
selbstverständlichen Grenzen zwischen Naturen und Kulturen themati-
sieren, weil sie die biopolitische Dichotomie von humanitas und ani-
malitas auf anschauliche und exemplarische Weise infragestellen.10 In 
Anschluss an Gernot Böhme, in Rekurs auf Latour und Haraway sowie 

                                                                                                                       

den siebziger Jahren des 20. Jahrhunderts hat Ryder vor allem mit seinem 
2000 erschienen Buch Animal Revolution: Changing Attidudes Toward 
Speciesism für die aktuelle Tierethikdebatte wichtige Anstöße geliefert. 
Vgl. Richard Ryder: Animal Revolution, Oxford, New York: Berg 2000. 

8   Die Installation von Studio Polo thematisiert in der Ausstellung Making 
Things Public die Wiederkehr der Wölfe (vgl. Silke Bellanger: „Kommt 
nach dem ‚Leviathan‘ das ‚Phantom der Öffentlichkeit‘?“, in: Regioartline 
Kunstmagazin 2005 (online: http://www.regioartline.org/ral/index.php?& 
id=4&backPID=27&begin_at=150&tt_news=917). 

9   Vgl. Margarete Maurer/Otmar Höll (Hg.), Natur als Politikum, Wien: RLI 
2003. 

10  Vgl. Giorgio Agamben: Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION MANGELSDORF 

mit den Wölfen heulend entwinde ich mich somit der Frage nach dem 

Verschwinden der Natur. Ein Nachdenken und Reden über die Natur sei 

damit verweigert. Vielmehr soll der Versuch unternommen werden, 

analog zu kulturwissenschaftlichen Diskursen über ‚Kultur‘ für eine 

dynamische Wendung auch des Naturbegriffs einzustehen. Es soll über 

differente und divergierende Naturen und Kulturen sowie ihre viel-

fältigen Überschneidungen verhandelt werden. Wie schon Böhme 1992 

in seinem Aufsatz Die Natur im Zeitalter ihrer technischen Reprodu-
zierbarkeit11

 in Rückbezug auf den 1936 veröffentlichten Aufsatz von 

Walter Benjamin Die Kunst im Zeitalter ihrer technischen Reproduzier-
barkeit12

 festgestellt hat: Weder Kunst noch Natur werden im Zeitalter 

ihrer technischen Reproduzierbarkeit abgeschafft, sondern der Kunst- 

und Naturbegriff sei einem Wandel unterzogen und sowohl Kunst als 

auch Natur wären zu einem Politikum erklärt worden. 

 

 

Von der  Wiederkehr der  Wölfe 

 

Wölfe treiben nicht mehr länger alleine im Imaginären ihr Unwesen, 

seitdem sie Ende des 19. Jahrhunderts zumindest in mitteleuropäischen 

Breitengraden ausgerottet waren, sondern sie irritieren im Zeitalter der 

Technoscience
13

 mit ihrer leibhaftigen Präsenz. Zumindest in Ost-

deutschland, der Schweiz, Italien und Frankreich sind sie zu einem 

����������������������������������������������

11  Vgl. Gernot Böhme: Natürlich Natur. Über Natur im Zeitalter ihrer techni-

schen Reproduzierbarkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

12
 
 Vgl. Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen 

Reproduzierbarkeit: Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1996. 

13  „Technoscience (in der deutschen Übersetzung auch als Technowissen-

schaft bezeichnet) ist ein in der inter- und transdisziplinären Wissen-

schafts- und Technikforschung weit verbreitetes Konzept, welches den 

sozialen und technologischen Kontext von Wissenschaft herausstellt. Mit 

dem Konzept wird anerkannt, dass wissenschaftliches Wissen nicht nur 

sozial kodiert und historisch situiert ist, sondern auch von materiellen 

(nicht-humanen) Netzwerken und AkteurInnen stabilisiert wird. Es werden 

damit die Verbindungen von technologischen, wissenschaftlichen und 

ökonomischen Praktiken bezeichnet, die für zeitgenössische Gesellschaf-

ten prägend sind“. http://de.wikipedia.org/wiki/Technoscience vom 13. 

Juli 2006. Diese Definition wurde seitens der Forschungsgruppe ‚Techno-

science‘, die ich als Referentin der Abteilung Gender Studies im Sommer 

2005 an der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg initiiert habe, auf der 

Basis von Schlüsseltexten formuliert und in Wikipedia erläutert. Zudem 

kann der Begriff im Sinne Latours und Haraways bereits als Epochebegriff 

verstanden werden, er löst den der Spätmoderne ab (vgl. Ingeborg Reichle: 

Kunst aus dem Labor, Wien, New York: Springer 2005, S. 15.  

190 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÖLFE SIND AUCH CYBORGS 

hitzig diskutierten Politikum avanciert. Das 20. Jahrhundert war geprägt 

von ihrer leibhaftigen Abwesenheit und einer desto stärkeren imaginären 

Kraft: Für Sigmund Freud rumorten ihre düsteren Gestalten noch im 

Unbewussten seines berühmtesten Patienten; Hermann Hesse und Hans 

Magnus Enzensberger sahen in ihnen die revolutionäre Kraft gegenbür-

gerlichen Mutes symbolisiert und Adolf Hitler, der für sich den Deck-

namen ‚Wolf‘ wählte, ließ noch einmal durch seine Werwolf-Truppen 

die germanischen Krieger, die Berserker, auferstehen, die von einem 

Wolfsherrn angeführt ihrem grausamen Blutrausch nachgingen. Im 

dritten Jahrtausend nun kehren die Wölfe in Tiergestalt wieder und ma-

chen deutlich, dass diese, die reale Natur immer auch einen imaginären 

Schatten mit sich führt und zu Projektionen, zu Wolfsprojektionen14 ver-

leitet.  

Dabei erscheint die Wiederkehr der Wölfe wie eine List der Natur 

und der Geschichte: Bahnt sich die Natur jenseits ihrer biotechnologi-

schen Reproduzierbarkeit und Patentierung eigene Wege? Die Anpas-

sungsfähigkeit und Zähigkeit der wölfischen Natur verleiht dem Tier 

nach wie vor eine Aura ungebändigter und apokalyptischer Kraft. Canis 
lupus lupus, so die taxonomische Bezeichnung für die europäische Un-

terart des Wolfs, taucht nicht mehr nur in menschenfernen Gegenden 

auf, sondern auch nahe der hochtechnisierten Städte Europas, dort, wo 

die Natur nur allzu deutlich im Schwinden begriffen ist. Berichte über 

die so genannten Spagettiwölfe, die an der Peripherie Roms aus Müll-

tonnen Nahrung suchen und in Begleitung von Aasgeiern davonziehen, 

Zeitungsartikel über EinzelgängerInnen, die an den S-Bahnlinien Berlins 

auftauchen, Filmaufnahmen, von den ersten frei lebenden Wölfen in der 

Muskauer Heide oder von Wölfen bei Brasov in Rumänien, die gezielt 

und souverän Bahngleise, städtische Straßen und Plätze überqueren, ver-

setzen die einen in erwartungsvolles Staunen, die anderen in schlichtes 

Entsetzen.  

Gleichsam wie Überblendungen in der Foto- und Filmtechnik prägen 

Szenarien sowohl aus der Vergangenheit wie auch aus der jüngsten Ge-

genwart das zeitgenössische Bild von Wölfen. Zum einen treiben immer 

noch Bilder vom bösen Wolf ihr Unwesen, Bilder, wie beispielsweise 

das vom Werwolf von Ansbach, der gejagt, getötet und schließlich zur 

menschlichen Figur stilisiert erhängt wurde.
15

 Es ist dies ein beliebtes 

����������������������������������������������

14  In meiner Dissertation habe ich die Thematik ausführlich behandelt. Vgl. 

Marion Mangelsdorf: Wolfsprojektionen: Wer säugt wen? Von der 

Ankunft der Wölfe in der Technoscience. Dissertation: FU Berlin 2005. 

15  Vgl. Abbildung in: Elmar M. Lorey: Heinrich der Werwolf. Eine Ge-

schichte aus der Zeit der Hexenprozesse mit Dokumenten und Analysen, 

Frankfurt/Main: Anabas 1998, S. 250. 

191 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION MANGELSDORF 

Motiv der frühen Neuzeit gewesen. Zum anderen werden die Menschen 

heutzutage mit Dokumentationen frei lebender Wölfe konfrontiert, die 

sich nahe und zum Teil auch inmitten ihrer Großstädte wagen. So sorgte 

der Tierfilmer Uwe Anders 2002 mit Aufnahmen frei lebender Wölfe in 

der Muskauer Heide für Aufregung. Sein Dokumentarfilm kann als ein 

Novum in der deutschen Tierfilmgeschichte angesehen werden. Denn er 

hält fest, dass seit über 150 Jahren Wölfe wieder in Gegenden zurück-

kehren, aus denen sie vollkommen ausgerottet worden waren. Keine 100 

Kilometer von Berlin entfernt – ausgerechnet auf einem Truppen-

übungsplatz – ziehen die ersten deutschen Wolfsrudel ihre Jungen groß. 

Seit Jahren gelangen immer wieder EinzelgängerInnen von Polen über 

die Oder-Neiße-Grenze nach Ostdeutschland.  

Dabei wird die Wiederkehr der Wildtiere in eine hochzivilisierte 

Welt äußerst emotional aufgenommen. Kaum ein Tier weckt bis heute 

so große Aggressionen, Ängste und Widerstände, aber auch hoffnungs-

volle Gefühle. Eine 1998 durch Marcel Hunziker vom Swiss Federal In-
stitute for Forest, Snow and Landscape Research (WSL) durchgeführte 

Untersuchung bezeugt dies. Danach kann zwischen folgenden Wolfsty-

pen unterschieden werden:  

 

„Der traditionsorientierte Wolfsgegner empfindet den Wolf als Symbol für die 

Wildnis, die sich wieder ausbreitet und somit den – positiv gewerteten – Pro-

zess der Zivilisation und ihre gemeinschaftlichen, traditionellen Werte in 

Frage stellt. Für den postmodernen Wolfsbefürworter stellt der Wolf den dy-

namischen Kämpfer dar, der sich trotz aller Widrigkeiten behaupten kann. Der 

Wolf symbolisiert damit den Widerstand gegen die – als zerstörerisch wahrge-

nommene – Zivilisation. Für den ambivalenten Wolfsbefürworter ist der Wolf, 

der sich als Rudeltier in die Gemeinschaft einordnen, aber auch als Einzel-

kämpfer behaupten kann, ein Symbol für die eigene Ambivalenz zwischen der 

Orientierung an traditionellen Werten und der Suche nach einem neuen, indi-

viduellen Wertgefüge.“
16

  

 

Während sich also unter StädterInnen wie bspw. den „taz-Grünen“ ein 

reges und begeistertes Interesse für die Wölfe breit macht, sehen 

BewohnerInnen auf dem Land, also in betroffenen Gebieten, der Wie-

derkehr eher skeptisch entgegen. Doch auch dort, wo Menschen sich mit 

den Wildtieren unmittelbar konfrontiert sehen, herrscht nicht nur das so 

genannte ‚Rotkäppchen-Sydrom‘, sprich Angst und Ablehnung, sondern 

es gibt auch durchaus die, die gewillt sind, sich auf die neue Situation 

����������������������������������������������

16  Marcel Hunziker: „Der Wolf – sowohl Feind als auch Vorbild“, 

Pressemitteilung der Eidgenössischen Forschungsanstalt für Wald, Schnee 

und Landschaft (WSL) vom 10.12.1998. 

192 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÖLFE SIND AUCH CYBORGS 

einzulassen. Dies schon allein deswegen, weil sich die Anwesenheit der 

Wölfe zumindest in strukturarmen Gebieten wie bspw. der Muskauer 

Heide belebend auf einen Wolfs- und Ökotourismus auswirkt. Biosphä-

renkämpfe, also im wörtlichsten Sinne des Wortes Kämpfe um Lebens-

bereiche, werden dabei ausgefochten. Während die einen den Wolf als 

unnütz empfinden, sie die wilden Tiere in ihre Vorstellungen nicht in-

tegrieren können, sie als Konkurrenten und Bedrohung ihrer Besitzan-

sprüche an ‚die Natur‘ und Nutztiere empfinden, sehen die anderen 

deren Wiederkehr und die damit einhergehenden notwendigen Verände-

rungsprozesse als durchaus sinnvoll für Mensch, Tier und Landschaft 

an.  

Wölfe provozieren somit eine Dingpolitik, die im Sinne Latours bei-

nahe als exemplarisch angesehen werden kann. In der deutschen Über-

setzung des Vorworts zur Ausstellung Making Things Public. Atmo-

sphären der Demokratie schreibt Latour:  

 

„Das alte Wort ‚Thing‘ oder ‚Ding‘ [bezeichnet] ursprünglich einen bestimm-

ten Typ archaischer Versammlung. Viele Parlamente in nordischen und angel-

sächsischen Ländern halten die alte Wurzel dieser Etymologie noch wach 

[…], die Landschaft in Deutschland ist mit Thingstätten übersät, und an vielen 

Orten kann man Steinkreise sehen, wo sich einst das Thing befand. Lange be-

vor es ein aus der politischen Sphäre hinausgeworfenes Objekt bezeichnete, 

das dort draußen objektiv und unabhängig stand, hat so das Ding oder Thing 

für viele Jahrhunderte die Sache bezeichnet, die Leute zusammenbringt, weil 

sie sie entzweit.“
17

 

Wölfe bringen Menschen zusammen, weil sie sie entzweien und dabei 

können sie als Indikatoren des Umgangs der Menschen mit ‚der Natur‘ 

schlechthin angesehen werden. Indem ich diesem Verhältnis nachfor-

sche, ist es mir möglich über das Politikum ‚Natur‘ nicht nur im Spezi-

ellen, sondern auch im Allgemeinen nachzudenken. In diesem Sinn 

möchte ich an dieser Stelle noch einmal etwas weiter ausholen, um dann 

auf Cyborgs, die Wölfe sind und eine „erweiterte“ Dingpolitik, näher 

eingehen zu können.  

 

����������������������������������������������

17  Bruno Latour: Von der Realpolitik zur Dingpolitik, Berlin: Merve 2005, S. 

29f. 

193 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION MANGELSDORF 

Von der Geburt  der  z iv i l is ierten Menschen und 

ihrer  Abkehr von ‚Mutter  Natur ‘  

 
Bei Walter Benjamin oder Theodor W. Adorno, diesen prominenten So-
ziologen im Übergang der Moderne zur Postmoderne, kreist das Denken 
um die Auseinandersetzung mit dem Trauma der Weltkriege – des ers-
ten Weltkrieges bei Benjamin, des zweiten bei Adorno. Doch verbinden 
beide diese zerrüttenden, einschneidenden Erlebnisse mit einem ande-
ren, noch tiefgreifenderen, einem kollektiven Trauma, dass zumindest 
die abendländischen Kulturen durch die Zeiten und divergierenden 
Ethnien hinweg, beschäftigt habe: Der Abkehr von der als feindlich be-
griffenen Natur. Zur Selbsterhaltung notwendig sei Naturbeherrschung – 
menschliche Kulturen, die Geburt des Subjekts und der geschichtliche 
Fortschritt gingen einher damit, sich von ‚Mutter Natur‘ zu lösen. Die 
Dialektik der Aufklärung wird von einem Geburtstrauma begleitet.18 Ca-
rolyn Merchant hat 1987 gezeigt, dass der „Tod der Natur“, wie sie ihn 
durch Theoretiker wie Francis Bacon und René Descartes eingeleitet 
sieht, damit parallel lief, dass die vormals Nahrung spendende ‚Mutter 
Natur‘ zur Hure stilisiert wurde, einer Hure, die es zu unterwerfen galt, 
die auszubeuten nicht mehr länger als Sakrileg, sondern als Gebot der 
Stunde angesehen wurde. Kultur erscheint somit tragischerweise, aber 
auch notwendigerweise damit verbunden zu sein, dass die Menschen 
sich von der Natur um sie herum und schließlich auch in ihnen selber 
abkehren müssen. Das Verschwinden der Natur kann zwar bedauert 
werden, aber im Grunde macht es den Menschen erst zum Menschen – 
so wurde die abendländische Geschichte lange Zeit erzählt.  

Doch lehren die Wölfe die Menschen ein anderes Verständnis ihrer 
Kultur- und Zivilisationsgeschichte? Sie waren es, die die Menschen, 
wie sonst kein anderes Landsäugetier, über den gesamten Globus be-
gleiteten und sich als UniversalistInnen, wie sie es beide sind, miteinan-
der unter verschiedenen klimatischen und geografischen Bedingungen 
ausbreiteten. Ihre Geschichte ist eine angebliche Erfolgsgeschichte im 
Übergang von sesshaften zu nomadischen Kulturen, deren wölfischer 
und später hündischer Anteil gern unterschlagen wird.  

 
 

����������������������������������������������

18  Theodor W. Adorno/Max Horkheimer: Dialektik der Aufklärung, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1969. 

194 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÖLFE SIND AUCH CYBORGS 

Wölfe sind auch Cyborgs oder:   

Wie präsent  s ind ‚Companion Species‘  und  

wie lassen sie sich repräsent ieren? 

 
Donna Haraway, deren Schriften sich explizit auf Latour beziehen, hat 
in ihrem zweiten, 2003 erschienen Companion Species Manifesto19 der 
Geschichte von Menschen und Wölfen eine andere Konnotation gege-
ben. Sie befragt damit das Geburtstrauma der menschlichen Spezies auf 
neue Weise, nimmt Umwertungen, Neuwertungen, nimmt Wandlungs- 
und Veränderungsprozesse in den Blick, versucht sich daran, Menschen, 
Wölfe, Hunde und ihre Beziehung zueinander in einer anderen Weise zu 
repräsentieren. Ihr Anliegen ist, beide Seiten, Menschen und andere 
Tiere, als AkteurInnen im Geschehen eines auch involutiven20 Prozesses 
zu betrachten. Schon in ihrem 1984 veröffentlichten und auch in 
Deutschland breit rezipierten Cyborg Manifesto21 hatte sie den Begriff 
Cyborg weiter gefasst als er üblicherweise gebraucht wird. Nicht allein 
Hybride zwischen Mensch und Maschine verstand sie darunter, sondern 
auch Mischwesen zwischen Menschen und anderen Tieren. Schon im 
ersten Manifest hatte sie versucht aufzuzeigen wie vielfältigste Vermen-
gungen sonst getrennt betrachteter Bereiche, der Kultur und Technik auf 
der einen Seite, der Natur auf der anderen Seite unsere Daseinsweise, 
unsere Ontologie, eine Cyborg-Ontologie,22 prägen. 

Mit Haraway, auch wenn sie den Begriff nicht verwendet, kann ge-
fragt werden, was denn Domestikation heißt? Üblicherweise wird dar-
unter die Kultivierung des Animalischen verstanden, die als Akt der 
Unterwerfung des Instinkthaften, Emotionalen und Un/an/geeigneten23 
����������������������������������������������

19  Vgl. Donna J. Haraway: The Companion Species Manifesto. Dogs, People 
and Significant Otherness, Chicago: Paradigm Press 2003, S. 6. 

20  Im Gegensatz zur Evolution eine Involution zu fokussieren, bedeutet, dem 
nachzugehen, dass so wie die Menschen den Affen verwandtschaftlich 
nahe stehen, sie den Wölfen sozial nahe stehen. Im Angesicht ihrer 
domestizierten Nachkommen, der heute noch liebsten Haustiere, der 
Hunde, können sich die Menschen auf diese Nähe im wahrsten Sinne des 
Wortes besinnen. Dabei wird die kulturelle und historische Diversität 
dieser gelebten Nähe offensichtlich. Man braucht nur an Hirten-, Blinde-, 
Kampf- oder Therapiehunde sowie an Fiffie mit dem Haute-Couture-
Kleidchen zu denken, die gegenseitige Hilfe und zum Teil sogar etho-
logisch-morphologische Annäherung ist unübersehbar. 

21  Auf deutsch Ein Manifest für Cyborgs. Vgl. D. J. Haraway: Ein Manifest 
für Cyborgs. 

22  Vgl. D. J. Haraway: Ein Manifest für Cyborgs, S. 34. 
23  Die vietnamesische Filmemacherin und feministische Kulturtheoretikerin 

Trinh-T Minh-ha, auf die sich auch Haraway in ihren Schriften aus-
drücklich bezieht, hat in diesem Kontext in den achtziger Jahren den 
Begriff „inappropriate/d other“ eingeführt, der im deutschen mit „die 

195 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION MANGELSDORF 

unter das Vernünftige, Sprachbegabte und Zivilisierte vorgestellt werden 
muss. Das vormals bedrohliche, das vormals ungebändigte wird den 
Zielen und Zwecken der Menschen untertan gemacht. Nun ist die Ironie 
der Geschichte, dass aus diesem Herrschaftsakt zwar technisches Know-
How gewonnen und im Weiteren auch technische Artefakte produziert 
werden konnten, aber eben diese Artefakte wiederum die Menschen zu 
domestizieren begannen. Die Menschen domestizierten die Tiere, 
machten sie zu Artefakten ihrer Herrschaft, gewannen sie als Funktions- 
und Gestaltungsvorbilder für ihre Maschinen und haben dabei lange Zeit 
übersehen, dass sie sich selbst durch diese domestizierten. Haraway 
macht sowohl auf diese Seite der Bindung der Tiere an die Menschen 
und der Menschen an die Maschinen aufmerksam, als auch darauf, dass 
diese Bindung mehr als nur eine zumeist unfreiwillige Abhängigkeit, 
sondern auch selbstgewählte Verbindung verstanden werden kann. Es 
sind Verbindungen, an denen jeweils zwei Seiten aktiven Anteil haben, 
Menschen und andere Tiere, Menschen und technische Artefakte – sie 
gehen Allianzen ein, die sich tief in ihre jeweiligen Körper, Gestaltun-
gen, Lebens- und Seinsweisen einschreiben – Cyborgs bestimmen un-
sere Ontologie. Sie definieren unsere Politik, betont Haraway.  

Im dritten Jahrtausend nun wecken Mensch-Technik-Verschmelzun-
gen zwar immer wieder Ängste, aber sie sind längst zur Normalität ge-
worden. Stärker als Mensch-Technik-Verbindungen sind Mensch-Tier-
Verbindungen aus dem Blick geraten. Dies ist nun auch der Punkt, an 
dem Haraway Latour auf seine blinden Flecken aufmerksam zu machen 
versucht. So bezieht sie sich zwar auf seine Netzwerktheorie, spricht je-
doch lieber von Cate’s Cradle, von Fadenspiel. Sie sieht die ANT zu 
sehr auf das Verhältnis von Menschen und technischen Artefakten be-
grenzt. Kritisch zum Netzwerkbegriff merkt sie an und darin kommt ihre 
Ambivalenz anschaulich zu Tage: „Das US-Militär gehört sehr wahr-
scheinlich zu den Institutionen, die sich heute weltweit am meisten für 
�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������

un/an/geeigneten Anderen“ übersetzt werden kann. Minh-ha hat diesen 
Begriff im Gespräch mit Marina Grižini Mauhler erläutert. Das Gespräch 
wurde unter dem Titel Die Grenzen des Anderen verschieben im Katalog 
zur Ausstellung Minh-has in der Wiener Secession 2001 publiziert: „Der 
Ausdruck ‚in-appropriate/d other‘ ist auf beide Weisen zu verstehen: als 
jemand, den man nicht vereinnahmen (appropriate) kann, und als jemand 
unangepasster (inappropriate). Nicht eindeutig anders und nicht eindeutig 
gleich.“ Trinh-T Minh-ha: Texte/Texts, Wien: Secession 2001, S. 49. 
Minh-ha geht es darum, Werkzeuge anzubieten, die „von allen, die von 
dem gesellschaftlichen Standard der ‚Normalität‘ marginalisiert worden 
sind, aufgegriffen und eigenständig benutzt werden [können]. Man kann 
nicht alles explizit berücksichtigen, man kann nur über bestimmte 
spezifische Themen sprechen, aber man kann mit den Ohren anderer 
marginalisierter Gruppen hören.“ T. Minh-ha, Texte/Texts, S. 50. 

196 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÖLFE SIND AUCH CYBORGS 

die Netzwerktheorie interessieren. Das heißt nicht, dass wir diese Bilder 
nicht mehr für die eigene Arbeit verwenden sollten, es sollte uns aber zu 
denken geben.“24 Es geht ihr darum, zu zeigen, das sich Cross-Species-
Communication, Fadenspiele zwischen Spezien verschiedener Art in un-
sere Körper eingeschrieben haben, dass wir von Companion Species 
umgeben sind, wie es deutlicher als durch die Wölfe und Hunde nicht 
veranschaulicht werden kann. Ausgerechnet molekularbiologische Er-
kenntnisse verhelfen in dieser Hinsicht zu einem Einsehen. In ihrem 
Companion Species Manifesto bezieht sich Haraway auf Studien der 
beiden Evolutionsbiologen Charles Vilà und Robert Wayne, die von ei-
ner Koevolution zwischen den frühen Menschen und Wölfen sprechen. 
Sie haben festgestellt, dass die Domestikation der Wölfe zu Hunden weit 
früher stattgefunden haben muss, als lange vermutet wurde.25  

Wobei Koevolution eine Beziehung beschreibt zwischen beiden 
Spezies, die nicht durch Herkunft und Abstammung, sondern durch ein 
Bündnis entsteht. Im Sinne von Gilles Deleuze und Félix Guttari ent-
steht diese Beziehung „durch transversale Kommunikationsformen zwi-
schen heterogenen Populationen“.26 Es ist eine „Involution“, eine Form 
der Evolution, „die zwischen Heterogenen abläuft […], in der Ge-
schöpfe völlig unterschiedlicher Entwicklungsstufen und Tier- und 
Pflanzenreiche zusammenkommen, ohne dass irgendeine Abstammung 
vorliegt“.27 Es ist ein ineinander gewundenes Werden. „Das Werden ist 
involutiv, die Involution ist schöpferisch. […] Werden ist […] kein klas-
sifikatorischer oder genealogischer Baum. Werden besteht gewiss nicht 
darin, etwas nachzuahmen oder sich mit etwas zu identifizieren.“28  

Es geht darum, zu begreifen, was sich zwischen Menschen und Wöl-
fen abspielte, als diese Involution Metamorphosen in Gang setzte, die 
beide Lebewesen erfassten und veränderten. Durch Vergleiche von mi-
tochondrialer DNA bei verschiedenen Wolfs- und Hundepopulationen 
weltweit wurde es möglich, dieses Werden bis auf seine molekularen 
Ausprägungen hin zu verfolgen. Es konnten dabei neue Erkenntnisse 
über das Bündnis zwischen Menschen, Wölfen und Hunden gewonnen 
werden, Erkenntnisse, die es zweifelhaft werden lassen, ob die Domesti-
kation der ersten Haustiere ein Akt der Unterwerfung des wilden Tieres 
����������������������������������������������

24  Donna J. Haraway: Monströse Versprechungen. Coyote-Geschichten zu 
Feminismus und Technowissenschaft, Hamburg: Argument 1995a, S. 118. 

25  Vgl. Charles Vilà/Jésus E. Maldonado/Robert K. Wayne: „Phylogenetic 
Relationships, Evolution and Genetic Diversity of the Domestic Dog“, in: 
Journal of Heredity 90 (1999), S. 71-77. 

26  Gilles Deleuze/Félix Guattari: Tausend Plateaus. Kapitalismus und 
Schizophrenie, Berlin: Merve 2002, S. 326. 

27  Ebd., S. 325. 
28  Ebd., S. 326. 

197 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION MANGELSDORF 

unter den Willen und die Bedürfnisse der Menschen war. Vielmehr 
scheint es ein Akt gemeinsamer Annäherung gewesen zu sein, eine 
Symbiogenese, die neue Formen des Daseins ermöglichte. Damit wird 
noch einmal ein Bewusstsein infrage gestellt, das die Moderne zutiefst 
geprägt hat: Natur und Kultur stünden sich antagonistisch gegenüber, 
Menschen seien die Herrschenden – die Subjekte der Geschichte – und 
die Natur, damit auch andere Kreaturen, seien ihnen untertan – das heißt, 
sie seien lediglich Objekte des Wissens, Nutzens und Begehrens der 
Menschen. Ausgerechnet durch die hochtechnisierten Analyseverfahren 
der Mikrobiologie werden nun also die Menschen im dritten Jahrtausend 
angeregt, ihre eigenen Standpunkte innerhalb eines zusammenhängen-
den und ineinander verwobenen Ganzen zu relativieren.  

 
 

Von der  Versammlung der Dinge und   

der  Arena der  Tiere 

 
Wiederkehrende Wölfe lassen sich nicht nur als StellvertreterInnen oder 
gar RächerInnen einer entmündigten Natur begreifen, sondern erinnern 
daran, dass sie als Hunde und damit als eine der ersten Artefakte die 
Kulturentwicklungen der Menschen begleiteten und mit vorantrieben.29 
Die Beziehung zu den Wölfen war Mittel zum Zweck eines Expansions- 
und Domestikationsprozesses, der beide Lebewesen erfasste und verän-
derte. Die techné, die Kunst und Fertigkeit, die wilde Natur an sich zu 
binden, zu bändigen und schließlich zu beherrschen, lässt sich in der Be-
ziehung der Menschen zu ihren ersten BegleiterInnen bis in ihre prähis-
torischen Anfänge hin zurückverfolgen. In der Auseinandersetzung mit 

����������������������������������������������

29  Der Naturforscher und Graf Georges-Louis Leclerc Buffon hat im 18. 
Jahrhundert, dem Zeitalter der Aufklärung und ersten Blütezeit der 
Naturwissenschaften, in seinem Lebenswerk Histoire naturelle die Nütz-
lichkeit der Haustiere, allen voran des Hundes, auf eine für westliche 
Kulturen typische Weise betont: „Die Unentbehrlichkeit dieses Tier-
geschlechts in der Ordnung der Natur leuchtet am deutlichsten in die 
Augen, wenn man einen Augenblick annimmt, es wäre nie vorhanden 
gewesen. Wie hätte der Mensch ohne Beihilfe der Hunde sich anderer 
Tiere bemächtigen, sie zähmen und unter seine Botmäßigkeit bringen 
sollen? Durch welche Mittel sollte der Mensch noch jetzt wilde und 
schädliche Raubtiere aufsuchen, jagen und vertilgen? Um bei hinlängli-
cher Sicherheit Herr aller Geschöpfe zu sein, war es notwendig, sich unter 
den Tieren selbst erst einen Anfang zu verschaffen. […] Des Menschen 
erste Kunst war also die Abrichtung des Hundes; die glückliche Folge 
dieser Kunst aber war die Eroberung und der ruhige Besitz des ganzen 
Erdbodens“. Georges-Louis Leclerc Buffon zitiert nach Erik Zimen: Der 
Wolf. Mythos und Verhalten, München: Goldmann 1993, S. 21. 

198 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÖLFE SIND AUCH CYBORGS 

der Vergangenheit wird deutlich, dass techné nicht als ein einseitiger 
gewaltsamer Akt verstanden werden muss, durch den die, der oder das 
Andere bezwungen wird, sondern auch als wechselseitige, mimetische 
Annäherung. Das gilt für Cyborgs und Wölfe gleichermaßen. Das heißt, 
für Haraway bilden nicht mehr länger nur die KulturträgerInnen 
‚Mensch‘ einen kollektiven Verband. Für die Biologin und kritische 
Naturwissenschaftsforscherin sind die verschiedensten AkteurInnen 
daran beteiligt, die Welt als Natur begreifbar zu machen, als eine Art 
Beziehung. Dabei ist die Natur als Artefakt nicht ausschließlich von 
Menschen gemacht: „[S]ie ist eine gemeinsame Konstruktion menschli-
cher und nichtmenschlicher Wesen.“30 Jenseits von Verdinglichung und 
Besitzergreifung sucht Haraway ein anderes Verhältnis zur Natur. Sie 
begreift Natur nicht als einen physikalischen Ort, der in Parks oder 
Schutzgebieten allein das Zerrbild des eigenen Selbst wiedergibt und zur 
touristischen Befriedigung dient. „Die Gemeinplatz-Natur, die ich su-
che, eine öffentliche Kultur, hat viele Häuser mit vielen BewohnerInnen, 
die die Erde neu gestalten können.“31 Haraway spricht auch von Nature-
culture, einem Gewebe von Natur und Kultur, in dem sich das eine vom 
anderen nicht separieren lässt. Die Welt ist „a knot in motion“.32  

Doch das Kollektiv, das Haraway vor Augen hat, unterscheidet sich 
vom Latour’schen Kollektiv. Dies zumindest betonte sie noch 1995 in 
Monströse Versprechungen. Darin meinte sie, dass Latour bei einem zu 
engen Begriff des Kollektivs stehen bliebe, „das sich nur aus Maschinen 
und WissenschaftlerInnen zusammensetzt, die in einem sehr engen zeit-
lichen und räumlichen Rahmen betrachtet werden“.33 Es sei ein zu armer 
Begriff des Kollektivs, meinte Haraway, den bedeutende Gelehrte der 
Social Studies of Science, wie unter anderem Latour auch, vertreten 
würden. „Zwar widerstreben sie richtigerweise einer ‚sozialen‘ Erklä-
rung ‚technischer‘ Praxis, indem sie die binäre Beziehung aufsprengen, 
hinterrücks aber führen sie sie wieder ein, indem sie nur einen der bei-
den Terme – das ‚Technische‘ – anbeten.“34. Vor allem aber, schreibt 
Haraway, unterbliebe bei dieser Anbetung des Technischen die Er-
wägung von Themen wie männliche Vorherrschaft, Rassismus, Impe-
rialismus oder Klassenstrukturen: „Das nämlich sind die alten ‚sozialen‘ 
Gespenster, die die wirkliche Erklärung wissenschaftlicher Praxis ver-
hindert haben.“35

����������������������������������������������

30  D. J. Haraway: Ein Manifest für Cyborgs. 
31  D. J. Haraway: Monströse Versprechungen, S. 16. 
32  D. J. Haraway: The Companion Species Manifesto, S. 6. 
33  D. J. Haraway: Monströse Versprechungen, S. 189 FN 14. 
34  Ebd., S. 189 FN 14. 
35  Ebd., S. 189 FN 14. 

199 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION MANGELSDORF 

So lässt sich mit Haraway und den Wölfen Latours Dingpolitik auf 
cyberfeministische Weise ergänzen. Es ist eine Politik, die der Soziologe 
in Wir sind nie modern gewesen wie folgt formulierte: „Das Menschli-
che lässt sich ja nicht erfassen und retten, wenn man ihm nicht jene an-
dere Hälfte seiner selbst zurückgibt: den Anteil der Dinge.“36 Das, was 
‚Ding‘ in seiner unbegrenzten Bedeutung heißt: Ebenso das sinnlich 
Bemerkbare, als auch das Übersinnliche, das Gedachte37 sollte in einem 
„Parlament der Dinge“38 versammelt, das heißt durch Sprache, Bild, 
Film und weitere Medien repräsentiert werden. Es ist ein Parlament, das 
die Versammlung der Tiere – insbesondere der Wölfe, mit und für die es 
um einen dynamischen Natur-, bzw. Natureculture-Begriff zu heulen 
und streiten gilt – ebenso umfassen müsste.  

 
 

Literatur  

 
Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 1969. 
Agamben, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 2003. 
Bellanger, Silke: „Kommt nach dem ‚Leviathan‘ das ‚Phantom der Öf-

fentlichkeit‘?“, in: Regioartline Kunstmagazin 2005 (online: http:// 
www.regioartline.org/ral/index.php?&id=4&backPID=27&begin_at
=150&tt_news=917). 

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-
produzierbarkeit: Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp 1996. 

Böhme, Gernot: Natürlich Natur. Über Natur im Zeitalter ihrer techni-
schen Reproduzierbarkeit, Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Bredekamp, Horst: „Politische Theorien des Cyberspace“, in: Robert 
Konersmann (Hg.), Kritik des Sehens, Leipzig: Reclam 1997, S. 
320-339. 

Deleuze Gilles/Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und 
Schizophrenie, Berlin: Merve 2002. 

Eliot, Thomas S.: Vier Quartette, Wien: Amandus-Edition 1948. 

����������������������������������������������

36  Vgl. Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symme-
trischen Anthropologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998, Klappentext. 

37  Vgl. B. Latour: Von der Realpolitik zur Dingpolitik, Klappentext. 
38  Bruno Latour: Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001. 

200 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÖLFE SIND AUCH CYBORGS 

Hables Gray, Chris: „Interview With Manfred Clynes“, in: Chris Hables 
Gray (Hg.), Cyborg Handbook, New York, London: Routledge 
1995, S. 43-53. 

Haraway, Donna J.: Monströse Versprechungen. Coyote-Geschichten zu 
Feminismus und Technowissenschaft, Hamburg: Argument 1995a. 

Haraway, Donna J.: „Ein Manifest für Cyborgs. Feminismus im Streit 
mit den Technowissenschaften“, in: Carmen Hammer/Immanuel 
Stieß (Hg.), Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und 
Frauen, Frankfurt/Main: Fischer 1995b, S. 33-72. 

Haraway, Donna J.: The Companion Species Manifesto. Dogs, People 
and Significant Otherness, Chicago: Paradigm Press 2003. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der 
Geschichte, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989. 

Hunziker, Marcel: „Der Wolf – sowohl Feind als auch Vorbild“, Pres-
semitteilung der Eidgenössischen Forschungsanstalt für Wald, 
Schnee und Landschaft (WSL) vom 10.12.1998.  

Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-
schen Anthropologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998.  

Latour, Bruno: Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, 
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001. 

Latour, Bruno: Von der Realpolitik zur Dingpolitik, Berlin: Merve 2005. 
Lorey, Elmar M.: Heinrich der Werwolf. Eine Geschichte aus der Zeit 

der Hexenprozesse mit Dokumenten und Analysen, Frankfurt/Main: 
Anabas 1998. 

Macho, Thomas/Wunschel, Annette: „Zur Einleitung: Mentale Ver-
suchsanordnungen“, in: Thomas Macho/Annette Wunschel (Hg.), 
Science & Fiction. Über Gedankenexperimente in Wissenschaft, 
Philosophie und Literatur, Frankfurt/Main: Fischer 2004, S. 9-14. 

Mangelsdorf, Marion: Wolfsprojektionen: Wer säugt wen? Von der An-
kunft der Wölfe in der Technoscience. Dissertation: FU Berlin 2005. 

Maurer, Margarete/Höll, Otmar (Hg.), Natur als Politikum. Wien: RLI 
2003. 

Merchant, Carolyn: Der Tod der Natur. Ökologie, Frauen und neuzeitli-
che Naturwissenschaft, München: Beck 1987. 

Minh-ha, Trinh-T.: Texte/Texts, Wien: Secession 2001. 
Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. München: Insel 1981. 
Petersen, Barbara/Mauss, Bärbel: „Science & Fiction. Eine Einleitung“, 

in: Barbara Petersen/Bärbel Mauss (Hg.), Feministische Naturwis-
senschaftsforschung (1998), S. 9-13. 

Petersen, Barbara/Mauss, Bärbel (Hg.), Feministische Naturwissen-
schaftsforschung. Science und Fiction, Talheim: NUT 1998. 

201 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARION MANGELSDORF 

Reichle, Ingeborg: Kunst aus dem Labor, Wien, New York: Springer 
2005. 

Ryder, Richard: Animal Revolution, Oxford, New York: Berg 2000. 
Savolainen, Peter/Zhang, Ya-ping/Luo, Jing u.a.: „Genetic Evidence for 

an East Asian Origin of Domestic Dogs“, in: Science 298 (2002), S. 
1610-1612. 

Scheich, Elvira: Vermittelte Weiblichkeit. Feministische Wissenschafts- 
und Gesellschaftstheorie, Hamburg: Hamburger Edition 1996. 

Vilà, Charles/Maldonado, Jésus E./Wayne, Robert K.: „Phylogenetic 
Relationships, Evolution and Genetic Diversity of the Domestic 
Dog“, in: Journal of Heredity 90 (1999), S. 71-77. 

Zimen, Erik: Der Wolf. Mythos und Verhalten. München: Goldmann 
1993. 

 

 

Fi lmograf ie  

 
Anders, Uwe: Wölfe! Zurück in Deutschland, NDR 2003. 
 
 

202 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009 - am 13.02.2026, 18:34:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405284-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

