
Kolonialität und Geschlecht –			 
Eine Einleitung

»Da sitzt er, ausgelaugt. Schweigend. Eine flackernde Kerze erleuchtet nur spär-

lich die Kammer des Zimmermanns im Gastarbeiterheim. Der Euramerikaner aus 

einer Schweizer Ethnie spricht einen deutschen Dialekt und gibt vor, im Zeitalter 

von Jet und Web vor Gewalt und Hunger geflohen zu sein. Er hat sich jedoch jene 

Aura bewahrt, die schon unsere Krankenschwestern und Entwicklungshelfer fas-

zinier te. Nennen wir ihn Yacouba, erstens, um seine Identität zu schützen, und 

zweitens, weil er einen Familiennamen hat, bei dem man sich die Zunge aushaken 

würde.«1

Mit diesen Sätzen beginnt Abdourahman Waberis Persiflage auf die ak-
tuelle Weltordnung, In den Vereinigten Staaten von Afrika. Waberi denkt 
sich darin eine Welt aus, in der Afrika die unangefochtene ökonomi-
sche, kulturelle, technische und politische Vorherrschaft zukommt. Der 
unerschöpfliche Reichtum des afrikanischen Kontinents wird mit dem 
Elend der zahlreichen illegalen Migrant*innen kontrastiert, die aus Eura-
merika auf den Kontinent drängen und an den Rändern der Großstädte in 
Armut und Verzweiflung leben. Stellvertretend für diese verarmten Mas-
sen wird die Geschichte von Yacouba erzählt, einem Schweizer, der »in 
einer verseuchten Favela der Region Zürich geboren [wurde], wo Kinder-
sterblichkeit und AIDS […] Rekordwerte erreichen«.2

Die afrikanischen Reaktionen auf die Migrationsbewegungen aus Eu-
ramerika fallen unterschiedlich aus: Professor Garba Huntingawbe von 
der Kenyatta School of European and American Studies stellt im Fernse-
hen die rhetorische Frage, ob Afrika weiterhin das ganze Elend der Welt 
aufnehmen könne, und fordert die rücksichtslose Abschiebung aller aus-

1 | Waberi 2007, 9.

2 | Waberi 2007, 9.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

ländischen Staatsangehörigen: »Zuerst die Illegalen, dann die Halblega-
len, dann die Paralegalen und so weiter und so fort.«3 Dagegen hält ein 
alternatives Netzwerk, dessen Gesicht Dounya Daher von der Universität 
Langston Hughes in Harar ist. Sie hat sich unter anderem einen Namen 
gemacht »für ihre Kampagne zugunsten eines Herkunftssiegels […], das 
in den Supermärkten von Abidjan für fair gehandelte Bananen aus Neb-
raska«4 wirbt. Der Sprecher der Vereinigten Staaten von Afrika schließ-
lich, Seine Exzellenz El Hadj Saidou Touré, erklärt »die Stabilisierung 
des Friedens in Westeuropa zur absoluten Priorität«5 für die afrikanische 
Staatengemeinschaft.

Während die Mächtigen der Welt, sprich Afrikas, miteinander ringen, 
zieht der Schweizer Yacouba auf der Suche nach Arbeit und Nahrung 
durch die Straßen von Asmara, begafft von den Einheimischen: »Wenn 
er vorübergeht, drehen sich die Fußgänger nach ihm um, erstaunter als 
Völkerkundler, die im tiefsten Bayern auf einen primitiven Volksstamm 
stoßen.«6 Yacouba verschwindet noch vor Ende der ersten Hälfte des Ro-
mans. Er wird tot in einer Sackgasse an der Rue Toussaint-Louverture auf-
gefunden, verblutet mangels medizinischer Hilfe. Lakonisch wird fest-
gehalten: »Die Polizei hat nur wenige Indizien entdeckt, unter anderem 
seine dreckige Mütze und einen nicht abgeschickten Brief an seine Fami-
lie in Zürich. […] Die ganze Ermittlung hat ein pickeliger Praktikant aus 
Arusha zusammengestoppelt.«7 Der Zürcher Yacouba, dessen richtigen 
Namen wir erst spät und nur beiläufig erfahren, bleibt gesichtslos und 
ohne Konturen. Dass er den Roman eröffnet, ist aber kein Zufall. Denn es 
sind die um ihr Überleben kämpfenden Figuren aus Euramerika, welche 
die Geschichte des reichen Afrikas umranken. Überall tauchen sie auf, 
überfluten und stören die glänzenden Straßenbilder der afrikanischen 
Hauptstädte. Das Elend Europas bildet die Kulisse für die Geschichte der 
privilegierten Protagonistin, einer afrikanischen Künstlerin europäischer 
Herkunft, die sich zwischen Gleichgültigkeit und kurz anhaltenden An-

3 | Waberi 2007, 13.

4 | Waberi 2007, 13.

5 | Waberi 2007, 14.

6 | Waberi 2007, 15.

7 | Waberi 2007, 60.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 9

fällen von sozialem Engagement zwischen diesen Gestalten aus einer an-
deren Welt bewegt.8

Waberis Roman ist eine eindrückliche Auseinandersetzung mit dem 
Kolonialismus und der neokolonialen Weltordnung. Mit dem Stilmittel 
der Umkehrung hält er dem Westen einen Spiegel vor Augen, der zeigt, 
wie widersinnig, kontingent und dennoch wirkmächtig die Trennung der 
Welt in eine fortschrittliche und eine rückständige Sphäre ist. Warum 
aber eröffnet Waberi seine Kritik an der kolonialen Weltordnung mit 
dem Bild eines verarmten Schweizer Migranten, der in den luxuriösen 
Straßen von Asmara um sein Leben kämpft und den Subalternen per se 
verkörpert? Warum lenken die ersten Sätze dieser fulminanten Abrech-
nung mit dem Kolonialismus die Aufmerksamkeit auf Zürich und nicht 
auf London, Paris, Amsterdam, Brüssel, Lissabon oder Madrid? Vielleicht 
weil Waberi es vermeiden will, eine ehemalige Kolonialmacht ins Zent-
rum zu stellen, weil sein Roman keine einseitige Abrechnung mit einer 
Metropole darstellt, sondern den gesamten europäisch-nordamerikani-
schen Machtkomplex in den Blick nehmen will? Denn mit Yacouba hat 
er eine Figur geschaffen, die mitten ins westeuropäische Selbstbild zielt. 
Die Schweiz, die er repräsentiert, gilt als Verkörperung einer idealisierten 
Idee des Westens: als friedliche, demokratische, humanitäre, multikultu-
relle, global vernetzte und ökonomisch höchst erfolgreiche Nation.

Yacoubas Herkunftsland wird im Roman explizit zum Thema ge-
macht: »Nach Afrika – oh Zaubername, Sesam-öffne-dich! – hat es Ya-
couba wegen der Milizen verschlagen, die sein Heimatland in briefmar-
kengroße Stücke zerschlagen. Dieser Flickenteppich mit Namen Schweiz 
wird seit vielen Jahrhunderten von ethnischen und sprachlichen Aus-
einandersetzungen heimgesucht. […] Von allen Seiten prallen verschie-
dene Dialekte und Echos von Hass und Verbitterung in ansteckendem 
Missklang aufeinander, einmal ganz abgesehen davon, dass zwei Drittel 
der Fläche schneebedeckt, öd und unbewohnbar sind.«9 In dieser Pas-
sage nutzt Waberi die Figur des Zürcher Flüchtlings, um ein bekanntes 
Bild der Schweiz, gleichzeitig ein beliebtes Selbst- und ein viel zitiertes 
Fremdbild, satirisch umzukehren. Da ist einmal ihre landschaftliche Be-
schaffenheit: Waberi verweist darauf, wie die Alpen, die im Diskurs der 
Aufklärung zum Inbegriff natürlicher Schönheit und Erhabenheit erklärt 

8 | Vgl. dazu die Gedanken der Übersetzerin (Meintel 2007, 151f.).

9 | Waberi 2007, 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

wurden, aus einer genauso vertretbaren, aber weniger wohlwollenden Per-
spektive als »schneebedeckt, öd und unbewohnbar« geschildert werden 
können. So wie die Landschaften Afrikas oftmals als von der Sonnenglut 
geplagte Wüsteneinöde oder als undurchdringbares Dschungeldickicht 
beschrieben und als tropisches Gebiet in Gegensatz zu den gemäßigten 
Zonen Europas gesetzt werden, so zeigt er, lässt sich das verklärte Bild 
der mythisch schönen Schweizer Bergwelt in sein Gegenteil verkehren. 
Eindrücklich ist nicht nur die Umwertung der Werte, die dabei vorge-
nommen wird, sondern auch die Persiflage des hegemonialen Gestus, der 
dabei zum Ausdruck kommt. Dieser manifestiert sich auch in der Art 
und Weise, wie Yacouba beschrieben wird. Denn der subalterne Schwei-
zer verfügt über keine Möglichkeit, seine Herkunft, seine Geschichte, sei-
ne Flucht oder seine Suche nach einem anderen Leben in eigene Worte 
zu fassen und dem dominanten und verkürzten afrikanischen Blick auf 
Euramerika etwas entgegenzuhalten.

Die Charakterisierung der Schweiz als »ethnischer Flickenteppich« 
widmet sich einem anderen bekannten Bild dieses Landes: Aufgrund 
ihrer föderalen politischen Struktur und ihres Umgangs mit der Mehr-
sprachigkeit wird die Schweiz immer wieder als Vorbild und Maßstab für 
Staaten angeführt, die zerrissen sind oder sich in der Zerreißprobe befin-
den.10 Dazu lässt sich kritisch anmerken, dass sich die egalitäre Sprach- 
und Kulturpolitik in der Schweiz auf vier und nur vier Sprachen bezieht: 
Rätoromanisch, Italienisch, Französisch und Deutsch. Englisch, Portu-
giesisch, Albanisch, Serbisch, Kroatisch oder Spanisch, Sprachen also, 
die in der Schweiz sehr verbreitet sind, werden im Unterschied zu den 
vier Landessprachen vom Bundesamt für Statistik als sogenannte »Nicht-
landessprachen« aufgeführt.11 Dieser eigenartige Begriff beschreibt Spra-

10 | Vgl. etwa die Publikation Swiss Democracy. Possible Solutions to Conflict in 

Multicultural Societies, die in der dritten Auflage vorliegt (Linder 2010).

11 | Vgl. den Eintrag »Sprachen« des Bundesamts für Statistik, https://www.

bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/spra 

chen.html (Zugrif f am 24. September 2018). Gemäß dieser Darstellung, die sich 

auf die Strukturerhebung der Eidgenössischen Volkszählung stützt, gibt im Jahr 

2016 fast ein Vier tel der Bevölkerung, nämlich 24,1 %, eine ›Nichtlandessprache‹ 

als Hauptsprache an. Die häufigsten ›Nichtlandessprachen‹ sind Englisch (5,1 %), 

Portugiesisch (3,7  %), Albanisch (3,1  %), Serbisch/Kroatisch (2,4  %) und Spa-

nisch (2,3 %).

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 11

chen, die im Land gesprochen werden, nach dem vorherrschenden Ver-
ständnis aber nicht zum Land gehören. Damit wird eine Grenze zwischen 
Sprachen gezogen, die als Bestandteil der Schweiz anerkannt werden, 
nämlich Deutsch, Französisch, Italienisch und Rätoromanisch, und sol-
chen, die als ›fremd‹ und ›zugewandert‹ gelten. Allerdings wurde Räto-
romanisch erst 1938 im Zuge einer eidgenössischen Volksabstimmung 
zur vierten Landessprache erklärt.12 Dieses Ereignis macht nicht nur die 
relativ junge Geschichte der Landessprachen und die historische Kontin-
genz dieser Entscheidung deutlich: Rätoromanisch wurde im Kontext der 
›Geistigen Landesverteidigung‹13 und als Reaktion auf italienische An-
sprüche auf Schweizer Gebiet zu einer offiziellen Sprache gekürt. Die An-
erkennung des Rätoromanischen als vierte Landessprache zeigt darüber 
hinaus auch eine historisch verbriefte Möglichkeit auf, die Anzahl und 
Bedeutung von Landessprachen ›demokratisch‹14 zu beschließen.

Während also die Schweiz immer wieder als Vorbild für krisenanfäl-
lige Staaten verwendet wird, zeigt Waberis satirische Umkehrung, dass 
Mehrsprachigkeit und kulturelle Vielfalt ihre positive Konnotation erst 
durch die Situierung im westeuropäischen Kontext erhalten. Im Hinblick 
auf Afrika jedoch, das die Hintergrundfolie für Waberis Darstellung der 
Schweiz bildet, mutieren dieselben Unterschiede unter der Hand zur Be-
gründung für die politische Unfähigkeit, einen Nationalstaat zusammen-
halten und regieren zu können. Das Vorzeigemodell der multikulturellen 
Schweiz wird unter diesem Perspektivenwechsel zum ›Flickenteppich 
mit Namen Schweiz‹.

Waberis Satire funktioniert deshalb so gut, weil sie sich über ein Kern-
stück der modernen Weltsicht mokiert: die Einteilung der Welt in einen 
friedlichen modernen ›Westen‹ (Europa und Nordamerika) und einen 

12 | Liver 2012; Valär 2013.

13 | Der Begrif f umfasst politische und kulturelle Bewegungen, die mit der Stär-

kung und Propagierung von ›schweizerischen‹ Werten den Nationalsozialismus, 

Faschismus und Kommunismus abwehren wollten. Vgl. Jorio 2006.

14 | Demokratisch heißt im vorliegenden Fall, dass alle erwachsenen Männer mit 

Schweizer Bürgerrecht über die Anerkennung von Rätoromanisch als Landesspra-

che abstimmen konnten. Dies wir f t grundlegende Fragen nach dem Verhältnis zwi-

schen den Menschen auf, die in der Schweiz leben, und denjenigen, die über die 

Gestaltung des gemeinsamen Lebensraums entscheiden können.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

rückständigen und gewaltgeladenen ›Rest‹15 (Afrika, Asien, Lateiname-
rika, die Karibik und Ozeanien). Dass diese hierarchische Zweiteilung 
auf den Kolonialismus zurückgeht, entspricht mittlerweile einem breit 
etablierten Konsens der postkolonialen Forschung. Bislang hat sich diese 
jedoch wenig mit der Bedeutung der Schweiz innerhalb dieses kolonialen 
Nexus befasst. Was Waberi mit der Figur des Schweizers Yacouba und den 
stilistischen Mitteln der Literatur so treffend vor Augen führt, weist des-
halb ins Zentrum der Fragen, die mich in dieser Arbeit umtreiben: Wie 
prägte die koloniale Episteme die Herausbildung von Geschichte, Kultur 
und Gesellschaft in der Schweiz? Wie strukturieren koloniale Denkmus-
ter das Wissen über die Welt und die Fremd- und Selbstwahrnehmung 
dieses Landes von der Zeit ihrer Entstehung Mitte des 19. Jahrhunderts 
bis hinein die Gegenwart?16

Die Thematisierung der kolonialen Vergangenheit und der post-
kolonialen Gegenwart der Schweiz liegt noch immer quer zu gängigen 
Mustern nationaler Selbstdarstellung. Exemplarisch dafür ist die Äuße-
rung des Schweizer Vertreters auf der Weltkonferenz gegen Rassismus 
in Durban 2001. Er gab im Vorfeld der Veranstaltung zu Protokoll, dass 
Entschädigungsforderungen für die Schweiz kein Thema seien, »da wir 
mit Sklaverei, Sklavenhandel und Kolonialismus nichts zu tun hatten«.17 
Zehn Jahre später betonte die scheidende sozialdemokratische Bundes-
rätin Micheline Calmy-Rey in ihrer Abschiedsrede, dass die Schweiz 
»dank ihrer langen Tradition der Demokratie und des Dialogs, ihrer nicht-
kolonialen Vergangenheit, ihrer Neutralität, der ausgezeichneten Quali-
tät ihrer Diplomatie und der Stabilität ihres politischen Systems«18 eine 
besonders geeignete Partnerin für die internationale Zusammenarbeit 
in einer globalisierten Welt darstelle. Vor Kurzem hielt sich schließlich 
Bundesrätin Doris Leuthard während eines offiziellen Besuchs in der 
Hafenstadt Ouidah in Benin auf, einem ehemaligen Zentrum des Skla-

15 | Hall 1992, 279.

16 | Für eine postkoloniale Auseinandersetzung mit der Gründungsphase der 

Schweiz vgl. Schär 2016b. 

17 | Vgl. Egli, Martina: »Weder Entschuldigung noch Entschädigung«, in: Die 

Weltwoche, 7. Juni 2001. Siehe auch David, Etemad und Schaufelbühl 2005, 8f., 

sowie zur Rezeptionsgeschichte dieser Äußerung Purtschert 2011a, 2011b und 

2011c.

18 | Calmy-Rey 2011 [Hervorhebung PP].

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 13

venhandels. Bei einem Fernsehinterview gab sie zu Protokoll: »C’est une 
partie de l’historie du Bénin. Une partie historique qui est une tragédie. 
Et j’ai dit à Monsieur et Madame la ministre: Je suis contente que la Suisse 
ne participait jamais ni à ces histoires d’esclavage ni à la colonisation«.19 
Waberis Satire auf die globale Herrschaftsgeschichte lässt sich als Auffor-
derung lesen, solche Selbstbilder radikal infrage zu stellen.

Die vorliegende Arbeit kommt dieser Aufforderung nach, indem sie 
das Selbstverständnis der Schweiz als am europäischen Kolonialismus 
unbeteiligte Außenseiterin in Zweifel zieht. Sie reiht sich damit in eine 
junge, aber schnell anwachsende Forschungsliteratur ein, die sich mit der 
Kolonialgeschichte der Schweiz und ihren Auswirkungen auf die Gegen-
wart auseinandersetzt. Zu diesem Korpus gehören Forschungsarbeiten, 
welche die Schweizer Geschichte als Bestandteil einer globalen Vernet-
zungsgeschichte ausweisen, indem sie die wirtschaftlichen oder wissen-
schaftlichen Verflechtungen von Schweizer Akteur*innen und Institu-
tionen mit dem Kolonialismus zum Thema machen.20 Im Unterschied 
dazu widmet sich diese Studie den kulturellen, diskursiven und episte-
mischen Formen des Kolonialismus und führt damit eine Debatte fort, 
die seit einigen Jahren mit dem Begriff der ›postkolonialen Schweiz‹ ver-
bunden wird.21 Sie reflektiert die koloniale Herkunft und Verflochtenheit 
der Bilder, Vorstellungen und Wahrnehmungen von Selbst und Anderem, 
Heimischem und Fremdem, die in diesem Land vorherrschend sind und 
nicht nur politische Diskussionen und wissenschaftliche Studien, son-
dern – und das ist ein vordringliches Thema meiner Untersuchung – 
auch das populäre Wissen und die Alltagswelt durchdringen.

Eine weitere Erkenntnis begleitet diese Analyse der postkolonialen 
Schweiz auf Schritt und Tritt: Koloniale Denkstrukturen sind untrenn-
bar mit Geschlechterdiskursen verwoben. Rassifizierte Vorstellungen von 
Selbst und Anderem ermöglichen auf vielfältige Weise die Durchsetzung 

19 | Leuthard, Doris 2017, Visite à Ouidah: La Présidente Suisse Doris Leuthard 

se prononce sur l’histoire de l’esclavage. https://www.youtube.com/watch?v=0g 

MgptOuLLo (Zugrif f am 24. Oktober 2018).

20 | Vgl. u.a. Schär 2015; Dejung 2013; Zangger 2011; David, Etemad und Schau-

felbühl 2005; Fässler 2005. Für einen umfassenden Überblick vgl. Purtschert und 

Fischer-Tiné 2015.

21 | Vgl. Purtschert 2008a und 2008b; Purtschert, Lüthi und Falk 2012a; Purt-

schert, Falk und Lüthi 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

dominanter Geschlechter- und Sexualitätsnormen, während diese um-
gekehrt koloniale Hierarchien denkbar und plausibel machen. Diesen 
gegenseitigen Verweisungszusammenhang zu rekonstruieren, ist eine 
vorrangige Aufgabe dieser Studie. Dabei geht es um nichts weniger als da-
rum zu zeigen, dass Schweizer Geschichte nicht ohne Kolonial- und Ge-
schlechtergeschichte geschrieben werden kann, dass Kolonialgeschichte 
einer feministischen Analyse und Geschlechtergeschichte einer postkolo-
nialen Perspektive bedarf.

Die vorliegende Einleitung steckt den theoretischen und methodi-
schen Rahmen dieser Studie ab. Dafür wird in einem ersten Schritt eine 
postkoloniale Perspektive auf die Moderne eröffnet. ›Rasse‹ wird als eine 
konstitutive Differenzkategorie dieser Epoche kenntlich gemacht, und 
es wird auf die bedeutsamen Widersprüche im modernen Gleichheits-
verständnis verwiesen, die daraus resultieren. Im Anschluss daran steht 
ein zentraler Umbruch im 20. Jahrhundert im Fokus: Nach dem Zweiten 
Weltkrieg ereignet sich in Europa eine epistemische Zäsur, welche die 
gegenwärtige Verwendung und das Verständnis von ›Rasse‹22 bis heute 
kennzeichnet. Sie ist für dieses Buch auch deshalb bedeutsam, weil sich 
die beiden historischen Untersuchungen, die ich vorstelle, auf die 1930er 
und 1950er Jahre beziehen und damit vor und nach diesem Bruch ange-
siedelt sind. In einem nächsten Schritt werden die strukturelle Ähnlich-
keit und die interdependente Verschränkung von Geschlecht und ›Rasse‹ 
als zwei grundlegende Differenzkategorien der Moderne thematisiert. 
Zudem wird das Konzept des Othering eingeführt, mit dem Prozesse der 
hierarchischen Differenzproduktion beschrieben werden können.

Der Begriff der ›kolonialen Komplizenschaft‹, der danach eingeführt 
wird, ermöglicht es, die Bedeutung des Kolonialismus für diejenigen Län-
der zu erörtern, die sich – wie die Schweiz – nicht als Kolonialmächte ver-
standen und dennoch zur westeuropäischen Metropole gehörten. Dabei 
zeigt sich, dass auch in solchen Ländern ein ›koloniales Imaginäres‹ aus-
gemacht werden kann, das sich gerade in Alltagszusammenhängen und 

22 | Im Folgenden steht der Begrif f ›Rasse‹ stets in Anführungszeichen, um eine 

explizite Distanznahme zu einer Verwendung dieses Begrif fs zu markieren, die in-

trinsische kulturelle, soziale oder biologische Unterschiede zwischen Menschen 

behauptet. Alternativ spreche ich von ›Rassifizierung‹ als Bezeichnung für dieje-

nigen Prozesse, mit denen die Sichtbarkeit, Intelligibilität und soziale Wirklichkeit 

von Rassendif ferenzen hergestellt und durchgesetzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 15

in populären Formen des Wissens niederschlägt. Daran schließt die me-
thodische Frage an, was es bedeutet, Rassismus mit kulturwissenschaft-
lichen Mitteln zu untersuchen. Abschließend erfolgt ein Ausblick auf die 
beiden Untersuchungsfelder der vorliegenden Arbeit: Das erste Kapitel er-
forscht die Entstehung der wirkmächtigen Figur der Schweizer Hausfrau 
in den 1930er Jahren. Das zweite Kapitel wendet sich dem idealisierten 
Bild des Schweizer Bergsteigers in den 1950er Jahren zu und analysiert, 
inwiefern auch dieses auf einer kolonialen Matrix beruht.

Par adoxien moderner Macht

Der Postkolonialismus widmet sich der Reflexion historischer Zusam-
menhänge, die – sofern sie in ihrem ganzen Ausmaß zur Kenntnis ge-
nommen werden – das gängige Geschichtsverständnis, das auf einem 
eurozentrischen Weltbild fußt, radikal erschüttern muss. Denn zum 
einen zeigt die postkoloniale Forschung, dass die Moderne keine intrin-
sisch europäische Errungenschaft darstellt. Zum anderen legt sie dar, 
dass das Zeitalter der Aufklärung nicht mit der Befreiung der Menschen 
aus ihrer Unmündigkeit gleichgesetzt werden kann. Vielmehr wurde ein 
großer Teil der Menschheit gerade durch Praktiken, die mit der Aufklä-
rung verbunden sind, in neue und systematische Ausbeutungsverhältnis-
se gezwungen. Damit werden zwei dominante Narrative infrage gestellt: 
erstens die historische These, dass alles, was zur Moderne gehört, im Wes-
ten entstanden und von da aus in die Welt diffundiert ist, und zweitens 
die normative These, wonach die Errungenschaften der Moderne die Exis-
tenzbedingungen der Menschheit grundsätzlich verbessert haben. Aus 
einer solchen Perspektive ergeben sich, wie noch zu zeigen sein wird, 
bedeutsame Allianzen mit anderen herrschaftskritischen Ansätzen, na-
mentlich mit dem Feminismus.

In ihrer Kritik an der eurozentrischen Historiografie zeigen postkolo-
niale Studien, dass die Geschichte der Moderne in der Regel aus einem 
europäischen Blickwinkel verfasst wurde und dass (männliche) Europäer 
in diesen Narrativen als entscheidende Handlungsträger figurierten. Die 
Aufklärung, der Kapitalismus, die Industrialisierung sowie die Entste-
hung demokratischer Nationalstaaten, moderner Wissenschaften oder 
einer bürgerlichen Öffentlichkeit wurden als europäische Errungen-
schaften beschrieben, die von einem westlichen Zentrum aus in die 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Welt exportiert werden konnten. Dem setzt der Postkolonialismus eine 
Sichtweise entgegen, der zufolge die Entstehung der Moderne als Effekt 
von transnationalen und globalen Interaktionen zu verstehen ist.23 Diese 
sind zwar von außerordentlich asymmetrischen Machtkonstellationen ge-
kennzeichnet, lassen sich aber nicht auf aktive Subjekte im Norden und 
passive Rezipient*innen im Süden zurückführen.24

Dadurch wird eine andere Rekonstruktion von Geschichte möglich: 
Sie kann nun aus der Sicht von Menschen beschrieben werden, die in 
einer eurozentrischen Geschichtsschreibung lediglich als Objekte einer 
von Europa vorangetriebenen Entwicklung erscheinen.25 Sichtbar werden 
damit, wie Achille Mbembe ausführt, »die vielfältigen Erfahrungen der 
Emanzipation und ihrer Grenzen und die Formen, in denen unterdrückte 
Völker zu historischen Subjekten wurden und damit ihrerseits zur Kons-
titution einer transnationalen und diasporischen Welt beitrugen«26. Die 
postkoloniale Forschung macht die Handlungsspielräume und Errun-
genschaften kolonialisierter Subjekte sichtbar, erinnert an Widerstands-
kämpfe und an Aushandlungsprozesse, dokumentiert aber auch die 
immensen Machtdifferenzen zwischen Kolonien und Metropolen, Missi-
onsgesellschaften und lokalen Gemeinschaften, kolonialen Siedler*innen 
und indigenen Einwohner*innen.27

Denn die Globalisierung ist, und darauf legt die postkoloniale For-
schung ihr Augenmerk, unweigerlich verknüpft mit der Herstellung, 
Durchsetzung und Etablierung enormer Macht- und Gewaltverhältnisse, 
die etwa durch die Eroberungskriege in Amerika, den transatlantischen 
Sklavenhandel, die Errichtung europäischer Siedlerkolonien oder Kolo-
nialreiche in Afrika, Asien, Lateinamerika, Ozeanien und der Karibik 
geschaffen worden sind. Der Blick auf diese gleichzeitig grundlegenden, 

23 | Vgl. Gilroy 1993; Chakrabarty 2002; Ghosh und Kennedy 2006.

24 | Vgl. dazu exemplarisch Fischer-Tiné 2013.

25 | Vgl. Conrad, Randeria und Römhild 2013; Bhambra 2007; Manjapra 2014a. 

26 | Mbembe 2013, 225.

27 | Die christliche Missionstätigkeit diente der Verbreitung der eigenen Glau-

bensvorstellungen und der Anwerbung neuer Glaubensgenoss*innen. In der Hoch-

phase der Mission im 19. und frühen 20.  Jahrhundert wurde besonders intensiv 

die sogenannte äußere Mission zur Bekehrung der ›Heiden‹ in Übersee betrieben. 

Die missionarischen Aktivitäen waren dabei in das imperiale Projekt eingebunden 

und auf vielfältige Weise mit ihm verflochten. Vgl. Haller-Dirr 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 17

aber in der vorherrschenden Wahrnehmung oftmals ausgeblendeten oder 
banalisierten Aspekte der Moderne fördert fundamentale Widersprüche 
zutage. Denn zur gleichen Zeit, als das bürgerliche Europa den Feuda-
lismus abschaffte und Gleichheit und Freiheit zum Kern eines neuen 
menschlichen Selbstverständnisses erklärte, wurden große Teile der 
Menschheit erobert, beherrscht, versklavt, unterworfen und ermordet.

Postkoloniale Denker*innen gehen davon aus, dass sich diese Phäno-
mene nicht unabhängig voneinander gleichsam zufällig parallel ereignet 
haben, sondern dass sie vielmehr miteinander verwoben sind und sich 
gegenseitig bedingt haben. So macht Toni Morrison deutlich, dass die 
amerikanische Unabhängigkeitserklärung und das mit ihr verbundene 
Freiheitsverständnis aufs Engste mit der Institution der Sklaverei und der 
Präsenz versklavter Menschen inmitten der amerikanischen Gesellschaft 
verknüpft waren: »Das Konzept der Freiheit entstand nicht in einem Vaku-
um. Nichts rückte die Freiheit derart ins Licht wie die Sklaverei – wenn sie 
sie nicht überhaupt erst erschuf.«28 Vor einem solchen Hintergrund führt 
das aufklärerische Versprechen, die menschliche Gleichheit verwirk-
lichen zu wollen, in ein Paradox. Denn Gleichheit wurde als allgemein 
gültiger Maßstab verkündet und zugleich mit Ausnahmen versehen, die 
einen Großteil der Menschheit betrafen. Françoise Vergès fragt entspre-
chend: »Quelle est cette égalité universelle qui ne s’appliquerait qu’à cer-
tains individus? Quelle en serait la justification sinon que l’égalité n’est 
pas un principe universel mais toujours soumis à l’exception?«29 Gleich-
heit wurde mit dem Anspruch der universellen Gültigkeit ausgestattet, 
de facto aber nur sehr partikulär eingefordert. Genau dieses Versprechen 
der Allgemeingültigkeit wurde aber, wie zahlreiche Freiheitskämpfe in 
der Geschichte der Moderne dokumentieren, zum Dreh- und Angelpunkt 
emanzipatorischer Bewegungen, die mit den Mitteln der Aufklärung 
gegen die Umsetzung der Aufklärung angehen.

Auf ein ähnliches Paradox zwischen dem Universalismus des Gleich-
heitsversprechens und seiner partikulären Auslegung weist Joan Scott aus 
einer feministischen Perspektive hin.30 Mit Berufung auf die französische 

28 | Morrison 1994, 65. Siehe auch Patterson 1982 zum Verhältnis von Sklaverei 

und Aufklärung sowie die Studie von Buck-Morss 2011, die Hegels Reflexionen 

über die menschliche Freiheit zur transatlantischen Sklaverei in Bezug setzt.

29 | Vergès 2005, 115.

30 | Scott 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Deklaration der Menschenrechte, so Scott, forderten Frauen seit Beginn 
der bürgerlichen Revolutionen ihren Einschluss in die politische Sphä-
re und ihr Recht auf Partizipation. Dabei wurden sie kontinuierlich mit 
einem Paradox konfrontiert, das aus dem Konzept des Menschen folgte, 
welches den Menschenrechten zugrunde lag. Dieses Konzept definierte 
das Subjekt der modernen Demokratie als Individuum und setzte Indivi-
dualität implizit mit Männlichkeit gleich.31 Frauen wurden als grundsätz-
lich abhängige Wesen verstanden und konnten die Kriterien des Mensch-
Seins deshalb immer nur bedingt erfüllen. Wenn Frauen nun den Status 
des Menschlichen für sich einklagten, sahen sie sich gezwungen, auf eine 
Geschlechterdifferenz Bezug zu nehmen, die sie gleichzeitig überwinden 
wollten: »To the extent that it acted for ›women‹, feminism produced the 
›sexual difference‹ it sought to eliminate. This paradox – the need to both 
accept and to refuse ›sexual difference‹ – was the constitutive condition of 
feminism.«32 Anders als Männer, die aufgrund ihres Geschlechts als Bür-
ger und politische Subjekte wahrgenommen wurden, sahen sich Frauen 
dem Widerspruch ausgesetzt, dass sie als Menschen galten, die qua Ge-
schlecht aus dem Verständnis des Menschlichen ausgeschlossen blieben.

Obwohl das Postulat menschlicher Gleichheit auf den ersten Blick als 
Garant für eine Politik gilt, in der grundlegende Rechte für alle gesichert 
sind, erweist es sich gerade auch als Ansatzpunkt für Ungleichheit und 
Ausschluss. In der Dialektik der Aufklärung sprechen Max Horkheimer 
und Theodor W. Adorno deshalb von der »repressiven Ungleichheit«33, 
die dem modernen Gleichheitsverständnis innewohnt. Der National-
sozialismus, so die Autoren, führe diese »Entfaltung der Gleichheit des 
Rechts zum Unrecht durch die Gleichen«34 vor Augen: Weil es nur für 
diejenigen gilt, die als ›Gleiche‹ anerkannt werden, begründet das mo-
derne Gleichheitsversprechen den Ausschluss und sogar die Vernichtung 
von Menschen, die zu Anderen gemacht werden. Wem die Anerkennung 
als Gleicher verweigert wird, die oder der fällt aus dem Raster des mo-
dernen Rechtssystems. Wer oder was als gleich oder ungleich definiert 
wird, erweist sich somit als eine zentrale Frage moderner Macht, denn 
die Kriterien, die zur Bestimmung des Gleichen verwendet werden – das 

31 | Scott 1996, 5.

32 | Scott 1996, 3f.

33 | Horkheimer und Adorno 2001, 19.

34 | Horkheimer und Adorno 2001, 19.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 19

zeigen sowohl die feministischen als auch die antikolonialen Kämpfe – 
werden weitgehend von denjenigen festgelegt, welche die gesellschaftli-
che Macht innehaben. Daraus folgt, so Andrea Maihofer, »dass es von 
immenser politischer und gesellschaftlicher Bedeutung ist, erstens: wer 
den Maßstab [der Gleichheit] bestimmt und zweitens: welche inhaltliche 
Bestimmung der Maßstab erhält«35.

Für die Frage, wie ein modernes Verständnis von Gleichheit be-
stimmt wird, sind Natur und Natürlichkeit entscheidend. Denn die Er-
richtung gesellschaftlicher Hierarchien in modernen Gesellschaften, die 
sich der Gleichheit verschreiben, wird durch den Rekurs auf die Natur 
und die Legitimierung durch die modernen Wissenschaften ermöglicht, 
die sich zunehmend der Durchdringung und Erforschung dieser Natur 
widmen. Ab dem 18. Jahrhundert wurde die ungleiche Behandlung von 
Frauen und Männern vermehrt mit biologischen Differenzen zwischen 
den Geschlechtern erklärt.36 Es entstand eine »qualitative Geschlechter-
differenz«37, welche die Ungleichheit der Frauen mit wissenschaftlichen 
Mitteln zu begründen suchte. Wie Londa Schiebinger zeigt, verlief die-
se Entwicklung parallel zum weitgehenden Ausschluss von Frauen aus 
Forschungszusammenhängen.38 Das Konzept einer »Geschlechterkom-
plementarität«, das seit dem 18. Jahrhundert in den Wissenschaften ent-
wickelt wurde und sich auch im populären Diskurs durchsetzte, rechtfer-
tigte die paradoxe Klassifizierung der Frau als Mensch, dem kein Recht 
auf die Menschenrechte zustand: »The doctrine of sexual complementa-
rity, which taught that men and women are not physical and moral equals 
but complementary opposites, functioned as an important supplement to 
nascent liberalism, making inequalities seem natural while satisfying the 
needs of European society for a continued sexual division of labor.«39 Die 
Komplementarität der Geschlechter begründete also nicht nur den Aus-
schluss der Frauen aus der Polis, sondern auch die moderne Arbeitstei-
lung, die den Frauen die unbezahlte reproduktive und den Männern die 
produktive Lohnarbeit zuwies.

35 | Maihofer 2001, 121.

36 | Honegger 1991.

37 | Maihofer 2001, 113.

38 | Schiebinger 1989.

39 | Schiebinger 1993, 39.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Gleichzeitig mit der zunehmenden Festschreibung der Geschlech-
terdifferenz durch die Biologie wurden nun auch ›Rassendifferenzen‹ 
vermehrt durch den Rekurs auf die Natur konstruiert und dadurch, im 
Zirkelschluss, begründet. Wie Schiebingers Arbeiten zeigen, verlaufen 
diese beiden Prozesse der Naturalisierung menschlicher Differenzen 
nicht einfach nur parallel, sondern sind vielmehr miteinander verknüpft. 
So galt dem schwedischen Naturforscher Carl Linnaeus, der die Grund-
lagen der modernen Taxonomie schuf, der Bartwuchs als Indiz sowohl 
für die Geschlechterdifferenz als auch für ›Rassenhierarchien‹: »Women, 
black men (to a certain extent), and especially men of the Americas sim-
ply lacked that masculine ›badge of honor‹ – the philosopher’s beard.«40 
Die Körperbehaarung von Männern mutierte zu einem viel debattierten 
Gegenstand der Naturforschung im ausgehenden 18.  Jahrhundert und 
ihr Fehlen wurde als »Zeichen der Unvollständigkeit«41 insbesondere von 
Frauen und Native Americans erachtet. Auch die Rassenlehre im 19. Jahr-
hundert, die sich intensiv mit der Vermessung von Knochen beschäftigte, 
begründete die Mangelhaftigkeit weiblicher Menschen mit den Defiziten 
von nicht-weißen Menschen und umgekehrt: »Women and Africans were 
seen as sharing similar deficiencies when measured against a constant 
norm – the élite European man. Women and black males had narrow, 
childlike skulls; both were innately impulsive, emotional and imitative.«42 
Diese Beschreibung macht nicht nur deutlich, dass sich Geschlecht und 
›Rasse‹ gegenseitig konstituieren, sondern zeigt auch die eklatanten Leer-
stellen auf, die dabei entstehen. Obwohl er den impliziten Maßstab der 
Forschung bildet, bleibt der weiße Mann als Referenzpunkt des Mensch-
lichen unsichtbar. Unsichtbar bleibt auch die Schwarze Frau, die in der 
Gleichsetzung von Geschlecht mit weißer Frau und von ›Rasse‹ mit 
nicht-weißem Mann durch das epistemische Raster fällt.43

40 | Schiebinger 1993, 120.

41 | Schiebinger 1993, 121.

42 | Schiebinger 1993, 158.

43 | Schwarz wird hier und im Folgenden groß geschrieben, wenn der Begrif f Per-

sonen bezeichnet. Diese Schreibweise betont die Er fahrungen von rassistischer 

Unterdrückung und antirassistischem Widerstand, die Schwarze Menschen mit-

einander teilen. Die Großschreibung von Schwarz, so Claudia Unterweger, stelle 

eine »ermächtigend gemeinte (Selbst‑)Bezeichnung einer gesellschaftlich mar-

ginalisier ten Gruppe dar« und »unterstreicht die widerständige Bedeutung eines 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 21

Die Erforschung menschlicher Körper, die über weite Strecken in 
der Erfindung körperlicher Unterschiede bestand, war unauflöslich mit 
der Frage des Politischen verbunden.44 Denn mit der abnehmenden Deu-
tungskraft der Religion avancierte die moderne Wissenschaft zunehmend 
zum Erklärungsmodell für die Ordnung der Welt. Das moderne Demo-
kratieverständnis wurde dabei mit einem Konzept von Natur verknüpft, 
das sowohl die Gleichheit bürgerlicher weißer Männer als auch die Un-
gleichheit von Frauen und nicht-weißen Menschen begründen sollte: 
»Thus the great public dramas of the eighteenth century – the struggles 
for enfranchisement and the abolition of slavery – exposed the Janus-face 
of nature destined to plague democratic orders for the next two hundred 
years: inclusion in the polis rested on notions of natural equalities, while 
exclusion from it rested on notions of natural differences.«45 Der Begriff 
menschlicher Gleichheit und der Verweis auf die Natur stellten zentra-
le Elemente eines Regulativs dar, das Zugehörigkeit und Ausschluss in 
modernen politischen Ordnungen herstellte, mit Differenzen wie Ge-
schlecht, Sexualität, Kultur oder ›Rasse‹ operierte und sich zunehmend 
auf die wissenschaftlich begründete Naturalisierung dieser Differenzen 
stützte. Die Begriffe des Menschen und der menschlichen Gleichheit wa-
ren damit tief geprägt von einer eurozentrischen und androzentrischen 
Logik des Ausschlusses. Gleichzeitig eröffneten sie bedeutende Schau-
plätze für die modernen Kämpfe um Einschluss, Partizipation und An-
erkennung.

Kolonialität und Moderne

Eine alternative Beschreibung der Moderne, die nicht bei der Gleichheit, 
sondern bei der Ungleichheit ansetzt und dabei die »colonial underside 
of European modernity«46 freizulegen sucht, wurde in jüngerer Zeit im 

Wortes, das in seinem ursprünglich rassistischen Sinn umgedeutet wurde« (Unter-

weger 2016, 215). Wenn es um die Analyse rassistischer Phänomene (wie den 

›schwarzen Neid‹ im ersten Kapitel) geht, wird schwarz klein geschrieben.

44 | Die Politik des 18. Jahrhunderts, so Schiebinger, war eine Politik des Körpers 

(Schiebinger 1993, 9).

45 | Schiebinger 1993, 9f. [Hervorhebung im Original].

46 | Dzenovska 2013, 398.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Kontext der Dekolonisationstheorie entwickelt. Anibal Quijano datiert die 
Entstehung der Moderne auf die Eroberung Amerikas.47 Damit ging die 
Errichtung einer ökonomischen Struktur einher, die auf der radikalen 
Ungleichbehandlung von Menschen beruhte und sich zu einer Grund-
lage des modernen Kapitalismus entwickelte. Entscheidend für diese 
Ordnung ist die hierarchische Aufteilung von Menschen in solche, deren 
Arbeitskraft rücksichtslos ausgebeutet werden konnte, und solche, deren 
Arbeit in einer (wenn auch ungleichen) Form entlohnt werden musste. 
Die Herstellung dieser Asymmetrie beruhte, so Quijano, auf der neu 
aufgekommenen Idee von ›Rasse‹, die sich zu einem strukturierenden 
Prinzip moderner Gesellschaften entwickelte. Die Vorstellung biologisch 
abgestützter ›Rassenunterschiede‹ ermöglichte die Einteilung von Men-
schen in solche, die als Träger von Rechten konzipiert waren, und solche, 
denen Rechte beliebig zu- und abgesprochen werden konnten.48 Quija-
no geht mit der postkolonialen Forschung einig, dass sich ›Rasse‹ nicht 
auf eine biologisch fundierte Verschiedenheit von Menschen bezieht, 
sondern eine ›Fiktion‹ darstellt, deren Wirkmacht gerade auf der behaup-
teten Natürlichkeit von ›Rassenunterschieden‹ beruht.49 Die eurozentri-
sche Rationalität, die ›Rasse‹ als strukturierendes Moment der Moderne 
einsetzt, bezeichnet Quijano als »Kolonialität der Macht« (»coloniality of 
power«)50. Mit ihrer Hilfe konnten phänotypische Unterschiede und kul-
turelle Eigenheiten hergestellt oder spezifisch gewichtet und zu Kenn-
zeichen von angeblich natürlichen Hierarchien gemacht werden. Die ko-
loniale Unterwerfung und Ausbeutung von Menschen wurde derart mit 
einer ›natürlichen‹ Unterlegenheit begründet, die aus der konstruierten 
Unterschiedlichkeit menschlicher ›Rassen‹ hergeleitet wurde.51

Kolonialität als Analysebegriff umfasst neben der (kapitalistischen) 
Ökonomie insbesondere die koloniale Episteme, die rassifizierte Zu-
schreibungen als modernes Wissen hervorbrachte und reproduzierte. 
Von den Vertreter*innen der Dekolonisationstheorien wird es darum als 
vordringliche Aufgabe erachtet, Wissen zu dekolonisieren. Weil moderne 

47 | Quijano 2000.

48 | Quijano 2000, 534.

49 | Der Begrif f »fiction of race« wird von Amy Gutmann verwendet (Gutmann 

1996). Für die Konstruktion von ›Rasse‹ siehe Appiah und Gutmann 1996.

50 | Quijano 2000.

51 | Quijano 2000, 535.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 23

Wissensbestände und Wissenspraktiken aber von der eurozentrischen 
Rationalität durchdrungen sind, ist eine solche Aufgabe nicht einfach 
zu bewerkstelligen. Es gibt kein (gänzliches) Außerhalb des modernen 
Wissens, von dem aus die kolonialen Elemente des Wissens untersucht, 
kritisiert und ersetzt werden könnten. Entsprechend votiert Walter Mig-
nolo für eine Praxis des »epistemic de-linking«52. Damit bezeichnet er 
die gezielte Unterbrechung der kolonialen Logik mit dem Ziel, die kolo-
niale Matrix der Macht zu verschieben und andere Formen des Denkens 
vorstellbar zu machen. Ein solches dekolonialisiertes Wissen entsteht 
zugleich durch das Aufgreifen, Aufwerten und Aktualisieren von wider-
ständischen und alternativen Wissensbeständen, die von den modernen 
Wissenschaften ignoriert, geringgeschätzt, de-legitimiert, vereinnahmt 
oder bekämpft worden sind.

Stärker noch als der Postkolonialismus, dessen Bezeichnung die Be-
deutung der politischen (im Unterschied zur ökonomischen oder episte-
mischen) Dekolonisation als Zäsur hervorhebt, betont die These von der 
Kolonialität der Macht, dass die Arbeit des Dekolonisierens noch weitge-
hend vor uns liegt.53 Ein solches Verständnis ermöglicht es, die koloniale 
Konstellation als unausgewiesene Grundlage der Moderne sichtbar zu 
machen und dadurch eine fundamentale Kritik der Moderne als kolo-
niale Formation zu formulieren.54 Aufgrund ihres zeitlich und räumlich 
weit gespannten Begriffs kolonialer Macht wird dekolonialen Ansätzen 
manchmal vorgeworfen, die zahlreichen Nuancen, Transformationen 
und lokalen Eigenheiten von Herrschaftsverhältnissen zwischen den 
Anfängen des Kolonialismus im 16. Jahrhundert und der Gegenwart ein-
zuebnen.55 Allerdings lässt der Begriffsrahmen, den die Kolonialität der 
Macht aufspannt, durchaus eine differenzierte Auseinandersetzung mit 
historisch und geografisch spezifischen Kontexten zu – eine solche ist 
nicht zuletzt das Ziel meiner nachfolgenden, historisch situierten Ana-
lysen zur Schweiz der 1930er und 1950er Jahre.

52 | Mignolo 2009, 15.

53 | Allerdings gehen auch die Postcolonial Studies von der Kontinuität und 

Transformation kolonialer Bedingungen unter nachkolonialen Verhältnissen aus. 

Vgl. dazu Hall 2013.

54 | Kerner 2012, 94.

55 | Vgl. Kerner 2012, 94.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Wie die Vertreter*innen der Dekolonisierungstheorie geht auch Da-
vid Goldberg von einem ›klassischen Rassismus‹ aus, der sich seit dem 
16. Jahrhundert im Kontext von europäischer Expansion, Kolonialismus 
und Sklaverei als »self-proclaimed European superiority«56 entwickelte. 
Gleichzeitig betont er, dass die jeweilige Funktionsweise von ›Rasse‹ als 
»a way (or a set of ways) of being in the world, of living, of meaning-ma-
king«57 ständigen Veränderungen unterliegt und deshalb nur in regional 
situierten und historisch differenzierten Analysen untersucht werden 
kann. Für das Westeuropa nach dem Zweiten Weltkrieg macht Gold-
berg eine koloniale Konstellation aus, die er als »rassenlosen Rassismus« 
(»raceless racism«)58 beschreibt. ›Rasse‹ bleibt dabei ein entscheiden-
des strukturelles Element europäischer Gesellschaften, unterliegt aber 
gleichzeitig einem Verbot der Artikulation. Der weitgehende Verzicht 
auf die Verwendung des Begriffs ›Rasse‹ bedeutet demnach nicht, dass 
der Rassismus verschwunden ist, sondern, in den Worten von Colette 
Guillaumin, neu als ein »Phänomen der Zensur«59 gedeutet werden muss. 
Wie kommt es dazu, dass ›Rasse‹ im europäischen Kontext kaum mehr 
als Ordnungskategorie verwendet wird und dennoch wirkmächtig bleibt?

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde die Shoa zum historischen Refe-
renzpunkt für den Umgang mit ›Rasse‹.60 Die internationale Verurteilung 
der genozidalen Praxis des Nationalsozialismus führte zu einer offiziellen 
Abkehr von der Verwendung von Rassenkategorien. Wie Étienne Balibar 
ausführt, lässt sich dieser entscheidende »epistemologische Bruch«61 mit 
den beiden »Statements on the Question of Race« der UNESCO aus den 
Jahren 1950 und 1951 verbinden.62 ›Rasse‹ als vorherrschendes Konzept 
zur Erklärung menschlicher Diversität wurde dabei durch den Begriff 
des Rassismus ersetzt, der auf die verheerende Wirkung dieses Differenz-
denkens verweist. Damit wandelte sich auch das anthropologische Ver-
ständnis auf entscheidende Weise: Der Mensch wurde neu als Wesen ver-
standen, das des Rassismus fähig ist, und nicht mehr als eines, das durch 

56 | Goldberg 2006, 331.

57 | Goldberg 2006, 334.

58 | Goldberg 2006, 356.

59 | Guillaumin 2000, 36.

60 | Goldberg 2006, 336.

61 | Balibar 2005, 18.

62 | Vgl. UNESCO 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 25

›Rasse‹ erklärt werden kann.63 Wegweisend für diese epistemische Zäsur 
war die Vorstellung von ›Rasse‹ als Mythos, die in der ersten UNESCO-
Erklärung zum Ausdruck gebracht wurde, sowie der Vorschlag, den »Ras-
senbegriff angesichts seines missverständlichen alltagssprachlichen Ge-
brauchs ganz fallenzulassen und durch den der ›ethnischen Gruppen‹ zu 
ersetzen«64.

Diese Formulierungen provozierten viel Widerspruch, nicht zuletzt 
aus den Reihen der Naturwissenschaften, wo großes Interesse bestand, 
an einem Begriff menschlicher biologischer ›Rassen‹ festzuhalten.65 Auch 
wenn die Definition von ›Rasse‹ damit ein umstrittener Aushandlungs-
gegenstand blieb, markierten die UNESCO-Erklärungen einen bedeutsa-
men Perspektivenwechsel in Wissenschaft, Politik und Gesellschaft, wie 
Staffan Müller-Wille festhält: »[D]ie Botschaft der Erklärung, soweit sie 
in den Massenmedien Widerhall fand, [war] klar: Rasse ist ein Mythos, 
ein Begriff für etwas, das es eigentlich, das heißt wissenschaftlich bese-
hen, nicht wirklich gibt.«66 In der Schweiz fand in der Nachkriegszeit eine 
(verspätete) doppelte Distanznahme vom Rassendenken statt: Einerseits 
schrieb sich die Schweiz in das postrassistische Verständnis Westeuro-
pas ein, indem sie sich der Ablehnung eines nationalsozialistischen Ras-
senverständnisses anschloss. Andererseits wurde beteuert, die Schweiz 
habe weder am Kolonialismus noch am Nationalsozialismus partizipiert. 
Damit setzte sich die paradoxe Vorstellung durch, dass sich die Schweiz 
Mitte des 20. Jahrhunderts gemeinsam mit Europa von einem Rassismus 
abwandte, an dem sie angeblich nie beteiligt war.67 Diese diskursive Ver-

63 | Balibar 2005, 17.

64 | Keller 1995, 249.

65 | Diese Auseinandersetzungen führten schließlich zur zweiten UNESCO-Erklä-

rung von 1951, in der zentrale Formulierungen abgeschwächt wurden. Vgl. dazu 

Müller-Wille 2003.

66 | Müller-Wille 2003, 79.

67 | Dass die Schweiz sehr wohl in rassistische Praktiken involvier t war, zeigen 

etwa die Studien von Pascal Germann zur Rassenforschung. Während diese im 

frühen 20.  Jahrhundert in den Kolonialländern mehr und mehr der Kritik durch 

anti-koloniale Bewegungen ausgesetzt war, entwickelte sich beispielsweise ein an 

der Universität Zürich angesiedeltes anthropologisches Institut zu einem führen-

den Forschungszentrum für Rassenforschung: »The Zurich school of anthropolo-

gy’s reputation as a purely scientific school, independent from imperialist powers 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

schiebung ereignete sich allerdings erstaunlich spät. So verschwand, wie 
Pascal Germann ausführt, der nach wie vor gebräuchliche Begriff der 
»Rassenhygiene« erst um 1970 aus den biowissenschaftlichen und medi-
zinischen Diskursen der Schweiz.68

Das neue, international ausgehandelte Verständnis von ›Rasse‹, das 
sich Mitte des 20. Jahrhunderts durchsetzte, hatte unter anderem zur Fol-
ge, dass sich westliche Staaten die Bekämpfung von Rassismus zur Auf-
gabe machten.69 Dem staatlichen anti-rassistischen Engagement lag ein 
geläutertes Verständnis der Menschenrechte zugrunde, das nicht mehr 
mit den ›Rassenhierarchien‹ zu vereinbaren war und stattdessen zum 
wirkmächtigsten Gegenmittel gegen Rassismus avancieren sollte. Die 
postkoloniale Forschung ist sich mit Guillaumin, Balibar und Goldberg 
allerdings weitgehend einig, dass mit dem Verschwinden des Begriffs 
›Rasse‹ nicht auch gleichzeitig die strukturelle Wirkmacht von Rassis-
mus überwunden war. Stuart Hall spricht von einem »kulturellen Ras-
sismus«70 und Balibar von einem »Rassismus ohne Rassen«71, die sich 
seit Mitte des 20. Jahrhunderts als Reaktion auf diese Transformationen 
herausgebildet haben.

Beide Autoren situieren dieses Phänomen im Kontext der politischen 
Dekolonisation sowie der neuen Migrationsbewegungen von den Ex-Kolo-
nien in die Ex-Metropolen. Es handelt sich, wie Balibar schreibt, um einen 
»Rassismus der ›Entkolonisierung‹, in der sich die Bewegungsrichtung 
der Bevölkerung zwischen den alten Kolonien und den alten ›Mutter-
ländern‹ umkehrt«72. Kennzeichnend für diesen Rassismus ist, dass der 
Begriff ›Rasse‹ durch neue und scheinbar unverfängliche Konzepte wie 
Kultur oder Ethnizität ersetzt wurde. Zur Herstellung hierarchisieren-
der Unterschiede zwischen Menschen und Gesellschaften wurden nun 

and apolitical, substantially contributed to its international attraction. The reali-

ty, however, looked quite dif ferent.« (Germann 2015, 55). Die Schweizer Rassen-

forschung entstand in enger Verbundenheit mit kolonialen Forschungsprojekten 

und wurde international führend beim Entwickeln und Setzen anthropometrischer 

Messmethoden und Standards. Vgl. auch Germann 2016.

68 | Germann 2016, 413.

69 | Balibar 2005, 23.

70 | Hall 2000a, 11.

71 | Balibar 1990, 28.

72 | Balibar 1990, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 27

verstärkt differente Kulturen, Herkunftsregionen oder Religionen einge-
setzt. Damit ging, wie Balibar betont, eine Verschiebung von der Natura-
lisierung der ›Rasse‹ zur Naturalisierung des Rassismus einher: »Von der 
Theorie der Rassen […] wird der Übergang zu einer Theorie der ›ethni-
schen Beziehungen‹ […] vollzogen, die nicht die rassische Zugehörigkeit, son-
dern das rassistische Verhalten zu einem natürlichen Faktor erklärt.«73 Nicht 
mit Menschen aus ›anderen Kulturen‹ zusammenleben zu wollen, wur-
de in der Folge als natürliche Abwehrstrategie und ur-menschliche Re-
aktion auf die ›Kulturvermischung‹ gedeutet. Dieser diskursive Konnex 
liegt einer Vielzahl von Argumenten zugrunde, die gegen die Migration 
aus ›anderen Kulturen‹ angeführt werden konnten. Die Vorstellung, es 
gebe ›ursprüngliche und authentische Kulturen‹ und ein anthropologisch 
begründbares Bedürfnis, die eigene Kultur vor Vermischung und Auf-
lösung zu bewahren, machte den Rassismus zu einem erklärbaren und 
rationalen Phänomen.74 Würde das ›natürliche‹ Begehren respektiert, die 
eigene Kultur zu erhalten, so lautete nun das zentrale Argument, sähen 
sich die Menschen auch nicht mehr gezwungen, rassistisch zu agieren.

Europas ›r assenloser R assismus‹

Mit der Vorstellung, das Rassendenken in Europa sei mit dem Ende des 
Zweiten Weltkriegs überwunden, ging die Idee einher, dass der Begriff 
›Rasse‹ nur noch im außereuropäischen Raum eine Rolle spiele. »Race 
is a problem everywhere else but Europe«,75 schreibt Goldberg kritisch. 
Man blickte nun skeptisch auf sogenannte ›Rassenunruhen‹ in den USA 
oder engagierte sich gegen das Apartheidregime in Südafrika.76 Inner-
halb Europas aber wurde ›Rasse‹ als anachronistischer Begriff verstan-
den, dem über historische Betrachtungen hinaus keine Bedeutung mehr 
zukam. Die Darstellung der Shoa als Inbegriff eines mörderischen Ras-
sendenkens und als das Unaussprechliche per se hatte paradoxerweise 
zur Folge, dass aktuelle Konstellationen des Rassismus (und damit auch 
des Antisemitismus) nicht mehr benannt werden konnten: »Racial Euro-

73 | Balibar 1990, 30 [Hervorhebung im Original].

74 | Balibar 1990, 30.

75 | Goldberg 2006, 341.

76 | Goldberg 2006, 343.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

peanization has rendered race unmentionable, unspeakable if not as refe-
rence to an anti-Semitism of the past that cannot presently be allowed to 
revive.«77 Was Goldberg als »racial Europeanization« bezeichnet, ist eine 
diskursive Konstellation, in der ›Rasse‹ wirkmächtig blieb, aber unarti-
kulierbar geworden war. Rassismus wurde in der Folge in erster Linie bei 
den wenigen Gruppierungen und Zusammenschlüssen ausgemacht, die 
sich noch explizit einer ›Rassen‹-Terminologie bedienten. Er mutierte zu 
einem bei Rechtsextremisten, Neonazis und Neo-Faschisten zu verorten-
den, relativ isolierten Phänomen, das wenig mit der Verfassung gegen-
wärtiger europäischer Zivilgesellschaften, Demokratien oder Rechtsstaa-
ten zu tun hatte.

Im Unterschied zu einer solchen Sichtweise macht Goldberg im west-
europäischen Schweigen rund um den Begriff ›Rasse‹ das Unvermögen 
aus, eigene rassistische Verwicklungen denken zu können: »Racial Euro-
peanization thus concerns itself overwhelmingly with racial avoidance as 
denial of or at least failure to acknowledge its own racist implication.«78 
Das hat zur Folge, dass rassistische Strukturen und rassistisch motivierte 
Taten – mit Ausnahme der Aktivitäten von rechtsextremen Akteur*innen, 
die das ›Rasse‹-Vokabular bedienen – nicht als solche benannt werden. 
Sie gelten als kulturelle Konflikte, die scheinbar keine Geschichte haben, 
oder als Ausdruck ›ur-menschlicher‹ Probleme von Einheimischen mit 
Fremden. Für die Schweiz hält Kijan Espahangizi fest, dass »man in den 
öffentlichen Auseinandersetzungen mit den migrations- und ausländer-
politischen Verschärfungen der letzten Jahrzehnte nicht von Rassismus 
[spricht], sondern wenn, dann verharmlosend von ›Fremdenfeindlichkeit‹ 
(als wären Menschen per se fremd und würden nicht gesellschaftlich 
fremdgemacht)«.79 Der Begriff der Fremdenfeindlichkeit wirkt harmloser 
als derjenige des Rassismus und macht die Kontinuitäten zwischen Kolo-
nialismus, Rassenforschung und der Gegenwart unsichtbar.80

Zur neuen diskursiven Konstellation gehört auch, dass ›Rasse‹ und 
Rassismus zu Phänomenen umgedeutet wurden, die nicht intrinsisch 
mit Europa und der europäischen Geschichte verbunden, sondern erst in 

77 | Goldberg 2006, 339.

78 | Goldberg 2006, 344.

79 | Espahangizi 2015, 11.

80 | Dies bringt eine spezifische Form des »Racial Denial« hervor, wie Stefanie C. 

Boulila ausführt (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 29

jüngster Zeit von Migrant*innen nach Europa gebracht worden seien. Die 
verstärkte Zuwanderung von Menschen aus Ländern außerhalb Europas 
führe demnach zu sozialen Spannungen in den neuen multikulturellen 
Gesellschaften der Gegenwart, die sich entlang von ethnischen, kulturel-
len und zunehmend religiösen Differenzen entladen würden. Menschen, 
die als rassisch Andere markiert werden, finden sich durch die Logik der 
›Rassenlosigkeit‹ in einem Paradox wieder: Sie leben in Gesellschaften, 
die von sich behaupten, ›Rasse‹ keine Bedeutung zukommen zu lassen. 
Gleichzeitig werden sie, wie Fatima El-Tayeb aufzeigt, beständig rassifi-
ziert: Sie werden gefragt, woher sie kommen, warum sie die Landesspra-
che sprechen, wann sie in ihr Herkunftsland zurückgehen, sie werden 
an der Grenze überdurchschnittlich oft kontrolliert und von der Polizei 
häufiger aufgegriffen. »Europeans possessing the (visual) markers of 
Otherness thus are eternal newcomers, forever suspended in time, forever 
›just arriving‹ defined by a static foreignness overriding both individual 
experience and historical facts.«81

Wie sich ein solcher ›rassenloser Rassismus‹ auf die gegenwärtige 
Schweiz auswirkt, zeigt eine Forschungsarbeit von Noémi Michel, die 
sich mit dem Bildregime der rechtspopulistischen Schweizer Volkspartei 
(SVP) beschäftigt – seit 2007 auf nationaler Ebene die Partei mit dem 
größten Anteil von Wähler*innen der Schweiz.82 2007 begann die SVP, 
mit den sogenannten ›Schäfchenplakaten‹ für eine Initiative zu werben, 
welche die Ausweisung von straffällig gewordenen Ausländer*innen for-
derte. Am 28. November 2010 wurde die Initiative mit knapp 53 Prozent 
der Stimmen in einer eidgenössischen Abstimmung angenommen. Das 
Plakat zeigt ein weißes Schaf, das ein schwarzes Schaf durch einen Tritt 
aus dem nationalen Territorium (symbolisiert durch die Schweizer Fah-
ne) befördert. Zwei weiße Schafe im Hintergrund sehen der Tat unbewegt 
zu. Das schwarze Schaf blickt wütend und aggressiv, während die runden 
Kulleraugen der drei weißen Schafe eine unschuldige Sicht auf die Welt 
nahelegen. Das Plakat ist mit dem Slogan ›Sicherheit schaffen‹ versehen. 
Meine gemeinsam mit Barbara Lüthi und Francesca Falk durchgeführte 
Analyse der Kampagne zeigt, dass Bild und Text gezielt mit der Mehr-
deutigkeit der Metapher des schwarzen Schafes spielen: »Einerseits ope-
riert [das Plakat] mit rassistischen Elementen, die klar erkennbar sind, 

81 | El-Tayeb 2011, x xv.

82 | Michel 2014. Zur SVP vgl. Skenderovic 2015b. 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

andererseits konnte sich die SVP auf die Position zurückziehen, dass hier 
nur die Redensart [vom ›schwarzen Schaf‹ als einem negativ auffallenden 
Mitglied einer Gruppe] gemeint sei.«83

Noémi Michel bezeichnet die spezifische Ikonografie des Schafes, 
die sich im Anschluss an die Veröffentlichung des Plakats in den unter-
schiedlichen Sprachregionen der Schweiz verbreitete und eine große 
Anzahl von anti-rassistisch motivierten Gegendiskursen bewirkte, als 
»Moutonologie«84. Diese ist Ausdruck und Element des Regimes der Ras-
senlosigkeit in der Schweiz, weil sie es ermöglicht, ständig über ›Rasse‹ 
zu sprechen, ohne das entsprechende Vokabular bedienen zu müssen.85 
Im politischen Spiel mit den Schäfchenbildern wird ›Rasse‹ zu einem 
zentralen Aushandlungsgegenstand, ohne dass dieser artikuliert werden 
muss. Antirassistischen Stimmen, welche die Kampagne kritisierten, 
wurde dementsprechend vorgeworfen, Rassismus durch seine Benen-
nung überhaupt erst zu erzeugen: »La contre-lecture de l’UDC [frz. für 
SVP] a pour effet de nier le racisme imputé à son affiche en déplaçant 
son origine chez ceux qui énoncent explicitement des référents raciaux. 
Une telle contre-lecture mobilise les ressort du régime de racelessness qui 
prévaut en Suisse, elle s’appuie sur le tabou de la référence à la ›race‹.«86 
Die anti-rassistische Kritik, so Michel, werde auf diese Weise als unintel-
ligibles Sprechen markiert und in einem Außen des legitimen Diskurses 
verortet – ein Außen, das durch den ›rassenlosen Rassismus‹ erst herge-
stellt worden ist.87

Eine weitere bedeutsame Erkenntnis von Michels Studie ist, dass sich 
auch die anti-rassistischen Stimmen, die sich als Antwort auf die Kampa-
gne formierten, in die diskursive Konstellation des ›rassenlosen Rassis-
mus‹ einschrieben. Sie nahmen nämlich kaum Bezug auf die Schweizer 
Kolonialgeschichte, die prominente Schweizer Beteiligung an der Rassen-
forschung oder die aktuelle und historische Bedeutung von ›Rasse‹ in 
der Schweiz. Die Denunzierung der Kampagne, so Michel, »passe par les 
références externes au territoire de la Suisse (le nazisme, le fascisme, le 

83 | Purtschert, Lüthi und Falk 2012b, 45.

84 | Michel 2014, 218ff.

85 | Michel 2014, 295.

86 | Michel 2014, 267 [Hervorhebung im Original].

87 | Michel 2014, 295. Vgl. dazu auch Purtschert 2012a.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 31

suprématisme du KKK [Ku-Klux-Klan])«88. Die Lokalisierung des Rassis-
mus an einem anderen Ort und in einer anderen Zeit, ein Signum des 
europäischen Regimes der ›Rassenlosigkeit‹, kennzeichnet die anti-ras-
sistischen Gegendiskurse in der Schweiz: Auch sie folgen einer Logik der 
kolonialen Amnesie.

Koloniale Amnesie

Nach der Dekolonisierung unterblieb eine breit geführte gesellschaftliche 
Auseinandersetzung mit dem Unrecht, das durch die Kolonisation und 
den Sklavenhandel verursacht worden ist. Errichtet wurde stattdessen, 
wie Stuart Hall es nennt, eine Kultur der »kolonialen Amnesie«.89 Wie 
Hall für Großbritannien ausführt, ermöglichte dieses aktive Vergessen 
der eigenen kolonialen Herrschaft die Entkoppelung aktueller Migra-
tionsbewegungen von der kolonialen Vergangenheit, mit der sie eng ver-
bunden waren:

»Die alten kolonialen Verhältnisse, Sklaverei und die koloniale Herrschaft, die 

Britannien mehr als 400  Jahre mit dem Imperium verknüpften, markier ten die 

Wege, denen diese Migranten folgten. Aber diese historischen Beziehungen von 

Abhängigkeit und Unterordnung wurden rekonfigurier t – in der jetzt klassischen 

postkolonialen Weise –, als sie auf dem heimischen britischen Boden zusammen-

trafen. Im Gefolge der Dekolonisierung, maskier t durch eine koloniale Amnesie 

und die systematische Leugnung des ›Imperiums‹ (das sich 1960 wie eine Wolke 

des Unwissens herabsenkte), wurde dieses Zusammentreffen als ein ›Neuanfang‹ 

interpretier t. Die meisten Briten schauten auf diese ›Kinder des Imperiums‹, als 

ob sie sich nicht vorstellen könnten, wo ›die‹ hergekommen sein könnten, was für 

eine Beziehung sie um alles in der Welt zu Britannien haben könnten.«90

Mithilfe der kolonialen Amnesie konnten die Migrationsbewegungen aus 
den ehemaligen Kolonien als neue und überraschende Phänomene ge-
deutet werden, die scheinbar aus dem Nichts kamen. Entsprechend stand 
nicht die Verantwortung Europas als ehemaliger Metropole im Zentrum 

88 | Michel 2014, 251.

89 | Hall 2004a, 199.

90 | Hall 2004a, 199 [Hervorhebung PP].

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

einer postkolonialen Politik der Migration, sondern unterschiedliche Stra-
tegien der Abwehr gegen die ›unerwarteten‹ und scheinbar unbekannten 
Einwanderer.

Goldberg zufolge bezeichnet der Begriff der Amnesie Strategien des 
Vergessens und Ent-nennens, die den Umgang ehemaliger Kolonial-
mächte mit ihrer kolonialen Vergangenheit charakterisieren, »the now de-
afening silence in Europe concerning its colonial legacy«91. Wie El-Tayeb 
ausführt, wirkt sich das Unsichtbarmachen von kolonialen Verflechtun-
gen insbesondere auf die Lebensbedingungen von rassifizierten Men-
schen aus. Denn das wiederholte Negieren der (post‑)kolonialen Bezüge 
zwischen den ehemaligen Metropolen und der Welt führt dazu, dass die-
se Menschen nie als zugehörig gelten. Stattdessen werden sie beständig 
als Fremde und eben erst Angekommene adressiert: »[E]very acknowledg- 
ment of a nonwhite presence always seems to happen for the very first 
time.«92

Der Begriff der Amnesie bezeichnet somit eine aktive Praxis des 
Tilgens von geschichtlichen Verbindungen, die auf den Kolonialismus 
zurückgehen.93 Francesca Falk hat darauf hingewiesen, dass auch die 
»gesellschaftspolitisch prägende Wirkung der Immigration«94 in der 
Schweizer Geschichtsschreibung stark unterbelichtet geblieben sei. Noch 
immer ginge man davon aus, dass Migration eine Marginalie der Schwei-
zergeschichte darstelle, obwohl sie ohne die gewichtigen Impulse durch 
die Migration und die bedeutsamen Beiträge von Migrant*innen nicht 
denkbar sei. Eine solche »gewollte Entkoppelung«95 von National- und Mi-
grationsgeschichte wird auch durch das Vergessen der Kolonialgeschichte 
ermöglicht: »Sklavenplantagen in der Karibik, die Auslöschung der Mehr-
heit der indianischen Bevölkerung in den Amerikas und die blutigen Er-
oberungen im indischen Ozean und im Pazifik« gehörten ebenso zur 
Schweizergeschichte »wie Morgarten und Marignano [zwei Schlachten 
um 1315 und 1515, die als zentral für die Entstehung der Schweizer Eidge-

91 | Goldberg 2006, 337.

92 | El-Tayeb 2011, x xiv.

93 | Zu einer Kritik der Verwendung des Amnesiebegrif fs in der Kolonialgeschichte 

vgl. Stoler 2011.

94 | Falk 2015, 156.

95 | Falk 2015, 155.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 33

nossenschaft gelten], das Fabrikgesetz und das Frauenstimmrecht«,96 for-
dert Bernhard Schär. Wie aber gelingt es, die zahlreichen und eigentlich 
unübersehbaren Bezüge zwischen der Schweiz und dem Kolonialismus 
kontinuierlich vergessen zu machen? Während in Großbritannien, Hol-
land, Frankreich oder Deutschland angesichts der eigenen Kolonialge-
schichte spezifische Formen des Vergessens entwickelt wurden – ›Frank-
reich war eine gute Kolonialmacht‹ oder ›Deutschland war keine wirkliche 
Kolonialmacht‹97 –, wird der Kolonialismus in der Schweiz in der Regel im 
Außen verortet: ›Kolonial waren die anderen‹. Dieser spezifisch schweize-
rische Modus der Amnesie zeigt sich in aller Deutlichkeit in der Reaktion 
des Bundesrates aus dem Jahre 2003 auf die parlamentarische Anfrage 
der Nationalrätin Pia Hollenstein. Sie hatte im Anschluss an die UNO-
Konferenz gegen Rassismus 2001 die Frage gestellt, welche Vorstellungen 
von Wiedergutmachung und Entschädigung der Bundesrat zu entwickeln 
gedenke.98 In seiner Antwort vertrat der Bundesrat die Auffassung, »dass 
die verschiedenen Fragen im Zusammenhang mit dem Sklavenhandel 
auf internationaler Ebene behandelt werden müssen. Deshalb versucht 
die Schweiz eine vermittelnde Rolle zwischen afrikanischen Staaten und 
ehemaligen Kolonialmächten zu spielen, namentlich in der UNO-Men-
schenrechtskommission«99. Obwohl Hollensteins Interpellation explizit 
auf Forschungen Bezug nimmt, welche die Verwicklungen von Schwei-
zer Akteuren in den Sklavenhandel belegen, verschiebt der Bundesrat in 
seiner Antwort die Position der Schweiz weg von einer involvierten hin 
zu einer außenstehenden Partei. Damit setzt er das Schweizer Selbstver-
ständnis, wonach immer nur die Anderen kolonial sind, in Szene und 
verhindert auf diese Weise die Diskussion, die Hollenstein anstoßen will, 
nämlich die Frage nach der Aufarbeitung der eigenen Verwicklungen in 
koloniale Machenschaften. Damit nicht genug: Mit der Verortung als 
vermittelnde Kraft zwischen ehemaligen Kolonien und Kolonialmächten 
imaginiert der Bundesrat die Schweiz als Akteurin, die wesentlich zur 
Versöhnung und Verständigung globaler kolonialer Gewalterfahrungen 
beitragen kann. Dies zeigt, wie die Schweiz als außenstehende, unbetei-
ligte Kraft konstruiert und gleichzeitig als neutrale Instanz positioniert 

96 | Schär 2016b, 6.

97 | Vgl. dazu unsere Ausführungen in Purtschert, Lüthi und Falk 2012b, 21ff.

98 | Hollenstein 2003.

99 | Hollenstein 2003 [Hervorhebung PP].

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

wird. Sie kann durch ihre Vermittlerinnentätigkeit im internationalen 
Geschehen eine bedeutsame Rolle spielen und damit eine internationale 
»Verflechtung durch Neutralität«100 erwirken. Bedingung für eine solche 
Selbstpositionierung als außenstehende und vermittelnde Partei ist das 
Unsichtbarmachen der zahlreichen kolonialen Bezüge, die die Schweizer 
Geschichte und Gegenwart durchwirken.

Welche Folgen diese postkoloniale Amnesie in der Schweiz zeitigte, 
dokumentiert Jovita dos Santos Pintos Forschung über Tilo Frey. Die Neu-
enburgerin wurde zusammen mit zehn anderen Frauen im Oktober 1971 
für die Freisinnige Partei in den Nationalrat gewählt. Sie gehörte damit 
der ersten Generation von Frauen an, die nach der Verabschiedung des 
allgemeinen Stimm- und Wahlrechts im Februar 1971 ein politisches Amt 
auf Bundesebene wahrnehmen konnten. Frey, Tochter einer Kamerune-
rin und eines Schweizers, war zudem die erste Schwarze Nationalrätin 
der Schweiz.101 Allerdings fand die Geschichte der Schwarzen Politikerin 
weder Eingang in die hegemoniale noch in die alternative Historiografie. 
Tilo Frey geriet weitgehend in Vergessenheit. »Die Schweizer Parlaments-
geschichte wurde durch dieses ›Vergessen‹ ›weiß gewaschen‹«, schreibt 
Pinto.102 Ereignisse, die einer ›weißen‹ Schweizer Geschichte widerspre-
chen, werden demnach aktiv ›vergessen‹ und »als bedeutungslos erachtet 
[…], weil keine Bezüge gemacht werden zu einer ›kollektiven Erinnerung‹ 
und sie somit auch keinen Platz in dieser haben«103.

Die spezifische koloniale Amnesie, die sich im Vergessen von Tilo Frey 
zeigt, wird von Pinto mit der Weigerung erklärt, Schweizer Geschichte 
auch als Geschichte zu verstehen, die von nicht-weißen Akteur*innen ge-
macht worden ist. Dieses ›Weiß-Waschen‹ schlägt sich in der Verwendung 
der Figur der wiederkehrenden ersten Begegnung mit den nicht-weißen 
Anderen nieder, die El-Tayeb als einen zentralen Aspekt des gegenwärti-
gen europäischen Rassismus beschreibt.104 Diese kam im Jahr 2007 zum 
Einsatz, als der sozialdemokratische Politiker Ricardo Lumengo erfolg-
reich für den Nationalrat kandidierte und die Medien ausführlich über 
den ›ersten schwarzen Nationalrat‹ der Schweiz berichteten. In diesen De-

100 | Speich Chassé 2012 [Hervorhebung im Original].

101 | Vgl. dazu auch Jeannin-Jaquet 2008.

102 | Pinto 2014, 119.

103 | Pinto 2014, 111.

104 | Vgl. El-Tayeb 2011, x xiv.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 35

batten wurde, wie Pinto schreibt, das »rassisierte Selbst-Verständnis der 
Schweiz als Weißer Raum«105 bekräftigt: einerseits durch das Vergessen 
von Tilo Frey, andererseits durch die Inszenierung der Wahl eines nicht-
weißen Politikers als Spektakel. Im patriarchalen Kontext der Schweiz ist 
das ›Vergessen-Machen‹ von Frey allerdings nicht nur auf ihr Nicht-weiß-
Sein, sondern auch auf ihre Position als Frau zurückzuführen. Es spiegelt 
wider, wie Pinto festhält, dass »nationale, ›kollektivierte‹ Erinnerung wei-
terhin an einem bürgerlichen Geschlechtermodell orientiert ist, in wel-
chem ›große Taten‹ an ›große Männer‹ gebunden werden«106. Frey passt 
nicht nur als Schwarze Nationalrätin, sondern auch als Frau nicht in das 
Bild des männlich konnotierten Politikers, dessen Wirken entsprechend 
erinnert werden kann. Ihre Positionierung an der prekären Schnittstelle 
von ›Rasse‹ und Geschlecht wirft deshalb die Frage auf, wie die Koloniali-
tät der Macht mit der modernen Geschlechterordnung verbunden ist.

Kolonialität, Geschlecht und Se xualität

Die Dekolonisierungstheorie, wie sie von Quijano und Mignolo entwi-
ckelt wurde, erfuhr eine bedeutsame Weiterentwicklung durch María 
Lugones. Sie fordert, dass eine Theorie der Kolonialität Geschlecht und 
Sexualität als grundlegende Dimensionen der Moderne mit bedenken 
muss. Nicht nur ›Rasse‹ und Klasse sind demnach intrinsisch miteinan 
der verschränkt. Mit der Moderne entstand auch ein Verständnis von 
Geschlecht und Sexualität, das untrennbar mit der kolonialen Matrix 
verwoben ist und diese gleichzeitig mit begründet.107 Das koloniale Ge-
schlechtersystem zeichnet sich durch die rigide Aufteilung von Men-
schen in zwei Geschlechter, das Primat der Heterosexualität sowie die 
patriarchale Herrschaft von Männern über Frauen aus.108 Zudem unter-
scheidet Lugones zwischen einer ›hellen‹ und einer ›dunklen‹ Seite des 
modernen kolonialen Geschlechtersystems. Die ›helle Seite‹ entspricht 
der normativen Ausgestaltung der bürgerlichen Geschlechterordnung. 
Die europäische bürgerliche Frau reproduzierte demnach »race and capi-

105 | Pinto 2014, 120.

106 | Pinto 2014, 119.

107 | Vgl. dazu auch Crenshaw 1989 und McClintock 1995.

108 | Lugones 2007, 193.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

tal through her sexual purity, passivity […] in the service of the white, Eu-
ropean, bourgeois man«109. In diesem Modell stellt der bürgerliche (wei-
ße) Mann das Subjekt dar, das autonom über sich selbst verfügt und sich 
politisch, gesellschaftlich, intellektuell oder künstlerisch verwirklichen 
kann. Die bürgerliche (weiße) Frau hingegen muss ihr Tun auf den Mann 
ausrichten. Sie kümmert sich um seine Nachkommenschaft, die Befriedi-
gung seiner körperlichen Bedürfnisse und den emotionalen Rückhalt im 
privaten Raum der Familie, und verrichtet damit all die Arbeiten, die ihn 
erst zur Tätigkeit im öffentlichen Raum befähigen.

Diese geschlechtsspezifische Weise, in der Welt zu sein, wurde von 
Simone de Beauvoir folgendermaßen beschrieben: »In seinem Beruf, 
seinem politischen Leben erfährt [der Mann] die Veränderung, den Fort-
schritt, er empfindet sein Aus-sich-Herausgehen in Zeit und Raum. Und 
wenn er des Umherschweifens müde ist, gründet er ein Heim, läßt sich 
nieder und verankert sich in der Welt. Abends sammelt er sich zu Hause, 
wo die Frau über Möbel und Kinder wacht und die gespeicherte Vergan-
genheit hütet. Sie selbst hat keine andere Aufgabe, als das Leben in seiner 
reinen und gleichbleibenden Allgemeinheit zu bewahren.«110 Durch die 
unbezahlte Arbeit im Haushalt und die Geburt, Pflege und Erziehung 
der Kinder schaffen Frauen die Grundlage dafür, dass sich Männer beruf-
lichen, politischen und gesellschaftlichen Tätigkeiten widmen können. 
Sie sichern auf diese Weise die Reproduktion einer kapitalistischen Öko-
nomie sowie der (weißen) Nation.

Obwohl das hier beschriebene Geschlechterarrangement durch den 
Kolonialismus für einen Großteil der Menschheit maßgeblich wurde, 
galten nur wenige Männer und Frauen als Verkörperung der damit ver-
bundenen bürgerlichen Normen. Vielen anderen Menschen wurde kein 
Platz in der bürgerlichen Geschlechterordnung angeboten, es wurde ih-
nen vielmehr deutlich gemacht, dass sie sich außerhalb dieser Ordnung 
befanden. Das idealisierte Geschlechterbild des Bürgertums, bei dem ein 
rational agierender Mann von einer sorgenden Frau unterstützt wird, das 
als Maßstab bürgerlicher Zivilisiertheit galt, wurde auf diese Weise auch 
für die Herstellung und Aufrechterhaltung kolonialer Hierarchien einge-
setzt. Diese regulative Funktion von Geschlecht kam schon in der frühen 
Phase des Kolonialismus zum Einsatz, als die angebliche Unzivilisiertheit 

109 | Lugones 2010, 743.

110 | Beauvoir 1994, 521. Vgl. auch Purtschert 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 37

der Bewohner*innen Amerikas dadurch zum Ausdruck gebracht wurde, 
dass sie als Hermaphroditen beschrieben und auf Darstellungen mit 
monströsen Geschlechtsteilen ausgestattet wurden.111 Omise’eke Natasha 
Tinsley zufolge herrschte auf amerikanischen Plantagen später insofern 
eine »negative Geschlechtergleichheit«, als bei der brutalen Ausbeutung 
von Sklav*innen in vielen Bereichen kein Unterschied zwischen Männern 
und Frauen gemacht wurde.112 Die angeblich besondere Empfindlichkeit 
der körperlich schwächeren und gefühlsbetonten Frau, die in der bürger-
lichen Welt als Argument für ihre Bevormundung diente, wurde für die 
Schwarzen Frauen auf Sklavenplantagen nicht ins Feld geführt. Oftmals 
wurden Frauen, Kinder und Männer unterschiedslos für schwerste Arbei-
ten eingesetzt, schreibt Angela Davis: »Women were not too ›feminine‹ to 
work in coal mines, in iron foundries or to be lumberjacks and ditchdig-
gers.«113 Ins Spiel gebracht wurde die Schutzbedürftigkeit von nicht-wei-
ßen Frauen erst, wenn sich damit die Herrschaft über ihre Männer be-
gründen ließ. Die angeblich gewalttätige und ›unzivilisierte‹ Behandlung 
von einheimischen Frauen durch ihre Männer diente dann der Legitima-
tion von kolonialen Interventionen und missionarischen Eingriffen – eine 
Logik, die Gayatri Spivak mit dem Diktum »weiße Männer retten braune 
Frauen vor braunen Männern«114 auf den Punkt gebracht hat.

Auch die Vorstellung einer zivilisierten bürgerlichen Sexualität wurde 
mithilfe rassifizierter Figuren entwickelt, die an den Extremen zwischen 
Hypersexualität und Asexualität angesiedelt wurden.115 Der rationalen 
Triebkontrolle des bürgerlichen Mannes wurde dabei die exzessive Sexua-

111 | Lugones 2007, 195.

112 | Tinsley 2008, 209.

113 | Davis 1983, 10.

114 | Spivak 2008, 81. Vgl. auch Levine 2004. Für die Kritik an einem aktuellen 

Einsatz dieser Logik im westeuropäischen Umgang mit Migration siehe Dietze 

2009. In jüngster Zeit wird zudem diskutier t, inwiefern auch der Schutz von 

LGBTIQ-Personen vor der Gewalt nicht-weißer Anderer für rassistische Zwecke 

instrumentalisier t wird. Rahul Rao spricht mit Bezug auf Spivaks Diktum von »white 

gays to save brown gays from brown homophobes« (Rao 2010, 182), María do Mar 

Castro Varela und Nikita Dhawan ändern die Formel um in »white queer is trying to 

save the brown queer from the brown straight« (Castro Varela und Dhawan 2011, 

110). Vgl. auch Puar 2007 und für die Schweiz Mesquita und Purtschert 2016.

115 | Lugones 2010, 744.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

lität des Kolonialisierten oder aber seine sexuelle Passivität gegenüberge-
stellt. Entscheidend ist dabei die Auftrennung von Ratio und Körper. Wäh-
rend das weiße männliche Subjekt einen Körper besitzt, der vordringlich 
im Dienste seines überragenden Geistes steht, werden weiße Frauen und 
nicht-weiße Menschen auf ihre Körperlichkeit festgeschrieben. Solche 
rassistischen Figurationen von Sexualität dienten dazu, koloniale Herr-
schaft und Gewalt zu legitimieren. Für die Karibik hält M. Jacqui Alex-
ander fest: »Black bodies, the economic pivot of slave-plantation economy, 
were sexualized. Black women’s bodies evidenced an unruly sexuality, 
untamed and wild. Black male sexuality was to be feared as the hypersex-
ualized stalker.«116 Im (Post‑)Sklavenhalterkontext der USA wurde die an-
geblich unkontrollierte Sexualität Schwarzer Männer zu einer Bedrohung 
für weiße Frauen stilisiert und häufig angeführt, um Lynchmorde zu legi-
timieren.117 ›Rassenhierarchien‹ gründeten aber auch auf der Entmännli-
chung nicht-weißer Männer. Ihre Feminisierung, so hält Mrinalini Sinha 
für das Britisch Raj fest, war ein entscheidender Bestandteil kolonialer 
Regierungspraktiken.118 Und David Eng zeigt, dass die nationale Zuge-
hörigkeit und die Handlungsmacht asiatisch-amerikanischer Männer in 
den USA des 19. und 20.  Jahrhunderts über rassifizierte Zuschreibun-
gen von Geschlechter- und Sexualitätsnormen reguliert wurde. So wurde 
die Männlichkeit und damit der soziale Status asiatisch-amerikanischer 
Männer infrage gestellt, indem sie verweiblicht und mit Homosexualität 
in Verbindung gebracht wurden.119 Feminisierung und (Homo‑)Sexuali-
sierung wurden eingesetzt, um die koloniale Hierarchie zwischen weißen 
und nicht-weißen Männern herzustellen. Umgekehrt stärkte die Rassi-
fizierung von Weiblichkeit und Homosexualität bestehende homophobe 
und sexistische Praktiken, die wiederum gegenüber Frauen und Queers 
zum Einsatz kamen.

Im Unterschied zu Männern wurden rassifizierte Frauen oft als Re-
präsentantinnen einer animalischen Sexualität oder einer degenerierten 
Weiblichkeit betrachtet. Weibliche Körper figurierten in der kolonialen 
Literatur, so Tony Ballantyne und Antoinette Burton, »as a recurrent 

116 | Alexander 1994, 12.

117 | Davis 1983, 172ff.

118 | Sinha 1995.

119 | Eng 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 39

emblem of native savagery and monstrosity«120. Nicht-weiße Frauen ver-
körperten dabei unterschiedliche Formen devianter Sexualität: Sie galten 
als besonders unterwürfig, als asexuelle oder umgekehrt als besonders 
verführerische und sexuell verfügbare Wesen, ohne dass sie mit den bür-
gerlichen Attributen von Weiblichkeit (etwa Verletzbarkeit oder Schutz-
bedürftigkeit) ausgestattet wurden. Die sexistische Reduktion von Frau-
en auf ihren Körper, welche die bürgerliche Kultur kennzeichnete, war 
im kolonialen Kontext besonders ausgeprägt. So macht bell hooks in den 
Auftritten Schwarzer Frauen im kolonialen Paris des frühen 20. Jahrhun-
derts, bei denen sich ein (hauptsächlich) weißes Publikum vom »naked 
image of Otherness«121 unterhalten ließ, die fortgesetzte Weigerung aus, 
Schwarze Frauen als Subjekte anzuerkennen. Darin zeigten sich sexis-
tische Formen der Objektivierung, die auf die Sklaverei zurückgehen, 
»when the bodies of black women were commodity, available to anyone 
white who could pay the price«.122 Dieser kolonial-weiße sexistische Zu-
griff auf die Körper Schwarzer Frauen setze sich auf vielfältige Weise bis 
in die Gegenwart hinein fort.

Lugones’ Aufteilung des modernen Geschlechtersystems in eine helle 
und eine dunkle Seite zeigt, dass Vorstellungen von Männlichkeit, Weib-
lichkeit, Heterosexualität, Zweigeschlechtlichkeit und einer ›natürlichen‹ 
Hierarchie zwischen den Geschlechtern einen normativen Rahmen auf-
spannten, der vielen nicht-europäischen Kulturen im Kontext kolonialer 
Machtverhältnisse aufgezwungen wurde.123 Gleichzeitig diente dieser 
Rahmen als Regulativ für die Beherrschung kolonialisierter Menschen 
und für die Herstellung einer weißen zivilisierten Kultur, die in Abgren-
zung von diesen anderen, »unzivilisierten« Existenzweisen zustande 
kam. Lugones’ Konzept der »Kolonialität von Geschlecht«124 macht damit 
denkbar, wie ›Rasse‹, Geschlecht, Sexualität und Klasse miteinander ver-

120 | Ballantyne und Burton 2005b, 405. Dies zeigt etwa die Geschichte der süd-

afrikanischen Sarah Baartman, welche in Europa als ›Hottentoten-Venus‹ bezeich-

net wurde. Baartman kam 1810 aus der südafrikanischen Kapregion nach London 

und wurde danach in England und Frankreich auf Völkerschauen ausgestellt. Vgl. 

Crais and Scully 2009, Ritter 2010.

121 | Hooks 1992, 62.

122 | Hooks 1992, 62.

123 | Vgl. dazu etwa Oyěwùmí 1997 oder Dankwa 2011.

124 | Lugones 2010, 745.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

schränkt und durcheinander artikuliert wurden: Weiße Männlichkeit 
konstituierte sich durch die Feminisierung nicht-weißer Männer und die 
Abwertung weißer Frauen, die sich wiederum in der Differenz zu wei-
ßen Arbeiterinnen und nicht-weißen Frauen ihrer bürgerlichen Weib-
lichkeit versichern konnten. Die Konstruktion kolonialer Differenzen 
war damit, wie Anne McClintock in ihrer Studie über das viktorianische 
England zeigt, unaufhebbar mit Geschlechter- und Klassenunterschieden 
verstrickt: »Racial stigmata were systematically, if often contradictorily, 
drawn on to elaborate minute shadings of difference in which social hierar- 
chies of race, class and gender overlapped.«125 Wenn die Wirkmacht dieser 
sozialen Differenzen auf ihrer gegenseitigen Bezugnahme beruht, wenn, 
mit anderen Worten, die Bedeutung von ›Rasse‹ durch die (wechselhaften 
und veränderbaren) Relationen zu Geschlecht, Sexualität und Klasse ge-
neriert wird, dann ist es wissenschaftlich erforderlich, diese Differenzen 
in ihrer Wechselwirkung zu untersuchen.

Eine Analyse der Kolonialität moderner Macht kommt folglich nicht 
umhin, solche Überschneidungen in den Blick zu nehmen. Dies gilt 
nicht nur für die Analyse derjenigen Menschen, die als die ›Anderen der 
Moderne‹ bestimmt worden sind – Frauen, Kolonialisierte oder Angehö-
rige der Unterschichten –, sondern auch für die männlichen und weißen 
Subjekte, die im kolonialen Zentrum der Macht angesiedelt sind.

Moderne Subjek tformation und Othering

Aus einer postkolonialen Perspektive erscheint der Kolonialismus nicht 
mehr nur als Thema der ehemaligen Kolonien, sondern als eines, das 
die ganze moderne Welt angeht. Diese Einsicht eröffnet eine bedeutsame 
neue Sicht auf die Gesellschaften, die zur ehemaligen Metropole gehö-
ren. In seinem 1955 erschienen Discours sur le colonialisme schreibt Aimé 
Césaire: »Où veux-je en venir? A cette idée: que nul ne colonise innocem-
ment, que nul non plus ne colonise impunément; qu’une nation qui co-
lonise, qu’une civilisation qui justifie la colonisation – donc la force – est 
déjà une civilisation malade, une civilisation moralement atteinte, qui, 
irrésistiblement, de conséquence en conséquence, de reniement en renie-

125 | McClintock 1995, 54. Vgl. auch Kerner 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 41

ment, appelle son Hitler, je veux dire son châtiment.«126 Die im Kolonia-
lismus ausgeübte Gewalt an den Kolonialisierten, so Césaire, durchdrang 
die europäische Kolonialmacht im Inneren und schlug auf sie zurück. 
Dass der Kolonialismus, je nach Spielart, die Kolonialisierten als minder-
wertige, unterentwickelte, kindliche, animalische Wesen behandelte oder 
sie gar auf eine Sache reduzierte, blieb demnach nicht ohne Wirkung auf 
diejenigen Subjekte, die dieses Herrschaftssystem vertraten und durch-
setzten. Diese selbstzerstörerische Kraft sah Césaire im Nationalsozialis-
mus am Werk, der die Praktiken, die in den Kolonien entwickelt und zur 
Anwendung gebracht worden waren, nun auf einen Teil der europäischen 
Bevölkerung ausrichtete.127

Césaires alttestamentliches Vokabular der Strafe, die Europa durch 
den Nationalsozialismus erfahren haben soll, ist analytisch problema-
tisch und heuristisch wenig hilfreich. Seine Einsicht aber, dass die ko-
loniale Herrschaft für das (Selbst‑)Verständnis und die Entwicklung 
Europas zentral war, beschäftigt die Forschung bis zum heutigen Tag. 
Sie korrespondiert auch mit Hannah Arendts wenige Jahre vor Césaires 
Buch veröffentlichter Arbeit zum Totalitarismus, welche die Entstehung 
des Nationalsozialismus vor dem Hintergrund des Imperialismus er-
klärt. Der nationalsozialistische Staat perfektionierte gemäß Arendt jene 
bürokratische Herrschaft, welche in den Kolonien zuvor entwickelt und 
praktiziert worden war. Sie zeichnete sich dadurch aus, dass sie die Regie-
rung durch die Verwaltung von Menschen ersetzte; ein Schritt, der durch 
die fehlende Anerkennung der Bürgerrechte in den Kolonien ermöglicht 
wurde und in der Aberkennung von Bürgerrechten im Nationalsozialis-
mus seine Entsprechung fand.128

Césaire thematisiert die konstitutive Bedeutung des Kolonialismus 
für Europa auch auf der Ebene der Subjektformation. Demnach wendete 
sich die enthumanisierende Praxis der kolonialen Herrschaft gegen die 
Kolonialherren selbst. Sie führte dazu, »que le colonisateur, qui, pour se 
donner bonne conscience, s’habitue à voir dans l’autre la bête, s’entraîne à 
le traiter en bête, tend objectivement à se transformer lui-même en bête.«129 
Der Kolonialherr musste, um die Kolonisierung vor sich selbst verantwor-

126 | Césaire 2004, 19.

127 | Césaire 2004, 13.

128 | Arendt 1986, 399.

129 | Césaire 2004, 21 [Hervorhebung im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

ten und angesichts seiner Tätigkeit ein ›gutes Gewissen‹ aufrechterhalten 
zu können, im kolonialen Anderen ein Tier erblicken. Die Negation der 
Menschlichkeit des Anderen blieb aber nicht ohne Folge für den Kolonial-
herren. Césaire insistiert darauf, dass die kontinuierliche Degradierung 
des kolonisierten Anderen auch zur Entmenschlichung des kolonialisie-
renden Subjekts führt. In einer kürzlich erstellten Analyse der weißen 
Vorherrschaft in den USA kommt Toni Morrison zu einem ähnlichen 
Schluss. Wenn die Gewalttaten von Weißen gegenüber der nicht-weißen 
Bevölkerung nicht so schrecklich wären, so Morrison, könnte man den 
vollständigen Verlust von Menschlichkeit betrauern, der sich darin zeigt. 
Denn die alltägliche Ausübung von Gewalt gegenüber Schwarzen Men-
schen in den USA dokumentiere die unendliche Angst weißer Menschen 
vor dem Verlust ihrer Macht: »These sacrifices, made by supposedly tough 
white men, who are prepared to abandon their humanity out of fear of 
black men and women, suggest the true horror of lost status.«130 Ein sol-
cher Blick auf Weißsein131 als ein komplexes und wirkmächtiges Element 
moderner Macht ermöglicht ein Wissen, das einem vorherrschenden 
Verständnis verschlossen bleibt. Weißsein wird dabei als Norm sichtbar 
gemacht, die Wissen organisiert, ohne selbst als Moment der Wissens-
produktion kenntlich gemacht zu werden. Demgegenüber steht die in 
Schwarzen Analysen gewonnene Einsicht, dass rassistische Praktiken 
und Vorstellungen nicht nur das Leben nicht-weißer, sondern auch das-
jenige weißer Menschen prägt, und dass die Praktiken der Ent-mensch-
lichung, die rassistische Gesellschaften durchziehen, auch diejenigen 
formen, die als weiße Menschen in modernen Gesellschaften leben.

James Baldwin erklärt den Zugang zu diesem alternativen Wissen 
folgendermaßen: »You cannot lynch me and keep me in ghettos without 
becoming something monstrous yourselves. And furthermore, you give 
me a terrifying advantage. You never had to look at me. I had to look at 
you. I know more about you than you know about me.«132 Baldwins Aus-

130 | Morrison 2016.

131 | Mit der Übersetzung von Whiteness als ›Weißsein‹ folge ich dem Vorschlag 

von Eske Wollrad. Der Neologismus ermögliche, so Wollrad, »die Er forschung 

raum/zeitlich spezifischer Ar tikulationen deutscher Rassifizierungsprozesse im 

Gegenüber zu und in Abgrenzung von Rassifizierungsprozessen im angloamerika-

nischen Raum« (Wollrad 2005, 21f.).

132 | Baldwin 2017, 103.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 43

sage scheint erst einmal kontra-intuitiv zu sein. Warum sollen weiße 
Menschen, die mit der Rassenforschung, der Ethnologie, der Anthropolo-
gie, der Geschichte, der Soziologie, der statistischen, medizinischen oder 
bevölkerungspolitischen Durchdringung nicht-weißer Menschen in den 
USA (und auf der ganzen Welt) ein ganzes Wissensregime um nicht-weiße 
Menschen herum entwickelt haben, diese niemals angeschaut haben? 
Die Antwortet ist: weil sie sie nur als Objekte des Wissens untersucht, 
nicht aber als menschliches Gegenüber betrachtet haben. Darum fehlt ih-
nen ein Wissen, über das nicht-weiße Menschen verfügen, weil diese sich 
gezwungenermaßen an einer weißen Kultur ausrichten müssen. In einer 
Welt, in der Weiße die Maßstäbe für das Menschsein setzen und sich 
gleichzeitig als Verkörperung dieser humanen Werte verstehen, müssen 
nicht-weiße Menschen auf Weiße Bezug nehmen, um überhaupt in das 
Ringen um einen menschlichen Status eintreten zu können. Dadurch 
aber, und darauf weist Baldwin hin, gewinnen nicht-weiße Menschen ein 
profundes Wissen über die Ausgestaltung, Funktionsweise und Verände-
rung des rassistischen Systems, in dem sie leben. Für Individuen, die Ras-
sismus ausgesetzt werden, sind solche Einsichten überlebensnotwendig. 
Darüber hinaus bilden sie aber auch ein wertvolles kritisches Wissen, das 
innerhalb eines weiß dominierten Systems unsichtbar bleibt. Denn die 
Wirkmacht des ›Whitening‹, des Weiß-Machens, beruht gerade darauf, 
dass es nicht als historisch gewachsenes, kontingentes und in vielerlei 
Hinsicht widersprüchliches Herrschaftssystem, sondern als natürliche 
und selbstverständliche Ordnung der Dinge erscheint. Wie aber können 
die Entstehung und das Wirken eines solchen Systems erklärt werden?

In der Periode der transatlantischen Sklaverei, so Valentin Y. Mudimbe, 
bildete sich ein westliches Raster der Wahrnehmung heraus, das die Wis-
sensordnungen der Moderne auf entscheidende Weise veränderte. Im An-
schluss an die Studien von Michel Foucault diagnostiziert Mudimbe im 
Verlaufe des 17.  Jahrhunderts einen signifikanten Übergang von einem 
Regime der Ähnlichkeit zu einem Regime der radikalen Differenz. Letz-
teres setzt ganz wesentlich beim Verhältnis zwischen Selbst und Frem-
dem an: Das europäische Selbstverständnis gründete fortan nicht mehr 
auf der Idee, das privilegierte Modell des Menschen zu stellen, von dem 
kulturell Andere abgeleitet werden können. Es basierte nun auf einer ras-
sifizierten Vorstellung von Identität, die einer radikalen Alterität bedarf: 
»The African has become not only the Other who is everyone else except 
me, but rather the key which, in its abnormal differences, specifies the 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

identity of the Same.«133 Als Verkörperung des Animalischen und Mons-
trösen erlaubt es die Figur des Afrikaners dem weißen Europäer, sich im 
Kontrast zu diesem Anderen als zivilisiertes Selbst zu entwerfen. Alterität 
erscheint dabei stets als Folie für die Herstellung des Selbst. In dieser »or-
der of otherness«134 hat das Andere keinen eigenen Ort. Es steht immer 
schon im Dienste des Einen, der hegemonialen Vorstellung eines europäi-
schen Subjekts, das sich in Abgrenzung vom Anderen entwirft.

Césaires und Mudimbes These, dass das hegemoniale Subjekt kons-
titutiv auf der Setzung und Negierung eines minderwertig gemachten 
Anderen beruht, weist augenfällige Parallelen zu feministischen Analy-
sen auf. In ihrem Werk Das andere Geschlecht von 1949 schreibt Simone 
de Beauvoir, dass die Frau »mit Bezug auf den Mann determiniert und 
differenziert [wird], er aber nicht mit Bezug auf sie. Sie ist das Unwesent-
liche gegenüber dem Wesentlichen. Er ist das Subjekt, er ist das Absolute: 
sie ist das Andere.«135 Beauvoir beschreibt damit aus einer feministischen 
Perspektive ein Verhältnis, in dem sich die Identität des Einen, diesmal 
des Mannes, durch die hierarchische Differenz zur Anderen, hier der 
Frau, herausbildet. Diese konstitutive Abhängigkeit des Einen von der 
Anderen bleibt im Hinblick auf den Mann verdeckt: Er erscheint als auto-
nomes Subjekt und als Inbegriff des Menschlichen, während die Frau 
sich als Repräsentation des Anderen immer nur in Bezug auf den Mann 
definieren kann.136 Während Beauvoirs Beschreibung patriarchaler Sub-
jektformationen viele Parallelen mit Césaires intersubjektiv angelegter 
Kritik des Kolonialismus aufweist, findet Mudimbes epistemische Kritik 
des Kolonialismus ein feministisches Gegenstück in der poststrukturalis-
tischen Analyse von Luce Irigaray.

Um die patriarchale Anordnung des Wissens zu beschreiben, ver-
wendet Luce Irigaray den Begriff der »Ökonomie des Gleichen«.137 Sie 
versucht damit die Funktionsweise einer Sprache offenzulegen, die eine 

133 | Mudimbe 1988, 12. Vgl. Purtschert 2012c.

134 | Mudimbe 1988, 25.

135 | Beauvoir 1994, 12.

136 | Pointier t beschrieben wurde der Übergang von einer graduellen zu einer 

komplementären Geschlechterdif ferenz von Thomas Laqueur. Er geht davon aus, 

dass ein Eingeschlechts- durch ein Zweigeschlechtermodell ersetzt worden sei. 

Vgl. Laqueur 1992.

137 | Vgl. Irigaray 1979, 165.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 45

androzentrische Weltordnung stützt, also eine Sicht auf die Welt, die 
von einer männlichen Sichtweise ausgeht und sie gleichzeitig zur einzig 
möglichen Perspektive erklärt. Das bedeutet, dass Frauen, wie Irigaray 
schreibt, in einer »Ökonomie des Sinns gefangen sind, die der Selbst-
affektion des (männlichen) Subjekts dient«138. Das Herstellen und In-Zir-
kulation-Setzen von Bedeutung orientiert sich implizit und gleichsam 
unbewusst (also ohne dass es thematisiert, gerechtfertigt oder sichtbar 
gemacht würde) an einem männlich konnotierten Zentrum. Irigaray zu-
folge gibt es damit nicht zwei Geschlechter, sondern nur eines, das männ-
liche, welches das weibliche als »Spiegel« benutzt: Die Frau dient dem 
Mann dazu, sich zu verdoppeln oder zu vervielfältigen, sich im Spiegel 
der Anderen zu erkennen und zu bestätigen. Sprache funktioniert dabei 
als Sinnzusammenhang, der immer auf ein Gleiches, nämlich ein männ-
liches Zentrum bezogen bleibt. Césaire und Beauvoir betonen die Hierar-
chie zwischen dem Kolonialherrn und dem Kolonisierten beziehungswei-
se zwischen Mann und Frau und untersuchen ihre Effekte für diejenigen, 
die als zweitrangig, anders, abhängig und unselbstständig gelten. Mu-
dimbe und Irigaray gehen einen Schritt weiter, indem sie zeigen, dass es 
in diesen modernen Repräsentationsregimes (noch) keinen Ort gibt für 
das nicht-weiße Subjekt oder die Frau.

In all diesen Ansätzen zeigt sich eine bedeutsame Übereinstimmung, 
die Viktoria Schmidt-Linsenhoff als kleinsten gemeinsamen Nenner von 
Feminismus und Postkolonialismus beschreibt, die Kritik nämlich »an 
einem Identitätsmodell, das umso verbohrter und gewaltförmiger auf 
Ganzheit und Autonomie besteht, je abhängiger es von seinem konstituti-
ven Außen ist«139. Vor diesem Hintergrund lässt sich die Alteritätsstruk-
tur eines Subjekts herausstellen, das sich in Abgrenzung von Anderen 
als Inbegriff des Menschlichen setzt, diese fundamentale Relationalität 
und die mit ihr verbundene Gewalt aber aus seinem Selbstverständnis 
verbannt.

Um eine solche konstitutive Verflechtung von weißer Subjektforma-
tion und kolonialer Alterität zu beschreiben, hat sich seit Mitte der 1980er 
Jahre in der postkolonialen Theorie der Begriff des Othering durchgesetzt. 
Mary Louise Pratt charakterisiert die rassistischen Berichte eines briti-
schen Reisenden in Südafrika aus dem Jahre 1801 als koloniales »Other- 

138 | Irigaray 1979, 128.

139 | Schmidt-Linsenhoff 2005, 9.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

ing«140. Pratt schreibt: »The people to be othered are homogenized into 
a collective ›they‹, which is distilled even further into an iconic ›he‹ (the 
standardized adult male specimen). This abstract ›he‹/›they‹ is the subject 
of verbs in a timeless present tense, which characterizes anything ›he‹ is 
or does not as a particular historical event but as an instance of a pregiven 
custom or trait.«141 Der Prozess, innerhalb dessen das koloniale Gegen-
über zum Anderen gemacht wird, besteht im Wesentlichen darin, dieses 
Gegenüber nicht als Individuum, sondern als Vertreter eines Kollektives 
wahrzunehmen. In der Regel wird es von einer männlichen Figur reprä-
sentiert, wodurch die koloniale Frau im patriarchalen Raster der Wahr-
nehmung unrepräsentierbar und so zum Verschwinden gebracht wird. 
Zugleich werden die Handlungen von Kolonialisierten als Wiederholung 
von immer gleichen Ritualen und Traditionen gedeutet und damit außer-
halb einer historischen Zeiterfahrung angesiedelt.

Während Pratt in dieser Sequenz das stereotype Festschreiben der 
Anderen im kolonialen Diskurs und damit gewissermaßen den ersten 
Teil des Othering beschreibt, geht Gayatri Spivak einen Schritt weiter, in-
dem sie die Rückwirkungen des Othering auf europäische und koloniali-
sierte Subjekte zum Gegenstand macht. Sie untersucht dazu einen 1815 
verfassten Bericht von Geoffrey Birch, einem Mitarbeiter des britischen 
Gouverneurs in Indien. Spivaks Studie zeigt, dass auch scheinbar un-
bedeutende Akteure den kolonialen Diskurs reproduzierten und damit 
zur »kartographischen Transformation«142 Indiens beitrugen. Für Spivak 
stellt der ›kleine‹ Kolonialbeamte Birch eine zugleich exemplarische und 
zufällig gewählte Figur dar, die den Prozess der europäischen Identitäts-
bildung auf kolonialem Grund vorantrieb: »He [Birch] is actually engaged 
in consolidating the self of Europe by obliging the native to cathect the 
space of the Other on his home ground. He is worlding their own world, 
which is far from mere uninscribed earth, anew, by obliging them to do-
mesticate the alien as Master.«143 Spivaks Analyse rückt die Selbstkons-
titution des Kolonialbeamten in den Blick: Eigentlich ein unbeholfener 
Fremder, kann Birch mithilfe des kolonialen Diskurses den Einheimi-
schen zum Anderen machen; im Anschluss daran muss dieser ihm, dem 

140 | Pratt 1985, 120.

141 | Pratt 1985, 120.

142 | Spivak 1985, 133.

143 | Spivak 1985, 133 [Hervorhebung im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 47

eigentlich Fremden, dabei behilflich sein, sich als Herr zu installieren. 
Dadurch macht Spivak eine grundlegende Verbindung zwischen Othering 
und dem kolonialisierten Territorium ersichtlich: Das Beschreiben, Be-
nennen, Ausmessen und In-Besitz-Nehmen des Raumes, in dem andere 
Menschen leben, bezeichnet sie als ein ›worlding the world‹, ein gewalt-
sames ›Zur-Welt-Machen‹ des fremden Ortes, das auf der Vernichtung, 
Entwertung oder Aneignung bereits bestehender Sinn‑, Wissens- und Le-
benszusammenhänge beruht.

Dieser Prozess hat entscheidende Auswirkungen auf das Selbstver-
hältnis von Kolonialisierten. Die Auslöschung der vielfältigen Einschrei-
bungen in ein Land, das dadurch als »leeres Land«144 hervorgebracht wird, 
als Tabula rasa, auf der sich der Text des Kolonialherren als autoritatives 
Wissen einschreiben kann, zwingt die Einheimischen dazu, sich von nun 
an durch die Augen des Kolonisators zu betrachten: »[T]he necessary yet 
contradictory assumption of an uninscribed earth which is the condition 
of possibility of the worlding of a world generates the force to make the ›na-
tive‹ see himself as ›other‹.«145 Während sich der fremde Kolonialbeamte 
durch das Othering als Vertreter des kolonialen Systems etablieren kann, 
werden Kolonialisierte gezwungen, sich fortan vermittels der kolonialen 
Episteme als Andere zu betrachten. Im Kontext der US-amerikanischen 
Post-Sklavenhaltergesellschaft wurden die Folgen eines solchen Selbstver-
hältnisses von Du Bois als »double consciousness« beschrieben, als »this 
sense of always looking at one’s self through the eyes of others«,146 das 
eine unaufhebbare Spaltung zwischen dem eigenen (Schwarzen) Selbst 
und der maßgeblichen (weißen) Kultur zur Folge hatte. Sie beinhaltet 
aber auch, wie oben mit Bezug auf Morrison und Baldwin gezeigt worden 
ist, Zugang zu einem bedeutsamen kritischen Wissen über Rassismus 
und weiße Vorherrschaft.

Die Frage, wie Kolonialismus die Kolonisierenden affizierte und wie 
er auf die kolonialen Metropolen zurückwirkte, verbindet diese Überle-
gungen mit zwei weiteren bedeutsamen Forschungsrichtungen: den Cri-
tical Whiteness Studies und der New Imperial History. Den Critical White- 
ness Studies, die in den 1990er Jahren in den USA entstanden und an 
den Einsichten von Aimé Césaire, Frantz Fanon, Audre Lorde, Angela 

144 | Vgl. dazu Falk 2011.

145 | Spivak 1985, 133.

146 | Du Bois 2003, 9. Vgl. auch Fanon 1980 und Nandy 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Davis, James Baldwin oder bell hooks ansetzen, geht es um eine Ana-
lyse von ›Rasse‹, die auch das Weißsein als grundlegenden Aspekt mo-
derner Herrschaftsverhältnisse und rassifizierter Zuschreibungen in den 
Blick nimmt.147 »White people are ›raced‹, just as men are ›gendered‹«,148 
schreibt Ruth Frankenberg und weist dabei auf die strukturell ähnlich be-
deutsame ›Entdeckung‹ der Männlichkeit in der Geschlechterforschung 
hin.149 Denn ebenso wie Männlichkeit im Patriarchat bleibt Weißsein 
im kolonialen ›Rassenregime‹ die unmarkierte und unsichtbare Norm. 
Dadurch wird ›Rasse‹ zu einem Thema, das nur diejenigen zu betreffen 
scheint, die als nicht-weiß markiert sind. Obwohl modernen Rassifizie-
rungsprozessen eine weiße Perspektive zugrunde liegt, wird diese in der 
Regel nicht kenntlich gemacht: Weißsein wird mit Menschsein gleichge-
setzt und gilt als nicht weiter erklärungsbedürftig.

Die De-thematisierung von Weißsein hat auch in der Geschichts-
schreibung Folgen gezeitigt, wie Harald Fischer-Tiné bemerkt: »Whereas 
a great awareness of social and cultural constructions of racial identities 
exists in other fields […] ›whiteness‹ still often escapes critical examina-
tion when it comes to European or imperial history to this day.«150 Die 
fehlende Auseinandersetzung mit der weißen Norm, auf der Rassifizie-
rung beruht, läuft Gefahr, wie Isabel Lorey für die feministische Theorie 
festhält, die Privilegiertheit einer weißen Perspektive aufrechtzuerhalten: 
»Solange in der feministischen Theorie Rasse oder auch Ethnie nur als 
Markierung der Anderen verstanden wird, hat sie auch auf diese Weise 
Teil am Othering. Die Anderen bleiben die Anderen.«151 Die Critical Whi-
teness Studies setzen an dieser Stelle ein und zeichnen nach, wie Weißsein 
als dominante gesellschaftliche und epistemische Position erzeugt und 
naturalisiert wird.152 Die Sichtbarmachung solcher Konstruktionsprozes-
se ermöglicht es, wie Peggy Piesche und Susan Arndt konstatieren, die 
»normativen Konturierungen und Rezeptionen des weißen ›Eigenen‹ so-
wie damit korrespondierende Konstruktionen des rassialisierten ›Ande-

147 | Vgl. auch Painter 2010.

148 | Frankenberg 1993, 1.

149 | Vgl. Connell 1999.

150 | Fischer-Tiné 2009, 16.

151 | Lorey 2006, 74.

152 | Vgl. Iso 2008. Zur Einführung der Weißseins-Forschung in der Schweiz siehe 

Michel und Honegger 2010, Lavanchy 2015 und Rohner 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 49

ren‹«153 zu erfassen. Weißseinsforschung untersucht diejenigen Aspekte 
des Othering, die mit der Herstellung hegemonialer Kulturen und Identi-
täten verbunden sind. Sie etabliert auf diese Weise, wie Gabriele Dietze es 
nennt, ein bedeutsames »Paradigma weißer Hegemonie(selbst)kritik«154.

Während die Critical Whiteness Studies die Universalität des wei-
ßen Subjekts infrage stellen, dekonstruiert die New Imperial History die 
Vorstellung eines autarken Westens. Sie zeigt, dass die Vorstellung des 
Westens als Inbegriff von Moderne und Zivilisation seine grundlegende 
Verflochtenheit mit anderen Teilen der Welt ausblendet. Damit wendet 
sie sich gegen die Vorstellung, Wissen, Ideen, Technologien, Praktiken 
und qualifiziertes Personal seien von den Metropolen in die Kolonien ex-
portiert und Rohstoffe, Territorium und physische Arbeitskraft von den 
Kolonien erworben worden; eine Darstellung, die alle Handlungsmacht 
dem Westen zuschreibt. Demgegenüber plädiert die New Imperial History 
dafür, die Wechselbeziehungen und Austauschprozesse zwischen unter-
schiedlichen Räumen ins Zentrum der Forschung zu rücken. Kolonie 
und Metropole sind damit, wie Ann Stoler und Frederick Cooper schrei-
ben, nicht mehr getrennte Bereiche, sondern Bestandteile eines zusam-
menhängenden Analysefeldes.155 Mit dieser Neubestimmung stellt die, 
mit Frantz Fanon gesprochen, ›manichäische‹ Trennung von Kolonie und 
Metropole156 nicht mehr eine Prämisse der Forschung dar, sondern wird 
selbst zu ihrem Untersuchungsgegenstand.

Aus einer solchen Perspektive kann gefragt werden, wie die Differen-
zen zwischen Kolonien und Metropolen, zwischen Kolonisierten und Ko-
lonisierenden, zwischen Zivilisation und Wildnis beständig hergestellt, 
aufrechterhalten, überwacht, neu bestimmt, angefochten oder strategisch 
eingesetzt wurden. Analysiert werden können weiter die unterschiedli-
chen Praktiken des Othering, die Kolonisierte zu Anderen machen, denn 
»the otherness of colonized persons was neither inherent nor stable; his or 
her difference had to be defined and maintained«157. Nicht zufällig gerie-
ten mit der Dekonstruktion einer scharfen Trennlinie zwischen Kolonie 
und Metropole in den letzten Jahren auch die scheinbaren Außenbereiche 

153 | Piesche und Arndt 2011, 193 [Hervorhebung im Original].

154 | Dietze 2006, 220.

155 | Stoler und Cooper 1997, 4.

156 | Fanon 1981.

157 | Stoler und Cooper 1997, 7.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

des Kolonialismus vermehrt ins Blickfeld. Mit der Herstellung eines glo-
balen Analysefeldes und einer neuen Sensibilität für Prozesse, die sich 
nicht zwangsläufig auf nationalstaatliche Räume eingrenzen lassen, sind 
die (angeblichen) Rand- und Außenzonen des Kolonialismus verstärkt 
sichtbar geworden; eine Entwicklung, die für die Diskussion über die Rol-
le der Schweiz im Kolonialismus von entscheidender Bedeutung ist.

Koloniale Komplizenschaf t

Ein wichtiger Impuls für die Debatte über die kolonialen Ränder ging 
vom Begriff der »kolonialen Komplizenschaft«158 aus, der von nordischen 
Forscherinnen vor einigen Jahren in die Diskussion eingebracht wurde. 
Ihr Ausgangspunkt ist die Auseinandersetzung mit der postkolonialen 
Gegenwart in den nordischen Ländern, wo sich ein rassifizierter segre-
gierter Arbeits- und Wohnungsmarkt, strukturelle Diskriminierung so-
wie Alltagsrassismus beobachten lassen.159 Gleichzeitig herrsche die Mei-
nung vor, die nordischen Länder wiesen nur spärliche Verbindungen zum 
Kolonialismus auf, dem aus diesem Grunde auch keine bedeutende Rolle 
für das Verständnis der Gegenwart zukommen könne.160

Als Beispiel für die Auswirkung, die eine solche fehlende Anerken-
nung der eigenen Kolonialgeschichte hat, führen die Autorinnen eine 
kürzlich lancierte finnische Petition zur Beibehaltung rassistischer Eti-
ketten auf alkoholischen Getränken an. Die Abbildungen gehörten zu 
einem Set von kolonialen Werbebildern, die sich in ganz Europa finden 
lassen. Von den Befürworter*innen der Petition wurden sie aber aus dem 
transnationalen Kontext herausgelöst und als finnisches Kulturgut dar-
gestellt. Die Vorstellung, dass Finnland nicht in das koloniale Projekt 
involviert gewesen sei, so folgern die Autorinnen, »makes it possible to 
claim that in the Nordic/Finnish context such images and products are 
not racist«161. Dem Begriff der kolonialen Komplizenschaft kommt vor 
diesem Hintergrund eine heuristische Bedeutung zu: Er stellt die An-
nahme infrage, es könne ein Außerhalb des kolonialen Systems geben, 

158 | Mulinari, Keskinen, Irni und Tuori 2009.

159 | Mulinari, Keskinen, Irni und Tuori, 2.

160 | Mulinari, Keskinen, Irni und Tuori 2009, 1.

161 | Mulinari, Keskinen, Irni und Tuori, 2.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 51

und rückt mögliche Verstrickungen mit dem Kolonialismus in den Be-
reich des Denkbaren. Die nordischen Länder, so die Autorinnen, bildeten 
zwar keine kolonialen Zentren. Dennoch waren sie auf unterschiedliche 
Weise an der Errichtung und Erhaltung kolonialer Herrschaftsstrukturen 
beteiligt.162

Ulla Vuorela erwähnt drei Beispiele für eine solche koloniale Kom-
plizenschaft. Anhand ihrer eigenen Kindheitserfahrungen im Finnland 
der 1950er Jahre rekonstruiert die Autorin erstens, wie einem finnischen 
Kind eine selbstverständliche und unhinterfragte imperiale Perspektive 
auf die Welt vermittelt wurde: durch britische Kinderbücher, einem an 
den Narrativen der Metropolen orientierten Geschichtsunterricht oder 
dem Kolonialwarenladen vor Ort, der exotische Konsumgüter feilgeboten 
hatte. Zweitens zeigt sie, dass finnische Akteur*innen an der Produk-
tion kolonialen Wissens beteiligt waren. Bis heute blicke man in Finn-
land mit Stolz auf Anthropologen wie Edvard Westermarck oder Gunnar 
Landtman, die sich an der frühen Entwicklung des Faches beteiligt und 
dabei ein Wissen generiert hätten, das auch der kolonialen Administ-
ration dienlich gewesen sei.163 Drittens beschreibt die Autorin, wie die 
nordischen Länder ihre Entwicklungszusammenarbeit in den 1980er Jah-
ren an die neoliberalen Auflagen der Weltbank und des internationalen 
Währungsfonds angepasst hatten.164 Im Falle von Tansania wurden diese 
Strukturanpassungsprogramme gegen den Widerstand der betroffenen 
Regierung durchgesetzt und hatten einen massiven Abbau des Bildungs‑, 
Gesundheits- und Sozialsystems im Land zur Folge.

Vuorelas Beispiele machen drei unterschiedliche Facetten kolonia-
ler Komplizenschaft deutlich, die man als kulturelle, wissenschaftliche 
und politische Dimension der Verflechtung beschreiben könnte. Das ers-
te Beispiel zeigt, dass Europa als transnationaler Raum gedacht werden 
muss: Vorstellungen westlicher Zivilisation und weißer Superiorität zir-
kulierten in Form von Texten, Bildern oder Konsumgütern großflächig, 
auch wenn sie auf unterschiedliche Weise an lokale Kontexte adaptiert 
wurden. Diese Einsicht lässt sich mit Gewinn auf die Schweiz anwenden. 
Die von der Autorin gewählten Beispiele, eine kolonial geprägte Kinder-
literatur, die Bedeutung des Kolonialwarenhandels und das in der Schule 

162 | Mulinari, Keskinen, Irni und Tuori, 9.

163 | Vuorela 2009, 22; 27.

164 | Vuorela 2009, 22; 28.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

vermittelte eurozentrische Geschichtsbild, eignen sich hervorragend, um 
die transnationale Einbindung der Schweiz in ein koloniales Europa deut-
lich zu machen.165

Vuorales zweite Fallstudie zeigt, dass in Ländern wie Finnland ko-
loniales Wissen nicht nur aufgegriffen und rezipiert, sondern von 
finnischen Akteur*innen auch aktiv hergestellt wurde. Dass gewisse 
europäische Länder nicht als Metropole galten, konnte sich für die For-
schung sogar als förderlich erweisen. Das verdeutlicht ein Beispiel aus 
der Schweiz: Das anthropologische Institut der Universität Zürich hatte 
sich Anfang des 20. Jahrhunderts zu einem Zentrum der internationa-
len Rassenforschung entwickelt. Hauptsächlich bei der Festlegung von 
Standards und Techniken der Vermessung nahm das Institut eine welt-
weit führende Stellung ein; Forschende aus unterschiedlichsten Ländern 
suchten es zu Ausbildungszwecken auf.166 Die Konzentration auf die an-
geblich unpolitischen technischen Aspekte der Rassenforschung fügte 
sich dabei hervorragend in die »technokoloniale«167 Strategie ein, die für 
die Schweizer Kolonialkultur charakteristisch ist. Die koloniale Außen-
seiterposition der Schweiz wertet Pascal Germann dabei als Standortvor-
teil: Während Wissenschaftler*innen aus der Metropole im Verlaufe des 
20. Jahrhunderts zunehmend mit dem Vorwurf konfrontiert wurden, mit 
ihrer Arbeit imperiale Überlegenheitsvorstellungen zu reproduzieren, sa-
hen sich Schweizer Forschende kaum einem solchen Verdacht ausgesetzt: 
»[R]acial-anthropological research in Switzerland – a country without 
colonies or imperial ambitions – rarely came under suspicion of being 
ideologically motivated.«168 Damit kommt eine Analyse der wissenschaft-
lichen Verflechtungen der Schweiz mit der kolonialen Welt zu einem ähn-
lichen Schluss wie eine Untersuchung ihrer wirtschaftlichen Verbindun-
gen. Für den Handel hat Richard Behrendt bereits in den 1930er Jahren 
festgehalten, dass Schweizer Geschäftsleute als »lachende Dritte« von der 

165 | Vgl. dazu meine Ausführungen in Purtschert 2008a, 2008b, 2012a sowie in 

Purtschert und Krüger 2012.

166 | Germann 2015, 55.

167 | Zum Begrif f des Technokolonialismus vgl. das Unterkapitel Schweizer ›Tech-

nokolonialismus‹ in Kapitel 2 sowie Purtschert 2016.

168 | Germann 2015, 55.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 53

kolonialen Infrastruktur profitieren konnten, ohne diese herstellen, auf-
rechterhalten und verteidigen zu müssen.169

Drittens verbindet Vuorela ihre Analyse mit einer kritischen Zeitdia-
gnose. Demnach setzt sich die Komplizenschaft der nordischen Länder 
mit den kolonialen Mächten unter neuen, neokolonialen Bedingungen in 
der Gegenwart fort. Auch bei diesem Aspekt der kolonialen Komplizen-
schaft liegen mögliche Parallelen mit der Schweiz auf der Hand. So wird 
seit den späten 1960er Jahren immer wieder diskutiert, inwiefern die 
Schweiz Nutzen aus einer neokolonialen Weltordnung zog und diese mit 
ermöglicht, etwa als Drehscheibe für fragwürdige Finanzgeschäfte oder 
als Sitz international tätiger Konzerne, die in ihren Produktionsstätten 
im Süden gezielt Arbeits‑, Umweltschutz- und Menschenrechtstandards 
unterlaufen.170

Über die kulturellen, wissenschaftlichen und politischen Verstrickun- 
gen hinaus dokumentieren Vuorelas Beispiele auch eine imaginäre und 
affektive Zugehörigkeit zur Metropole. Zentral für okzidentale Identitäts-
vorstellungen ist ein Begehren nach Zugehörigkeit zu einem weißen Euro-
pa, das sich als zivilisiert, modern und fortschrittlich versteht und dieses 
Verständnis gerade über die Abgrenzung von und die Vorherrschaft über 
nicht-europäische Gebiete entwickelte.

Wenn Zivilisation und Kolonialität sich gegenseitig bedingen und 
die Identifikation mit einem zivilisierten Raum für das aufkommende 
nationale Selbstverständnis im 19. Jahrhundert entscheidend war, muss-
ten auch Länder, die nicht als Kolonialmächte auftraten, um die Zuge-
hörigkeit zur Metropole kämpfen.171 Susan Zantop spricht in diesem Zu-
sammenhang von Colonial Fantasies172, von »kolonialen Fantasien«, als 
grundlegendem Element der Nationenbildung in Europa. Sie eröffneten 
»an arena for creating an imaginary community and constructing a na-
tional identity in opposition to the perceived racial, sexual, ethnic or na-
tional characteristics of others, Europeans and non-Europeans alike«173. 
In ihrer Arbeit zum vorkolonialen Deutschland vor 1870 kommt Zantop 

169 | Behrendt 1932.

170 | Vgl. Purtschert, Lüthi und Falk 2012b sowie Purtschert und Fischer-Tiné 

2015b.

171 | Mulinari, Keskinen, Irni und Tuori, 2.

172 | Vgl. Zantop 1997.

173 | Zantop 1997, 7.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

zum Schluss, dass der Besitz von Kolonien keineswegs Voraussetzung für 
das Entstehen und den Einsatz von kolonialen Fantasien war. Im Gegen-
teil: »It was precisely the lack of actual colonialism that created a pervasive 
desire for colonial possessions and a sense of entitlement to such posses-
sions in the minds of many Germans.«174

Auch Kristín Loftsdóttir zeigt in ihren Studien zu Island, wie sehr die 
Zugehörigkeit zu Europa über koloniale Fantasien hergestellt wurde. Is-
land gehörte 400 Jahre der dänischen Monarchie an, bevor es 1918 unab-
hängig wurde. Für die nationalistischen Bewegungen im 19. Jahrhundert 
war die Abgrenzung von den außereuropäischen Kolonien Dänemarks 
zentral – nicht zuletzt, weil die isländische Bevölkerung in Europa oft-
mals als halbwild und unzivilisiert wahrgenommen wurde.175 Als 1905 
im Tivoli-Park in Kopenhagen eine nationale Kolonialausstellung statt-
fand und Menschen aus dänischen Territorien in Grönland, Island und 
der Karibik vorgeführt wurden, reagierten isländische Studierende in Ko-
penhagen mit scharfem Protest. Ansatzpunkt ihrer Kritik war aber nicht 
das Ausstellen von Menschen per se, sondern die Tatsache, dass Isländer 
neben Schwarzen und grönländischen Menschen präsentiert und mit die-
sen in eine Reihe gestellt wurden. »The protest was not so much against 
the ethics of representation, but rather on the grounds that Icelanders did 
not belong with the ›uncivilized‹, that they had been incorrectly catego- 
rized, reflecting a deep desire to be recognized as a […] part of Europe.«176

Wie das Beispiel Island zeigt, wirkten Differenzen zu den Kolonien 
als imaginäres Bindemittel, das Europa zusammenhielt. Darüber hinaus 
waren koloniale Unterschiede bedeutsam, um die Differenzen innerhalb 
Europas benennen, klassifizieren und organisieren zu können. Für Finn-
land hält Vuorela fest, dass die koloniale Komplizenschaft eng verbunden 
war mit Praktiken der ›internen Kolonisation‹, etwa mit der im 19. Jahr-
hundert einsetzenden Vertreibung der Sámi nach Lappland.177 Auch die 
Schweiz bekämpfte ›nomadische‹ Lebensformen im 19. Jahrhundert ve-
hement. Seit den 1880er Jahren wurden Fahrende systematisch kontrol-
liert, an der Einreise gehindert, in Heime und Zwangsarbeitsanstalten 

174 | Zantop 1997, 7.

175 | Loftsdóttir 2010, 10.

176 | Loftsdóttir 2010, 10.

177 | Vuorela 2009, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 55

gesperrt oder des Landes verwiesen.178 Die Ausgrenzung, Verfolgung und 
Bevormundung sowohl der Sámi als auch von Fahrenden in Westeuropa 
wurden mithilfe kolonialer Vorstellungen begründet und durchgesetzt.179

Dass koloniale Differenzen für die Zugehörigkeit zu Europa nach wie 
vor eine Rolle spielen, zeigt Dace Dzenovskas Untersuchung zu Lettlands 
Selbstverständnis in der postsozialistischen Gegenwart. Sie macht in 
Lettland ein explizites Verlangen aus, sich affirmativ auf die Konstruktion 
einer eigenen kolonialen Vergangenheit zu beziehen. Tatsächlich hatte 
das Herzogtum Kurland, dessen Gebiet zum heutigen lettischen Staat ge-
hört, im 17. Jahrhundert unter der Führung Jakob Kettlers die karibische 
Insel Tobago sowie ein Gebiet am westafrikanischen Gambia-Fluss als 
sein Besitztum erachtet. Sieben Jahre nach der Gründung dieser kurlän-
dischen Kolonien im Jahre 1651 mussten sie an Großbritannien abgetre-
ten werden.180 Im heutigen Lettland gilt Kettler als historisch bedeutsame 
Person und seine kolonialen Unternehmungen werden einer neuen letti-
schen Nationalgeschichte eingeschrieben.181

Warum, so fragt Dzenovska, werden koloniale Aspirationen in den 
baltischen Staaten zu einem Zeitpunkt virulent, an dem sich Europa von 
der eigenen Kolonialgeschichte zu distanzieren sucht? Postsozialistische 
Länder, so ihre Antwort, reagierten auf die Positionierung als »an almost-
but-not-quite-European other«182 nicht nur, indem sie Diskurse über die 
freie Marktwirtschaft, Menschenrechte und Demokratie, sondern auch 
die koloniale Weltsicht Europas übernahmen. Anstatt die lettische Be-
geisterung für die Kolonialgeschichte als unzeitgemäßes Verhalten der-
jenigen abzutun, die heillos zu spät gekommen sind, erkennt Dzenovska 
in ihnen die anhaltende Bedeutung kolonialer Fantasien für die Zuge-
hörigkeit zu Europa. Das lettische Begehren nach einer eigenen kolonia-
len Vergangenheit mache die koloniale Rückseite der europäischen Mo-
derne sichtbar, »thus undermining [European] attempts at keeping the 
two separate«183. Das Ringen Islands als ehemalige dänische Kolonie um 
Unabhängigkeit und Lettlands postsozialistische Suche nach Anschluss 

178 | Falk 2012, 205; Schär und Ziegler 2014.

179 | Schär 2008a, 207.

180 | Dzenovska 2013, 395.

181 | Dzenovska 2013, 395.

182 | Dzenovska 2013, 398.

183 | Dzenovska 2013, 398.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

an einen westeuropäischen kapitalistischen Kontext zeigen, wie sehr das 
Selbstverständnis ›kolonialer Außenseiter‹ vom Kolonialismus geprägt 
ist: Beide dokumentieren das Bemühen, die eigene Nation in das kolonia-
le Projekt einzuschreiben, weil es unauflöslich mit Modernität, Zivilisa-
tion und Fortschrittlichkeit verknüpft ist.

Auch für die Schweiz des ausgehenden 19. Jahrhunderts war die Dif-
ferenz zu den Kolonien und die Abgrenzung von jenen Teilen der Welt, 
in denen die Menschen sich angeblich noch im Zustand der Primitivi-
tät befanden, von entscheidender Bedeutung. Das Land war gezeichnet 
von den Nachwirkungen des Sonderbundskrieges184 und den Gräben 
zwischen Stadt und Land. Aufkommende Arbeiterbewegungen sorgten 
für Nervosität bei den bürgerlichen Eliten, die gleichzeitig damit beschäf-
tigt waren, über alle Differenzen hinweg ein nationales Selbstverständ-
nis und eine ›imagined community‹185 zu erschaffen. Vorstellungen von 
Afrika und anderen ›exotischen‹ Orten, die insbesondere von den Mis-
sionsgesellschaften in Umlauf gebracht wurden, erwiesen sich in dieser 
Situation als enorm hilfreich für die Imagination der Schweiz. Sie ermög-
lichten es einerseits, die Bedeutung eines christlichen und zivilisierten 
Europas herauszustellen, dem die Schweiz angehörte, und andererseits 
die Schweizer Bevölkerung über alle Binnendifferenzen hinweg als Ein-
heit wahrzunehmen.

Patrick Harries schreibt dazu: »The Swiss, a people deeply divided by 
differences of language, religion, region and class, saw themselves reflect-
ed as a group in opposition to what they saw in Africa, and they found a 
unity of purpose in the Dark Continent that would bind them both at home 
and abroad.«186 Wirkmächtige Repräsentationen der Schweiz als einer na-
tionalstaatlichen Einheit sind ebenso mit Afrika, dem Heidentum und 
dem Unzivilisierten verbunden wie mit Europa, dem Christentum und 
der Zivilisation. Denn die Schweiz als imaginierter Raum gewann ihre 
Konturen nicht nur mithilfe von Binnendifferenzen innerhalb Westeuro-

184 | 1847 kam es zu einem Bürgerkrieg zwischen den katholisch-konservativen 

Kantonen der Innerschweiz, die sich zu einem sogenannten »Sonderbund« zu-

sammengeschlossen hatten, und ihrer liberal-radikalen Gegnerschaft. Nach dem 

Sieg der Letzteren wurde 1848 der Bundesstaat gegründet, aus dem die moderne 

Schweiz hervorging. Vgl. Roca 2012.

185 | Anderson 1983.

186 | Harries 2007a, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 57

pas – als neutraler Kleinstaat, alpines Territorium, mehrsprachiges Land 
oder ›Willensnation‹187. Sie konturierte sich auch durch ihre Teilhabe an 
einer europäischen Metropole, die sich nicht von kolonialer Herrschaft 
lösen lässt. Entscheidend ist, dass diese Kolonialität der Macht nicht nur 
wirtschaftliche und politische Relationen strukturierte, sondern auch 
Wissensordnungen und visuelle Regimes durchdrang.

Patrick Minder spricht deshalb von einem »kolonialen Imaginären« 
der Schweiz, das keineswegs im Widerspruch zu der Tatsache stand, 
keine (formale) Kolonialmacht zu sein: »Située au cœur d’une Europe 
nationaliste qui rêve de grandeur, la Suisse affirme par l’expression de son 
imaginaire colonial qu’elle partage le même destin et les mêmes desseins 
que ses voisins. En retrait, en retard et à regret, elle ne réussit pas à réaliser 
son empire, mais, elle appartient de tout son âme, par la pensée, à la race 
des colonisateurs.«188 Eine gewichtige Einsicht der hier angestellten Über-
legungen besteht somit darin, dass koloniale Fantasien für die Schweiz 
im 19. und 20.  Jahrhundert zentral sind und dass sie im Wechselspiel 
mit einer ebenso grundlegenden kolonialen Amnesie kontinuierlich ins 
Spiel gebracht und wieder ausgelöscht werden. Wie aber kann ein solches 
koloniales Imaginäres ausfindig gemacht und auf welche Weise kann es 
erforscht werden?

Kulturelle Dimensionen des R assismus

In seinem Buch Culture and Imperialism schlägt Edward Said vor, Kultur 
als einen grundlegenden Bestandteil der imperialen Weltordnung zu ver-
stehen. Kultur ist dabei die Gesamtheit signifizierender Praktiken, »the 
arts of description, communication, and representation«,189 denen eine 
gewisse Eigenständigkeit zukommt – etwa in Bezug auf die ökonomische, 
soziale und politische Sphäre – und die sowohl populäre Elemente als 
auch gelehrte und wissenschaftliche Äußerungen umfassen.190 Obwohl 

187 | Die Vorstellung einer Willensnation wurde entwickelt, weil man sich im 

Falle der Schweiz nicht auf »Homogenitätsbehauptungen (gemeinsame Sprache, 

einheitliche Kultur, homogenes Volk)« (Tanner 2015, 20) berufen konnte.

188 | Minder 2011, 405 [Hervorhebung PP].

189 | Said 1994b, xii.

190 | Said 1994b, xii.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

sie eigenen Regeln folgt, ist Kultur mit den anderen Sphären verflochten; 
sie ist von diesen weder determiniert noch gänzlich unabhängig. Diese 
Zusammenhänge werden von der geisteswissenschaftlichen Forschung 
zumeist ausgeblendet, hält Said kritisch fest: »Most professional human-
ists […] are unable to make the connection between the prolonged and 
sordid cruelty of such practices as slavery, colonialist and racial oppres-
sion, and imperial subjection on the one hand, and the poetry, fiction, 
philosophy of the society that engages in these practices on the other.«191 
Demgegenüber geht es Said darum, Kultur nicht als abgegrenzten Be-
reich menschlicher Tätigkeiten zu verstehen, »antiseptically quarantined 
from its worldly affiliations«,192 sondern einen Zugang zu ihr zu entwi-
ckeln, der die Eingebundenheit der Kultur in die Welt miteinbedenkt und 
es umgekehrt ermöglicht, politische und soziale Verhältnisse über die 
Deutung von Kultur zu erschließen.

Ein solches Verständnis von Kulturanalyse liegt auch der vorliegenden 
Arbeit zur Bedeutung der Kolonialität in der Schweiz zugrunde. Dabei 
trifft auch auf den Umgang mit Schweizer Kultur zu, was Toni Morri-
son im Hinblick auf die US-amerikanische Literatur formulierte: Nicht 
über die Bedeutung von ›Rasse‹ zu sprechen, gilt als »taktvolle, sogar 
großmütige liberale Geste«193. Und sie fügt hinzu: »Durch Schweigen 
ihre Unsichtbarkeit zu erzwingen bedeutet, dem Schwarzen Körper eine 
schattenlose Teilhaberschaft an den dominierenden kulturellen Körpern 
zuzugestehen.«194 Diese antrainierte Weigerung, die Bedeutung kolonia-
ler Differenzen zur Kenntnis zu nehmen, gilt es abzulegen, um kulturel-
le Artefakte und die Bedeutung von Kultur überhaupt neu verstehen zu 
können.

Wenn auch auf andere Weise als in den orientalistischen Studien, die 
Gegenstand von Saids Untersuchungen bildeten, oder in der US-amerika-
nischen Literatur, die Morrison analysierte, wird man auch im Schweizer 
Alltagskontext auf Schritt und Tritt mit einem kolonialen Erbe konfron-
tiert, das gleichzeitig omnipräsent ist und eigenartig unkommentiert 

191 | Said 1994b, xii–xiv.

192 | Said 1994b, xv.

193 | Morrison 1994, 30.

194 | Morrison 1994, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 59

bleibt.195 Wer einen postkolonial instruierten Blick auf die Berichterstat-
tung in den Zeitungen, die Lehrpläne der Schule, politische Debatten, 
die Verlautbarungen der Regierung oder die Kinderliteratur wirft, stößt 
unweigerlich auf koloniale Spuren. In den meisten Fällen werden sie als 
nicht weiter erklärungsbedürftiger Bestandteil der eigenen Kultur oder 
als Ausdruck eines Common Sense behandelt, dessen Gültigkeit weder 
infrage gestellt noch überprüft werden muss. Vor dem Hintergrund 
postkolonialer Theoriebildung scheint es somit überfällig, postkoloniale 
Diskursformationen in der Schweiz zum Gegenstand wissenschaftlicher 
Reflexion zu machen. Wie aber kann dies geschehen?

Anders als Said stelle ich in dieser Studie nicht literarische oder wis-
senschaftliche Werke, sondern populäre Texte und Bilder in den Fokus. 
Die Kultur, die den Gegenstand meiner Untersuchung bildet, findet sich 
im Alltäglichen, Gewöhnlichen und Profanen. Meine Analyse stützt sich 
dabei auf die Erkenntnis von Philomena Essed und Stuart Hall, wonach 
westliche Gesellschaften von einem »rassistischen Alltagsbewusstsein«196 
durchdrungen sind. »We must analyze ambiguous meanings, expose hid-
den currents, and generally question what seems normal or acceptable«, 
fordert Essed angesichts eines Alltagsrassismus, der gleichzeitig enorm 
wirkmächtig ist und eigenartig unterbelichtet bleibt.197 Eine solche Analy-
se des Alltagsrassismus macht eine Praxis der Kritik erforderlich, die ko-
loniale Prämissen aus ihrem Gewand der Normalität herauslöst, benennt 
und in eine koloniale Genealogie stellt. Dieses Vorgehen impliziert, dass 
nicht die Frage nach einer rassistischen Täterschaft im Zentrum steht, 
sondern die Untersuchung von kolonialen Vorannahmen, die in der eige-
nen Kultur am Werk sind. Stuart Hall verwendet den Begriff des »implizi-
ten Rassismus«, um »jene scheinbar naturalisierte Repräsentation von Er-
eignissen im Zusammenhang mit ›Rasse‹ [zu beschreiben] – ob in Form 
von ›Tatsachen‹ oder ›Fiktion‹ –, in die rassistische Prämissen und Be-
hauptungen als ein Satz unhinterfragter Vorannahmen eingehen«.198 Ein 
solcher der Kultur implizit eingeschriebener und normalisierter Rassis-
mus macht es möglich, rassistische Aussagen zu treffen, ohne dass dies 

195 | Siehe Hans Fässlers Reise in Schwarz-Weiss, eine äußerst ergiebige Suche 

nach Spuren des transatlantischen Sklavenhandels in der Schweiz (Fässler 2005).

196 | Hall 1989, 150. Vgl. Essed 1991.

197 | Essed 1991, 10. Vgl. auch Frankenberg 1993, 242.

198 | Hall 1989, 156 [Hervorhebung im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

bewusst wahrgenommen oder mit einer Intention verknüpft sein müsste. 
Die Erforschung des (zumeist) unreflektierten Gebrauchs rassistischer 
Denkweisen im Alltagskontext macht es deshalb erforderlich, die Bedeu-
tung von Bewusstsein, Intention, Schuld und Absicht erst einmal auszu-
klammern. Die Frage nach dem ›impliziten Rassismus‹ in der eigenen 
Kultur kann damit auch an Texte und Bilder gerichtet werden, die auf den 
ersten Blick als unverdächtig gelten und einer politisch neutralen oder gar 
anti-rassistischen Kultur zugeordnet werden.

Welche Analysemethode erlaubt es, die strukturellen Bedingungen 
kultureller Äußerungen von den Absichten der Subjekte abzulösen, die 
diese Äußerungen tätigen oder sie verantworten? Ansatzpunkte für eine 
Forschung, welche die Verschaltung von Kultur mit sozialen Machtver-
hältnissen untersucht und die Frage der Intention von Akteur*innen da-
bei (zunächst einmal) zurückstellt, bietet das Diskursmodell von Michel 
Foucault. Er versteht unter Diskurs ein »Ensemble diskursiver Ereig-
nisse«199, die in einer gewissen Regelhaftigkeit miteinander verbunden 
sind. Die Regeln, die diskursive Aussagen ermöglichen und sie auf eine 
bestimmte Weise miteinander verknüpfen, gründen in gesellschaft-
lichen Machtverhältnissen, die wiederum von Diskursen gestützt und 
reproduziert werden. Foucault schreibt dazu: »Umgekehrt kann nichts 
als Machtmechanismus funktionieren, wenn es sich nicht in Prozedu-
ren und Mittel-Zweck-Beziehungen entfaltet, welche in Wissenssystemen 
fundiert sind. Es geht also nicht darum zu beschreiben, was Wissen und 
was Macht ist und wie das eine das andere unterdrückt oder mißbraucht, 
sondern es geht darum, einen Nexus von Macht-Wissen zu charakterisie-
ren.«200

Mithilfe eines solchen Verständnisses von Wissen und Macht als sich 
gegenseitig konstituierende Kräfte können die Vorannahmen und Grund-
lagen des Wissens in Bezug zur Organisation und Zirkulation von Macht 
in einer Gesellschaft gesetzt werden. Diese Arbeit wird von Foucault als 
Kritik beschrieben: Sie setzt die diskursiven Bedingungen von dem, was 
sagbar ist und was als richtig und wahr erscheinen kann, ins Verhält-
nis zu bestehenden Machtverhältnissen. Kritik ist, wie Foucault schreibt, 
»die Bewegung, in welcher das Subjekt sich das Recht herausnimmt, die 
Wahrheit auf ihre Machteffekte hin zu befragen und die Macht auf die-

199 | Foucault 1994, 37.

200 | Foucault 1992, 33.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 61

se Wahrheitsdiskurse hin«201. Wahrheit ist damit nicht, im platonischen 
Sinne, ein außenstehender absoluter Referenzpunkt. Was innerhalb eines 
diskursiven Feldes als richtig oder falsch, wahr oder unwahr erscheint, 
folgt vielmehr bestimmten Regeln, die von gesellschaftlichen Machtver-
hältnissen konstituiert werden.202 Kritik bedeutet nun, diese Regeln aus-
findig zu machen, zu beschreiben und im Zuge dessen auch bestehende 
Vorstellungen von Wahrheit infrage zu stellen.

Die Praxis der Kritik, die ich im Folgenden erprobe, richtet sich nicht 
nur auf Texte, sondern auch auf das Visuelle und auf die vielfältigen Re-
lationen zwischen Bildern und Texten. Dabei geht es darum, wie Sigrid 
Schade und Silke Wenk schreiben, »Praktiken des Sehens, des Interpre-
tierens, des Deutens oder auch des Zu-verstehen-Gebens, der Gesten und 
Rahmungen des Zeigens und Sehens«203 als Bestandteil jener Prozesse 
zu deuten, die das Erkennbare vom Nicht-Erkennbaren, das Sinnbehaf-
tete vom Unsinnigen trennen. Praktiken der Repräsentation werden als 
Bestandteile diskursiver Regimes behandelt, die Faktizität und Wahrheit 
hervorbringen, Bereiche des Unbenennbaren und Nicht-Darstellbaren 
herstellen, aber auch Möglichkeiten des Intervenierens und der Umdeu-
tung beinhalten. Ein solcher Zugang geht der Frage nach, wie Johanna 
Schaffer schreibt, »wie und in wessen Namen, aufgrund der Autorität 
welcher sozialer Prozesse welche Wirklichkeit repräsentiert, kurz: effektiv 
wird – oder eben nicht«204.

Diese Frage möchte ich im Folgenden auf den Begriff des Menschen 
und des Menschlichen richten. Wie oben gezeigt wurde, entstanden das 
moderne Verständnis des Subjekts und der mit ihm verbundene An-
spruch auf menschliche Gleichheit, grundlegende Rechte und politische 
Partizipation in einem kolonialen und patriarchalen Kontext. Der Begriff 
des Menschen erscheint dabei als eine politisch wirkmächtige Kategorie, 
über die der Zugang zur Gleichheit verhandelt wird. Gleichzeitig legen 
diskursive Bedingungen fest, wer auf welche Weise als Mensch erschei-
nen und anerkannt werden kann. Judith Butler schreibt dazu: »When we 
ask, what are the conditions of intelligibility by which the human emerges, 
by which the human is recognized, by which some subject becomes the 

201 | Foucault 1992, 15.

202 | Foucault 1978, 51.

203 | Schade und Wenk 2011, 9.

204 | Schaffer 2008, 81.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

subject of human love, we are asking about conditions of intelligibility 
composed of norms, of practices, that have become presuppositional, 
without which we cannot think the human at all.«205 Bestimmte mensch-
liche Körper, Lebensweisen und soziale Organisationsformen werden 
im bestehenden diskursiven Regime ›intelligibel‹ gemacht: Sie werden 
individuierten Wesen zugeschrieben, die über Handlungsfähigkeit und 
eine kohärente Identität verfügen. Andere Menschen kommen gar nicht 
oder nur als Kollektivsubjekte, als passive, vormoderne, ›primitive‹, halb-
menschliche oder entwicklungsbedürftige Wesen in den Blick.

Dabei zeigt sich eine Macht der Darstellung, die ›vermenschlichend‹ 
oder ›entmenschlichend‹ sein kann. Beides aber hängt unauflöslich 
zusammen: »[T]o be called unreal, and to have that call, as it were, in-
stitutionalized as a form of differential treatment, is to become the oth-
er against which the human is made. It is the inhuman, the beyond the 
human, the less than human, the border that secures the human in its 
ostensible reality.«206 Was als menschlich erscheint, gründet in der Logik 
des Othering auf der Abgrenzung und Verwerfung des Unmenschlichen. 
Dies hat zur Folge, dass Ausschlüsse nicht einfach durch eine Politik der 
Inklusion aufgehoben werden können. Vielmehr muss das gesamte Sys-
tem der Repräsentation durchquert und sowohl das eigene wie das Ande-
re infrage gestellt werden, um alternative Vorstellungen des Humanen 
(zumindest ansatzweise) denkbar zu machen. Eine wegweisende Analyse 
des Schweizer Alltagsrassismus, die aufzeigt, wie die Grenze zwischen 
Menschlichem und Unmenschlichem hergestellt wird und welche »epis-
temische Gewalt«207 damit einhergeht, stammt aus der Feder von James 
Baldwin.

Schweizer Alltagsr assismus und koloniale Unschuld

Baldwin hat sich in den frühen 1950er Jahren mehrmals und für länge-
re Zeit im Walliser Dorf Leukerbad aufgehalten, wo die Familie seines 
Freundes und Geliebten Lucien Happersberger ein Haus besaß. Seine 
Erlebnisse vor Ort schrieb er im Essay Stranger in a Village nieder, eine 

205 | Butler 2004, 57.

206 | Butler 2004, 217f.

207 | Spivak 1985, 130.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 63

profunde Reflexion auf die unterschiedlichen Ausformungen des Rassis-
mus in Nordamerika und Europa. Baldwin bezeichnet die Ortschaft in 
den Schweizer Alpen als »white wilderness«208. In dieser weißen Wild-
nis, so Baldwin, arbeiten Männer und Frauen den ganzen Tag; sie tragen 
Wäsche, Holz, Eimer voller Milch und Wasser. Gleich zu Beginn eröffnet 
Baldwin somit eine paradoxe Szenerie: Er begibt sich an einen Ort, den 
er als Wildnis erfährt und an dem die Menschen ein Leben führen, das 
in vielfacher Hinsicht vormodern anmutet. Die weiße Wildnis spielt auf 
die verschneite Berglandschaft an – »ice and snow as far as the eye can 
reach«, sie spiegelt aber auch die Sicht des städtischen und gebildeten Pro-
tagonisten auf das harte Leben der Bevölkerung im Bergdorf wider, eine 
Sicht, die nicht zuletzt vom mythischen Bild der Schweizer Alpen geprägt 
ist.209 Zugleich wird der Protagonist durch die Dominanz eines weißen 
Selbstverständnisses kontinuierlich damit konfrontiert, als Schwarzer 
Mensch das Außen der Zivilisation zu repräsentieren.210 Denn obwohl 
alle im Dorf wissen, dass er ein US-amerikanischer Schriftsteller ist, be-
haupten sie unbeirrt: »Black men come from Africa«211 und setzen Afrika 
mit der Wildnis gleich.

Ein beachtlicher Teil von Baldwins Essay beschreibt die Reaktionen 
der Menschen in Leukerbad auf seine Anwesenheit im Dorf und die Ef-
fekte, die diese zeitigen. Seinen eigenen Zustand beschreibt er dabei erst 
einmal als Schock, der zu einer emotionalen Erstarrung führte: »It must 
be admitted that in the beginning I was far too shocked to have any real 
reaction.«212 Die Konfrontation mit den spezifischen Formen des Othe-
ring, die er in der Schweiz erfährt und die sich von dem ihm bekannten 
Rassismus in den USA unterscheiden, macht ihn handlungsunfähig. 
Baldwin schreibt: »If I sat in the sun for more than five minutes some 
daring creature was certain to come along and gingerly put his fingers 
on my hair, as though he was afraid of an electric shock, or put his hand 
on my hand, astonished that the color did not rub off.«213 Diese Passage 
dokumentiert eine Grunderfahrung des Alltagsrassismus. Drei Aspekte 

208 | Baldwin 1963, 160.

209 | Siehe dazu Purtschert und Fischer-Tiné 2015b, 3ff.

210 | Baldwin 1963, 160.

211 | Baldwin 1963, 161.

212 | Baldwin 1963, 161.

213 | Baldwin 1963, 162.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

sollen an dieser Stelle hervorgehoben werden: der Zugriff auf Schwarze 
Körper, die Macht der weißen Norm und die Inszenierung kolonialer Dif-
ferenz als Spektakel. Alle drei Aspekte finden sich in der kleinen Szene 
wieder, die Baldwin beschreibt, und alle drei erfassen fundamentale Er-
fahrungen des Fremd-gemacht-Werdens, denen Schwarze Menschen in 
der Schweiz bis heute ausgesetzt sind.214 So beschreibt Baldwin, dass er 
sich nicht im öffentlichen Raum bewegen kann, ohne angefasst zu wer-
den. Es scheint ein allgemeines Recht darauf zu geben, seinen Körper zu 
berühren, seine Haut zu betasten und zu reiben, das Haar zwischen die 
Finger zu nehmen. Dabei wird eine Grenze überschritten, die gegenüber 
weißen Menschen in der Regel respektiert wird – wenn auch an dieser 
Stelle zu fragen wäre, wie sich die rassistische Grenzüberschreitung, die 
Baldwin beschreibt, zu Übergriffen auf die Körper von Frauen oder Kin-
dern verhält und wie die doppelt betroffenen Körper von Schwarzen Frau-
en und Kindern in diesem intersektionalen Machtfeld positioniert werden 
müssten. ›Rasse‹, so schreibt Saidiya Hartman, erstellt ein hierarchisches 
System menschlichen Lebens, mithilfe dessen entschieden wird, welche 
Körper in Waren transformiert werden können und welche nicht.215 Diese 
Kommodifizierung Schwarzer Körper, die dem transatlantischen Skla-
venhandel zugrunde lag, schlägt sich im Vorrecht von weißen Menschen 
nieder, Schwarze Menschen wie Objekte behandeln zu können – ein ras-
sistisches Vorrecht, das auch die Interaktionen in einem Schweizer Berg-
dorf bestimmt.

Baldwin wird durch die Art und Weise, in der er berührt und sein 
Aussehen kommentiert wird, am Rand des Menschlichen situiert. Die 
Fremdheit des Schwarzen Besuchers wird ständig neu hergestellt, in-
dem er betrachtet, angesprochen und betastet wird. Körperliche Merk-
male, die different erscheinen, werden mit Attributen in Verbindung ge-
bracht, die an Nichtmenschliches oder an eine ›falsche Menschlichkeit‹ 
erinnern: Man befürchtet, von seinem Haar könnten elektrische Schläge 
ausgehen, als wäre er ein Cyborg an der Schnittstelle von Mensch und 
Maschine. Und man versucht, seine dunkle Hautfarbe abzuwischen, als 
ob sich darunter eine andere, hellere, ›echtere‹ Haut befinden würde, als 
ob Schwarzsein eine trügerische Version des Menschlichen ist, unter der 
die ›richtige‹ zum Vorschein kommen muss. Der Versuch, den Schwar-

214 | Vgl. Pinto 2013, 181.

215 | Hartman 2007, 6.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 65

zen Besucher an der Grenze des Menschlichen anzusiedeln, richtet sich 
nicht nur auf sein Äußeres: »[T]here was certainly no element of inten-
tional unkindness, there was yet no suggestion that I was human: I was 
simply a living wonder.«216 Der Schwarze Protagonist wird als lebendiges 
Kuriosum behandelt, das an unterschiedlichsten Grenzen des Menschli-
chen angesiedelt ist: an der Grenze zum Übermenschlichen, Teuflischen, 
Tierischen und Kriminellen – denn Baldwin wird auch bezichtigt, Holz 
gestohlen zu haben.217

Auffallend ist, wie Weißsein als Norm in diesem Schweizer Dorf in 
den 1950er Jahren reproduziert wird: Jede dieser Gesten und Äußerungen 
bestätigt, dass das Menschliche an Attribute gebunden ist, die der Prota-
gonist nicht aufweist: an anderes Haar, an eine andere Haut, an einen an-
deren Körper. ›Rassendifferenz‹ wird derart nicht nur hergestellt, sondern 
auch als Spektakel inszeniert. Der Aufenthalt des Schwarzen Schriftstel-
lers wird von den Bewohner*innen des Dorfes zu einer öffentlichen Vor-
führung erklärt, in der Differenzen ständig neu aufgerufen und in Szene 
gesetzt werden. Dieses ritualisierte Spektakel hat zur Folge, dass sich der 
Fremde immer als Fremder fühlt – »I remain as much a stranger today 
as I was the first day I arrived.«218 Seine Fremdheit macht sich an einer 
Differenz fest, die er zu verkörpern gezwungen ist, indem er »schwarz ge-
macht«219 wird. Wann auch immer er sich im Freien aufhält, wird er zum 
Mittelpunkt eines unfreiwilligen Schauspiels: »[A] wind passed with me 
– of astonishment, curiosity, amusement, and outrage.«220 Was die Dorf-
bewohner*innen – die »natives«221, wie Baldwin sie in seiner Umkehr- 
optik bezeichnet – als Spektakel der Differenz erleben, fühlt sich aufseiten 
des Schwarzen Besuchers gänzlich anders an. Er erfährt seine Fremdheit 
als unüberwindlich, die Dorfkultur als kontrollierend und seine eigene 
Situation als zutiefst einsam.222

Zur Macht der Dorfbewohner gehört, dass sie sich als Zugehörige des 
Westens verstehen, während der Schwarze Protagonist als Repräsentant 

216 | Baldwin 1963, 162.

217 | Baldwin 1963, 168.

218 | Baldwin 1963, 161.

219 | Vgl. Pinto 2013, 145.

220 | Baldwin 1963, 161.

221 | Baldwin 1963, 161.

222 | Vgl. Baldwin 1963, 164.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

eines vormodernen Afrikas betrachtet wird: »For this village, even were it 
incomparably more remote and incredibly more primitive, is the West […]. 
These people cannot be, from the point of view of power, strangers any-
where in the world; they have made the modern world, in effect, even if 
they do not know it. The most illiterate among them is related, in a way 
that I am not, to Dante, Shakespeare, Michelangelo, Aeschylus, Da Vinci, 
Rembrandt, and Racine; the cathedral at Chartres says something to them 
which it cannot say to me, as indeed would New York’s Empire State Build-
ing, should anyone here ever see it.«223 Obwohl James Baldwin aus New 
York, einer der wichtigsten westlichen Metropolen, stammt und zurzeit in 
Paris lebt, obwohl er gerade seinen ersten Roman fertigstellt, der ihn zu 
einem der bedeutendsten Autoren seiner Generation machen wird, bleibt 
ihm die Identifikation mit einer weißen westlichen Kultur versagt, welche 
die Bewohner*innen Leukerbads selbstverständlich für sich reklamieren 
können.224

Weiße Superiorität als grundlegende Norm hat der nordamerikani-
sche mit dem europäischen Rassismus gemeinsam. Anders ist aber, so 
Baldwin, dass diese Norm in Europa mit einer Kultur der ›Unschuld‹ ver-
bunden wird. Diese geht von der Annahme aus, dass die Existenz Schwar-
zer Menschen für Europa nicht von Bedeutung sei: »in effect, the black 
man, as a man, did not exist for Europe«.225 In den USA hingegen, so 
Baldwin, sind weiße Menschen gezwungen, sich mit der Tatsache aus-
einanderzusetzen, dass sie mit Schwarzen Menschen zusammenleben. 
Diesen relevanten Unterschied macht Baldwin an den historischen Gege-
benheiten fest: Weil in der US-amerikanischen Post-Sklavenhaltergesell-
schaft weiße und Schwarze Menschen eine (wenn auch enorm gewaltvol-
le) gemeinsame Geschichte in einem (wenn auch immens segregierten) 

223 | Baldwin 1963, 165.

224 | Inwiefern das auch für die Dorfbewohnerinnen der Fall ist, müsste aus einer 

feministischen Perspektive ergründet werden. So weist Simone de Beauvoir darauf 

hin, dass ein bekannter zeitgenössischer Autor seine abwertenden Bemerkungen 

gegenüber Frauen dadurch autorisier te, dass er sich in eine Reihe mit den großen 

Denkern der abendländischen Geschichte stellte: »Bemerkenswert ist, dass er 

sich durch das zweideutige Wir mit Paulus, Hegel, Lenin und Nietzsche identifizier t 

und, von deren Größe erhöht, verächtlich auf die Herde Frauen herabblickt, die es 

wagen, von gleich zu gleich mit ihm zu sprechen.« (Beauvoir 1994, 21)

225 | Baldwin 1963, 170 [Hervorhebung im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 67

gemeinsamen Raum teilen, kann die Präsenz Schwarzer Menschen nicht 
verleugnet werden. Baldwin verurteilt den Rassismus in Nordamerika 
aufs Schärfste, er betont aber auch, dass Schwarze Menschen in den USA 
von weißen Menschen in irgendeiner Form als Gegenüber anerkannt wer-
den müssen.

In Europa hingegen, dessen Kolonialgeschichte in erheblichem Maße 
außerhalb des eigenen Territoriums stattfand, konnte man das Schwarze 
Gegenüber vergessen und jede erneute Begegnung mit ihm unter dem Si-
gnum von Unschuld und Naivität inszenieren. Im Unterschied zu den wei-
ßen Menschen in den USA, so schreibt Baldwin, besäßen die Bewohner*in-
nen von Leukerbad »still […] the luxury of looking on me as a stranger«226. 
Eine Schwarze Person, so Baldwin, ringe hingegen in jeder Begegnung mit 
weißen Europäer*innen darum, nicht als exotische Rarität betrachtet, son-
dern als Mensch anerkannt zu werden. Dieser Moment sei schwierig und 
belastend, »for there is a great deal of will power involved in the white man’s 
naïveté«227. Das widersprüchliche Konzept einer Naivität, die im Gewand 
der Unschuld daherkommt und gleichzeitig Ausdruck von enormer Macht 
ist, verweist auf die privilegierte Position von weißen Europäer*innen: 
Sie können ihren rassistischen Umgang mit den Schwarzen Anderen in 
eine Terminologie des Staunens fassen und als vorurteilslose Faszination 
für das Fremde beschreiben. Der Schwarze Protagonist erkennt darin die 
Re-Inszenierung einer kolonialen Praxis, die den objektivierenden weißen 
Zugriff auf Schwarze Menschen perpetuiert.

Wie ein Echo auf Baldwins »European innocence«228 klingt die »White 
Innocence«229, die Gloria Wekker in Auseinandersetzung mit dem postko-
lonialen Selbstverständnis der Niederlande vor Kurzem in die Diskussion 
eingebracht hat. Sie bezeichnet damit die widersprüchliche Verfasstheit 
der postkolonialen holländischen Gesellschaft, die von rassistischen Dis-
kursen und Praktiken durchsetzt ist, deren konstitutive Bedeutung aber 
negiert wird. »I am intrigued by the ways in which race pops up in unex-
pected places and moments […] while the dominant discourse stubbornly 
maintains that the Netherlands is and always has been colour-blind and 

226 | Baldwin 1963, 175.

227 | Baldwin 1963, 166.

228 | Baldwin 1963, 174.

229 | Wekker 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

anti-racist.«230 In einem solchen Zustand ›grenzenloser Unschuld‹ könne 
sich die Gesellschaft wähnen, weil sie die eigene Kolonialgeschichte aus-
geblendet, das Selbstbild einer toleranten multikulturellen Gesellschaft 
in Szene gesetzt und die Schwarze Diaspora und ihre kritischen Wissens-
bestände marginalisiert habe. Wie Baldwin macht auch Wekker deutlich, 
dass die koloniale Unschuld auf der Verweigerung der Einsicht beruht, in 
globale Unrechtsverhältnisse verstrickt zu sein. Über ein halbes Jahrhun-
dert nach Erscheinen von Baldwins Analyse zeigt sie damit, wie aktuell 
der Topos der Unschuld für eine Auseinandersetzung mit der postkolo-
nialen Gegenwart in Europa noch immer ist.

Dass Baldwin die Wirkmacht des Alltagsrassismus am Beispiel seines 
Aufenthalts in einem Schweizer Bergdorf herausarbeitete, führt uns zu-
rück zum Beginn dieser Einleitung. Wie Abdourahman Waberi eine hel-
vetische Figur ins Zentrum seiner Kritik an der postkolonialen Weltord-
nung stellt, so macht auch Baldwin die Schweiz zum Ausgangspunkt für 
seine Reflexionen über koloniale Unschuld und die ungebrochene Macht 
der weißen Superiorität in Europa. Beide Analysen verorten die Schweiz 
in einem kolonialen Raum und bestätigen damit die Annahme, dass sich 
postkoloniale Forschung mit gutem Grund mit einem Land beschäftigt, 
das sich selbst als kolonialen Außenseiter versteht. Aus einer queer-femi-
nistischen Perspektive lässt sich an beide Texte die Frage richten, wie Ge-
schlecht und Sexualität an der Herstellung einer solchen postkolonialen 
Kultur beteiligt sind. Und aus einer historischen Warte lässt sich fragen, 
welche Transformationen eine solche koloniale Matrix insbesondere wäh-
rend der Phase der Dekolonisation Mitte des 20. Jahrhunderts erfahren 
hat.

Die vorliegende Arbeit versteht sich als Beitrag zu der Debatte darüber, 
wie die Kolonialität moderner Macht mit kulturellen Repräsentationen in 
der Schweiz und von der Schweiz verwoben ist und wie die Schweiz dabei, 
in Anne Lavanchys Worten, als »a white homogeneous nation«231 hervor-
gebracht wird.232 Im Zentrum stehen zwei für das Schweizer Selbstver-
ständnis des 20.  Jahrhunderts zentrale Figuren: die Hausfrau und der 

230 | Wekker 2014, 159f.

231 | Lavanchy 2015, 289. Vgl. dazu auch Cretton 2018.

232 | Meine Ausführungen in den nachfolgenden beiden Teilen stützen sich auf 

Forschungsergebnisse in Purtschert 2018; Lüthi, Falk und Purtschert 2016; Purt-

schert 2016; Purtschert, Falk und Lüthi 2015; Purtschert und Fischer-Tiné 2015b; 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolonialität und Geschlecht — Eine Einleitung 69

Bergsteiger. Beide repräsentieren idealisierte Geschlechtertypen und bei-
de sind unauflöslich verflochten mit der Imagination des Nationalstaates 
im 20. Jahrhundert. Das Verhältnis dieser stilisierten Figuren zur Nation 
ist allerdings grundlegend asymmetrisch: Während der Bergführer seit 
1900 den idealen Schweizer Staatsbürger symbolisiert, steht die Hausfrau 
in einem indirekten Verhältnis zum Staat. Sie sorgt für die körperlichen 
und emotionalen Existenzbedingungen des männlichen Schweizers und 
gewährleistet als Hausfrau und Mutter die Reproduktion der weißen Na-
tion.

Die Funktion der beiden Figuren ist entsprechend unterschiedlich: 
Der Alpinist verkörpert die intrinsische Verbindung von Nation und Ter-
ritorium und stellt ein Identifikationsangebot dar, das sich an männliche 
Bürger unterschiedlicher Klassen, Konfessionen und Regionen richtet. 
Insbesondere während der ›Geistigen Landesverteidigung‹ kommt die-
ser Figur eine integrative und vereinheitlichende Rolle zu. Die Hausfrau 
hingegen wirkt als normatives Modell für diejenigen Frauen, die seit den 
1930er Jahren zunehmend aus der Erwerbsarbeit und der Öffentlichkeit 
ausgeschlossen und in die häusliche Sphäre zurückgedrängt wurden. Re-
pressive Geschlechtervorstellungen verzahnten sich in dieser Figur mit 
der Begehrenslogik des Massenkonsums, der den Frauen neue, kapitalis-
tisch kodierte Räume und Sinnhorizonte eröffnen soll.

Meine Arbeit untersucht die koloniale Matrix, die bei der Herstellung 
dieser beiden für die Schweizer Geschichte zentralen Figuren am Werk 
ist. Die Studie stellt dabei zwei unterschiedliche Zeitabschnitte in den 
Fokus: zum einen die 1930er Jahre, als die koloniale Weltsicht in den gän-
gigen Darstellungen noch weitgehend verteidigt wurde, und zum ande-
ren die 1950er Jahre, als im Zuge der weltweiten Dekolonisation und im 
Anschluss an den Zweiten Weltkrieg neue Standards des globalen Zu-
sammenlebens entwickelt werden mussten.

Die Schweizer Hausfrau, so lässt sich zeigen, gewann in den 1930er 
Jahren ihre Konturen als zivilisierte, moderne und fortschrittliche Figur, 
indem sie gegen verschiedene Bilder rassifizierter Anderer abgesetzt wur-
de. Zentral für diese Darstellungen war die Entwicklung eines Warenras-
sismus im späten 19. Jahrhundert, der die Verbreitung kolonialer Bilder 
mit der Werbung von Konsumartikeln verschaltete. Mit der zunehmen-

Purtschert 2015a und 2015b; Purtschert 2014; Purtschert 2013; Purtschert und 

Krüger 2012; Purtschert 2012 sowie Purtschert, Lüthi und Falk 2012b.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

den Etablierung des Massenkonsums im frühen 20. Jahrhundert waren 
breitere soziale Schichten aufgefordert, sich vermehrt über eine zivilisier-
te bürgerliche Lebensweise zu definieren und Zugang zu ihr zu suchen. 
Das damit verbundene Versprechen, an einer begehrenswerten weißen 
Zivilisation teilnehmen zu können, richtete sich in besonderer Weise an 
Frauen: Denn mit der Reduktion weiblicher Tätigkeiten auf das Private, 
die in dieser Zeit eingefordert und in vielen Bereichen auch durchgesetzt 
wurde, ging nicht nur eine faktische Einschränkung des Handlungsspiel-
raumes von Frauen einher, sondern auch das Angebot der affektiven Teil-
habe an einer weißen Kultur, die sich gerade im Häuslichen manifestier-
te. Die weibliche Partizipation an einem imaginären Kolonialismus war 
deshalb unlösbar mit der Entwicklung und Durchsetzung eines Ideals 
der weißen Hausfrau verknüpft.

Die Identifikation mit Schweizer Bergsteigern, die in den 1950er Jah-
ren im Himalaya unterwegs waren, ermöglichte es hingegen, altherge-
brachte koloniale Bilder weißer Männlichkeit zu bedienen, die mit Erobe-
rung, Abenteuer, Mut, Führungs- und Besitzanspruch verbunden waren. 
Dabei wurden Vorstellungen eines kolonial kodierten ›Berg-Othering‹ 
aufgegriffen, die Mitte des 19.  Jahrhunderts aufkamen. Sie dienten der 
Herstellung einer gemeinsamen nationalen Identität, die die Binnendif-
ferenzen zwischen der städtischen Elite und der ländlichen Bevölkerung 
überbrücken sollte. Die postulierte Ähnlichkeit zwischen Sherpas und 
Schweizern, welche die populäre Berichterstattung über das Himalaya-
Bergsteigen Mitte des 20.  Jahrhunderts kennzeichnete, griff auf solche 
Differenzmomente zurück. Das koloniale Imaginäre wurde dabei an 
globale Transformationen angepasst, ohne dass die weiße Vormacht der 
Schweizer preisgegeben wurde. Die Beziehungen zwischen europäischen 
und nicht-europäischen Männern, wie sie in der Berichterstattung über 
die Bergsteiger am Himalaya gezeigt werden, bedienen ein neues Re-
gister von Partnerschaft und Freundschaft, während sie gleichzeitig die 
koloniale Asymmetrie aufrechterhalten und in ein neues, neokoloniales 
Register überführen. Sie erweisen sich als wegbereitend für die Stellung, 
die Schweizer Akteure in der dekolonialen Epoche bis in die Gegenwart 
einzunehmen suchten: die Rolle der neutralen Vermittler, die behaup-
ten, sich frei von jeglichen kolonialen Verstrickungen in eine globalisier-
te Welt einzubringen, während sie dabei auf selbstverständlichste Weise 
ihre weißen Vorrechte reklamieren.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

